
Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft

– Wegmarken und Diskussionen –

Dass es eine feministische Rechtswissenschaft gibt, ist mittlerweile nicht mehr von
der Hand zu weisen. Sie ist zwar nicht als Studienfach oder notwendiger Bestandteil
der juristischen Ausbildung etabliert, doch es gibt inzwischen eine beachtliche Zahl
von Veröffentlichungen – Aufsätze und Monographien sowie Zeitschriften und Buch-
reihen, sogar Lehrbücher1 –, die den Terminus bzw. die feministische Perspektive im
Zusammenhang mit Recht im Titel führen. Unleugbar ist auch die Tatsache, dass die
Argumente feministischer Rechtskritik in Gesetzgebung, Rechtsprechung und Rechts-
auslegung mit großer Verzögerung gegenüber den Forderungen der Frauenbewegung
allmählich Eingang finden, jedoch – und dies lehren die harten Widerstände und die
Langzeitperspektive – auch weiterhin unentbehrlich sind. Daher geht es weniger um
die Begründung eines neuen Teilgebiets oder einer Disziplin als vielmehr um die er-
kenntnistheoretische und methodische Einsicht in die Vorzüge einer feministischen,
notwendig kritischen Perspektive, die nach wie vor bestehende Ungleichheiten, Hier-
archisierungen und Diskriminierungen in den Geschlechterverhältnissen entlang kon-
struierter Geschlechterdifferenzen aufzudecken und zu analysieren vermag und in ih-
rer Grundsätzlichkeit und Radikalität beispielhaft für andere soziale Ungleichheiten
und Ausschlussmechanismen auf ‚richtiges Recht’, ja, Gerechtigkeit zielt.

Feministische Rechtswissenschaft ist speziell in der Bundesrepublik Deutschland ei-
ne vergleichsweise späte Frucht der 68er-Bewegung. Sie bezieht ihre Instrumente, An-
sätze und Methoden der Forschung und Kritik aus der sozial- und kulturwissenschaft-
lichen Geschlechterforschung. Doch sie hat sich dank interdisziplinärer und internatio-
naler Debatten und Rechtsentwicklungen – nicht zuletzt auf europäischer Ebene – in-
zwischen zu einem elaborierten Diskurs um Geschlechtergerechtigkeit entwickelt, der
zunehmend auch die Rechtsdogmatik und Rechtsanwendung beeinflusst. Als Teil der
Rechtswissenschaften speist sich feministische Rechtskritik aus unterschiedlichen

1 Hier nur beispielhaft Ute Sacksofsky, Was ist feministische Rechtswissenschaft?, Zeitschrift
für Rechtspolitik 34 (2001), 412-417; Ulrike Lemkbe, Stand und Gegenstand feministischer
Rechtswissenschaft, JURA 27 (2005), 236-241; Vera Slupik, Die Entscheidung des Grundge-
setzes für Parität im Geschlechterverhältnis. Zur Bedeutung von Art. 3 Abs. 2 und 3 GG in
Recht und Wirklichkeit (= Schriften zum öffentlichen Recht 543), Berlin 1988; Ute Sacksofs-
ky, Das Grundrecht auf Gleichberechtigung: eine rechtsdogmatische Untersuchung zu Arti-
kel 3 Absatz 2 des Grundgesetzes (= Schriften zur Gleichstellung der Frau 1), Baden-Baden
1991; Susanne Baer, Würde oder Gleichheit? Zur angemessenen grundrechtlichen Konzepti-
on von Recht gegen Diskriminierung am Beispiel sexueller Belästigung am Arbeitsplatz in
der Bundesrepublik Deutschland und der USA (= Schriften zur Gleichstellung der Frau 13),
Baden-Baden 1995. Vgl. auch die Schriftenreihe zur Gleichstellung der Frau, hg. von Jutta
Limbach u.a.; Lena Foljanty/Ulrike Lembke (Hg.), Feministische Rechtswissenschaft. Ein
Studienbuch, Baden-Baden 2006, sowie die zahlreichen Veröffentlichungen von Ursula Floß-
mann, z.B. Dies. (Hg.), Recht, Geschlecht und Gerechtigkeit. Frauenforschung in der Rechts-
wissenschaft, Linz 1997.

Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


Fachgebieten, der Rechtsgeschichte und Rechtsphilosophie, der politischen Philoso-
phie und Erkenntnistheorie, vor allem aber der Rechtssoziologie und den Gesellschafts-
wissenschaften überhaupt, denn die Rechtswissenschaften können, wenn sie Realität
gestalten bzw. angemessen auf sie reagieren wollen, nach 1968 nicht mehr auf die Aus-
einandersetzung mit Gesellschaft und ihrer Analyse verzichten. Allein diese neue Of-
fenheit der Jurisprudenz gegenüber interdisziplinären Ansätzen, gegenüber einer gera-
de auch in den Geschlechterverhältnissen sich dramatisch wandelnden gesellschaftli-
chen Wirklichkeit ist eine der Fernwirkungen der neuen sozialen Bewegungen, für die
die neue Frauenbewegung beispielhaft und meines Erachtens am nachhaltigsten steht.

Wenn im Folgenden versucht wird, die Entwicklung von der Frauenbewegung zu
einer feministischen Rechtswissenschaft in groben Zügen nachzuzeichnen, so muss
ich mich nach einem Überblick über die Frauenbewegung als neuer sozialer Bewe-
gung auf einige ausgewählte Dimensionen feministischer Rechtskritik beschränken.
Dabei ist aus der heutigen Perspektive angesichts verschiedener Ansätze zu einer femi-
nistischen Rechtstheorie zu beachten, dass alle Argumente und Diskurse zeitgebunden
und in bestimmte politische Kontexte eingebunden sind. Das gilt besonders für die
seit den 90er Jahren sowohl in der Bundesrepublik als auch international lebhaft ge-
führte Debatte um Gleichheit und Differenz, in der einige Argumente inzwischen erle-
digt sind, andere jedoch für die Rechtswissenschaft und die Entscheidungspraxis auch
im Blick auf andere Dimensionen der Ungleichheit oder „Achsen der Differenz“,2 die
neben der Geschlechterdifferenz Macht und Herrschaft legitimieren, wegweisend sein
können.3 Wenn es zutrifft, dass sich der Feminismus – wie die Philosophin Seila Ben-
habib schreibt – gerade durch die radikale Infragestellung der Denkvoraussetzungen
neuzeitlicher Wissenschaft und Politik neben dem postmodernen Denken in der intel-
lektuellen und universitären Kultur der westlichen kapitalistischen Demokratien zu ei-
ner der „beiden führenden Gedankenströmungen unserer Zeit entwickelt“4 hat, dann
wird auch die Rechtswissenschaft auf dieses kritische Potential nicht verzichten können.

Die neue Frauenbewegung und Recht

Die neue Frauenbewegung ist in der Bundesrepublik nach 1968 entstanden.5 Sie war
von Anbeginn international ausgerichtet und über Presse und Medien insbesondere

A.

2 Vgl. Gudrun-Axeli Knapp/Angelika Wetterer (Hg.), Achsen der Differenz (= Gesellschafts-
theorie und feministische Kritik 2; Forum Frauenforschung 6), Münster 2003.

3 Vgl. das Allgemeine Gleichbehandlungsgesetz (AGG) von 2006, das den Schutz gegen Dis-
kriminierungen auf Rasse, ethnische Herkunft, Religion und Weltanschauung, Behinderung,
Alter und sexuelle Identität erweitert hat.

4 Seyla Benhabib/Judith Butler/Drucilla Cornell/Nancy Fraser, Der Streit um Differenz. Femi-
nismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt 1993.

5 Auch zum Folgenden Ute Gerhard, Westdeutsche Frauenbewegung: Zwischen Autonomie
und dem Recht auf Gleichheit, Feministische Studien 10 (1992), 35-55; Dies., Die „langen
Wellen“ der Frauenbewegung – Traditionslinien und unerledigte Anliegen, in: Regina Becker-
Schmidt/Gudrun-Axeli Knapp (Hg.), Das Geschlechterverhältnis als Gegenstand der Sozial-
wissenschaften, Frankfurt u.a. 1995, 247-278; Dies., Frauenbewegung, in: Roland Roth/Die-
ter Rucht (Hg.), Die sozialen Bewegungen in Deutschland seit 1945. Ein Handbuch, Frank-
furt u.a. 2008, 187-217.

164 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


durch die amerikanische und französische Frauenbewegung inspiriert. Doch erst zu Be-
ginn der 70er Jahre ist sie über das akademische Milieu hinausgewachsen und hat sich
mit vielfältigen Initiativen, Veröffentlichungen, einem immer breiteren Netzwerk von
Gruppen und Projekten zu einer sozialen Bewegung formiert, die wie die anderen neu-
en sozialen Bewegungen dieser Zeit, die Bürgerrechts-, Studenten- und Alternativbe-
wegungen, für grundlegenden sozialen und politischen Wandel und die Veränderung
der konservativ-autoritären Strukturen in der Nachkriegsgesellschaft eintraten.6 Nach
der Enttäuschung über die „Beschränktheit der Strategien“7 und patriarchalen Bornie-
rungen der Studentenbewegung, in der die Frauenfrage alltagspraktisch, aber auch ge-
mäß Marxscher Orthodoxie wiederum nur als ‚Nebenwiderspruch’ behandelt wurde,
war die Selbstbezichtigungskampagne prominenter Frauen gegen die Strafbarkeit
nach § 218 StGB der Auslöser für die Verbreitung der Ideen und das Zur-Sprache-Brin-
gen vielfältiger Unrechtserfahrungen. Weiter getragen wurde die Erkenntnis, dass die
eigenen Probleme nicht nur persönliche, sondern verallgemeinerbare und also politi-
sche sind, durch sog. Selbsterfahrungsgruppen, eine spezifische, von der amerikani-
schen Frauenbewegung übernommene Methode, die einen kollektiven Lernprozess ein-
leitete. Er führte zu der Einsicht, dass es im Geschlechterverhältnis nicht nur um priva-
te Probleme, sondern um Selbstbestimmung in persönlicher und politischer Hinsicht
geht. Darum war Autonomie und nicht Gleichberechtigung das Motto, zu dem sich
die neue Frauenbewegung mobilisierte. In dem Leitsatz, auch ‚das Private ist poli-
tisch’, war das Streben nach Selbstbestimmung bzw. Autonomie auf den Begriff ge-
bracht und zwar in doppelter Hinsicht, als individuelle Selbstbestimmung im Sinne
von Emanzipation aus männlicher Bevormundung und ökonomischer Abhängigkeit so-
wie als politische Autonomie und institutionelle Unabhängigkeit. Dies meinte Selbst-
organisation und Separierung von der männerdominierten Linken sowie den männlich
dominierten Formen, Politik zu treiben in Vereinen, Parteien und auch im Parlament.
Die anti-staatliche und anti-institutionelle Orientierung teilte die Frauenbewegung der
70er Jahre anfangs mit anderen Vertretern der Außerparlamentarischen Opposition,
doch hat der radikale Anspruch auf Autonomie die westdeutsche Frauenbewegung et-
wa im Vergleich zu den sehr viel pragmatischeren Frauenbewegungen in den USA
oder gar in Skandinavien in Bezug auf Rechtsfragen in dieser Zeit eher gelähmt. Denn
Recht, seine Begriffe, seine Sprache und seine Anwendung, diese „gewaltige Verding-
lichung von Scharfsinn, der in die Jurisprudenz investiert worden ist“,8 galten als Werk-
zeuge vorwiegend männlicher Interessen und Mittel des Staates, der wie seine Institu-
tionen allenfalls ‚außer-parlamentarisch’ zu bekämpfen war.

6 Vgl. Karl-Werner Brand u.a. (Hg.), Aufbruch in eine andere Gesellschaft. Neue soziale Be-
wegungen in der Bundesrepublik, 2. Aufl. Frankfurt u.a. 1986; Joachim Raschke, Soziale Be-
wegungen. Ein historisch-systematischer Grundriss, 2. Aufl. Frankfurt u.a. 1988; Roland Roth/
Dieter Rucht (Hg.), Die sozialen Bewegungen in Deutschland seit 1945, Frankfurt 2008.

7 So der Untertitel der wegweisenden Analyse von Ulrike Prokop, Weiblicher Lebenszusam-
menhang. Von der Beschränktheit der Strategien und der Unangemessenheit der Wünsche,
Frankfurt 1976.

8 So Ernst Bloch, Naturrecht und menschliche Würde, Frankfurt 1972, 10, der dazu weiter eben-
so sarkastisch wie bewundernd ausführt: „Dieser [der Scharfsinn] vor allem macht das Jus zu
einer so männlichen Disziplin, zu einer definitorisch, formulatorisch so großartig ausgebilde-
ten Disziplin, die – von ihrem Verstand aus betrachtet – für viele Brotstudenten zu schade ist
…“.

Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft 165

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


Tatsächlich gründeten sich die Rechtsskepsis und der Rechtsnihilismus der Feminis-
tinnen auf die vielfältigen, schlechten Erfahrungen von Frauen mit dem geltenden
Recht und der noch immer nicht verwirklichten Gleichberechtigung. Diese Haltungen
waren eine Konsequenz aus dem Scheitern der in der Verfassung versprochenen Gleich-
berechtigung und ein Ergebnis der hinhaltenden Widerstände gegen ihre Einlösung im
Rechtsalltag. Die Politik der ‚Nur-Gleichberechtigung’9 wurde daher aus zweierlei
Gründen kategorisch abgelehnt: einerseits aus der Frontstellung gegen die etablierte
Frauenpolitik und ihre Verbände, die sich seit der 1949 verfassungsmäßig verankerten
Gleichberechtigung gemäß Art. 3 GG rechtspolitisch am Ziel wähnten und die die of-
fensichtlichen Diskrepanzen zwischen Rechtsnorm und Rechtswirklichkeit auf dem
Wege einer schrittweisen und geziemenden Reform zu lösen versuchten.10 Gerade in
Rechtsfragen tat sich somit ein anscheinend unüberwindlicher Graben zwischen der
autonomen Frauenbewegung und den etablierten Frauenverbänden auf, die seit 1969
im Deutschen Frauenrat zusammengeschlossen waren. Obwohl die regierungsamtli-
che Frauenpolitik in der Reformära Ende der 60er Jahre zunehmend die Diskrepanz
zwischen versprochener Gleichberechtigung und ungleicher Rechtswirklichkeit thema-
tisierte und dokumentierte,11 kam eine grundsätzliche Problematisierung der Geschlech-
terordnung als Teil der Gesellschaftsordnung in der staatlich geförderten Lobby der
Frauenverbände nicht in Frage.

Andererseits waren Misstrauen und Skepsis gegenüber Recht in der autonomen neu-
en Frauenbewegung so groß, dass sie juristische Strategien und Recht als bloßes Herr-
schaftsinstrument des Staates, als reformistisch ablehnte und ihre Vertreterinnen diese
Opposition selbstbewusst als „Widerstand gegen Verrechtlichung“ bezeichneten.12 Die-
se Haltung entsprach der zur gleichen Zeit von linker Seite vorgebrachten Kritik an
der zunehmenden Verrechtlichung der Sozialbeziehungen, an erweiterter Reglementie-
rung und Entformalisierung des Rechts,13 eine Debatte, die mit dem Beginn der 80er
und dem Abbau sozialer Rechte deutlich verstummt ist.

Dennoch war die Frauenbewegung von Anbeginn mit Rechtsproblemen konfron-
tiert. Unrechtserfahrungen und Enttäuschungen begleiteten sie in ihren großen Ausein-
andersetzungen um die Einführung einer Fristenlösung und die ablehnende Entschei-
dung des Bundesverfassungsgerichts zur Schwangerschaftsunterbrechung im Jahr

9 Vgl. Jutta Menschik, Gleichberechtigung oder Emanzipation. Die Frau im Erwerbsleben
der Bundesrepublik, Frankfurt 1971.

10 Vgl. Gabriele Strecker, Frausein heute, Weilheim u.a. 1965, 67.
11 BT-Drs., 1966: „Bericht der Bundesregierung über die Situation der Frauen in Beruf, Fami-

lie und Gesellschaft“. Vgl. hierzu Ute Gerhard, Frauenleitbilder und Etappen bundesrepubli-
kanischer Frauenpolitik., in: Mechthild Veil/Karin Prinz/Dies. (Hg.), Am modernen Frauen-
leben vorbei. Verliererinnen und Gewinnerinnen der Rentenreform 1992, Berlin 1992, 17-41.

12 Dies war die Formel, auf die sich die Mehrheit feministischer Sozialwissenschaftlerinnen
auf einem Symposium in Bremen zum Thema „Frauen und Recht“ im Jahre 1979 im Gegen-
satz zu den beteiligten Juristinnen verständigte.

13 Vgl. Rüdiger Voigt (Hg.), Verrechtlichung. Analysen zu Funktion und Wirkung von Parla-
mentarisierung, Bürokratisierung und Justizialisierung sozialer, politischer und ökonomi-
scher Prozesse, Königstein/Ts. 1980.

166 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


1975,14 bei der Veröffentlichung von Gewalt gegen Frauen,15 im Kampf um die Finan-
zierung von Frauenhäusern16 und in den Diskussionen um einen neuen Straftatbestand
Vergewaltigung in der Ehe.17 Bemerkenswert ist, dass die Familienrechtsreform von
1976, die zum ersten Mal formal Gleichberechtigung auch in der Ehe und nach der
Ehe zu verwirklichen schien, abgesehen von einigen Familienrechtsexpertinnen in der
autonomen Bewegung kaum zur Kenntnis genommen wurde. Erst seit dem Beginn
der 80er Jahre, mit der Institutionalisierung einzelner Frauenprojekte und dem partei-
politischen Engagement von Feministinnen z.B. bei den GRÜNEN, der Vorlage eines
Entwurfs für ein Antidiskriminierungsgesetz durch die Humanistische Union schon
1978 und 1986 durch die GRÜNEN, erst recht seit der Einrichtung von Gleichstel-
lungsstellen und Frauenbeauftragten, sind neue Brücken zwischen autonomer Bewe-
gung und den Institutionen des Staates gebaut worden. Mit der Ausdifferenzierung
und Verbreiterung der Frauenbewegung in die Parteien, Gewerkschaften und Kirchen
hinein aber entwickelten sich an der Rechtspraxis orientierte feministische Positionen.
Den Ausgangspunkt bildete der 1978 gegründete Feministische Juristinnentag, der seit-
her alljährlich abgehalten wird. In diesem Kontext entstand auch die Feministische
Rechtszeitschrift „Streit“, die seit 1983 viermal jährlich erscheint und mit ihren Infor-
mationen über einschlägige Urteile und Publikationen, ihrer Urteilsschelte und kriti-
schen Analysen zu Frauenrechtsfragen einen wesentlichen Beitrag zu einer feministi-
schen Verständigung über Recht und Rechtspraxis geleistet hat und noch leistet. An-
dererseits konnten seitdem auch die etablierten Frauenverbände im Deutschen Frauen-
rat nicht mehr umhin, sich gegenüber feministischen Anliegen und Problemformulie-
rungen zu öffnen. Der Deutsche Juristinnenbund, der – schon 1948 gegründet – sich
immer wieder einzelner Frauenrechtsfragen angenommen hatte, bot sich für neue Ko-
operationen an. So wurden nun im Verbandsorgan „Informationen für die Frau“ juris-
tische und rechtspolitische Themen wie ,Gewalt gegen Frauen’ aufgegriffen, die die
autonome Frauenbewegung gegen große Widerstände auf die politische Agenda ge-
setzt hatte.

Entgegen allen Unkenrufen, die in den 80er Jahren immer wieder das Ende der auto-
nomen Frauenbewegung beschworen, sind in dieser Zeit mit der Verbreiterung der An-
liegen und der größeren Heterogenität der Beteiligten doch auch Erfolge zu konstatie-

14 Susanne von Paczensky, Wir sind keine Mörderinnen! Streitschrift gegen eine Einschüchte-
rungskampagne, Reinbek 1980; Susanne von Paczensky/Renate Sadrozinkski (Hg.), § 218
– Zu Lasten der Frauen, Hamburg 1988.

15 Carol Hagemann-White, Hilfen für misshandelte Frauen. Abschlussbericht der wissenschaft-
lichen Begleitung des Modellprojekts Frauenhaus Berlin (= Schriftenreihe des Bundesminis-
ters für Jugend, Familie und Gesundheit 124), Stuttgart u.a. 1981.

16 Ute Gerhard unter Mitarbeit von Petra Schallhöfer, „Droht das Aus fürs Frauenhaus?“ – Be-
standsaufnahme zur Situation der autonomen Frauenhäuser. Rechtliche und finanzielle For-
derungen, Sensbachtal 1983; Gundula Lösch/Klaus Sieveking, Frauenhausbewegung und
Recht, in: Volkmar Gessner/ Winfried Hassemer (Hg.), Gegenkultur und Recht (= Schriften
der Vereinigung für Rechtssoziologie 10), Baden-Baden 1985, 183-207; Ute Gerhard, Frau-
enhäuser zwischen Autonomie und Organisation – Kampf um Terrain in einem neuen Pro-
blemfeld, in: Wolfgang Gernert/Dietrich Thränhardt u.a. (Hg.), Wohlfahrtsverbände zwi-
schen Selbsthilfe und Sozialstaat, Freiburg 1986, 69-84.

17 Alisa Schapira, Die Rechtsprechung zur Vergewaltigung. Über die weit gezogenen Gren-
zen der erlaubten Gewalt gegen Frauen, KJ 10 (1977), 221-241.

Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft 167

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


ren, etwa die nahezu flächendeckende Einrichtung von Gleichstellungsstellen auf Län-
derebene und in den Kommunen. So sehr diese Form der Institutionalisierung von Frau-
en- und Geschlechterpolitik teilweise eine Alibifunktion erfüllt, hat sich damit ein
ganz neues Politikfeld im politisch-administrativen System etabliert, das – je nach per-
sönlichen und politischen Rahmenbedingungen – eine Advokatenrolle übernehmen
kann und sich zugleich als eine Schnittstelle zwischen Politik, Verwaltung, Frauenver-
bänden und Initiativen der Frauenbewegung erwiesen hat.18 Nicht unerheblich ist
schließlich seit den 80er Jahren die zunehmende Anerkennung der Frauen- und Ge-
schlechterforschung, die bundesweit in der Einrichtung von Frauenprofessuren, eige-
nen Lehrprogrammen und wissenschaftlichen Zentren zum Ausdruck kommt, aller-
dings kaum in der Jurisprudenz. Abgesehen von meines Wissens zwei Professuren in
der Bundesrepublik, die ausdrücklich dem Zusammenhang von Recht und Geschlecht
gewidmet sind,19 bleiben Lehrangebot und Forschungsaufgaben auf das Engagement
einzelner angewiesen. Dass Geschlechterforschung quer zu den abgegrenzten Rechts-
gebieten liegt, kann als Einwand nicht recht überzeugen, da die fehlende Passgerech-
tigkeit in bestehende Fächergrenzen die Geschlechterforschung kennzeichnet und
auch für andere Disziplinen gilt. In jedem Fall aber haben seit den 90er Jahren ein-
schlägige Monographien20 sowie höchstrichterliche Urteile belegt, dass feministische
Wissenschaftskritik auch die Hürden der Rechtsdogmatik gekonnt zu nehmen weiß.

Politisch stellt die weltpolitische Wende 1989 auch für den westdeutschen Feminis-
mus und die Frauenpolitik in Deutschland eine Zäsur dar, weil sich in der Folge die
politischen und ökonomischen Prioritäten verschoben und die Diskurse grundlegend
verändert haben. Ebenso schnell wie zahlreichen Projekten und Initiativen der Frauen-
bewegung die Mittel gestrichen wurden, wurde offenbar, dass nun auch in Ostdeutsch-
land Frauenhäuser, d.h. Zufluchtstätten für geschlagene Frauen, in ebenso großer Zahl
unentbehrlich sind. Das Vereinigungsgeschäft fand ohne die Vertretung von Frauenin-
teressen statt, nicht zuletzt weil die unterschiedlichen Erfahrungen und Lebenslagen
von Frauen in Ost- und Westdeutschland in diesem Umbruch keine gemeinsame Platt-
form für politische Einmischung fanden. Der aus der Ostdeutschen Opposition heraus
gegründete „Unabhängige Frauenverband“ konnte sich auch im Bündnis mit den GRÜ-
NEN bei den ersten gemeinsamen Wahlen nicht behaupten. Wie andere Flügel der Bür-
gerrechtsbewegung gingen sie im westdeutschen Parteiensystem unter.21 Immerhin
hat die gesamtdeutsche Verfassungsbewegung eine Präzisierung des Art. 3 Abs. 2 GG
durchsetzen können, wonach der Staat verpflichtet wird, „die tatsächliche Durchset-
zung der Gleichberechtigung von Frauen und Männern“ zu „fördern“ und „auf die Be-

18 Clarissa Rudolph, Die andere Seite der Frauenbewegung. Frauengleichstellungsstellen in
Deutschland (= Aktuelle Frauenforschung 17), Pfaffenweiler 1993; Clarissa Rudolph/Uta
Schirmer, Gestalten oder Verwalten? Kommunale Frauenpolitik zwischen Verrechtlichung,
Modernisierung und Frauenbewegung (= Politik und Geschlecht 14), Wiesbaden 2004.

19 Prof. Ursula Rust an der Universität Bremen zu ‚Recht der Geschlechterbeziehungen’, Gen-
der law, sowie Prof. Susanne Baer an der Humboldt-Universität zu Berlin zu Öffentliches
Recht und Geschlechterstudien.

20 Auf besonders eindrückliche und klärende Weise Sacksofsky, Baer und Slupik (alle wie
Anm. 1).

21 Brigitte Young, Triumph of the Fatherland. German Unification and the Marginalization of
Women, Ann Arbor, University of Michigan Press 1999. Vgl. auch Gerhard (wie Anm.5).

168 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


seitigung bestehender Nachteile“ hinzuwirken. Mit dieser Orientierung am Ergebnis
staatlichen Handelns und der Bezugnahme auf die Gruppe der Frauen folgte der Ge-
setzgeber weitgehend dem bereits in der feministischen Literatur zur Gleichberechti-
gung und vom Bundesverfassungsgericht vorgezeichneten Weg der Auslegung.22

Tatsächlich war es ein Zufall, dass gleichzeitig mit dem Fall der Berliner Mauer im
Herbst 1989 in Frankfurt am Main anlässlich der 200-Jahr-Feiern der Französischen
Revolution ein internationaler Frauenkongress in der Paulskirche stattfand, auf dem
unter dem Titel „Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht“ eine wissenschaftliche
Kontroverse über das Verständnis von „Gleichheit und Differenz“ aufbrach, die von
da an die theoretischen und politischen Debatten unter Feministinnen beherrschte.23

Nun kamen die Rechtswissenschaften unmittelbar ins Spiel, wurde viel über Recht,
Gleichheit und Freiheit philosophiert, doch gleichzeitig wurde die Kategorie ‚Frau’
als Rechtssubjekt problematisiert und dekonstruiert. Es entwickelte sich ein überaus
elaborierter und selbstkritischer Diskurs, der international und theoretisch auf hohem
Niveau geführt wurde, frauenpolitisch gleichwohl zu Verunsicherung und Neuorien-
tierung geführt hat. Welche Folgerungen und welchen Nutzen die feministische Rechts-
wissenschaft daraus gezogen hat, soll unter den Dimensionen feministischer Rechts-
kritik erörtert werden. Auch sie folgen einer Chronologie.

Dimensionen feministischer Rechtskritik – Die rechtssoziologisch und empirisch
begründete Rechtskritik an der Praxis bisheriger Gleichberechtigung

Eine erste konkrete Ebene der Kritik patriarchalischen Rechts und vielfältiger rechtli-
cher Benachteiligung von Frauen im Rechtsalltag trotz formal garantierter Gleichbe-
rechtigung eröffnete die Rechtstatsachenforschung oder empirische Rechtssoziologie.
Mit dem Ziel, die gesellschaftliche Wirklichkeit des Rechts zu erforschen, hat sie die
Aufmerksamkeit auf die Anwendungsprozesse formal gleichen Rechts gelenkt und da-
bei sowohl nach den Gründen für die Wirksamkeit bzw. Unwirksamkeit von Gesetzen
gefragt als auch die Probleme des Zugangs zum Recht für die ohnehin Benachteilig-
ten sowie das Verhältnis von Rechtsadressaten und dem sog. Rechtsstab, den Rechts-
anwendern, zum Gegenstand empirischer Forschung gemacht.24 Mit der bloßen Über-
tragung dieser Fragestellung auf die Rechtsprobleme und Rechtsbedürfnisse der Grup-
pe der Frauen aber war es nicht getan. Es zeigte sich z.B. bei der Auswertung eines

B.

22 Hierzu im Einzelnen Michael Wrase, Gleichheit unter dem Grundgesetz und Antidiskrimi-
nierungsrecht, in: Foljanty u.a. (wie Anm. 1), 78-98.

23 Ute Gerhard/Mechthild Jansen/Andrea Maihofer/Pia Schmid/Irmgard Schulz (Hg.), Diffe-
renz und Gleichheit. Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, Frankfurt 1990.

24 Vgl. Manfred Rehbinder, Die Rechtstatsachenforschung im Schnittpunkt von Rechtssozio-
logie und soziologischer Jurisprudenz, in: Rüdiger Lautmann u.a. (Hg.), Die Funktion des
Rechts in der modernen Gesellschaft (= Jahrbuch für Rechtssoziologie und Rechtstheorie
1), Bielefeld 1970, 333-359; Ders., Rechtssoziologie, Berlin u.a. 1977; Erhard Blankenburg/
Wolfgang Kaupen (Hg.), Rechtsbedürfnis und Rechtshilfe (= Jahrbuch für Rechtssoziolo-
gie und Rechtstheorie 5), Opladen 1978.

Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft 169

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


empirischen Projekts zu den „Durchsetzungschancen gleichen Rechts für Frauen“,25

dass die Zurückhaltung der Frauen, den Rechtsweg zu beschreiten oder ihr Recht in
Anspruch zu nehmen, keineswegs selbstverständlich oder rollentypisch auf mangeln-
de Rechtskenntnisse, Distanz zum Recht oder gar ein „negatives Rechtsbewusstsein“
– soll heißen, auf Defizite der Frauen – zurückzuführen sind.26 Es erwies sich viel-
mehr, dass bei der Interpretation der Rechtsmeinungen von Frauen ein Perspektiven-
wechsel27 vorzunehmen ist, der die ambivalenten Erfahrungen bzw. Unrechtserfahrun-
gen und den sozialen und kulturellen Kontext, aus dem sie sprechen, berücksichtigt.
Mit dem in der sozialwissenschaftlichen Frauenforschung entwickelten Konzept des
‚weiblichen Lebenszusammenhangs’,28 das die doppelten und widersprüchlichen An-
forderungen von Frauen in unserer Gesellschaft beschreibt, sowohl für das Gelingen
in der Beziehungsebene in der Familie zuständig zu sein als auch beruflichen und zeit-
lichen Beanspruchungen von außen zu genügen, war es möglich, auch den unterschied-
lichen Umgang mit Recht zu deuten. Die Schwierigkeit, ihr Recht in Anspruch zu neh-
men, überhaupt zur Lösung eines persönlichen oder sozialen Problems den Rechts-
weg zu beschreiten,29 ist gerade für Frauen, die ihr Leben in der Familie als „Dasein
für andere“30 verstehen, ein schwieriger Entschluss, denn er bedeutet, die persönliche
Beziehung aufs Spiel zu setzen, also nicht ‚aus Liebe’ nachzugeben, sondern den
Rechtsstreit zu wagen. Ohnehin kommt Recht in der Regel im Alltag erst zum Zuge,
wenn alle anderen Formen der Vereinbarung oder Konfliktregelung ausgeschöpft
sind. Deshalb ist es für jede und jeden eine Barriere, im Streit- oder Schadensfall Hil-
fe bei einer staatlichen Instanz zu suchen. Außerdem zeigt sich, dass die üblichen so-
zialen Zurücksetzungen, die ‚kleinen’ Rechtsverletzungen im Alltag von den Frauen
selbst nicht ohne weiteres als Unrechtserfahrung thematisiert werden, solange sie für
die einzelne selbstverständlicher Bestandteil der Frauenrolle und alltäglicher Gewohn-
heiten sind. Die Gewohnheit nimmt ihnen anscheinend die Gewalt. Erst wenn die All-
täglichkeit brüchig wird, wenn individuelle Krisen oder gesellschaftliche Veränderun-
gen oder eben die in der Frauenbewegung geübten kollektiven Bewusstwerdungspro-

25 Das von der VW-Stiftung geförderte Projekt wurde von Rüdiger Lautmann an der Universi-
tät Bremen geleitet. Vgl. hierzu Rüdiger Lautmann, Die Gleichheit der Geschlechter und
die Wirklichkeit des Rechts, Opladen 1990. Ute Gerhard, Gleichheit ohne Angleichung.
Frauen im Recht (= Beck’sche Reihe 391), München 1990, 168-209; Carola Schumann, Ver-
dienstvolle Scheidungshilfe. Die anwaltliche Praxis des reformierten Familienrechts (= Er-
gebnisse der Frauenforschung 19), Weinheim 1989.

26 Rüdiger Ute Gerhard, Warum Rechtsmeinungen und Unrechtserfahrungen von Frauen
nicht zur Sprache kommen, Zeitschrift für Rechtssoziologie 5 (1984), 220-234.

27 Vgl. zu diesem methodischen Ansatz sozialwissenschaftlicher Frauenforschung Regina Be-
cker-Schmidt/Uta Brandes-Erlhoff/Mechthild Rumpf/Beate Schmidt, Arbeitsleben – Lebens-
arbeit. Konflikte und Erfahrungen von Fabrikarbeiterinnen (= Reihe Arbeit 10), Bonn 1983.
Regina Becker-Schmidt u.a., Eines ist zu wenig, beides ist zuviel. Erfahrungen von Arbei-
terfrauen zwischen Familie und Fabrik (= Reihe Arbeit, Sonderheft 2), Bonn 1984.

28 Prokop (wie Anm. 7).
29 Vgl. die Zusammenstellung von Klagen und Rechtsproblemen bei Annemarie Renger

(Hg.), Gleiche Chancen für Frauen? Berichte und Erfahrungen in Briefen an die Präsidentin
des Deutschen Bundestages (= Motive – Texte – Materialien 4), Heidelberg 1977.

30 Elisabeth Beck-Gernsheim, Vom „Dasein für andere“ zum Anspruch auf ein Stück „eige-
nes Leben“. Individualisierungsprozesse im weiblichen Lebenszusammenhang, Soziale
Welt 34 (1983), 307-340.

170 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


zesse die Routinen und die Balance stören, kann die Ungleichbehandlung als Unge-
rechtigkeit zur Sprache kommen.31 Die gleichen Barrieren und Abwehrformen umge-
ben das Alltagsbewusstsein und die Routinen der Rechtsanwender, wenn Frauen etwa
auf Rechten bestehen, die nicht ins traditionelle Rollenklischee passen. Bei der empi-
rischen Untersuchung der Rechtspraxis der Arbeitsmarktverwaltung, die bei der Inan-
spruchnahme des Rechts auf Erwerb eine Weichenstellung innehat, zeigte sich, dass
insbesondere Generalklauseln, unbestimmte Rechtsbegriffe oder Ermessensspielräu-
me Einbruchstellen für eine diskriminierende Rechtspraxis sind. Gerade wenn Frauen-
rechte gegen traditionelle Verhaltensweisen und Ansichten durchzusetzen sind, geben
Beurteilungsspielräume und das für die Anwendung im Einzelfall zugestandene Er-
messen den Raum frei für geschlechtsspezifische Vorurteile und eine die Frauen dis-
kriminierende Praxis.32

Kritik am Androzentrismus des Rechts

Grundsätzlicher als die geschilderten Anwendungsprobleme war die Kritik am Andro-
zentrismus des Rechts überhaupt. Den Anfang solcher Kritik bildete die Erkenntnis,
dass auch formal gleiches Recht nicht erst in der Anwendung auf die Lebenslagen
und Bedürfnisse von Frauen, sondern bereits im Ansatz nicht allgemein und ge-
schlechtsneutral ist, weil es vorwiegend die männliche Arbeits- und Lebensweise zum
Ausgangspunkt seiner Tatbestandsbeschreibungen und Berechtigungen macht. Bei-
spiele hierfür finden sich in fast allen Rechtsbereichen. Während aber das Ehe- und
Familienrecht in der Reform von 1977 nicht nur formal, sondern auch materiell, etwa
im Scheidungs- und Versorgungsrecht, explizit egalitär gestaltet wurde, erweisen sich
das Arbeits-, Sozial- und vor allem Sozialversicherungsrecht als sehr resistent gegen-
über den Veränderungen im Geschlechterverhältnis, z.B. durch die Orientierung an
männlicher Körperkraft bei der Eingruppierung nach sog. Leichtlohngruppen und
durch den anhaltenden Widerstand der Tarifparteien gegen die vielfältigen Formen
auch mittelbarer Diskriminierung.33 Das Gleiche gilt bei der Ausrichtung aller Sozial-
versicherungsleistungen am Leistungslohn sowie an der typisch männlichen Normal-
biographie. Auf der Basis der Untersuchungen sozialwissenschaftlicher Frauenfor-
schung zum Verhältnis von Lohn- und Hausarbeit und ihrer geschlechtsspezifischen
Zuordnung und der Kritik am instrumentellen, industriesoziologischen Arbeitsbegriff
war es möglich, die Systematik der Benachteiligungen im Bereich sozialer Sicherung

C.

31 Ute Gerhard, Über gegenwärtige und historische Erfahrungen der Frauen mit Recht. Vor-
überlegungen zu einer Rechtstheorie auch für Frauen, Gesellschaft – Beiträge zur Marx-
schen Theorie 14 (1981), 139-167; Dies., ‚Unrechtserfahrungen’ – Über das Aussprechen
einer Erfahrung mit Recht, das (bisher) keines ist, in: Susanne Opfermann (Hg.), Unrechts-
erfahrungen. Geschlechtergerechtigkeit in Gesellschaft, Recht und Literatur (= Frankfurter
Feministische Texte: Sozialwissenschaften 8), Königstein/Ts. 2007, 11-30.

32 Ute Gerhard, Über Frauenalltag und Frauenrechte – Und über die Notwendigkeit, „aus der
Rolle zu fallen“, in: Ute Gerhard/Jutta Limbach (Hg.), Rechtsalltag von Frauen, Frankfurt
am Main 1988, 17-32. Vgl. auch Lautmann (wie Anm. 25).

33 Heide Pfarr/Klaus Bertelsmann, Lohngleichheit. Zur Rechtsprechung bei geschlechtsspezi-
fischer Entgeltdiskriminierung (= Schriftenreihe des Bundesministers für Jugend, Familie
und Gesundheit 100), Stuttgart 1981.

Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft 171

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


wie in der Sozialpolitik überhaupt aufzudecken. Demnach sind der Vorrang der Er-
werbsarbeit und die Nichtanerkennung von Haus- und Familienarbeit der hauptsächli-
che Anlass für die Diskriminierung von Frauen im sozialen Sicherungssystem. Dieses
an männlichen Normen ausgerichtete Berechtigungssystem bildet auch die Basis für
die geschlechtshierarchische Teilung des Sozialstaates in eine Arbeiter- und Armuts-
politik mit sehr viel niedrigeren und nur subsidiären Ansprüchen einer Mehrheit von
Frauen.34

Im europäischen feministischen Diskurs werden diese Probleme der unbezahlten
und unbezahlbaren Haus- und Erziehungs- und Pflegetätigkeiten unter dem Stichwort
„care“ behandelt35 und haben nicht nur die international vergleichende Sozialpolitik-
forschung nachhaltig beeinflusst, sondern dank europäischer Standards auch zu einem
Perspektivenwechsel in der deutschen Familien- und Sozialpolitik geführt. Die gering-
fügige Anerkennung von Erziehungszeiten im Rentenrecht (seit 1986), die grundlegen-
de partnerschaftliche Neuregelung der Elternzeiten (seit 2007) sind erste Schritte, die-
se systematisch der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung folgende Benachteiligung
aufzuheben.

In seiner „Philosophie der Geschlechter“ und in der Auseinandersetzung mit den
Vertreterinnen der Frauenbewegung der Jahrhundertwende hatte Georg Simmel be-
reits das Stichwort geliefert, indem er von „männlichem Recht“ sprach. Dort heißt es:
„Man betont häufig die ‚Rechtsfremdheit’ der Frauen, ihre Opposition gegen juristi-
sche Normen und Urteile. Allein dies braucht keineswegs eine Fremdheit gegen das
Recht überhaupt zu bedeuten, sondern nur gegen das ‚männliche’ Recht, das wir al-
lein haben und das uns deshalb als das Recht schlechthin erscheint … Das vielfach
vom männlichen abweichende ‚Gerechtigkeitsgefühl’ der Frauen würde auch ein an-
deres Recht schaffen …“.36

Ausschluss aus dem Gesellschaftsvertrag − Oder: Der doppelte Boden der
bürgerlichen Gesellschaft

Für eine feministische Analyse des Rechts und seine systematische Trennung in Priva-
tes und Öffentliches Recht, in der sich die zugleich geschlechtsspezifisch zugeordne-
ten Sphären des Privaten und Öffentlichen abbilden, haben die kritischen Arbeiten zur
Geschlechterphilosophie der Aufklärung und die Kritik an den politischen Theorien

D.

34 Ilona Kickbusch/Barbara Riedmüller, Die armen Frauen. Frauen und Sozialpolitik, Frank-
furt 1984; Stephan Leibfried/Florian Tennstedt, (Hg.), Politik der Armut und die Spaltung
des Sozialstaates, Frankfurt 1985; Ute Gerhard/Alice Schwarzer/Vera Slupik (Hg.), Auf Kos-
ten der Frauen. Frauenrechte im Sozialstaat, Weinheim u.a. 1988.

35 Vgl. zum Überblick Jane Lewis (Hg.), Gender, Social Care and Welfare State Restructuring
in Europe, Aldershot, Ashgate 1998. Sowie Ute Gerhard/Karin Hausen (Hg.), Sich Sorgen
– Care, L’Homme – Europäische Zeitschrift für Feministische Geschichtswissenschaft 19
(2008), Heft 1.

36 Georg Simmel, Philosophische Kultur. Über das Abenteuer, die Geschlechter und die Krise
der Moderne, Berlin 1983 [zuerst 1923], 210.

172 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


der bürgerlichen Gesellschaft entscheidend beigetragen.37 Die Rede vom ‚Gesell-
schaftsvertrag’ ist die Art und Weise, wie die Rechts- und Staatslehren der Neuzeit,
insbesondere der Aufklärung, die Herausbildung und Legitimation staatlicher Gewalt
durch die Beteiligung der Staatsbürger in der Form einer Verfassung begründeten.
Der zwischen den Staatsbürgern geschlossene Gesellschaftsvertrag bezeichnet in die-
sem Modell den Übergang von den als „natürlich“, unzivilisiert verstandenen Zustän-
den zu gesellschaftlich geregelten, zivilen Verhältnissen. Er war nicht unbedingt als
historisches Faktum gemeint, sondern verstand sich als „Lehrfabel widerspruchsfreier
Rechtsbegründung“.38 Für alle Staatslehren des 16. bis 18. Jahrhunderts war selbstver-
ständlich, dass dieser Vertrag nur als einer unter Männern, genauer noch, als Bündnis
der Hausväter konzipiert war. Frauen tauchen in diesen Begründungen überhaupt
nicht auf, weil sie wie andere Abhängige, in den „Frieden des Hauses“ Eingeschlosse-
ne, weder als „Eigentümer ihrer Fähigkeiten“ gesehen werden noch „frei sind vom Wil-
len anderer“. D.h. entsprechend der politischen Theorie des Besitzindividualismus ka-
men als Partner des Gesellschaftsvertrages nur die Individuen in Betracht, die Eigentü-
mer und imstande waren, „für sich selbst zu sorgen“.39 Während aber alle anderen
Hausgenossen, sowohl die (männlichen) Minderjährigen wie die Bediensteten oder
Lohnabhängigen rechtstheoretisch wie historisch-empirisch in die Lage kamen, sich
aus der Gewalt des Hausherrn zu emanzipieren, wurden auch in den folgenden Jahr-
hunderten theoretisch und praktisch vielerlei Begründungen dafür geliefert, warum
Frauen unter hausväterlicher, in jedem Fall aber eheherrlicher Gewalt zu halten sind.40

Im Gegensatz zu den späteren bürgerlichen Theoretikern, die über die Bestimmung
der Frau für die bürgerliche Häuslichkeit philosophierten, waren die Naturrechtslehrer
so konsequent, für die staatliche Einbindung und Unterwerfung der Frauen einen an-
deren Vertrag vorzusehen und ihn ausdrücklich als Entsprechung zum Gesellschafts-
vertrag zu thematisieren: den Ehevertrag. Die Bedeutung der Ehe (und Familie) als
besondere, die gesellschaftlichen Verhältnisse stabilisierende Einrichtung, als Basisin-
stitution und Keimzelle des Staates wird in allen Rechtslehren betont und ausführlich
behandelt. In diesem privatrechtlichen Ehevertrag räumt die Frau ‚freiwillig’ dem Man-
ne die eheliche Gewalt und alle Rechte über sie ein und ist ihm damit, wie der Unter-
tan dem Herrscher, zum Gehorsam verpflichtet. Die besondere, spezifisch bürgerliche
Pointe liegt darin, dass die Unterwerfung der Frau in der Ehe in diesem neuzeitlichen
Verständnis durchaus mit ehelicher Liebe vereinbar war, denn – wie Fichte formulier-
te – stehe die Frau „der Natureinrichtung“ der Ehe nach „um eine Stufe tiefer als der
Mann“. Sie könne erst dann wieder auf eine Stufe mit ihm gelangen, wenn „sie sich

37 Beispielhaft für viele Susan Moller Okin, Women in Western Political Thought, Princeton
1979; Claudia Honegger, Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaften vom Men-
schen und das Weib, Frankfurt u.a. 1991.

38 Franz Wieacker, Privatrechtsgeschichte der Neuzeit unter besonderer Berücksichtigung der
deutschen Entwicklung, 2. Aufl. Göttingen 1967, 268.

39 Walter Euchner (Hg.), John Locke, Zwei Abhandlungen über die Regierung, Frankfurt
1977 [zuerst 1690], 15, 248 f.

40 Vgl. insbesondere Jean-Jacques Rousseau, Emile oder über die Erziehung, Stuttgart 1963
[zuerst 1762]; Johann Gottlieb Fichte, Grundlage des Naturrechts nach den Prinzipien der
Wissenschaftslehre, Hamburg 1960 [zuerst 1796]. Dazu und auch zum Folgenden Gerhard
(wie Anm. 25), 25 f.

Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft 173

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


zum Mittel der Befriedigung des Mannes macht, … sie erhält ihre ganze Würde erst
dadurch wieder, daß sie es aus Liebe zu diesem Einen getan habe“.41

Aus gutem Grund also hatte Olympe de Gouges neben ihrer wegweisenden Neufor-
mulierung der Menschenrechte als Frauenrechte von 179142 einen „Gesellschaftsver-
trag“43 entworfen, der sich wie ein privatrechtlicher Partner- oder Ehevertrag liest und
insbesondere die Eigentumsrechte der Frauen und die gemeinsame Sorge und Verant-
wortlichkeit der Väter und Mütter für die Kinder einklagt, jedoch offenbar als Staats-
und Verfassungsvertrag gemeint ist. Damit hat sie hellsichtig die systematische Bruch-
stelle der bürgerlich-liberalen Rechtsordnungen zwischen privatem und öffentlichen
Recht, universaler Rechtsform und materialer Ungerechtigkeit für Frauen aufgezeigt,
die den Ausschluss der Frauen aus der politischen Öffentlichkeit und ihren Einschluss
in die Privatsphäre rechtshistorisch bis ins 20. Jahrhundert legitimierte. Der Bereich
der Familie als der traditionelle weibliche Lebenszusammenhang wurde in der Juris-
prudenz allzu lange als „rechtsfreier Raum“ definiert, als eine Privatsphäre, in die sich
möglichst niemand, erst recht nicht staatliche Instanzen einzumischen hätten. Noch
im Eherechtsverständnis bei der Abfassung des Bürgerlichen Gesetzbuches wurden
Ehe und Familie juristisch als besonderes Gewaltverhältnis charakterisiert. Dieter
Grimm bezeichnet sie deshalb als „Enklaven ungleichen Rechts“.44

In ihrer Untersuchung der naturrechtlichen Lehren vom Gesellschaftsvertrag
kommt auch Carol Pateman zu dem Schluss, dass der Ausschluss der Frauen in einem
besonderen „Sexual Contract“ befestigt und legitimiert wird, der als „natürliches“,
nicht gesellschaftlich vereinbartes Recht der Männer erscheint. In Abgrenzung zum
traditionalen Patriarchalismus, der in der ständischen Ordnung mit bestimmten männ-
lichen Privilegien zusammenfiel, kennzeichnet sie den neuzeitlichen Gesellschaftsver-
trag nicht als Vereinbarung unter Hausvätern sondern unter Brüdern, dem der „Vater-
mord“ vorausging und der das „Gesetz des Vaters“ durch eine Vereinbarung unter Brü-
dern ersetzte, sie spricht daher auch vom „fraternal contract“.45 Ohne Patemans auch
psychoanalytisch angeleiteten, machttheoretischen Interpretationen folgen zu wollen,
ist ihrer Analyse insofern zuzustimmen, als sie treffend den Übergang zur modernen
bürgerlichen Gesellschaft als ‚Formwandel des Patriarchats’, von einem paternalisti-
schen zu einem bürgerlichen Patriarchalismus,46 als eine sehr spezifische Form der

41 Fichte (wie Anm. 40), 300 f. Fichtes Konzeption vom ‚Wesen der Ehe’ hat das bürgerliche
Familienrecht bis in die 60er Jahre des 20. Jahrhunderts bestimmt, vgl. hierzu Ute Gerhard,
Verhältnisse und Verhinderungen. Frauenarbeit, Familie und Rechte der Frauen im 19. Jahr-
hundert; mit Dokumenten, Frankfurt 1978, 143 f.

42 Abgedruckt in Gerhard (wie Anm. 25), 263 f.; vgl. hierzu Hannelore Schröder/Therese Sau-
ter, Zur politischen Theorie des Feminismus, APuZ H. 48/1977, 29-54; Ute Gerhard, Men-
schenrechte auch für Frauen. Der Entwurf der Olympe de Gouges, KJ 20 (1987), 127-149.

43 Hannelore Schröder (Hg.), Die Frau ist frei geboren. Texte zur Frauenemanzipation I, Mün-
chen 1979, 43-49.

44 Dieter Grimm, Recht und Staat der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt 1987, 33 f.
45 Carole Pateman, The Fraternal Social Contract, in: Dies. (Hg.), The Disorder of Women.

Democracy, Feminism and Political Theory, Cambridge 1989, 33-57.
46 Vgl. hierzu auch René König, Familie und Autorität: Der deutsche Vater im Jahre 1955, in:

Ders. (Hg.), Materialien zur Soziologie der Familie, 2. Aufl. Köln 1974, 218; ferner Marian-
ne Weber, Ehefrau und Mutter in der Rechtsentwicklung. Eine Einführung, Tübingen 1907;
Gerhard (wie Anm. 41), 75 f.

174 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


Herrschaft über Frauen beschreibt. Sie markiert damit ebenfalls die für den Liberalis-
mus konstitutive Trennung in Staat und Gesellschaft, zwischen privater Sphäre und
politischer Öffentlichkeit, die mit der geschlechtsspezifischen Platzanweisung korre-
spondiert. Die Zweistufigkeit von Gesellschafts- und Ehevertrag ist daher zentral für
die spezifisch neuzeitliche Struktur der Geschlechterverhältnisse. Nur so erklärt sich,
warum das Ehe- und Familienrecht eine Domäne patriarchaler Sonderinteressen blieb
und noch über alle formalen Gleichberechtigungsschritte hinaus bis in die jüngste Ver-
gangenheit in einzelnen Fragen gegen das Recht auf Gleichheit verteidigt wird.47

Die Kontroverse um Gleichheit und Differenz

Spätestens in der weltweit geführten Debatte feministischer Theorien waren die Rechts-
wissenschaften unmittelbar angesprochen. Jedoch ist zu betonen, dass nicht von Gleich-
heit und Ungleichheit, Gleichberechtigung und Diskriminierung gesprochen wurde,
sondern der Begriff der Differenz, der Geschlechterdifferenz, zum Kristallisations-
punkt einer international und interdisziplinär geführten Debatte wurde. Hinter dem
Stichwort „Differenz“ verbargen sich unterschiedliche Positionen, die einerseits sozio-
kulturelle Unterschiede wie Hautfarbe, Schichtzugehörigkeit oder ethnische Herkunft
zum Ausgangspunkt nahmen und die insbesondere von nicht-westlichen und nicht-wei-
ßen Feministinnen eingefordert wurden.48 Andererseits hatten die Anerkennung und
Aufwertung von Weiblichkeit, weiblichen Orientierungen und Werten mit dem neuen
Selbstbewusstsein von Frauen auch feministische Theorien bestärkt, die sich als kultu-
reller, gynozentrischer bzw. ökologischer Feminismus profilierten49 oder in Theorien
über weibliche Moral und Fürsorgeethik50 die Einseitigkeit und männliche Voreinge-
nommenheit der Moral- und Gerechtigkeitstheorien zur Sprache brachten. Die Dyna-
mik der Debatte wurde insbesondere durch den Einfluss angloamerikanischer Feminis-
tinnen und ihrer Kritik an diesen sog. Identitätspolitiken,51 aber auch durch philosophi-
sche und erkenntnistheoretische Diskurse bestimmt, die angesichts der tatsächlichen
Differenzen auch unter Frauen und der vielfältigen anderen sozialen Unterschiede wie

E.

47 Z.B. in der Aufrechterhaltung der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung in der Hausfrauen-
ehe bis zur Reform 1977, im Widerstand gegen die Rechtsgleichheit im Namensrecht bis
1993 und gegen den besonderen Schutz der Ehe als Institution in der Verfassungskommissi-
on, vgl. Gemeinsame Verfassungskommission, Stenogr. Bericht der 6. Öffentlichen Anhö-
rung zu Art. 6 GG, 10. Dezember 1992, Bonn.

48 Gayatri Chakravorty Spivak, Can the Subaltern Speak?, in: Cary Nelson/Lawrence Gross-
berg (Hg.), Marxism and the Interpretation of Culture, Chicago 1988, 271-313; Bell Hooks,
Feminist Theory. From Margin to Center, 2. Aufl. Cambridge, MA 2000.

49 Z.B. Mary Daly, Gyn/ökologie. Eine Meta-Ethik des radikalen Feminismus, München
1981; Adrienne Rich, Von Müttern geboren. Mutterschaft als Erfahrung und Institution,
München 1979; aber auch Luce Irigaray, Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts, Frank-
furt 1980. Vgl. zu den verschiedenen Positionen im Überblick Elisabeth List/Herlinde Stu-
der (Hg.), Denkverhältnisse. Feminismus und Kritik, Frankfurt 1989.

50 Carol Gilligan, In a Different Voice. Psychological Theory and Women’s Development,
Cambridge 1993 [zuerst 1982].

51 Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference, Princeton, NJ 1990; vgl. hierzu
Anne Philipps, Geschlecht und Demokratie, Hamburg 1995.

Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft 175

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


Klasse, Alter, Milieu oder Ethnie zu einer grundsätzlichen Infragestellung bisheriger
frauenpolitischer Gemeinsamkeiten führten. Diese radikale erkenntnistheoretische
Wende, der sog. ‚cultural’ oder ‚lingustic turn’ in den Geistes- und Sozialwissenschaf-
ten,52 beinhaltete die Dekonstruktion von bisherigen Denkkategorien und Bedeutun-
gen, ein Ansatz, der ja feministische Theorie kennzeichnet, gleichzeitig aber selbstkri-
tisch gewendet, auch die Dekonstruktion der Kategorie ‚Frau’ beinhaltete. Diese Dis-
kurse, die je nachdem poststrukturalistisch, postmodern oder postkolonial begründet
wurden und Recht erneut als eines unter anderen Machtdispositiven behandelten, führ-
ten teilweise zu politischer Verunsicherung. Die Vielfalt der Stimmen kann hier nicht
referiert werden, stattdessen interessieren die Folgen für eine rechtswissenschaftliche
feministische Position.

Tatsächlich ist die Gegenüberstellung von Gleichheit und Differenz als sich gegen-
seitig ausschließenden und zugleich aufeinander verweisender Bezugspunkten in der
Geschichte feministischer Theorie und Politik nicht neu, sie begleitet die neuzeitliche
Geschichte der Frauenrechtskämpfe seit der Französischen Revolution. Während Olym-
pe de Gouges in ihrer „Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin“ von 1791 grund-
sätzlich der Rechtsgleichheit den Vorrang gibt, keine besonderen ‚Rechtswohltaten’
für Frauen, vielmehr gleiche Pflichten und Teilhabe fordert,53 hat Mary Wollstone-
craft in ihrem „Plädoyer für die Rechte der Frau“ von 179254 die Anerkennung der
besonderen weiblichen Lebensweise, Erziehung und Moral ins Zentrum ihrer Rechts-
forderungen gestellt. Diese Spannung zwischen der Berufung auf weibliche Differenz
und der Forderung nach Gleichberechtigung wird deshalb auch „Wollstonecraft-Di-
lemma“ genannt55 und bezeichnet die Schwierigkeit, einerseits die Zumutungen tradi-
tionell bürgerlicher Weiblichkeit abzulehnen sowie die hierarchische Form der Ge-
schlechterbeziehungen verändern zu wollen, andererseits „Frausein“ beziehungsweise
weibliche Erfahrungen und Orientierungen zum Ausgangspunkt für eine emanzipato-
rische Politik zu machen. In den Begrifflichkeiten des Rechts ausgedrückt, ist es das
scheinbare Paradox, auf dem Recht auf Gleichheit und gleichzeitig der Berücksichti-
gung und Anerkennung von Differenzen zu bestehen.

Beide Positionen finden sich auch in den verschiedenen Richtungen der ersten, his-
torischen Frauenbewegungen in beinahe allen beteiligten Ländern: Die bürgerlichen
Frauenrechtlerinnen setzten auf eine Differenzposition, die ‚Kultur weiblicher Eigen-
art’, die Proletarierinnen eher auf Gleichheit mit den Männern. Die bürgerlichen Radi-
kalen versuchten gerade ihre strikten Egalitätsansprüche mit differenten, insbesondere
weiblich pazifistischen Zielsetzungen zu begründen.56 Aber auch die neue Frauenbe-
wegung ist wegen ihrer Opposition zu einer Politik formaler Gleichberechtigung nicht
ohne weiteres auf eine Differenzposition festzulegen. Judith Evans spricht in ihrer Ana-
lyse des neuen Feminismus von mindestens fünf unterschiedlichen Phasen und For-
men feministischer Politik auf der Achse zwischen Gleichheit und Differenz, die zu-

52 Vgl. hierzu Doris Bachmann-Medick, Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwis-
senschaften, Reinbek 2006.

53 Gerhard (wie Anm. 25), 49 f.
54 Mary Wollstonecraft, Ein Plädoyer für die Rechte der Frauen, Weimar 1990 [zuerst 1792].
55 Carole Pateman, Gleichheit, Differenz, Unterordnung. Die Mutterschaftspolitik und die Frau-

en in ihrer Rolle als Staatsbürgerinnen, Feministische Studien 10 (1992), 54-69, 58.
56 Gerhard (wie Anm. 25), 89 f.

176 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


dem von den Begriffen Gleichsein (sameness) oder Identität und Ungleichheit durch-
kreuzt und überlagert werden.57

Das Prinzip der Rechtsgleichheit als Instrument oder Ziel feministischer Politik nun
ist in der Gleichheit und Differenz-Debatte der 1990er Jahre von feministischen Theo-
retikerinnen aus zwei Richtungen grundsätzlich zur Disposition gestellt und ‚dekon-
struiert’ worden. Zum einen hieß es: „Gleichheit“ als tragendes Rechtsprinzip der Mo-
derne und damit Recht überhaupt sei männlich, „male standard“,58 der Frauen per se
ausschließe, die Geschlechterhierarchie aufrechterhalte und Frauen Gleichheit nur un-
ter der Voraussetzung der Anpassung an männliche Werte und Lebensweisen gewäh-
re. Gleichheit wird – als Versprechen und bisherige Rechtspraxis – somit als „Anglei-
chung an die Mannesstellung“,59 im englisch-amerikanischen Sprachraum als „same-
ness“ entlarvt.

Noch gravierender waren andererseits die erkenntnistheoretischen Einwände der
poststrukturalistischen wie postmodernen Kritik, die das ganze Unternehmen feminis-
tischer Rechtstheorie zur Disposition stellte, damit das Subjekt „Frau“, die Trägerin
von Rechten, problematisierte und die Kategorie „Geschlecht“ als Anknüpfungspunkt
eigener Rechte theoretisch wie politisch für einen Irrweg hielt. Die pointierteste Kritik
an der westlichen Subjektphilosophie, am Vernunft- und Rationalitätskonzept der Auf-
klärung hat eine Gruppe italienischer Philosophinnen im Anschluss an Luce Irigaray
vertreten. Ausgehend von der „unleugbaren Wirklichkeit“, dass es zwei Geschlechter
gibt, denn „der Mensch ist zwei“, ist danach alles in Misskredit geraten, „was die pa-
triarchale Ordnung der Welt konstituiert: ... der Begriff der Gleichheit ... der Freiheit
oder Demokratie usw. Der traditionelle politische Wortschatz ist ‚in toto’ verdäch-
tig.“60 Gegenüber dieser ausgeprägten differenztheoretischen Position der italieni-
schen Feministinnen hat Judith Butler mit ihrem 1991 erschienenen Buch „Das Unbe-
hagen der Geschlechter“61 im deutschsprachigen Raum vor allem eine jüngere Gene-
ration von Feministinnen tief beeindruckt. Ihre dekonstruktive Kritik an Sprache, hete-
rosexistischen Diskursen der Macht und dem herrschenden Denksystem der Zweige-
schlechtlichkeit, in dem Geschlechtsidentität eine Konstruktion, ein „Effekt“ von
Machtdiskursen ist, führte notwendig zu der Frage, ob die postmoderne These vom
„Tod des Subjekts nicht gleichbedeutend mit dem Ende der Handlungsfähigkeit, des
Sprechens oder der politischen Diskurse überhaupt“ ist.62 Butler selbst hat die politi-
sche Handlungsfähigkeit dennoch bejaht63 und später klarzustellen versucht, dass ihre

57 Judith Evans, Feminist Theory Today. An Introduction to Second-Wave Feminism, London
u.a. 1995, 25.

58 Catherine A. MacKinnon, Feminism Unmodified. Discourses on Life and Law, Cambridge
u.a. 1987, 34.

59 Theodor Maunz u.a. (Hg.), Grundgesetz Kommentar, Art. 3 Abs. II Rn. 11, München 1990.
60 Adriana Cavarero, Die Perspektive der Geschlechterdifferenz, in: Gerhard u.a. (wie Anm.

23), 95-111.
61 Judith Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt 1991.
62 Judith Butler, Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der „Postmoderne“,

in: Benhabib u.a. (Hg.) (wie Anm. 4), 31-58, 47.
63 Butler (wie Anm. 61), 209 f.

Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft 177

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


Kritik eine sprachphilosophische sei und sich nicht auf empirische oder historisch kon-
krete Normen und Formen der Ungleichheit beziehe.64

Die Debatte hat als Ausweg aus diesem theoretischen wie politischen Dilemma viel-
fältige pragmatische Antworten provoziert. So ist kritisch nachgefragt worden, wie
sinnvoll oder politisch weise es sei, das moderne Konzept von Gerechtigkeit, Selbstbe-
stimmung und die Veränderung der Geschlechterrollen gerade in dem Augenblick auf-
zugeben, in dem Frauen ihre Subjekthaftigkeit entdecken, zu Selbstbewusstsein gelan-
gen und ihre Forderung nach Selbstbestimmung nicht nur als Individuen, sondern als
Gruppe stellen.65 Ebenso hat Nancy Fraser zur Aufhebung „falscher Gegensätze“ vor-
geschlagen und betont, dass die Analyse der Sprache, Bedeutungen und Diskurse
durch soziologische Analysen der gesellschaftlichen und historischen Zusammenhän-
ge zu ergänzen und mit strukturellen Analysen der Institutionen und der politischen
Ökonomie zusammen zu bringen seien.66 Meine eigene Antwort damals lautete: Es ist
nicht einzusehen, warum eine rechtsskeptische feministische Theorie in ihrer berech-
tigten Kritik am Noch-nicht der Gleichberechtigung mit ihren Interpretationen des
Gleichheitssatzes hinter juristische Meinungsbildungsprozesse zurückfällt, sich eher
die Argumente der konservativen Gegner der Gleichheit zu eigen macht, anstatt sie
rechtswissenschaftlich und dogmatisch geschult zu widerlegen. Was hier fehlte, war
offensichtlich eine feministische Jurisprudenz, die endlich eine Bresche in die Ängst-
lichkeit der weiblichen und die Abwehr der männlichen Juristenzunft schlägt.67 Ge-
nau dieser Beitrag feministischer Rechtswissenschaft aber ist inzwischen erfolgt.

Tatsächlich ist in der feministischen Diskussion um Gleichheit und Differenz die
Rechtsproblematik zeitweise von der philosophischen bzw. poststrukturalistisch ge-
führten Diskursanalyse verdeckt und dominiert worden, sind auf diese Weise die Insti-
tutionen und sozialstrukturellen Bedingungen sowie die historischen, empirischen und
juristisch dogmatischen Kontexte der unterschiedlichen Rechtskulturen vernachlässigt
worden. Dabei hat das von den amerikanischen Theoretikerinnen immer wieder the-
matisierte „sameness-difference-dilemma“, das nicht der Entgegensetzung „Gleich-
heit (equality) und Differenz“ entspricht, in der europäischen Rezeption in Anbetracht
unterschiedlicher Rechtstraditionen und auch Rechtslagen eher zur Verwirrung beige-
tragen, zumindest sind die Prinzipien der Kontextualität nicht beachtet und amerikani-
sche Rechtsprobleme verallgemeinert wurden.68 Ein Beispiel hierfür sind die rechts-

64 Vgl. hierzu Gudrun-Axeli Knapp, Judith Butlers Kritik der Normalisierung, in: Regina Be-
cker-Schmidt/Dies., Feministische Theorien zur Einführung (= Zur Einführung 213), Ham-
burg 2000, 81-93.

65 Christine di Stefano, Dilemmas of Difference. Feminism, Modernity, and Postmodernism,
in: Linda J. Nicholson (Hg.), Feminism/Postmodernism, New York u.a. 1990, 63-82, 75.

66 Nancy Fraser, Pragmatismus, Feminismus und die linguistische Wende, in: Benhabib u.a.
(wie Anm. 4), 145-160, 157; vgl. auch Deborah L. Rhode, The Politics of Paradigms. Gen-
der Difference and Gender Disadvantage, in: Gisela Bock/Susan James (Hg.), Beyond Equa-
lity and Difference, London u.a. 1992, 149-163.

67 Ute Gerhard, Feminismus zu Recht. Unrechtserfahrungen und Rechtsverständnis in der Neu-
en Frauenbewegung und Ansätze zu einer feministischen Rechtstheorie, in: Margit Brückner/
Birgit Meyer (Hg.), Die sichtbare Frau, Freiburg i.Br. 1994, 327-368, 360.

68 Titia Loenen, „Different Perspectives in Different Legal Studies: A Contextual Approach to
Feminist Jurisprudence in Europe and the USA.“, in: Conference on „Feminist Approaches
to Law and Cultural Diversity“, European University Institute Florence 1993.

178 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


dogmatischen Überlegungen von Catherine MacKinnon, die das Problem der Rechts-
gleichheit von Mann und Frau auf der Grundlage der Aristotelischen Regel interpre-
tiert, wonach nur Gleiches gleich, Verschiedenes aber nach seiner Eigenart zu behan-
deln sei69 – eine Rechtsauslegung, die in den meisten europäischen Verfassungen in-
zwischen durch besondere Bestimmungen zur Gleichberechtigung von Mann und
Frau ausgeschlossen wurde, während in den USA ein Equal Rights Amendment nach
wie vor fehlt. Trotzdem hat sich die Rezeption gerade ihres Ansatzes, der die Rechts-
ungleichheit der Geschlechter als Problem der Dominanz und Hierarchie der Gruppe
der Männer über die Gruppe der Frauen interpretiert, für die Auslegung des Gleichbe-
rechtigungsartikels in Deutschland als überaus fruchtbar erwiesen. Ute Sacksofsky hat
in ihrer rechtsdogmatischen Arbeit zu Art. 3 GG die unterschiedliche Funktion der bei-
den Gleichheitssätze in Art. 3 Abs. 2 und Abs. 3 GG zum einen als Dominierungsver-
bot bezogen auf die Gruppe der Frauen, zum anderen als individualrechtliches Diffe-
renzierungsverbot herausgearbeitet. Sie entwickelt damit eine auch dogmatisch über-
zeugende Handhabe für mehr substantielle Gleichberechtigung und die Umsetzung
der 1994 präzisierten Grundrechtsnorm, „die tatsächliche Durchsetzung der Gleichbe-
rechtigung von Frauen und Männern zu fördern“ und zum Ausgleich für die historisch
gewachsene soziale Benachteiligung von Frauen „auf die Beseitigung bestehender
Nachteile hinzuwirken“.70 Susanne Baer verstärkt diesen Ansatz mit ihrer Auslegung
des Art. 3 Abs. 2 GG als Hierarchisierungsverbot und definiert „Diskriminierung als
systematische, kollektive, damit auf Angehörige einer Gruppe bezogene Benachteili-
gung, also ein Verhalten, das Hierarchien herstellt oder perpetuiert“.71

Damit sind im Rahmen des geltenden Rechts Interpretationsmaßstäbe gesetzt, die
es ermöglichen, die gegenwärtig wesentlichen Hinsichten der Gleichheit zu bestim-
men. Jedoch ist der Prozess der Auslegung und Rechtsverwirklichung damit nicht ab-
geschlossen. Denn welche Hinsichten im Verhältnis der Geschlechter oder benachtei-
ligter Gruppen wesentlich für die Lebenschancen der Betroffenen sind, ist keineswegs
ein für allemal ausgemacht, hängt von den sich verändernden Bedingungen, neuen An-
forderungen und den Werturteilen der Beteiligten ab und muss immer wieder verhan-
delt und entschieden werden. Als in historischen Auseinandersetzungen ebenso um-
strittener wie gesättigter Rechtsbegriff ist Gleichheit also kein absolutes Prinzip oder
feststehendes Maß, sondern ein dynamisches Konzept, das gerechte Teilhabe und zu-
gleich größtmögliche Freiheit der anderen, heute vor allem von Menschen mit unter-
schiedlichen Lebensentwürfen ermöglichen soll. Als „Verhältnisbegriff“72 drückt
Gleichheit eine Beziehung zwischen zwei Personen aus und bestimmt durch die Be-
zugnahme auf ein Drittes, das tertium comparationis, in welcher Hinsicht sie als
gleich zu betrachten sind. Das heißt, Gleichheit muss immer erst gesucht, gefordert
und hergestellt werden und setzt voraus, dass das zu Vergleichende an sich verschie-
den ist, denn sonst wäre das Gleichheitsgebot unsinnig.73 Was Gleichheit rechtsprak-

69 Catherine MacKinnon, Difference and dominance: on sex discrimination, in: Dies. (wie
Anm. 58), 32-45.

70 Sacksofsky (wie Anm. 1), 305 ff.
71 Baer (wie Anm. 1), 20.
72 Otto Dann, Gleichheit und Gleichberechtigung. Das Gleichheitspostulat in der alteuropäi-

schen Tradition und in Deutschland bis zum ausgehenden 19. Jahrhundert, Berlin 1980, 16 f.
73 Gerhard (wie Anm. 25), 13.

Von der Frauenbewegung zur feministischen Rechtswissenschaft 179

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163


tisch heißt und bedeutet, ist daher nicht auf der Ebene dogmatischer Formeln oder ei-
ner „argumentativen Logik“,74 vielmehr durch eine genaue Analyse der Bedingungen
zu beantworten, unter denen sich die Frage nach der Gleichheit stellt. In diesem Sinne
schrieb Joachim Perels schon 1979: „Die jeweiligen Interpretationsmaximen erschlie-
ßen sich nicht auf der Ebene abstrakt-allgemeiner, von konkreten Anwendungszusam-
menhängen gelöster dogmatischer Formeln. Erst in dem Maße, in dem die geschichtli-
chen Auseinandersetzungen um den Gleichheitssatz und die auf sie bezogenen verfas-
sungstheoretischen Positionen ins Blickfeld treten, wird seine Funktion erkennbar.“75

Die Frauenbewegungen, schon die alte um 1900, aber auch die neue, nun auf der Ba-
sis verfassungsrechtlich garantierter Gleichberechtigung, haben um die relevanten Hin-
sichten der Gleichheit, d.h. die rechtserheblichen Dimensionen der Differenz gerun-
gen und neue Standards für soziale Gerechtigkeit gesetzt. Die veränderten Standards
zur Geltung zu bringen, den immer noch unerledigten Anliegen Macht und Gewicht
zu verleihen, wird die Aufgabe weiterer feministischer Rechtswissenschaft und Bewe-
gung sein. Ein solcher Prozess aber zeichnet sich in der hier geschilderten Entwick-
lung von der Frauenbewegung zu einer feministischen Rechtswissenschaft ab.

Schlussbemerkung

Die Rechtswissenschaft als normative Wissenschaft ist immer wieder gefordert, Ent-
scheidungen und Werturteile zu fällen und diese überzeugend zu begründen. Auch Fe-
ministinnen müssen normative Urteile fällen. Sie können „sich nicht ins Gras legen
… [mit der] verfrühten Einsicht, dass derjenige Staat am besten wäre, den es am we-
nigsten gibt,“76 wenn ihnen das Projekt einer demokratischen Gesellschaft und die
Rechte und Lebenschancen der benachteiligten und erniedrigten anderen nicht gleich-
gültig sind. Die Form des Rechts als Angebot zu gesellschaftlicher Übereinkunft an-
stelle von Gewalt können und sollten Frauen daher nicht ausschlagen. Zur Analyse
der Strukturen sozialer Ungleichheit, des Macht- und Herrschaftszusammenhang, der
Dominanz und Hierarchie im Geschlechterverhältnis hat die sozialwissenschaftliche
Frauenforschung ihren Teil beigetragen. Feministische Rechtswissenschaft kann sich
ihrer bedienen. Die Geschichte sozialer Bewegungen und ihres Einflusses auf sozia-
len Wandel und Recht aber zeigt auch, dass Recht nicht lediglich als Spiegel und In-
strument gesellschaftlicher Machtverhältnisse zu kritisieren ist. Deutlich wird viel-
mehr das Janusgesicht des Rechts, das sowohl ein Mittel des Zwangs und der Herr-
schaft als auch möglicher Befreiung und damit eine wichtige Ressource für neue Hand-
lungsmöglichkeiten ist.

F.

74 So Andrea Maihofer, Geschlecht als Existenzweise. Macht, Moral, Recht und die Geschlech-
terdifferenz (= Aktuelle Frauenforschung), Frankfurt 1995, 167 f.

75 Joachim Perels, Der Gleichheitssatz zwischen Hierarchie und Demokratie, in: Ders. (Hg.),
Grundrechte als Fundament der Demokratie, Frankfurt 1979, 69-95, 69.

76 Bloch (wie Anm. 8), 25.

180 Ute Gerhard

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:07:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-2-163

