
Ilona Nord und Thomas Schlag

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit
Praktisch-theologische Ausgangspunkte, 
Reflexionshorizonte und Perspektiven

Abstract

This article examines the potential and challenges of integrating 
robots and AI into religious practices, especially in church and 
congregational contexts. In the first section the authors explain the 
history and development of robots, highlighting their use in church 
contexts like the “BlessU-2” robot, and discuss concerns about 
robots replacing humans in ministry roles. They explore various 
types of robots and emphasize a constructive approach to human-
robot interaction. In the second section the authors review (prac­
tical-)theological debates on embodied and unembodied robots, 
emphasizing concerns over losing the “carbon world” and bodily 
presence in religious practice. In the third section the article delves 
deeper into robot-assisted worship, pastoral care, and education, 
outlining specific examples such as AI-generated sermons, telechap­
laincy, and educational chatbots. The conclusion encourages seeing 
robots as tools to enrich religious experiences while safeguarding 
human authenticity, emphasizing robots’ role in expanding religious 
communication without replacing human presence.

Einführung

Zur Zeit der Abfassung dieses Beitrags gibt es weltweit in der christ­
lichen Gemeindearbeit keinen etablierten Einsatz von Robotern. Ex­
perimente wie mit dem Segensroboter BlessU-2,1 der im Rahmen 

1 Vgl. Löffler et al.: Blessing Robot BlessU2; Luthe: Segensroboter „BlessU-2“.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des 500. Reformationsjubiläums im Jahre 2017 in Wittenberg oder 
auch in der Ausstellung „Planet Digital“ im Züricher „Museum für 
Gestaltung“ im Jahr 20222 als künstlerische Installation eingesetzt 
wurde, irritierten. Sie lösten in der Öffentlichkeit wie auch kirchen­
intern ein geteiltes Feedback von Zustimmung bis hin zu Unver­
ständnis aus. Produktiv sind allerdings die grundsätzlichen Fragen, 
die BlessU-2 aufwarf und aufwirft. Diese betreffen eben nicht nur 
die Praxisformate und das Design religiöser Kommunikation, son­
dern auch die damit verbundenen theologischen Inhaltsaspekte. So 
kommen insbesondere folgende Grundfragen in den Blick: Welche 
religiösen, erfahrungsorientierten Praxen sollen in Zukunft für wel­
che Handlungsfelder kirchlichen Lebens mit AI und konkret durch 
den Einsatz von Robotik kreiert werden? Ist es überhaupt sinnvoll, 
für kirchliche Handlungsfelder die Möglichkeiten von Robotik an­
zuvisieren und was ist dabei jeweils theologisch zu bedenken und 
„auszuhandeln“? Wie würde eine solche Entwicklung das kirchliche 
Leben und die Rolle der daran beteiligten Akteur:innen bzw. deren 
kommunikative Beziehungen zueinander verändern?

Geht man diesen Fragen nach, verbinden sich damit zugleich 
weiterreichende grundsätzliche, eben auch theologische Anfragen an 
die religiöse Kommunikations- und Beziehungspraxis im Kontext 
kirchlichen Handelns und Lebens: Diese betreffen die Traditionen 
und Vorstellungen von bzw. Erwartungen an das gemeinschaftliche 
Feiern des Gottesdienstes, das seelsorgerliche und diakonische Han­
deln, die religiöse Bildungspraxis und das kirchenleitende Handeln 
überhaupt. Aufgeworfen sind somit Fragen nach authentischer reli­
giöser Kommunikation und nach der Legitimation und Autorität 
von artifizieller religiöser „Intelligenz“, die ihrerseits sinnvollerweise 
mit einer theologischen Positionierung einhergehen.

Damit ist aber aus unserer eigenen Fachperspektive heraus noch 
weitergehend zu fragen: Wie verhalten sich AI und – als deren 
Teilbereich und zugleich als eigene Disziplin und Technik – die 
Robotik in Hinsicht auf ihren wissenschaftlichen Geltungsanspruch 
zu den praktisch-theologischen Disziplinen der Homiletik und Lit­
urgik, Poimenik, Diakonik, Kybernetik und Religionspädagogik, die 
in je spezifischer Weise die Kommunikation des Evangeliums zu 
ihrem Gegenstand haben? Um eine solche Praxis theologisch-her­

2 Vgl. Vögeli: Der Segensroboter ist eine Weltneuheit und steht in Zürich.

Ilona Nord und Thomas Schlag

124

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theologe-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theologe-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455


meneutisch und ethisch zu verantworten, ist z. B. zu sondieren, wie 
sich bestimmte Gottesvorstellungen und die Gottesfrage, aber auch 
Themen wie Schöpfung, Rechtfertigung und Erlösungshoffnung mit 
AI und Robotik in einen konstruktiven Diskussionszusammenhang 
bringen lassen. Damit muss das Verhältnis von Theologie und Tech­
nologie überhaupt geklärt werden. Für das aktuell sich etablierende 
Feld einer „Robot Theology“ bzw. „Robot Theologies“ als „theologi­
cal study of robotics“3 bedeutet dies zugleich, sich darüber bewusst 
zu sein, dass die jeweiligen Einschätzungen erheblich von der „spe­
cific religion, […] different concepts (e.g. human, life), religious doc­
trines and culturally transmitted and subjective attitudes“4 abhängig 
sind: Je nach kulturell-religiösem Konzept entscheidet sich dann 
auch, „whether robots are seen as a threat to or promoter of religious 
purposes and whether they can serve as a divine representation and 
medium“5. Insofern beziehen sich die oben schon angesprochenen 
Aushandlungsprozesse nicht nur auf die religiöse Praxis selbst und 
deren Akteur:innen, sondern auch auf die theologisch-hermeneuti­
schen Sondierungs- und Klärungsprozesse.

Angesichts der zu konstatierenden Umbruchprozesse religiösen 
Lebens fordert die Frage nach AI und Robotik in der christlichen 
Gemeindearbeit die theoretisch reflektierte Profilierung einer bezie­
hungsorientierten, anders gesagt relationalen zukunftsfähigen Reli­
gionspraxis in einer Kultur der Digitalität heraus. Es gilt die Nut­
zungsmöglichkeiten und Adaptionen von AI durch konkrete Per­
sonengruppen und ihren kommunikativen Bedürfnissen in christli­
chen Gemeinden aus praktisch-theologischer Perspektive zu durch­
denken.6 Dabei wird die Bedeutung von Kirche als physischem 
und territorialem Raum keineswegs negiert. Sondern ausgegangen 
wird von einem Verständnis von „Digital Church“, die nicht nur 
reine Online-Communities umfasst, sondern von einer hybriden 
Vielgestalt ausgeht. Unterschiedliche und miteinander verbundene 

3 Puzio: Robot Theology, S. 97.
4 Puzio: Robot Theology, S. 95.
5 Puzio: Robot Theology, S. 101.
6 Vgl. Schlag/Nord: Die Corona-Pandemie und Dynamiken digitaler und Trans­

formation, S. 521–533.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

125

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kommunikationsformate werden unter einer gemeinsamen Zielvor­
stellung von „Kirche in der Digitalität“ entwickelt und etabliert.7

Der vorliegende Beitrag setzt daher mit Erläuterungen zum hier 
verwendeten Verständnis von Robotik ein (1.), informiert über den 
gegenwärtigen Stand der die Praktische Theologie betreffenden De­
batte zum Einsatz von AI und Robotik-gestützter Amts- und Kom­
munikationspraxis (2.) und legt von dort aus schließlich praktisch-
theologische Folgerungen vor, indem Handlungs- und Forschungs­
felder identifiziert werden, für die der zukünftige Einsatz von AI und 
Robotik in der kirchlichen Praxis denkbar ist (3.).

1. Zum Verständnis von AI und Robotik

Es ist sachlich angemessen, in diesem Abschnitt nicht allein über 
Robotik, sondern genereller über AI in christlicher Amts- und Kom­
munikationspraxis nachzudenken. Ferner ist nicht allein die huma­
noide Robotik für den christlichen Kontext interessant, auch wenn 
die bisherige Diskussion diese fokussiert. Denn die Entwicklungs­
teams dreier aktuell diskutierter Beispiele setzten allesamt auf eine 
gleichsam menschliche Gestaltgebung: Dies gilt im Fall von Bles­
sU-2 für den deutschsprachigen Kontext, im Blick auf SanTO, der 
im japanischen Christentum zuhause ist und im Fall von Mindar, 
der in der buddhistischen Tradition in Japan eingesetzt wird.8 Alle 
drei sind freilich weder als Belege für eine vermeintlich bereits all­
täglich gewordene Robotikpraxis innerhalb religiöser Gemeinschaf­
ten anzusehen, noch repräsentieren diese Phänomene das gesamte 
technologische Möglichkeitsspektrum. Nicht-androide Robotik wird 
innerhalb der Praktischen Theologie bislang kaum thematisiert, 
auch wenn gerade diese vielfältige Möglichkeiten bietet. Daher legen 
wir im Rahmen des im Folgenden präsentierten Forschungsstands 
einen Schwerpunkt auf die Robotikpraxis, greifen allerdings bei der 
Durchsicht der praktisch-theologischen Handlungsfelder auch wei­
tere Formen von AI auf.

7 Vgl. Campbell: Ecclesiology for a Digital Church.
8 Reformiert.: Roboter «BlessU-2» segnet Kirchgänger; Trovato: SanTO; The Japan 

Times: The mind of Mindar.

Ilona Nord und Thomas Schlag

126

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-OUKY
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-OUKY


Unter Robotik verstehen wir erstens eine wissenschaftliche Dis­
ziplin, die einerseits handhabbare Angebote für die Mensch-Tech­
nik-Interaktion unter Einsatz von AI entwickelt und andererseits 
diese in ihren Arbeitskontexten auch evaluiert. Wir gehen zweitens 
davon aus, dass Robotik in der Lage ist, Technikinstallationen zu 
liefern, die eine Akteur:innen-Qualität im Umgang mit den sie nut­
zenden Personen oder weiteren Robotern bzw. genereller mit AI 
aufweist. Ihre Produkte sind kommunikative Akteur:innen, die in 
die Mensch-Roboter-Interaktion oder in jene von Multi-Agent-Sys­
tems integriert werden. Zudem sehen wir Robotik drittens als einen 
Teilarbeitsbereich von AI an, neben z. B. anderen Gebieten wie 
dem Problem Solving, Knowledge and Reasoning, dem Machine 
Learning, Natural Language Processing und der Perception, die sich 
mit Visioning und Image Recognition beschäftigt.9 Robotik befasst 
sich, so lässt sich vereinfachend und zugleich generalisierend sagen, 
in diesem dreifachen Sinn in je spezifischer Weise mit Aspekten von 
Interaktion.

Dieser praktisch-theologische Blick auf die Robotik als Teilgebiet 
der AI geht nur am Rande auf die Technikgeschichte der Robotik 
sowie auf die kulturellen Einflüsse, die diese auf die Gestaltung von 
Technik nimmt, ein. Gleichwohl seien diese kulturell-kontextuellen 
Einflüsse wenigstens kurz benannt, da sie für den deutschsprachigen 
Fachdiskurs, in dem auch die beiden evangelischen Autor:innen 
dieses Beitrags positioniert sind, von Belang sind:

In literarischen und filmischen Werken des europäischen Kon­
texts wird Robotern oder anders gesagt menschenähnlichen Maschi­
nen seit Jahrhunderten zugeschrieben, dass sie gefährlich sind. Sie 
verfügten über eine „Agency“, die sich auf das Leben insgesamt 
zerstörerisch auswirken könne. In Orientierung an romantizistisch 
geprägte Vorstellungen findet sich hier ein Bild des Roboters als Ge­
genüber zum Menschen. Insbesondere androide Gestaltungen sind 
von einem Dualismus geprägt, der bis hin zur Frage von „Leben 
und Tod“ geht.10 So kommt es dazu, dass das Mensch-Robotik-Ver­
hältnis häufig mit dem „Tod“ des Roboters an sein Ende kommt. Die 

9 Vgl. Dignum: Responsible Artificial Intelligence, S.12.
10 Vgl. Shelley: Frankenstein.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

127

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berühmte jüdische Sage vom Golem11 wie auch manche literarische 
und filmische Komposition der Gegenwart enden so.12 Diese zeigen 
auf, wie sich Roboter, die zum Dienst am Menschen, sozusagen 
als Sklaven, aber zugleich als „der signifikante Andere“13 geschaffen 
wurden, aus dieser Stellung befreien wollen und gleichsam auf ihr 
personales Eigenleben und Eigenrecht pochen.

Fokussiert wird auf eine sogenannte „starke“ AI – im Sinn von 
„technical and social practices, institutions and infrastructures, poli­
tics and culture“14 und dies im Gegenüber zu einer schwachen, auf 
bestimmte Funktionssegmente technischer Abläufe bezogene AI. Ro­
boter und ihre AI beabsichtigen dann das Leben der Menschen um­
fassend zu steuern, „ja sogar in ihren Freiheits- und Gesellschafts­
figurationen“15 zu determinieren und dabei mit göttlichen oder 
demiurgischen Attributen zu spielen: „Allmacht, Versklavung des 
Menschen zum Guten, zur Vernichtung“16. In der westlich-europä­
ischen Kultur bieten Roboter Anlässe, in existentieller Weise Autori­
täts- und Machtfragen zu stellen. Diskussionen werden von mehr 
oder weniger apokalyptischen Visionen von nur noch künstlichen 
Welten bestimmt, in denen der Mensch quasi seiner eigenen Identi­
tät und Stellung in der Welt beraubt worden ist und der göttliche 
Schöpfungsauftrag durch transhumanistische Entwicklungen in sein 
Gegenteil verkehrt wird.17 Die interdisziplinäre Zusammenarbeit 
zwischen Theologie und z. B. der „Human Computer Interaction“ 
bzw. „Human Robot Interaction“ als Disziplinen kann hingegen 
ermöglichen, dass die Theologie in eine konstruktive Debatte um 
Robotics eintritt. Ihre Aufgaben findet sie in Fragen der Werte- 
und Normorientierung in der Entwicklung lebensdienlicher, „mea­
ningful robotics“ sowie zu einem angemessenen Design von Robo­

11 Der Golem ist eine mittelalterliche Figur der jüdischen Literatur und Mystik, 
vielfach nacherzählt ist die Version von Singer: The Golem zu empfehlen.

12 Vgl. z. B. McEwan: Machines like me; Ishiguro: Klara and the Sun.
13 Berger/Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion, S. 141.
14 Crawford: Atlas of AI, S. 8.
15 Dabrock: „Prüft aber alles und das Gute behaltet!“, Sp. 640.
16 Ebd.; in Hinsicht auf filmische Inszenierungen ist natürlich zuallererst an HAL 

9000 und dessen zumindest androide Stimme aus Stanley Kubricks „2001: A 
Space Odyssey“ (1968) zu erinnern, aber etwa auch an den sich aus seiner 
künstlichen Existenzweise befreienden weiblichen Android „Ava“ in „Ex Machi­
na“ (2015).

17 Vgl. Dürr: Transhumanismus.

Ilona Nord und Thomas Schlag

128

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tics im Bereich christlicher Gemeindearbeit wie darüber hinaus in 
öffentlichen Kontexten religiöser und wertebezogener Praxen.

2. Einblicke in den gegenwärtigen Stand der praktisch-
theologischen Diskussion

2.1 Theoretisch-konzeptionelle Fragen

In grundsätzlichem Sinn ist nach der Bedeutung von Mensch-Ma­
schine-Interaktionen überhaupt zu fragen: Erhalten in einer solchen 
Interaktion Maschinen Anteil am „Seelenleben“ von Menschen und 
partizipieren somit in existenzieller Weise an deren Lebensvollzü­
gen, auch wenn sie selbst keine Seele haben? Führt dies zu einer 
Verrohung des Menschseins, zu seiner Maschinisierung?

Seit Beginn der neueren Debatte zum Verhältnis von christlicher 
Religionspraxis und AI in den 1990er Jahren, die mit den Arbeiten 
von Anne Foerst markiert werden kann, stellt sich die Frage, mit 
welcher Epistemik das Verhältnis von Technologie bzw. Technik und 
Religion für eine christliche Medienpraxis produktiv beschrieben 
werden kann.18 Foerst identifizierte zwei Umgangsweisen, die sie 
als „cartesianisch“ versus „symboltheoretisch“ fasste. Eine Überset­
zungsmöglichkeit dieser Polarität, die zugleich eine grundlegende 
Frage in der gesamten Debatte bis heute markiert, können wir heu­
te mit „disembodied versus embodied“ bestimmen. Hinter dieser 
Alternative steht die Annahme, dass AI dazu führen könnte, dass 
der Kohlenstoffwelt immer weniger Bedeutung zugemessen werden 
könnte und ethisch und moralisch das Leibliche, das was den Men­
schen charakterisiert, an Relevanz für die Gestaltung von Zukunft 
verliert. Aus heutiger Sicht scheint diese Gefahr weniger drängend. 
Es wird intensiv an den Schnittstellen der Mensch-AI-Interaktion 
und damit auch an der möglichen Verbindung von Körperlichkeit 
und Robotik/AI geforscht.19 Sie könnten gerade umgekehrt Men­
schen im Arbeitsleben dazu verhelfen, dass sie nicht weiter für 
industrielle globalisierte Arbeitsprozesse verzweckt, entfremdet und 
damit menschenunwürdig behandelt werden.

18 Vgl. Foerst: Cog; s. auch dies.: God in the Machine.
19 Vgl. Pfeifer: Embodied Artificial Intelligence.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

129

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Kontext von Religion bietet sich im Diskussionsbereich des 
Buddhismus bereits hierzu eine religionsbezogene analoge Perspek­
tive: Robotics wird als „Techno-Salvanist Designs for Nirvana“20 

thematisiert. Roboter könnten dabei helfen, wichtige Rituale getreu­
er als Menschen auszuführen. In inspirierender Weise fordert eine 
japanische Robotik-Stimme die wissenschaftliche Theologie und 
(kirchliche) Religionspraxis gleichsam kontextüberschreitend noch 
über die religionsanaloge Thematisierung von Robotik heraus:

We (humans) have become entangled with very strong co-habitants of 
machine and technology. We need to acquire a high spiritual status to 
control power originating from a combination of human power and 
mechanical power. To learn to do so, we need to learn religion.21

Religion(en) werden hier als Ressourcen für mögliche Dialog- und 
Lernprozesse ins Spiel gebracht – und dies gerade nicht, um damit 
den Einsatz von Technik zu dämonisieren. So kann auch für den 
europäischen Kontext gefolgert werden: „The time of the demoniza­
tion of android robots is behind us; robots do not only exist as killer 
robots in science fiction; their siblings, the social robots (and also 
the religious robots, IN), also exist.“22

2.2 Zur Frage einer Robotik-gestützten Amtspraxis

Im Kontrast zu dieser Herausforderung ist erneut festzustellen, dass 
aktuelle kirchliche Debatten die grundsätzliche Frage einer Robo­
tik-gestützten Amtspraxis kaum einschließen.23 Nun mag diese Di­
mension des KI-Einsatzes auf den ersten Blick sehr pragmatisch 
und praktisch zu lösen sein und damit keine weiterreichenden theo­
logischen Fragen auslösen. Tatsächlich lassen sich hier, wie gleich 
näher veranschaulicht werden wird, sehr naheliegende technische 
Nutzungsformen aufzeigen. Und doch ist dabei zu bedenken, dass 
diese pastoraltheologischen Implikationen für die Frage der Präsenz, 
der Rolle und auch der Resonanz der jeweiligen pastoralen Amtsper­
son mit ihren Gemeindegliedern hat.

20 Vgl. Gould: Bad Buddhists.
21 Masahiro: Introduction to Buddhism, S. 168–169, zitiert nach Kimura: Masahiro 

Mori’s Buddhist philosophy of robot, S. 72.
22 Nord: The friendly siblings of workhorses and killer robots, S. 261 f.
23 Cheong: Religion, Robots and Rectitude, S. 412–431.

Ilona Nord und Thomas Schlag

130

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergleichsweise konkret nimmt sich hier der bislang singuläre 
Ansatz von J.K. Smith aus, Robotik mit dem Einsatz von Andro­
iden im pastoralen Dienst und im Pfarrbüro zu verbinden, womit 
eine Substitutionslogik im Bereich von theologischen und adminis­
trativen Aufgaben verbunden wird.24 Einerseits beträfe eine solche 
grundsätzliche Reflexion die religiöse und glaubensbezogene Kom­
munikation zu den Themen von Gottesdienst, Seelsorge, Diakonie 
und Bildung. Andererseits kämen all jene Kommunikationsformate 
hinzu, in denen AI und hier gerade ihr Teilbereich, die Robotik, als 
sozusagen freundliche Helfer:innen fungieren könnten. Synergien 
im Bereich der internen Kommunikation sowie im Bereich der Se­
kretariatsarbeit, so lässt sich mit Smith weiterdenken, entlasten Per­
sonen in diesem Aufgabenfeld und eröffnen Freiräume für eine indi­
viduellere Kommunikation mit den Gemeindemitgliedern oder für 
die an der Gemeindearbeit Interessierten. Robotik in diesem weiten 
Sinn soll somit Pfarrpersonal keinesfalls ersetzen, sondern diesem 
helfen: „Can robots aid the ministry of pastors and priests?“25 Entge­
gen vieler Stimmen, die „embodied AI“ favorisieren, fokussiert Smith 
gerade auf eine „disembodied AI“: „I want to suggest here that there 
is room in the Christian metaphysic and ecclesiology for qualified 
disembodied presence; while it should not be normative, it should 
not only be allowed, but supported.“26

Robotik ist so als „ergänzend“ und nicht als „ersetzend“ anzuse­
hen, d. h. als fester Bestandteil einer hybriden Lebenswelt, in der 
Glaubensgemeinschaften verortet sind.27 Digitale Tools könnten 
demnach z. B. eine Komponente im Kampf der Kirchen gegen sexu­
elle Gewalt in ihren Räumen werden: „invest in facial recognition, 
machine learning, and AI to monitor and predict potential areas 
of risk and harm within our leadership structures“.28 Zudem zeigen 
sich Nutzungsmöglichkeiten im Bereich des kirchlichen Finanzcon­
trollings29 sowie von Beratungs- und Supervisionsmöglichkeiten im 

24 Smith: Robot Theology.
25 Vgl. Smith: Robot Theology, S. 118.
26 Ebd., S. 122.
27 Vgl. ebd., S. 124, 126.
28 Ebd., S. 126.
29 „Many banks are using robotic process automation (RP) to create workflows, 

fraud detection, audits, compliance, and so on.“ Ebd., S. 127.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

131

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinne eines „diagnostic mirror for self-reflection“30, der das Zeitma­
nagement von Pfarrpersonen evaluiert, indem eine effektive Arbeits­
weise durch Mustererkennungen ermöglicht wird. Wie gesagt, all 
diese praktisch-pragmatischen Nutzungen scheinen auf den ersten 
Blick von rein technischer Natur zu sein. Tatsächlich aber ist hier 
immer auch zu bedenken, wie sich dies auf das pastorale Selbstver­
ständnis und die damit verbundene Beziehungspflege im eigenen 
Amtskontext auswirken könnte.

2.3 Zur Frage einer Robotik-gestützten religionsbezogenen 
Kommunikationspraxis

Die bisherige praktisch-theologische Auseinandersetzung mit Hu­
man Computer Interaction bzw. Human Robotic Interaction bezieht 
sich eindeutig auf embodied AI. Seit 2017 werden beispielsweise 
Experimente mit BlessU-2 in der Öffentlichkeit gemacht. Er ist ein 
Artefakt, bestehend aus dem Maschinengehäuse einer ATM, Armen 
und Beinen sowie einem Gesicht, das zur Mimik in der Lage ist. 
Zu ihm gehört ein Speicher von Segensworten, die in verschiedenen 
Sprachen angesteuert werden können, sowie Optionsmöglichkeiten, 
etwa auf die Frage, ob man auf Englisch, Deutsch oder Französisch 
gesegnet werden möchte. Grundsätzlich soll diese Installation einen 
Roboter im Kontext christlicher Kommunikation zunächst einmal 
nur simulieren. Es handelt sich folglich um eine Installation, die 
zum einen die Techniknutzung im Kontext Religion, zum anderen 
religiöse kommunikative Praxis selbst – in diesem Fall des Segens 
und Gesegnetwerdens – thematisiert. Hier zeigen entsprechende 
Untersuchungen zur Wahrnehmung dieses Roboter-Simulators, dass 
dieser die Menschen offenbar mit einem großen Antwortspektrum 
von negativ bis in diesem Sample mehrheitlich positiv berührt.31 

Auch für den Einsatz im Züricher Museum für Gestaltung im Jahr 
2022 zeigt sich dies. Auf die Evaluationsfrage „Wie wirkt die segnen­
de Maschine auf Sie?“ antworteten die Proband:innen wiederum mit 
einer enormen Bandbreite an Resonanzen: Von klarer Ablehnung, 
weil man das Segnen nur Menschen zutraut, bis hin zu „creepy“, 

30 Ebd., S. 128.
31 Löffler et al.: Blessing Robot BlessU2, ; Luthe: Segensroboter „BlessU-2“, S. 111 f.

Ilona Nord und Thomas Schlag

132

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„witzig“ oder auch „Der Segensroboter wirkt sich positiv auf mich 
aus, ich lese jeden Morgen den Psalm.“32 Versteht man die analysier­
ten Aussagen als Stellungnahmen zu einer soeben gemachten reli­
giösen Erfahrung, lassen sie sich als „Lived Theology“33 von Laien 
lesen. Es zeigen sich dabei fünf – zugleich in unterschiedlicher Weise 
beziehungsorientierte – Kategorien, die die praktisch-theologische 
Reflexion hier beispielhaft zur Segensthematik herausfordern:

1) Religiöse Identität: Welche existenziellen Bedürfnisse verbinden 
Menschen mit Segen? Welche Erfahrungen haben Menschen mit 
Segen und Segenshandlungen?

2) Religiöse Autorität: Wer ist berechtigt, Segen zu spenden? Wer 
darf Menschen segnen?

3) Religiöse Wahrheit: Kann Gott durch Technologien wie Roboter 
und AI segnen? Ist der Segen an menschliche Körper bzw. an 
Leiblichkeit gebunden?

4) Religiöse Authentizität: Wie muss Technologie gestaltet sein, da­
mit einem Roboter spirituelle Kompetenz zugesprochen wird? 
Wie kann der Gebrauch digitaler Technologie im Rezeptionspro­
zess von religiösen Phänomenen und Praxen, hier Segenshand­
lungen, beschrieben werden?

5) Religiöse Praxis in gesellschaftlichen Öffentlichkeiten: Kann 
der Roboter Möglichkeiten für Segenspraxen anbieten, die eher 
kirchlich-distanzierte Menschen ansprechen? Bietet eine solche 
Technologie missionarische oder gemeindebildende Chancen?34

Ein solcher Prozess des Designens von religionsbezogener Technik 
und der dahinterstehenden technologischen Entwicklungen wirft 
durchaus ambivalente Implikationen für die Religionspraxis und die 
Ziele, die dadurch verfolgt werden, auf. Dies ist exemplarisch gut an 
dem Versuch zu sehen, eine Taxonomie für „theomorphic robots“35 

zu entwickeln. Dafür werden etwa von G. Trovato et al. robotikähn­
liche Medienproduktionen aus der Geschichte der Weltreligionen 

32 Die Besucher:innen des Zürcher Museums hatten die Möglichkeit, aus einer 
Auswahl von Postkarten mit unterschiedlichen Fragen eine auszuwählen und 
auf deren Rückseite darauf schriftlich zu antworten sowie weitere Angaben zu 
ihrer Person zu machen.

33 Vgl. Müller: Religious Experience and Its Transformational Power, S. 207–224.
34 Vgl. Luthe et al.: Segensroboter „BlessU-2“.
35 Vgl. Trovato et al.: Religion and robots.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

133

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

doi:%20https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
doi:%20https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107


und der Technik herangezogen und mindestens drei verschiedene 
Gestaltungsweisen von Robotern im Feld von Religionen unterschie­
den: anthropomorphe, zoomorphe sowie funktionale Designs. Ro­
botik soll deren Ansicht nach Repräsentationen des Göttlichen ent­
stehen lassen, die Menschen – wie bereits in der katholischen Kirche 
seit Jahrhunderten praktiziert – zum Staunen und in einer auch 
magischen Weise in Berührung mit Gott bringen sollen.

The fact that a theomorphic robot is connected with some divine or 
has some supernatural capabilities may make the user feel protected 
by the robot. […] At the same time, the robot itself may be taken 
in higher consideration and respect, to another degree compared to 
the simple politeness high-lighted in the experiments described in The 
Media Equation.36

Das Göttliche erhält hier ein eigenes Design, so wie es beispielsweise 
aus einer spezifischen Sakralbauarchitektur und ihrer Kunst heraus 
abgeleitet werden könnte.

Aus einer theologischen Perspektive, wonach der Geist Gottes die 
gesamte Schöpfung beseelt, erscheint eine solche Taxonomie, die das 
Göttliche getrennt vom Menschlichen, Tierischen und Sachlichen 
thematisiert, allerdings als fragwürdig und unterkomplex. Denn in­
dem Welt, Mensch, Tier und materielle Kultur, sozusagen in klas­
sischer dualistischer Weise, von Gott geschieden werden, geraten 
dann die Ambivalenzen religiöser Darstellungen des Göttlichen aus 
dem Blick.37 Es tritt die doppelte Gefahr auf, dass zum einen die 
entwickelten religiösen Artefakte einen Status von Heiligkeit erhal­
ten, bei dem ihre Zweideutigkeiten als menschliche Schöpfungen 
nicht mehr kommuniziert werden und zum zweiten, dass religiöse 
Handlungen auf problematische Weise durch AI prozessiert werden 
sollen.

Für den gegenwärtigen Stand der Debatte und die vertiefende 
Reflexion zu den oben genannten fünf Kategorien sind deshalb kri­
teriologische Einordnungen der US-amerikanischen Kommunikati­
onswissenschaftlerin Pauline Hope Cheong hilfreich: Ein wichtiges 
Kriterium für religiöse Robotik liegt für sie in deren kommunikati­
ven Implikationen für spirituelles Wachstum und Engagement. So 

36 Ebd., S. 549.
37 Zu einer ausführlicheren Kritik am Ansatz von Trovato vgl. Nord: Robotics in 

Christian Religious Practice.

Ilona Nord und Thomas Schlag

134

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.25972/OPUS-30314
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25972/OPUS-30314


reflektiert sie Frömmigkeit sowie Religionspraktiken und ihre päd­
agogische Bedeutung im Horizont von AI.38 Sie greift die vorab 
erwähnten Experimente in Japan und Deutschland auf, fokussiert 
also auch Android Robots und identifiziert dadurch neue Fragen 
für eine zukünftige Religionspraxis. Sie versteht Robots ebenfalls 
als „embodied communicative agents and digital media objects em­
bedded within intricate social and material landscapes“39. Cheong 
spricht in der Absicht, die Perspektive im Feld zu weiten, anstatt 
von religious robots von „AI devices designed as communicators“. 
Sie sieht mit Trovato et. al., dass Roboter religiöse Entitäten und 
auch heilige Dinge sein können – mit anderen Worten, dass sie 
beziehungsorientierte kommunikative Partner:innen sein können.40 

Weitere Experimente seien denkbar, wie etwa, dass eine Gruppe von 
Robotern miteinander durch Gesten und Sprache kommunizieren, 
sowohl in der sakralen wie auch in der säkularen Öffentlichkeit. So 
fragt Cheong zu Recht, ob diese „Devices“ in der Lage dazu wären, 
hierbei auch Religiosität weiterzuentwickeln? Dafür seien zunächst 
Versuche aus asiatischen Kontexten zur Kenntnis zu nehmen. Min­
dar und Xian’er seien teilweise auch unter Mitarbeit von Tempel-An­
gestellten und Mönchen designt worden, um als spirituelle Agent:in­
nen heilige Texte zu kommunizieren und zwar in einer Weise, die 
für zeitgenössische und digital verbundene Öffentlichkeiten attraktiv 
seien:41

This strand of Buddhism advocates harmony between scientific knowl­
edge and rationality with faith beliefs to advance Buddhism wisdom for 
the secular world to ‚guide the upcoming era of artificial intelligence 
onto a healthy road that leads to spiritual insight‘ (Voice of Longquan, 
2017).42

Zu einer eher katechetischen tritt hier somit eine rituelle Funktion 
religiöser Robotik hinzu, was -2 wie ebenso der Roboter Pepper, 
der für buddhistische Beerdigungsriten entwickelt wurde, verdeutli­
chen. Für die zukünftige Forschung im Bereich religiöser Roboter 

38 Vgl. Cheong: Robots, Religion and communication.
39 Ebd., S. 87.
40 Diese Perspektive wird auch im engeren Sinne theologisch gedeutet bei Nord: 

The Appreciation of „Things“.
41 Vgl. Cheong: Robots, Religion and communication, S. 87.
42 Ebd., S. 90.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

135

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der Mensch-Maschine-Interaktionen bedeutet dies Cheong zu­
folge: „First, as humanoid robots permeate every day and religious 
domains, their work invites an extended probe into ways in which 
they augment, supplement or substitute the work of clergy and other 
religious workers.“43

Wie sehr diese ersten Experimente offene Fragen hinterlassen, 
zeigen ferner Cheongs, auf die konkrete Arbeit an Religious Robots 
fokussierende, Ausblicke:

Therefore, further research is needed to clarify the ways in which AI 
agents are applied to fulfil religious duties and expectations, as well as 
lay believers’ perceptions of the legitimacy of robotic agents to serve as 
religious personnel, particularly in conditions where customary criteria 
exists and barriers for admission into the clerical profession are high.44

Sie greift ebenfalls die Forschungslücke bezüglich des Zusammen­
hangs zwischen Einstellungen und Nutzungen von Mensch-Robo­
ter-Kommunikation auf:

Further investigation of user emotions and perceptions of robots in dis­
cursive exchanges and experimental settings will clarify meaning-mak­
ing processes in religious interactions to help develop design guidelines 
for different user preferences and contexts.45

3. Praktisch-theologische Folgerungen

Von den erfolgten Einordnungen aus sollen nun praktisch-theolo­
gische Überlegungen für die Bereiche pastoraler Amts- und Gottes­
dienstpraxis, Seelsorge, Bildung sowie zu diversitätssensibler Kom­
munikation angestellt werden.

3.1 Robotics und pastorale Amtspraxis

Es ist letztlich eine Frage nach der Gestaltung kirchlicher Kommu­
nikationskultur, ob z. B. pastorale Bots in der kirchlichen Praxis 
eingesetzt werden sollen. In vielen Kontexten gehört die persönliche 

43 Ebd., S. 92.
44 Ebd., S. 93.
45 Ebd., S. 93.

Ilona Nord und Thomas Schlag

136

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und nicht digital vermittelte Präsenz traditionell zur Repräsentation 
des Pfarramtes. Bleibt dies so oder wird sich dies mit den Trans­
formationsprozessen, die sich insgesamt in säkularen Kommunikati­
ons- und Dienstleistungsformen abzeichnen, verändern? Im Zuge 
von technologischen Weiterentwicklungen einerseits und konkreten 
Sparmaßnahmen andererseits wird sowohl an entscheidenden kir­
chenleitenden Stellen wie auch beim pastoralen Personal bereits 
über die Potenziale AI gestützter Kommunikation nachgedacht. Zwei 
Beispiele für solche, am Horizont sich abzeichnenden Transformati­
onsdynamiken seien hier kurz genannt:

3.1.1 Robotik im Bereich der Gottesdienstkultur

Der aufsehenerregende Versuch eines gänzlich ChatGPT-generier­
ten Gottesdienstes, wie auf dem Deutschen Evangelischen Kirchen­
tag in Nürnberg im Jahr 2023 geschehen, stellt ein Experiment 
dar, Robotik im Bereich der Gottesdienstgestaltung zu nutzen. Für 
das Pfarrpersonal und das traditionelle Selbstverständnis von Got­
tesdienstgestaltung verändert sich viel: Es entsteht die Möglichkeit 
für die Gottesdienst feiernden Personen, individuell eigene Gottes­
dienstabläufe zu gestalten und bestimmte Elemente in ihm auszu­
wählen, andere auszulassen oder zu überspringen. Wie Pfarrperso­
nen auf dieser Basis Gemeinschaft im Gottesdienstfeiern in einer 
Robotic-gestützten Form fördern können, muss noch genauer be­
schrieben, analysiert und entwickelt werden. Soweit zu sehen ist, 
ist die Gefahr hoch, auch mit AI und einem Roboter sozusagen 
gemeinsam allein zu sein. Doch ist sie in jedem Fall höher als im 
herkömmlichen Gottesdienst, der im Bereich der evangelischen Tra­
ditionen auch die Bedeutung des individuellen Gottesdienstbesuches 
ohne direkte Aufnahme von Kontakt zu anderen Beteiligten kennt? 
Ist es sinnvoll diese Frage überhaupt hier zu stellen, denn geht 
es um Gemeinschaft beim Gottesdienstfeiern oder könnten andere 
Aspekte wichtiger als dieser sein? Neben dem gerade im digitalen 
Raum wichtigen Community-Building steht traditionell aber auch 
die einzelne Person im Fokus des Gottesdienstes sowie ihr gläubiges 
Selbstbewusstsein. Dieses bildet sich – so wurde holzschnittartig 
gesagt – im Gottesdienst im Austausch mit der liturgischen Person, 
die Gottes Gegenwart durch eigene Symbolisierungsleistungen zur 
Sprache bringt bzw. dieser Ereignishaftigkeit Raum und Zeit eröff­

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

137

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


net, was dann zugleich gemeinschaftsstiftende Dynamiken auslösen 
kann. Diese Symbolisierungs- und Gemeinschaftsstiftungsfunktion 
könnte nun auf spezifische Weise von AI zumindest teilweise „über­
nommen“ werden: Wäre dies für die religiöse Bildung im Gottes­
dienst förderlich und wenn ja in welcher Hinsicht? Ferner: Welche 
Bedeutung hat die Erfahrung praktizierter Gemeinschaft am selben 
Ort zur selben Zeit von leiblich gemeinsam anwesenden Personen, 
um genau jenes gläubige Selbstbewusstsein zu stärken? Die Frage 
nach dem Verhältnis von AI und Embodiment kehrt im Kontext des 
Gottesdienstes somit in vielfältiger Weise wieder und verlangt nach 
weiterer theologischer Reflexion. Dies gilt nicht zuletzt in Bezug 
auf die Verwendung von gottesdienstbezogenen Daten: Eine große 
Datenmenge von bereits gefeierten Gottesdiensten kann jeweils kon­
text- und sprachspezifisch für AI-Gottesdienste genutzt werden. Al­
lerdings entsteht zugleich die Frage nach der Herkunft der Daten, 
dem Datenschutz und der Transparenz ihrer Verarbeitung innerhalb 
einer gottesdienstbezogenen AI.

Produktiv für eine zukünftige Gottesdienstkultur ist dabei eine 
weitere, zugegebenermaßen (noch) etwas hypothetische Vision: Der 
Gottesdienst kann unter diesen Bedingungen von einer Form des 
„one fits all“ zu einem individualisierten und personalisierten De­
sign transformiert werden. Damit ließe sich der Leitfigur des Pries­
tertums aller Gläubigen gleichsam eine eigene technisch induzierte 
Ausdruck- und Teilhabegestalt geben. Zugleich könnte Zielgruppen­
spezifik in einem völlig neuen Maße zu einer Zielperspektive wer­
den, die die vorhandenen realen Bedürfnisse auf Verständlichkeit 
und geistliche Gegenwart nochmals in einer eben je individuellen 
Formatierung aufnimmt. Zeit und Ort des Gottesdienstfeierns wer­
den damit maximal flexibel. Seit Jahren wird innerhalb der Prak­
tischen Theologie für eine Pluralität von Gottesdiensten plädiert 
und während der Pandemie haben die kleinen digitalen Formate 
brilliert.46 Ist es nicht näher liegend zunächst von einer Robotik oder 
weiter gesprochen von einer AI gestützten Andachtskultur aus zu ar­
beiten? Auch BlessU-2 zeigte hier seine Stärken: er bietet eine kurze 
Zeit an, in der ich mich segnen lassen kann. Aber: Bislang zeigen 
sich auch im digital-affineren asiatischen Kontext kaum Experimen­
te, auf die aufgebaut werden könnte. Man lässt Roboter hier in einem 

46 Vgl. Schlag et al.: Churches Online in Times of Corona.

Ilona Nord und Thomas Schlag

138

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottesdienst heilige Texte rezitieren, aber eben nicht neue, für „in 
meinem Lebenshorizont heute“ aussagekräftige Gebete und liturgi­
sche Stücke gestalten, einen allein durch AI-generierten Gottesdienst 
bzw. religiöse Zeremonie zu feiern, erscheint offensichtlich auch hier 
unangemessen und religiös riskant. Erwähnenswert ist, dass auch im 
jüdischen Kontext bereits über den Einsatz von Robotern innerhalb 
der Gottesdienstkultur reflektiert wurde. Es ging um die Formen der 
Verschriftlichung von Tora-Texten, speziell von Tora-Rollen.47 Von 
diesem Experiment ging – soweit zu sehen ist – allerdings keine 
weitere AI und spezifisch auf Robotik bezogene Aktivität aus.

Das größte Potential scheint sich derzeit in der AI bezogenen 
Kreation neuer geistlicher Musik aufzutun. Die Kirchenmusik böte 
enorme Reservoire, die in AI eingespeist zu immer neuen Remix-Va­
rianten und damit zur personalisierbaren geistlichen Musik führen 
könnten. Dies böte einen enormen Vorteil, weil gerade die Atmo­
sphären, die mit Musik verbunden sind, darüber entscheiden kön­
nen, wer wie an einem Gottesdienst teilnehmen will oder sich über 
AI nun einen solchen selbst gestalten möchte. Doch wiederum ist die 
Datenschutzfrage erheblich.

Das Ergebnis jüngerer Forschungen zu Online-Gottesdiensten 
weist aus, dass Online-Gottesdienst-Besucher:innen die Interaktivi­
tät unter den Anwesenden sowie die Freiheit von der Institution 
Kirche hoch schätzen.48 Würden Kirchen also AI bzw. Robotik ge­
stützte Gottesdienst-Formate sozusagen zur Selbstgestaltung freige­
ben, würden sie diesem während der Pandemie erhobenen Bedürf­
nissen nach Eigengestaltung entgegenkommen. Sie würden damit 
die kontrollierende Autorität über die Gestaltung singulärer Gottes­
dienste zwar abgeben (sicherlich sind fundamentalisierende Gottes­
dienstformate damit nicht zu verhindern), aber sie gewönnen viel 
dadurch: Sie würden es Menschen ermöglichen, mit Quellen und 
Dokumenten christlicher Religiosität selbst umzugehen, was sicher­
lich als eine Urform christlicher Religionspraxis gelten darf. Die Ver­
antwortung hierfür dürften sie sicherlich abgeben. Aber sie könnten 
natürlich ein exemplarisches Role-Modeling für aus ihrer Sicht ange­
messene Umgangsformen mit AI und roboticgestützte Gottesdienst- 
oder Andachtsformate initiieren und weiter solche vielleicht weniger 

47 Vgl. Portnoy: Buch mit Seele.
48 Vgl. Wolf: Spirituality at the Breakfast Table.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

139

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.juedische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele/
https://doi.org/10.1145/3491101.3519856
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele/
https://doi.org/10.1145/3491101.3519856


zufällig und exemplarisch, sondern kommunikativ durchdacht und 
strategisch platziert in die Welt setzen.

3.1.2 Online- und algorithmisch erstellte Predigten

Die Bereitstellung von Online-Predigten als digital bereitgestellten 
Predigthilfen ist nicht neu. Hier werden im deutschen Sprachraum, 
etwa durch die sogenannten „Göttinger Predigten im Internet“,49 

schon seit mehreren Jahrzehnten Predigten und ganze Gottesdienst­
abläufe im Netz angeboten, die von erfahrenen Prediger:innen zur 
Verfügung gestellt werden. Diese sollen dem pastoralen Personal 
dazu dienen, sich für ihre eigene Textauslegung und Predigt zu ori­
entieren, etwa durch die zur Verfügung gestellten exegetischen Über­
legungen, den theologischen Argumentationsgang oder einfach auch 
durch bestimmte Konkretisierungsbeispiele zur jeweiligen biblischen 
Perikope, über die gepredigt werden soll. Im Blick auf den angemes­
senen Gebrauch dieser Online-Predigtangebote stellt sich natürlich 
zum einen die generelle Frage, inwiefern diese die kreative Abfas­
sung von Predigten zu inspirieren und zu erleichtern vermögen. 
Aber in einem viel weiterreichenden Sinn ist theologisch zu fragen, 
ob die Bezugnahme auf solche digital greifbaren Predigten – von der 
kompletten „Übernahme“ im Sinn eines „Copy and Paste“ einmal 
ganz zu schweigen – möglicherweise schlechterdings mit der pasto­
ralen Verkündigungsaufgabe und -verantwortung kollidiert. Denn 
predigen heißt zumindest im christlichen Selbstverständnis, dass 
eine ordinierte bzw. dazu autorisierte und beauftragte, theologisch 
gebildete Person das Wort Gottes lebendig auslegt. Es macht die ent­
scheidende Verantwortung der predigenden Person aus, sich nach 
allen Regeln theologischer und homiletischer Kunst und durchaus 
auch unter „Anrufung des Heiligen Geistes“ gewissenhaft auf den 
Predigtakt vorbereitet zu haben und in der Predigtsituation selbst 
dem Wort Gottes das Entscheidende zuzutrauen. Insofern ist eine 
solche Inspiration durch digitale Formate zumindest kritisch zu prü­
fen. Allerdings steht diese Möglichkeit, auf Online-Predigten zuzu­
greifen, immer noch in der klassischen Tradition von Predigthilfen, 
höchstens mit dem Unterschied, dass solche digitalen Formate eben 
den schnellen und leichten Zugriff ermöglichen.

49 Vgl. Göttinger Predigten im Internet.

Ilona Nord und Thomas Schlag

140

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Komplizierter und auch homiletisch herausfordernder wird es, 
wenn Predigten selbst algorithmisch generiert werden, wie dies nun 
durch Programme wie ChatGPT möglich geworden ist. In diesem 
Fall wird die Predigt, wie bereits in Bezug auf den Gottesdienst 
gesagt, aus Daten erstellt, die nicht mehr durch die Autorschaft einer 
Einzelperson geprägt sind. Ein Algorithmus ersetzt also die Aufgabe 
der Prediger:innen, die die Auslegung eines biblischen Textes vor­
nehmen. Technisch gesehen liegen einer solchen Textgenerierung 
viele Autor:innen, Quellen und Dokumente zugrunde, die zugleich 
allerdings anonym bzw. unbekannt bleiben. Damit stellt sich die 
Frage der Predigt-Verantwortlichkeit nun in qualitativ neuem Sinn.

Zu dieser Problematik kommt aber eine weitere pastoraltheologi­
sche und ekklesiologische Herausforderung durch die Predigt- und 
Gottesdienstsituation selbst hinzu. Denn im Fall des Verkündigungs­
aktes der AI-generierten Predigt stellt sich die Frage, inwiefern auf 
Seiten des:r Prediger:in Kontextsensibilität und auf Seiten der Hö­
rer:innenschaft Responsivität gegeben ist. Anhand der oben prinzi­
piell erörterten Frage nach der Beziehungshaftigkeit AI-generierter 
Kommunikation lassen sich dann in konkretisierendem Sinn we­
sentliche theologisch grundierte Qualitätsfragen stellen: Wird den 
Gottesdienstbesucher:innen eine Predigt sozusagen ohne Berück­
sichtigung der konkreten Verkündigungssituation und der mit ihr 
verbundenen kommunikativen Beziehungsdimensionen offeriert? 
Welche Rolle bliebe dann aber noch der theologisch kompetenten 
und für die Deutung von Glaubensfragen verantwortlichen Pfarr­
person, um das Evangelium im Angesicht der Hörer:innenschaft 
zeitbezogen und wirklichkeitsnah auszulegen? Es stellt sich radikal 
zugespitzt also die Frage, ob durch das Vortragen oder Hören einer 
AI-generierten Predigt ein gemeinsames Verkündigungsereignis, das 
ein Beziehungsereignis par excellence ist, erlebt werden kann? Hier 
wird zukünftig intensiv homiletisch zu reflektieren sein, mit welchen 
Motiven von wem und in welcher Weise auf digitale Angebote zu­
rückgegriffen wird und welche theologischen Standards für eine 
sachgemäße und lebensdienliche Verkündigungspraxis gelten sollen.

3.2 Robotik in der Seelsorge

Die theologisch grundierte Frage nach dem Selbstverständnis und 
der Qualität des pastoralen Amtshandelns stellt sich angesichts der 

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

141

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeiten von AI auch in der seelsorgerlichen Praxis, denn auch 
hier stehen Fragen der Beziehungsstiftung elementar und existenziell 
auf dem Prüfstand. Bereits seit Jahren werden verschiedene Formate 
digitaler Seelsorge-Praxen erprobt, die ihre je eigenen Herausforde­
rungen und Aufgabenstellungen erzeugen. Zumeist sind sie nicht im 
engeren Sinne bereits mit AI oder konkret Robotik verbunden. Aber 
sie bieten das Potential, über AI fortentwickelt zu werden, was wie­
derum eine individuellere bzw. differenziertere Usability ermöglicht:

a) Spiritual Care im Kontext von „Telechaplaincy“: Die am meisten 
fortgeschrittene Variante digitaler Krankenhausseelsorge dürfte 
derzeit die spirituelle Betreuung im Rahmen der im englisch­
sprachigen Raum als „Telehealth“ bekannten Entwicklung sein. 
In diesem Kontext werden digitale Spital-Plattformen entwickelt, 
die je nach Entwicklungsstand elektronische Patient:innenakten 
beinhalten sowie Funktionen, mit denen die Diagnose, Beob­
achtung und umfassende Betreuung von Patient:innen außer­
halb des physischen Ortes des Spitals ermöglicht wird. Hierbei 
handelt es sich um Formen der virtuellen bzw. virtuell-hybri­
den Begegnung des klinischen Teams mit Patient:innen und 
deren Angehörigen. Insbesondere im US-amerikanischen Kon­
text wird dieses Modell vermehrt in der medizinischen Versor­
gung in ländlichen Gebieten angewendet. In einzelnen Fällen, 
etwa dem „Mercy Virtual“ in St. Louis, Missouri, werden Pati­
ent:innen ausschließlich per Telehealth-Infrastruktur in ihrem 
Eigenheim betreut, so dass das Spital als physischer Ort keine 
Patient:innenbetten aufweist. In diesen und ähnlichen Kontex­
ten entwickelt sich, was in der Literatur als „Telechaplaincy 2.0“ 
bezeichnet wird: eine Spiritual Care, die – weit über herkömm­
liche Methoden der Telefonseelsorge hinausgehend – ein hybri­
des oder gänzlich digitales Modell der spirituellen Begleitung 
als Ausgangspunkt voraussetzt. Dazu wird Künstliche Intelligenz 
insbesondere in grossen Spitalnetzwerken mit „Big Data“-Ansät­
zen verbunden, um Risikopatient:innen in bestimmten Bevöl­
kerungsgruppen vorbeugend zu identifizieren und präventiv in 
das Gesundheitssystem einzubinden. Vereinzelt finden auch in 
diesem Kontext Versuche statt, spirituelle Bedürfnisse vorausbli­

Ilona Nord und Thomas Schlag

142

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ckend und auf Bevölkerungsebene zu berechnen und präventiv 
zu begegnen.50

b) Spiritual-Care-Apps: In diesem Bereich werden interaktive, auch 
multilinguale spirituelle Kommunikationen z. B. zwischen ärztli­
chem Personal und Patient:innen möglich, die nicht sprechen 
können oder keine gemeinsame Sprache teilen. Man denke hier 
etwa an die Spiritual Care™-App aus dem Apple Store. Solche 
zumeist aus der Medizin heraus entwickelten Tools wären im 
Blick auf Religiosität bzw. Spiritualität in der weiteren Entwick­
lung zu spezifizieren. Eine Möglichkeit wäre z. B., dass verschie­
dene Personen bzw. ihre AI-gestützten Charaktere oder andere 
Formen generativer AI – wie ChatGPT-Apps – für persönliche 
Seelsorge-Chats zur Verfügung stünden. Aus der Offline-Praxis 
ist bekannt, dass insbesondere präzise und elementare Fragen 
dazu verhelfen, Menschen in ihrem Prozess, das Leben wieder in 
ihre Hände zu nehmen, unterstützen können.

c) Virtual-Reality-Encounters: Aus dem koreanischen Kontext ist 
ein eindrückliches Experiment einer virtuellen Begegnung zwi­
schen einer trauernden Mutter und ihrer verstorbenen Tochter 
bekannt.51 Die maximal immersive Begegnung zwischen beiden 
ist innerhalb einer Virtual Reality durch AI erzeugt worden. 
Das Eintauchen in eine solche Interaktion mit der verstorbenen 
Person löst offenkundig einen Trauerschub aus, wie er auch bei 
filmischen oder fotografischen Darstellungen aber eben weniger 
immersiv auftritt. Wie eine solche Erfahrung produktiv in eine 
Trauerbegleitung eingeordnet werden kann und wie die Koor­
dinaten für eine verantwortungsvoll konzipierte VR-Erfahrung 
aussehen könnten, ist eine erhebliche seelsorgerliche Herausfor­
derung.

d) Pflegeroboter: Es war der japanische Paro, ein Pet-Type Ro­
bot in Gestalt einer kleinen Robbe, der für die leibkörperliche 
Kommunikation älterer Menschen entwickelt wurde und psy­
chologisch deren Wohlbefinden verbessern konnte. Spiel- und 

50 Weiterführende Informationen finden sich auf www.telechaplaincy.io, einem 
Informationsportal für digitale Seelsorge, das von der Professur für Spiritual 
Care der UZH im Rahmen des URPP «Digital Religion(s)» betrieben wird; vgl. 
auch Winiger: The changing face of spiritual care.

51 Vgl. ABC News: Mother ‚reunited‘ with deceased daughter in virtual reality.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

143

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.telechaplaincy.io
https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.telechaplaincy.io
https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895


Unterhaltungsobjekte sind in diesem Kontext unter Anleitung 
eines Erwachsenenbildners bereits eingeübt, Robotic basierte 
Maßnahmen aber noch nicht in der Breite verfügbar bzw. ak­
zeptiert. Wiederum ist zu erforschen, welche Einstellungen und 
Erfordernisse, d. h. welche Usability wünschenswert ist und ver­
antwortet werden kann. Dass Robots, wie Paro, das Problem der 
Einsamkeit älterer Menschen in Heimen lösen könnte, ist nicht 
zu erwarten. Dass er dazu verhilft, dass ältere Menschen ihre 
Sensualität weiterhin trainieren, hingegen schon – was wiede­
rum von Seiten der Pflegenden erhebliche Beziehungsfähigkeit 
voraussetzt. Eine noch weitergehende grundsätzliche Frage stellt 
sich im Bereich der Seelsorge dadurch, dass religiöse Roboter – 
jedenfalls bisher nicht – über die Vorstellung von menschlicher 
Endlichkeit verfügen. So wird mit Recht gefragt: „How authen­
tic or compelling might be the advice, counsel, or attempted 
comfort of a device that does not share our finality, in contrast 
with, say, a priest or a minister?“52 Nicht erst mit dieser letz­
ten Frage wird die theologische Frage nach dem tieferen Sinn 
einer dem Menschen dienlichen Beziehungspflege und damit 
nach dem göttlichen Beziehungs- und Geschenkcharakter einer 
solchen Seelsorgepraxis zum entscheidenden Thema. Es kann 
bei aller Offenheit für eine solche AI-gestützte Praxis jedenfalls 
wiederum hier nicht darauf abgezielt werden, diese Beziehungs­
dynamik durch maschinelle Formen der Interaktion ersetzen 
zu wollen. Denn dies würde dann tatsächlich den ureigenen 
und spezifischen Charakter einer glaubensgegründeten Annah­
me und Anerkennung des je Anderen, die Dynamik eines echten, 
wahrnehmend-empathischen „von Angesicht zu Angesicht“ und 
zugleich die Hoffnung auf die Gegenwart Gottes in der jeweili­
gen augenblicklichen Situation fundamental in Frage stellen.

52 Balle: Robots, Ethics, and Digital Religion, S. 46.

Ilona Nord und Thomas Schlag

144

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3 Robotik in der religiösen Bildung

Im Bereich religiöser, digitaler Bildung53 ist sowohl an Robotik für 
Erwachsene wie für Kinder und Jugendliche zu denken. Dies gilt 
sowohl im Kontext formaler schulischer Bildung, wie im Bereich 
non-formaler oder informeller Kontexte, insbesondere kirchlicher 
und christlich orientierter Bildung. Noch ist ein „In-Home Learn­
ing Companion Roboter“ für ‚religious literacy‘ nicht entwickelt 
worden, aber es liegen eine Vielzahl von schulbezogenen Projek­
ten zur STEM-Education (Science, Technology, Engineering and 
Mathematics)54 vor, an die hierfür interdisziplinär angeschlossen 
werden kann. Ein Learning-Companion bietet dabei die Möglich­
keit, dass Lernausgangslagen mit der sich „fortwährend bildenden“ 
AI des Companions erkundet und verarbeitet werden können und 
Lernprozesse so eine hohe Passung erhalten können. Kollaborati­
ve Learning-Szenarien sind ebenso virtuell, augmentiert, wie auch 
in Präsenz in einem gemeinsamen Klassenraum denkbar. Ob der 
Learning-Companion androide Designs haben sollte, ist dabei eine 
ebenfalls zu lösende Forschungsaufgabe. Jedenfalls könnten ver­
schiedene Alterssegmente adressiert und kulturelle Kontexte bzw. 
unterschiedliche Religionskulturen in der Gestaltung des persona­
lisierten Religionsassistenten berücksichtigt werden. Hierfür ließe 
sich auf Experimente mit Lern-Robotern aufbauen, die in Schulen 
bereits weltweit viel genutzt werden und wofür Schüler:innen al­
so bereits im Kontext schulischer Bildung Kompetenzen aufbauen. 
Hier traktierte Themen wie etwa das Interest Development können 
dann auch für das religiöse Lernen wichtig werden, weil z. B. die 
Head-Eye Motion, die Gaze Aversion, oder die sogenannte „Tailo­
red Recommendation“ Aufmerksamkeitsspannen erhöhen. Zugleich 
muss allerdings didaktisch sensibel mit Aufmerksamkeitsökonomien 
umgegangen werden, damit Kinder und Jugendliche nicht emotional 
überfordert werden. Hier eröffnen sich jedenfalls Robotik-gestütz­
te Möglichkeiten, christliche Tradition kennenzulernen, sich selbst 
anzueignen und im eigenen Lebenshorizont dienliche Rituale und 
intellektuelle Einsichten zu entwickeln. Vorstellbar ist, dass dies kei­

53 Vgl. grundsätzlich Schlag: Religion, digitale sowie Pirner: Bildung, mediale/digi­
tale.

54 Vgl. STEM-Education.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

145

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_mediale.100189
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_mediale.100189


neswegs individualisiert geschieht, sondern ebenfalls in Interaktio­
nen, die über Zeit und Raum hinweg Kinder und Jugendliche in 
Beziehung miteinander und mit der Robotik lernen lassen können. 
So ist ein AI-gestütztes Theologisieren in einer Gruppe mit weiteren 
virtuellen oder auch simultan anwesenden Personen ebenso denkbar 
wie an Gaming orientierte Lernprogramme, die den Learning-Com­
panion zu einem liebenswerten Sibling werden lassen kann. Es ist 
auch davon auszugehen, dass sich – wohl schon sehr bald – durch 
die Entwicklung des Metaversums noch ganz neue immersive Bil­
dungs- und Beziehungserfahrungen ermöglichen lassen.55

Blickt man auf digitale Kulturen, wie etwa beim genannten Ga­
ming, das bereits jetzt gewohnte Bildungstraditionen verändert, wird 
die Frage nach der Agency von Bildungsbemühungen wichtig: Als 
Ziel gilt es, Kinder und Jugendliche im Sinne einer Alltagsspirituali­
tät fortzubilden, die sie empowert und ihre soziale und kulturelle 
Partizipation fördert. Dreh- und Angelpunkt ist dann nicht, ob Kin­
der und Jugendliche die christliche Tradition kennenlernen, sondern 
ob sie sich diese aneignen, weil sie ihnen guttut und dabei hilft, 
den eigenen Platz in der Welt zu finden. Diese Zielsetzung beruht 
ihrerseits auf dem theologischen Fundament der Rede von der un­
bedingt schützenswerten Würde des Menschen im Licht seiner je 
individuellen Gottebenbildlichkeit.56

Für eine solche Nutzung von Robotik und breiter gesagt AI in 
der religiösen Bildung wird es insgesamt entscheidend sein, eine 
religionspädagogisch intensiv auf dieses Ziel hin reflektierte Religi­
onsdidaktik in einer digitalen Kultur zu entwickeln.57 Diese setzt bei 
der Vermittlung von religiöser Bildung nicht auf lexikalisches Wis­
sen, das dekontextualisiert wird und quasi feststehende Wissensge­
biete offeriert. Es wird beispielsweise keineswegs für die christliche 
Bildung angemessen sein, die fünf Säulen des Islam zu vermitteln, 
wenn man muslimische Religion in ihrer inhaltlichen Bedeutung 
und Vielfalt in Relation zur christlichen Tradition verstehen möchte. 
Eine solche Wissensvermittlung tendiert gerade im Bereich religiö­
ser Bildung zur Klischeebildung. Es geht dann insgesamt im Bereich 

55 Vgl. Schlag: Bildungsbeziehungen in der Ankunftszeit des Metaversums.
56 Vgl. Schweitzer: Menschenwürde und Bildung sowie Pirner und Nord: Religiöse 

Bildung in der digitalen Welt.
57 Vgl. Nord: Fachdidaktik Religion.

Ilona Nord und Thomas Schlag

146

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiöser Bildung nicht in erster Linie um das Erlernen von religiö­
sen Praxen, sondern um das Verstehen von Welt.

Als Kernkriterium für eine AI-gestützte religiöse Bildung kann 
die „Kritik an der Selbstalgorithmisierung“58 verstanden werden. Sie 
ist eine Ressource für eine Gegenbewegung, die gerade christliche 
Bildung fördert, weil sie eine Bildung zur „herrlichen Freiheit der 
Kinder Gottes“ (Röm 8,21) ist: Es ginge dann auch in der Robo­
tik, die für religionsbezogene Bildung entwickelt wird, darum, sich 
bei der Nutzung der Robotik dem möglichen eigenen Hang zur 
Unmündigkeit entgegenzustellen, nach dem Motto „Warum selbst 
denken, wenn es doch die Maschine kann?“ Was Menschen denken 
und fühlen können, ist unersetzbar und wann immer Kinder und 
Jugendliche im Umgang mit Robotik diesen roten Faden festhalten, 
wird Robotik als ein enormer Möglichkeitsraum für ihre Bildungs­
prozesse begriffen werden können.

3.4 Diversitätssensible kirchliche Kommunikation

Die Zukunft der Kirche ist eine beziehungsfähige, inklusive Kirche, 
die selbstverständlich Teil digitaler Gesellschaften und Kulturen 
ist. Können Robotik und AI hierbei unterstützen? Immer, wenn 
neue Technologien und Techniken erfunden wurden, wuchs die 
Hoffnung, dass sie für diskriminierte Personengruppen hilfreich 
werden könnten. AI und Robotik haben hierfür enormes Potential. 
Bereits der oben genannte In-Home-Companion zeigt dies an. Im 
Gästebuch von BlessU-2 wurde ebenfalls deutlich, dass hier z. B. 
sehbehinderte Personen den Eindruck hatten, dass sie die Segens­
geste für sich als wohltuender erfahren konnten als von einem 
Menschen, der in seinem Habitus und mit seiner Mimesis immer 
schon die Mehrheitsgesellschaft repräsentiert und kaum nicht-hege­
moniale Praktiken zulässt oder kennt. Robotik wird das Problem der 
Diskriminierung von nicht der Mehrheitsgesellschaft angehörenden 
Personen in der Kirche nicht beseitigen können, indem sozusagen 
die Robotik ersetzt, was Menschen für eine inklusivere Kirche nicht 
zu tun vermögen oder bereit sind. Inklusion entsteht jedenfalls nicht 
schon dadurch, dass Gehörlose im Gottesdienst eine für sie passen­

58 Bermes: Wer hat Angst vor ChatGPT.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

147

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Technik vorfinden. Erst wenn die Robotik dazu eingesetzt wird, 
dass z. B. gehörlose und nichtgehörlose Menschen sich barrierefrei 
austauschen können, wird eine für die inklusive Kirche wichtige 
Dimension erreicht werden. Und dafür ist eine humane Kommuni­
kation, der es gelingt, Sprach- und Kommunikationsbarrieren abzu­
bauen, wesentlich. Hiervon sind wir technisch noch weit entfernt. 
Doch eine Robotik, die Sprachübersetzungen simultan erzeugen 
könnte, vermag zweifellos positiv zur Veränderung kirchlicher Kom­
munikations- und Solidaritätskultur beizutragen. Dies gilt auch für 
weitere Diversitätsorientierungen, z. B. in Bezug auf Rassismus und 
Antisemitismus, Gender und sozialen Status. Auch die Teilhabe an 
AI und Robotik ist sozial segregiert und segregierend. Sollte es etwa 
im kirchlichen Kontext so sein, dass nur diejenigen mit Robotik 
experimentieren oder deren Chancen nutzen können, die dazu die 
finanziellen Möglichkeiten haben? Werden ärmere Gemeinden in 
Zukunft ausschließlich analoge Gemeinden sein? Insofern ist auch 
die Frage nach der Diversitätssensibilität und der damit verbundene 
mögliche KI-gestützte Beitrag dazu in einem sehr viel weiteren Hori­
zont zu betrachten. Denn auch hier kommen grundlegende theologi­
sche Fragen nach dem ekklesiologischen Selbstverständnis – sowohl 
in lokaler wie in globaler Hinsicht – mit in den Blick, die jedenfalls 
weit über die Frage der technischen Möglichkeiten hinaus Aspekte 
der Inklusion und Solidarität christlichen Gemeinschaftshandelns 
aufwerfen.

4. Fazit: Religiöse Kommunikation in einer Kultur der 
Digitalität

Die Auseinandersetzung mit Robotik im Kontext kirchlicher Praxis 
ist dann aussichtsreich, wenn nicht allein Technikimplementierun­
gen intendiert, sondern individuelle, soziale und interaktive Bezie­
hungs- und Verständigungsprozesse initiiert werden. Es geht dabei 
nicht darum, alten Wein in neue Schläuche zu füllen, sondern die 
technologischen Entwicklungen und deren mögliche Implikationen 
für die religiöse Kommunikationspraxis von einer theologisch ver­
antworteten Selbstpositionierung aus zum einen ernst zu nehmen 
und zum anderen deren Innovationspotenzial gerade nicht zu unter­
schätzen:

Ilona Nord und Thomas Schlag

148

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thus, robotic technology should not lead to replacing authentic face-to-
face encounters in religious contexts with technology, but instead be 
used to extend the experience in ways only the technology can do.59

Tatsächlich spricht im Blick auf die gesamte Technologiegeschichte 
nichts dafür, dass nun ausgerechnet KI und Robotik in prinzipiell 
technikskeptischer Weise die Möglichkeit abgesprochen werden soll­
te, zu Fragen religiöser Identität, Autorität, Wahrheit, Autonomie so­
wie Gemeinschaftsbildung und ritueller Erfahrung in konstruktivem 
Sinn beizutragen. Dies setzt allerdings zugleich voraus, Religionspra­
xen nicht als feststehende Entitäten zu behandeln, sondern als tradi­
tionsreiche und zugleich immer wieder innovative Ausdrucksformen 
gelebter Religiosität.

Vorauszusetzen ist allerdings zugleich, dass den Entwickler:innen 
selbst das notwendige Vertrauen entgegengebracht werden kann, 
dass sie durch diese Innovationen nicht per se auf eine missbräuchli­
che und indoktrinierende Praxis abzielen, was gerade in religiösen 
Fragen besonders problematische und gefährliche Konsequenzen 
haben würde. Die materiale theologische Grundlegung für eine sol­
che kritisch-konstruktive Wahrnehmung technologischer Entwick­
lungen liegt darin, dass alle Formen solcher Religious Robots und 
Robotics nicht den Anspruch auf Perfektion oder gar gottgleiche 
oder gottähnliche Präsenz erheben dürfen: So kann in Orientierung 
an Paul Tillichs Gedanken der „sacred emptiness“ gesagt werden, 
dass gerade in solchen „Erscheinungs“-Formen diese Techniken 
„can paradoxically express the simultaneity of ‚vulnerability and 
presence‘ and of ‚limitation and fulfilment‘.“60 Und in jedem Fall soll­
te aller Gebrauch von der theologischen Einsicht getragen bleiben, 
dass „the absent should be kept present as the absent.“61

Letztlich liegt es im kritischen Reflexionsbewusstsein der einzel­
nen Gläubigen, zu beurteilen, was an einer solchen „meaningful 
robotic“ lebensdienlich ist und was nicht. Das interaktive Testen 
vorhandener religiöser Praxen kann hier ebenso hinzugehören wie 
die Weiterentwicklung eigener erfahrungsbezogener und je neu sym­
bolisierender spiritueller Alltagspraxen: Führen diese dazu, dass ich 
mich in der Welt Gottes vor mir selbst, vor anderen und vor Gott 

59 Löffler et al.: Blessing Robot BlessU2, S. 583.
60 Puzio: Robot Theology, S. 108.
61 Ebd. in Orientierung an R. Feiter, S. 111.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

149

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verantwortungsvoll und zugleich mit Verbundenheit zu mir selbst, 
zu anderen und zu Gott verstehen kann?

Religiöse oder präziser ausgedrückt religionsbezogene Robotik 
hat die Chance, dieses Kriterium paradigmatisch für die Gesellschaf­
ten, in denen christliche Religion gelebt wird, zu achten, zu entfalten 
und zu etablieren. Dies kann dann zugleich zu einem Beitrag zur Re­
flexion des Humanum in einer Welt werden, in der AI und Robotik 
vor allem für andere Sektoren der Gesellschaft eingesetzt werden, sei 
es in der Wirtschaft, der Medizin, dem Militär und nicht zuletzt in 
der Unterhaltungsindustrie.62

Bibliografie

(alle Online-Links sind mit Stand vom 22. August 2024 überprüft)
ABC News: Mother ‚reunited‘ with deceased daughter in virtual reality 

(13.02.2020). Online abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch?v
=NSb6FHzwGdY

Balle, Simon/Ess, Charles: Robots, Ethics, and Digital Religion: Initial Con­
siderations, in: Heidi A. Campbell and Pauline H. Cheong (Eds.), The 
Oxford Handbook of Digital Religion. Oxford 2022, C27. Online abrufbar 
unter: https://academic.oup.com/edited-volume/44728/chapter/378960611

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas: Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M. 1977.

Bermes, Christian/Dörpinghaus, Andreas: Wer hat Angst vor ChatGPT?, in: 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 19.04.2023, S. 23.

Campbell, Heidi/Dyer, John: Ecclesiology for a Digital Church. London 2022.
Cheong, Pauline H.: Religion, Robots and Rectitude. Communicative Affor­

dances for Spiritual Knowledge and Community. Applied Artificial Intelli­
gence 2020, S. 412-431, DOI: https://doi.org/10.1080/08839514.2020.1723869

Cheong, Pauline H.: Robots, Eeligion and Communication: Rethinking Piety, 
Practices and Pedagogy in the Era of Artificial Intelligence. In: Giulia Isetti, 
Elisa Innerhofer, Harald Pechlaner & Michael de Rachewiltz (Eds.): Reli­
gion in the Age of Digitalization. From New Media to Spiritual Machines. 
New York 2020, S. 86–96.

Crawford, Kate: Atlas of AI. Power, Politics, and the Planetary Costs of Artifi­
cial Intelligence. New Haven/London 2021.

62 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland: Freiheit digital.

Ilona Nord und Thomas Schlag

150

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=NSb6FHzwGdY
https://academic.oup.com/edited-volume/44728/chapter/378960611
https://doi.org/10.1080/08839514.2020.1723869
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=NSb6FHzwGdY
https://academic.oup.com/edited-volume/44728/chapter/378960611
https://doi.org/10.1080/08839514.2020.1723869


Dabrock, Peter: „Prüft aber alles und das Gute behaltet!“. Theologisches und 
Ethisches zu Künstlicher Intelligenz, in: Theologische Literaturzeitung 147 
(2022). S. 635–650.

Dignum, Virginia: Responsible Artificial Intelligence. How to Develop and 
Use AI in a Responsible Way. Cham/Schweiz 2019.

Dürr, Oliver: Homo Novus. Vollendlichkeit im Zeitalter des Transhumanis­
mus. Beiträge zu einer Techniktheologie. Münster 2021.

Dürr, Oliver: Transhumanismus. Traum oder Alptraum? Freiburg i.Br. 2023;
Evangelische Kirche in Deutschland: Freiheit digital. Die Zehn Gebote in 

Zeiten des digitalen Wandels. Eine Denkschrift der Evangelischen Kirche 
in Deutschland in Deutschland (EKD). Leipzig 2021.

Foerst, Anne: Cog, A Humanoid Robot, and the Question of the Image of 
God. in: Zygon vol 33, no.1, March 1998, S. 91–111.

Foerst, Anne: God in the Machine. What Robots Teach us bout Humanity and 
God. New York 2005.

Göttinger Predigten im Internet. Online unter: www.theologie.uzh.ch/predig
ten/

Gould, Hannah: Bad Buddhists, Good Robots: Techno-Salvationist Designs 
for Nirvana. Journal of Global Buddhism 21 (2020), S. 277–294.

Ishiguro, Kazuo: Klara and the Sun. London 2021.
Kimura, Takeshi: Masahiro Mori’s Buddhist philosophy of robot, in: Paladyn. 

Journal of Behavioral Robotics 9/1 (2018), S. 72–81. https://doi.org/10.1515/
pjbr-2018-0004

Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord Ilona (2019): Blessing Robot BlessU2: A 
Discursive Design Study to Understand the Implications of Social Robots 
in Religious Contexts, in: International Journal of Social Robotics, 13/4, 
2021, S. 569–586. DOI: https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3

Luthe, Swantje/Nord, Ilona/Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn: Segensroboter 
„BlessU-2“. Forschungsimpulse für die Praktische Theologie angesichts der 
Entwicklung sozialer Roboter, in: Pastoraltheologie, 108(3) (2019), S. 107–
123. DOI: https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107

Masahiro, Mori: Introduction to Buddhism. Tokyo 2003.
McEwan, Ian: Machines like me. London 2019.
Müller, Sabrina: Religious Experience and its Transformational Power. Quali­

tative and Hermeneutic Approaches to a Practical Theological Foundation­
al concept. Berlin/Boston 2023.

Nord, Ilona/Ess, Charles in Kooperation mit Hurtienne, Jörn und Schlag, 
Thomas: Robotics in Christian Religious Practice Reflections on Initial 
Experiments in this Field. DOI: https://doi.org/10.25972/OPUS-30314

Nord, Ilona/Petzke, Judith (Hrsg.): Religionsdidaktik diversitätsorientiert und 
digital. Berlin 2023.

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

151

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theologie.uzh.ch/predigten
https://doi.org/10.1515/pjbr-2018-0004
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107
https://doi.org/10.25972/OPUS-30314
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theologie.uzh.ch/predigten
https://doi.org/10.1515/pjbr-2018-0004
https://doi.org/10.1007/s12369-019-00558-3
https://doi.org/10.13109/path.2019.108.3.107
https://doi.org/10.25972/OPUS-30314


Nord, Ilona: The Appreciation of „Things“ in an Ambigious World: On AI 
& Religion, in: Heidi Campbell& Pauline Cheong, Thinking Tools on AI, 
Religion & Culture. Digital Religion Publication. Texas University 2023, 
S. 43–46.

Nord, Ilona: The friendly siblings of workhorses and killer robots – Becoming 
alive through Nonliving, and Feeling Blessed by a Religious Maschine, 
in: Judith Dörrenbächer, Ronda Ringfort-Felner, Robin Neuhaus, Marc 
Hassenzahl (Hg.), Meaningful Futures with Robots – Designing a New 
Coexistence. Boca Raton: CRC Press 2023, S. 258–267.

Pfeifer, Rolf/Iida, Fumiya: Embodied Artificial Intelligence: Trends and Chal­
lenges. In: Fumiya Iida, Rolf Pfeifer, Luc Steels, Yasuo Kuniyoshi (Eds.): 
Embodied Artificial Intelligence. Lecture Notes in Computer Science vol 
3139. Berlin/Heidelberg 2004, S. 1–26. https://doi.org/10.1007/978-3-540-27
833-7_1

Pirner, Manfred L./Nord, Ilona: Religiöse Bildung in der digitalen Welt. Die 
digitale Transformation im Fokus der Religionspädagogik und -didaktik. 
DOI: https://hdl.handle.net/10900/149714.

Pirner, Manfred L.: Bildung, mediale/digitale. 2023. DOI: https://doi.org/10.2
3768/wirelex.Bildung_mediale.100189

Portnoy, Elischa: Buch mit Seele (16.01.2020). Online unter: https://www.jued
ische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele/

Puzio, Anna: Robot Theology. On Theological Engagement with Robotics 
and Religious Robots, in: Anna Puzio, Nicole Kunkel & Hendrik Klinge 
(Hg.), Alexa, wie hast du’s mit der Religion? Theologische Zugänge zu 
Technik und Künstlicher Intelligenz. Darmstadt 2023, S. 95–113.

Reformiert. – Videos der evangelisch-reformierten Zeitung: Roboter «Bles­
sU-2» segnet Kirchgänger. 29.10.2020. Online unter: https://www.youtub
e.com/watch?v=YffF0K1Glps

Schlag, Thomas/Nord, Ilona: Religion, digitale. 2021. DOI: https://doi.org/10.
23768/wirelex.Religion_digitale.200879

Schlag, Thomas/Yadav, Katharina: Bildungsbeziehungen in der Ankunftszeit 
des Metaversums – eine religionspädagogische Sensibilisierung. In: Zeit­
schrift für Pädagogik und Theologie 75 (2023) S. 163–181.

Schlag, Thomas/Nord, Ilona: Die Corona-Pandemie und Dynamiken digita­
ler Innovation und Transformation. Praktisch-theologische Einordnungen 
und Ausblicke. in: Dies. et.al. (Hrsg.), Churches Online in Times of Coro­
na. Die CONTOC-Studie: Empirische Einsichten, Interpretationen und 
Perspektiven. Wiesbaden 2023, S. 521–533.

Schweitzer, Friedrich: Menschenwürde und Bildung. Religiöse Voraussetzun­
gen der Pädagogik in evangelischer Perspektive. Zürich 2011.

Shelley, Mary: Frankenstein. Amazon Classics. Seattle 2017.
Singer, Isaac Bashevis: The Golem. Erzählung (engl.) deutsch. München 1988.

Ilona Nord und Thomas Schlag

152

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-540-27833-7_1
https://hdl.handle.net/10900/149714
https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_mediale.100189
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele
https://www.youtube.com/watch?v=YffF0K1Glps
https://doi.org/10.23768/wirelex.Religion_digitale.200879
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-540-27833-7_1
https://hdl.handle.net/10900/149714
https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_mediale.100189
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/buch-mit-seele
https://www.youtube.com/watch?v=YffF0K1Glps
https://doi.org/10.23768/wirelex.Religion_digitale.200879


Smith, Joshua K.: Robot Theology. Old Questions through New Media. Ore­
gon/USA 2022.

STEM-Education. Online unter: https://www.stem.org.uk/
The Japan Times: The mind of Mindar, Kodaiji temple’s teacher of Buddhism. 

12.09.2019. Online unter: https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-O
UKY

Trovato, Gabriele et al.: Religion and robots: Towards the synthesis of two 
extremes. International Journal of Social Robotics (2019), S. 1–18.

Trovato, Gabriele: SanTO. O.J. Online unter: http://rhye.civfanatics.net/gabu/
robotsSanTO.php

Vögeli, Dorothee: Der Segensroboter ist eine Weltneuheit und steht in Zürich. 
Online unter: https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theol
oge-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455

Winiger, Fabian: The Changing Face of Spiritual Care. Current Developments 
in Telechaplaincy. Journal of Health Care Chaplaincy, 2023, 29(1), S. 114–
131. Online unter: https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895

Wolf, Sara et al.: Spirituality at the Breakfast Table: Experiences of Christian 
Online Worship Services. Online unter: https://doi.org/10.1145/3491101.351
9856

Robotik in der christlichen Gemeindearbeit

153

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stem.org.uk
https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-OUKY
http://rhye.civfanatics.net/gabu/robotsSanTO.php
https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theologe-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455
https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895
https://doi.org/10.1145/3491101.3519856
https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stem.org.uk
https://www.youtube.com/watch?v=hLoF5_-OUKY
http://rhye.civfanatics.net/gabu/robotsSanTO.php
https://www.nzz.ch/zuerich/religion-und-digitale-welt-theologe-ueber-sinn-von-segensroboter-ld.1677455
https://doi.org/10.1080/08854726.2022.2040895
https://doi.org/10.1145/3491101.3519856


https://doi.org/10.5771/9783495993835-115 - am 07.02.2026, 02:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993835-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

