Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

Birger P. Priddat

Um sich der Bedeutung von Solidaritit zu nihern, referiert Miguel De La
Rive die Berliner Philosophin Rahel Jaeggi. Als einschligige Beispiele fiir
Solidaritit gelten dieser die Solidaritit mit dem

»in der Pandemie beranstrengten Gesundheitspersonal und Fliicht-
lingen, mit denen viele etwa durch Beifall Sympathie zeigten, ohne
sich aber fiir eine merkliche Besserung ihrer Bedingungen einzuset-
zen. Um zu verstehen, was Solidaritat bedeutet, fasstJaeggi, diein sol-
chen Zusammenhingen zu hérende Forderung ins Auge: >Wir wollen
nicht euer Mitgefiihl, sondern eure Solidaritatc. Damit brichten Be-
troffene nicht nur den Wunsch zum Ausdruck, nicht als Empfanger ka-
ritativer Gaben, sondern als gleiche anerkannt werden zu wollen. Mit
dem Stichwort>Solidaritat« verfolge man vielmehr das Ziel, andere in
die eigenen Kampfe einzubeziehen und so neue soziale Bindungen zu
schaffen, die zuvor nicht bestanden hatten.« (Rahel Jaeggi, zit.n. De La
Riva 2021: 3)

Solidaritat der Arbeiterklasse

Rahel Jaeggis Hinweis ist bedeutsam zur Erdrterung der Solidaritit, weil
wir vergessen haben, dass Solidaritit noch etwas anderes, Spezifische-
res meint: in der Not zueinander zu stehen. Es ist ein Begriff aus der
Geschichte der Arbeiterbewegung des 19. Jahrhunderts: eine Form der
Kollektivbildung, die sich gerade im Klassenkampf als michtiger Hebel
ausbildet, um gegen den Klassenfeind zusammenzustehen und nicht zu

18.02.2026, 19:13:41. Access


https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Umstrittene Solidaritat

weichen. Die Solidaritit entstammt der Logik des kollektiven Handelns
der Arbeiterbewegung in Tarifkimpfen, vornehmlich im Streik und zielt
darauf ab, gerade dann zusammenzuhalten, wenn man bedringt wird.
Es ist, genauer betrachtet, ein Begriff der Kampfformation. Positiv als
enger Zusammenhalt im Arbeitskampf, negativ als starke Norm, die ge-
gen jene angewandt wird, die auszuscheren drohen (Klassenverriter).
In der Logik des Klassenkampfes hat Solidaritit den Sinn, die Streik-
fahigkeit aufrecht zu erhalten, weil sie der einzige Hebel sei (das ein-
zige Vermogen/asset/>Kapital, das gegen das bourgeoise Kapital anste-
hen kann), den Klassenfeind zu zwingen, auf die eigenen Forderungen
einzugehen und soziale Vertrige zu schliefSen. Nur mit der Solidaritit
untereinander lisst sich die kritische Zeit durchstehen: Man hilft sich
gegenseitig, damit auch die Schwicheren durchhalten.

Darin ist ein mutualistisches Moment enthalten (das Fiirst P.A. Kro-
potkin zu einer anarchistischen Theorie der gegenseitigen Hilfe ausge-
baut hatte: vgl. Kropotkin 1908). Eindeutig bezieht sich die mutualisti-
sche Komponente der Solidaritit aber auf das >Wir< der (Arbeiter-)Klas-
se; eine Solidaritit mit den Anderen (dem Klassenfeind) ist in dieser Lo-
gik nicht enthalten. Deshalb ist die Ausweitung des Solidarititsbegriff
aufalle Biirger:innen, gar auf das Menschliche im Menschen, in der frii-
hen Definition weder denkbar noch gedacht.

Wenn wir heute davon reden héren, man miisse solidarisch mit den
Armen bzw. Kindern der Welt sein, hat das mit dieser historischen Quel-
le nichts zu tun, sondern ist eine sikularisierte Variante der caritas, d.h.
eine distanzierende Form der Solidaritit, die zahlt, aber nicht gemein
werden will. Diese ausgeweiteten Solidarititen haben nichts mehr mit ei-
ner Notgemeinschaft zu tun, sondern sind caritativ gestimmte Umver-
teilungsformate. Man opfert fiir Bediirftige, aber nicht sich selbst.

Zwischendurch: eine social club-Theorie

Oder um es noch anders zu betrachten: Solidaritit ist ein Clubgut, in
dessen Club allerdings auch Leute aufgenommen werden, die aus ihrer
Lage heraus niemals hitten Mitglied werden kénnen. Nennen wir diesen

18.02.2026, 19:13:41.



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

Club einen social club. Es ist ein sehr ungewdhnlicher Club, dessen Zweck
darin besteht, zu teilen. Aber — paradox — wollen die gebenden Mitglie-
der nicht unbedingt mit den nehmenden Mitgliedern gemein gemacht
werden; soweit geht die Solidaritit nun doch nicht. Solidaritit kann also
heilen, mit anderen zu teilen, nicht aber das gemeinsame Leben.

« Natiirlich gibt es Solidaritits-Clubs, die nur unter Gleichen teilen.
Thr Solidarbewusstsein beschrinkt sich allein auf das >Wir¢, wihrend
die social clubs das >Wir + die anderen< betonen.

- Das>Wir + die anderenc« aber hat verschiedene Ausprigungen: zum
einen ein>Wir<, in dem es die anderen gibt, das diese aber nicht inte-
griert. Man ist solidarisch in einem Hilfe-Thema, nicht aber mit den
Menschen, denen man Hilfe gibt. Man teilt auf paternalistische Art.
>Wir + die anderenc« bleibt sozial asymmetrisch.

«  Zum anderen aber gibt es auch tatsichliche Solidaritat fir alle Be-
teiligten ohne sozialen Ausschluss (der Nicht-Ausschluss ist faktisch
ein Zusammenschluss) — de intentione soziale Symmetrie.

Solidaritat als Opfer

Der oben benannte Bewusstseinsaspekt findet in folgender Definition
seine Auspragung: »Solidaritit ist die Bereitschaft eines Individuums,
sich mit einem gewissen personlichen Opfer fur das Wohlergehen ei-
nes Schwicheren einzusetzen« (Wagner 2016).Wahrend die Solidaritit
als Versicherung und als 6ffentliches Gut ein Verfahren zur individuel-
len Risikoabdeckung durch gemeinschaftliches Handeln zum Ausdruck
bringt, kommt in dieser neuen Definition eine zusitzliche persénliche
Opferbereitschaft zum Tragen: Man verzichtet auf optimales oder gar
maximierendes individuelles Handeln, weil man von vornherein mit an-
deren, die handlungsschwicher sind, teilt. Man sieht die ausdriickliche
non-efficiency-Formulierung: Es geht um Verfahren der joint utility, nicht
der individuellen utility.

So aufbereitet befinden wir uns in einem Feld von Solidaritits-Defi-
nitionen, die strukturell different sind, aber alle ein Moment teilen: ih-

18.02.2026, 19:13:41.

203


https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Umstrittene Solidaritat

re altruistische Basis.' Die Vertrige, die so untereinander geschlossen
werden, sind nicht auf Optimierung der Ergebnisse ausgerichtet, son-
dern auf ein Geben und Nehmen, das nicht 4quivalenztheoretisch kali-
briert wird. In der Verhaltens6konomik finden wir inzwischen viele Be-
lege fiir diese kollektivistischen Neigungen der Menschen bzw. ihre so-
zialen Priferenzen: Man verzichtet auf eigene Vorteile, wenn dafiir alle
zusammen fair behandelt werden (homo reciprocicans: vgl. Falk 2003).
Man kann das als eine moderne Variante von Solidaritit empfinden.

Klassisch — d.h. abendlindisch klassisch — haben wir es mit einem
Modus der caritas zu tun, mit jeweils neu formatierten und umfor-
matierten Formen der Barmherzigkeit. Es sind allerdings nicht die
Tugendaspekte, auf die diese Form der Solidaritit abzielt, sondern
Formen kollektiver Vernunft, die ihre historische Quelle im Schuldrecht
haben, nidmlich in der »Solidarobligation, die auf einer unbegrenzten
Haftung jedes Schuldners fiir eine Gesamtschuld steht, die bei Zahlung
durch einen fiir die anderen erlischt« (Wildt 1995: 1003).

Doch auch die christliche Barmherzigkeit ist keine >reine Gabes, son-
dern spekuliert auf Auszahlung in gottlicher Gnade, d.h. auf rezipro-
zitire Barmherzigkeit fiir das eigene Seelenheil. Fiir das caritative Ge-
ben wird keine direkte Gegenleistung erwartet, aber indirekt schon — im
trianguliren Relationennetz (Geber — Empfinger — Gott).” Geben und
Nehmen sind keine Tauschakte: Es gibt keine genau verrechenbare Aqui-
valenz. Aber es erscheint als fair, dafiir, dass man Hilfe bekommen hat,
im Fall, dass der Andere Hilfe braucht, ebenfalls zu helfen.Was wir oben
funktionale Solidaritit genannt haben, entsteht als gegenseitige sozia-
le Versicherung, d.h. als eine gewihrleistende Institution, in der man

1 Allerdings nichtim Sinne von Peter Singers radikaler Version des »effektiven Al-
truismus«, demnach jeder Mensch moralisch den anderen genauso wertschat-
zen misse wie sich selbst (Singer 2016; Pawlik 2016). Solidaritat ist eher auf
moralische Notlagen ausgerichtet, gleichsam gegeneinander sich versichernd,
sich zu helfen.

2 Der barmherzige Geber (B) gibt Gott (G), der dem Armen (A) gibt. B will von
G die Gegenleistung der Gnadenerwartbarkeit; G will von A den Dank fur die
bewiesene Gnade (die G durch B realisiert) (vgl. Klein 2010). Barmherzigkeit ist
kein schlicht moralischer Akt.

18.02.2026, 19:13:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

sich wechselseitig glaubhaft versichert zu helfen. Es kommt dann nicht
auf die je individuelle Barmherzigkeits-Tugend an, sondern man kann
auf Regeln vertrauen. Man zahlt jeweils ein, um im Falle der Bediirf-
tigkeit geholfen zu bekommen: als Investition in ein social capital. Vor
dem unwissbaren Risiko, in Not zu geraten, sind alle gleich. Es ist ein
regulires, organisiertes Fiireinander-Einstehen; weil niemand die Risi-
ken vollstindig finanzieren kann.

Extension der Solidaritat: der Wohlfahrtsstaat

Die Definition der Solidaritit als individuelles Opfer fiir die Schwi-
cheren, vermengt mit dem allgemeinen abendlindischen Barmbher-
zigkeitsmotiv, wird erst moéglich, nachdem die klassentheoretischen
Analysen der Gesellschaft aufgegeben wurden und man zwischen star-
ken und schwachen Gesellschaftsmitgliedern unterscheidet (héhere
versus untere Schichten). Diese Ausweitung des Solidarititsbegriffs
auf alle Menschen/Biirger:innen verabschiedet sich von der scharfen
Trennung zwischen dem >Wir< und den anderen.

Umgekehrt — eine ganz andere theoretische Basis — gehoren alle
Biirger:innen/Menschen jetzt zu einem >Wir<, das zum einen den ehe-
maligen Klassenfeind mit umfasst (unternehmerische Verantwortung,
soziale Marktwirtschaft), zum anderen die gesellschaftliche Ebene ver-
lasst und sich auf den Staat und seine (demokratische) Politik stiitzt, die
Umverteilungen von den (Einkommens-)Starken zu den Einkommens-
Schwachen organisiert. Dieses Modell kennen wir als Wohlfahrtsstaat.
Der Wohlfahrtsstaat ist nicht aus sich heraus stabil.

»Es kann doch nicht sein, dass jemand, der sein Leben lang gearbei-
tet hat, nur soviel bekommt wie einer, der nie gearbeitet hat, also ein
Sozialhilfeempfanger wird. Als ich jung war, bekamen die Leute mehr
als 60 Prozent ihres letzten Gehaltes als Rente. Nun nahern wir uns
40 Prozent. Ich finde: Wir miissen neu iiber Solidaritdt nachdenken,
denn Grundlage eines funktionierenden Sozialstaates ist die solidari-
sche Absicherung der existentiellen Lebensrisiken Alter, Gesundheit

18.02.2026, 19:13:41.

205


https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Umstrittene Solidaritat

und Arbeitslosigkeit. Das kann der Einzelne nicht allein tragen« (Kar-
dinal Marx 2016).

Kardinal Marx definiert Solidaritit als »solidarische Absicherung der
existentiellen Lebensrisiken« (ebd.). Funktional betrachtet beschreibt er
eine soziale Versicherung. Dabei fillt auf, dass wir die Versicherungen
nicht mehr ohne weiteres als Solidargemeinschaften der Versicher-
ten begreifen. Deren hervorstechendes Merkmal ist die allgemeine
Finanzierung individueller Risiken, die die Einzelnen jeweils nicht
tragen konnen. Die frithen Versicherungen waren freiwillige Vereine
als Solidargemeinschaften in denen »Lasten und Schiden eines jeden
in gleichem Mafie, aber von jedem gemifd seiner unterschiedlichen
Leistungsfihigkeit getragen werden« (Wildt 1995: 1003).

Ahnlich, wenn auch anders begriindet, sind die 6ffentlichen Giiter:
Alle Biirger:innen finanzieren sie anteilig und nutzen sie gemeinsam,
weil kein Einzelner sie herstellen konnte. Die 6ffentlichen Giiter katego-
risieren wir aber nicht unter dem Solidarititsbegriff, sondern als bonum
commune: als Gemeinschaftsgiiter (commons), d.h. als Giiter, die allen ge-
meinsam zukommen. Hier geht es nicht um Solidaritit, sondern um ei-
ne Art strategischer Vernunft, die Bedingungen freien biirgerlichen Le-
bens kollektiv zu institutionalisieren (vgl. Priddat 2008b).

In beiden Fillen fehlt etwas, was wir der Solidaritit allgemein
zuschreiben: Es fehlt das gemeinschaftliche Bewusstsein, bestimmte
Leistungen zu teilen. Ich betone das, weil es einen entscheidenden
Unterschied zum gewdhnlichen Sinn von Solidaritit ausmacht: dass
namlich alle, die sich solidarisch verhalten, sich bewusst solidarisch
verhalten. Solidaritit ist dann nicht nur ein Verfahren der Regelung
sozialer Teilungen und Zuschreibungen, sondern setzt voraus, dass alle
ein Bewusstsein haben, das zu tun und tun zu wollen, gleichsam eine
soziale Einsicht bzw. soziale Vernunft bzw. darin eine Gemeinsambkeit
als soziale Einsicht (ein shared mental model).

Wir beginnen aktuell aber, die Politik dieses Staates nach morali-
schen und/oder Gerechtigkeitsvorstellungen zu modulieren. So aber de-
legieren wir die Frage des angemessenen Teilens an den Staat, der es fiir
uns organisieren soll. Wir entlasten uns damit von der Frage des Teilens,

18.02.2026, 19:13:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

also von Barmherzigkeitsmotiven ebenso wie von einem Solidarititsbe-
wusstsein. Die Frage, wer als schwach gilt und wem von wem geholfen
werden soll, wird zu einer politischen Frage, die auf Interessen abhebt:
Wer organisiert die Interessen der Schwachen, um sie neu und anders in
die Umverteilung einzubringen? Und wer hat ein Interesse an der Um-
verteilung, weil er/sie als Politiker:in Wahlerstimmen braucht? Hierbei
spielt die Solidaritit nur noch eine kaschierende bzw. simulierte Rolle.

Die Solidaritit, die sich im politischen Interessenspiel ausweisen
lisst, kann nicht mehr iiber eine Vernunft des Gebens an Schwichere
vermittelt sein. Die, die geben sollen, miissen — in irgendeiner Form —
Kompensation erfahren. Das alte Argument Bismarcks bei der Einfith-
rung der Sozialversicherungen, dass die Bourgeoisie sich beteiligen
soll, damit die unteren Schichten keine Revolution machen, beruht
auf dem Kalkiil, einen Teil des Eigentums herzugeben, um nicht alles
zu verlieren. So entstand die funktionale Solidaritit, die das deut-
sche Sozialversicherungssystem weltberithmt gemacht hat. Um das als
Gemeinschaftsprojekt auszuweisen, musste von der klassenkimpferi-
schen Solidaritit auf eine volkische Solidaritit umgeschaltet werden:
die Nation wurde zum shared mental model, in dem sich die Volksge-
meinschaft (statt der Klassengemeinschaft) zu sozialen Regelungen
bereitfand. Die Volksgenossen teilten sich etwas, die Schwachen beka-
men von den Starken (faktisch aber haben die Schwachen durch ihre
Beitrage in den Sozialversicherungen sich selbt finanziert; die Arbeit-
geberanteile waren gering). Mit der Hintergrundgegenleistung, dafiir
nicht mehr zu streiken bzw. die Klassenmacht der Arbeitersolidaritit
gegen die Umverteilungen des Sozialstaates einzuwechseln.

Dass — spiter bzw. heute — die hypermoderne Gesellschaft in nar-
zistische Individuen (Individualisierung) auseinanderdriftet, die eine
»synchrone und diachrone Entsolidarisierung« vorantreiben, lesen wir
bei Michael Hampe (2016).

»Bisher mussten und konnten sich viele européaische Gesellschaften
auf eine Infrastruktur verlassen, die man als geteilte Unsicher-
heit bezeichnet. Diese beruhte etwa im Versicherungswesen auf
allgemeiner Statistik statt auf individueller Prognose. In Europa

18.02.2026, 19:13:41. - Open A

207


https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Umstrittene Solidaritat

verstehen wir diese Vergesellschaftung von Risiko bislang als Motor
flr Innovation, denn Absicherung ist ein Aktivator fiir menschliche
Risikobereitschaft. Wenn aber die Konsequenzen meines individu-
ellen Lebensstils voraussagbar wiren, wer wire dann noch bereit,
meine Sicherheit finanziell solidarisch mitzutragen? Wer lasst sich
wissentlich mit einer Person mit Essstérungen auf eine kollektive
Krankenversicherung ein, wenn fiir eine Seite hohe Behandlungs-
kosten wahrscheinlich sind und fiir die anderen nicht? Wir kénnen
niemandem verbieten, sich lieber auf seine individuelle Analyse
durch Big Data als auf die Absicherung in der Gemeinschaft verlas-
sen zu wollen. Aber die Konsequenzen beriihren Grundannahmen
unseres Zusammenlebens.« (Esposito 2021: 7f.)

Elena Esposito beschreibt ein Desoldarisierungsmotiv im Kontext der
Al-getriebenen Big-Data-Okonomie. Anders als in der alten Versiche-
rungswelt sind heute aus den personlichen Daten ableitbare Krankheits-
dispositive moglich, die die Kostenwahrscheinlichkeiten sichtbarer ma-
chen. Die alte Solidaritit, sich gegenseitig im Krankheitsfall zu helfen,
wird asymmetrisiert, bis hin zu Uberlegungen, riskante Lebensweisen,
die mit hoher Wahrscheinlichkeit hohe Krankenkosten verursachen, mit
hoheren Beitragssitzen zu versehen. Jeder krankheitswahrscheinliche
Lebensstil hat seinen Preis. Das Solidar-Konzept der Versicherung auf
Gegenseitigkeit endet dann.

»Es entwickeltsich eine Tendenz zur Entsolidarisierung, wenn die tiber
jeden Einzelnen verfligbaren Informationen zunehmen: Information
ist das unmittelbare Ferment der Differenzierung. In letzter Konse-
quenz gidbe es gar nichts mehr zu versichern, wenn die einzelnen in
ihren Geschichten radikal verschieden waren: Man brachte keine ver-
sicherungsfihige Masse mehr zusammen« (Rosanvallon 2017: 253).

Die Versicherungsidee lost sich heute von ihrem solidarischen Kern, weil
nicht mehr vorausgesetzt werden kann, dass die Menschen gleichartige
Risiken eingehen (vgl. ebd.: 251fT.).

Wie schwierig das Solidarititskonzept heute zu gestalten ist, zeigt
sich in der Pandemie.

18.02.2026, 19:13:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

»Bei der Haltung zur Impfpflicht handelt es sich demnach nicht um
eine blofie private Entscheidung, mit der man sich nur selbst schiitzt
oder eben nicht. Die Impfpflicht stellt vielmehr darauf ab, dass wir
unter den gegebenen Umstdnden eine Verantwortung fiireinander
haben, der gerecht zu werden von jedem einzelnen eingeklagt wer-
den kann. Sie speist sich aus der Einsicht, dass wir die Pandemie nur
gemeinsam beenden kdnnen, dass die dazu notige Grundimmunitat
ein kollektives Gut ist und nur durch eine gesamtgesellschaftliche
Anstrengung erreicht werden kann. Eine Impfpflicht entspringt in
diesem Sinne dem Geiste der Solidaritat, dem Schliisselkonzept zur
Bewidltigung nicht nur dieser Krise. Aus dieser Perspektive wire durch
die ins Auge zu fassenden Sanktionen zum Ausdruck zu bringen, dass
eine unterlassene Impfung unter den gegenwartigen Bedingungen
gegen elementare Solidarititsgebote verstofdt. Wer andere Verstofle
gegen Regeln des gesellschaftlichen Zusammenlebens, durch die Mit-
menschen aus bloRer Fahrlissigkeit, ja Selbstsucht in grofie Gefahr
gebracht werden — etwa das Rasen auf Autobahnen— begeht, sollte
sie darum mit empfindlichen Bufigeldern bewehrt werden, deren
Hohe sich nach Einkommen und Vermégen bemisst. Der Sinn einer
Pflicht besteht gerade darin, eine Regel auch gegen Widerstinde
durchzusetzen.« (De La Riva 2022b: 13)

In einer Studie von Heumann und Nachtwey zum Querdenker-Protest
sprechen die Autoren »von einem >Registerwechsel der Sozialkritik«.
Hatten die Befragten zuvor eine grofRe Bandbreite solidarischer Werte
vertreten, wiirden sie nun einer ausschliefSenden Form von Solidaritit
das Wort reden. Konflikte von Oben und Unten wiirden in solche von
Etablierten und Aufdenseitern, von Einheimischen und Fremden umge-
deutet« (De La Riva 2022a: 4). Die ausschliefiende Form von Solidaritit
fingiert wie ein neues Gemeinschaftsgefiihl, das gegeniiber Nicht-
mitgliedern klare Grenzen zieht: es ist ein social club-Gedanke, der die
Bandbreite gegenseitiger Hilfe eingrenzen will, um soziale Privilegien
zu sichern vor dem Zugriff vermeintlich Unberechtigter. Anstelle soli-
darischer Offnung des Sozialstaates will man die Sozialfonds sichern.
Die Frage nach der Solidaritit stellt immer zugleich die Frage danach,
wer daran beteiligt sein soll (Inklusion versus Exklusion).

18.02.2026, 19:13:41.

209


https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umstrittene Solidaritat

Freiwillige Sozialsolidaritat?

Wir haben uns heute so sehr an die funktionale Solidaritit des Sozial-
staates gewohnt, dass wir andere, staatsferne Solidarititen nur voriiber-
gehend kennen (Fluthilfe, Willkommenssolidaritit gegeniiber Fliichtlin-
gen, Beifall fiir Pandemiearbeiter etc.). Diese solidarischen Bewegungen
sterben nach einer gewissen Zeit wieder ab; sie bilden keine anhalten-
de mutualistische Struktur bzw. Institution aus. Wir haben das gera-
deander Solidaritit mit den Pflegenden, Feuerwehrleuten, Krankenwa-
genfahrer:innen etc. zu Beginn der Pandemie erlebt: grofRe empathische
Wertschitzung, aber mit anhaltender Pandemie verschwand dieses So-
lidaritatssymbol. Die Pflegenden vermissten die Konsequenzen: bessere
Arbeitsbedingungen, mehr Gehalt. Die Solidaritit hatte ihnen, aus ihrer
Sicht, nichts geniitzt.

Parallel gibt es weiterhin die caritativen Spenden, die aber gerade
keine Solidaritit einer Gemeinschaft auf Gegenseitigkeit ausbilden,
sondern durch die Zahlungen gerade die Distanz aufrecht erhalten
wollen zu den Objekten ihrer Hilfe (Distanzsolidaritit). Indem man
fiur Arme, Notopfer und Flichtlinge zahlt, will man weder mit ihnen
verbunden werden noch gar ein gemeinsames shared mental model bil-
den. Die Solidaritit bleibt monetarisiert abstrakt, will keine wirkliche
Verbundenheit generieren.

Die Hilfsbereitschaft, die als gesellschaftliches Dispositiv unleugbar
existiert, konsolidiert sich nicht zu stabilen Solidarititsorganisationen,
wie es in der Arbeiterbewegung des 19. Jahrhunderts noch sichtbar war.
Deren viele Hilfs-, Konsum- und Unterstiitzungsvereine etc. sind in
para- und sozialstaatliche Formen tibergegangen. Die Notwendigkeit,
sich selbst zu helfen, ist durch die staatlich angebotenen Anrechte iiber-
flissig geworden. Dass es hier ein breites Feld nicht-subventionierter
Bediirftigkeiten gibt, bleibt unbenommen und neue Formen der Hilfe
(NGO's, social entrepreneurships etc.) entstehen. Aber ihre mutualis-
tischen Anfinge wachsen schnell zu professionellen Organisationen
auf. Man hilft sich nicht gegenseitig, sondern organisiert professio-
nelles Management, das Hilfe liefert (vgl. Priddat 2011). Das sind alles

18.02.2026, 19:13:41.



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

respektierliche Angelegenheiten, gleichsam professionalisierte Barm-
herzigkeit, aber keine Solidarititsmodelle.

Neue Solidaritat?

Die neue Solidaritit — nehmen wir Kardinal Marx’ Aufforderung auf -
wird sich nicht in mutualistischen Gemeinschaften entwickeln, son-
dern in Formen des Gebens und Nehmens, die kommunikativ vermittelt
werden miissen und neue Formen des social capital aufbauen. Gleichsam
als Investitionsleistungen, deren Auszahlung nur sekundir im Gedei-
hen des sozialen Projektes erblitht, primir aber als Auszahlung von
symbolischen Kapital. »Man kénnte vermuten, dass die Wahrschein-
lichkeit solidarischen Handelns mit der Hohe ihrer Belohnung in Form
entsprechenden Statuserwerbs steigen miisste« (Wagner 2016). Die
Ungleichheit (und als Basis die Ungerechtigkeit) einer Gesellschaft ist
dann die Quelle der Solidaritit. »Wer reichlich gibt, darf dann reich
bleiben« (ebd.). Solidaritit aber ist hier der Name einer performance
der Statuskommunikation (vgl. Paskov 2016).

Der Status des Solidarischen weitet sich — in kleinerer Menge — aus
auf Demonstrationen gegen Schulpolitiken, Bahnhofumbauten, Strom-
netze etc. In diesen sozialen Bewegungen entsteht eine neue, vornehm-
lich performative Form der Solidaritit, die kurzfristig alle die zusam-
menschweifdt, die gegen oder fiir ein bestimmtes Projekt sind. Oft aber
ist die darin sich zeigende Gemeinschaftlichkeit nur eine Verteidigung
vormaliger Privilegien: Man definiert sich en gros selbst als >schwach<, um
legitimiert zu sein, gemeinsam gegen die >Starken< zu kimpfen.

Die alte Qualitit der Arbeiterbewegungssolidaritit, sich in ihren
Kampfen gegenseitig zu stiitzen, wenn man in Not gerit, kommt heute
fast nicht vor. Vor allem deshalb nicht, weil niemand dabei in Not gerit.
Es geht nicht um Lohnerhéhungen und Tarifgerechtigkeiten, sondern
eher um konservative Ziele der Erhaltung von Bebauungen, Kroten,
Wildern, Wohngebietswerthaftigkeiten, Lirmschutz etc. Die Gemein-
sambkeit ist keine Gemeinsamkeit fiireinander, sondern gegen etwas,
meist etwas, das man bei der Politik erreichen will (eine Art politischer

18.02.2026, 19:13:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umstrittene Solidaritat

Suspension des Sozialen). Es geht letztlich um Interessen fern jeder
Solidaritit. Es ist bezeichnend, dass wir bereits alle Konstellationen,
in denen sich Menschen einfach zusammenschliefen, um gemeinsam
etwas zu erreichen — eigentlich ein politisch-soziales Projekt — unter
dem Begriff der Solidaritit verbuchen.

Dabei schwingt eine moralische Alltagstheorie mit, dass alles, was
man gemeinsam fordert, moralisch deswegen bereits gerechtfertigt
sei. Das gilt in dieser Form auch fiir die Solidaritit der Impfgegner;
jetzt stehen sich zwei differente Solidarititsmuster gegeniiber: die
Ungeimpften, die sich als Opfer staatlicher Willkiir solidarisieren, und
die Geimpften, die allgemeine Solidaritit einfordern, um weniger an-
gesteckt zu werden. Diese letztere Gruppe fordert Solidaritit von den
Ungeimpften, die sich hingegen in der Solidaritit des Nichtimpfens
gegenseitig stirken.

Was ist solidarisch?

Solange alle in der Wachstumsphase nach dem zweiten Weltkrieg am
Wohlstandsanstieg partizipierten, war man eher geneigt, Umverteilun-
gen zu akzeptieren, von denen man selbst nicht profitierte, dafiir aber
das Gefiihl einer sozialen Gesellschaft und Ordnung (soziale Marktwirt-
schaft) zu haben. Zugleich gewchnte man sich an die funktionale Soli-
daritit, die der Staat organisierte. Jeder kulturelle Impuls, selbst — d.h.
staatsunabhingig, in der Gesellschaft — Solidaritit zu leisten, versiegte.
Alle neuen Formen - von social entrepreneurship bis zu den vielen nationa-
len wie internationalen Hilfsdiensten — haben eine Statusmarkierung.
Es ist nicht unbedingt die individuelle Intention, durch Helfen gesell-
schaftlich aufgewertet zu werden, aber das karitative Feld zdhlt zu den
positiven Anreizen, sich gesellschaftlich zu positionieren (vgl. Priddat
2011). Es reicht nicht selbst vegan zu essen, man schiitzt auch noch Tiere,
indem man entsprechenden Organisationen beitritt oder sie mitfinan-
ziert.

18.02.2026, 19:13:41.



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

Gehen wir im Solidarititstest einen Schritt weiter: Welches gemein-
schaftlich intendierte Verhalten erhoht die Kooperationschancen? Und
zwar in doppelter Hinsicht, fiir einen selbst wie fitr andere.

Wenn die soziologischen und sozialpsychologischen Analysen zu-
treffen, dass die hypermoderne Gesellschaft stirker individualisiert
und ihr social capital entwertet ist (bowling alone (Putnam 2001)) bzw.
entsolidarisiert (vgl. Rosanvallon 2017: 259ff.), dann steht vor dem
Anspruch der Solidaritdt, fiir Schwache sich selbst zuriickzustellen,
erst einmal ein anderer Anspruch: sich selbst wieder in kooperative
Gefiige einzubringen. D.h. sozial zu werden, mit anderen zusammen
handeln — bevor man mit anderen zusammen fiir andere handelt. Es
geht erst einmal um kulturelle Einiibung in kollektive Modalititen und
Kooperationsgewohnheiten. Richard Rorty »hilt die >Solidaritit< fiir
das einzig verbleibende Prinzip einer aufgeklirten Moral, die die Illu-
sion einer philosophischen Moralbegriindung abgelegt hat. Allerdings
verwendet Rorty den Solidarititsbegriff im unspezifischen Sinne von
Mitgefiihl von Subjekten, mit denen man sich einem >Wir« zugehorig
fithlt« (Wildt 1995: 1009; mit Bezug auf: Rorty 1989: 3051f.). Es bleibt ein
Gemeinschafts- bzw. ein Clubgedanke.

Die neue Solidaritit, die Kardinal Marx anmahnt, wire dann eine
soziale Form der Kooperation, die erst in einem nichsten Schritt befi-
higen kénnte, andere Schwichere in die Kooperation hineinzunehmen.
Das entscheidende Kriterium wird dann: wen man hereinnehmen will,
wen nicht. Oft werden die Schwachen, die es nétig haben, nicht inklu-
diert. Oder anders gefragt: Wo sind die Grenzen des »Wir< der Solidari-
tat?

Solidaritit — um den Begrift nicht zu verlieren — itben wir unterein-
ander aus. Dabei ist aber klar, dass wir — ungefihr — gleich und es uns
wert sind. Den anderen (Ungleichen) gegeniiber iiben wir Barmherzig-
keit; wir teilen etwas mit ihnen, aber nicht mit uns.

Indem Sinne ist die Solidaritit noch mit Resten alter Clanstrukturen
behaftet: dass wir uns loyal zueinander verhalten. Die (moderne) Solida-
ritit dagegen - eine Versammlung von Fremden als pseudo-Clan - defi-
niert nur sehr spezifische Bedingungen, unter denen wir loyal gegenein-
ander sind. In einem solidarischen, d.h. virtuellen Verwandtschaftssys-

18.02.2026, 19:13:41.



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umstrittene Solidaritat

temkann es keine obligatorische Loyalitit gelten. Man simuliert sie, aber
als »Briider«, »Genossen« etc. Es sind letztlich lose gekoppelte Wahlver-
wandtschaften, keine gens. Wir vergessen, dass wir keine konventiona-
len Gemeinschaften mehrhaben, sondern in einer Netzwerkgesellschaft
mehr oder minder lose oder strake Kopplungen, die wir — dynamisch -
wechseln kénnen.

Echte Solidaritit beruht auf Hilfe unter Gleichen. Hilfe fir Unglei-
che ist eher paternalistisches Geben, ohne mit denen, denen man hilft,
sgemein«< zu werden. Deshalb ist >Solidaritit< mit anderen, mit denen
man eigentlich nichts gemein hat oder gar haben wollte, keine Solida-
ritit. Auch wenn das anders gemeint wird.

Eine Zusammenfassung
Sortieren wir die Schritte der Decodierung des Solidarititsbegriffs:

- die soziale Form der Kooperation ist gleichsam die Clubgriindung
(jede Form von Gemeinschaftlichkeit (bowling together (Seeleib-Kai-
ser/Brauer 2005)),

+ die neue Solidaritit beinhaltet die Offnung des Clubs fiir Andere,
Schwichere (die normalerweise nicht in den Club gehoren). Allein
wenn man es so formuliert, sieht man, wie wir im Grunde auf soziale
Exklusivitit ausgerichtet sind, d.h. im Sozialen unter uns sein wollen,
und soziale Inklusion eher vermeiden,

- wenn ich betone, dass Formen der sozialen Kooperation neu gefor-
dert werden miissen, beruht auf der Einsicht, dass wir, bevor wir die
grofde humanitas aufspannen, in manchen gesellschaftlichen Berei-
chen tiberhaupt erst einmal protosoziales Verhalten erlernen miis-
sen (Zuhoren, Respekt, Toleranz etc.). Um darin iiberhaupt fihig zu
werden, uns Anderen zu widmen.

+ Im Ubrigen braucht Solidaritit auch eine Ressourcenkalkulation:
Man kann sich wechselseitig nicht mehr geben, als man entbehren
kann. Die Solidaritit mit unterdriickten Volkern z.B. ist nur ein symbo-
lisches Reden, ohne wirksame Tatkriftigkeit. Wenn sie den Geber

18.02.2026, 19:13:41.



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

nichts kostet (Opfer), verbleibt diese Solidaritit kommunikatives
Rauschen.

Eine ethische Anmerkung: Alain Badiou

In der Ethik von Alain Badiou (2003) gibt es einen entscheidenden Hin-
weis: Es kann nicht darum gehen, die Schwachen zu opfern, sondern So-
lidaritit bedeutet, mit ihnen eine Gemeinsamkeit zu haben, derentwe-
gen man mitihnen teilt. Die Ethik, die den Schwachen gibt, um selbst zu
behalten, was man hat oder ist, ist ein Herrschaftsinstitut; sie gibt aus
einer paternalistischen Attitude. Es geht nicht darum, den Schwachen
vom eigenen Reichtum etwas abzugeben, sondern sie gemein zu ma-
chen, sie in die Lage zu bringen, selbst zu geben und zu nehmen. Erst
dann erwichst eine Solidaritit, die darin besteht, sich gemein zu ma-
chen mit anderen. Es geht dann nicht mehr um Toleranz — der zufriede-
ne Egoismus der Begiiterten (vgl. ebd.: 18) —, sondern um emanzipatori-
sche Politik. Die Solidaritit der Arbeiterklasse des 19. Jahrhunderts war
eine peer-to-peer-Solidaritit: Alle waren gemeinsam schwach und nur in
der Gegenseitigkeit stark, gleichsam als historische Zwischeninstitution
im Klassenkampf, der bei Erfolg — post revolutionem — die Emanzipati-
onvon jeder Not erbringen wiirde. Nach der Revolution wire auch keine
Solidaritit mehr nétig, sondern, wie Marx es in den James Mill-Exzerp-
ten von 1844 schreibt: freie Wechselseitigkeit. Der Marx’sche »Commu-
nismus« wire dann eine Art liberale Gesellschaft, die nicht iiber Eigen-
tum definiert wire (vgl. Kap. 2 in: Priddat 2008a).

Dass in Solidaritit fiir andere eingetreten, gar geopfert wird, ist kein
Akt christlicher Liebe und Barmherzigkeit, keine asymmetrische Relati-
on, sondern findet in einem sozialen Raum gegenseitiger Anerkennung
als Gleiche statt. Anerkennung ist eine starke Voraussetzung fiir Solida-
ritit: erst sich als wechselseitig gleich anzuerkennen, macht etwas Ge-
meinsames moglich (vgl. Honneth/Fraser 2003).

Wir haben gesehen, dass die Solidaritit ein breites Spektrum be-
setzt: von der exklusiven Clubstruktur (nur wir und niemand anderer)
bis hin zur Offnung den Anderen (Fremden, Schwachen) gegeniiber.

18.02.2026, 19:13:41. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umstrittene Solidaritat

Ich halte Badious Hinweis fiir bedeutsam, Formen der Solidaritit nicht
als paternalistische Versorgung der Schwachen zu betrachten, sondern
als auf gegenseitiger Unterstiitzung beruhende Entwicklungsgemein-
schaften, in denen zuletzt die Schwachen nicht mehr schwach sind,
sondern Gleiche werden. Der barmherzige Mensch, der einem Bediirf-
tigen gibt, macht sich nicht gleich mit ihm. In der Solidaritit hingegen
gibt man dem Anderen, um ihn gleich zu machen, d.h. ihn aus einer un-
wiirdigen Asymmetrie herauszuholen. Solidaritit ist in dieser Hinsicht
eine Einitbung in Demokratie.

Das allerdings weist auf die Schwiche der Solidaritit: Dass sie in der
Not gegenseitige Hilfe bedeutet, zeigt bereits, dass das kein Normal-
zustand sein kann. Der Normalzustand einer zivilisierten Gesellschaft
kann nur heiflen: nicht auf Hilfe, nicht auf Solidaritit angewiesen zu
sein, sondern, wie auch immer, selbst-stindig zu werden. Das allerdings
erfordert ganz andere Investitionen (Bildung, Sozialisation, Familien-
politik etc.). Hierfiir geht es nicht um Solidaritit, sondern um politische
Entscheidungen, die nicht auf solidarischer Freiwilligkeit beruhen kon-
nen.

Literatur

Badiou, Alain (2003): Ethik, Wien: Turia + Kant.

De La Riva, Miguel (2021): Die Frage an jeden gestellt, in: FAZ Nr.
280/2021, S. 3.

De La Riva, Miguel (2022a): Aufstand der Entfremdeten, in: FAZ Nr.
9/2022, S. 4.

De La Riva, Miguel (2022b): Fragen der Solidaritit, in: FAZ Nr. 16/2022,
S. 13.

Esposito, Elena (2021): Der Google-Instinkt, 6 — 8 in: Magazin Nr. 37,
Kulturstiftung des Bundes.

Falk, Armin (2003): Homo Oeconomicus versus Homo Reciprocans: An-
sitze fiir ein neues wirtschaftspolitisches Leitbild? in: Perspektiven
der Wirtschaftspolitik 4, H. 1, S. 141-172..

18.02.2026, 19:13:41.



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidaritat vorbei?

Hampe, Michael (2016): Warum liigen und betriigen Wissenschaftler? In:
Die ZEIT Nr. 20/2016, S. 44.

Honneth, Axel/Fraser, Nancy (2003): Umverteilung oder Anerkennung?
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Klein, Rebekka A. (2010): Sozialitit als Condito Humana, Gottingen: Edi-
tion Ruprecht.

Kropotkin, Peter (1908): Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschen-
welt, Leipzig: Verlag von Theod. Thomas.

Marx, Kardinal Reinhard (2016): »Meine Okobilanz ist nicht die beste«
(Interview) in: Die ZEIT Nr. 23/2016, S. 25.

Paskov, Marii (2016): Is solidarity less important and less functional in
egalitarian contexts? In: Acta Sociologica 59, H. 1, S. 3-18.

Pawlik, Michael (2016): Alles fiir das Wohl der anderen, in: FAZ Nr.
103/2016, S. 10.

Priddat, Birger P. (2008a): Karl Marx. Kommunismus als Kapitalismus
2ter Ordnung: Produktion von Humankapital, Marburg: Metropolis.

Priddat, Birger P. (2008b): Offentliche Giiter als politische Giiter, in: Z&-
gU (Zeitschrift fur 6ffentliche und gemeinwirtschaftliche Unterneh-
men) 31, H. 2, S. 152—173.

Priddat, Birger P. (2011): Organisationstheoretische Einschitzungen -
Warum Social Entrepreneurships so attraktiv fiir junge High Po-
tentials sind, in: Hackenberg, H./Empter, St. (Hg.): Social Entre-
preneurship — Social Business: Fiir die Gesellschaft unternehmen,
Wiesbaden: VS Verlag, S. 105-118.

Putnam, Robert. D. (2001): Bowling Alone, The Collapse and Revival of
American Community. New York u.a.: Simon & Schuster.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Rosanvallon, Pierre (2017): Die Gesellschaft der Gleichen, Berlin: Suhr-
kamp.

Seeleib-Kaiser, Martin/Brauer, Kai (2005): Bowling together: Clan, Cli-
que, Community und die Strukturprinzipien des Sozialkapitals,
Wiesbaden: VS-Verlag.

Singer, Peter (2016): Effektiver Altruismus, Berlin: Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter (2010): Die nehmende Hand, Berlin: Suhrkamp.

18.02.2026, 19:13:41.

27


https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Umstrittene Solidaritat

Wagner, Gerald (2016): »Darum kiimmert sich doch der Staat, in: FAS
Nr. 20/2016, S. 62.

Wildt, Andreas (1995): Solidaritit, in: Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried/
Gabriel, Gottfried. (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie,
Bd. 9 (Se-Sp), Basel: Schwabe & Co., S. 1003-1015.

18.02.2026, 19:13:41.



https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

