
Ist die Zeit der Solidarität vorbei?

Birger P. Priddat

Umsich der Bedeutung von Solidarität zu nähern, referiertMiguel De La

Rive die Berliner PhilosophinRahel Jaeggi.Als einschlägige Beispiele für

Solidarität gelten dieser die Solidarität mit dem

»in der Pandemie überanstrengten Gesundheitspersonal und Flücht-

lingen, mit denen viele etwa durch Beifall Sympathie zeigten, ohne

sich aber für eine merkliche Besserung ihrer Bedingungen einzuset-

zen. Umzu verstehen,was Solidarität bedeutet, fasst Jaeggi, die in sol-

chen Zusammenhängen zu hörende Forderung ins Auge: ›Wir wollen

nicht euer Mitgefühl, sondern eure Solidarität‹. Damit brächten Be-

troffene nicht nur denWunsch zumAusdruck, nicht als Empfänger ka-

ritativer Gaben, sondern als gleiche anerkannt werden zu wollen. Mit

dem Stichwort ›Solidarität‹ verfolge man vielmehr das Ziel, andere in

die eigenen Kämpfe einzubeziehen und so neue soziale Bindungen zu

schaffen, die zuvor nicht bestanden hätten.« (Rahel Jaeggi, zit.n. De La

Riva 2021: 3)

Solidarität der Arbeiterklasse

Rahel JaeggisHinweis ist bedeutsamzurErörterungder Solidarität,weil

wir vergessen haben, dass Solidarität noch etwas anderes, Spezifische-

res meint: in der Not zueinander zu stehen. Es ist ein Begriff aus der

Geschichte der Arbeiterbewegung des 19. Jahrhunderts: eine Form der

Kollektivbildung, die sich gerade im Klassenkampf als mächtiger Hebel

ausbildet, umgegen denKlassenfeind zusammenzustehen und nicht zu

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Umstrittene Solidarität

weichen. Die Solidarität entstammt der Logik des kollektiven Handelns

der Arbeiterbewegung in Tarifkämpfen, vornehmlich imStreik und zielt

darauf ab, gerade dann zusammenzuhalten, wenn man bedrängt wird.

Es ist, genauer betrachtet, ein Begriff der Kampfformation. Positiv als

enger Zusammenhalt im Arbeitskampf, negativ als starke Norm, die ge-

gen jene angewandt wird, die auszuscheren drohen (Klassenverräter).

In der Logik des Klassenkampfes hat Solidarität den Sinn, die Streik-

fähigkeit aufrecht zu erhalten, weil sie der einzige Hebel sei (das ein-

zige Vermögen/asset/›Kapital‹, das gegen das bourgeoise Kapital anste-

hen kann), den Klassenfeind zu zwingen, auf die eigenen Forderungen

einzugehen und soziale Verträge zu schließen. Nur mit der Solidarität

untereinander lässt sich die kritische Zeit durchstehen: Man hilft sich

gegenseitig, damit auch die Schwächeren durchhalten.

Darin ist einmutualistischesMoment enthalten (das Fürst P.A. Kro-

potkin zu einer anarchistischen Theorie der gegenseitigen Hilfe ausge-

baut hatte: vgl. Kropotkin 1908). Eindeutig bezieht sich die mutualisti-

sche Komponente der Solidarität aber auf das ›Wir‹ der (Arbeiter-)Klas-

se; eine Solidarität mit den Anderen (demKlassenfeind) ist in dieser Lo-

gik nicht enthalten. Deshalb ist die Ausweitung des Solidaritätsbegriff

auf alle Bürger:innen, gar auf dasMenschliche imMenschen, in der frü-

hen Definition weder denkbar noch gedacht.

Wenn wir heute davon reden hören,manmüsse solidarisch mit den

Armenbzw.KindernderWelt sein,hat dasmit dieser historischenQuel-

le nichts zu tun, sondern ist eine säkularisierte Variante der caritas, d.h.

eine distanzierende Form der Solidarität, die zahlt, aber nicht gemein

werdenwill.Diese ausgeweiteten Solidaritätenhabennichtsmehrmit ei-

ner Notgemeinschaft zu tun, sondern sind caritativ gestimmte Umver-

teilungsformate.Man opfert für Bedürftige, aber nicht sich selbst.

Zwischendurch: eine social club-Theorie

Oder um es noch anders zu betrachten: Solidarität ist ein Clubgut, in

dessen Club allerdings auch Leute aufgenommen werden, die aus ihrer

Lageherausniemals hättenMitgliedwerdenkönnen.Nennenwirdiesen

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? 203

Club einen social club.Es ist ein sehr ungewöhnlicherClub,dessenZweck

darin besteht, zu teilen. Aber – paradox – wollen die gebenden Mitglie-

der nicht unbedingt mit den nehmenden Mitgliedern gemein gemacht

werden; soweit geht die Solidarität nun doch nicht. Solidarität kann also

heißen,mit anderen zu teilen, nicht aber das gemeinsame Leben.

• Natürlich gibt es Solidaritäts-Clubs, die nur unter Gleichen teilen.

IhrSolidarbewusstseinbeschränkt sich allein aufdas ›Wir‹,während

die social clubs das ›Wir + die anderen‹ betonen.

• Das ›Wir + die anderen‹ aber hat verschiedene Ausprägungen: zum

einen ein ›Wir‹, in demes die anderen gibt, das diese aber nicht inte-

griert.Man ist solidarisch in einemHilfe-Thema, nicht abermit den

Menschen, denenmanHilfe gibt.Man teilt auf paternalistische Art.

›Wir + die anderen‹ bleibt sozial asymmetrisch.

• Zum anderen aber gibt es auch tatsächliche Solidarität für alle Be-

teiligten ohne sozialen Ausschluss (derNicht-Ausschluss ist faktisch

ein Zusammenschluss) – de intentione soziale Symmetrie.

Solidarität als Opfer

Der oben benannte Bewusstseinsaspekt findet in folgender Definition

seine Ausprägung: »Solidarität ist die Bereitschaft eines Individuums,

sich mit einem gewissen persönlichen Opfer für das Wohlergehen ei-

nes Schwächeren einzusetzen« (Wagner 2016).Während die Solidarität

als Versicherung und als öffentliches Gut ein Verfahren zur individuel-

len Risikoabdeckung durch gemeinschaftliches Handeln zum Ausdruck

bringt, kommt in dieser neuen Definition eine zusätzliche persönliche

Opferbereitschaft zum Tragen: Man verzichtet auf optimales oder gar

maximierendes individuellesHandeln,weilman von vornhereinmit an-

deren, die handlungsschwächer sind, teilt. Man sieht die ausdrückliche

non-efficiency-Formulierung: Es geht um Verfahren der joint utility, nicht

der individuellen utility.

So aufbereitet befindenwir uns in einem Feld von Solidaritäts-Defi-

nitionen, die strukturell different sind, aber alle ein Moment teilen: ih-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Umstrittene Solidarität

re altruistische Basis 1. Die Verträge, die so untereinander geschlossen

werden, sind nicht auf Optimierung der Ergebnisse ausgerichtet, son-

dern auf ein Geben und Nehmen, das nicht äquivalenztheoretisch kali-

briert wird. In der Verhaltensökonomik finden wir inzwischen viele Be-

lege für diese kollektivistischen Neigungen der Menschen bzw. ihre so-

zialen Präferenzen: Man verzichtet auf eigene Vorteile, wenn dafür alle

zusammen fair behandelt werden (homo reciprocicans: vgl. Falk 2003).

Man kann das als eine moderne Variante von Solidarität empfinden.

Klassisch – d.h. abendländisch klassisch – haben wir es mit einem

Modus der caritas zu tun, mit jeweils neu formatierten und umfor-

matierten Formen der Barmherzigkeit. Es sind allerdings nicht die

Tugendaspekte, auf die diese Form der Solidarität abzielt, sondern

Formen kollektiver Vernunft, die ihre historische Quelle im Schuldrecht

haben, nämlich in der »Solidarobligation, die auf einer unbegrenzten

Haftung jedes Schuldners für eine Gesamtschuld steht, die bei Zahlung

durch einen für die anderen erlischt« (Wildt 1995: 1003).

Dochauchdie christlicheBarmherzigkeit ist keine ›reineGabe‹, son-

dern spekuliert auf Auszahlung in göttlicher Gnade, d.h. auf rezipro-

zitäre Barmherzigkeit für das eigene Seelenheil. Für das caritative Ge-

benwird keine direkteGegenleistung erwartet, aber indirekt schon – im

triangulären Relationennetz (Geber – Empfänger – Gott).2 Geben und

NehmensindkeineTauschakte:Esgibt keinegenauverrechenbareÄqui-

valenz. Aber es erscheint als fair, dafür, dass man Hilfe bekommen hat,

im Fall, dass der Andere Hilfe braucht, ebenfalls zu helfen.Was wir oben

funktionale Solidarität genannt haben, entsteht als gegenseitige sozia-

le Versicherung, d.h. als eine gewährleistende Institution, in der man

1 Allerdings nicht imSinne vonPeter Singers radikaler Version des »effektivenAl-

truismus«, demnach jeder Mensch moralisch den anderen genauso wertschät-

zen müsse wie sich selbst (Singer 2016; Pawlik 2016). Solidarität ist eher auf

moralische Notlagen ausgerichtet, gleichsam gegeneinander sich versichernd,

sich zu helfen.

2 Der barmherzige Geber (B) gibt Gott (G), der dem Armen (A) gibt. B will von

G die Gegenleistung der Gnadenerwartbarkeit; G will von A den Dank für die

bewiesene Gnade (die G durch B realisiert) (vgl. Klein 2010). Barmherzigkeit ist

kein schlicht moralischer Akt.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? 205

sich wechselseitig glaubhaft versichert zu helfen. Es kommt dann nicht

auf die je individuelle Barmherzigkeits-Tugend an, sondern man kann

auf Regeln vertrauen. Man zahlt jeweils ein, um im Falle der Bedürf-

tigkeit geholfen zu bekommen: als Investition in ein social capital. Vor

dem unwissbaren Risiko, in Not zu geraten, sind alle gleich. Es ist ein

reguläres, organisiertes Füreinander-Einstehen; weil niemand die Risi-

ken vollständig finanzieren kann.

Extension der Solidarität: der Wohlfahrtsstaat

Die Definition der Solidarität als individuelles Opfer für die Schwä-

cheren, vermengt mit dem allgemeinen abendländischen Barmher-

zigkeitsmotiv, wird erst möglich, nachdem die klassentheoretischen

Analysen der Gesellschaft aufgegeben wurden und man zwischen star-

ken und schwachen Gesellschaftsmitgliedern unterscheidet (höhere

versus untere Schichten). Diese Ausweitung des Solidaritätsbegriffs

auf alle Menschen/Bürger:innen verabschiedet sich von der scharfen

Trennung zwischen dem ›Wir‹ und den anderen.

Umgekehrt – eine ganz andere theoretische Basis – gehören alle

Bürger:innen/Menschen jetzt zu einem ›Wir‹, das zum einen den ehe-

maligen Klassenfeind mit umfasst (unternehmerische Verantwortung,

soziale Marktwirtschaft), zum anderen die gesellschaftliche Ebene ver-

lässt und sich auf den Staat und seine (demokratische) Politik stützt, die

Umverteilungen von den (Einkommens-)Starken zu den Einkommens-

Schwachen organisiert. Dieses Modell kennen wir als Wohlfahrtsstaat.

DerWohlfahrtsstaat ist nicht aus sich heraus stabil.

»Es kann doch nicht sein, dass jemand, der sein Leben lang gearbei-

tet hat, nur soviel bekommt wie einer, der nie gearbeitet hat, also ein

Sozialhilfeempfänger wird. Als ich jung war, bekamen die Leute mehr

als 60 Prozent ihres letzten Gehaltes als Rente. Nun nähern wir uns

40 Prozent. Ich finde: Wir müssen neu über Solidarität nachdenken,

denn Grundlage eines funktionierenden Sozialstaates ist die solidari-

sche Absicherung der existentiellen Lebensrisiken Alter, Gesundheit

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Umstrittene Solidarität

und Arbeitslosigkeit. Das kann der Einzelne nicht allein tragen« (Kar-

dinal Marx 2016).

Kardinal Marx definiert Solidarität als »solidarische Absicherung der

existentiellen Lebensrisiken« (ebd.). Funktional betrachtet beschreibt er

eine soziale Versicherung. Dabei fällt auf, dass wir die Versicherungen

nicht mehr ohne weiteres als Solidargemeinschaften der Versicher-

ten begreifen. Deren hervorstechendes Merkmal ist die allgemeine

Finanzierung individueller Risiken, die die Einzelnen jeweils nicht

tragen können. Die frühen Versicherungen waren freiwillige Vereine

als Solidargemeinschaften in denen »Lasten und Schäden eines jeden

in gleichem Maße, aber von jedem gemäß seiner unterschiedlichen

Leistungsfähigkeit getragen werden« (Wildt 1995: 1003).

Ähnlich, wenn auch anders begründet, sind die öffentlichen Güter:

Alle Bürger:innen finanzieren sie anteilig und nutzen sie gemeinsam,

weil kein Einzelner sie herstellen könnte.Die öffentlichenGüter katego-

risieren wir aber nicht unter dem Solidaritätsbegriff, sondern als bonum

commune: als Gemeinschaftsgüter (commons), d.h. als Güter, die allen ge-

meinsam zukommen.Hier geht es nicht umSolidarität, sondern um ei-

ne Art strategischer Vernunft, die Bedingungen freien bürgerlichen Le-

bens kollektiv zu institutionalisieren (vgl. Priddat 2008b).

In beiden Fällen fehlt etwas, was wir der Solidarität allgemein

zuschreiben: Es fehlt das gemeinschaftliche Bewusstsein, bestimmte

Leistungen zu teilen. Ich betone das, weil es einen entscheidenden

Unterschied zum gewöhnlichen Sinn von Solidarität ausmacht: dass

nämlich alle, die sich solidarisch verhalten, sich bewusst solidarisch

verhalten. Solidarität ist dann nicht nur ein Verfahren der Regelung

sozialer Teilungen und Zuschreibungen, sondern setzt voraus, dass alle

ein Bewusstsein haben, das zu tun und tun zu wollen, gleichsam eine

soziale Einsicht bzw. soziale Vernunft bzw. darin eine Gemeinsamkeit

als soziale Einsicht (ein sharedmental model).

Wir beginnen aktuell aber, die Politik dieses Staates nach morali-

schenund/oderGerechtigkeitsvorstellungen zumodulieren.So aber de-

legierenwir die Frage des angemessenen Teilens an den Staat, der es für

uns organisieren soll.Wir entlasten uns damit von der Frage des Teilens,

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? 207

also von Barmherzigkeitsmotiven ebenso wie von einem Solidaritätsbe-

wusstsein. Die Frage, wer als schwach gilt und wem von wem geholfen

werden soll, wird zu einer politischen Frage, die auf Interessen abhebt:

Wer organisiert die Interessen der Schwachen,umsie neuund anders in

die Umverteilung einzubringen? Und wer hat ein Interesse an der Um-

verteilung, weil er/sie als Politiker:in Wählerstimmen braucht? Hierbei

spielt die Solidarität nur noch eine kaschierende bzw. simulierte Rolle.

Die Solidarität, die sich im politischen Interessenspiel ausweisen

lässt, kann nicht mehr über eine Vernunft des Gebens an Schwächere

vermittelt sein. Die, die geben sollen, müssen – in irgendeiner Form –

Kompensation erfahren. Das alte Argument Bismarcks bei der Einfüh-

rung der Sozialversicherungen, dass die Bourgeoisie sich beteiligen

soll, damit die unteren Schichten keine Revolution machen, beruht

auf dem Kalkül, einen Teil des Eigentums herzugeben, um nicht alles

zu verlieren. So entstand die funktionale Solidarität, die das deut-

sche Sozialversicherungssystem weltberühmt gemacht hat. Um das als

Gemeinschaftsprojekt auszuweisen, musste von der klassenkämpferi-

schen Solidarität auf eine völkische Solidarität umgeschaltet werden:

die Nation wurde zum shared mental model, in dem sich die Volksge-

meinschaft (statt der Klassengemeinschaft) zu sozialen Regelungen

bereitfand. Die Volksgenossen teilten sich etwas, die Schwachen beka-

men von den Starken (faktisch aber haben die Schwachen durch ihre

Beiträge in den Sozialversicherungen sich selbt finanziert; die Arbeit-

geberanteile waren gering). Mit der Hintergrundgegenleistung, dafür

nicht mehr zu streiken bzw. die Klassenmacht der Arbeitersolidarität

gegen die Umverteilungen des Sozialstaates einzuwechseln.

Dass – später bzw. heute – die hypermoderne Gesellschaft in nar-

zistische Individuen (Individualisierung) auseinanderdriftet, die eine

»synchrone und diachrone Entsolidarisierung« vorantreiben, lesen wir

bei Michael Hampe (2016).

»Bisher mussten und konnten sich viele europäische Gesellschaften

auf eine Infrastruktur verlassen, die man als geteilte Unsicher-

heit bezeichnet. Diese beruhte etwa im Versicherungswesen auf

allgemeiner Statistik statt auf individueller Prognose. In Europa

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Umstrittene Solidarität

verstehen wir diese Vergesellschaftung von Risiko bislang als Motor

für Innovation, denn Absicherung ist ein Aktivator für menschliche

Risikobereitschaft. Wenn aber die Konsequenzen meines individu-

ellen Lebensstils voraussagbar wären, wer wäre dann noch bereit,

meine Sicherheit finanziell solidarisch mitzutragen? Wer lässt sich

wissentlich mit einer Person mit Essstörungen auf eine kollektive

Krankenversicherung ein, wenn für eine Seite hohe Behandlungs-

kosten wahrscheinlich sind und für die anderen nicht? Wir können

niemandem verbieten, sich lieber auf seine individuelle Analyse

durch Big Data als auf die Absicherung in der Gemeinschaft verlas-

sen zu wollen. Aber die Konsequenzen berühren Grundannahmen

unseres Zusammenlebens.« (Esposito 2021: 7f.)

Elena Esposito beschreibt ein Desoldarisierungsmotiv im Kontext der

AI-getriebenen Big-Data-Ökonomie. Anders als in der alten Versiche-

rungswelt sindheute ausdenpersönlichenDatenableitbareKrankheits-

dispositivemöglich, die die Kostenwahrscheinlichkeiten sichtbarerma-

chen. Die alte Solidarität, sich gegenseitig im Krankheitsfall zu helfen,

wird asymmetrisiert, bis hin zu Überlegungen, riskante Lebensweisen,

diemit hoherWahrscheinlichkeit hoheKrankenkosten verursachen,mit

höheren Beitragssätzen zu versehen. Jeder krankheitswahrscheinliche

Lebensstil hat seinen Preis. Das Solidar-Konzept der Versicherung auf

Gegenseitigkeit endet dann.

»Es entwickelt sich eineTendenz zur Entsolidarisierung,wenndie über

jeden Einzelnen verfügbaren Informationen zunehmen: Information

ist das unmittelbare Ferment der Differenzierung. In letzter Konse-

quenz gäbe es gar nichts mehr zu versichern, wenn die einzelnen in

ihren Geschichten radikal verschieden wären: Man brächte keine ver-

sicherungsfähige Masse mehr zusammen« (Rosanvallon 2017: 253).

DieVersicherungsidee löst sichheute von ihremsolidarischenKern,weil

nicht mehr vorausgesetzt werden kann, dass die Menschen gleichartige

Risiken eingehen (vgl. ebd.: 251ff.).

Wie schwierig das Solidaritätskonzept heute zu gestalten ist, zeigt

sich in der Pandemie.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? 209

»Bei der Haltung zur Impfpflicht handelt es sich demnach nicht um

eine bloße private Entscheidung, mit der man sich nur selbst schützt

oder eben nicht. Die Impfpflicht stellt vielmehr darauf ab, dass wir

unter den gegebenen Umständen eine Verantwortung füreinander

haben, der gerecht zu werden von jedem einzelnen eingeklagt wer-

den kann. Sie speist sich aus der Einsicht, dass wir die Pandemie nur

gemeinsam beenden können, dass die dazu nötige Grundimmunität

ein kollektives Gut ist und nur durch eine gesamtgesellschaftliche

Anstrengung erreicht werden kann. Eine Impfpflicht entspringt in

diesem Sinne dem Geiste der Solidarität, dem Schlüsselkonzept zur

Bewältigung nicht nur dieser Krise. Aus dieser Perspektive wäre durch

die ins Auge zu fassenden Sanktionen zum Ausdruck zu bringen, dass

eine unterlassene Impfung unter den gegenwärtigen Bedingungen

gegen elementare Solidaritätsgebote verstößt. Wer andere Verstöße

gegenRegeln des gesellschaftlichen Zusammenlebens, durch dieMit-

menschen aus bloßer Fahrlässigkeit, ja Selbstsucht in große Gefahr

gebracht werden – etwa das Rasen auf Autobahnen – begeht, sollte

sie darum mit empfindlichen Bußgeldern bewehrt werden, deren

Höhe sich nach Einkommen und Vermögen bemisst. Der Sinn einer

Pflicht besteht gerade darin, eine Regel auch gegen Widerstände

durchzusetzen.« (De La Riva 2022b: 13)

In einer Studie von Heumann und Nachtwey zum Querdenker-Protest

sprechen die Autoren »von einem ›Registerwechsel der Sozialkritik‹.

Hatten die Befragten zuvor eine große Bandbreite solidarischer Werte

vertreten, würden sie nun einer ausschließenden Form von Solidarität

das Wort reden. Konflikte von Oben und Unten würden in solche von

Etablierten und Außenseitern, von Einheimischen und Fremden umge-

deutet« (De La Riva 2022a: 4). Die ausschließende Form von Solidarität

fingiert wie ein neues Gemeinschaftsgefühl, das gegenüber Nicht-

mitgliedern klare Grenzen zieht: es ist ein social club-Gedanke, der die

Bandbreite gegenseitiger Hilfe eingrenzen will, um soziale Privilegien

zu sichern vor dem Zugriff vermeintlich Unberechtigter. Anstelle soli-

darischer Öffnung des Sozialstaates will man die Sozialfonds sichern.

Die Frage nach der Solidarität stellt immer zugleich die Frage danach,

wer daran beteiligt sein soll (Inklusion versus Exklusion).

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Umstrittene Solidarität

Freiwillige Sozialsolidarität?

Wir haben uns heute so sehr an die funktionale Solidarität des Sozial-

staates gewöhnt,dasswir andere, staatsferneSolidaritätennur vorüber-

gehendkennen (Fluthilfe,Willkommenssolidarität gegenüberFlüchtlin-

gen,Beifall fürPandemiearbeiter etc.).Diese solidarischenBewegungen

sterben nach einer gewissen Zeit wieder ab; sie bilden keine anhalten-

de mutualistische Struktur bzw. Institution aus. Wir haben das gera-

de ander Solidaritätmit denPflegenden,Feuerwehrleuten,Krankenwa-

genfahrer:innen etc. zuBeginn der Pandemie erlebt: große empathische

Wertschätzung, aber mit anhaltender Pandemie verschwand dieses So-

lidaritätssymbol.Die Pflegenden vermissten die Konsequenzen: bessere

Arbeitsbedingungen,mehrGehalt.Die Solidarität hatte ihnen, aus ihrer

Sicht, nichts genützt.

Parallel gibt es weiterhin die caritativen Spenden, die aber gerade

keine Solidarität einer Gemeinschaft auf Gegenseitigkeit ausbilden,

sondern durch die Zahlungen gerade die Distanz aufrecht erhalten

wollen zu den Objekten ihrer Hilfe (Distanzsolidarität). Indem man

für Arme, Notopfer und Flüchtlinge zahlt, will man weder mit ihnen

verbunden werden noch gar ein gemeinsames shared mental model bil-

den. Die Solidarität bleibt monetarisiert abstrakt, will keine wirkliche

Verbundenheit generieren.

DieHilfsbereitschaft, die als gesellschaftliches Dispositiv unleugbar

existiert, konsolidiert sich nicht zu stabilen Solidaritätsorganisationen,

wie es in der Arbeiterbewegung des 19. Jahrhunderts noch sichtbar war.

Deren viele Hilfs-, Konsum- und Unterstützungsvereine etc. sind in

para- und sozialstaatliche Formen übergegangen. Die Notwendigkeit,

sich selbst zu helfen, ist durch die staatlich angebotenen Anrechte über-

flüssig geworden. Dass es hier ein breites Feld nicht-subventionierter

Bedürftigkeiten gibt, bleibt unbenommen und neue Formen der Hilfe

(NGO’s, social entrepreneurships etc.) entstehen. Aber ihre mutualis-

tischen Anfänge wachsen schnell zu professionellen Organisationen

auf. Man hilft sich nicht gegenseitig, sondern organisiert professio-

nelles Management, das Hilfe liefert (vgl. Priddat 2011). Das sind alles

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? 211

respektierliche Angelegenheiten, gleichsam professionalisierte Barm-

herzigkeit, aber keine Solidaritätsmodelle.

Neue Solidarität?

Die neue Solidarität – nehmen wir Kardinal Marx’ Aufforderung auf –

wird sich nicht in mutualistischen Gemeinschaften entwickeln, son-

dern in Formen des Gebens undNehmens, die kommunikativ vermittelt

werdenmüssen und neue Formen des social capital aufbauen.Gleichsam

als Investitionsleistungen, deren Auszahlung nur sekundär im Gedei-

hen des sozialen Projektes erblüht, primär aber als Auszahlung von

symbolischen Kapital. »Man könnte vermuten, dass die Wahrschein-

lichkeit solidarischen Handelns mit der Höhe ihrer Belohnung in Form

entsprechenden Statuserwerbs steigen müsste« (Wagner 2016). Die

Ungleichheit (und als Basis die Ungerechtigkeit) einer Gesellschaft ist

dann die Quelle der Solidarität. »Wer reichlich gibt, darf dann reich

bleiben« (ebd.). Solidarität aber ist hier der Name einer performance

der Statuskommunikation (vgl. Paskov 2016).

Der Status des Solidarischen weitet sich – in kleinerer Menge – aus

aufDemonstrationen gegen Schulpolitiken,Bahnhofumbauten, Strom-

netze etc. In diesen sozialen Bewegungen entsteht eine neue, vornehm-

lich performative Form der Solidarität, die kurzfristig alle die zusam-

menschweißt, die gegen oder für ein bestimmtes Projekt sind. Oft aber

ist die darin sich zeigende Gemeinschaftlichkeit nur eine Verteidigung

vormaligerPrivilegien:Mandefiniert sich engros selbst als ›schwach‹,um

legitimiert zu sein, gemeinsam gegen die ›Starken‹ zu kämpfen.

Die alte Qualität der Arbeiterbewegungssolidarität, sich in ihren

Kämpfen gegenseitig zu stützen, wenn man in Not gerät, kommt heute

fast nicht vor. Vor allem deshalb nicht, weil niemand dabei in Not gerät.

Es geht nicht um Lohnerhöhungen und Tarifgerechtigkeiten, sondern

eher um konservative Ziele der Erhaltung von Bebauungen, Kröten,

Wäldern, Wohngebietswerthaftigkeiten, Lärmschutz etc. Die Gemein-

samkeit ist keine Gemeinsamkeit füreinander, sondern gegen etwas,

meist etwas, das man bei der Politik erreichen will (eine Art politischer

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Umstrittene Solidarität

Suspension des Sozialen). Es geht letztlich um Interessen fern jeder

Solidarität. Es ist bezeichnend, dass wir bereits alle Konstellationen,

in denen sich Menschen einfach zusammenschließen, um gemeinsam

etwas zu erreichen – eigentlich ein politisch-soziales Projekt – unter

dem Begriff der Solidarität verbuchen.

Dabei schwingt eine moralische Alltagstheorie mit, dass alles, was

man gemeinsam fordert, moralisch deswegen bereits gerechtfertigt

sei. Das gilt in dieser Form auch für die Solidarität der Impfgegner;

jetzt stehen sich zwei differente Solidaritätsmuster gegenüber: die

Ungeimpften, die sich als Opfer staatlicher Willkür solidarisieren, und

die Geimpften, die allgemeine Solidarität einfordern, um weniger an-

gesteckt zu werden. Diese letztere Gruppe fordert Solidarität von den

Ungeimpften, die sich hingegen in der Solidarität des Nichtimpfens

gegenseitig stärken.

Was ist solidarisch?

Solange alle in der Wachstumsphase nach dem zweiten Weltkrieg am

Wohlstandsanstieg partizipierten, war man eher geneigt, Umverteilun-

gen zu akzeptieren, von denen man selbst nicht profitierte, dafür aber

das Gefühl einer sozialen Gesellschaft undOrdnung (sozialeMarktwirt-

schaft) zu haben. Zugleich gewöhnte man sich an die funktionale Soli-

darität, die der Staat organisierte. Jeder kulturelle Impuls, selbst – d.h.

staatsunabhängig, in der Gesellschaft – Solidarität zu leisten, versiegte.

Alle neuen Formen –von social entrepreneurship bis zu den vielen nationa-

len wie internationalen Hilfsdiensten – haben eine Statusmarkierung.

Es ist nicht unbedingt die individuelle Intention, durch Helfen gesell-

schaftlich aufgewertet zu werden, aber das karitative Feld zählt zu den

positiven Anreizen, sich gesellschaftlich zu positionieren (vgl. Priddat

2011).Es reicht nicht selbst vegan zu essen,man schützt auchnochTiere,

indem man entsprechenden Organisationen beitritt oder sie mitfinan-

ziert.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? 213

Gehenwir im Solidaritätstest einen Schritt weiter:Welches gemein-

schaftlich intendierte Verhalten erhöht die Kooperationschancen? Und

zwar in doppelter Hinsicht, für einen selbst wie für andere.

Wenn die soziologischen und sozialpsychologischen Analysen zu-

treffen, dass die hypermoderne Gesellschaft stärker individualisiert

und ihr social capital entwertet ist (bowling alone (Putnam 2001)) bzw.

entsolidarisiert (vgl. Rosanvallon 2017: 259ff.), dann steht vor dem

Anspruch der Solidarität, für Schwache sich selbst zurückzustellen,

erst einmal ein anderer Anspruch: sich selbst wieder in kooperative

Gefüge einzubringen. D.h. sozial zu werden, mit anderen zusammen

handeln – bevor man mit anderen zusammen für andere handelt. Es

geht erst einmal um kulturelle Einübung in kollektive Modalitäten und

Kooperationsgewohnheiten. Richard Rorty »hält die ›Solidarität‹ für

das einzig verbleibende Prinzip einer aufgeklärten Moral, die die Illu-

sion einer philosophischen Moralbegründung abgelegt hat. Allerdings

verwendet Rorty den Solidaritätsbegriff im unspezifischen Sinne von

Mitgefühl von Subjekten, mit denen man sich einem ›Wir‹ zugehörig

fühlt« (Wildt 1995: 1009; mit Bezug auf: Rorty 1989: 305ff.). Es bleibt ein

Gemeinschafts- bzw. ein Clubgedanke.

Die neue Solidarität, die Kardinal Marx anmahnt, wäre dann eine

soziale Form der Kooperation, die erst in einem nächsten Schritt befä-

higen könnte, andere Schwächere in die Kooperation hineinzunehmen.

Das entscheidende Kriterium wird dann: wen man hereinnehmen will,

wen nicht. Oft werden die Schwachen, die es nötig haben, nicht inklu-

diert. Oder anders gefragt: Wo sind die Grenzen des ›Wir‹ der Solidari-

tät?

Solidarität – um den Begriff nicht zu verlieren – üben wir unterein-

ander aus. Dabei ist aber klar, dass wir – ungefähr – gleich und es uns

wert sind. Den anderen (Ungleichen) gegenüber üben wir Barmherzig-

keit; wir teilen etwas mit ihnen, aber nicht mit uns.

IndemSinne ist dieSolidarität nochmitRestenalterClanstrukturen

behaftet: dasswir uns loyal zueinander verhalten.Die (moderne) Solida-

rität dagegen –eineVersammlung von Fremden als pseudo-Clan –defi-

niert nur sehr spezifischeBedingungen,unter denenwir loyal gegenein-

ander sind. In einem solidarischen, d.h. virtuellen Verwandtschaftssys-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Umstrittene Solidarität

temkanneskeineobligatorischeLoyalität gelten.Mansimuliert sie,aber

als »Brüder«, »Genossen« etc. Es sind letztlich lose gekoppelteWahlver-

wandtschaften, keine gens.Wir vergessen, dass wir keine konventiona-

lenGemeinschaftenmehr haben, sondern in einerNetzwerkgesellschaft

mehr oder minder lose oder strake Kopplungen, die wir – dynamisch –

wechseln können.

Echte Solidarität beruht auf Hilfe unter Gleichen. Hilfe für Unglei-

che ist eher paternalistisches Geben, ohne mit denen, denen man hilft,

›gemein‹ zu werden. Deshalb ist ›Solidarität‹ mit anderen, mit denen

man eigentlich nichts gemein hat oder gar haben wollte, keine Solida-

rität. Auch wenn das anders gemeint wird.

Eine Zusammenfassung

Sortieren wir die Schritte der Decodierung des Solidaritätsbegriffs:

• die soziale Form der Kooperation ist gleichsam die Clubgründung

(jede Form von Gemeinschaftlichkeit (bowling together (Seeleib-Kai-

ser/Brauer 2005)),

• die neue Solidarität beinhaltet die Öffnung des Clubs für Andere,

Schwächere (die normalerweise nicht in den Club gehören). Allein

wennmanes so formuliert, siehtman,wiewir imGrunde auf soziale

Exklusivität ausgerichtet sind, d.h. im Sozialen unter uns sein wollen,

und soziale Inklusion eher vermeiden,

• wenn ich betone, dass Formen der sozialen Kooperation neu geför-

dert werdenmüssen, beruht auf der Einsicht, dass wir, bevorwir die

große humanitas aufspannen, in manchen gesellschaftlichen Berei-

chen überhaupt erst einmal protosoziales Verhalten erlernen müs-

sen (Zuhören, Respekt, Toleranz etc.). Um darin überhaupt fähig zu

werden, uns Anderen zu widmen.

• Im Übrigen braucht Solidarität auch eine Ressourcenkalkulation:

Man kann sich wechselseitig nicht mehr geben, als man entbehren

kann. Die Solidarität mit unterdrückten Völkern z.B. ist nur ein symbo-

lisches Reden, ohne wirksame Tatkräftigkeit. Wenn sie den Geber

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? 215

nichts kostet (Opfer), verbleibt diese Solidarität kommunikatives

Rauschen.

Eine ethische Anmerkung: Alain Badiou

In der Ethik von Alain Badiou (2003) gibt es einen entscheidenden Hin-

weis: Es kannnicht darumgehen,die Schwachen zu opfern, sondernSo-

lidarität bedeutet, mit ihnen eine Gemeinsamkeit zu haben, derentwe-

genmanmit ihnen teilt.Die Ethik,die denSchwachen gibt, umselbst zu

behalten, was man hat oder ist, ist ein Herrschaftsinstitut; sie gibt aus

einer paternalistischen Attitude. Es geht nicht darum, den Schwachen

vom eigenen Reichtum etwas abzugeben, sondern sie gemein zu ma-

chen, sie in die Lage zu bringen, selbst zu geben und zu nehmen. Erst

dann erwächst eine Solidarität, die darin besteht, sich gemein zu ma-

chenmit anderen.Es geht dann nichtmehr umToleranz –der zufriede-

ne Egoismus der Begüterten (vgl. ebd.: 18) –, sondern umemanzipatori-

sche Politik. Die Solidarität der Arbeiterklasse des 19. Jahrhunderts war

eine peer-to-peer-Solidarität: Alle waren gemeinsam schwach und nur in

derGegenseitigkeit stark,gleichsamals historischeZwischeninstitution

im Klassenkampf, der bei Erfolg – post revolutionem – die Emanzipati-

on von jeder Not erbringenwürde.Nach der Revolutionwäre auch keine

Solidarität mehr nötig, sondern, wieMarx es in den JamesMill-Exzerp-

ten von 1844 schreibt: freie Wechselseitigkeit. Der Marx’sche »Commu-

nismus« wäre dann eine Art liberale Gesellschaft, die nicht über Eigen-

tum definiert wäre (vgl. Kap. 2 in: Priddat 2008a).

Dass in Solidarität für andere eingetreten,gar geopfertwird, ist kein

Akt christlicher Liebe und Barmherzigkeit, keine asymmetrische Relati-

on, sondern findet in einem sozialen Raum gegenseitiger Anerkennung

als Gleiche statt. Anerkennung ist eine starke Voraussetzung für Solida-

rität: erst sich als wechselseitig gleich anzuerkennen, macht etwas Ge-

meinsames möglich (vgl. Honneth/Fraser 2003).

Wir haben gesehen, dass die Solidarität ein breites Spektrum be-

setzt: von der exklusiven Clubstruktur (nur wir und niemand anderer)

bis hin zur Öffnung den Anderen (Fremden, Schwachen) gegenüber.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Umstrittene Solidarität

Ich halte Badious Hinweis für bedeutsam, Formen der Solidarität nicht

als paternalistische Versorgung der Schwachen zu betrachten, sondern

als auf gegenseitiger Unterstützung beruhende Entwicklungsgemein-

schaften, in denen zuletzt die Schwachen nicht mehr schwach sind,

sondern Gleiche werden. Der barmherzige Mensch, der einem Bedürf-

tigen gibt, macht sich nicht gleich mit ihm. In der Solidarität hingegen

gibtman demAnderen, um ihn gleich zumachen, d.h. ihn aus einer un-

würdigen Asymmetrie herauszuholen. Solidarität ist in dieser Hinsicht

eine Einübung in Demokratie.

Das allerdingsweist auf die Schwäche der Solidarität: Dass sie in der

Not gegenseitige Hilfe bedeutet, zeigt bereits, dass das kein Normal-

zustand sein kann. Der Normalzustand einer zivilisierten Gesellschaft

kann nur heißen: nicht auf Hilfe, nicht auf Solidarität angewiesen zu

sein, sondern,wie auch immer, selbst-ständig zuwerden.Das allerdings

erfordert ganz andere Investitionen (Bildung, Sozialisation, Familien-

politik etc.).Hierfür geht es nicht umSolidarität, sondern umpolitische

Entscheidungen, die nicht auf solidarischer Freiwilligkeit beruhen kön-

nen.

Literatur

Badiou, Alain (2003): Ethik,Wien: Turia + Kant.

De La Riva, Miguel (2021): Die Frage an jeden gestellt, in: FAZ Nr.

280/2021, S. 3.

De La Riva, Miguel (2022a): Aufstand der Entfremdeten, in: FAZ Nr.

9/2022, S. 4.

De La Riva, Miguel (2022b): Fragen der Solidarität, in: FAZ Nr. 16/2022,

S. 13.

Esposito, Elena (2021): Der Google-Instinkt, 6 – 8 in: Magazin Nr. 37,

Kulturstiftung des Bundes.

Falk, Armin (2003): Homo Oeconomicus versus Homo Reciprocans: An-

sätze für ein neues wirtschaftspolitisches Leitbild? in: Perspektiven

derWirtschaftspolitik 4, H. 1, S. 141–172.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birger P. Priddat: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? 217

Hampe,Michael (2016):Warum lügenundbetrügenWissenschaftler? In:

Die ZEIT Nr. 20/2016, S. 44.

Honneth, Axel/Fraser, Nancy (2003): Umverteilung oder Anerkennung?

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Klein,RebekkaA. (2010): Sozialität alsConditoHumana,Göttingen:Edi-

tion Ruprecht.

Kropotkin, Peter (1908): Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschen-

welt, Leipzig: Verlag vonTheod.Thomas.

Marx, Kardinal Reinhard (2016): »Meine Ökobilanz ist nicht die beste«

(Interview) in: Die ZEIT Nr. 23/2016, S. 25.

Paskov, Marii (2016): Is solidarity less important and less functional in

egalitarian contexts? In: Acta Sociologica 59, H. 1, S. 3–18.

Pawlik, Michael (2016): Alles für das Wohl der anderen, in: FAZ Nr.

103/2016, S. 10.

Priddat, Birger P. (2008a): Karl Marx. Kommunismus als Kapitalismus

2terOrdnung: Produktion vonHumankapital,Marburg:Metropolis.

Priddat, Birger P. (2008b): Öffentliche Güter als politische Güter, in: Zö-

gU (Zeitschrift für öffentliche und gemeinwirtschaftlicheUnterneh-

men) 31, H. 2, S. 152–173.

Priddat, Birger P. (2011): Organisationstheoretische Einschätzungen –

Warum Social Entrepreneurships so attraktiv für junge High Po-

tentials sind, in: Hackenberg, H./Empter, St. (Hg.): Social Entre-

preneurship – Social Business: Für die Gesellschaft unternehmen,

Wiesbaden: VS Verlag, S. 105–118.

Putnam, Robert. D. (2001): Bowling Alone, The Collapse and Revival of

American Community. New York u.a.: Simon & Schuster.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Rosanvallon, Pierre (2017): Die Gesellschaft der Gleichen, Berlin: Suhr-

kamp.

Seeleib-Kaiser, Martin/Brauer, Kai (2005): Bowling together: Clan, Cli-

que, Community und die Strukturprinzipien des Sozialkapitals,

Wiesbaden: VS-Verlag.

Singer, Peter (2016): Effektiver Altruismus, Berlin: Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter (2010): Die nehmende Hand, Berlin: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Umstrittene Solidarität

Wagner, Gerald (2016): »Darum kümmert sich doch der Staat«, in: FAS

Nr. 20/2016, S. 62.

Wildt,Andreas (1995): Solidarität, in: Ritter, Joachim/Gründer,Karlfried/

Gabriel, Gottfried. (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie,

Bd. 9 (Se-Sp), Basel: Schwabe & Co., S. 1003–1015.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009 - am 13.02.2026, 19:13:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

