Tobias Braun: Der politische Konsens

Anzumerken bleibt, dass sich jedes Denken von Demokratie auch Rechenschaft dar-
iiber ablegen muss, von Menschen verstanden zu werden, die aulerhalb akademischer
Kontexte stehen und die im Zweifelsfall weder Spinoza noch Lacan, weder Nietzsche
noch Freud rezipiert haben und die kein intrinsisches Verlangen nach der Klirung zu lei-
ten scheint, welcher Ontologie sie nun Parteiginger sind. Die Sinnfilligkeit des Streits
um ontologische Begriindungen unbenommen miissen Theorien der Politik und der De-
mobkratie vermittelbar bleiben. Gerade Barber gibt sich im Besonderen Miihe - selbst-
redend nebst allerhand Idealisierungen —, den Biirgern in ihrer Um- wie Mitwelt zu be-
gegnen. So anregend also der Streit um die Ontologie und deren Verhiltnis zur Ontik
also auch sein mag, sollte dabei nicht die Ambition und Intention jeder demokratietheo-
retischen Unternehmung im Sinne ihrer Anwendung verloren gehen. Zugleich sind die
postfundamentalen Zuginge fur politikwissenschaftliche Fragestellungen durchaus be-
reichernd, erdffnen sich in ihnen doch ein, wenn auch abstraktes und komplexes, Ver-
stindnis politischer und sozialer Zusammenhinge. In dem wir uns jeweils um eine Kli-
rung des methodischen Zugangs bemiihen, hoffen wir den Einstieg jeweils zu erleich-
tern, auch wenn Wiederholung so nicht ausbleiben.

1. Agonismus, Hegemonie und negative Ontologie - Chantal Mouffes
radikale Demokratie

»Antagonism is struggle between enemies,
while agonism is struggle between adversaries.«
(AM, S.103)

»Consensus is only possible on the basis of
excluding something that cannot take
place.«

(DR, S.127)

Siglen

- [Ag] Diess., Agonistik. Die Welt politisch denken, Berlin 2014.

. [AL] Diess., American Liberalism and its Communitarian Critics, in: Diess., The Re-
turn of the Political, London/ New York 1993, S. 23 — 40.

« [AM] Diess., For an Agonostic Model of Democracy, in: Diess., The Democratic Para-
dox, London/New York 2000, S. 80 —107.

. [CS] Diess., Carl Schmitt and the Paradox of Liberal Democracy, in: Diess., The
Democratic Paradox, London/ New York 2000, S. 36 — 59.

- [DC] Diess., Democratic Citizenship and the Political Community, in: Diess., The
Return of the Political, London/ New York 1993, S. 60 — 73.

verstandnisses ebenso wenig widersprechen wie einem geteilten Objekt. In diese Richtung schei-
nen auch Ausfithrungen Laclaus (2014) zu weisen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

[DP] Diess., Introduction: The Democratic Paradox, in: Diess., The Democratic Para-
dox, London/New York 2000, S. 1 - 16.

[DPTP] Diess., Democracy, Power and >The Politicss, in: Diess., The Democratic Para-
dox, London/New York 2000, S.17 - 35.

[DTH] Stiheli, Urs, Die politische Theorie der Hegemonie. Ernesto Laclau und Chan-
tal Mouffe, in: Brodocz, André/ Schaal, Gary S. (Hg.), Politische Theorien der Gegen-
wart, Wiesbaden 1999, S. 143 — 166.

[EdG] Marchart, Oliver, Eine demokratische Gegenhegemonie. Zur neo-gramscia-
nischen Demokratietheorie bei Laclau und Mouffe, in: Buckel, Sonja/Fischer-Lesca-
no, Andreas (Hg.), Hegemonie gepanzert mit Zwang. Zivilgesellschaft und Politik im
Staatsverstindnis Antonio Gramscis, Baden-Baden 2007, S. 105 - 120.

[ELD] Reckwitz, Andreas, Ernesto Laclau. Diskurse, Hegemonien, Antagonismen,
in: Moebius, Stephan/ Quadflieg, Dirk (Hg.), Kultur. Theorien der Gegenwart, 1.
Aufl., Wiesbaden 2006, S. 339 — 349.

[EOD] Moufte, Chantal, Conclusion: The Ethics of Democracy, in: Diess., The Demo-
cratic Paradox, London/New York 2000, S. 129 — 140.

[FAP] Diess., Introduction: For an Agonstic Pluralism, in: Diess., The Return of the
Political, London/New York 1993, S.1- 8.

[FC] Diess., Feminism, Citizenship and Radical Democratic Politics, in: Diess., The
Return of the Political, London/New York 1993, S. 74 — 89.

[HD] Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus, 4., durchgesehene Auflage, Wien 2012.

[LD] Mouffe, Chantal, On the Articulation between Liberalism und Democracy, in:
Diess., The Return of the Political, London/New York 1993, S. 102 — 116.

[PLL] Diess., Politics and the Limits of Liberalism, in: Diess., The Return of the Po-
litical, London/New York 1993, S. 135 —154.

[PMD] Diess., Pluralism and Modern Democracy. Around Carl Schmitt, in: Diess.,
The Return of the Political, London/New York 1993, S. 117 — 134.

[RD] Diess., Radical Democracy: Modern or Postmodern? in: Diess., The Return of
the Political, London/New York 1993, S. 9 — 22.

[RPP] Diess., Rawls: Political Philosophy without Politics, in: Diess., The Return of
the Political, London/New York 1993, S. 41 — 59.

[PWA] Diess., A Politics without Adversary? in: Diess., The Democratic Paradox, Lon-
don/New York 2000, S. 108 — 128.

[TAA] Tambakaki, Paulina, The Tasks of Agonism and Agonism to the Task. Intro-
ducing »Chantal Mouffe: Agonism and the Politics of Passion, in: Parallax, Vol 20,
Issue 2, 2014, S. 1-13.

[UP] Mouffe, Chantal, Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, FaM
2007.

[W] Diess., Wittgenstein, Political Theory and Democracy, in: Diess., The Democratic
Paradox, London/New York 2000, S. 60 — 79.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

419


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

420

Tobias Braun: Der politische Konsens

Chantal Moufe ist eine belgische Politikwissenschaftlerin, die ein Konzept radikaler De-
mokratie, das die Antagonalitit des Politischen und die konstitutive Relevanz des Dissenses
zum Kern hat, ebenso entwickelte wie sie in Kooperation mit Ernesto Laclau eine Aktua-
lisierung des Hegemoniebegriffs Gramscis vornahm. Neben Fragen der Bildung politi-
scher Identitit(en) steht die Ein- und Ausrichtung politischer Ordnung und die Vitalitit
von Demokratie(n) im Fokus ihrer Arbeit. Mouffes Zugang wird von einer Sensibilitit fiir
die Formation der Macht und die Momente ihres Bergens und Verbergens sowie von der An-
nahme des Fehlens des Einen gepragt, also der Kontingenz und Konstruktivitit jeder Kon-
stitution. In Abgrenzung von harmonisierenden Idealisierungen des Zeitgeistes pladiert
sie dafiir, politische Formen und Formationen als antagonistisch sowie konstituiert in
Wir/Sie-Dichotomien zu denken und diese Konditionen als Leitmotive jeder demokrati-
schen Ordnung anzuerkennen.

Nach Tambakaki kreist Mouffes Denken um eine Vielzahl von Spannungen: »Balanc-
ing (the need for) unity with (the need for) plurality; (the defense of) democracy with (the inescapabil-
ity of) conflict; and (the mobilization of) dissensus with (the construction of discourses and projects
that encourage) democratic renewal, Mouffe's account of agonism sketches out the tasks of politics
and, in so doing, it stivs interdisciplinary discussions over their contours.«'* (TTA, S. 1) Anzufiigen
ist noch die Spannung zwischen der Grundlegung eines nomos und einer emanzipativen
Infragestellung jeder Ordnung, sowie die schwankende Positionierung der Gegenhege-
monie inner- und aufRerhalb etablierter Strukturen.”

Im deutschen Kontext ist Mouffe einem breiten Publikum am ehesten mit ihrer
Streitschrift Wider dem Kosmopolitismus bekannt geworden, die prominent in der Edi-
tion Suhrkamp erschienen ist und sogar in die Schriftenreihe der Bundeszentrale fir
politische Bildung (Band 1039) aufgenommen wurde. Weniger gut zuginglich sind
dagegen Arbeiten wie die theoretische Grundlegung der Radikalen Demokratie (1992) und
die Sammelbinde zu Gramsci (1979) oder Schmitt (1999). Erwihnung findet die Publi-
kationspraxis an dieser Stelle, weil sich in ihr, Mouffe ernst genommen, wiederum die
Konturen eines hegemonialen Diskurses zeigen: Da der Kosmopolitismus dem Zeitgeist
eher entspricht, fand jene Arbeit weit mehr 6ffentliche Resonanz. Die grundlegende
Auseinandersetzung mit den Funktionsmechanismen hegemonialer Strukturen — ganz
zu schweigen von der Aktualisierung Gramscis — findet dagegen weniger Widerhall,
obgleich das Eine ohne das Andere kaum verstindlich ist.

Auch wenn sich Mouffe mit Laclau die Autorenschaft der zentralen Arbeit zu Hege-
monie und radikale Demokratie (HD) teilt, lassen sich die Arbeitsfelder beider durchaus
trennen.* So stellt Mouffe weniger auf eine auf Sassure zuriickgehende linguistische Si-

12 Die angesprochene Interdisziplinaritat zeigt sich anhand der mannigfaltigen Impulse zwischen
Mouffe und verschiedenen wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Bereichen (Politik, Soziolo-
gie, cultural studies, Geographie, Feminismus, Kunst und Architektur). (Vgl. TTA, S.1)

13 Eine beachtenswerte Einfithrung in das Denken Laclaus und Mouffes bietet Staheli (DTH), ob-
gleich dessen Schwerpunkt im diskurstheoretischen Ansatz Laclaus liegt. Siehe auch die Arbeiten
Marcharts (DpD, S.185 — 220 und DuO, S. 298 — 330), der sich aber ebenso auf Laclau fokussiert.
Auffilligerweise gibt es im deutschsprachigen Kontext kaum auf Mouffe spezialisierte, grofRer an-
gelegte Studien.

14 Die Arbeit Laclaus und Mouffes tiber Hegemony and Radical Democracy zahlt als Grundlagenwerk
der Essex School of discourse analysis. Dieser Ansatz einer hegemonie- und ideologietheoretischen

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

gnifikatenlogik und Diskursanalyse ab, als vielmehr auf eine Theorie der Politik und der
Demokratie, die sie entlang der Konzepte der Hegemonie, des Antagonismus und des
Agonismus™ entwickelt.”® Wichtige Impulse gaben ihr hierbei unter anderem Einsichten
Schmitts, Wittgensteins und Derridas."” Diese affirmativen Beziige sind ebenso zu be-
riicksichtigen wie Mouffes Abgrenzung vom liberalen wie deliberativen und, wenngleich
weniger vordergriindig, kommunitaristischen Denken.'® An verschiedenen Stellen kri-
tisiert Mouffe zudem prominente liberale Denker wie Rawls, Dworkin und auch Haber-
mas fiir deren vermeintliche Blindheit gegeniiber dem Wesen menschlichen Koexistenz
und den Formen politischer Konstitution: Erst wenn Politik als genuin spannungsgela-
den, leidenschaftlich, feindselig und durch Feindschaft beseelt begriffen werde, konne
ein adiquates Verstindnis politischer Formen gewonnen werden. Nach Mouffe fithrt de-
zidiert die Konsensorientierung de-/liberaler Ansitze zu einer Entpolitisierung und in-
folge dessen zu einer fehlgeleiteten Auffassung politischer Prozesse und Strukturen von
Macht: Eben weil diese Ansitze die antagonistischen Grundbedingungen der Bildung
politischer Identititen verkannten und stattdessen einen harmonischen Ausgleich von In-
teressen priferierten, der den Streit allenfalls als Stérung begreife, blieben sie einerseits
gegeniiber Fehlstellungen institutionellen Arrangements blind und verschében ander-

Diskursanalyse erweitert sich oftmals um post-strukturalistische, psychoanalytische und dekon-
struktivistische Aspekte. Neben Mouffe und dem mittlerweile verstorbenen Laclau sind Norval
(2007) und Stavrakakis bekannte Vertreter, im deutschsprachigen Raum kénnten Nonhoff (2006),
Marchart (ua. 2013) und Maiolino (2014) genannt werden. Zur Vermessung des Feldes siehe un-
ter anderem die Studien von Angermiiller, Maingueneau und Wodak (2014) und das zweibdndige
Handbuch Angermdllers (2014) zur Diskurstheorie. Siehe daneben die Arbeit Torfings (1999) und
den Sammelband von Howarth, Norval und Stavrakakis (2002).

15 DerAgonismus-Begriff befindetsich in der Diskussion. Jones unterscheidet einen emanzipatorischen
von einem perfektionistischen Agonismus, wobei die Differenz zwischen diesen weniger auf der ana-
lytischen Ebene als in der Anwendung liege: »Perfectionist agonism is aimed at the cultivation of no-
bility, whereas emancipatory agonism is used to challenge consensus and social/political exclusion.« (Jo-
nes 2014, S.18) Mouffes Agonismus-Modell entspreche dem emanzipatorischen Typ. Auch Tama-
kaki (TTA. S. 2ff; weiterfiihrend den gesamten Artikel) versucht sich einer kurzen Abgrenzung des
Agonismus-Konzepts Mouffes von dem William Connollys, Bonnie Honigs und James Tullys, wobei
wir uns hier mit dem Hinweis begniigen missen.

16  Wennwir hieralso tiber das Konzept des Antagonismus sprechen oder die negative Ontologie, dann
nurim Kontext Mouffes. Damit soll keineswegs die bleibende Bezogenheit der Arbeit Mouffes und
Laclaus noch die Fruchtbarkeit der Einsatze des Letzteren verneint werden. Fiir unser Vorhaben
scheint aber eine Begrenzung auf das Denken Mouffes instruktiv.

17 Beckstein (2008; vgl. 2011) konstatiertin einem Vortag, das Denken Mouffes und Laclaus lieRRe sich
in Bezug auf Schmitt trennen. Nach Marchart (DuO, S. 308f.) sprengt Mouffes auf Schmitt rekurrie-
rende Wir/Sie-Bestimmung den diskurstheoretischen Rahmen und sei eher auf dem Feld des Ima-
gindren statt auf dem des Symbolischen zu verorten. Wir werden im Folgenden auf diese Spannung
zuriickkommen, wobei wir versuchen werden, aus der Ubertragung der antagonistischen Situa-
tion der Ontologie auf den politischen Bereich der Wir/Sie-Bestimmung die Notwendigkeit einer
Entpolitisierung des agonalen Arrangements abzuleiten.

18 Mouffe (RPC, S.171) selbst charakterisierte in einem Interview ihr eigenes Denken als gegner-
schaftliche Widerrede, sie grenzt sich mithin von einem anderen Denken ab und entwickelt dabei
eine eigene Position. Um Mouffes Gedanken zu fassen, ist mithin der Rickgriff auf die Absetzung
von anderem Denken obligat.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

421


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

422

Tobias Braun: Der politische Konsens

seits genuin politische Konflikte in den Bereich der Moral und des Privaten, eben Nicht-
Offentlichen.

Mouffe sieht im Erlahmen politischer Teilnahme und dem Aufleben politischer
Rinder, speziell des Rechtspopulismus, nicht die Effekte einer partizipationsunfihigen,
-unwilligen oder -tiberdriissigen Bevolkerung, sondern eine systematische Verkennung
des Politischen und einen Ausdruck eines Zeitgeistes. Verkiirzt gesagt befinden wir uns
in der Post-Demokratie (Crouch 2013), in der Politik ein Managen von ideologiefrei-
en Sachproblemen in administrativen Routinen meine. Politische Programmatiken
orientierten sich an einer vermeintlichen Mitte, unentschieden zwischen Rechts und
Links: Zwar konnten aus diesem Schwanken kurzfristig elektorale Erfolge resultieren,
gleichsam entwohne es die Biirger von Erfahrungen politischer Praxis und politischen
Disputs. Mouffe will uns sagen, dass politische Parteien fuir nichts mehr stehen und fiir
nichts mehr kimpfen, deswegen ihrer politischen Funktion, ihrem Sinn, verlustig gingen
und dem Demos gleichzeitig das Verstindnis fir die Gestaltungskraft des Politischen
abhandenkime.” Politischen Kriften fehlen die Visionen alternativer Entwiirfe des
Zusammenlebens und kénnen somit die politischen Energien kaum mehr entladen
geschweige denn aufnehmen.

Nach Mouffe — und hier steht sie Fraenkel durchaus nahe — ist der Streit konstitutiv,
nur in emphatischer Auseinandersetzung stiften sich kollektive Identititen, nur in der Er-
fahrung, dass wir dafiir und sie dagegen stehen, und wir um etwas streiten, lisst sich Po-
litik mit Leben erfiillen.*® Dissens ist nicht als Defizit zu fassen, sondern als unabdingbar
zu begreifen: Um seine Energien nutzen zu konnen und die destabilisierenden Potentia-
le zu minimieren, entwickelt Mouffe das Modell des Agonismus, eines geregelten Streites
unter Gegnern, die sich zwar ihrer ideologisch-weltanschaulichen Divergenzen nur allzu
bewusst sind, sich aber nicht in ihrer jeweiligen Existenz bedrohen. Wir werden darauf
zu achten haben, wie Mouffe den Ubergang von Antagonismus zu Agonismus konzipiert,
und mit dem Denken von Hegemonie und Wir/Sie-Bestimmung verkniipft. Es gilt hier-
bei, institutionalisierende und verfliissigende, ordnende und emanzipative Momente zu
vermitteln. Mouffe muss daneben die Konditionen des Spiels konzeptionell ausweisen, also
wie das agon aulerhalb der hegemonialen Formation verbleibt, wie die Regeln des Streit
Neutralitit versichern und beide Seiten im Wettstreit gewinnen konnen.

Im Kontext unsrer Analyse konsensualer Figuren muss einerseits die postfundamen-
tale Ausrichtung des Denkens Mouffes herausgestellt werden. Jede perfekte Ein- wie
Ganzheit ist unmoglich, hinter der Ontik verstecken sich keine obwaltenden, lenkenden
ontologischen Instanzen, Bewegungen oder Gesetze, ebenso wie es keine letzten Ga-
ranten, keine finalen Abschliisse oder Gewissheiten gibt. So verstanden sind politische
Ordnungen Provisorien, also ephemere Verfestigungen immerwihrender Kimpfe, de-
nen ihre eigene Kontingenz, Fragilitit und Fraktalitit ebenso eingeschrieben bleibt wie

19 Tatsdchlich schien es zeitweilig recht schwer, die beiden grofien Parteien anhand der Positionie-
rung ihrer Vertreter programmatisch zu trennen. Ein anderes Indiz kdnnte die Uberlagerung ideo-
logischer Wahlkiampfe und Richtungsentscheidungen durch geteilte, iibergreifende Themen wie
Terrorismus oder Energiewende sein, die gesamtgesellschaftlich entschieden sind und weniger
nach Entschlieflung als Umsetzung verlangen.

20 Dem doppelten Horizont des Wir gilt es im Weiteren nachzugehen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

das Potential der Alternativitit. Der Konflikt ist nicht tilgbar, er kann nur kurzzeitig und
oberflichlich beruhigt werden. Andererseits bedient Mouffe unsere bislang entdeckten
Konsensdimensionen fast schon exemplarisch: Der Ansatz des Ordnungskonsenses deckt
sich mit der diskursiven Formation bzw. mit der Klammer Hegemonie/Gegenhegemonie,
der Verfahrenskonsens mit dem Agonismus und der Wertkonsens mit den ethisch-politischen
Prinzipien. Ebenso lisst sich Grundstruktur verschiedener konzeptioneller Positionen
angenommener Konsense abzeichnen: Der iibergeordnete Konsens verweist das Fehlen des
Einen, das konstitutive Auflen und den Antagonismus. Der periphere Konsens kann im
Sinne des Status quo einer hegemonialen Diskursformation, der ethisch-politischen Prin-
zipien und der gesellschaftlichen Sedimente verstanden werden. Der Transformation
scheint neben dem Agonismus die Strukturen Wir/Sie und Hegemonie/Gegenhegemonie
sowie die Ausbildung von Aquivalenzketten zu entsprechen. Auch wenn Mouffe also
letzte Gewissheiten konzeptionell zu vermeiden beansprucht, begreift ihr Denken an
verschiedenen Stellen konsensuale Elemente mit ein: Dieser Reibung werden wir im
Weiteren nachzugehen haben.

1.1 Uber die Formation des Sozialen - Fundierung des Denkens im Grundlosen

Die diskurstheoretische Reformulierung der Hegemonietheorie Gramscis, die Mouffe zusam-
men mit Laclau erarbeitete, erlaubte ihr nach Marchart (EAG, S 104) neben einem postfun-
damentalen Verstindnis der sozialen Konstitution und der Bildung von Identitit(en) auch
die Aufnahme demokratietheoretischer Impulse.” Ihre Analyse der hegemonialen Forma-
tion und der Organisation politischer Riume konnte somit als Grundlage eines politi-
schen Projektes im Horizont einer Demokratisierung der Demokratie (ebd.) dienen.*” Im
Sinne einer Reformulierung linken Denkens™ zielte dies Projekt auf einen aktualisierten

21 Staheli unterscheidet zwei Zugange: »Mit dekonstruktivistischen Mitteln wird die Unentscheidbarkeit
und Unabschliefbarkeit jedes hegemonialen Diskurses herausgearbeitet, wihrend mit Zizek/Lacan Versu-
che einer imagindren SchliefSung von Diskursen analysiert werden konnen.« (DTH, S.145) Just diese ima-
gindre Schliefung kann Mouffe nicht fassen, weil sie aufgrund einer Prioritdt des Imagindren das
Symbolische vernachléssigt. Ontologische Bedingungen werden auf die Ontik iibertragen, ohne da-
bei die Divergenz der Bereiche zu beachten. Gerade in Abgrenzung zu Lefort wird dies deutlich
werden.

22 Marchart verweist darauf, dass die Gegenhegemonie nach Gramsci nicht auf einen revolutiona-
ren, punktuellen Umschlag hoffen kann, sondern sich auf einen »miihsamen Stellungskrieg auf dem
Terrain der Zivilgesellschaft vorbereiten« (EAG, S. 112) muss. Weiter zum Hegemoniebegriff Gramscis:
»Hegemonie besteht in der Erringung moralischer und intellektueller Fiihrung auf dem komplexen Terrain
der Zivilgesellschaft, wobei der politische Akteur, in dem moralische und intellektuelle Fiihrung zu einer
haheren Synthese findet, nicht mehr eine einzelne Klasse ist, sondern ein »Kollektivwille« (ebd.) Fiir eine
Verortung des Begriffs im Denken Gramscis siehe daneben Poulantzas (1974, S. 140—144), Opratko
(2014) und einen Sammelband von Buckel und Fischer-Lescano (2007).

23 Einen Uberblick iiber die Einsitze Mouffe und Laclaus in der (Post-)Marxismus-Debatte bietet Mar-
chart (EAG, S.105—-109). Neben einer Auflésung zugewiesener Determination und Definition, Ab-
schliefdbarkeit, Eindeutigkeit und Ganzheit, Sicherheit und Gewissheit sowohl der politischen Ord-
nung als auch deren Elemente und Beziehungen, weist Marchart auf den discursive turn hin, im Zu-
ge dessen die gesellschaftliche Wirklichkeit als provisorische Fixierung von Macht und als Ausdruck
von hegemonialen Artikulations- und gegenhegemonialer Deartikulationsprozessen verstanden

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

423


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

424

Tobias Braun: Der politische Konsens

Sozialismus ab, der nicht mehr ohne Demokratie, Menschenrechte und der Akzeptanz li-
beraler politischer Institutionen, also dem Pluralismus* und der Reprisentation, denk-
bar war.”

Im Angesicht der Pluralitit sozialer Bewegungen, die in den 1970er Jahren aufkamen,
mussten andere Zuginge gefunden werden, die nicht nur der Vielzahl emanzipatorischer
Subjektpositionen, sondern ebenso dem Verlust der Kohirenz des sozialen Raumes und
der abnehmenden Bindung politischer Ordnung gerecht wurden. Das Verstindnis der
Konstitution konnte nicht mehr vom Einen ausgehen und musste stattdessen die Ein- und
Ausrichtung der Formation des Sozialen als provisorische Setzung fassen sowie zugleich
die Imperfektibilitit aller Setzungen anerkennen. Der Konnex der zerstreuten Protest-
gruppen und -formen und ihre kollektive Identitit konnte sich nunmehr nur im Status
einer Gegenhegemonie gemif? einer Logik der Destitution bilden. Im Fehlen des Einen wur-
de die Errichtung einer objektiven Ordnung unmdaglich ebenso wie der Ausweis eines Grundes
der Gesellschaft. Durch den Wegfall transzendenter, essentieller und natirlicher Garan-
tien verschiebt sich die Instituierung einer Ordnung und die Formen kollektiver Identitit
nach Stiheli (DTH, S. 144) an einen Ort aufSerhalb des Sozialen: In der Folge konnen positive
Definitionen keiner inneren Setzung entnommen werden.

Diese komplexe Konstellation gilt es nach Mouffe und Laclau anzuerkennen, um die
politische Formation des Sozialen verstehen zu kénnen. Wenn das Soziale den Raum und die
Ordnung des Fixierten meint, dann bezeichnet das Politische die Bewegung der Fixierung
in und »durch diskursive Artikulationsprozesse« (DTH, S. 146). Einerseits besteht zwischen
dem Gesetzten und der Setzung ein Konnex, andererseits bleiben beide Bewegungen auf
das Fehlen des Einen verwiesen, wenn auch in unterschiedlicher Weise. Im Angesicht feh-
lender Grenzmarken der Sicherheit (Lefort) entwickeln Mouffe und Laclau »eine Theorie des
Politischen, die sich v.a. fiir hegemoniale Kimpfe und die Fixierung von Bedeutung interessiert. «

wurden. In der Folge galt, eine Gegenhegemonie inform einer radikalen und pluralen Demokratie
zu formulieren.

24  Beide Autoren wollen den Pluralismus aber nicht im eingeschrinkten Ansatz der Liberalen oder
in der Lesart einer postmodernen Pluralitit verstanden wissen: Pluralismus kénne sich weder mit
einer Form der Autoharmonisierung noch mit absoluter Fragmentierung abfinden. Vielmehr muss
Pluralismus stets zusammen gedacht werden mit Hegemonie, also mit konkreten Machtverhilt-
nissen und dem Streit um Priorititen. (Vgl. HD, S. 24) Beide Spielarten des Pluralismus verdeck-
ten den Antagonismus und wiirden sich aufgrund dessen, einmal iiber die Harmonieannahme und
dasandere Mal durch eigene Enthaltung, dem Politischen entheben. Dabei vernachlassigten diese
Denkwege, dass Emanzipation nie vollstindig und Antagonismus nie vermeidbar sei, und dass po-
litische Verhaltnisse immer Machtordnungen seien, die manche bevorteilen und andere benach-
teiligen.

25 »Was jedoch weitestgehend noch immer nicht akzeptiert wird, ist die fiir die moderne Demokratie konsti-
tutive Rolle des Pluralismus, eines Pluralismus, der die fortwdhrende Existenz von Konflikt, Spaltung und
Antagonismen impliziert.« (HD, S. 23) In der Moderne sei kein Platz mehr fiir die Suche nach einem
Kollektivwillen, nach einigen Cesellschaften, weshalb die Akzeptanz der Pluralitt als Ausgangs-
punkt auch des linken Denkens elementar sei. In Mouffes neueren Arbeiten distanziert sie sich
von dem Modernititsbegriff, verenge sich dieser doch auf eine Demokratie westlichen Typs. Vgl.
die noch positive Anbindung in RPC (S. 174) mit den (auch selbst-)kritischen Ausfithrungen in DR
(S.129ff.) und Ag (S. 65—69).

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

(DTH, S. 145) Die Formation des Sozialen begreifen sie als versuchte Schlieflung des gesell-
schaftlichen Raums und als diskursive Definition von Objektivitit, Faktizitit und Sinn.>¢
(Vgl. DTH, S. 147) Die Bestimmungen hitten selbst und an sich keine positive Identitit,
vielmehr bildeten sich diese in Gesten der Relation und Referenz hin zu einem Aufen.””
Weil sich den Definitionsversuchen mit dem Bezug auf ein konstitutives AufSeres ein un-
fassbares, unbestimmbares und unkontrollierbares Element einschreibe, kénnten sich
Formationen unmdglich schliefSen (definieren): Jede Fixierung von Bedeutung bleibe of-
fen, fragil und ambig, jede Identitit nur eine Identifikation ohne Abschluss und Gewiss-
heit.?®

Bei der Fixierung sind die Momente der Destitution, Distinktion und Diskriminierung
zu beachten, bilden sich Identititen doch in Gesten der Abgrenzung: »Der negative Bezug
auf das, was eine Identitit nicht ist, filhrt zu Homogenisierung der inneren Differenzen einer Iden-
titit.« (DTH, S. 146) Die Identititsstiftung steht in einem doppelten Bezug, aus dem wie-
derum zwei Momente der Differenzierung folgen: Das uneine Innen integriert sich mit
und in der Destitution von einem konstitutiven Aufen. Die Bildung einer Identitit bedingt
beide Briiche und verschrinkt sie. Identitit (Wir) ist nur als und in der Destitution mog-
lich, als Grenzziehung, in der sich sowohl eine Trennung zwischen Innen und Auflen als
auch eine notwendige Opposition (Sie) manifestiert.”® Das Fehlen des Einen lisst sich in
der Distinktion von einem Auf3en aber nur oberflichlich kaschieren, ohne das Innere da-
bei je zu einen. Zugleich stehen die Identititen zu ihrem Auflen in einem ambivalenten
Bezug: Sie stofen sich von ihm ab und bleiben gleichzeitig an ihn gebunden, sie stellen

26  Diskurse sind nicht auf rein sprachlichen Praxen reduzierbar, sie beziehen »vielmehr die gesamte
materielle Dichte der mannigfaltigen Institutionen, Rituale und Praxen [...], durch die eine Diskursforma-
tion strukturiert wird« (HD, S.146), mit ein.

27  Wichtig ist die Umstellung: Die Analyse von Diskursen versucht sich nicht an einer Entdeckung
eines vermeintlichen Wahren hinter oder in Diskursen, sondern in einem Nachvollzug der diskur-
siven »Herstellung von Realitit, indem Bedeutungen erzeugt werden« (Vgl. DTH, S.147).

28  Der Abschluss von Diskursen besteht nur als imagindre (Quasi-)Schliefung: »Der leere Signifikant
iibernimmt die Aufgabe, eine diskursive Differenz so weit zu entleeren, dass sie behelfsmifig die Identitit
des Diskurses ausdriickt.« (DTH, S.149) Es geht um einen Bedeutungsverlust des Signifikanten, der
so mit verschiedenen, auch kontriren Bedeutungen gefillt werden kénne und eine Verknipfung
eines Diskurses schaffe. Der Verbindende kann sich nur in der Abwesenheit positiver Bestimmung
stiften: Nur wenn ein Signifikant leer ist, mithin fir alles stehen kann, kdnnen sich die ihn Beset-
zenden auf ihn gemeinsam beziehen. In seiner Funktion als Platzhalter kann dieser Signifikant
nun »mittels einer Partikularitit die Universalitit des Diskurses [...] reprisentieren.« (DTH, S.149) Die-
ser Konnex kann kein Teil politischer Kontroversen sein, denn in dem Moment seiner (versuchten)
Fixierung kann er nur noch als Partikulares auftreten und geht seines Potentials der Verbindung
verlustig. Leere Signifikanten missen mithin nicht nur diffus, sondern auch in gewissen Mafien ent-
politisiert sein. Das Verbindende kann Mouffe, wie wir noch sehen werden, nurindirekt, von aufien
gegeben fassen: Das Eine kann weder bestehen noch kann es eine Setzung schaffen. Die Leere ist
also konstitutiv fiir die Verbindung.

29  Obgleich sich Mouffe und Laclau positiv auf Foucaults Begriff der diskursiven Formation und auf
die Regelmafligkeit der Verstreuung beziehen, macht Stiheli eine Skepsis gegeniiber Foucaults
Diskursbegriff aus, da diesem die konstitutive Relevanz der Grenzen abgehe. Eine gréfiere Nahe
sieht Staheli (DTH, S.148, Fn. 54 und S.153, Fn. 56 und 57; vgl. auch HD, S.142) dagegen im Macht-
konzept.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

425


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

426

Tobias Braun: Der politische Konsens

sich gegen ihr Aufen und bringen es zugleich hervor.*® (Vgl. DTH, S. 151) Nach Stihe-
li arbeiteten im Diskurs und seiner Formation zwei Logiken, die in einem komplexen,
gleichsam affirmativen und negativen Verhiltnis stehen: Zum einen die Logik der Diffe-
renz, die Elemente des Diskurses unterscheidet, zum anderen die Logik der Aquivalenz,
»die verschiedene Differenzen gleichsetzt.« (DTH, S. 148) Beide Logiken charakterisierten in
ihrem komplexen Zusammenhang den politischen Raum und prigten somit die Forma-
tion (und Formen) des Sozialen.*

Laclau und Moufte weisen dem Politischen eine Bedeutung zu, die sich von den bisherigen
Konzepten in ihrer Tiefe unterscheidet: Ging es diesen vornehmlich um Organisations-
formen institutionalisierter Politik, wird die Konstitution des Sozialen nun zu einer Form
politischer Praxis.>* Dabei versucht dies Verstindnis der Ordnung des Vielen (Pluralen,
Uneinen und Uneinigen) im politischen und sozialen Raum dem Abwesen des Einen und
dem Riickzug des Grundes Rechnung tragen: Jede Annahme der Perfektion, Definition und
Destination schldsse sich ebenso aus wie die Behauptung von Totalitit und Identitit,
also jede Art von Fixierung der kontingenten und pragmatischen Form ihrer Artikulation (HD,
S. 25). Die diskursive Fixierung sei selbst politische Praxis, in deren Versuchen der Mani-
festation und Materialisation des Einen zugleich die Prekaritit und Unvollkommenheit
prisent bliebe.* (Vgl. HD, S. 25f.) Der Ort der Macht kann weder kontrolliert noch besetzt
werden, er muss, so eine Einsicht Leforts, auf die sich Mouffe beruft, leer bleiben.>* We-

30 Esistim Weiteren zu klaren, ob die Integration durch die Exklusion des Dritten selbst zustande
kommt oder als Strukturmoment zu verstehen ist, welchem ein Aufienstehendes genugt (welches
eben nicht explizit/6ffentlich/bewusst ausgeschlossen werden muss).

31 Diese komplexe Logik des politischen Raums wurde von Laclau entwickelt und findet in dessen
diskursanalytischen Arbeiten Anwendung. Siehe neben den Arbeiten Laclaus (u.a. 2007 und 2010)
auch einen jiingst publizierten Sammelband Marcharts (2017b).

32 Barberverstehtdie Objektivitit des Faktischen als Ausdruck politischer Bestimmung, zugleich ver-
meinterjedoch, diese Setzung kontrollieren und in die Verantwortung einer aktiven Biirgerschaft
stellen zu kénnen.

33 So kénnen Mouffe und Laclau auch die Fixierungen der hegemonialen Akteure bei Gramsci nicht
mehr akzeptieren, geht dieser doch von einer Konfrontation des Biirgertums und der Arbeiter-
klasse aus. Ein post-hegemonialer Ansatz kritisiert wiederum an Mouffes und Laclaus Konzept der
Hegemonie, Machtstrukturen zu reproduzieren. Auch kdnne der Hegemonie nicht im Modus ei-
nes Gegen begegnet werden, sondern eher a-hegemonial. Letzterer Punkt verweist wieder auf den
Streit der beiden oben erwihnten Ontologien. Fiir eine kurzen Uberblick der post-hegemonialen
Kritik, allerdings mit dem Schwerpunkt auf einen bio-politischen Horizont, siehe Stavrakakis 2014.

34  Die Moderne zeichnet sich gemafd diesem Denken durch die Folgen der demokratischen Revolu-
tion aus, die zu einer Konstitution der leeren Mitte der Macht in sozialpolitischen Gefiigen fiihrte.
Macht, Recht und Wissen sind nun radikal unsicher, prekir und nie vollstindig, es gibt keine tran-
szendente Autoritdt oder letzte Garantie und Sicherheit mehr. Folglich muss sich politische Legi-
timitdt auf andere Art begriinden. Auch kann sich die Gemeinschaft nicht mehr als organisch-ver-
bunden oder essentiell begreifen und muss folglich auf andere Imaginare ihres Ursprungs zuriick-
greifen. »What remains is a society without clearly defined outlines, a social structure that is impossible to
describe from the perceptive of a single, or universal, point of view. It is in this way that democracy charac-
terized by the>dissolution of the markers if certainty<.« (RD, S.11; Zitat von Lefort 1988, S. 19) Soweit ich

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

der eine Setzung, ein Gesetztes noch ein Setzender konne iiber das Ganze, das Eine und
Gemeinsame verfiigen, das Viele einen oder die Gesellschaft iiberschauen.®

Aus diesem Fehlen letzter Griinde und der Macht der Griindung (Vgl. HD, S. 25) folge kei-
nesfalls die Notwendigkeit der Resignation oder die Unméglichkeit politischer Praxis,
sondern nur, dass der Fokus nun auf hegemonialen Diskursen®® ruhe, anstatt fixer Iden-
titdten nun Identifikationsversuche zu seinem Objekt habe und politisches Handeln und
Denken die Abwesenheit des Zentrums, der Souverinitit und der Eindeutigkeit (Leforts
leere Mitte oder Baumans Ambiguitit) anerkennen miisse.”” Aus dieser Anlage folgt jedoch
eine epistemologische Zuriickhaltung: »Eine entscheidende Konsequenz unserer Analyse ist,
dafd Undurchsichtigkeit und Nicht-Reprisentierbarkeit die wirkliche Bedingung einer demokrati-
schen Gesellschaft sind.« (HD, S. 27) Annahmen privilegierter Positionen und Perspektiven
sind wie Behauptungen der Einsicht (des Subjekts, des Objekts und des Zugangs) in die
Formation sozialer Einheit, ihrer Identitit und Stabilitit, zu vermeiden.?® Kurzum ist
die Gesellschaft von keinem Ort, weder von innen noch von aufen, iiberschaubar oder
einsehbar. Im Fehlen des Einen lisst sich die Etablierung von Objektivitit, Faktizitit und
Sinn ebenso als Produktion und Attribution der Macht verstehen wie die Konstituierung
einer Ordnung und die Formen kollektiver Identitit. Die politische Ordnung beginnt schon

sehe, gibt es kaum vergleichende Arbeiten zu den Konzepten Leforts, Mouffes und Laclaus. Allen-
falls kénnen die Arbeiten Marcharts tiber die politische Differenz (DpD) und das unmagliche Objekt
des Sozialen (DuO) genannt werden, obgleich im Fokus dieser Studien jeweils eine genuine Sach-
frage steht und vergleichende Bezugnahmen eher am Rande vorkommen. Eine andere, wiederum
indirekte, Option bietet sich mit Manchins (2014) Versuch, Mouffes Ansatz im phdnomenologi-
schen Denken Merleau-Pontys zu verorten, wobei es ihr in der Hauptsache um die Verknipfung
von Antagonismus und Kérperlichkeit geht.

35  Diese Einiibung der Negativitdt, der Unabschliefibarkeit des Sozialen und dessen Konflikthaftig-
keit weist Reibungspunkte mit dem Denken Leforts auf: In dessen phanomenologischer Perspek-
tive ist die intendierte Herauslésung aus der Eingelassenheit in einer schon gebildeten Welt mit
Sinn, Wissen und Ordnung unméglich, auch wenn wir um dessen Kontingenz wissen. Mithin ist
der leere Ort der Macht kein Erzeugnis bewusster Handlungen und Absichten, sondern ein Struk-
turmoment gesellschaftlicher Informsetzung. Die Beanspruchung eines Bewusstseins unserer Ge-
wordenheit verlangt zum einen nach einer unmagliches Selbsttransparenz und zum anderen die
Einnahme einer unmaoglichen Vogelperspektive (Diskurs des Fiirsten). Aus einer emanzipatorisch-
normativen Sicht ist die Forderung des negativen Ethos sicherlich angemessen, gleichsam muss aus
postfundamentalistischer Sicht doch die Selbsterkenntnis des Einen notwendig imagindr und on-
tisch bleiben.

36  »Den Leitbegriff des Diskurses definiert Laclau hier [gemeint ist Laclaus konstruktivistische Perspekti-
ve —TB] in einer Kombination von Foucaults Diskursanalyse und Saussures —nun mit Derrida radikalisier-
ter — Semiotik als ein differentielles Ensemble von Bedeutungssequenzen: Als strukturelle Totalitit stellt
ein Diskurs ein spezifisches System von Differenzen, von Unterscheidungen dar, die eine diskursspezifische
Sinnwelt, eine »Ordnung der Dinge« produzieren, in deren Zusammenhang den Dingen erst bestimmte Be-
deutungen zugeschrieben wird und bestimmtes Handeln maglich ist.« (ELD, S. 341)

37  »Die wichtigste Frage demokratischer Politik lautet deshalb nicht, wie Macht zu eliminieren ist, sondern
wie Machtformen zu konstituieren sind, die mit demokratischen Werten vereinbar sind.« (HD, S. 25)

38  Allevorartikulatorischen und damit vordiskursiven Einheiten kdnnen nicht mehr bestehen: So sind
die grundlegenden Analyseeinheiten nach Marchart »nun nicht mehr sozial objektivierte und ihrer hege-
monialen Artikulation vorausgehende (Klassen-)ldentititen, sondern immer erst zu artikulierende und im
Artikulationsprozess ihre ldentitit verdndernde Diskursformationen.« (EAG, S.113)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

427


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

428

Tobias Braun: Der politische Konsens

mit der Definition des Wirklichen. Auch wenn ihr Ort leer sei, bleibe die Macht prisent
und manifestiere sich in allen Formen der Konstitution.

Die Formation des Sozialen folgt der destitutiven Logik externen Referenzen: »Dies bedeu-
tet, dafljede soziale Objektivitit letztlich politisch ist und die Spuren der Akte der AusschliefSung, die
ihre Konstitution regiert, zeigen mufS — etwas, was wir im Anschlufs an Derrida ihr »konstitutives
Aufleres« nennen konnen.«* (HD, S. 26f.) Mit konstitutiven AufSeren schreibt sich der Identi-
tit eine Alteritit ein, in der jeder Versuch der perfekten SchlieBung unméglich wird und
sich die Bedrohung des Anderen zugleich als konstitutiv und bedrohlich ausnimmt.*° Das
AufSen bleibt dem Innen als reale Mglichkeit prisent.* Gerade weil die Formation des So-
zialen ein Produkt hegemonialer Setzung und damit ein Ausdruck der Macht ist, muss
sich das Verstindnis der Konstitution umstellen: Die Macht markiert nicht eine Positi-
on oder Funktion befugten, verbindlichen Regierens, sondern die konstitutive Ein- und
Ausrichtung politischer Ordnung. Die Konzeption wirklicher Demokratie miisse die Auto-
risierung von Politik und die konstruierte Natur sozialer Verhiltnisse verkniipfen. (Vgl. HD,
S. 28) Gegenhegemoniale, emanzipative Praxen diirften sich nicht damit begniigen, die
etablierten Trager von Autoritit und das System ihrer Reproduktion zu kritisieren, son-
dern miissten zunichst die hegemoniale Ausbildung eines Sinnraums und der objektiven
Ordnuny als politische Setzung verstehen, sich gegeniiber dieser behaupten und als Sub-
jekt definieren. Dieses Verstindnis der Machtim Sinne der hegemonialen Schlieflung des
Raums und der diskursiven Fixierung von Relationen bietet zugleich eine Erweiterung
der Moglichkeiten: Weil jede Fixierung einer hegemonialen Formation im Status des Im-
perfekten bleibt, sind die Formen des Sozialen irreduzibel offen, und somit auch verin-
derbar.** Diese konstitutive Kontingenz prigt die Versuche der Definition:

»Wir missen folglich die Offenheit des Sozialen als konstitutiven Grund beziehungs-
weise als »negative Essenz« des Existierenden ansehen sowie die verschiedenen »so-
zialen Ordnungen«als prekire und letztlich verfehlte Versuche, das Feld der Differen-
zen zuzdhmen. Demnach kann die Vielgestaltigkeit des Sozialen weder als ein System

39  Mit Derrida und dem Ansatz des konstitutiven Anderen will Mouffe die Wir/Sie-Bestimmungen un-
terfiittern. Dabei sei zentral, dass es sich nicht um eine einfach dialektische Bewegung handele,
nach der sich ein Wir nur mit/gegen einem Nicht-Wir behaupten konne, sondern: »In this case, ant-
agonism is irreducible to a simple process of dialectical reversal: the »them« is not the constitutive opposite
of a concrete »us«, but the symbol of what makes any »us« impossible.« (DP, S.13) In die Identitat ist eine
Alteritit eingeschlossen. Die Frage wire dann, ob Mouffe diese Trennung nicht in ihrer Ubertra-
gung der Differenzlogik in Wir/Sie-Unterscheidungen konterkariert.

40  Im Begriff des konstitutiven Aufen verweist Mouffe (A, S. 79) auf einem Begriff Henry Statens, der
diesen mit Bezug auf Derrida einfiihrte.

41 »Dieser Punkt ist entscheidend, denn wenn das konstitutive Auflere im Inneren als seine stets reale Mog-
lichkeit prdsent ist, wird das Innere selbst eine rein kontingente und reversible Anordnung (mit anderen
Worten: die hegemoniale Anordnung kann keine andere Quelle der Giiltigkeit fiir sich in Anspruch nehmen
als die Machtbasis, auf der sie gegriindet ist).« (HD, S. 27)

42 »Wie wir noch sehen werden, kann es Kontingenz und Artikulation geben, weil keine Diskursformation ei-
ne gendhte Totalitdt und die Transformation der Elemente in Momente niemals abgeschlossen ist.« (HD,
S.143)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

von Vermittlungen noch die »soziale Ordnung«als ein zugrundeliegendes Prinzip be-
griffen werden.«** (HD, S.130)

Dem Sozialen entspricht weder ein Wesen oder einen Grund noch eine kollektive Identi-
tit: Seine Formation ist notwendig heterogen, plural und dynamisch. Die Bewegung der
Griindung bleibt grundlos, weder das Ganze noch die Teile konnen das Fehlen des Einen
substituieren: Der Essentialismus einer Entitit (Ganzheit) muss ebenso vermieden wer-
den wie ein Essentialismus der Elemente (Kohirenz/Totalitit der Teile). (Vgl. HD, S. 140)
Wie kann unser Zugang dem Fehlen des Einen und konstitutiven Offenheit begegnen?
Einerseits ist demokratischem Denken und ihrer politischen Form die Abwesenheit des
Gewissen, sei es gottlichen, natiirlichen oder faktischen Ursprungs, ebenso eingeschrie-
ben wie die Kontingenz der Ordnung und die Annahme des Vielen. Demokratie stellt so
verstanden gerade in ihrer Rickfithrung der politischen Ordnung auf Formen kollektiver
Autonomie eine Entsprechung der Abwesenheit letztinstanzlicher Garantien bereit. Ande-
rerseits ist es die Konsequenz dieser Offenheit, das Eine weder einer dufleren noch einer
inneren Quelle zu entnehmen: Weder bildet der Demos eine Entitit noch ist es einem Ver-
fahren (Kratein) moglich, dieses Eine zu versichern. Auch demokratisches Denken kann
sich nicht aus der Unbestimmtheit l6sen, weder inform der Setzung noch der Ausset-
zung: Ihre Versuche kollektiver Schipfung** bleiben im Un-Grund (Nancy), eine Instituie-
rung ohne Anfang und Ende. Der Anspruch des demokratischen Projekts ist damit nicht
aufgegeben, nur muss es sich den Imperativen der Kontingenz stellen. Daneben ist es die
Frage, ob Mouffe und Laclau demokratietheoretische Entwiirfe in und als hegemoniale
Fixierungsversuche verstehen und welchen Status sie dann mit ihrem eigenen demokra-
tiepolitischen Programm in Anspruch nehmen. Wenn es ihnen um eine Reformulierung
des demokratischen Anspruchs geht, ist es wiederum die Frage, ob sie sich mit der Ein-
sicht in die Bedingungen der Moderne begniigen, oder ob sie adiquate Handlungsop-
tionen entwickeln, die eine héhere Position gegeniiber den Bedingungen einnehmen.
Letzteres trigt das Risiko, einen Austritt aus dem Un-Grund fiir moglich zu halten.

43 Mouffeund Laclausehen schonin der Romantik Ansatze der Verarbeitung dieser auseinander-bre-
chenden Identititen angelegt. In diesem Verstidndnis bietet Hegel einen Anschluss fiir eine mo-
derne und Artikulations-bezogene Auslegung, als er Identitat nicht positiv besetzt oder abschlief3t,
»sondern als Ubergang, Verhdltnis und Differenz konstituiert.« (HD, S.129) Die Beziehung der Postmo-
derne zur Romantik nimmt sich ambivalent aus. So gibt es im Spiel der Vielen, im Spiel der Dif-
ferenzen durchaus Ankniipfungspunkte. Wie Welsch klarmacht, ist die Romantik gleichsam noch
dem Leitbild der Einheit verpflichtet, und setzt nicht, wie die Postmoderne »radikal auf Vielheit.«
(Welsch 1993, S. 36)

44  Den Begriff der Schopfung verwenden weder Mouffe noch Laclau, gerade im Verstindnis Nan-
cys scheint dieser aber passend und iibertragbar, weil er eine Verbindung der instituierenden und
instituierten Bewegung erlaubt. Zugleich konnte die Schopfung auch im Sinne des Denkens der
autonomen Gesellschaft von Castoriadis verstanden werden und so auf die kreative Organisation
politischer Gemeinwesen verweisen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

429


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

430

Tobias Braun: Der politische Konsens

Jede SchliefSung des Sozialen bleibe ephemer und in einem komplexen Verweisungszu-
sammenhang von Innen und Auflen, von Identitit und Alteritit, von Interioritit und Ex-
terioritit und von Wir und Sie eingelassen. (Vgl. HD, S. 148) Zugleich bleibt die negative
Essenz prisent: Das Ganze zerfillt in Differenzen und Teile/ungen, das Einige in Uneinig-
keit und den Widerstreit. Durch das Fehlen des Einen ist es dem Innen, der Gesellschaft,
nicht méglich, sich zu definieren, die innere Kohirenz und Kongruenz besteht in der Ab-
grenzung von einem Aufien: Der verbindende Konnex konstituiert sich in der Negation,
auch in der Absetzung ist der Gesellschaft keine positive Bestimmung moglich. Der Ant-
agonismus situiert in einer externen Position, bzw. als Grenzziehung der Distinktion
zwischen Innen und Auflen, die dem Innen wiederum als quasi-iufiere Objektivitit ent-
gegentritt.” Thre innere Definition und duflere Distinktion bleibt der Gesellschaft ent-
zogen: Lhre (imagindre) kollektive Identitit und Authentizitit formt sich in der Destitution,
dessen reale Prisenz sie zugleich bedroht. Genau dieses Szenario einer Bedrohung ver-
mag es, die innere Uneinigkeit zumindest zeitweise zu kaschieren und einen Konnex
inform eines gemeinsamen Kontrahenten zu etablieren.

Diskursive Formationen der Hegemonie greifen, so Reckwitz, im Ringen um Sinn
und Bedeutung im Sozialen auf leere Signifikanten zuriick, »die chronisch unterbestimmt
durch fixes Signifikat sind und denen es gerade dadurch gelingt, einen »Kontenpunkt« fir eine
»imagindre Einheit« des Diskurses zu liefern, dem Diskurs den Schein einer Fundierung zu ver-
leihen.« (ELD, S. 344) Kurz gefasst geht gerade mit der Unbestimmtheit, der diffusen
Ambivalenz des Inhaltes, ein konnektives und kohisives Potential des Zeichens einher.
Weil die bleibende Uneinigkeit — das Fehlen des Einen — durch die Referenz auf eine
Alteritit und die Ambiguitit des Verbindenden (sowohl des Eigenen wie des Anderen)
verdeckt wird, kann sich ein Konnex unterschiedlicher Positionen bilden. Die Erzeugung
einer imaginéren Einheit und die Verkniipfung divergierenden Glieder in einer Aquiva-
lenzkette bedarf demnach eines offenen, geteilten und zugleich variabel auslegbaren
Ankniipfungspunktes, den leeren Signifikanten.*® (Vgl. DTH, S.154) Diese Platzhalter
tiberdecken die Differenz und Divergenz der Perspektiven, Positionen und Intentio-
nen; ihre Universalitit (mit Laclau auch die kommunitarische Vollheit) bleibt entliehen
und kann sich nur in der materiellen Ambiguitit des Signifikanten behaupten. Die
leeren Signifikanten lassen sich demnach als das Medium einer konstitutiven Bewegung
verstehen, die Potentiale der Verbindung ebenso aufweist wie der Abgrenzung.*’ Die

45 »Aber wenn das Soziale, wie wir dargelegt haben, nur als partieller Versuch existiert, Gesellschaft zu kon-
struieren —das heifSt ein objektives und geschlossenes System von Differenzen — ist der Antagonismus als
Zeuge der Unmaglichkeit einer endgiiltigen Naht die »Erfahrung« der Grenze des Sozialen. Genaugenom-
men existieren Antagonismen nicht innerhalb, sondern auflerhalb der Cesellschaft; beziehungsweise sie
konstituieren die Grenzen der Gesellschaft und deren Unmaoglichkeit, sich vollstindig zu konstituieren.«
(HD, S.165) Die letzte Wirklichkeit besteht im Scheitern der Konstruktion.

46  Beispiele wiren Ideen wie Freiheit und Gleichheit, aber auch Narrative wie die Wertegemeinschaft
des Wesens oder das Wirtschaftswunder. (Vgl. Heer 2013) Auch Ereignisse konnen zu leeren Si-
gnifikanten werden: So konnte die Selbstverbrennung Mohamed Bouazizis zum Impulsgeber und
Symbol einer breiten, Gberregionalen Protestbewegung werden. (Vgl. Olesen 2015)

47  Die Frage ist allerdings, ob die Bindungskraft des leeren Signifikanten der negativen Abgrenzung
konstitutiv bedarf, oder ob es eher unterstiitzende Qualititen aufweist. Zudem scheint einerseits
die Bindungskraft der Abgrenzung mit der Negativitat des Sie zu steigen, andererseits die Leere
insoweit zu belasten, als dass deren Absetzung somit einen Grund bestimmen muss. Die Stiftung

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Distinktion der Differenzierung in Wir und Sie muss also vage bleiben und das Fehlen
der kollektiven Identitit aushalten. Die Aspekte des Konflikts treten in einen komplexen
Zusammenhang zweier Uneinigkeiten und ihrer Relation: Die Versicherung der Kom-
Position des Wir bedarf der Aussetzung op-positioneller Potentiale im Wir, dem Sie tritt
das Wir geschlossen in Op-Position gegeniiber und negiert alle geteilten, kom-positio-
nellen Beziige zu diesem Auflen. Fir die Abgrenzung bedarf das Sie keiner zugewiesenen
Eigenschaften neben der op-positionellen Ausrichtung zum Wir. Halten wir zunichst
fest, dass sich die Aspekte des Konflikts verschrinken und aufeinander verweisen.

Diskursive Formationen beruhen weder auf definiten Entititen noch auf fixen Rela-
tionen zwischen Signifikaten und Signifikanten: »Und weil dieses System von Relationen auf-
gehort hat, fixiert und stabil zu sein, dadurch hegemoniale Praxis ermdglicht, erscheint der Sinn ei-
nerjeden sozialen Identitit bestindig aufgeschoben/verschoben. Der Augenblick der »letzten« Naht
kommt nie.<*® (HD, S. 124) Thre Fixierung vollzieht sich in der Praxis der Artikulation, mit-
hin einer flexiblen Beziehung diskursiver Momente, die auf keine vor ihr liegende Ordnung
zuriickgreife und gleichsam in der Relation die Bedeutung der Elemente verindere.*
(Vgl. HD, S. 146; FC, S. 78 und DTH, S. 151ft.) Die Ausbildung von Knotenpunkten sorge fiir
eine Ordnung der diskursiven Pluralitit und etabliere ebenso eine fragmentarische Bin-
dung wie eine (gewisse) Fixierung von Sinn und Bedeutung.*® Die Knotenpunkte stifteten
einen Kontext, gleichsam belief3en sie den sozialen Zusammenhang in einer weitestge-
henden Offenheit und seien selbst wiederum nicht von Unsicherheit und Konflikt aus-
genommen. (Vgl. HD, S. 178)

Auch in der Annahme, dass es keinen Diskurs geben kann, der fiir eine Gesellschaft
steht, eine solche bindet und (ab-)bildet, bleibt die Frage, wie sich die diskursiven Ver-
krustungen, die Regelmifiigkeiten und Streuungen in Hinsicht eines umfassenden kol-
lektiven Kontextes verstehen lassen, scheinen sie doch zumindest in einer gemeinsamen
Bezugnahme, in einem Raum und einer Ordnung zu stehen. Einerseits wohnt Diskur-
sen ein Moment der Fixierung inne: »Jedweder Diskurs konstituiert sich als Versuch, das Feld

des Einen changiert zwischen Negation und Leere. Die sich hier anschlieRende Diskussion, insbe-
sondere die Frage der Konstitutionsbedingungen leerer Signifikanten, wiirde uns zu weit ins Den-
ken Laclaus fiithren.

48  Begriffe wie Naht sollen eine Mischung zwischen SchlieRung und Offnung ausdriicken: Sie sollen
zeitweilige Verkrustungen/Verflechtungen/Verdichtungen in einem fragilen, fragmentierten und
fluktuierenden Prozess bezeichnen, der sich der vollstindigen Auflésung ebenso verweigert wie
dem Absoluten, Totalen und Perfekten.

49  »Im Kontext dieser Diskussion bezeichnen wir als Artikulation jede Praxis, die eine Beziehung zwischen Ele-
menten so etabliert, dafs ihre Identitdt als Resultat einer artikulatorischen Praxis modifiziert wird. Die aus
der artikulatorischen Praxis hervorgehende strukturierte Totalitdt nennen wir Diskurs. Die differentiellen
Positionen, insofern sie innerhalb eines Diskurses artikuliert erscheinen, nennen wir Momente. Demgegen-
iiber bezeichnen wir jede Differenz, die nicht diskursiv artikuliert ist, als Element.« (HD, S.141)

50  »Die Praxis der Artikulation besteht deshalb in der Konstruktion von Knotenpunkten, die Bedeutung teil-
weise fixieren. Der partielle Charakter dieser Fixierung geht aus der Offenheit des Sozialen hervor, die ihrer-
seits wieder ein Resultat der bestdndigen Uberﬂutung eines jeden Diskurses durch am Unendlichkeit [sic!]
des Fel[d]es der Diskursivitit ist. Jede soziale Praxis ist deshalb — in einer ihrer Dimensionen — artikulato-
risch. Da sie nicht das innere Moment einer selbstdefinierten Totalitdt ist, kann sie nicht einfach Ausdruck
von etwas bereits Erworbenen sein, kann sie nicht ganzlich unter das Prinzip der Wiederholung subsumiert
werden; vielmehr besteht sie immer aus der Konstruktion neuer Differenzen.« (HD, S. 151)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

431


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

432

Tobias Braun: Der politische Konsens

der Diskursivitit zu beherrschen, das FliefSen der Differenzen aufzuhalten, ein Zentrum zu konsti-
tuieren.«>" (HD, S. 150) Andererseits ist es, die Offenheit und Einheitslosigkeit des Sozia-
len vor Augen, die Frage, wie sich ein Feld der Diskursivitit zu formieren, zu ordnen und
zu stabilisieren vermag, wie sich ein geteilter, kollektiver Bezug stiftet. An dieser Stel-
le bekundet sich der Pol der Ordnung im demokratischen Denken, dem es um Geltung,
Verbindung und Verbindlichkeit geht. Die Ordnung bildet sich als Setzung der Hege-
monie und ihrer diskursiven Formation eines Status quo: Die Hegemonie stellt sich als
das Ganze, das Objektive, dar, ohne dies faktisch jemals zu konnen. Ihre Ordnung muss
als diskursive Praxis verstanden werden, als versuchte Fixierung von Sinn. Auch wenn
also Annahme eines unbedingten, absoluten und evidenten Grundes verabschiedet wer-
den muss, bleiben die provisorischen und defizitiren Versuche der Ordnung (transitiv)
integrale Aspekte der Konstitution und Koordination sozialer und politischer Riume.

Wie sich soziale Entititen einer fixen Identitit verweigern, so bleibe auch die Schlie-
ung des gendhten politischen Raumes relativ (HD, S. 173).5* Thr Eigenes liee sich vielmehr
in den widerstrebenden, sich reibenden Bewegungen der sozialen Differenzen ausma-
chen.*® Die Grundlosigkeit markiert einen Unterschied zu dem politischen Institutio-
nensystem, das auf ein Territorium und einen konkreten Raum der Geltung angewie-
sen ist. Dennoch besteht zwischen dem Politischen, also dem Ringen hegemonialer und
gegenhegemonialer Krifte, und der Politik, der institutionellen Ausgestaltung von Ord-
nung und Konflikt, durchaus ein Konnex, der im weiteren Verlauf geklirt werden muss.
Die gegenseitigen Verweise und Zuweisungen, die affirmativen und defensiven Bezii-
ge zwischen der Politik und dem Spiel der Differenzen gilt es dabei ebenso zu beachten
wie die hegemonialen Einheitsstiftungen und die gegenhegemonialen Auflésungsver-
suche. (Vgl. HD, S. 213) Vorfassend kann der Hinweis geniigen, dass hegemoniale Artiku-
lationen von der ambivalenten Prisenz antagonistischer Krifte getragen werden. (Vgl. HD,
S. 177) Einerseits besteht die hegemoniale Definition in der Destitution von einem Sie: Die
Identitit und Kontur des Anderen geht aus der negativ-kreativen Absetzung hervor, in
der sich zugleich eine Qualitit der eigenen Distinktion manifestiert. Andererseits und im
Unterschied zu diesem Aspekt der Konstruktion ist auch die hegemoniale Setzung realen
Spannungen ausgesetzt, die sie zwar nicht kontrollieren kann, auf die sie aber reagieren
muss. Neben dieser Spannung zwischen Setzung und Aussetzung ist der ambivalente Sta-
tus der Alternativitit im Weiteren zu bedenken.**

51 Lefort wird diese fixierende Bewegung der Macht zuschreiben.

52 Weil diese konstitutive Einlassung des Fremden unldsbar bleibt, verbleibt auch die Gesellschaft
notwendigerweise im Unabgeschlossenen und die Begrenzung ihr selbst eingeschrieben: »Die
Grenze des Sozialen kann nicht als eine trennende Grenze zwischen zwei Territorien aufgespiirt werden,
weil die Wahrnehmung einer Grenze die Wahrnehmung von etwas Jenseitigem voraussetzt, das objektiv
und positiv sein miifSte — das heif3t eine neue Differenz wdre. Die Grenze des Sozialen muf3 innerhalb des
Sozialen selbst gegeben sein, als etwas, das es untergribt, seinen Wunsch nach voller Prdsenz zerstort.«
(HD, S.167) Eine objektive Fixierung des Sozialen entlang politischer oder geografischer Grenzen
missverstehe ihre Grundanlage.

53  So erscheine ein hegemonialer Diskurs nicht in seinen Bestimmungen, seiner Formung, sondern
in den Widerstidnden seiner Setzung.

54  Die hegemonialen Setzungen erscheinen einerseits als politische Entscheidungen und reklamie-
ren andererseits eine objektive Notwendigkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Die Formation des Sozialen ist durch das komplexe Verhiltnis der Momente hegemonialer
Behauptung und gegenhegemonialer Emanzipation geprigt. (Vgl. HD, S. 233) Die he-
gemoniale Konstitution bleibt fragil und gespannt, muss sie doch die Einrichtung der
Ordnung und das Fehlen des Einen vermitteln.”® Die Hegemonie nimmt einerseits die
Bestimmung der kollektiven Identitit in Anspruch wie sie den Sinn und die Bedeutung
der sozialen und politischen Faktizitit zu definieren einfordert, andererseits ist in ihrer
Setzung ebenso ihrem eigenen Unvermogen der SchliefSung des Sozialen wie dem Wider-
stand gegenhegemonialer Krifte ausgesetzt. Den gegenhegemonialen Einsitzen ist es
moglich, sich der behaupteten Objektivitit hegemonialer Provenienz zu entziehen und
selbst relevante Sinnangebote zu artikulieren. Mit dem Fehlen des Einen und der Annahme
der essentiellen Negativitit gehen somit zwar Potentiale der Aneignung der Mitbestim-
mung einher, zunichst ist mit der grundsitzlichen Offenheit des sozialen Raums aber
nur die Abwesenheit der Definition gemeint, und nicht das institutionalisierte Ringen der
Hegemonie und der Gegenhegemonie. Dennoch bietet ein Verstindnis der sozialen For-
mation als Ausdruck hegemonialer Artikulation gegenhegemonialen Praxen bestimmte
Zuginge und Moglichkeiten, in deren Lichte sich auch die Angebote der Hegemonie zur
Kooperation anders darstellten: Das Mitspielen und Einlassen auf Vorgaben, Strukturen
und Werte fithrt immer auch die Gefahr mit sich, ein Teil der hegemonialen Setzung zu
werden.

Einerseits stehen Hegemonie und Gegenhegemonie in einem komplexen Verhiltnis,
andererseits scheint die Hegemonie zwei distinkte Phinomene zu bezeichnen, wobei die
eine Variante sich eher im Sinne der diskursiven Formation und linguistischen Signifika-
tenlogik verstehen l4sst, und die andere Variante eher der Konstitution politischer Ord-
nung und Gegen-Ordnung entspricht. Lisst sich der erste Typ in der Kooperation mit
Laclau verorten, findet der zweite Typ in Mouffes spiteren Arbeiten vermehrt Relevanz.
Zunichstlisst sich die Hegemonie als Konstitution und Kontext einer Welt verstehen, der
Ausrichtung von Faktizitit, Sinn und Bedeutung. Dessen latent-impliziten Status steht
die explizit-manifeste Form eines hegemonialen Dominanzanspruchs gegeniiber, der
Definition und Kontrolle. Zugleich befindet sich diese Form in einem institutionalisier-
ten Arrangement mit einer Gegenhegemonie: Die Definition, Dezession und Distinktion
etablierter politischer Autoritit ringt bestindig mit der emanzipativen Infragestellung
der Setzungen und der Einforderung alternativer Lesarten. Kurzum lisst sich die He-
gemonie einerseits als Instituierung des Sinnraums einer Welt verstehen, andererseits als
Regime einer Herrschaft und der Institution des Status quo. Als Form der Vorherrschaft
verweist die Hegemonie nicht nur auf einen bestimmten Status im sozialen und poli-
tischen Gefiige, im Sinne einer Inanspruchnahme von Macht und Autoritit, sie zeich-
net sich auch durch reale, konkrete und fassbare Implikationen aus. Auch wenn dies we-

55  »Jede hegemoniale Position beruht deshalb auf einem instabilen Gleichgewicht: Die Konstruktion geht von
der Negativitit aus, ist aber nur in dem Mafe konsolidiert, wie es ihr gelingt, die Positivitit des Sozialen
zu konstituieren. Diese beiden Momente werden nicht theoretisch artikuliert: sie umreifden den Raum einer
widerspriichlichen Spannung, die die Besonderheit der verschiedenen politischen Konjunkturen ausmacht.«
(HD, S. 234)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

433


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

434

Tobias Braun: Der politische Konsens

der den politischen Ursprung negieren noch essentielle, substantielle oder transzendente
Grundlagen behaupten soll, entzieht sich das sinnraumliche Format der Hegemonie in
einem héheren Mafie der versuchten Aneignung, der transparenten Einsicht und Kon-
trolle. Eine Klirung muss sich ebenso des impliziten Status der Kontexte der Welt wie
der Versuchung der Macht, ihrer Neigung zur Hypostase und zur Verabsolutierung ihrer
Kompetenz, bewusst bleiben. Obgleich sich beide Formen der Hegemonie durchaus na-
hestehen, wird anhand der Verortung der Gegenhegemonie ihre Distinktion deutlich:
Reibt sich die hegemoniale Herrschaft bestindig am Widerstand der Gegenhegemonie,
so entzieht sich der Sinnraum jeder Form der Aneignung, ebenso hegemonialer wie ge-
genhegemonialer Versuche. Lisst als der eine Typ eine Politisierung der hegemonialen
Formation zu, verweigert sich der anderer dieser: Im Moment seiner Rezeption und Kri-
tik verschiebt sich der kontroverse Aspekt aus dem latent-impliziten Bereich und wird
zum expliziten Teil politischer Dispute. Zugleich ist jede Behauptung der Uber- und Ein-
sicht in die Faktizitit der sozialen Wirklichkeit und der kollektiven Einbindung ein Ver-
such der hegemonialen Setzung.*® Um die Position der Gegenhegemonie verstehen zu
konnen, miissen die Kontexte, Relationen und Motive des Gegen geklirt werden.

Im Anbetracht der Destitution der Gegenhegemonie von der hegemonialen Ordnung
ist die Qualitit der Einbindung entscheidend, also die Weite und Tiefe ihres Konnexes
bzw. -textes. Wenn eine irreduzible Disharmonie (Lefort) die Formation des Sozialen und ih-
re Relationen prigt, wird der Status des dis und seine Konstruktion eines Verhiltnisses
(auseinander, zwischen, zer-, un-)relevant: Anders formuliert steht in Frage, ob es um die
Nichtexistenz von Ordnung oder ihre subtile Ausrichtung wie im Antagonismus geht.
Ist die Unordnung nur in einer abstrakten Ontologie denkbar, bleibt im anderen Fall der
Ursprung der Ordnung, die Koordination des Dissenses, fraglich. Der Status der hegemo-
nialen Ordnung ist zunichst ambivalent: Einerseits formiert sich das Soziale in einem
Wechselspiel hegemonialer und gegenhegemonialer Bewegungen, in Folge derer die he-
gemoniale Ordnung und ihre Versuche der Definition des Sozialen letztlich oberflich-
lich, imperfekt und prekir und ihre Bestimmungen nie unwidersprochen bleiben. So
versucht die Hegemonie ihre Setzung mit objektiver Geltung auszustatten und die Ge-
genhegemonie just diese Auszeichnung zu hintertreiben, ohne dass jemals eine dieser
Bewegungen erfolgreich wire. Andererseits kommen der hegemonialen Ordnung wei-
terreichende konstitutive Potentiale zu, wenn sich die gegenhegemonialen Praxen rein
in ihrer Destitution von der Hegemonie bilden und so in deren Ordnung, Riume und Be-
ziige, verbleiben. In der Negation wiirde dann die hegemoniale Bestimmung wiederholt
und bestitigt. In Anbetracht der fundamentalen Ein- und Ausrichtung der Formation des
Sozialen scheint es einer so verstandenen Gegenhegemonie kaum moglich, eine autono-
me und emanzipierte Position gegen oder iiber der Hegemonie einzunehmen. Ausgehend
von der theoretischen Grundlage ist die Autonomie, Autarkie und Autokratie der Ge-
genhegemonie ebenso wenig denkbar wie ihre radikale Loslosung aus der hegemonialen
Ordnung, entnimmt sie dieser doch den Raum ihrer Praxis ebenso wie den Grund ihrer

56  Die gesellschaftlichen Sedimente lassen sich im Sinne von Zuschreibungen evidenter und eminenter
Objektivitit eher als Formen eines kollektiven Kontextes verstehen. Zugleich versteht diese Mouf-
feals Versuche der Hypostase eines Status quo. Letztlich stehen die Sedimente also unentschieden
zwischen beiden Formen der Hegemonie.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Absetzung, also die kom-positionelle Ausrichtung des Konflikts. Die Frage, ob gegenhe-
gemonialen Praxen rein destitutiv zu verstehen sind und in der Ordnung der Hegemo-
nie verbleiben oder ob ihnen auch autonom-kreative Potentiale gegeniiber (neben, unter,
iiber) der Hegemonie (dem Sinnraum, der Macht, der Autoritit?) zukommen, muss hier
offenbleiben. Letztlich verweist das komplexe Verhiltnis von Hegemonie und Gegenhe-
gemonie aufunterschiedliche Status: Die diskursive Formation des Sozialen im Wechselspiel
hegemonialer und gegenhegemonialer Artikulations- und Deartikulationspraxen steht der
Logik der Ausbildung kollektiver Identitit in Absetzungsbewegungen und Wir/Sie-Diffe-
renzierungen gegeniiber. Abseits von der Konstitution des Raums selbst geht es also um
eine Bewegung in ihm.

Ungleich problematischer wird es just dann, wenn Mouffe lebensweltliche Kontexte,
also die Konstituierung des Sinnraums, als Ausdruck der hegemonialen Ordnung klas-
sifiziert und sie im selben Schritt nicht nur politisiert, sondern auch der Aneignung und
der Gestaltung offnet. In dieser Sicht stehen die Einzelnen schon je in hegemonialen
Relationen und Setzungen, und miissen sich durch reflexive Selbsteinordnung ihrem
Geworfensein emanzipativ annehmen.’” Mouffe bezieht sich auf die phinomenologische
Einsicht, nach lebensweltliche Sinnriume nur in ihren Widerstinden, in ihren leeren
Verweisen ablesbar sind, und begreift dieses als ein Ringen hegemonialer und gegen-
hegemonialer Krifte. Die Moglichkeit, und letztlich auch der normative Auftrag, die-
ser Aneignung reibt sich an dem implizit-latenten Status der hegemonialen Formation
ebenso wie der lebensweltlichen Kontexte in einem phinomenologischen Verstindnis.
Das Fehlen des Einen, des Definiten und Identischen, steht nicht mehr hinter der Konsti-
tuierung, sondern wird zum Mafistab und zum Bewusstsein des Handelns und der poli-
tischen Vision. Das, was im Denken Leforts ein ambiger, opaker Schatten bleibt, wird im
Denken Mouffes so zum greifbaren Objekt einer gegenhegemonialen Deartikulation und
den Akteuren gleichzeitig einsichtig und eindeutig, artikulierbar, fassbar und disponi-
bel. Das Problem besteht in der Annahme eines tibergeordneten Standpunktes, in dem
die Einzelnen die Prigungen und Bindungen der Kontexte zur Verfiigung stehen, und in
der Qualitit der gegenhegemonialen Emanzipation, die den Einzelnen als Resultat ihrer
Loslésung und Befreiung eine Identitit verspricht.”® Weder ist es die Behauptung der
Hegemonie noch eine Bewegung der Absetzung, sondern eine Entbindung, die ebenso
eine Befreiung wie eine Kreation etwas Eignen, fir sich bestehenden, bezeichnet.

57  Diese Aussagen sich auf Mouffe bezogen, weil die Politisierung des Antagonismus, seine Verschie-
bung vom Symbolischen hin zum Imaginaren, von der aus sich unsere Folgerungen herleiten, vom
Denken Laclaus getrennt werden kénnen und miissen.

58  Zivilgesellschaftliche Akteure 16sen sich demnach von hegemonialen Bezligen und Setzungen,
konnen diese dann qua ihrer eigenen Entbindung offenlegen und sich normativ zu ihnen verhal-
ten. Entscheidend ist nun, auf welcher Ebene der Entzug der Zivilgesellschaft positioniert wird:
Mit Lefort konnen wir sie als Begehren beschreiben, die aber immer symbolisch auf die Macht
als Garant von Einheit/Objektivitat verwiesen bleibt. Im Denken Mouffes bleiben die Praxen der
Deartikulation konstitutiv negativ und bedurfen der Absetzung von hegemonialen Artikulationen.
Die Beziehung zwischen Hegemonie und Gegenhegemonie ist ambivalent: Eine Loslésung bleibt
strukturell auf die Einbindung verwiesen, auf das Eine der Hegemonie, wogegen die Deartikulation
ihre Unabhingigkeit und Emanzipation postulieren muss.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

435


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

436

Tobias Braun: Der politische Konsens

In mehrfacher Hinsicht ist Mouffes Vorschlag, in einem institutionellen Arrange-
ment hegemoniale und gegenhegemoniale Bewegungen geregelt aufeinander treffen zu
lassen, diffizil. Einerseits beschrinkt es die Offenheit und die Potentiale des Konstrukti-
ven auf einen strikten Dualismus, welcher die Differenzen entlang einer genuinen Dis-
tinktionslinie formiert. Wenn Mouffe hier auf den parlamentarischen Wettstreit ver-
weist, ist offen, warum die mannigfaltigen Subjektpositionen und Distinktionen mit und
in dieser Differenz aufgehen sollten und in dessen Uber- und Austragung beruhigt wer-
den kénnten. Die Frage ist also, warum sich die fluide, heterogene und anarchische Plu-
ralitit an einen vorgegebenen Raum und an eine vorgegebene Ordnung binden und sich
somitin die etablierten Formen eines Status quo begeben sollte. Andererseits bedingt die
Einbindung des Vielen in etablierten Strukturen, dass das Arrangement der politischen
Ordnung nicht selbst eine Verlingerung der Hegemonie ist und die institutionellen Re-
gelungen und Verfahren die gegen-hegemonialen Einsitze benachteiligen. Eine andere
Frage ist, warum die Hegemonie iiberhaupt der Gegenhegemonie Zugestindnisse ma-
chen und sich auf einen Wettkampf einlassen sollte, den sie immerhin verlieren kann.
Warum und wie Mouffe diesen institutionellen, agonalen Streit konzipiert, werden wir
im Folgenden ebenso nachgehen wie dem Ubergang von Antagonismus zu Agonismus.

Unter den Parametern der Hegemonie, der Offenheit und des Antagonismus
miissen gegenhegemoniale Einsitze als emanzipatorische Projekte und als De-/
Reartikulationsversuche hegemonialer Diskurse verstanden werden, als Infragestellung
der Ordnung, von Verhiltnissen wie Ungleichheit und Hierarchie. Nur wenn die Kon-
stitution als politisches Erzeugnis, als Setzung erscheint, ist ihre Kritik und Aneignung,
ihre Kontingenz und Verinderbarkeit méglich. Nur wenn der Status quo seine quasi-na-
tiirliche Evidenz und Eminenz verliert, kann er als Stitte der Unterdriickung verstanden
und zu einem Ort des Antagonismus und der kreativen Emanzipation werden. (Vgl. HD,
S.193) Zugleich bleibt die Wahrnehmung der Heteronomie selbst in die hegemoniale
Formation des Sozialen, die artikulierten Identititen und die Strukturen des politischen
Raums, eingelassen. Das gegenhegemoniale Projekt, an dessen Artikulation sich Mouffe
und Laclau beteiligen wollen, soll an den demokratische Prinzipien Gleichheit und
Freiheit ansetzen, die zwar von sich aus schon in Spannung stiinden, zugleich aber auch
Ankniipfungspunkte béten.*® (Vgl. HD, S.195) Im Angesicht der politischen Situation
fordern sie einen radikalen Pluralismus ein und verlassen damit die methodische Aus-
richtung einer Diskurstheorie zugunsten einer demokratiepolitischen Normativitit.*

59 Inden Reartikulationspraxen der neuen sozialen Bewegungen sei eine Betonung des Gleichheits-
aspektes angelegt sowie eine Artikulation von Unterordnungsverhaltnissen. (Vgl. HD, S. 299) Auch
der hegemoniale Diskurs stelle sich zunehmend auf Emanzipation und Egalitat um. Schon dass
Gleichbehandlung als argumentative Basis und Figur dienen kann, ginge auf eine verdnderte Dis-
kursformation zurtick. Mouffe und Laclau selbst wollen die emanzipatorischen und egalitaren Ten-
denzen beférdern, weil sie Gleichheit sowohl als einen grundlegenden Aspekt demokratischer Po-
litik als auch ein Kernthema linken Denkens ansehen. Wenn es in diesem Kontext zu Spannungen
zwischen Gleichheit und Freiheit komme, solle in dieser Perspektive die Cleichheit favorisiert wer-
den, ohne dass damit gemeint sei, dem Freiheitsprinzip keine genuine Rolle und Funktion zuzu-
erkennen.

60  »Nur wenn akzeptiert wird, dafl die Subjektpositionen nicht auf ein positives und einheitliches Grundprin-
zip zuriickgefiihrt werden konnen —nur dann kann der Pluralismus radikal gedacht werden. Der Pluralis-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Reckwitz (ELD, S. 348) kritisiert diesen Ubertritt von einer Hegemonietheorie in einem
distanzierten kulturwissenschaftlichen Analyserahmen hin zu einer normativen politischen
Theorie, bliebe doch das Verhiltnis beider Bezugsebenen klirungsbediirftig.

Auch wenn Mouffes Ansinnen, die obwaltende Hegemonie in ihrem Wirken offenzu-
legen, durchaus anzuerkennen ist, bleibt die Spannung zwischen Hegemonie und Ge-
genhegemonie doch notwendig in Sphire der Ontik, mithin eine Struktur der Formati-
on des Sozialen, die sich nicht durch eine ontologische Qualitit zu beweisen oder zu be-
griinden vermag. Gerade in Hinsicht der Verfiigbarkeit und des Zugriffs gilt es, sinn-
rdumliche Kontextstiftungen und hegemoniale Setzungen nicht zu vermengen und An-
nahmen zu vermeiden, Akteure kénnten die Teilung oder die Zerrissenheit des Sozialen
iiberschauen oder ihren eigenen Ort, ihre Position und ihren Kontext einsehen.® Einer-
seits bleibt die Analyse diskursiver Formationen und ihrer Artikulationspraxen relevant,
andererseits werden die politischen Potentiale nicht negiert, sondern fokussiert. Die-
se Akzentuierung eines entzogenen Bereichs sinnriumlicher Kontexte tangiert Mouffes
Einsicht keineswegs, wonach politisches Handeln kritische, emanzipative und utopische
Potentiale bediirfe. Ohne Horizonte der Gestaltung und Alternativitit erlahme der politi-
sche Prozess und verliere letztendlich das Vermogen, den gesellschaftlichen Antagonis-
men politischen Ausdruck zu verleihen. Die Entladung politischer Energien benétigen
Motive des Utopischen®*:

»Aber ohne Utopie, ohne die Moglichkeit der Negation einer Ordnung Uber jenen
Punkt hinaus, an dem wir in der Lage sind, sie ernsthaft zu bedrohen, gibt es iiber-
haupt keine Moglichkeit der Konstitution eines radikalen Imaginiren —sei es nun de-
mokratisch oder irgendeiner anderen Art.« (HD, S. 235)

Die Frage ist, in welchem Verhaltnis sich die kritischen und die kreativen Beziige der Uto-
pie befinden: Reicht dem Imaginiren die Negation und die Destitution vom Bestehenden,
oder bedarf es eines eigenen Projektes, eines eigenen Sinns? Einerseits ist somit offen,
welchen Status das Andere einnimmt und welche Ordnung bedroht werden soll, wie radi-
kal die Negation ist und was ernsthaft meint. Andererseits sind verschiedene Spannungen
zu beachten, die sich zwar nicht decken, die aber in einem Zusammenhang stehen, den
es im Weiteren zu beriicksichtigen gilt: Das Gegebene steht der Aufldsung gegeniiber,

mus ist nur in dem Mafe radikal, als jedes Glied dieser Pluralitit von Identitdten in sich selbst das Prinzip
seiner eigenen Geltung findet, ohne daf3 dies in einer transzendenten oder zugrundeliegenden positiven Ba-
sis fiir ihve Bedeutungshierarchie und als Quelle und Garantie ihrer Legitimitdt gesucht werden muf3. Und
demokratisch ist dieser radikale Pluralismus in dem Mafe, als die Selbstkonstituierung jedes seiner Glieder
das Resultat von Verschiebungen des egalitiren Imagindren ist. In einem grundlegenden Sinne ist das Pro-
jekt einer radikalen und pluralen Demokratie deshalb nichts anderes als der Kampf um ein Hochstmaf3 an
Autonomisierung von Bereichen auf der Basis der Verallgemeinerung der dquivalentiell-egalitiren Logik.«
(HD, S. 209) Die diskursive Informsetzung des Sozialen wird auf eine politische Theorie iibertragen
und so der Politisierung ausgesetzt. Damit wird das notwendig Entzogene verfiigbar, ohne dass
sich aus dieser Verschiebung Konsequenzen oder Reibungen ergeben wiirden.

61 Wennder Kontext des Sinnraum aufderhalb der hegemonialen Verfiigung und Kontrolle verbleibt,
kann er auch der Gegenhegemonie nicht als Folie der Destitution dienen

62  Schon in den klassischen Utopien vermischen sich die kritisch-absetzenden und die kreativ-set-
zenden Momente. Utopien ist neben dem Noch-Nicht eben auch ein Gegen immanent.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

437


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

438

Tobias Braun: Der politische Konsens

der Status der Kreativitit, die Heteronomie der Autonomie und die Hegemonie der Ge-
genhegemonie.

1.2 Die Ungewissheit der Moderne und das Paradoxe der Demokratie

Am Ausgang von Mouffes (DP, S. 1) politischen Einsatz steht die Annahme des Fehlens
des Einen und des imperfekten und kontingenten Status der Macht, der objektiven Fak-
tizitit der Wahrheit, des Wissens und des Rechts. Eine hieran anschlieRende Demokra-
tietheorie hitte sowohl die verdnderte symbolische Grundstruktur als auch das Fehlen der
letzten Garantien des Einen zu beriicksichtigen.® Mit der Offenlegung der Grundstruktur
will Mouffe die Imperative und Funktionslogiken aufzeigen, denen die politische Pra-
xis als solche unterliege. Das demokratische Paradox markiert eine solche integrale An-
spannung im liberalen Verstindnis von Demokratie: Die Logiken und Imperative von
Gleichheit und Freiheit blieben divergent, sie konnten nur durch die Dominanz einer
Seite auf Zeit iiber pragmatic negotiations between political forces beruhigt werden.®* (Vgl.
DB, S. 4f.) Der modernen Auffassung der Demokratie blieben beide Prinzipien einerseits
eingeschrieben: »It’s important to realize that in modern democracy we've got an articulation be-
tween two different traditions: the democratic one of popular sovereignty, and the liberal one of in-
dividual liberty.«** (RPC, S. 174) Andererseits werde infolge der aktuellen Dominanz der
einen Tradition (Freiheit) die andere (Gleichheit) marginalisiert und in ihrer Bedeutung
relativiert. Auch wenn sie in der symbolischen Grundstruktur verbunden wiren, miissten
die Kernwerte der Demokratie, also Gleichheit und Volkssouverinitit, prinzipiell von
den Kernwerten liberalen Denkens® unterschieden werden.®” Dieses folge einer anderen
Logik und anderen Prinzipien, so konne es sich mit einer (negativen) Verteidigung des

63 Im Ausweis symbolischer Verweisungszusammenhinge wird Mouffe indes kaum iberzeugen.
Vielmehr zieht sie die negative Ontologie in die Ontik und tiberformt das Symbolische mit dem
Imagindren.

64  Marchart betont die Notwendigkeit des Paradoxes: »Wenn Mouffe also sagt, die moderne Demokra-
tie griinde auf einem Paradoxon, dann besteht deren paradoxale Natur genau darin, dass beide Logiken,
liberale und demokratische, in letzter Instanz unvereinbar bleiben und doch unter modernen Bedingungen
miteinander artikuliert werden miissen — bei Strafe des Niedergangs der liberalen Demokratie, das heifst,
moderner Demokratie als solcher.« (EDG, S.117) So wire es Mouffes Ansinnen, das volkssouveridne
Moment in den liberal-demokratischen Institutionen zu stirken. Diesem hatte sich auch Barber
verpflichtet.

65  Die Prinzipien der Freiheit und Gleichheit sind zwar getrennt zu betrachten, doch sind sie aufein-
ander bezogen, sie hitten sich gegenseitig kontaminiert. Eine einseitige Betrachtung beddirfe der
Abstraktion. (Vgl. DP, S.10)

66  Selbstredend gibtes nichtdas liberale Denken. Mouffe nimmt zumindest eine einheitliche Grund-
tendenz wahr und verweist hierzu beispielhaft auf den Ansatz Hayeks. Nach diesem ist Demokra-
tiesolange passabel, alssie liberale Institutionen nicht gefahrde. Sobald dies geschehe, musse sich
der Liberalismus gegen die Demokratie positionieren. Dieses Demokratieverstindnis verharre im
Instrumentalen, Funktionalen. Eine dhnliche Kritik hatten wir schon bei Barber angetroffen.

67  Auchdie Ineinssetzung von Demokratie und Menschenrechten sieht Mouffe kritisch, da in diesem
Verstandnis die Volkssouverdnitat ihre Relevanz verlore und zu etwas Obsoletem wiirde.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Rechtsstaats begniigen und die Relevanz kollektiver Autonomie marginalisieren.®® Mouffe
sieht hier einer Uberlappung zweier Momente, die ihr Zugang unterscheide: Einerseits
geht es ihr um die Ambivalenzen der Grundstruktur, andererseits um politische Ideen.
So lieRe die Grundstruktur durchaus eine Verbindung zu, die aus der Perspektive poli-
tischer Ideen untragbar sei. Fasst Mouffe also mit der Grundstruktur eine hegemonia-
le Setzung und Relation, scheint bereits die Differenzierung der Kernwerte selbst ein
gegenhegemonialer Artikulationsversuch zu sein.® Neben diesen beiden Spannungen
liefe sich das Verstindnis der Demokratie anhand zweier Dimensionen differenzieren:
Demokratie stelle einerseits auf eine grundlegende Gestaltung im Sinne von Volkssou-
verdnitit ab, »and on the other side, the symbolic framework within which the democratic rule is
exercised.« (DP, S. 2) Eine Ausrichtung an Prinzipien muss von einer Institutionalisierung
und Implementierung abgesetzt werden.” Die sich reibenden Anlagen der symbolischen
Grundstruktur liberal-demokratischer Gesellschaften fithrten sowohl zu einer genuinen
Form der institutionalisierten Regierung als auch zu einer Konstitution politischer Ko-
existenz, die sich aus zwei divergenten Traditionen herleite.” Die Imperative der Volks-
souverinitit, mithin die dezsessive, exklusive und diskriminierende Selbstbestimmung
eines konkreten, sich definierenden Kollektivs, reibe sich daneben an der universalisti-
schen Logik des Pluralismus. (Vgl. RPC, S. 186f.)

Gerade die liberale Demokratie zeichne sich auch in ihrer Genese durch die Anerken-
nung des Vielen, der sozialen Pluralitit und Heterogenitit, aus. Zugleich ist die Annahme
des Pluralismus nach Mouffe kein gradueller, sondern ein existentieller Unterschied zu
den alten Modellen der Demokratie: Die Wahrung des Vielen ist mithin kein Alleinstel-
lungsmerkmal der liberalen, sondern der modernen Demokratietheorie. Mit der Auf-
gabe der Suche des guten Lebens und dem Fehlen der Grenzmarken der Sicherheit (Lefort)
gehen eine tiefgreifende Verinderung im Verstindnis der Demokratie ebenso wie des
sozialen Zusammenhangs einher: »Such a recognition of pluralism implies a profound trans-
formation in the symbolic ordering of social relations.« (DPTP, S. 18) Gleichwohl will Mouffe
Rawls’ Wort vom Fakt des Pluralismus nur eingeschrinkt gelten lassen, denn der Fakt wa-
re schon immer gegeben, eine Transformation gibe es nur auf der symbolischen Ebene
(DPTP, S. 19). Auch andere Aspekte wie die Legitimitit von Konflikt und Einteilung (Division)
oder die Freiheit des Ganzen und die der Teile seien ebenso keine Fakten, sondern axiologische
Prinzipien, die Konzeptionen moderner Demokratien eingeschrieben seien. Auch wenn
Mouffe den Pluralismus als prinzipielle Disposition akzeptiert, verwahrt sie sich gegen
einen sogenannten fotalen Pluralismus, der keine Grenzen und damit keine Eingrenzung,

68 Demokratietheoretische Konzeptionen liberalen Einschlags kdnnen sich nie ganz von normativen
Anspriichen der Volkssouverénitit entledigen, obgleich sie diese konzeptionell kaum in der Lage
sind einzubauen. (Vgl. DP, S. 4)

69  Der Widerspruch liegt nicht in den Ideen, sondern entstammt Mouffes Zuschreibung von Eigen-
schaften und Fixierungen von Objekten und Relationen.

70  Eine dhnliche Teilung wird sie an anderer Stelle mit der Trennung zwischen dem Politischen und
der Politik anhand der Unterscheidung von Ontologie und Ontik vornehmen.

71 »ltisaspecific formof organizing politically human coexistence which results from the articulation between
two different traditions: on one side, political liberalism (rule of law, separation of powers and individual
rights) and, on the other side, the democratic tradition of popular sovereignty.« (DPTP, S.18)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

439


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

440

Tobias Braun: Der politische Konsens

folglich auch keine Politik und auch keine Demokratie, zulieRe und sich der liberalen II-
lusion hingebe, eine Welt ohne Antagonismus sei méglich. (Vgl. DPTP, S. 20)

Wenn sich liberale Ansitze an einer absoluten und universell-giiltigen Vernunft aus-
richteten und zugleich deren genuine Qualitit postulierten, sei dies als eine persuasive
Strategie zu verstehen. In der politischen Auseinandersetzung kénne es weder Formen
transparenter, freier und unbedingter Verstindigung noch perfekter und harmonischer
Einvernahme oder universaler Geltung geben, auch nicht qua ratio.”” Wenn die liberalen
Ansitze in der Folge Gegenpositionen als unverniinftig klassifizierten, sei dies nicht aus
der Sache begriindet, sondern stelle eine hegemoniale Fixierung von Prinzipien der Recht-
fertigung dar, die in politischen Registern, nicht moralischen, verortet werden muss.”
(Vgl. DPTP, S. 25) Annahmen einer verniinftigen Wahlordnung (Rawls) seien ebenso Ver-
suche, sich dem Politischen zu entziehen: Offentlicher Dissens wiirde in diesen Konzepten
fast unméglich und Konflikte differenter Entwiirfe guten Lebens privatisiert.” (Vgl. DPTP,
S. 29) Liberales Denken wie jenes Rawls’ verfiige nur iiber ein limitiertes politisches Po-
tential, da es sich auf rationalisierbare Interessen verenge und sich eine Politisierung
von Dissens nur in den Grenzen der Theorie der Gerechtigkeit ergebe.” (Vgl. DPTP, S. 30 und
PLL, S. 140) Der Ungewissheit werde mit einer vermeintlich reinen, allgemeinen und ob-
jektiven Verniinftigkeit begegnet, die einer Losung/Losbarkeit sozialer Konflikte ebenso
verspriche wie die Vermeidung von Heteronomie, Leidenschaft und Repression. (Vgl.
DPTP, S. 31) Die Konflikte blieben aber bestehen, sie seien durch die Unterscheidung ei-
nes verniinftigen von einem simplen Pluralismus lediglich verdeckt.”® Eine weitere Gefahr

72 Sosolle die Formvielfalt der Rationalitit anerkannt und eine Erweiterung des Begriffs um Verninf-
tiges und Plausibles vorgenommen werden. (Vgl. RD, S.14)

73 Ansatzpunkt gegenhegemonialer Praxen miissen die hegemoniale Fixierungsversuche sein, die
Infragestellung der politischen Wirklichkeit. Spricht Mouffe der Gegenhegemonie also einen auflé-
senden oder einen opponierenden Charakter zu? Bleibt im ersten Falle die Moglichkeiten positive
Setzung offen, wohnt der engen Bindung der oppositionellen Ausrichtung das Risiko der Entpoli-
tisierung inne, miissen doch hegemoniale Setzungen, Strukturen und Regeln itbbernommen wer-
den.

74 Auch wenn Demirovi¢ (2013b, S. 211) in der Akzentuierung des Konfliktbezugs im Denken Rawls’
und Habermas’ durchaus zuzustimmen ist, geht er mit der Unterstellung zu weit, Mouffe wiirde
bei diesen nur Konsens vermuten. Nach Mouffe ist das Problematische an diesen Ansatzen nicht
eine vollige Konsensorientierung und die Abwesenheit einer pluralistischen Grundstruktur, son-
dernder Umgang mit Konflikt und die problematischen Konsequenzen der universalistischen Aus-
richtung fiir die politische Bearbeitung von Uneinigkeit: Zwar lieflen diese 6ffentlichen Konflikt
zu, beschrianken aber dessen politische Umsetzung auf den schmalen Bereich verallgemeinerba-
rer, neutralen und verniinftiger Argumente. Infolge dieser Einengung sind 6ffentliche Streitfragen
schon qua Vernunft harmonisiert, andere Streitfragen hingegen werden in den Privatbereich ver-
schoben und kénnen sich nicht mehr politisch ausdriicken. Kurz gefasst ist das Problem also die
formale Limitierung politisch austragbaren Konflikts.

75 Infolge der Fokussierung auf die Vernunft wiirden auch affektive und emotionale Aspekte des Po-
litischen ausgeblendet. (Vgl. DTPT, S. 31)

76  Fraenkels Ansatz einer egoistischen Interessenverfolgung scheint noch dem simplen Modell zu
folgen. Rawls will diese tiber das Kriterium der Vernunft verallgemeinerungsfihig gestalten. Das
ausgleichende Scharnier partikularer Interessen und deren Aufhebung, welches Fraenkel in den
(geordneten und durch einen nicht-kontroversen Sektor eingehegten) Streit legte, verlegt Rawls
auf Zulassungskriterien 6ffentlicher Rechtfertigung. Nur wenn wir uns neutral und verallgemei-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

der Entpolitisierung ergebe sich infolge des Anspruchs, qua Verniinftigkeit eine Gerech-

tigkeit festzuschreiben. Die Frage ist, ob wir dies mit Mouffe als Entpolitisierung oder

als hegemoniale Setzung betrachten.” Im Sinne des letzteren kénnte die angenomme-

ne Alternativlosigkeit der einen Gerechtigkeit kaum als unpolitisch klassifiziert werden,

sondern als diskursiv-hegemoniale Fixierung.”®

Infolge des Primats eines Prinzips blieben liberale Ansitze blind fir die Implikatio-

nen des demokratischen Paradoxes. Nach Mouffe stehen die Logiken der Freiheit und

77

78

nerbar verhielten und derart auch unsere Begriindungen gestalteten, sei ein stabiles und wohl-
geordnetes Gemeinwesen installierbar. So weisen auch Hetzel und Weymans (2013, S.133) darauf
hin, dass die Verallgemeinerung der subjektiven Position bei Rawls vor der Debatte stattzufinden
habe. Wie weit nun Mouffes Agonismus trigt, werden wir m Folgenden eruieren.

Um die Ad4dquatheit der Zuweisung des Politischen zu beurteilen, wire es nétig, den Zugang zu
klaren: Auf der phanomenologischen Ebene ist die Fixierungsbewegung der Hegemonie nachvoll-
ziehbare politische Praxis; in Ermangelung jeder ontologischen Bestimmung setzt die Hegemo-
nie quasi-transzendentale Gewissheiten. Der Vorwurf der Entpolitisierung speist sich aus einem
vermeintlichen Mangel der Hegemonie, ihre eigene Gebrochenheit zu bekunden und stattdessen
eine Objektivitat zu behaupten. Der Hegemonie schreibt Mouffe eine Spannung ein: Diskursive
Formationen bilden zum einen die Welt, also Wissen, Sinn, Objektivitat usw., zum anderen miis-
sen sie ihren Ausgang aus der Ungewissheit bekunden, da sie ansonsten den Konflikt, mithin das
Politische, leugnen wiirden. Just dann, wenn die Hegemonie also hegemonial verfahrt, Diskurse
pragt usw., ist sie nach Mouffe unpolitisch und sitzt einer falschen Ontologie auf. Das Problem ist
demnach, dass Mouffe ihr Kriterium des Politischen ontologischer Gewissheit entnimmt.

Der Verweis auf die negative Ontologie fithrt an diesem Punkt zu Komplikationen: Es ist die kausa-
le Verkniipfung eines vermeintlichen ontologischen Status, dem die Ontik zu entsprechen habe.
Entscheidend ist der Anspruch, ontische Praxen missten die ontologische Disposition verinner-
licht haben: So zieht Moffe die Ontologie in die Ontik, das Fehlen des Einen wird selbst zur objek-
tiven Setzung. Der ontologischen Unausweisbarkeit ontischer Phanomene, dem Fehlen fixer und
definiter ontologischer Strukturen und Gesetzmafigkeiten sowie der daraus gewonnenen Ableh-
nung finaler Welterklarungen zum Trotz begreift Mouffe den Antagonismus nicht nur als ontolo-
gischen Fakt, sondern sie behauptet dariiber hinaus auch Kausalbeziehungen zwischen der wirkli-
chen (ontologischen) und derscheinbaren (ontischen) Ebene. Wir hatten auf die Doppeldeutigkeit
des Antagonismus schon hingewiesen. Die Ordnungs-, Identitdts- und Relationslosigkeit der On-
tologie wird in der Ontik nicht entsprochen. Wenn Mouffe von Widerstreit spricht, bezeugt sich die
notwendige Eingelassenheit in Kontexte, Konturen und kollektive Bezlige: Dieses Wider verlangt
nach Zusammenhangen, die ontologisch unausweisbar bleiben. Ein Konflikt setzt nicht nur ein Ko
voraus, sondern auch die Teilung einer Differenz. Unterscheidbarkeit wiederum setzt Unterschie-
de voraus, damit Identitit, Entitdt und eine Anordnung. Wenn wir keine Einheit und keine Einig-
keit setzen durfen, warum sollten wir dann Uneinheit und Uneinigkeit setzen diirfen? Wenn jede
Bestimmung, jeder Begriff und Fixierung des Ontologischen eine Setzung der Ontik bleibt, dann
muss auch Mouffes negativer Ontologie als Vorordnung verstanden werden. Die Unbestimmbar-
keit entzieht sich jeder Ordnung, und ebenso dessen Fehlen. Die Ubertragung der ontologischen
Disposition Mouffes bleibt somit eine ontische Setzung, die sich selbst durch den Verweis auf eine
entzogene, unwiderlegbare Instanz auszuweisen und zu legitimieren beabsichtigt. Einerseits kann
es gemaf der Ungewissheitsgewissheit (Marchart) keinen Streit um Ontologien geben, andererseits
zieht Mouffe die Ontologie in den politischen Diskurs, eben weil sie sich mit einer bestimmten On-
tologie begriindet. Wenn wir die ontologische Unbestimmbarkeit hier so herausgestellt haben,
dann weil der Verweis auf die negative Essenz im Falle Mouffes eine nicht unerhebliche Begriin-
dungslast tragt.

Mouffe kann Rawls nicht vorhalten, dessen Gerechtigkeitskonzeption beschranke sich auf eine Ge-
rechtigkeit, eben weil diese Alleinstellung mit dem Denken der Hegemonie kompatibel ist.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

441


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

442

Tobias Braun: Der politische Konsens

der Gleichheit zumindest in Spannung zueinander, die Privalenz des einen Elements
ziehe eine Verzerrung des anderen notwendig nach sich. Rawls’ Ziel sei es, dass sich kein
Individuum einer Heteronomie ausgesetzt sieht, daher will er alle die 6ffentlich verbind-
lichen Entscheidungen vermeiden, denen nicht alle Betroffenen zustimmen kénnen. Die
Befreiung des Individuums aus den Zwingen kollektiver Organisation fithre so zu einer
Aushohlung der politischen Ordnung, weil diese im Kern keine Gestaltungskraft mehr
habe. Politik produzierte aber aus sich selbst Unzufriedenheit, weil qua Verteilung und
Ausgleich immer unterscheide, diskriminiere und aufteile - sie bleibt mit Barber schmut-
zig. Diese irreduzible Frustration des Politischen in den Privatbereich zu verschieben oder
als Freiheitseinschrinkung zu begreifen, gefihrde sowohl die Funktion politischer Ord-
nung, die der Autorisierung der Diskriminierung diene, wie die Strukturen sozialer Ko-
hirenz und Solidaritit.” Eine Umstellung auf formale Prozesse konne weder seine Neu-
tralitit ausweisen noch hinreichen, ein demokratisches Gemeinwesen zu stabilisieren.®°

79  Mouffes Kritik am deliberalen Ansatz deckt sich zu grofien Teilen mit ihrem Unbehagen am Li-
beralismus: Nicht nur zieht sie die Moglichkeit rationalen Konsenses in Zweifel, auch die Allge-
meinheit, Zwanglosigkeit und Einmatigkeit idealer Sprechsituationen iiberzeugen Mouffe (CS, S. 48)
nicht. Wenn bestimmte Werte und Ordnungsverstindnisse als verninftig und universell begriffen
werden und a priori eine konsensuale Einvernahme beanspruchen, bliebe dies ein prekarer Aus-
druck einer hegemonialen Formation. (Vgl. CS, S. 49) Es werde politischen Werten eine fehlgeleite-
te Objektivitat zugesprochen, die dann als rational und allgemeinverbindlich klassifiziert wiirde.
Trotz der Akzeptanz des Pluralismus werde eine Ubereinstimmung eingefiihrt, die iiber prozedura-
le Einigungen hinausginge und die eher auf die Moral verwiese. (Vgl. AM, S. 83) Letztlich wiirden
somit die ideologischen Urspriinge verschleiert und infolge einer Objektivierung den politischen
Diskurs entzogen. Das demokratische Paradox bleibe auch hier virulent: Deliberales Denken gehe
davon aus, iiber bestimmte deliberative Prozeduren Formen der Ubereinkunft zu erméglichen, die
rational im Sinne der liberalen Werte und demokratisch legitim im Sinne der Volkssouveranitat
waren. Zwecks dessen miisse aber der partizipatorische Anteil der Volkssouveranitat verdeckt wer-
den: »One proposed solution is to reinterpret popular sovereignty in intersubject terms and to redefine it
as »communicatively generated power«.« (AM, S. 84) Wir hatten bei Habermas gesehen, wie er zwi-
schen einem radikalen und einem defensiven Modell deliberaler Demokratie schwankte. Mouffe
(RPP, S. 48) zielt mit ihrer Kritik auf Versuche, politische Potentiale aus der Volkssouveranitit zu
exkludieren und diese als ziel- wie gestaltlosen Strom des Meinungsaustauschs zu begreifen.
Auch liberale Ansitze hatten eine derartige, verdeckende Tendenz: Rawls verschiebe all jene Fra-
gen in den privaten Bereich, die nicht Uber die verniinftige Kommunikation einholbar seien. Die
Regeln werden als neutral und rein instrumentell bestimmt, und gleichzeitig komme ihnen ein
normativ-ausgezeichneter Status zu. AuRerhalb dieses geregelten Bereichs kénne es keine direkte
politische Auseinandersetzung geben. Das entpolitisierte, unverniinftige, nicht-neutrale Private
bleibe jeder politischen Willens- wie Meinungsbildung verschlossen. Politik verliere so jede An-
bindung an konkrete, konflikthafte Inhalte. Mit Schmitt sei hier eine Uberlagerung des Poltischen
durch Ethik und Okonomie auszumachen. (Vgl. AL, S. 33) Auch hier findet eine Verengung des po-
litischen Potentials statt, gleichsam auf anderen Wegen. Die liberalen Ansitze (Habermas und
Rawls) teilten eine positive Sicht auf die 6ffentliche Vernunft bei der Autoritéts- und Legitimitats-
einholung, der Deckung liberal-demokratischer Institutionen mit den Inhalten praktischer Ratio-
nalitdt sowie ein normatives anstelle eines instrumentellen Verstandnisses der Rationalitat. (Vgl.
AM, S. 85f)

80 Mouffe hingegen steht vor der Aufgabe, die Gegnerschaftsbeziehung als neutral auszuweisen:
Wenn die Gegnerschaft hegemonial verzerrt wiirde, kdnnte sie kaum mehr hegemoniale und ge-
genhegemoniale Krifte in einem agon verbinden.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

(Vgl. AM, S. 97) Die Utopie des rationalen Konsenses miisse aufgegeben und der Antagonis-
mus als notwendiges Existential und conditio humana verstanden werden.® Einheit diirfe
nicht auf Kosten der Differenz gehen: Mit dem liberalen Postulat der Einvernahme gin-
ge notwendiger Weise eine Preisgabe der Annahme und Transformation von Dissens, und
damit einem Aspekt des Pluralismus, einher.®? Der liberalen Illusion, politische Ordnung
konnte ebenso auf Dezession und Dissens wie auf die Inanspruchnahme biirgerlicher Tu-
genden verzichten und in Prozessen neutraler Interessenaushandlung zu einvernehmli-
chen Losungen politischer und sozialer Fragen gelangen, liege ein a-historisches, a-so-
ziales und a-politisches Konzept des Individuums zugrunde, das neben einem Verhiltnis
zur Gesellschaft (zum Kollektiv wie zur Ordnung) auch Annahmen vorgeordneter, natiir-
licher Rechte ebenso wie die Prioritit des Rechten vor dem Guten einbegriffe.®* (Vgl. AL,
S. 25 und S. 28) Politik wiirde auf eine neutrale Funktion reduziert, und dieses Missver-
stindnis fithre dazu, politische Probleme und Konflikte als technische bzw. administra-
tive fehl zu deuten. (Vgl. RPP, S. 48)

Die Kommunitaristen hingegen kritisierten diese individualistische Atomisierung
und Dekontextualisierung und verwiesen stattdessen auf eine kulturelle, soziale und
kommunale Einbindung. Durch und in der Teilhabe an der Konstitution einer politischen
Gemeinschaft bilde sich ein Verstindnis des Guten und des Gerechten. (Vgl. AL, S. 32;
auch DC, S. 64) Im Angesicht der Zentralitit der Herausbildung staatsbiirgerlicher und po-
litischer Identititen (DC, S. 60) sei im Rahmen dieser Konzepte eine positive Vermittlung
mit dem liberalen politischen Denken kaum méglich.®* In beiden Modellen sieht Mouffe
gleichwohl Mingel: Der universalistischen Biirgerbegriff wiirde sich zwar auch auf die
Prinzipien der Freiheit und Gleichheit beziehen, er fasse diese aber nur als legale Status,
zudem inhaltlich limitiert auf individuelle Abwehrrechte. »Ideas of public-mindedness, civic
activity and political participation in a community are alien to most liberal thinkers.« (DC, S. 62)
Kommunitaristische Modelle wiederum rieben sich an den Imperativen des modernen
Demokratiebegriffs, der Relevanz des Konflikts und den Anspriichen des Pluralismus.®
(Vgl. LD, S. 112) Gerade Barbers Starke Demokratie zeichnete sich dem entgegen durch ei-
ne Sensibilitat fiir das Fehlen des Einen und die Konzeption produktiver Umgangsformen
mit diesen aus. Zugleich tibersetzt die Starke Demokratie Uneinigkeit in die geordneten

81  BeidieserKritik sieht sich Mouffe in Allianz mit Schmitt: »Ein entscheidender Punkt in Schmitts Ansatz
ist der Nachweis, daf3 jeder Konsens auf Akten der AusschliefSung basiert und demnach ein ganz und gar
einschlieRender, »rationaler Konsens« unmoglich wird.« (UP, S.19)

82 »lnsuch a view, plurality cannot be eliminated, it becomes irreducible. We have therefore to abandon the
very idea of a complete reabsortion of alterity into oneness and harmony.« (DPTP, S. 33) Die Frage ist, wel-
che politische Theorie liberhaupt von einer vollstindigen Vereinheitlichung ausgeht.

83  Wie wir noch sehen werden, schwankt Mouffe in ihrer Bewertung der Prioritit des Rechten vor
dem Guten.

84  Der sicher gerechtfertigten Distinktion stehen neben konzeptionellen Parallelen das Selbstver-
standnis kommunitaristischer Autoren wie Barber entgegen, die den Liberalismus nicht negieren,
sondern zu korrigieren beabsichtigen

85  Mouffe kritisiert demnach sowohl am Liberalismus als auch am Kommunitarismus eine mangel-
hafte theoretische Berlicksichtigung des Pluralismus, wobei beide Denkrichtungen an verschie-
denen Stellen ungerechtfertigter Weise Harmonisierungen und Einheitsstiftungen einfiihrten.
Mouffes Denken nimmt Impulse von beiden Modellen auf und kann keiner der beiden Zugénge
zugeordnet werden.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

443


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

by

Tobias Braun: Der politische Konsens

Dissense einer biirgerschaftlichen Multiperspektivitit, in der sich das Viele schon im
Einen der Kommune aufhebt. Wie im liberalen Denken politischer Ordnung verschiebt
sich also der Aspekt der Transformation, womit Mouffes Kritik am Fehlen des Dissens
wieder einen Ansatzpunkt findet.

Dem gegenliufigen Extrem der Verabschiedung des liberalen Denkens verfillt Mouf-
fe allerdings nicht: Infolge der Akzentuierung der Aspekte der Freiheit bleibe das demo-
kratische mit dem liberalen Denken verbunden. Ebenso biete der universalistische Men-
schenrechtsdiskurs kritische und emanzipatorische Potentiale, mit denen sich Definiti-
on und Exklusion politischer Kollektive, ihre Unter- und Uberordnungen, bestindig in
Frage stellen liefde. (Vgl. DP, S. 10) Auch wenn Mouffe diese Potentiale durchaus positiv
bewertet, betont sie doch ebenso deren Spannung zur demokratischen Logik exklusi-
ver Wir/Sie-Bestimmung, nach der Politik immer auch eine Selbstbestimmungspraxis
eines politischen Kollektivs ist, der diskriminierende Potentiale innewohnen.¢ Agona-
le Demokratie jedenfalls soll die Irreduzibilitit des Konflikts und der Teilung sowie die
nie abschliefRbare Definition eines einheitlichen und einigen Demos einbeziehen. (Vgl. DP,
S. 15f.)

Die Vielzahl zeitgenossischer rationalistischer, universalistischer und individualisti-
scher Ansitze verfehlen nach Mouffe das Wesen des Politischen infolge ihrer Blindheit
gegeniiber der antagonistischen Konstitution aller sozialen Beziehungen.®” (Vgl. FAP,
S. 2) Weil diese die politische Ordnung nicht als Gemachte begriffen, vergiben sie sich
einer substantiellen Dimension politischer Aneignung und Emanzipation: Mouffe pli-
diert stattdessen fiir ein Verstindnis, wonach demokratische Strukturen gerade vor
dem Hintergrund hegemonialer Diskursformationen immer mach- und veranderbar
seien. (Vgl. DP, S. 4) Die unhintergehbare Anspannung zwischen Freiheit und Gleichheit
und der imperfekte, kontingente Status der Konstitution lasse eine Offenheit und die
Moglichkeit von Gegenentwiirfen sowie den Widerstand gegen hegemoniale Setzungen
zu. (Vgl. DP, S. 5) Nach Mouffe muss ein Horizont der Verinderbarkeit, der Wirksamkeit

86 Diese diskriminierende Tendenz steht in Spannung zu den Menschenrechten, deren Geltungsbe-
reich sich nicht begrenzen liefSe. Der universalistische Ansatz konne keine legitimen Formen der
Bestimmung, der Besonderung, mehr zulassen. Infolge einer anderen Kritiklinie sind Menschen-
rechte interpretative Konstrukte und damit ebenso Teil einer Hegemonie. Auch Menschenrechte
konnten sich nichta-kontextuell begriinden, ihre Allgemeinheitist nur eine Selbstverstandlichkeit
in einem bestimmten Raum, eine Setzung von und durch Macht.

87  »l argue that, in order to radicalize the idea of pluralism, so as to make it a vehicle for deepening of the
democratic revolution, we have to break with rationalism, individualism and universalism. [...] This does
not imply the rejection of any idea of rationality, individuality or universality, but affirms that they are nec-
essarily plural, discursively constructed and entangled with power relations.« (FAP, S. 7) Mouffe versteht
ihre Kritik nicht als Angriff auf die aufgeklarte Moderne, sondern als kritische Absetzung von einer
bestimmten Entwicklung. »Therefore the challenge to rationalism and humanism does not imply the re-
jection of modernity but only the crisis of a particular project within modernity, the Enlightenment project
of self-foundation.« (RD, S.12) Mit Blumenberg sieht sie im Projekt der Aufklarung verschiedene,
auch in Spannung stehende Projekte verbunden; ihre Kritik bezieht sie auf die Vereinseitigungen
einer Projektperspektive.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

und Sinnhaftigkeit der Mitsprache gegeben sein, weil sich ansonsten das Potential
und die Dynamik der Unzufriedenheit und des Protests nicht innerhalb einer Ordnung
ausdriicke, sondern Ventile auf3erhalb suche. Eine eingehegte, innersystemische Gegen-
hegemonie konne die Persistenz der etablierten Ordnung somit sekundieren: Macht und
Gegenmacht koénnen nicht nur, sie miissen ein konstruktives (agonales) Verhiltnis ein-
gehen. Die daraus entstehenden Spannungen werden wir weiter unten aufgreifen. Eine
Gefahr ergebe sich eher infolge des Wegfalls der Alternativitit und der Hypostasierung,
Naturalisierung und Positivierung des Status quo.®® Die Essentialisierung des Gegebenen
fithre zu einer Entpolitisierung: Weil es kein Anderes mehr gebe, keine Moglichkeit zum
Aufbruch, erlahme die politische Praxis oder suche sich externe Kanile, um Objekte,
Impulse und Triger politischer Verinderung zu finden.*

Liberalem Denken, aber auch deliberativen und rational-pragmatischen Modellen,
wohne eine Tendenz zur Dementierung der Konflikthaftigkeit und damit zur Verobjek-
tivierung des Status quo inne. Der Dritte Weg Giddens (1997, 1999, 2004) spricht der ideo-
logischen Distinktion in Rechts und Links ihre politische Relevanz ab und priferiert ein
pragmatisches Modell politischer Ordnung, das von der Planungs-, Steuerungs- und
Kontrollkompetenz des Staates absieht und sich stattdessen fir die zivilgesellschaftli-
che Ubernahme staatlicher Aufgaben ausspricht. Das Ideal einer dialogischen Form von
Politik setzt auf das neutrale und kompromissorientierte Lsen von Sachproblemen im
freien Austausch politischer und zivilbiirgerschaftlicher Akteure, ohne sich jedoch dabei,
so Mouffes (DP, S. 15) Kritik, der Faktizitit der Macht und der Konstitutivitit des Antago-
nismus bewusst zu sein. Sobald der Konflikt aus der politischen Welt entfernt werde,
komme es mitnichten zur finalen Auflésung allen Dissenses und zu einer allgemein be-
griifiten einvernehmlichen Regelung, sondern es werde lediglich eine hegemoniale For-
mation festgeschrieben und Kritik daran marginalisiert. Als Barriere der Formation ei-
ner Gegenhegemonie fithre diese Distinktion im Weiteren dazu, dass sich die Konflikte
der politischen Bearbeitung im System selbst entzégen.’® Dabei schliefit sich die Fra-

88 Diezeitgendssische hegemoniale Ordnung versuche sich zu objektivieren: Die Ausrichtunganden
Mechanismen des Marktes und den Imperativen einer einseitig 6konomisch akzentuierten Globa-
lisierung zeichne sich durch eine behauptete Alternativlosigkeit aus, die den Status quo ebenso
festschreibe wie eine bestimmte, neoliberale Wirtschaftsordnung. Ein bestimmtes Denken der
Mechanismen des Marktes, seinen Bedingungen und seinen Erfolgskriterien, werde auf die po-
litische und soziale Ordnung iibertragen, woraus sich die quasi-nattrliche Notwendigkeit eines
Staatsminimalismus und der Privatisierung ergebe. (Vgl. PWA, S.119) Die Flexibilisierung der Ar-
beitswelt und die Optimierung (iber Konkurrenz scheinen nicht mehr verhandelbar., die Politik
der Austeritit scheint eher einer Funktionslogik denn einer politischen Entscheidung oder Gestal-
tung zu entstammen. Siehe hierzu auch die Studie Maiolinos (2014) zur politischen Kultur in Zeiten
des Neoliberalismus, die sich auch als Hegemonieanalyse versteht.

89 Infolge der Darstellung von Politik als alternativlos ergdben sich Defizite sowohl bei den Identifi-
kationsprozessen als auch bei der Reprasentations- sowie der Responsivitaitswahrnehmung. (Vgl.
UP.S.92)

90 Mouffe positioniert sich selbst als Teil des Gegenhegemonie, die sich dem harmonisierten
(Trug-)Bild moderner Politik und sozialer Arrangements entzoge.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

445


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

448

Tobias Braun: Der politische Konsens

ge an, wie wirkmichtig und publik eine Gegenmacht zu sein hat, um die Stabilitit der
Ordnung zu gewihrleisten, Passivitit und Chaos aber zu verhindern.”

Moufte kritisiert die Idealisierungen konsensualer Aspekte und die daraus resultie-
rende Leugnung des Antagonismus. So kénne weder die Dynamik der modernen De-
mokratie erfasst noch die Impulsgebung der Spannung zwischen den beiden Polen von
Gleichheit und Freiheit in die politische Praxis eingespeist werden. Mouffe setzt an der
irreduziblen antagonistischen Konstitution politischer Formen an: Konflikte lassen sich
demgemifs nicht dialogisch oder mit Verweis auf einen rationalen Konsens®* aus dem poli-
tischen Raum verbannen, vielmehr bilde das Fehlen des Einen den untilgbaren Grund und
das Motiv politischer Praxis. Eine politische Ordnung miisse sowohl den Pluralismus als
auch den Antagonismus beriicksichtigen: Zwecks dessen entwickelt Mouffe ein Modell
des agonalen Pluralismus, das sowohl eine agonistische Konfrontation zwischen konfligieren-
den Interpretationen der konstitutiven liberal-demokratischen Werte (DP, S. 9) zuldsst als auch
tiber ein institutionelles Arrangement die Konfrontation und Bearbeitung von Konflik-
ten erlaubt. Der Dissens wird nicht verabschiedet, sondern geordnet: Dies kénne in der
Transformation des Antagonismus in Agonismus, also der Ubersetzung von Feind- zu Geg-
nerschaften, und der Konfliktaustragung entlang bestimmter Linien geschehen. (Vgl. DP,
S.13)

Die Formation politischer Riume, Entititen und Identititen vollziehe sich in Prozes-
sen der Destitution, wobei die liberal-demokratischen Ansitze weder die Imperative der
Abgrenzung konzeptionell fassen noch ihre Angebote partikularer Interessenvertretung,
biirgerschaftlichen Engagements und rechtlicher Anerkennungsdebatten als adiquater
Ersatz dienen konnten. (Vgl. DPTP, S. 20) Jede politische Ordnung, jede kollektive oder
subjektive politische Identitit und jede soziale Objektivitit bleibe ihrem eigenen imper-
fekten Status und der Einschreibung eines konstitutiven AufSeren ausgesetzt; jede Einheit,
jede Entitit und Identitit bleibt eine unfertige, ephemere Setzung der Macht, die die
interne Divergenzen nur kurzzeitig zu tiberbriicken und das Ringen der Antagonismen
stillzustellen vermag. In der Setzung der Macht und ihres Imperativs der Hypostase er-
gibt sich gleichsam einer Reibung mit der konstitutiven Offenheit: Fiir die Stiftung des Ei-
nen muss die Kontingenz verneint und die Alternativitit verschwiegen werden. In jeder
objektiven Definition zeige sich einerseits der Aspekt des Politischen, also der Ursprung
in einer Setzung, einer versuchten Fixierung, und das AufSen, das Andere, permanent an
und bekunde den Mangel, das Fehlen des Einen, der Identitit und des Ganzen. (Vgl. DPTP,
S. 21) Andererseits nimmt die Hegemonie die Faktizitit und Validitit ihrer Setzung in
Anspruch. Ihre Ausweise konnen sich zugleich nur negativ inform einer Abgrenzung be-
griinden: Um die inneren Defizite und Differenzen tiberbriicken zu kénnen, bedarf es

91  Zusitzlich versucht Mouffe (DP, S.7) die gegenwirtige Erstarkung rechtspopulistischer Parteien
in ihrem Modell zu plausibilisieren: Nur diese wiirden in einer alternativlosen Zeit die Storung des
Konsenses anbieten, zumindest der Rhetorik nach.

92  Ein rationaler Konsens ist als politische GrofSe unmaglich, da er die Spannung nicht I6sen und die
Antagonismen der Politik nicht zu verdrangen vermoge. Es ist seiner inneren Anlage nach zum
Scheitern verurteilt: Entweder er setzt sich durch und schafft die Politik ab, oder die Politik und
die Antagonismen bestehen fort. (Vgl. DP, S.11)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

einer dufleren Referenz, einem Sie.” Infolge des fehlenden Einen kann es keine Position
iiber der Gesellschaft geben: Kein Akteur kann sich als Grund oder zum alleinigen Repri-
sentanten einer Gesellschaft kiiren.”* Die Formation des Sozialen steht zwischen den Ver-
suchen der hegemonialen Schlieflung des gesellschaftlichen Raums und dem Scheitern
dieser Versuche der Perfektion und Definition.

Wenn Mouffe das Bewusstsein der ontologischen Situation in das Selbstverstind-
nis politischer Akteure einschreibt, vermischt sie die Bereiche des Symbolischen und des
Imagindren.*® Die Akteure miissten sich ihrer eigenen Partikularitit sowie ihrem Status
gegeniiber der Macht bewusst werden: »This signifies that the relation between social agents
becomes more democratic only as far as they accept the particularity and the limitation of their
claims; that is, only in so far as they recognize their mutual relation as one from which power is
ineradicable.« (DPTP, S. 21) Die Einsicht in die negative Essenz kann sich aber nur schwer-
lich auf die Intentionen beschrinken, begreift Mouffe das Soziale in toto als Ausdruck
der Macht. Aus Sicht Leforts muss Mouffes Ansinnen als Uberflugsperspektive zuriick-
gewiesen werden: Wenn die objektive Ordnung und der Sinnraum einer Welt Stiftungen der
Macht sind, verlangt eine reflexive Aneignung dieser die Einnahme einer absoluten®® Po-

93  Lefort, der diesem Gedanken neben Derrida Pate stand, wird dies als symbolischen Verweisungs-
zusammenhang zwischen den Spharen der Macht und der Zivilgesellschaft beschreiben.

94  Machtbilde das Konstituens sozialer Objektivitat: » This implies that any social objectivity is ultimately
political and that it has to show the traces of exclusion which governs its constitution.« (AM, S. 99) Die so-
ziale Wirklichkeit werde von der Macht geformt, gleichzeitig bleibt sie wie jede ihrer Setzungen
gebrochen, ohne Entitit, Totalitat und Identitat. Alle Setzungen bleiben umkampft, prekéar und
unabgeschlossen. Demokratische Verhiltnisse missten diese fundamentale Position der Macht
ebenso einsehen wie die Kontingenz und das Fehlen jeder Essenz und Objektivitat: »Democracy
requires, therefore, that the purely constructed nature of social relations finds its complement in the purely
pragmatic grounds of the claims to power legitimacy.« (AM, S.100) Diese Einsicht in die grundsitzliche
Bedingtheit soll die Hegemonie und die Gegenhegemonie verkniipfen: Keine der beiden Seiten
konne die Macht beherrschen oder vollstindig einnehmen. Weil Demokratien den Streit und die
Uneinigkeit bedirfen, muss auch die Hegemonie die Besetzung des leeren Ortes der Macht vermei-
den. So schreibt Mouffe aber der hegemonialen Setzung einen Widerstreit eines Objektivierungs-
bestreben und einer Bezeugung der eigenen Gebrochenheit und Defizitit ein.

95  Die Trias des Symbolischen, Imaginaren und Realen sind Ordnungs- und Strukturierungsversu-
che des Psychischen durch Lacan. Wie Evans in der Einleitung zu seinem Worterbuch der Lacan-
schen Psychoanalyse beschreibt, verstellen begriffliche Fixierungen, eindeutige Definitionen eher
die Absicht Lacans und werden von diesem bestandig unterlaufen. Wenn wir dessen Eintrage al-
so aufgreifen, machen wir uns einer doppelten Verkiirzung (sowie dem Problem der Ubersetzung
aus dem Englischen) schuldig. Das Imagindre beschreibt die Selbstidentifikation, das Selbstbild,
die Formung des Ich iiber Spiegelung. »Das Imagindre ist demnach die Ordnung der oberflichlichen Er-
scheinungen, der tiauschenden, beobachtbaren Phinomene, die die darunterliegenden Strukturen verber-
gen.« (Evans 2002, S.146f.) Diese entzogenen und autonomen Strukturierungen des sozialen Le-
bens markieren das Symbolische. (ebd., S.298 — 301) Im Gegensatz zum Symbolischen, dass auch
immer nicht sein kann, beharrt das Reale auf seinen Platz, auf eine Einheit. Das Reale kann nicht
imaginiert werden, es bleibt nicht an der Oberflache, gleichsam widerstrebt es einer Einordung
in Symbolische. (Vgl. ebd. S. 250 — 253) Einfiihrend zu Lacan die Arbeiten Roudinescos (1999) sowie
Condeks, Hofmanns und Lohmanns (2001). Zu den politischen Aspekten siehe die Studien Stavra-
kakis (1999 und 2007).

96  Im Sinne von losgeldst.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

447


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

448

Tobias Braun: Der politische Konsens

sition.”” Zwischen Ontologie und Ontik besteht eine Schwelle, die Mouffe an dieser Stelle
verwischt. Ab von diesem Problem entwickelt Mouffe den Anspruch an politische Ord-
nungen, Spannung, Konflikt und Leidenschaft zu akzeptieren und sie in entsprechende
institutionelle Arrangements zu iibertragen. Diskriminierende Momente der Definition
und Distinktion des Wir und des Ihr, sind elementarer, unausloschlicher Teil demokra-
tischer Selbstbestimmung.®® (Vgl. EOD, S. 130)

1.3 Impulse - Denken mit Schmitt und Wittgenstein

Mouffes Gewihrsmann bei der Kritik am liberalen Zeitgeist ist Carl Schmitt, auf dessen
politisches Denken sie einerseits positiv rekurriert und sich zugleich mit Schmitt gegen
Schmitt positioniert, dessen unrithmliche Rolle im politischen Geschehen seiner Zeit sie
aber andererseits ausdriicklich bei Seite lisst.” Schmitt weise auf zwei zu differenzie-
rende Beziige in der Bestimmung der Gleichheit hin, die dem demokratischen Denken
zu Grunde liegen:

»In his view, when we speak of equality, we need to distinguish between two very dif-
ferentideas: the liberal one and the democratic one. The liberal conception of equality
postulates that every person is, as a person, automatically equal to every other person.
The democratic conception, however, requires the possibility of distinguishing who be-
longs to the demos and who is exterior to it; for that reason, it cannot exist without the
necessary correlate of inequality.« (CS, S. 39)

Die liberale Vorstellung von Gleichheit lehne jede Diskriminierung qua ihres abstrakt-
universalen Horizonts ab: Die Gleichheit hingegen, die im Sinne kollektiver Autonomie de-
mokratischen Konzeption eigen ist, denke Gleichheit im Rahmen bestimmter und sich
bestimmender Kollektive. Die Konstitution eines Demos bediirfe notwendig konkreter
Bestimmung, mit der eine diskriminierende Unterscheidung in Innen und Auf3en, in Zu-
gehorige und Ausgeschlossene, sich als Gleiche und sich als Ungleiche begegnende (im
Sinne der Teilhabe und -nahme sowie der kollektiven Rechte, Pflichten, Freiheiten und

97  Mouffe reduziertso die Machtzu einer dufleren, objektiven Instanz, zu der wir uns verhalten kénn-
ten. Das Aufere ist nicht mehr konstitutiv, sondern es wird reflexiv ins Innere gezogen. Dass es
dieses Innere nur mit dem entzogenen Aufien geben kann, wann aber gerade der Punkt.

98  Letztlich muss sich auch politische Philosophie und Theorie ihres Einflusses auf die offentliche
Kultur und die Diskurse bewusst bleiben: Sie hat nach Mouffe (CS, S.36) bei der Errichtung von
demokratischen politischen Identitdten eine wichtige unterstiitzende Funktion. Im Angesicht dessen
ist die Kritik an den theoretischen Ansétzen, die die Identititsstiftungen qua fehlgeleiteten Har-
moniebedirfnis hemmen, umso dringlicher.

99  An dieser Stelle ist kein Platz fiir einen eigenstindigen Abgleich mit Schmitt, daher verzichten
wir auf detaillierte Einlassungen. Siehe weiterfiihrend Wenman (2014), der sich um eine Offenle-
gung des Schmittschen Einflusses im Denken Mouffes bemiiht. Er geht dabei der These nach, dass
Schmitts Begriff des Politischen eine autoritar-konservative Schlagseite eingeschrieben bleibt, von
dersich auch Mouffe nicht |6sen konne. Beckstein (2008) hingegen versteht die Mouffessche Inan-
spruchnahme Schmitts nicht im Sinne einer dialogischen Uberpriifung, sondern als Polemik ent-
gegen politischer Positionen, die die Links/Rechts-Spaltung marginalisieren.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Verantwortungen) einhergehe.'*® Eine demokratische Ordnung ist demnach nach Innen
dem Prinzip der Egalitit unterworfen und nach Auflen diskriminierend und exklusiv.'*

Schmitts Konzept berufe sich zwar auf eine substantielle Qualitit, die die Einheit
und Einigkeit politischer Gebilde und Identititen fundiere, dennoch liege dieser quali-
tativen Auszeichnung des Einen und Gemeinsamen, des Homogenen und Identitiren,
kein klassischer Essentialismus zugrunde, sondern eine Zuweisung des Sie, also das Set-
zen einer Unterscheidung:

»ltis clearthatwhatisimportant for Schmittis not the nature of the similarity on which
homogeneity is based. What matters is the possibility of tracing a line of demarcation
between those who belong to the demos—and therefore have equal rights—and those
who, in the political domain, cannot have the same rights because they are not part of
the demos.«'° (CS, S. 40)

Das Potential des Schmittschen Zugangs sei es, dass das Eine des Wir, also die kollektive
Identitit, Integritit und Authentizitdt, nicht in diesem liege, sondern sich in der Destitu-
tion relational definiere, und sich wiederum die AusschliefRenden kollektiv als Gleiche
anerkennen wiirden, als Mitglieder und Teilhabende eines Wert- wie Rechtsraums.'®
Die Distinktion nach AufSen fillt mit der Definition des Innen zusammen, wobei sich wieder-
um die Problematik der Abschlief3barkeit politischer Riume ergibt: Die innere Egalitit,
Kohirenz und Konformitit reibt sich an dem Fehlen des Einen, der Unméglichkeit der
Perfektion und Definition. Just dies verweist auf eine Problematik des Zugangs: Wenn
die Konstituierung politischer Raiume durchaus fragil und fluide bleiben kann, sind kol-
lektiven Einheiten (Demos) und politische und rechtliche Ordnungen (Nomos) dagegen in
ihrer Flexibilitit und ihrem Anpassungsvermogen eingeschrinkt. Wenn sich also Identi-
titen munter wandeln und stiften konnen, ist konkreten Formen diese Transformation
nur bedingt moglich: Die Widerstinde gegeniiber einer umfassenden Sie-Abgrenzung
konnen nicht mehr durch Transformationen des Wir aufgefangen werden, eben weil das
Wir einer festen Grenze und kontinuierliche Strukturen bedarf. Diese Ambivalenz zwi-
schen negativen sowie absetzenden und positiven, kollektiv-partizipatorischen Konsti-
tutionsbewegungen lasst sich hier nicht auflésen. Relevant bleibt sie indes fiir weitere
Fragen der politischen Selbstbestimmung und die Moglichkeit des Eigenen: In einer strik-
ten Auslegung der Konstitutivitit des AufSeren fithrt jeder Versuch der Bestimmung des
Inneren zur Auflosung, jede positive Verbindung und Verbindlichkeit muss scheitern. Die

100 Andernorts konstatiert Mouffe (PWA, S.123), die politische Linke hitte Gleichheit als Perspekti-
ve, die rechte Seite, hier als Liberale verstanden, miisste immer auf einer Form von Ungleichheit
bestehen.

101 Die Frage ist, wie verhindert wird, dass sich die Unterscheidung des Demos nach Innen verlagert
und die demokratische Gleichheitsidee konterkariert.

102 Mouffe miisste hier genauer trennen zwischen der Abgrenzung als Bewegung des politischen Ima-
gindren, der politisch-rhetorischen Begriindung und der Bestimmung des Anderen.

103 In einer gewissen Hinsicht ist dieser Gedanke durchaus plausibel: Man denke an die heterogene
Konstitution der oppositionellen Bewegungen des arabischen Frithlings, die sich durchaus in der
Ablehnung vereinen konnten, gleichsam aber in der Fixierung eines gemeinsamen positiven Pro-
jekts aufrieben. (Vgl. Noueihed/Warren 2012, Lynch 2014 und Falkenhayner et al. 2015)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

449


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

450

Tobias Braun: Der politische Konsens

Gleichheit im Wir meint so eine kollektive Ausrichtung, die zugleich eine a-politische und
a-soziale Leerekennzeichnet. Gleichzeitig itberantwortet Mouffe die Bearbeitung von Di-
vergenzen und Dissensen der Biirger, also im Wir, einem institutionalisierten Arrange-
ment, das die Mit-Biirger als ein geteiltes und gemeinsames Projekt verstiinden. Auch
wenn diese Friktion nicht iiberanstrengt werden sollte, verdeutlicht sie doch eine An-
spannung zwischen den positiven und negativen Aspekten der Absetzung.

Moutffe versucht sich an einem Ausgleich dieser divergenten Aspekte, um beiden ge-
recht zu werden und sie konzeptionell integrieren zu konnen. Die kollektive Identitit ma-
nifestiere und materialisiere sich in der negativen Destitution, wobei die duflere Bedro-
hung ebenso den inneren Kontext, die Kohirenz und Persistenz versichert wie sie die
innere Zerstreuung, Zerrissenheit und Zerstrittenheit beruhigt und die Heterogenitit
kaschiert. Um dennoch einen positiven Bezug zum Innen und seine Aneignung, seine
Realisierung, zuzulassen und gleichzeitig einen Riickfall hinter das Fehlen des Einen zu
vermeiden, greift Mouffe zur Begriindung politischer Ordnung auf ein prozeduralisti-
sches Modell zuriick: Die erforderte Ubereinstimmung betrifft nur die verfahrensmafi-
gen Rahmenbedingungen. Mit Bezug auf Eastons politischer Gemeinschaft und dem Re-
gime stellt sich wiederum die Frage des Ursprungs des Reglements, steht diese doch in
einem ambivalenten Bezug zu souveranen (Selbst-)Setzungen und der Aussetzung in Kon-
texte.”** Die Spannung zwischen Autonomie und Heteronomie bleibt akut, obgleich sich
in Mouffes Absicht und Verwendungsweise des Prozeduralen eher der Aspekt des Ent-
zugs bekundet: Einerseits situiert das Eine nicht zwischen den Akteuren — das Wir meint
kein intersubjektives Verhiltnis —, sondern wird einer vermittelnden Instanz (Sie) iiber-
antwortet, die die Partikularitit und das Fehlen des Einen entschirft. Andererseits erfor-
dert es ein geteiltes politisches Reglement, in welchem die inneren Konflikte verhandelt
werden konnen, eine spezifische Konstellation: Das Arrangement selbst muss Neutra-
litit sowie Fairness versichern und sich von hegemonialen Einfliissen 16sen.’® Wieder-
um arbeiten hier zwei Logiken: Die Abgrenzung bedarf der Diskriminierung und Politisie-
rung, wenn auch nur nach AufSen; das Prozedere hingegen verlangt nach Entpolitisierung
der Spiels und seiner Regeln, nach denen dann aber durchaus gestritten werden kann.
Die Unterschiedlichkeit beider Logiken zeigt sich just in der Position und Funktion der
Entpolitisierung: Der negativen Leere der Abgrenzung, die jede innere Setzung ausschliefit,
steht eine positive Leere des Prozederes gegeniiber, in der gerade die duflere Instanz, also
das Regelwerk, sich einerseits der Politisierung entzieht und einvernehmliche Anerken-
nung einfordert, anderseits aber den inneren Streit erméglicht. Mit dieser Entpolitisie-
rung wiederholt Mouffe selbst einen ihrer Kritikpunkte am liberalen Denken. Gleichzei-
tig entzieht sich die grundlegende Ordnung wiederum der Gestaltung, der Kontingenz
und der Alternativitit. Die Ordnung, soll sie Konflikt koordinieren, muss iiber dem Streit
bleiben, unbestritten und unproblematisiert, und muss ihren politischen Ursprung leug-
nen. Der grundlegenden Ambivalenz der beiden Beziige werden wir im Weiteren folgen.

104 Easton verstand die Teilung der Ordnung just in diesem doppelten Sinn: So blieben der Bezug auf
das Gemeinsame und die Differenzierung, die Ordnung, die Einteilung und die Trennung aufein-
ander verwiesen.

105 Gerade diese beanspruchte Loslésung aus hegemonialen Beziigen scheint kaum mit dem Gesamt-
ansatz kompatibel.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Einerseits will sich Mouffe der negativen ontologischen Kondition des Politischen, die sich
nicht final aufheben lief}e und die tiberall in jeder Gesellschaft obwalte, bewusst blei-
ben - also dem Antagonismus. (Vgl. FAP, S. 3) Andererseits stellt sie das diskriminieren-
de Moment politischer Identititsstiftung heraus, der geteilten Identitit als Biirger ei-
ner Biirgerschaft, dem Band des Wir im Sinne Schmitts.’®® An Schmitt kritisiert Mouffe
das Festhalten an einer (Vor-)Gegebenheit der Einheit, die Gebundenheit des Wirs: Die
Einheit wire schon immer da, die Identitit schon gegeben. Die Wir/Sie-Bestimmung
Schmitts verfehle damit das Wesen politischer Konstruktion und reduziere sich auf eine
reine Wahrnehmung konkret-gegebener Grenzen. (Vgl. CS, S. 54) Schmitt witrde zwischen
kreativer Konstruktion und konkreten Kontexten schwanken.'®” Wenn unsere vorheri-
ge Deutung zutrifft, ist Mouffes Konzept dieselbe Spannung eingeschrieben. Dennoch
scheint eine Trennung relevant: Auch wenn wir qua ontologischer Ungewissheitsgewiss-
heit (Marchart) um den Konstruktionscharakter jeder politischen Einheit wissen, kon-
nen daraus nicht den Schluss ziehen, dass sich jedes Entwerfende auf Ebene der Ontik
seiner Bindung an ein Geworfensein entzége.’®® Es war gerade der Sinn der Sie-Instanz,
das Wir der Konstruktion zu enthalten: Wenn Mouffe nun die Kreation des Wir einfor-
dert, muss sie auch den Antagonismus eintragen, womit dann allerdings dieser Ebene
die Einheit verloren geht, eben weil sich die Wir/Sie-Spaltung dann im Wir wiederholen
muss.'® Zum Einen kniipft Mouffe die Bildungsprozesse sozialer wie politischer Identi-
titan die Wir/Sie- Differenz, zum Anderen verortet sie Potentiale des Einen in prozedura-
len Bedingungen von Kooperation. Drittens formieren sich soziale Kontexte in hegemo-
nialen Diskursartikulationen.”™ Der Vermutung, die Vermittlungsprobleme der Aspek-

106 Diese Kommunalitat hebe ihren Zugang vom deliberativen und von liberalen Ansitzen ab. In die-
sen werde die Diversitit in die Offentlichkeit mit der Hoffnung verschoben, in der Politik durch
prozedurale Arrangements nur noch rationalisierbare und einvernehmliche Inhalte zu haben. Po-
litik diene so nicht mehr als Interessenaushandlung, sondern mehr Verwaltung. (Vgl. CS, S. 50f.)

107 Mouffes Kritik an den gegebenen Kontexten lasst in zwei Hinsichten deuten: Entweder geht es
ihr um eine substantialistische Lesart Schmitts, dessen Homogenititsmomente sie dann akzen-
tuiert, oder um die konstruktiven Aspekte der Setzung einer Differenz. Im zweiten Fall wiirden
die kreativen Potentiale der Setzung eingeschrankt, eben weil sie sich anhand gegebener Kontex-
te ausrichten miissten. Auch wenn die zweite Auslegung wahrscheinlicher ist, steht diese gleich-
wohl vor dem Problem, dass auch Mouffe keine absolute Konstruierbarkeit sozialer Objektivitat
behaupten will. So verweist Mouffe auf bestimmte Formen des Lebens, Beziige des Konflikts, auf
geteilte Sedimente oder auch ethisch-politische Prinzipien, die die hegemoniale Setzung einrah-
men und selbst wiederum iiber dem politischen Prozess stehen miissen. Nur andeutungsweise
soll noch erwdahnt werden, dass Mouffe die Feindzuschreibung nicht wie Schmitt als Existenzne-
gierung versteht, sondern als Bedrohung der Lebensweise. Letztlich muss dies anhand des Den-
kens von Schmitt geklart werden.

108 Aus phinomenologischer Sicht wird, soweit ich sehe, keinesfalls bestritten, dass wir uns in einer
gemachten Welt befinden, trotz dessen wir dieser (auch) inform eines lebensweltlichen, schon im-
mer daseienden Bezugs begegnen. Es ist eine Uberkreuzung aus Welterfahrung und Welterzeu-
gung, Entwurf und Geworfenen, die Mouffe anscheinend zum Vorteil der Kreativitit umzustellen
beabsichtigt.

109 Wir kommen auf diese Problematik im Zuge des Agonismus zuriick.

110 »Once the identity of the people — or rather, its multiple possible identities — is envisaged on the mode of
a political articulation, it is important to stress that if it is to be a real political articulation, not merely
the acknowledgement of empirical differences, such an identity of the people must be seen as the result of

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

451


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

452

Tobias Braun: Der politische Konsens

te resultierten aus einer Differenz der Zuginge und Perspektiven, kénnen wir hier nicht
nachgehen.™

Einen anderen Impuls entgegen der konzeptionellen Ausrichtung deliberativer Theorie
und ihrer Inanspruchnahme einer genuinen Qualitit kommunikativer Vernunft ent-
nimmt Mouffe dem Denken Wittgensteins. (Vgl. Ebeling 2014) Mit diesem kritisiert
sie eine ideale Auffassung sprachlicher Ausdrucks- und Austauschformen, die ebenso
Annahmen exakter Definierbarkeit von Begriffen wie reflexiv-abstrakter Verstindigung

"2 Ansitze wie die Kommunikationstheorie Habermas® weisen der Vernunft

umfasst.
im Prozess des Verstehens und Verstindigens eine integrale Funktion zu: Die Vernunft
dient nicht nur als Fundus und Garant des Allgemeinen, sondern liegt auch dem Modus
der Einigung und dessen Anspruch an Universalitit und Neutralitit zugrunde. Die
Produktion sprachlicher Formen und geteilten Wissens vollziehe sich im Sinne der
kommunikativ-rationalen Ausrichtung deliberativer Ansitze nach Mafigabe einer Logik
abstrakter Reflexivitit, die jede Einbindung in kommunale, kollektive und kulturelle
Kontexte auflose. (Vgl. W, S. 63) Gerade die Universalitit der Vernunft und ihres refle-
xiven und reziproken Modus intersubjektiver Verstindigung versichere die Erzeugung
rechtfertigbaren und legitimen Wissens, von Argumenten und Ansichten, die nicht
durch Partikularitit oder historische Relativitit verzerrt wiirden. Die Formen der Mit-
teilung, des gegenseitigen Verstehens und der gelingenden Verstindigung werden aus
jedem kollektiven Kontext und Konnex enthoben, das Verstehen zu einem losgel6sten
und freischwebenden intellektuellen Akt. Diesem der Vernunft attestierten Vermdgen
reiner, direkter und transparenter Kommunikation und der angenommenen Klarheit
sprachlicher Ausdrucksformen steht Mouffe mit Wittgenstein skeptisch gegeniiber und
verweist stattdessen auf die Einlassung in einen kollektiven Sinnraum:

»For him [gemeint ist Wittgenstein — TB], agreement is established not on significa-
tions (Meinungen®) but on forms of life (Lebensform®). It is Einstimmung®, fusion of
voices made possible by a common form of life, not Einverstand®, product of reason —
like in Habermas.« (W, S. 70; dt. im original)

the political process of hegemonic articulation.« (CS, S. 56) Politik sei der Kampf um Selbstdefinition,
die eben nicht vorgegeben ist; genau dieser Kampf mache die politische Praxis aus. Diese Wir-
Findung ist nun aber problematisch, kann sie doch weder den Pol des Entwurfs noch des Gewor-
fenen verabsolutieren. Wie wir mit Lefort sehen werden, ist es nicht moglich, einen Primat, einen
Ursprungsmodus, auszuweisen. Wir werden mithin das Konkrete immer in beiden Hinsichten er-
fahren, als uns gegeben wie uns entzogen. Mouffe ist in diesem Zusammenhang zuzustimmen,
dass Identititen selbst stets prekir, heterogen, bleibend umkampft und nie mit sich selbst iden-
tisch oder vollstindig sind, aber die Identitatssuche bleibt selbst kontextual gebunden, sich nicht
frei verfigbar etc.

111 In einem ersten Schritt misste hierfir die Diskursformation von der Logik der Hegemonie/
Gegenhegemonie abgegrenzt werden. Erst im Anschluss kann die Wir/Sie-Differenz mit Beriick-
sichtigung der Spannung zwischen den Differenzen sowie der Entpolitisierung des Agons und des
Wir eingetragen werden.

112 Ob Mouffe hierbei Wittgensteins Ansinnen gerecht wird, kann fiir unser Anliegen offenbleiben.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Das Eine kann sich nach Mouffe (DP, S. 12) nicht durch eine Form oder einen Gebrauch der
Vernunft versichern: Der kommunikative Konnex sei nicht einer reflexiv-abstrakten Ra-
tionalitit zu entnehmen, sondern einer Einbindung in geteilten Formen des Lebens, einem
Raum mitgeteilten Sinns nach unserer Diktion. Weder die Reflexivitit und Formalitit der
Vernunft noch ihre Ambitionen der Dekontextualisierung kénnen den Anspruch unbe-
dingter Allgemeinheit, Transparenz und Evidenz einholen: Kommunikation findet in ei-
nem geteilten Kontext statt, dessen Ordnung sich implizit im Ein- und Zusammenklang
der vielen Stimmen (im Sinne von Wittgensteins Konzept der Familienihnlichkeit) zeige.
Die Einstimmung meint ein dichtes Geflecht von Bedeutung und Sinn, dessen Einsicht
aufkeinen iibergeordneten, externen Standpunkt rekurrieren kann, wie es die Rationa-
litdt suggeriert. (Vgl. W, S. 72£.) Der Sinnraum einer Welt, der hier als Konnex, Ordnung
und Koordination kommunikativer Mitteilung dient, lisst sich weder itberblicken noch
einsehen. Mouffe sympathisiert mit den Gegenpositionen der Kontextualisten wie Ror-
ty und Walzer, die die Aussetzung in Beziige geteilten Sinns akzentuierten:

»Therealissueis notto find arguments tojustify the rationality or universality of liberal
democracy that would be acceptable by every rational or reasonable person. Liberal
democratic principles can only be defended as being constitutive of our form of life,
and we should not try to ground commitment to them on something supposedly safer.«
(W, S. 66; bezogen auf Rorty)

Mit Wittgenstein meint Mouffe, Formen politischer Kommunikation ginge eine Korre-
spondenz in der verwendeten Sprache zuvor, die nicht auf einer rationalen Setzung be-
ruhe, sondern in geteilten Lebensformen und Sinnbeziigen.™ Die beiden unterschied-
lichen Formate der Hegemonie vor Augen, lassen sich gemeinsamen Lebensformen als
Kontext einer Welt verstehen und zugleich die Distanz zu Versuchen hegemonialer Aneig-
nung verdeutlichen.

Zugleich verlingere die deliberative Theorie ihr Modell der kommunikativ-rationa-
len Verstindigung auf den politischen Bereich, in dem es ihr als eine adiquate Norm po-
litischer Ordnung und als ethos eines gelungenen, guten Lebens dient. Nach Mouffe bleibt
der genuine Status und des Modus der Vernunft und die Annahme ihrer unbedingten
Allgemeinheit und Neutralitit ebenso wie ihr Modell von Politik indes Postulate einer
Ideologie. Die Inanspruchnahme einer bestimmten Qualitit der Vernunft kann sich we-
der durch eine faktische Objektivitit noch durch transzendente Quellen oder ontologi-
sche Dispositionen begriinden: Ihre Qualitit bleibt eine politische Behauptung. Zudem
konnen sich die Vernunft und die Praxen ihrer Verwendung nicht aus Kontexten 16sen
und bleiben auf das Entgegenkommen eines Sinnraums angewiesen: »Procedures always in-
volve substantial ethical commitments. For that reason they cannot work properly if they are not
supposed by a specific form of ethos.« (W, S. 69) Dieser ethos werde von den liberal-demo-
kratischen Ansitzen verallgemeinert und qua Vernunft hypostasiert. Mit Mouffe sind

113 »As Wittgenstein pointed out, to have agreement in opinions, there must first be agreement on the language
used. But he also alerted us to the fact that those represented »not agreement in opinion but in forms of
life«.« (PLL, S.144: Verweis auf Wittgenstein 1958, S. 241)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

453


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

454

Tobias Braun: Der politische Konsens

solche Definitionen aber notwendigerweise Ausdruck einer hegemonialen Setzung, wo-
mit sich ihr Anspruch auf Allgemeinheit und Neutralitit dispensiere.”* Eine unbedingte
Universalitit konne sich im Angesicht der Pluralitit der Lebensformen nicht rechtfertig-
ten, auch nicht mittels der Annahme einer allgemeinen Vernunft: Die Ungewissheit, die
Unsicherheit und die Kontingenz lassen sich nicht durch einen Verweis auf die Verniinf-
tigkeit, weder einer Ordnung noch einem Verfahren oder bestimmter Akteure, beseiti-
gen.™ Mit Wittgenstein hebt Mouffe den Aspekt der notwendigen Eingebundenheit in
bestimmte Formen des Lebens, bestimmter Sprachen und bestimmter Vernunftformen und
-gebriuche hervor und versucht auf diesem Wege, die Beschrianktheit sowohl der Per-
spektive als auch der Formulierung von Anspriichen auszuweisen.

1.4 Die agonale Kanalisierung des Konflikts. Uber das/dem Politische/n

Neben ihrer Kritik am politischen Liberalismus und deliberalen Modellen arbeitet sich
Mouffe auch an der zeitgendssischen Verklarung der politischen Situation Seitens so-
ziologischer und philosophischer Zuginge ab: »Die Soziologen behaupten, wir seien in eine
»zweite Moderne« eingetreten, in der sich die Individuen, befreit von kollektiven Bindungen und un-
behindert durch antiquierte Anhinglichkeiten, der Kultivierung mannigfaltiger Lebensweisen wid-
men konnten.« (UP, S. 7) In einer Welt ohne Feinde kénnten iiber konsensuale Dialoge Frieden,
Wohlstand und Menschenrechte gesichert werden: Es sind diese a-politischen Visionen
parteienloser Demokratie, globaler Zivilgesellschaft oder auch absoluter Demokratie, gegen

114 Jede Setzung und Artikulation sei immer nur innerhalb gegebener Kontexte moglich: Abstrakte
und tiberschauende externe Positionen kdnnen dagegen eingenommen werden. Definite Bestim-
mungen des Rechten und des Unrechten, des Verniinftigen, Wahren und Guten blieben unmogli-
che Objektivierungsversuche. (Vgl. RD, S.15) Wenn Mouffe auf gewachsene Strukturen und Kon-
texte in individuellen Selbst- und Weltdeutung hinweist, darf dies nicht mit einem klassischen
Konservatismus gleichgesetzt werden: lhr geht es darum, dass sich Menschen nur im Anknupfen
an Deutungen und Diskurse sich und der Welt nihern kdnnen. Mouffe teilt Gadamers Kritik an der
Aufklarung und deren Auflésungsbestreben individueller Einbindungen, womit sie aber die Of-
fenheit und das Fehlen des Einen keineswegs einzuschranken beabsichtigt: »To be able to think about
the politics of radical democracy through the notion of tradition, it is important to emphasize the composite,
heterogeneous, open, and ultimatively indeterminate character of the democratic tradition.« (RD, S.17)

115 So muss auch der Versuch, eine Allgemeinheit tiber Prozeduren herzuleiten, scheitern: »The dis-
tinction between procedural and substantial cannot therefore be as clear as most liberal theorists would
have it.« (W, S. 68)

116  Mouffe greift zudem auf Oakeshott zuriick, um das Argument der Eingebundenheit zu starken:
»As Micheal Oakeshott has reminded us, the authority of political institutions is not a question of consent
but of the continuous acknowledgement of cives who recognize their obligation to obey the conditions pre-
scribed in res publica.« (AM, S. 95) Es ginge hier nicht um rationale Gerechtigkeit, sondern um die
Moglichkeit einer bewussten Lebensform als schopfende demokratische Biirger. Dieses Blrger-
verstiandnis betone die wichtige Rolle von Leidenschaften, die mit einbezogen werden miissten,
um die Wirksamkeit demokratischer Werte zu verstehen. Das gemeinsame Band der republica gin-
ge aufeine spezifische Sprache des birgerlichen Verkehrs (civil intercourse) zuriick, welche sich auf
die gemeinsamen Angelegenheiten bezieht. Wie bei Barber wird hier eine Perspektivenverschie-
bung hin zu einer Teilung der Wahrnehmung angedacht. Wir kommen im Verlauf nochmals auf
Oakeshott zuriick.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

die sich Mouffe wendet. (Vgl. UP, S. 8) IThnen gemein sei eine Jenseitsbehauptung des Ant-
agonalen, die Mouffe kritisiert und deren Folgen der Entpolitisierung wir schon bespro-
chen haben. Dissens wird von diesen Ansitzen als archaisches Rudiment begriffen, das
es {iber die transparente Verstindigung rationaler Akteure beizulegen gelte. (UP, S. 9) So
entginge diesen Ansitzen mit dem Wesen des Politischen auch das dynamische Potential
von Uneinigkeit und deren politischer Austragung:

»Statt des Versuchs, Institutionen zu entwerfen, die alle widerstreitenden Interessen
und Werte durch vermeintlich »unparteiliche« Verfahren miteinander verséhnen,
sollten demokratische Theoretiker und Politiker ihre Aufgabe in der Schaffung ei-
ner lebendigen »agonistischen« Sphare des 6ffentlichen Wettstreits sehen, in der
verschiedene hegemoniale politische Projekte miteinander konfrontiert werden
kénnten.« (UP. S. of))

Infolge der Leugnung des Politischen wiirde Dissens nicht mehr in der Sphire der Politik
verhandelt, sondern in der Moral: Weil Uneinigkeit kaum mehr zugelassen werde, weil es
keine legitime Gegenmeinung und unterschiedliche Ansichten geben kénne, ordne sich
der politische Raum nicht mehr nach politischen Seiten, sondern nach richtig und falsch
(UP, S. 11)." Infolge der Moralisierung sei die Opposition nicht mehr der politischer Geg-
ner, sondern ein Feind: Seine Position kénne weder legitim sein, noch als Bestandteil des
Streites im politischen Raum anerkannt werden — die Nihe zur Schmittschen Kritik ist
offenkundig. Wenn der politische Raum den Dissens nicht aufnehme und itbersetze, gin-
ge seine Integrations- und Koordinationsfunktion verloren: »Konflikte tendieren dazu — so
meine These —, im antagonistischen Modus aufzubrechen, wenn die Kandle nicht da sind, iiber die
sie eine agonistische Form annehmen kinnten.« (UP, S. 12) Konzepte politischer und demo-
kratischer Ordnung miissten die Uneinigkeit, ebenso wie die Uneindeutigkeit, akzep-
tieren und ein Modell entwickeln, das dem Dissens, der Distinktion und der Differen-
zierung einen gebithrenden Platz einrdumt. Mouffe entwickelt hierfiir den Ansatz des
Agonismus, der die Uneinigkeit produktiv aufnimmt und in einen geregelten Streit von
Gegnern tbertrigt und zugleich die zersetzende Radikalitit des Antagonismus durch
die Ordnung und Austragung des Dissenses entschirft. Das Modell des Agonismus bleibt
dabei recht anspruchsvoll, in Hinsicht der Einhegung des Antagonismus, der destitutiven
Logik und dem Sinn des Spiels.

Die Transformation gesellschaftlicher Antagonismen und deren systemimmanente,
produktive gegnerschaftliche Austragung bedarf der Neutralitit des Status quo, speziell
des Reglements des Konflikts. Die Austragungsregeln diirfen weder selbst zum Gegen-

118

stand des Streits werden noch als hegemoniale Setzung erscheinen"® Dem agon schreibt

117 »Meiner Ansicht nach besteht ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen dem Aufweichen der fiir das
Modell der Gegnerschaft charakteristischen politischen Grenze und der »Moralisierung« der Politik.« (UP,
S. 98) Inhaltlich ginge es weiter um politische Fragen, die Begrifflichkeiten seien aber moralische
und wiirden auch andere Konfliktaustragungsmechanismen zeitigen. Zum Beispiel werde die Op-
position als bdse bestimmt und somit der politischen Auseinandersetzung entzogen. Cleichzeitig
ist eine agonale Beziehung damit ausgeschlossen.

118 Zum einen ist ein geregelter Streit nur moglich, wenn die Regeln selbst kein Bestandteil des Kon-
flikts sind. Zum anderen hatten wir in Hinsicht der Differenzlogik und des konstitutiven Auferen

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

455


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

456

Tobias Braun: Der politische Konsens

Mouffe systemintegrierende, -konsolidierende und -stabilisierende Potentiale zu, wobei
im Folgenden die Einhegung des Konflikts, seine Begrenzung und Vereinigung, heraus-
zuarbeiten sind.

»Das heifdt, es mufs zwischen den miteinander im Konflikt liegenden Parteien eine Art
gemeinsames Band bestehen, damit sie den jeweiligen Gegner nicht als den zu ver-
nichtenden Feind betrachten, dessen Forderungen illegitim sind; eben dies geschieht
in der antagonistischen Freund-Feind-Beziehung. [...] Wéahrend der Antagonismus ei-
ne Wir-Sie-Beziehung ist, in der sich Feinde ohne irgendeine gemeinsame Basis ge-
genliberstehen, ist der Agonismus eine Wir-Sie-Beziehung, bei die konfligierenden
Parteien die Legitimitat ihre Opposition anerkennen, auch wenn sie einsehen, da es
fiir den Konflikt keine rationale Losung gibt. [...] Obwobhl sie sich also im Konflikt be-
finden, erkennen sie sich als derselben politischen Gemeinschaft zugehorig; sie teilen
einen gemeinsamen symbolischen Raum, in dem der Konflikt stattfindet.« (UP S. 29f.)

Der agonale Streit greift mithin auf ein geteiltes Wir, auf einen geteilten, vor der poli-
tischen Auseinandersetzung liegende, integralen und konstitutiven Fundus zuriick, ei-
nen gemeinsamen symbolischen Raum der Kooperation.™ (Vgl. DR, S. 109) Der Status des
Gegners ist sakrosankt, iiber seine Berechtigung ist keine Verhandlung méglich, aufler
zum Preis der Stabilitit der Ordnung. Es stellt sich die Frage, ob Mouffe Verstindnis der
Gegnerschaft von einer Wir/Sie-Einteilung ausgeht, die intentional mit der offenen Aus-
zeichnung des geteilten Grundes umgeht, oder von vorgegebenen, impliziten Kontexten.
Beide Deutungen finden in Mouffes Ausfithrungen Fiir- und Widerrede: So betont der
bewusste Umgang das konstruktiv-kreative Moment, muss dann aber erkliren, wie eine
entpolitisierte Sphire in politischen Prozessen, vor allem im Angesicht der zugrundelie-
genden Antagonismen, entstehen kann. Die Auslegung als Kontext lisst sich wiederum
an Konzepte des Sinnraums anbinden und bietet den Vorteil, den entriickten, lebenswelt-
lichen Charakter plausibel erscheinen zu lassen. Gegen diese Auffassung sprechen das
fixierende Moment und die Unmoglichkeit, die Umwandlung zu agonalen Verhiltnissen
als politische Praxis zu begreifen. Wenn Mouffe die Gegnerschaftstransformation als de-
mokratische Setzung auslegt, an die sich Identifikationsprozesse koppeln, ist offen, ob
die Identititsstiftung in der Definition oder (als Kontext) vor dieser situiert.

In der Darstellung des Ubergangs vom Antagonismus zum Agonismus scheint Mouf-
fe von deren grundsitzlicher Aquivalenz, Transferier- und Substituierbarkeit auszuge-
hen. Einerseits konstituieren sich beide Verhiltnisse iiber eine Differenzlogik, also ei-
ne Form der Absetzung, wobei sich der Status, die Ausgestaltung und der Umgang mit

herausgestellt, dass das Innere leer und unbestimmt bleiben muss und von keiner Partei besetzt
werden kann, ohne dass sich die Verbindung auflost. Neben dem Reglement muss eine bestimmte
Bezugnahme dem Konflikt vorausliegen.

119 DerGegnerschaftsbeziehung sei ein konflikthafter Konsens eingeschrieben: »They agree on the ethico-
political principles that inform the political association, but they disagree on the interpretation of these
principles.« (DR, S.109) Zugleich bildeten sich politische Identitaten die leidenschaftliche Unter-
stlitzung einer Auslegung staatsbiirgerlicher Prinzipien. Diese Interpretationen wiren einerseits
immer fehlbar, andererseits dienten sie im weiteren Sinne als integratives Fundament, stimmten
die Gegner doch in der grundsitzlichen Relevanz der Prinzipien (iberein.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Uneinigkeit unterscheidet. Andererseits beschreibt Mouffe mit dem Antagonismus so-
wohl ein ontologisches wie ein ontisches Phinomen, ohne die Distinktion anzumerken. In
der Ontik bezeichnet der Antagonismus (wie der Agonismus) ein politisches Verhiltnis,
in und an dem sich Identititen bilden. In den realen Manifestationen dieser konkre-
ten Form wird zugleich mit dem irreduziblen Fehlen des Einen und der Konstitutivitit
eines AufSeren der Antagonismus im Sinne einer ontologischen Situation deutlich. Jede
ontische Setzung verkenne die essentielle Negativitit des (ontologischen) Antagonismus
und die Relevanz des Uneinen: Kurzum kann aus dieser Perspektive der Antagonismus
keine ontische Ordnung oder Beziehung meinen, sondern nur die ontologische Situa-
tion der Ungewissheitsgewissheit, die sich wiederum in ontischen Formationsprozessen
und dessen Mingeln anzeigt. Mouffe verwischt die Unterschiedlichkeit beider Ebenen
und bezeichnet somit zwei distinkte Phinomene als Antagonismus. Die Spannung zeigt
sich auch, wenn sie die Feindschaft als Kennzeichen des Antagonalen ausweist, und so
die Beziehungslosigkeit negiert. Konflikte stehen in gesetzten Relationen, Entititen und
Identititen, sie setzen Beziige, Kontexte und eine Ordnung voraus: Diese Ausrichtung
entzieht sich dem ontologischen Uneinen, auch wenn sich die radikale Abgrenzung nur
auf ein Aufien bezieht und sich eine gemeinsame Referenz der Glieder indirekt stiftet.
Die ontische Auslegung des Antagonalen vor Augen, kommt im Agonalen lediglich eine
eigenstindige Qualitit der inneren Beziehung hinzu, mithin die Anerkennung eines ge-
meinsamen Bezugs (Kom-Position). Die Logik der Differenz besteht ebenso fort wie die
Notwendigkeit der Abgrenzung von einem konstitutiven AufSeren: Die Distinktion vom Au-
Ren bleibt notwendig und wird von der Umstellung der Gegnerschaft im Inneren nicht
tangiert, gleichzeitig wird die Beziehung zum Auflen durch den agon nicht geregelt oder
eingehegt und bleibt antagonal und feindschaftlich. Der zugelassene Streit im Inneren
macht einen héheren Integrationsaufwand nétig, der wiederum eine Intensivierung der
Abgrenzung nach Auflen erfordert.

Mouffes Verweis auf die Umstellung des Anta- auf einen Agonismus reibt sich mit-
hin an der Wir/Sie-Bestimmung und dem konstitutiven Aufieren. Unter der Hand stellt sie
eine triadische (antagonistische'®®) auf eine binire (agonale) Konstellation um und ver-
nachlissigt die Integration der Gegnerschaft iiber das konstitutive Auflen.'™ Ein agonales
Wir kann sich ohne eine starke Sie-Abgrenzung nicht konsolidieren: Diese Abgrenzung
setzt aber weder die Teile als identitire Einheiten, noch lisst sie einen positiven Streit im
Wir zu. Mouffe muss zwei Ebenen einfithren: Auf der hoheren Ebene konstituiert sich
ein Wir (Rechts und Links) gegen ein Auflen, auf der unteren Ebene bilden sich in den
Teilen selbst antagonistische Einheiten, die aber die Gegenseite jeweils als Sie begrei-
fen miissen. Die politische Rechte kann nur als Einheit auftreten, wenn sie ihre eigenen
Spannungen im geeinten Kampf gegen die Linke itberbriickt, und seitenverkehrt. Bei-
de Teile miissen gleichsam ihre Divergenzen auf der héheren Ebene ignorieren, denn

120 Wir bleiben bei der ontischen Auslegung.

121 »Envisaged from the point of view of »agonistic pluralism«, the aim of democratic politics is to construct the
»them«in such a way that it is no longer perceived as an enemy to be destroyed, but as an »adversy«, that is,
somebody whose ideas we combat but whose right to defend those ideas we do not put in question.« (AM,
S.101f.) Die Trias aus zwei Parteien und einer, diese einende, dufiere Instanz wird in der Cegner-
schaft auf die beiden Parteien reduziert, die sich gegenseitig ein AufRen sind.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

457


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

458

Tobias Braun: Der politische Konsens

nur so kénnen sie in einem (negativen) Bezug stehen. Einerseits verlangt das Mouffesche
Konzept des Agonismus (mindestens) diese zwei Ebenen, zum anderen kauft sie damit
das Problem ein, dass auf keiner Ebene der Agonismus verortbar ist: Nur die héhere Ebe-
ne schafft die Verbindung, nur die niedrigere den Konnex (als Konflikt). Mouffe miisste
die Konsistenz des Zusammenfalls beider Ebenen klaren. Skeptisch ob des Erfolgs dieser
Unternehmung stimmt die Reibung zwischen den Ebenen: Auf der unteren Ebene muss
zur Integration das Trennende herausgehoben werden, und dies untergribt die Integra-
tion auf der hoheren, eben weil es die Unterschiede betont, die eigentlich verschwiegen
werden miissen.

In der Spannung zwischen dem Politischen und der Politik prisentiere sich das Potential
der Realisierung des Antagonismus simultan mit dem seiner Verdeckung:

»By »the political«, | refer to the dimension of antagonism that is inherent in human
relations, antagonism that can take many forms and emerge in different types of social
relations. »Politics«, on the other side, indicates the ensemble of practices, discourses
and institutions which seek to establish a certain order and organize human coexis-
tence in conditions that are always potentially conflictual because they are affected by
the dimension of »the political«. | consider that it is only when we acknowledge the
dimension of »the political« and understand that »politics« consists in domesticating
hostility and in trying to defuse the potential antagonism that exists in human rela-
tions, that we can pose what | tale to be the central question for democratic politics.«'*
(AM, S.101)

122 Wenndas Politische auf das Fehlen des Einen verweist und die Politik auf die Versuche der Ordnung,
dann bilden beide ontische Referenzen. Eine andere Differenzierung ordnet die Politik der Ontik
und das Politische der Ontologie zu. Wenn Mouffe nun die Politik der Wirklichkeit (Ontik) und das
Politische dem Wesen (Ontologie) zuspricht, weist sie letzterem eine ausgezeichnete Qualitit des
Eigenen und Urspriinglichen zu: »Das bedeutet, dafs es auf der ontischen Ebene um die vielfiltigen Prak-
tiken der Politik im konventionellen Sinne geht, wihrend die ontologische die Art und Weise betrifft, in der
die Gesellschaft geordnet ist.« (UP, S.15) Die Beziige und Verschriankungen der Ontik werden so zu-
gunsten einer klaren Gegeniiberstellung beider Spharen verabschiedet. Es kann aber keine onto-
logische Ordnung der Gesellschaft geben, da die Ontologie Mouffe gerade die Abwesenheit der
Ordnung im Gegensatz zu Ordnungsstiftung der Ontik meint. In dieser versuchten Ordnung zeigt
sich notwendig die eigentliche Abwesenheit jedes Grundes, Einen und Ganzen an, gleichwohl bleibt
die Ontologie selbst ohne aufierhalb jeder Ordnung und Relation. Unser Punkt ist, dass Mouffe
der Ontologie unmoglich eine eigenstandige Position zuweisen kann, weil der Ontologie gemaf}
der Ungewissheitsgewissheit (Marchart) alles Eigene abgeht und sich nur als Zuweisung Seitens der
Ontik verstehen lasst. Die Anzeige der koexistentiellen Beziige bleibt einerseits relevant: »Mit dem
»Politischen« meine ich die Dimension des Antagonismus, die ich als fiir menschliche Gesellschaften konsti-
tutiv betrachte, wihrend ich mit »Politik« die Gesamtheit der Verfahrensweisen und Institutionen meine,
durch die eine Ordnung geschaffen wird, die das Miteinander der Menschen im Kontext seiner ihm vom Poli-
tischen auferlegten Konflikthaftigkeit organisiert.« (UP S.16) Das Politische und die Politik sind beide
Aspekte der Koexistenz, ohne dass einem der beiden anderseits eine fundamentalere Position oder
Relevanz zuerkannt werden kann. Gegenlber der Annahme, wonach aus einem defizitiren Ver-
standnis der ontologischen Disposition falsche ontische Imperative resultierten, bleiben wir also
skeptisch.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Der Antagonismus, von Mouffe hier dezidiert als ontologische Grundbedingtheit ver-
standen, liegt sowohl jeder menschlichen Praxis als auch jeder sozialen Form und Rela-
tion zu Grunde. Das Politische zeichnet sich als Formationsprozess des Sozialen durch das
Fehlen des Einen, die Unmoglichkeit der SchliefSung und die Imperfektibilitit jeder kollek-
tiven Identitit aus. Politik meinte dagegen den konkreten Umgang mit der Uneinigkeit des
Antagonismus, also die politische Ordnung, ihre Institutionen und Prozeduren etc. und
damit dhnlich wie das Soziale eine versuchte Fixierung, die aber immer aufbrechen kann.
Zwischen dem Politischen und der Politik besteht eine Wechselbeziehung, der die Be-
griffe zugleich trennt und aufeinander bezieht. Beide schlief3en sich gegenseitig durch
eine Ausgrenzung ein: Die Politik ist eine Einhegung des Antagonismus, kann aber ohne
diesen nicht bestehen; das Politische bedingt eine Ordnung der Koexistenz, die es selbst
nicht einfithren kann, eben die Politik.”*® Die Spannung des Antagonismus selbst ist Me-
dium der Beziehung beider Begriffe. Diese unterliuft einerseits politische Ordnungen,
weil sie nie gelost werden kann, iiber jede Ordnung hinaus geht, diese ibersteigt und
sich ihrer Verfugung entzieht. Andererseits konstituiert sich ein Gemeinwesen itber die
zugelassene Offenheit, iiber den zugelassenen Uneinheit und Uneinigkeit. Mouffes Ab-
sicht ist es, Ordnung und Konflikt zu vermitteln und deren konstitutive und integrative
Potentiale zu nutzen.

Der agon verweist ebenso auf eine geteilte politische Ordnung, Prinzipien und
Strukturen wie er einen gemeinsamen Bezugshorizonts und die Anerkennung gemein-
samer Spielregeln verlangt.” Mouffe fordert einen Konsens gegeniiber den Spielregeln,
den Normen politischer Praxis sowie ihren Akteuren und den liberal-demokratischen
Institutionen ein, wobei sie noch darauf hinweist, dass es im Konkreten immer un-
terschiedliche Auffassungen gebe und somit der Konsens stets konflikthafi bleibe. (Vgl.
FAP, S. 4und A, S. 29f.) Politische Auseinandersetzung bedarf der gegenseitigen Einlas-
sung in das Spiel, die Akzeptanz seines Sinns und seiner Regeln sowie einem ebenfalls
reziproken Vertrauen in die Einhaltung dieser Normen. Nur unter spezifischen Vor-
aussetzungen vermag es der Agonismus, selbst stabil zu bleiben und die Austragung
politischer Kimpfe zu ordnen und zu binden.” Diese Konditionen verweisen auf eine

123 Das Politische zeigt sich in Fixierungen an, in den Liicken und Reibungen der Setzungen. Daneben
scheint Politik eine spezielle Kategorie des Sozialen zu sein.

124 Nach Wenman kanalisiert eine demokratische Ordnung die antagonistische Spannung»into some-
thing like a constructive form of agonism, and the primary mechanism for this is the construction of an al-
ways limited and bounded form of rveciprocity, established through the delineation of a »we«as opposed to a
»them«.« (Wenman 2014, S. 92) Der Reziprozitatsbegriff ist Mouffes Denken fremd und steht dem
Rawls’ und Habermas’ ndher. Wenman offenbart hier eine Parallele Mouffes zu diesen Ansdtzen:
Just die Gegnerschaftsbeziehung speist sich aus einer gegenseitigen Erwartungshaltung, die sich
aber nicht erzwingen lasst. Verweigert sich das Gegeniiber der Gegnerschaft, zerfillt der Agonis-
mus. Auch Rawls reziproke Vernunftzuweisung muss sich auf die individuelle Hoffnung verlassen,
der andere wiirde sich verniinftig und angemessen verhalten.

125 Demirovi¢ (2013b, S. 212) bemangelt an Mouffes Demokratieverstandnis, dass sich dieses mit der
regelten Austragung agonalen Konflikts im Rahmen einer Verfassung begniige, andere Fragen wie
Ubersetzung partikulare Streitigkeiten in allgemein-bindende Gesetze und den Schutz von Min-
derheiteninteressen dagegen unbehandelt lieRe. Beiden Kondensationspunkten politischer Pra-
xis, der Streit politischer Lager und die Bildung hegemonialer und gegenhegemonialer Aquiva-
lenzketten, fehle ein Bezug auf Meinungs- und Willensbildungsprozesse. Tatsachlich spielen Fra-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

459


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

460

Tobias Braun: Der politische Konsens

anspruchsvolle Anordnung kom-positioneller Aspekte, die die agonale Op-Position erst
ermoglicht. Neben der unbedingten Akzeptanz des Status des Gegners und des Regle-
ments miissen die Kontrahenten ebenso die Bildung und Verteilung politischer Macht,
Autoritit und Autorisierung dem Wettkampf selbst itberantworten, kann es doch duflere
Quellen nicht mehr geben. Zudem miissen beide Parteien darauf vertrauen, dass einer-
seits kein Sieger seine Position ausnutzt und andererseits die reale Moglichkeit besteht,
sich im Streit durchzusetzen. Mithin sind die Akteure gleichzeitig mit einer neutralen,
den Kampfplatz absteckenden Metaebene und der Bestimmung einer eigenen, konkret-
partikularen Position (der Prinzipienauslegung der Staatsbiirgerschaft) konfrontiert.
Die Einnahme einer Metaposition ermdglicht es, dass sich der Antagonismus in ei-
nen Agonismus transformieren lisst: Nur wenn hier Strukturen angedacht werden, die
beide Seiten einbezieht und legitimiert, kénnen Feindschaften eingehegt werden. Der
Antagonismus'® markiert ein Minimum an kom-positionellen und ein Maximum an op-
positionellen Aspekten des Konflikts. Der geteilte Bezug erschopft sich im gegenseiti-
gen Annihilitationsswillen und bleibt reine Negation. Im Agonismus kommt es dagegen

gen der Cesetzgebung kaum eine Rolle, obgleich Mouffe aber die Starkung der Aspekte von Volks-
souveranitatim liberalen Projekt fordert. Wie dies zu bewerkstelligen sei, bleibt offen. Ebenso auf-
fallig sind Mouffes (DR, S123—128) Ausfiihrungen zur Partizipation, auch diese will sie als agonale
bzw. konflikthafte verstanden wissen: Partizipation meint so eine reale Konfrontation unterschied-
licher Sichtweisen. Dem iiblichen Gebrauch von Partizipation unterstellt Mouffe Idealisierungen
vollstindiger Demokratie, totaler Teilnahme und Ubereinstimmung: Mouffe schiebt partizipatori-
schen Konzepten damit eine bestimmte Ausrichtung unter, den sie im Anschluss kritisiert. Wie wir
an Barber zeigten, dem durchaus ein partizipativer Schwerpunkt attestiert werden kann, muss we-
der ein universeller Bezugspunkt noch absolute Einhelligkeit eingefordert werden. Mouffe jeden-
falls will sich gleichzeitig gegen eine einseitige Aufwertung partizipatorischer und die Beschran-
kung reprasentativer Demokratieverstindnisse auf die Durchsetzung einer elitiren Nomenklatur
aussprechen.

In der Folge verweist Mouffe auf zwei unterschiedliche Modelle des Politischen, die dieser Span-
nung entsprechen wiirden: So ziele Partizipation auf ein assoziatives Verstindnis des Politischen
ab, welches auf Kooperation abstelle. Mouffe nimmt fir sich ein konfliktorientiertes, dissoziati-
ves Modell in Anspruch. Das erste Modell sieht sie von Arendt vertreten, wobei Arendts ontolo-
gische Position ebenso offenbleibt wie ihr spezifisches Verstandnis der Partizipation. Wichtig ist
fiir Mouffe hingegen die Affirmation der Kooperation. Wiederum folgen nach Mouffe aus Defizi-
ten der Einsicht in die Ontologie falsche ontische Ordnungsmodelle. Aus der Differenz des Poli-
tischen leiteten sich zwei Typen von Pluralismus her: Einerseits die von ihr vertretene antagonis-
tische Variante, und andererseits einen Pluralismus, der zwar die Heterogenitit anerkenne, diese
aufeiner bestimmten Ebene bzw. unter einer bestimmten Struktur als harmonisch oder ausgleich-
bar annimmt. Wichtig ist, dass Mouffe dem ontischen Arrangement ontologische Positionen un-
terschiebt: Politische Strukturen der Einigung beanspruchten in letzter Instanz die Anwesenheit
des Einen. Mouffes Denken vermeidet einerseits direkte Bildungen von Ubereinstimmung, ande-
rerseits bediirfen auch in ihrer Konzeption politische Prozesse Rahmen, Strukturen und Beziige.
Wenn Mouffe jede Herstellung der Einigung bestreitet, l4sst die einen zentralen Aspekt der Poli-
tik auRen vor, den Barber deutlich machte: Politik meintjust ein gemeinsames Arrangement unter
der Grundbedingung der Uneinigkeit, der fehlenden Griinde und des Pluralismus. Mouffe verbie-
tet sich ein positives ontisches Ordnungsmodell aufgrund ihrer negativen Ontologie. Letztlich blei-
ben die Zusammenhinge und die Interdependenzen zwischen den drei Bezugsebenen (Demokra-
tietheorie, dem Pluralismus und dem Poltischen) unterentwickelt.

126 Wiederum beziehen wir uns auf die ontische Verortung.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

zu Verschiebungen: Die Elemente der Kom-Position erhalten eine prominentere Positi-
on und Funktion und die Relevanz der Op-Position wird geschmailert. Der Wettstreit des
agon verlangt die gegenseitige Anerkennung ebenso wie die Unantastbarkeit der Struk-
turen des Schlagabtauschs: Der gemeinsame Grund muss unbestritten bleiben, nur auf
einer Metaebene lassen sich die verschiedenen Aspekte des Ko fixieren. Die Metaebene
bildet einen die antagonistische Spannung einrahmenden Konnex: Sie steht nicht zwi-
schen den Feinden, sondern iiber diesen und muss in diesem Sinne eine unpolitische und
neutrale Position beanspruchen. Nur in diesem Entzug vermag es der Agonismus, die Po-
tentiale und Energien des Antagonismus zu transformieren und als eine enthobene In-
stanz die Konfliktparteien positiv miteinander zu verkniipfen. Freilich meint das Positi-
ve hier nur die Einhegung der antagonistischen Potentiale und fithrt nicht ein spontanes
Vermogen der Stiftung des Einen ein.

Die politischen Akteure miissen also zweierlei leisten: Einerseits miissen sie leiden-
schaftlich fiir ihre eigene Position stehen und kimpfen, anderseits miissen sie sich ei-
ne Unparteilichkeit aneignen, nach der der Gegenseite grundsitzlich Berechtigung und
Legitimitit zukommt. Auch wenn sich beide Aspekte durchaus tiberlappen, akzentuiert
Mouffe das Engagement fiir die eigenen Wiinsche und Phantasien, die die Politik belebten:
»Um Leidenschaften fiir demokratische Entwiirfe mobilisieren zu kinnen, mufs demokratische Poli-
tik einen parteilichen Charakter haben.« (UP, S. 13) An dieser Stelle bezeugen sich zwei Span-
nungen: Wenn Mouffe dem individuellen Bestreben und Begehren hier eine relevante
politische Position und Funktion zuerkennt, scheint sie dabei die Absetzung von einem
Sie, also dem konstitutiven AufSeren, als kaum notwendig zu erachten. Die Schwierigkei-
ten der Vermittlung mit Mouffes Gesamtansatz sind offensichtlich. Die leidenschaftli-
che Vertretung der eigenen Position wird gerade vor dem Hintergrund diffizil, wenn je-
der sozialen Praxis und Einheit ein Bewusstsein der eigenen (ontologischen) Negativitit
eingeschrieben ist. Andererseits kann der parteiliche Charakter aber nur bis zu einem
gewissen Grad reichen, wiirden doch ab einer bestimmten Intensitit die kom-positio-
nellen Einhegungen und damit die agonale Ordnung insgesamt gefihrdet werden. Just
aus der Uberbriickung der Uneinigkeit resultiert die Notwendigkeit der Konfliktleug-
nung und eine Zuriickhaltung und Entpolitisierung in Hinsicht des Wir. Der Dissens wird
nicht beseitigt, nur iibersehen, wodurch die innere Uneinigkeit ihr Konfliktpotential ver-
liert. Nun sind wir wiederum mit dem Auseinanderfallen der beiden antagonistischen
Aspekte konfrontiert: Dieselbe Instanz kann kaum simultan beruhigt und aufgeladen
werden. Wenn Mouffe (UP, S. 31) die agonale Gegnerschaft als Kimpfe hegemonialer und
gegenhegemonialer Krifte konzipiert, dann stellt sich die Frage der Einrichtung einer
entpolitisierten, und damit auch nicht durch die Hegemonie verstellten, Sphire umso
dringlicher.””

127 Die entscheidende Frage ist an diesem Punkt, ob, wann und wie die Hegemonie auf die Gegner-
schaftskonstitution bezogen wird, also ob das gemeinsame Band Ausdruck der Hegemonie ist oder
ob die Hegemonie die Gegenhegemonie agonal als Cegner akzeptiert. Offenkundig ergeben sich
aus beiden Deutungen vollkommen unterschiedliche Folgerungen. Belassen wir es bei dem Hin-
weis, dass sich Hegemonie und Gegenhegemonie nur schwerlich als gleichberechtigte Gegner ei-
nes Widerstreits auffassen konnen, es sei denn, wir wiirden Hegemonie mit einem schwachen Be-
griff von Ideologie gleichsetzen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

461


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

462

Tobias Braun: Der politische Konsens
1.5 Uber die Dynamik der Kampfe und die radikale Demokratie

Mouffe Konzept einer radikalen Demokratie soll ein dem Agonismus adiquates Modell po-
litischer Ordnung entwickeln und zugleich den Anspriichen moderner Ungewissheitsge-
wissheit nachkommen.'*

»Radical democracy demands that we acknowledge difference — the particular, the
multiple, the heterogeneous — in effect, everything that had been excluded by the
concept of Man in the abstract. Universalism is not rejected but particularized; what
is needed is a new kind of articulation between the universal and the particular.« (RD,
S.13; Hervorhebung im Original)

Die radikale Demokratie zeichne sich demnach durch die Annahme des Fehlens des Ei-
nen aus, was auch Konsequenzen fir das Verstindnis der Individuen und deren Identi-
tatsbildungsprozesse zeitige: Eine Subjekttheorie miisse Formen der Dezentralisierung und
Detotalisierung (decentred, detotalirized agent) einschliefien und sich dem indefiniten, im-
perfekten und multiplen Status von Identititen bewusst bleiben, mithin also dem Si-
gnum einer unabschliefRbaren Naht, als Schnittpunkt einer Vielzahl von Beziehungen (point of
intersection of a multiplicity of relations), die als stets unfertiger, teils offener Artikulationspro-
zess nur in Verbindung mit hegemonialen Praktiken (hegemonic practices) verstanden werden
konnen. (Vgl. RD, S. 12)

Das traditionelle Politikverstindnis muss sich in der Folge um die Pluralitit poli-
tischer Bewegungen und Protestgruppen erweitern. Als Bedingung ihrer Wirkmach-
tigkeit sollten sich die verschiedenen Akteure (wie die verschiedenen Emanzipati-
onskimpfe von Arbeitern, Frauen, Immigranten, Konsumenten und unter anderem
Umweltschiitzern) als Ausdruck einer Gegenhegemonie verstehen und sich in ihrer
gegenhegemonialen Ausrichtung vereinigen. Durch das Bewusstsein einer geteilten
Absicht, die weniger in einer inneren, positiven und materiellen Ubereinstimmung als
in der kollektiven, negativen Destitution von einer Hegemonie besteht, konnte sich eine
Aquivalenz in ihren Kimpfen etablieren. (Vgl. UP, S. 71) Diese gegenhegemoniale Ver-
einheitlichung im politischen Kampf sei dann wirklich demokratisch, sei ihre Identitit
doch nicht essentiell, sondern einzig in der geteilten Absetzung fundiert und so das
Fehlen des Einen in die Formation miteinbegriffe. (Vgl. RD, S. 19; RPC, S. 191 und EdG,
S.115) Ein Missverstindnis wire es allerdings, jede Einlassung in den institutionellen
Rahmen zu verweigern: So pliddiert Mouffe speziell in neueren Arbeiten dafiir, nicht
auf radikaler Opposition und Ambitionen revolutionirer Umgestaltung zu beharren,
sondern auf Verinderung im System hin zu arbeiten, zwecks dessen es auch geboten sei,
sich in die Ordnung des Status quo zu begeben und beispielsweise Parteienpolitik zu
betreiben, um so parlamentarische wie auflerparlamentarische Krifte gleichermafen
zu aktivieren."™ (Vgl. A, S. 185f.; hierzu auch Tambakaki, TTA, S. 7 — 10) Ernste Probleme

128 Die Bestimmung des Konzepts radikaler Demokratie bleibt umstritten. Eine Diskussion kreist um
den Ausweis der passenden Ontologie, einer der des Mangels und eine des Uberflusses, wie wir oben
schon ausgefiihrt haben. Siehe hierzu den Sammelband von Tgnder und Thomassen (2014).

129 Decreus, Lievens und Braeckman (20014) argumentieren, Mouffe wiirde in ihrer Kritik neuer so-
zialen Bewegungen wie Occupy, die eine Zusammenarbeit mit etablierten Strukturen und Akteu-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

entstehen dann, wenn die politischen Verfahren und Institutionen als Setzungen der
hegemonialen Ordnung verstanden werden, was Mouffe (UP, S. 27) ebenso nahelegt.

Die Frage ist nun, wie sich die Energien des Konflikts in den politischen Raum iiber-
tragen lassen ohne zugleich die politische Ordnung zu gefihrden. Die radikale Demokratie
muss einerseits der Destitution einen institutionellen Raum bieten und die Austragung
von Dissens unterstiitzen, andererseits muss die Auseinandersetzung in eine geregelte
Form gedringt und so ihre exzessive Dynamik eingehegt werden.”® Das Modell des Ago-
nismus bietet nach Mouffe die Moglichkeit, den Prozess der Absetzung tiber die Etablie-
rung einer realen, klaren und sinnstiftenden Gegnerschaftim politischen Raum selbst zu
halten: Im Wettstreit politischer Alternativen in einem fairen Wettkampf konne sich eine
Gesellschaft gleichzeitig konstituieren, profilieren und stabilisieren, sich in eine Ord-
nung setzen und zugleich Dissens und Pluralitit zulassen. Die Friktionen des Antago-
nismus heben sich in diesem ausgezeichneten politischen Arrangement konstruktiv auf:
Die politischen Kontrahenten kénnen sich einerseits voneinander abgrenzen und fiir ih-
re Seite streiten, andererseits stehen sie sich als Gegner gegeniiber, nicht als Feinde. Der
Antagonismus werde so nicht negiert, sondern eingerahmt: »An adversary is an enemy, but
an legitimate enemy, one with whom we have some common ground because we have shared ad-
hesion to the ethico-political principles of liberal democracy: liberty and equality.«**' (AM, S, 102)
Auf die Prinzipien und ihre adhisiven Potentiale werden wir weiter unten zu sprechen
kommen. Nach Mouffe meint Politik eben nicht einen abgeklirt-rationalen Austausch
von Argumenten, sondern das leidenschaftliche Eintreten fir die eigene Meinung, fur
das eigene politische Lager.

Es ist die genuine Aufgabe und Funktion demokratischer Politik, die affektiven und
impulsiven Ausdrucksformen in den politischen Raum aufzunehmen, sie in eine Ord-
nung zu setzen ebenso wie ihnen Strukturen und Kanile des Ausdrucks zu bieten: »This
requires providing channels though which collective passions will be given ways to express themsel-
ves over issues which, while allowing enough possibility for identification, will not construct the op-

ren ablehnen, deren symbolisches Potential verkennen, neue und andere Formen politischen und
sozialen Zusammenseins darzustellen und Politisierungsmoglichkeiten zu vergegenwartigen. Es
konnte noch angefiigt werden, dass sich die Bildung von gegenhegemonialen Aquivalenzketten in
einer eindeutigen Wir/Sie-Abgrenzung zum System durchaus auch im Denken Mouffes begriinden
lieRe. Ihr argumentativer Sprung hin zum Pragmatismus einer Realisierungschance unterschlagt
die schwache Bindungskraft einer sich mit der Hegemonie arrangierenden Gegenhegemonie. Dar-
tber hinaus ist Mouffe in ihrem Beharren darauf zuzustimmen, dass Politik immer Diskriminie-
rung und Benachteiligung schaffe und sich jede konkrete Ordnung, sei es nun die eines rationalen
Konsenses, einer Multitude oder einer Gegenhegemonie, dem schmutzigen Geschiift der Politik stel-
len muss. So miisste Mouffe aber kliren, wie eine Gegenhegemonie, die sich vornehmlich tber ih-
re Opposition zum Status quo formiert, die selbst uneinheitlich und uneinig ist und bleiben muss,
die desintegrierenden Potentiale politischer Setzungen aushalten kann.

130 Siehe fiir eine Offenlegung speziell feministischer Potentiale der radikalen Demokratie den Auf-
satz Wildes (2014).

131 In einer konsequenten Wir/Sie-Logik kann das Gemeinsame des Wir keine wie auch geartete po-
sitive Setzung eines Innen sein, vielmehr kann es sich nur im geteilten Bezug auf ein entzogenes
AuReres stiften. Einen Ausweg bietet zum Beispiel ein unsere Freiheit bedrohender Terrorismus,
dessen akute Gefahr von jeder Frage dariiber ablenkt, welche Freiheit wir meinen und was wir im
Angesicht des Schreckens aufzugeben bereit sind.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

463


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

464

Tobias Braun: Der politische Konsens

ponent as an enemy but as an adversary.<** (AM, S. 103) Kurzum ist Affektivitit nach Mouf-
fe kein Kriterium des Ausschlusses aus den politischen Prozessen: Kollektive und indi-
viduelle Identititen bildeten sich eben nicht in rationalen Selbstreflexionspraxen, son-
dern im leidenschaftlichen Eintreten fiir eine politische Weltsicht, fiir ein Projekt.”® Das
Konzept der Gegnerschaft entspreche letztlich der wahren Natur des Politischen, liefe es
doch einerseits Konflikte und ihre Austragung ebenso wie die Distinktion in Wir und Sie
zu und bliebe sich andererseits der kontingenten und prekiren Status jeder Setzung be-
wusst. (Vgl. AM, S. 105) So kenne der zugelassene Streit um Deutungen keine Sieger, son-
dern nur ephemere hegemoniale Formationen ohne Anspruch auf Definition oder Per-
fektion. Dieses Verstindnis politischer Praxis konne aber nur langsam in das Bewusst-
sein politischer Akteure gelangen, radikale Verinderungen seien hier weder zu erwarten
noch zu witnschen.

Wenn Mouffe die Wir/Sie-Bestimmung in die Ordnung selbst hineinholt und die Dif-
ferenz anhand der Akzeptanz agonaler Strukturen und Austragungen bestimmt, muss
die Feindkategorie fiir jene aktuell bleiben, die sich nicht an die demokratischen Spiel-
regeln halten. Die Frage ist dann, inwieweit noch die Moglichkeit einer Aufnahme ge-
genhegemonialer Bewegungen besteht, greift doch die Gegenhegemonie nicht nur die
Hegemonie an, sondern auch die etablierte politische Ordnung.”** Mouffes Kritik der
Blindheit gegeniiber den Mechanismen politischer sowie sozialer Strukturen kann hier

132 Auch Mouffe gesteht durchaus zu, dass sich nicht alle Konflikte in dem Dualismus von Rechts und
Links ausdriicken liefen und dass neben dem eingehegten Antagonalen eine Vielzahl anderer
Konfliktfelder keinen Eingang in die politische Auseinandersetzung finden. Somit bleiben Span-
nungen bestehen, die nicht ins politische Feld tibertragen werden kénnen und diesem entzogen
bleiben. Die Frage wire dann, ob diese Konflikte legitim feindschaftlich verhandelt werden oder
ob der obwaltende Agonismus diese Konflikte iiberformt und einhegt. Letztere konnte als Stabili-
sierungs- wie Steuerungsoperation einer hegemonialen Formation verstanden werden.

133 Mouffe beruft sich bei Hervorhebung der bleibenden Relevanz von kollektiven Identitaten und
deren Eingeschriebenheit ins menschliche Wesen einerseits auf Canetti, anderseits auf die Psy-
choanalytik (Freud, Lacan, Zizek). Ankniipfend an diese argumentiert Mouffe, Politik kénne nicht
aus Konsens, Mafligung und Vernunft bestehen, sie ist kein rationaler Diskurs im Sinne von Haber-
mas. »Sie [gemeint sind die Kritiker einer Einholung der Leidenschaft — TB] sehen nicht, daf3 demo-
kratische Politik eine reale Hebelkraft auf die Wiinsche und Phantasien der Menschen ausiiben muf3, daf3
sie Formen der Identifikation anbieten sollte, die demokratischen Verfahrensweisen zugute kommen, statt
Gefiihlen mit Interessen und Leidenschaften mit Vernunft zu begegnen.« (UP, S. 40) Wenn es nicht zuge-
lassen werde, dass sich Konflikte im System regeln und Identitidten im System ausbildeten, griffen
diese Bewegungen notwendigerweise (iber das System hinaus. (Vgl. UP, S. 42f) Auch wenn Jones
(2014, S.14) Mouffes kritisches Potential fiir eine Offenlegung der Fehlstellen affektiver Einbin-
dungen der Konzeption Rawls’ durchaus anerkennt, vermeint er bei Mouffe ebenso ein Defizit zu
entdecken: So scheitere diese an der Erzeugung von Motivation fiir die Teilnahme an politischer
Praxis, der Bereitstellung agonalen Respekts im Sinne einer positiven Einstellung.

134 Esistdie Frage, ob wirdie Gegenhegemonie aufihre oppositionelle Ausrichtung beschranken, also
eine Ablehnung der Setzungsversuche der Hegemonie, oder ob wir ihr eine eigenstindige Rolle
zugestehen, die eigenmachtig gesellschaftliche Krafte wie Konflikte zu politisieren vermag. Re-
produziert sie in gewissem Sinne einmal die Hegemonie, zersetzt sie das andere Mal die agonale
Beruhigung, spielt sie einmal mit, erscheintihr das andere Mal das Spiel notwendig gezinkt. Mouf-
fe schwankt zwischen der Einbindung und dem emanzipatorischen Bruch. Im Denken Leforts lie-
Rensich beide in einem symbolischen Verweisungszusammenhang aufeinander beziehen. Mouf-
fe nimmt zumindest wahr, dass sich die Kritik der gegenhegemonialen Multitude nicht im luftlee-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

aufsie selbst itbertragen werden: Wenn die Ordnung des Sozialen nur als eine auf Macht
zuriickgehende artikulatorische Setzung und damit als hegemoniale Formation verstan-
den werden kann, dann bleiben die Regeln ebenso Ausdruck des Hegemonialen wie die
Beurteilung der Regeleinhaltung. Damit ist gemeint, dass sich die Definition der ago-
nalen Ordnung und Spielregeln sowie dessen Verletzung nur aus der Ordnungs-, Regel-
und dem Wertsetzung der Hegemonie verstehen lassen.”®® Damit wiirden sie selbst zum
Objekt der emanzipativen Infragestellung und es der Gegenhegemonie unmoglich, sich
konstruktiv innerhalb der gesetzten Ordnung zu positionieren. Im Denken des Agonis-
mus suggeriert Mouffe allerdings eine Gleichrangigkeit bei der Gestaltung der Ordnung,
gerade wenn sie vom gemeinsamen Wettkampf und dem Ringen hegemonialer und ge-
genhegemonialer Krifte spricht. Die Frage ist, ob die die Beziehung der Hegemonie und
der Gegenhegemonie als Mitbestimmung, als Kooperation, denkbar ist. In der Verlegung
der Regeln des agons in die Verfiigung der Handelnden zeigt sich eine Verinderung der
Stellung der hegemonialen Setzung: Die Akteure stehen nicht mehr in der hegemonialen
Ordnung und deren Strukturen von Objektivitit, Sinn und Identitit, sondern zwischen
beiden bildet sich eine Distanz, die es den Akteuren erlaubt, die Setzung als (ihnen) du-
Rere Instanz wahrzunehmen. Nicht nur ist die Loslosung aus der hegemonialen Setzung
diffizil, sondern ebenso die beanspruchte beiderseitige Einvernehmlichkeit in der Aus-
gestaltung der Regularien des agon.”*®

Damit der agon als Medium zwischen der Ordnung und dem Konflikt vermitteln
kann, darf seine politische Form selbst nie zur Disposition stehen: Die Ordnung nimmt

ren Raum denken lasst und dass das Viele, das Partikulare ein konstitutives AufSen als einen/einigem
Bezugshorizont bedarf.

135 Die Deutung von Regelverletzungen als individuell verschuldetes Fehlverhalten ist in diesem Zu-
sammenhang problematisch. (Vgl. FAP S. 4)

136 Mouffe (RPC, S.180f.) pladiert auch dagegen, den Kampf um Hegemonie als Wettstreit um die for-
male Machtposition zu verstehen. Eine neue Hegemonie konne sich nicht damit begniigen, nur
die Machtposition zu besetzen, sondern miisse andere Machtrelationen pragen. Hier wird das
Problem offensichtlich: Entweder es ist ein geregelter Kampf, der durch beiderseitig akzeptier-
te Regeln normiert ist, die dann aber weder einseitig verandert noch als Ausdruck einer hegemo-
nialen Konfliktpartei verstanden werden dirfen, oder aber die institutionelle Informsetzung und
prozedurale Ordnung wird selbst zum Objekt der Hegemonie, wobei dann gegen-hegemoniale
Artikulationen kaum mehr im System agieren respektive Seitens der Hegemonie ausgeschlossen
werden, was dann Gegnerschaftsbeziehungen verunmaglicht. In Mouffes Agonismus versteckt sich
die Annahme, die Gegnerschaft selbst bliebe von der Umstellung der Hegemonie unberihrt. Die
Streitenden kénnten somit die Verwirklichung der Gegenhegemonie zulassen, ohne sich selbst
existentiell bedroht zu fithlen, eben weil sie sich ihrer institutionellen Position als Gegner sicher
sind. Auch wenn Mouffe das liberale Wettbewerbsdenken ablehnt, bedingt die Erhaltung der Geg-
nerschaft ein dhnlich angelegtes Modell. Nur im geteilten Vertrauen, auch in der Hegemonie der
Anderen ein Gegner zu bleiben und fir ihren Entwurf streiten zu kénnen, werden sie sich die Kon-
trahenten auf ein Reglement einlassen. Eine weitere Problematik zeigt sich in Bezug auf die Kon-
texte an: Wenn wir die hegemoniale Formation als umfingliche und tiefe Stiftung der sozialen
Weltauch im Sinne lebensweltlicher Strukturen fassen, dann scheint ein bestandiges, 6ffentliches
Ringen der Hegemonie und der Gegenhegemonie um diese Artikulationen diffizil. Das agonale
Ringen situiert sich in einem spezifischen Bereich, ohne Aspekte des Alltags (Erfahrung, Normen,
Objekte) auszugreifen. Demgegeniiber steht Mouffes emanzipativer Anspruch, nachdem es gilt,
der Hegemonie in all ihren Setzungen widerstandig zu begegnen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

465


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

466

Tobias Braun: Der politische Konsens

ebenso als Reglement eine Position itber dem Streit ein wie sie als Kontext dessen Grund
bildet.”” Die Konditionen des agon miissen ihren eignen politischen Ursprung, ihre Ge-
machtheit und Kontingenz, leugnen und einen tibergeordneten Status, eine bestimmte
Qualitit und Autoritit beanspruchen, um ihrer integralen Ein- und Ausrichtung der
Ordnung nachzukommen. Auch wenn sich im agonalen Streit Identititen formen, bean-
sprucht die agonale Konstellation die Einnahme einer genuinen reflexiven Metaposition,
mithin die Einsicht, Anerkennung und Affirmation des Spiels, der Mitspieler und der
Spielregeln. Diese Annahme der Konstellation fundiert sowohl den agon wie sie seine
Austragung und die Wahrnehmung einer kollektiven Form sekundiert.

Fraglich bleibt, ob die systemimmanente Einbindung der Gegenhegemonie iiber-
haupt funktionieren kann. Mouffe will einerseits die Energie der Resistenz und Eman-
zipation aufnehmen und anderseits ihre Radikalitit im agon autheben. Wenn Mouffe
die beiden Bewegungen des hegemonialen Ringens, die sich sowohl auflésend-ableh-
nend als auch kooperativ gegeniiberstehen, produktiv verkniipfen mochte, muss sie zum
einen begriinden, wie eine Uberformung der Gegenhegemonie durch die hegemonia-
le Macht ausgeschlossen werden kann, bzw. wie sich das Verharren der Michtigen, die

Hypostase des Status quo, eindimmen lieRe.”*®

Zum anderen muss sie der Gegenhege-
monie einen Ort im hegemonialen System anbieten, an dem sich ihr autonomer, kriti-
scher und emanzipativer Impuls realisieren kann.” Mouffe schwicht die Gegenhege-
monie infolge der Systemintegration ab und schrinkt gleichsam deren Radikalitit und
Dynamik ein: Sie besteht letztlich nicht mehr in der Absetzung (von) der Hegemonie als
solcher, sondern in dem Vermégen, sich als Alternative im System zu prisentieren. Weil
Gegenhegemonie nur noch ordnungsimmanent méglich ist, muss Mouffe den system-
internen Konflikt stirken und gleichzeitig kontrollieren, denn nur wenn es innerhalb
des Systems genug Konfliktpotential gibt, kann sich eine politische Dynamik entfalten.
Gleichwohl muss sie dann die Gegenhegemonie eng an die Hegemonie binden, die Ord-
nung selbst als iiberhegemonial ausweisen und Versuche, unabhingig von der Hegemo-
nie politisch aktiv zu werden, als illegitim begreifen. Die vermeintliche Ungebundenheit
der Prinzipienauslegung schrinkt sich mithin ein: Eine radikale Deutung der Prinzipien
der Freiheit und Gleichheit und eine dadurch vollzogene Wir-Konstruktion ist nur inner-
halb des Status quo méglich. Die Energie radikaler Infragestellung gegebener Umstinde
und Machtverhiltnisse kann so nur noch eingeschrinkt ins System eingespeist werden.

137 Mouffe (UP, S 42 — 47) beansprucht dagegen sehr wohl, den Status quo in ihrem Konzept nicht zu
reproduzieren und dessen Infragestellung durchaus Raum zu bieten. Veranderung sei auch ohne
radikalen Bruch, ohne eine spontane Neukonstitution einer Gesellschaft denkbar.

138 Auch Mouffe (DR, S.114) sieht die Gefahr einer Neutralisierung sozialen Protests in der Folge des
Kontakts mit etablierten Institutionen, wobei sie zu bedenken gibt, dass nur durch Kooperation
beider Akteure/Spharen die Gegenkréfte positiven Einfluss nehmen und Umgestaltungen anregen
konnten.

139 Gerade die Inanspruchnahme eines authentisch-oppositionellen Charakters diirfte schwierig wer-
den.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Wenn Mouffes agonales Modell sich einerseits durch die Annahme der Uneinigkeit und
das Fehlen des Einen auszeichnet, verlangt die Distinktion andererseits klare, eindeuti-
ge Linien der Konfrontation und ein ungebrochenes, negatives Bild vom Sie. Auch wenn
es nur Gegner sind, versichert die Destitution die kollektive Identitit, den Sinn des Streites
und die Relevanz des Strittigen. Die Ubertragung der antagonalen Wir/Sie- in eine ago-
nale Rechts-/Links-Unterscheidung, also die symbolische Distinktion zweier politischer
Lager, soll dazu dienen, die politische Auseinandersetzung einerseits zu strukturieren
und in einer Ordnung zu halten, und andererseits die Spannungen der Konflikte zu ent-
laden und ihre Energien produktiv zu nutzen. (Vgl. UP, S. 12 und S. 136) Wenn deliberative
Theorien die rationale, neutrale Verstindigung und Ansitze des Dritten Weges ein prag-
matisches Modell der Politik abseits ideologischer Konfrontationen fordern, wiirde sie
nicht nur den Antagonismus leugnen, sondern gingen ebenso der integralen Potentiale
politischer Auseinandersetzung verlustig. (Vgl. PWA, S. 110 und UP, S. 48 - 69) Der Sinn
politischen Dissenses geht mit Annahme verloren, es gibe eine richtige Losung, ebenso im
Sinne des Resultats wie des Modus.*® Die Auszeichnung reflexiver Rationalitit und ih-
res Versprechens harmonischer Verstindigung unterlaufe die Formation politischer Po-
sitionen und Identititen ebenso wie die Moglichkeiten autonomer, emanzipierter Ein-
satze und die Entladung von Spannungen im politischen Raum.

Zwar sieht auch Mouffe im Rechts/Links-Schema das Risiko der Ubernahme einer
antiquierten Struktur, aus der fehlenden Sinnstiftung folge aber weniger die Obsoles-
zenz des Dualismus als die Notwendigkeit seiner Innovation.'”' Anhand der evidenten

142 zwischen politischen Visionen und Weltbildern,

Grenzen zwischen politischen Lagern
konnten sich politische Identititen bilden."? Dem institutionellen Arrangement einer
politischer Ordnung, seine Strukturen und Verfahren, boten sich inform der dualisti-

schen Konfrontation politische Potentiale, Sinn und Kontext: So kénnten sich nur in der

140 Mouffe weist darauf hin, dass unter diesen Voraussetzungen die Notwendigkeit einer dialogischen
Vermittlung hinfallig sei und die Wahrheitsfindung einer Verwaltung oder einem Expertengremi-
um anvertraut werden konnte. De/Liberale Theorien wiirden einerseits die Losbarkeit allen poli-
tischen Konflikts betonen, andererseits aber den politischen Prozess als Argumentaustausch und
Kompromissfindung begreifen: Wenn es doch aber eine Losung qua Vernunft gibt, sind eine Viel-
zahl von unterschiedlichen, richtigen weil verniinftigen Argumenten ebenso ausgeschlossen wie
die Notwendigkeit von Kompromissen. Wenn das richtig ist, was eineindeutig verninftigist, dann
sind all Diejenigen, die das nicht wahrhaben wollen, schlicht unverniinftig und brauchen nicht
einbezogen werden. Kompromisse sind nur nétig im Raum des grauen Bereichs des Zwielichts
zwischen Richtig und Falsch: Nur da, wo nicht eindeutig zwischen Vernunft und Unvernunft ge-
schieden werden kann, ist es angemessen, mehrere Losungsmaoglichkeiten, mehrere Parteinah-
men (iberhaupt nur in Betracht zu ziehen. Schon bei der Frage der Zulassungsbedingungen zum
Diskurs, also den Mafdgaben, was als Argument zahlt usw., setzen deliberative Ansitze aber Maf3-
stabe, die nach Mouffe (PWA, S.111) zumindest hinterfragbar sind.

141 Der Frage der Obsoleszenz der politischen Lagerbildungen gehen auch in jiingster Zeit Veroffent-
lichungen nach. (Vgl. Nassehi 2015)

142 Diesemantische Breite des»Lager«-Begriffsistebenso komplex wie diffizil. Vgl. dazu verschiedene
Angebote Agambens (2002 und 2003) und einen Sammelband von Schwarte (2007).

143 Wiederum steht hier die Gewissheitsbehauptung der angemahnten Ungewissheitseinsicht ent-
gegen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

467


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

468

Tobias Braun: Der politische Konsens

Destitution und Distinktion ein politisches Bewusstsein entwickeln, die Wirkmacht poli-
tischer Teilhabe wahrgenommen und Parteien als Stitte politischer Willensbildung be-
griffen werden.'** Entzdge sich den Biirgern diese Struktur der Identifikation, entstiin-
den unpolitische Typen kollektiver Identititen um religiose, nationalistische oder ethnische
Ideale.” (Vgl. PWA, S. 114) Nur in der Auseinandersetzung um politische Werte in der
Demokratie konnen sich Bindungen entwickeln, nur in der antagonalen Konfrontation
und der Méglichkeit der Entscheidung manifestiere sich ein politischer Raum und eine
Form der Kooperation. Infolge einer Privilegierung des juristischen Zugangs — Mouffe
bezieht sich hier auf Dworkin — und dem Verwischen der Rechts/Links-Unterscheidung
ginge dem gesellschaftlichen Raum die Moglichkeit der Prisentation und Realisierung
einer symbolischen Ordnung verloren, also der Sinn der kollektiven Konstituierung. (Vgl.
PWA, S. 115f.) Der Hypostase des Status quo wohne die Negation der Potentiale von An-
eignung und Gestaltung ebenso inne wie die Marginalisierung alternativer Offerten und
Visionen. So werde eine systemimmanente Opposition unméglich: Die Unzufriedenheit
finde keinen Ausdruck im System und bedrohe so als externer Faktor der Ordnung und
dessen Stabilitit. Dieser Gefahr ist nach Mouffe nur durch ein Zulassen von eingeheg-
tem Konflikt zu begegnen, einem Streit staatsbiirgerlichen Identititen'*®, also im Ringen
der Auslegung der Prinzipien von Freiheit und Gleichheit eben durch die distinkten La-
ger. Die Ordnung selbst bleibe dabei dem Streit entzogen, den Streitparteien sind die
Bejahung wie die prozeduralen Arrangements ihrer Auseinandersetzung gemeinsam."’

144 Ausder fehlenden Strukturierung des politischen Raums und der politischen Auseinandersetzung
folgen nicht nur Hemmnisse fiir die politische Praxis, sondern ebenso fiir die Ausbildung der Iden-
titdten: »When, as is the case today, liberal democracy is increasingly identified with »actually existing lib-
eral democratic capitalism«, and its political dimension is restricted to the rule of law, there is a risk that the
excluded may join fundamentalist movements or became attracted to antiliberal, populist forms of democ-
racy.« (FAP S. 6)

145 Die Leere wird zur Gefahr: »The absence of a political frontier, far from being a sign of political maturity,
is the symptom of a void that can endanger democracy, because that void provides a terrain that can be
occupied by the extreme right to articulate new antidemocratic political identities.« (FAP, S. 5f.)

146 Mouffe zielt hier weniger auf Fragen der Zu- und Aberkennung der Staatsbiirgerschaft; sie fasst
es eher als Konflikt um Auslegungen, dessen grundsatzliche Geltung ebenso wenig infrage steht
wie Mitgliedschaft der Kontrahenten. Der Umgang mit den Exkludierten bleibt ebenso fraglich
wie die Kriterien der Exklusion. (Vgl. Balibar 1993)

147 Wenn Mouffe die agonale Konfrontation als einen Konflikt verschiedener Konzeptionen von
Staatsburgerschaft beschreibt, die mit einer unterschiedlichen Auslegung der Prinzipien einher-
gehen, muss diesem freilich ein geteilter Bezug des politischen Raums voran gehen, der nicht nur
eine geografische Verortung meint, sondern ebenso eine inhaltliche Bezugnahme aufweisen muss.
Diesem Streit muss die gegenseitige Anerkennung als Staatsbiirger schon zugrunde liegen, ein
geteiltes, positives Zugestandnis. Die Frage ist, ob sich der Streit in der Auslegung der jeweiligen
Konzeption entladt oder in der unterschiedlichen Bewertung und Lésung konkreter Sachfragen.
Das kom-positionelle Potential beider Zugange ist beschrinkt, da die Positionen allenfalls indirekt
aufeinander Bezug nehmen und in einer Selbstreferenz sowie -reverenz verbleiben, der den jewei-
ligen Celtungsanspruch verabsolutiert und das Gemeinsame negiert/marginalisiert. Gerade weil
der Verbundenheit in den Grundsitzen der Staatsbirgerschaft von Mouffe nur eine diffuse, am-
bivalente und ambiguitire Qualitit zugedacht werden kann, und sie gegentiber dieser die leiden-
schaftliche Sie-Bestimmung positioniert, deren Potentiale der Identitatsstiftung mit der Radikali-
tat der Abgrenzung wachsen, scheinen Konflikte kaum durch die Gemeinsamkeit der hintergrin-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Letztlich bleibt der Anspruch, Alteritit im System selbst zu erméoglichen und damit Per-
sistenz zu gewihrleisten, konzeptionell problematisch: Die etablierte Ordnung nimmt
nur solche Konflikte auf, die von sich aus schon systemkonform sind. Einer beanspruch-
ten Offenheit auch fir dulere Eingaben steht Hegemonie des Status quo und sein Uni-
formititsdruck gegeniiber: Die wahre Unterschiedlichkeit, die die politischen Identiti-
ten bediirfen, kann keine auflerhalb deretablierten Bahnen, der Hegemonie, der Spielre-
geln des Agon und der ethisch-politischen Prinzipien meinen.®

So ldsst sich auch die Wahl zugleich als Realisierung des Konflikts und als Bestiti-
gung der Ordnung verstehen. Einerseits tritt in dem Modus der Wahl die Distinktion
zweier oder mehrerer politischer Seiten hervor, die sich in der Konstellation Regierung/
Opposition klare Alternativen und kontrire Visionen markieren.'® In der Wahl zeigt sich
zugleich die Offenheit und Verdnderbarkeit der politischen Ordnung wie ihr Ursprung
aus politischen Prozessen an. Die Logik und der Modus der Wahl kommt, wie auch Le-
fort feststellt, dem Fehlen des Einen nach: Symbolisch wird die Position der Macht immer
nur von einer Partei — auf Zeit — besetzt, die, qua ihrer Genese, nie fiir das Ganze stehen
kann und deren Fraktur prisent bleibt. Andererseits steht die Wahl trotz ihrer Akzentu-
ierung der Kontingenz im Rahmen einer Ordnung und ist in ihrer Alteritit begrenzt: So
verpflichtet Mouffe die beteiligten Akteure im agon auf die Anerkennung des Status quo
und dessen Regeln, womit die alternativen Angebote der zu Wahl stehenden alternati-
ven Parteien und Entwiirfe im System bleiben. Der expliziten Realisierung des Dissenses
und der symbolischen Prisentation der Kontingenz steht die implizite Reproduktion der
etablierten Ordnung gegeniiber.”*® (Vgl. PWA, S. 117) In der Auswahl verschrinken sich
gleichwohl negative und positive Beziige: Auf der einen Seite steht die antagonistische
Wir/Sie-Unterscheidung, auf der anderen die Bestimmung der Wahl und die Ausrich-
tung am gemeinsamen Projekt. Im Sinne der Wir/Sie-Unterscheidung miisste Mouffe

digen Prinzipien einhegbar. Mouffe will aber beides, die Energie des Streits und die Regeleinhal-
tung des agon.

148 Man kénnte hier entgegnen, dass Mouffe zwar ein gemeinsames politisches Arrangement anneh-
me, die Unterschiede in Fragen der Wirtschafts- oder Umweltpolitik aber hinreichten, Gegner-
schaften zu bilden. Dies zugestanden stellt sich die Frage, ob sich nicht auch Fragen der Umwelt-
politik politischen Programme verbieten, die den Gegner in seinem Lebensstil bedrohen.

149 Mouffe miisste aus dieser Position heraus die Form Grofier Koalitionen skeptisch sehen. Zugleich
entsteht die Frage, ob ihr Modell auf Vielparteiensysteme problemlos tGibertragbar ist.

150 Mouffe vermengt zwei Quellen des Sinns: Die des Eintretens fiir eine politische Seite und die des
Wissens um die Mechanismen des Konflikts. Aus der leidenschaftlichen Befiirwortung eines po-
litischen Entwurfs ergibt sich nicht notwendig ein positiver System- oder Verfahrensbezug, der
Streitende muss nicht zwangsldufig den Streit unterstiitzen. Mouffe zieht hier wiederum die on-
tologischen Grundannahmen als Verhaltensnormenin die politische Praxis hinein: In einer reflexi-
ven Perspektive, einem Verstandnis der antagonistischen Grundverfassung muss der Streit selbst
als elementar sowie legitim erscheinen und die Position des Cegners akzeptiert werden. Wenn wir
Mouffe zugestehen, mit dem Konzept des leidenschaftlichen Eintretens fir eine politische Seite,
die eben nicht verniinftig, einsichtig und abwagend sowie konziliant sein muss, eine unverkopfte,
leiblichkeitsbezogene Sicht auf die Genese politischer Identitidten angeboten zu haben, so scheint
dieser Einschlag infolge des Abstellens auf ein reflexives Moment der Selbsteinordnung zumin-
dest abgeschmolzen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

469


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

470

Tobias Braun: Der politische Konsens

die Wahl als identititsstiftende Abgrenzung verstehen und ihr inhaltliche Gehalte (ne-
ben der Negation) vorenthalten.” Auch die Aspekte des Visioniren in der politischen
Programmatik eines Projektes miissen bis auf die Negation leer bleiben, sollen diese ih-
re eigene Stabilitit nicht gefihrden. Die politischen Lager vermégen es nur, sich iiber
die Absetzung von der Gegenseite zu bilden und zu einen/einigen, positive Setzungen
des Innen bleiben diffizil und risikoreich. Fraglich bleibt ebenso, an welcher Stelle sich
der politische Wettstreit der Parteien verortet: Im Prinzip sollte sich Mouffes Konzept
nicht parteipolitische Formationen beschrinken, hegemoniale und gegenhegemoniale
Praxen sind verstreut und nicht zwangslaufig institutionalisiert. Mit dem Rechts/Links-
Konflikt scheint sie dagegen auf eine gesamtgesellschaftliche Struktur und eine spezifi-
sche parlamentarische Anordnung abzustellen, die des Westminstermodells.”> Warum
sollten sich aber die fraktalen, fragilen Konflikte im Sozialen anhand einer Linie und im
Rahmen einer Ordnung arrangieren?™ Im politischen Modell des Agonismus wird eine

151 Rechts und Links kénnen fiir keinen Inhalt stehen, da sich ansonsten die Glieder der Aquivalenz-
kette sich ihrer Uneinigkeit bewusstwiirden und sich jede Assoziation aufhebe. Wahl kann sich
mithin nicht auf eine positive Programmatik beziehen, es kann keine positiven Beziige und Ein-
heitsstiftungen geben. Vielmehr meint Wahl im Mouffe eine Selbsteinordnung in ein politisches
Lager, ohne dass damit konkrete, definitive politische Inhalte gemeint sein konnten.

152 Die Verkniipfung der Rechts-/Links-Unterscheidung mit dem Wettstreit von Parteien, die verschie-
dene Positionen reprasentieren sollen, kann entweder einen partizipativ-responsiven oder einen
szenisch-dramaturgischen Schwerpunkt setzten. Entweder dienen Parteien einer Willensbildung
oder aber einer ideologischen Absetzung. Dem Denken Mouffes entspricht die ideologische Ein-
teilung eher, wobei so aus der Teilung eine Spaltung wird und sich die Dynamik der Absetzung
noch durch das leidenschaftliche Eintreten fiir die eigene Seite potenziert. Fiir die Vermeidung
der Spaltung bedarf der Konflikt der beiden Lager notwendig eines dufieren Absetzungspunktes.

153 Mouffe selbst verweigert sich konsequent jedem Versuch, Zustimmung in wie auch gearteten de-
mokratischen Verfahren einzuholen: Es konne nicht darum gehen, wie sich eine Gesellschaft be-
stimme, sondern nur darum, dass es zwei Seiten gebe, ein fiir und ein wider, nach denen sich die
Welt und die politischen Lager ordnen. Ein offenkundiges Problem ist dabei, dass Mouffes Den-
ken nur die Konflikte zu integrieren vermag, die nach diesem dualistischen Modus funktionieren.
Wenn nun aber der Feind ein Anderer wire, oder gar im politischen Konflikt nicht zwei Seiten, son-
dern drei, vier oder zwanzig stritten, wenn also keine reale Konfrontation stattfindet, wenn die
Welt in Minderheiten zerfiele oder uneindeutig (mit Barber: schmutzig) bleibe, vermag dann der
Konflikt seine integrativen Potentiale zu entfalten? Andererseits pladiert Mouffe fiir eine Starkung
volkssouveriner Aspekte und politischer Emanzipation: Obgleich dieses Ansinnen in einem plura-
listischen Rahmen verbleibt, deckt sich die Forderung der Einbeziehung der Biirger mit dem parti-
zipativen Ansatz. Entgegen des Entzugs politischer Gestaltungskraft des Kollektiven und der Ent-
auferungan Biirokratien und Verfahren akzentuiert Mouffe die Relevanz politischen Teilhabe und
-nahme. Auch wenn kollektive Identitdten und Binder des Wir den Imperativen der Differenzlogik
unterldgen, missten doch politischen Arrangements gefunden werden, die eine Kommunalitat
ebenso zuliefien wie ihre Gestaltung. Auch Mouffe denkt die Ordnung des Konflikts und unter-
liegt somit ihres eigenen Einspruchs. Der nachste Schritt bestiinde in der Frage, ob Mouffe unter
einem Mehr an Beteiligung eine qualitativ andere Form von Politik in Abgrenzung von reprasen-
tativ-indirekten Strukturen oder eine Starkung des Streits und damit der Bildungen politischer
Identititen meint. Kann Volkssouverdnitat im Streit zweier Seiten liegen oder verlangt dieser Be-
griff die Betonung des Verbindenden, des gemeinsamen Projektes?

Die Teilung der gesellschaftlichen Ordnung lasst sich weniger im Sinne eines symbolischen Ver-
weisungszusammenhangs (Lefort) verstehen, vielmehr setzt sie zwei kollektive Entitdten in eine
klare Konfrontation. Nun ist es die Frage, ob die Hegemonie/Gegenhegemonie oder der politische

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

bestimmte Form des Pluralismus ausgewiesen, ohne dabei der spezifischen ontologi-
schen Situation des Fehlens des Einen gerecht zu werden. Wiederum reibt sich ein Ord-
nungsversuch mit dem Ordnungslosen: Geht es einerseits um eine gelingende politische
Konstitution und entsprechende Institutionen, Strukturen und Prozedere, werden an-
dererseits die Formierung von Ordnung tiberhaupt, von Einheit, Identitit und Objek-
tivitat, herausgestellt und eher beobachtet als gestaltet. Den Anspriichen des ontologi-
schen Fehlens des Einen gegeniiber ontischen Fixierungen wird hier nun eine gegenliufige
Bewegung hinzugefiigt, die Uberformung der ontologischen Sphire durch Strukturen
der Ontik. Dabei ist zu beachten, dass Mouffe die Links/Rechts-Unterscheidung im Sin-
ne einer gegenhegemonialen Abgrenzung und Sie-Bestimmung positioniert, um so das
dialogische, dezidiert unideologische und instrumentell-pragmatische Politikverstindnis
der sogenannten Neuen Linken (Beck, Giddens ua.) zu kritisieren.”* Weil sich die Sozi-
aldemokratie nicht mehr anders verhielte oder genuin andere Politikinhalte hitte als die
Konservativen/Neoliberalen(/Rechten?)”®*, wiirden sie nicht mehr als Alternative wahr-
genommen und so politische Potentiale verlieren. Offenkundig dient die Abgrenzung
nach rechts und die Kritik am Fehlen eigener Standpunkte einer spezifischen Sie-Bildung,
was auch dessen schwankenden Fokus erkliren witrde. Wenn Moufte dann aber das Feh-
len des Rechts/Links-Konflikts bemangelt, wire dies eher ein Plidoyer fiir die eigene (po-
litische) Relevanz als eine analytische Einsicht.

Zugleich geht mit der institutionalisierten Austragung eine reprisentative Aufhe-
bung einher, in der die Formation der Destitution, Prisentation und Distinktion sowie die
Entladung der Dissense in den stellvertretenden Wettbewerb politischer Parteien iiber-
tragen wird. Die Prisentation (Vergegenwirtigung, Vorstellung und Realisierung) gesell-

Wettstreit rechter und linker Lager die Teilung markieren. Politische Ordnung muss jedenfalls die
Vielgestaltigkeit des Sozialen in diesen teilenden Dualismus iibersetzen. Wenn wir die Rechts-/
Links-Unterscheidung hier verorten, bleibt offen, warum und wie die Teilung eine Gesellschaft
umfassen sollte: Warum stehen Rechts und Links fiir die gesellschaftlichen Alternativen, wie ver-
mogen sie die Bindung der Pluralitit? Die Zuordnung der hegemonialen Bewegungen reibt sich
ebenso an dem zugesprochenen gesamtgesellschaftlichen Bezugsrahmen: Wenn die Einheit des
Sozialen fehlt, sollten die Artikulationen keinen Vorgaben folgen. Kurzum bleibt offen, wie um-
fanglich die Rechts/Links-Unterscheidung das Ringen der Hegemonie mit der Gegenhegemonie
abbildet.

154  Prinzipiell ist noch zwischen verschiedenen Bezugsfeldern zu unterscheiden: So begegnet Mouffe
neben der gesellschaftspolitischen neoliberalen Hegemonie auch dem liberalen Zeitgeist politi-
scher Theorie.

155 Rechts als politische Kategorie scheint weniger eine Abgrenzung rechts-radikaler Stromungen
zu meinen als eine Konstruktion der Gegenhegemonie einer linken Position. Ob sich Rechts al-
so durch Marktradikalismus, Faschismus oder einem Beharren auf lbberkommenen Familienbil-
dernauszeichnet, bleibt der Zuschreibung eines Sie anheimgestellt. Mit wachsender Pluralitit und
Verschiedenheit der Akteure einer Gegenhegemonie geht die Notwendigkeit einer Verscharfung
der Abgrenzung einher: Die Bindungskraft eines Sie bedarf mit steigender Differenz des Wir ei-
ne ebenso steigende Radikalitit und Ddmonisierung des Sie. Auffillig ist daneben, dass Mouffe
inihrer Kritik der theoretischen Selbstverortung der Sozialdemokratie die linke Wir-Bestimmung
offenkundig untergrébt. Sie miisste die Unterschiede durch eine Darstellung der Hegemonie ka-
schieren, oder das linke Projekt spalten. [Ob die Sozialdemokratie iiberhaupt noch Teil dieses Pro-
jektes ist, konnen wir hier nicht klaren.]

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

47


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

472 Tobias Braun: Der politische Konsens

schaftlich relevanter und konstitutiver Konflikte obliegt mithin einer Darstellung der po-
litischen Reprisentanten:

»Mobilisierung erfordert Politisierung, aber Politisierung kann es nicht ohne konflikt-
volle Darstellung der Welt mit gegnerischen Lagern geben, mit denen Menschen sich
identifizieren kénnen; einer Darstellung der Welt, die die politische Mobilisierung von
Leidenschaften innerhalb des Spektrums des demokratischen Prozesses zulaft.«'>®
(UP S.35)

Eine Ebene der Darstellung (Ontik, Ordnungsversuche) muss von der Wirklichkeit (On-
tologie, Fehlen des Einen, Ganzen, Letzten) unterschieden werden: Mouffe verlangt, dass
den Biirgern eine Welt ohne Ambivalenz und Ambiguitit prisentiert werde, auf dass die-
se sich mit Inbrunst hinter eine Sache, ein Lager, stellen konnten. Diese Trennung zwi-
schen Bithne und Publikum geht mit einer Nivellierung der Zerstreuung der Konflikte
und dem Fehlen des Einen einher, die Mouffe bislang als das Konstituens des Politischen
reklamierte. Einerseits kann dies im Sinne Leforts als Versuch der Macht verstanden
werden, den leeren Ort zu besetzen, andererseits spaltet Mouffe die Besetzung zwischen
zwei kontriren Akteuren auf, womit die Geltung notwendig und offenkundig nur gebro-
chen vorliegen kann. Gleichzeitig entzieht Mouffe mit ihrem Abstellen auf die szenische
Darstellung den anderen Bereichen eigenstindige politische Potentiale: Die Bithne, die
Darsteller und die Art und Weise der Auffithrung ist im agon fixiert. Wenn sich gesell-
schaftliche Konflikte auf der Bithne der Politik, des Streites der rechten und der linken
Parlamentshilfte, darstellen und aufheben sollen, ist dies ein dezidiert anderes Modell
als die gegenhegemoniale Emanzipation und steht so in einer Spannung zur radikalen
Demokratie, wie sie von Moufte konzipiert wird.

1.6 Der Pluralismus und die Stiftungen des Einen - Zwischen Konsens
und Dissens

Nach der Erorterung der integrativen Implikationen der hegemonialen Formation, der
Wir/Sie-Distinktion, des konstitutiven AufSeren und des agons kénnen nun andere Formen
und Figuren des Einen herausarbeitet werden. Beriicksichtigt werden miissen dabei ne-
ben den Sedimenten und den kollektiven Kontexten auch die komplexen Beziige der Koope-
ration (Ko/Operation/Opus), die geteilten politischen Visionen sowie die ethisch-politischen
Prinzipien, die schon Erwidhnung fanden.

Das Fehlen letzter Griinde und der imperfekte Status jeder Konstitution stehen der
Ordnungsbewegung einer Gesellschaft und der Ausbildung einer hegemonialen For-
mation gegeniiber. Auch wenn ihre Definition letztlich unméglich bleibe, sei »jede
Gesellschaft das Produkt einer Reihe von Verfahrensweisen (.), die in einem Kontext von Kontin-
genz Ordnung herzustellen versucht.« (UP, S. 25) Die hegemoniale Formation zeichne sich
einerseits durch eine konstitutive Offenheit aus, durch ihre Kontingenz, Fallibilitit und

156  Mouffe bezieht sich hier auf die Darstellungsebene, ohne diese allerdings theoretisch auszuwei-
sen und sie von der Ebene der dann »realen« Konflikte abzugrenzen. Letztlich zeigt sich hier die
Frage der Entstehung der antagonistischen Spannung an.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Prekaritit: Durch das Fehlen des Einen und die Logik des konstitutiven Aufleren wohne
jedem Versuch der SchlieRung und Definition sein Scheitern inne. Andererseits bean-
sprucht die Hegemonie fir ihre Setzungen unbedingte Geltung sowie Qualititen der
Legitimitit, Autoritit und Objektivitit. Zugleich besteht die hegemoniale Formation
selbst nur in einem kurzzeitig beruhigbaren Ringen sozialer Krifte, deren versuchte
Fixierungen Angriffs- und Kondensationspunkte gegenhegemonialer Praxen sind.™’
Das Verhiltnis von Ordnung und Auflgsung ist demnach komplex und geprigt von
Ambivalenzen und positiven und negativen Verweisungszusammenhingen. Die Frage
der Konstitution der Ordnung, also ihrer Ein- und Ausrichtung zwischen Setzung und
Aussetzung wird im Weiteren durch eine Unterscheidung ontologischer und ontischer
Beziige eher verkompliziert als einsichtiger.

»A well-functioning democracy calls for a confrontation between democratic political
positions, and this requires a real debate about possible alternatives. Consensus is in-
deed necessary but it must be accompanied by dissent. There is no contradiction in
saying that, as some would pretend. Consensus is needed on the institutions which
are constitutive of democracy. But there will always be disagreement concerning the
way social justice should be implemented in the these institutions.« (PWA, S.113)

Der antagonale Pluralismus soll nach Mouffe nicht absolut und unbedingt gelten, sie
weif um die Notwendigkeit eines gewissen konsensualen Niveaus: Auch wenn demnach
ein substantieller Fundus von integraler Relevanz ist, wiirde seine Ubertragung auf die
gesamte politische Ordnung grofie Teile der politischen Praxis ersticken. Wie der (ab-
solute) Konsens nicht den Dissens, so diirfe auch der (absolute) Dissens nicht den Konsens
auflosen.

Die Distinktion zwischen dem Sozialen und dem Politischen hatten wir bereits vermerkt:
Mouffe ordnet dem Politischen den Prozess der diskursiven Formierung und dem Sozialen
den manifesten Status der Formation zu. In beiden Formen bleibe das Fehlen des Einen
prasent, zugleich zeichne sich das Soziale durch die Hypostase ihrer eigenen Konstitu-
tion, also der Verschleierung ihres politischen Ursprungs und der Behauptung ihrer ei-
genen Evidenz und Eminenz, aus. Diesen Versuch der SchlieRung und Objektivierung
beschreibt Mouffe als die Ausbildung von Sedimenten:

»Das Politische ist mit Akten hegemonialer Instituierung verknipft. In genau diesem
Sinne muf} das Cesellschaftliche vom Politischen unterschieden werden. Das Cesell-
schaftliche ist die Sphare sedimentierter Verfahrensweisen, d.h. von Verfahrenswei-
sen, die die urspringlichen Akte ihrer kontingenten politischen Instituierung verhiil-
len und als selbstverstiandlich angesehen werden, als wéren sie in sich selbst begriin-
det.« (UP S.26)

157 Die Gesellschaft scheint permanent mit 6ffnenden und schlieflenden Bewegungen durchzogen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

473


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

474

Tobias Braun: Der politische Konsens

Auch wenn alle sozialen Fixierungen politische Setzungen und als solche Manifestationen
hegemonialer Macht sind, macht Mouffe den Unterschied zwischen dem Politischen und
dem Sozialen an deren Umgang mit dem Fehlen des Einen fest: Der Annahme des offenen,
kontingenten und imperfekten Status im Politischen stehen die Versuche des Sozialen
gegeniiber, diesen Ursprung zu verschleiern. Durch die Hypostasierung seines Grundes,
seines Status und seiner Qualitit entzieht sich das Soziale nicht nur der ontologischen
Ungewissheit, sondern ebenso seines politischen Ursprungs: Im Unterschied zum Status
des Politischen, in dem das Fehlen des Einen explizit ist, weicht das Soziale dem unbeding-
ten Anspruch der Uneinigkeit aus und stellt sich in seiner Ordnung als objektiv, evident
und unkontrovers dar.

Diese Distinktion vor Augen stellt sich die Frage, ob die beiden Formen auf derselben
Ebene anzusiedeln sind. Wenn das Politische an der Schnittstelle zwischen der Ontologie
und der Ontik positioniert werden kann und zwischen der negativen Essenz und der Logik
und den Konditionen der Setzung oszilliert, lisst sich das Soziale als eine Form der On-
tik verstehen. Einer reflexiven, enthobenen Metaposition steht somit ein immanenter,
konkreter Kontext gegeniiber. Als Medium zwischen den Sphiren lisst sich das Politi-
sche als Prozess der Fixierung verstehen, wobei es unentschieden zwischen dem onto-
logischen Un-Grund und der ontischen Manifestation schwankt. Letztlich lisst dies eine
strikte Distinktion des Politischen und des Sozialen schwierig erscheinen. Die Hegemo-
nie wiederum steht mit beiden Aspekten in Zusammenhang, die einseitige Zuordnung
an das Politische scheint unangemessen. Einerseits unterliegt auch das Soziale den Bedin-
gungen der politischen Setzung, nur verdeckt es den Un-Grund. Andererseits miissen auch
den politischen Artikulationen einer hegemonialen Formation Ambitionen der Verdeckung
attestiert werden: Die Annahme, dass sich die Hegemonie selbst nicht objektivieren und
naturalisieren sollte — auf der Ebene der Selbstdarstellung —, ist schlicht unverstindlich.
Einerseits besteht der Bereich des Politischen aus hegemonialen und gegenhegemonialen
Bewegungen und ist daher notwendig gebrochen, andererseits ist die versuchte Fixie-
rung, die Setzung von Objektivitit, Identitit und Zusammenhingen gerade das Kenn-
zeichnen der hegemonialen Fixierung. Eine Trennung der Aspekte des Sozialen und der
Hegemonie anhand der Verschleierung scheint mithin wenig fruchtbar. Beide entstam-
men politischen Urspriingen, bleiben Ausdriicke sowie Artikulationen der Hegemonie
und beanspruchen objektive Geltung. Ihren Setzungs- und Selbstausweisungsversuchen
fehlt ontologisch alles Gewisse, Sichere und Definite, gleichsam teilen sie die Objektivie-

158

rung und Naturalisierung als Strategien in der Ontik.”® In ihrer neuesten Arbeit iiber

158 Bei der Gegeniiberstellung gesellschaftlicher Sedimentierung und politischer Ungewissheit
schwingt der Vorwurf mit, das Soziale und seine Sedimente wiirde unlauter auf eine Objektivitit
abstellen, ihre eigene Prekaritat verschleiern und sich als alternativlos darstellen. Die Alterna-
tivlosigkeit sozialer Kontexte verweist dagegen eher auf die Lebenswelt und darf nicht mit dem
TINA-Modell angewandter Politik verwechselt werden. Die Gegebenheit bestimmter Politik und
unbestimmter Kontexte und Strukturen heben auf genuine und zu unterscheidende Zugiange und
Verstiandnisse ab. Die Sedimente konnen letztlich als fundamentale Struktur der Ontik gedacht
werden, denen der Verweis in die Ontologie und das Fehlen des Einen ebenso eingeschrieben
bleibt. Positive Setzungen in der Ontik miissen sich gleichsam der ontologischen Negativitit
entziehen, jede politische Ordnung, Verbindung und Verbindlichkeit bedarf der Behauptung von
Objektivitat, Wahrheit und Cerechtigkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

den Agonismus lisst Mouffe (A, S. 138f.) die Trennung zwischen dem Sozialen und dem
Politischen zugunsten einer Fokussierung auf die diskursiven Konstruktionsprozesse der
Hegemonie bei Seite.

Die Suggestion der Faktizitit, Transparenz und Plastizitit, der Evidenz und Selbst-
verstindlichkeit und der quasi-natiirlichen Objektivitit eines common sense, die mit der
Ausbildung von Sedimenten einhergehen, konnen keinen a-politischen Quellen entstam-
men, keiner Transzendenz, Essenz oder Substanz: Die Sedimente miissen als Kompo-
nenten der hegemonialen Definition und der politischen Formation des Sozialen verstanden
werden, als Ausdrucksformen der Macht ohne dufleren Ursprung. So fehlt den Sedimen-
ten nach Mouffe jede objektive Qualitit:

»Was in einem bestimmten Augenblick fir die »natiirliche« Ordnung gehalten wird —
gemafd dem ihr entsprechenden »common sense« —, ist das Ergebnis sedimentierter
Verfahrensweisen; es ist niemals Manifestation einer tieferen Objektivitat, die sich
von den Verfahrensweisen trennen liefte, denen es sein Dasein verdankt.« (UP. S. 27)

Mit den Sedimenten lasst sich eine spezielle Ebene der sozialen Instituierung beschreiben:
Auch wenn sie keinen dufleren Grund haben und Aspekte der politischen Formation blei-
ben, verweigern sie sich selbst jedem Versuch ihrer Politisierung. Die Sedimente meinen
implizite und latente Bestimmungen, die sich trotz ihrer konstitutiven Relevanz jeder
Fassbarkeit entziehen. Die Frage ist, ob die Sedimente eine sublime Strategie der Hege-
monie darstellen, ihren eigenen Grund zu setzen und zu verobjektivieren — und der He-
gemonie somit eine Kontrolle und Verfiigung tiber die Sedimentausbildung zugestan-
den wird —, oder ob sie eher die latente Ordnung eines gesellschaftlichen Sinnraums
beschreiben, in dem ebenso die Kontexte und Strukturen kollektiver Identitit wie Annah-
men des Klaren, Gewissen und Plausiblen angelegt sind. Gerade weil Mouffe den Aus-
druck der Sedimente verwendet und damit einen unintendierten Prozess der Ablagerung
impliziert, scheint das Verstindnis im Sinne eines lebensweltlichen Kontextes zumin-
dest nicht antithetisch. Die Bestimmung des Status der Sedimente bleibt letztlich diffizil:
So ist unklar, ob sie ein Produkt der Setzung oder eine implizite Struktur neben der Set-
zung bezeichnen. Einerseits suggerieren sie das Eine, ein Wesen, einen Ursprung und
Grund kollektiver Identitit, die der Instituierung vorangehen und iiber der Zerrissenheit
und Kontingenz des Sozialen stehen, andererseits lassen sie sich nur als Ausdrucksfor-
men der Macht verstehen.”™ Wenn Mouffe ihren imaginiren Charakter und politischen
Ursprung hervorkehrt, wird die Problematik ihrer Wortwahl fir die Bestimmung des
Status deutlich: Die Sedimente lassen sich ebenso als Verkrustungen in einem flieflenden
Prozess der Instituierung verstehen wie sie die Existenz eines Grundes anzeigen, an dem
sich die Ablagerungen bilden. Mit den Sedimenten suggeriert Mouffe zugleich eine Distink-
tion zwischen Setzung und Ablagerung: Sie bilden sich in, mit und neben der hegemo-
nialen Formation, sie gehen mit ihnen einher, sind aber kein Teil ihrer direkten Setzung.
Die Sedimente zeichnet demnach gleichzeitig ein Konnex und eine Distanz zur Instituie-
rung aus: Zwar entstehen sie im Fluss des politischen Prozesses, ihre Fixierung scheint

159 Die Bildung dieser Sedimente bedarf wiederum keines Akteurs, keines festen Prozederes oder be-
stimmter Intentionen. Das Verbindende bildet sich auch in diesem Falle indirekt.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

475


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

476

Tobias Braun: Der politische Konsens

aber anderen Griinden, Logiken und Modi zu folgen. Kurzum kommt nach dieser Lesart
den Sedimenten ein ebenso konstitutiver wie latenter Status zu, der sie zwar als Produkt
der politischen Formation begreift, dieser aber nicht ihre Kontrolle oder Verfiigung at-
testiert.

Als unpolitischer Grund der politischen Formation des Sozialen kénnen die Sedimente als
Kontexte und Konturen eines lebensweltlichen Sinnraums verstanden werden. Neben
der Distanzierung zeigt sich die Parallelitit zur Lebenswelt in der Bildung einsichti-
ger und tiberschaubarer Zusammenhinge: Es geht um bekannte wie vertraute Routi-
nen, die Verlisslichkeit und Einschitzbarkeit vermitteln. Zwar stellen diese Normalisie-
rungsprozesse ebenso nur Verkrustungen im Fluss sozialer Auseinandersetzungen dar,
dennoch scheint in ihnen eine Orientierung, eine Ordnung und Ubersicht der Welt, még-
lich. Individuen begegnen diesen Strukturen als in sie Geworfene, als seien diese schon
immer da, evident, intuitiv und vertraut. Dieser Bereich entzieht sich der gesellschaftli-
chen Konfliktaustragung, er kann kein Teil kritischer Aufmerksamkeit sein, denn zum
Zeitpunkt seiner Wahrnehmung verliert er seinen Status und seine Funktion. Mit die-
sem subtilen und gleichsam konstitutiven Bereich, der sich der bewussten Einsicht wie
intendierten Zugriffen und Gestaltungen entzieht, fithrt Mouffe eine fundamentale ge-
sellschaftliche Instanz ein, die sich als vorpolitische und konsensuale Quelle der Integra-
tion im Sinne einer Ausbildung kollektiver Kontexte verstehen lisst. Gleichsam verortet sie
die Ubereinstimmung in der Grundanlage der Ontik, und muss somit das Fehlen des Einen
in der Ontologie nicht aufgeben. Die beiden Bewegungen, die konstruktive Setzung und
die Einbindung in die Kontexte, sind nach Mouffe im Sinne Heideggers als Existenziale
zuverstehen, als notwendige Dimensionen gesellschaftlichen Seins, die sich aber aus der Sicht
des aulen-stehenden Beobachters ohne Wissen um Kontexte kaum trennen liefSen.'®

In den Formen agonaler Demokratie manifestiert sich ebenso ein spezifischer Status wie
sich Beziige des Ko und des Sens, also der Raum und der Sinn einer politischen Formati-
on, ausbilden, denen Annahmen des Einen innewohnen. Zugleich wird die Konstitution ei-
ner politischen Ordnung nach Mouffe gerade durch die Zulassung von Konflikt gewahrt:
In der Austragung von Dissens werde nicht nur ein produktiver Umgang mit der Uneinig-
keit und der fehlenden Definitit moglich, sondern ebenso die Ausbildung von Identitit,
die Sinnhaftigkeit politischer Ordnung und die Vitalitit demokratischen Ringens um
kollektive Bestimmungen. Der Agonismus erkenne die Logik der Destitution, die Distink-
tion und Diskriminierung, ebenso wie das emanzipative Begehren, Kritik und Affekte als
Ausdrucksformen politischer Praxis an und iibertrage ihre Energien produktiv in seine
politische Ordnung. Zugleich hebe die agonale Konstellation die Radikalitit der Konflikte
mit der Entladung im normierten Kampf auf.' Politische Praxis benétige die Struktur

160 Diese Zuge zeigen wiederum eine Nahe zu Lefort, obgleich dieser das Streben der SchlieRung der
Macht selbst zuschreibt und in den Kontext gesellschaftlicher In-Form-, In-Szene- und In-Sinn-Set-
zungsprozesse stellt.

161 Leidenschaften gegeniber sind liberale Politikkonzepte blind, teilweise ablehnend. Jedenfalls ist
eine konstruktive Einbindung affektiver Impulse nicht angedacht: »The liberal claim that a universal

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

und die Dynamik von Gegnerschaftsbeziigen, dann nur in einem geregelten Wettstreit
zwischen uns und denen konne dieser Streitim System gehalten werden. Daneben bediir-
fe die Auseinandersetzung eines bestimmten kom-positionellen Arrangements, das eine
Ordnung des Streits erlaubt: So kann der Streit nur mit dem Gegner, auf mehr oder we-
niger bestimmte Weise und tiber mehr oder weniger bestimmte Themen erfolgen. Der
leidenschaftlichen Vertretung einer Seite ist also stets die Anerkennung des politischen
Gegners und des geteilten Reglements eingeschrieben.¢*

Zugleich bleibt die Logik der Destitution ebenso aktiv wie konstitutiv: »Um politisch zu
handeln, miissen Menschen sich mit einer kollektiven Identitit identifizieren kinnen, die ihnen eine
aufwertende Vorstellung ihrer selbst anbietet.« (UP, S. 36) Diese Aufwertung kann aber im Ago-
nismus nicht auf Kosten der anderen Partei gewonnen werden, sie kann sich nur in der
umfassenden Sinnvermittlung der Gegnerschaften und deren Stiftung kollektiver Iden-
tititen formieren. Gerade weil Gegner als interne, anerkannte Kontrahenten behandelt
werden, sie also unhinterfragbar Teil des Kollektivs mit gleichen Rechten und gleicher
Wiirde sind, kann sich der Einzelne von ihnen kaum radikal und chauvinistisch abset-
zen. Im agon ist die eigene Aufwertung also begrenzt, die Gegnerschaft verbindet mehr
als dass sie trennt. Ihre Ubereinstimmung bedarf aber eines dufReren Sies, das diese geteil-
ten Beziige zu stiften vermag, und die Gemeinsamkeit der Gegner zugleich auf die auf
das Minimum der Absetzung von einem gemeinsamen Auf3en beschrinkt. Wenn sich die
Aufwertung allerdings von dem Auflen her bestimmt, muss sie dann wiederum die (inne-
ren) Gegner umfassen: Die Frage ist also, ob es ein Sie geben kann, welches beide Gegner
verbindet und an dem sich Aufwertungen abstofRen kénnen. Eine andere Frage ist, wie
die Aufwertung kollektiver Identititen mit der Differenzlogik und der reinen Negativitit
sozialer Beziehungen vermittelt werden kann. Halten wir die Spannung fest, die zwi-
schen einer leidenschaftlichen politischen Identitit, die sich um eine distinkte Ideologie

rational consensus could be produced by an undistorted dialogue, and that free public reason could guaran-
tee the impartiality of the state, is only possible at the cost of denying the irreducible antagonistic element
present in social relations, and this can have disastrous consequences for the defense of democratic institu-
tions.« (PLL, S.140) Das Politische verschwinde aber nicht, es werde nur verschoben, wobei es sich
dadurch auch dem Verstdndnis, der Bearbeitung und konstruktiven Einhegung entzoge.

162 Mouffe (RPC, S.195f.) setzt sich dezidiert von Cefiihlen ab, es ginge nicht um eine Form mitfiih-
lenden Entgegenkommens, sondern um einen Ausdruck des Archaischen und des Irrationalen.
Mouffe fasst dies auch mit Freud als libidinal investment, einem »attachment of strong, intens emo-
tiional energies to an issue, person, or concept.« (DR, S.111; aus dem Text wird nicht ersichtlich, ob es
sich um eine AuRerung Mouffes oder eine Anmerkung des Interviewpartners handelt) Kurz gesagt
geht es nicht um das Modell eines Debattierklubs, sondern um den Typus der Ultras, die in einer
recht eigenen Weise ihrer Leidenschaft fiir ihren jeweiligen Verein fronen — ob die Begeisterung
auch der sportlichen Arena zukommt, kann indes bezweifelt werden. Mihais (2014) Versuch, ago-
nale Geflihle zu bestimmen und im Sinne einer entsprechenden Demokratie fruchtbar zu machen,
entgeht dabei just die archaische Wildheit, um der es Mouffe geht. Kurz: Mouffe nimmt nicht an,
dass Leidenschaften iiber reflexive Selbsteinsicht oder Vernunftabwagungen produktiv gelenkt
werden konnen, sondern dass sie iber die politische Auseinandersetzung, der Bestimmung des
Wirs und des Sies, eine Moglichkeit haben, sich zu entfalten und der Bildung politischer Identita-
ten dienlich zu sein. Ohne es hier ausfithren zu kdnnen, vermute ich, dass sich beide Ansatze nicht
unbedingtausschlieflen, aber unterschiedliche Akzente setzen. Weiterfiihrend zur Relevanz emo-
tionaler Aspekte fir demokratietheoretisches Denken siehe Weber (2016).

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

471


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

478

Tobias Braun: Der politische Konsens

herum formiert und auflidt, und einer beruhigten und beruhigenden Ordnung, die auf
einer Anerkennung der Kontrahenten und deren politischen Visionen aufbaut.

Die integrative Qualitit der politischen Ideologien und Visionen behandelt Mouffe
nicht prominent, allenfalls im Sinne einer schwachen Hoffnung auf Systemverinderung.
Angesichts der Betonung der Aneignung, der Notwendigkeit von Alternativen und des
gegenhegemonialen Impetus erscheint diese Zuriickhaltung bei der Besprechung poli-
tischer Entwiirfe und ihres Potentials an Sinnstiftung iiberraschend. Ein Grund kénnte
sein, dass Ideologien schwer einhegbar sind, und Mouffe den Agonismus, der infolge die-
ser Radikalisierung gefihrdet werden kénnte, schiitzen will. Neben ihrer Dynamik ist
den politischen Visionen auch ein Risiko eigen, das Mouffe ebenso meiden muss: Po-
litischen Entwiirfen wohnt eine Tendenz inne, in der Bestimmung ihrer Identitit von
einer evidenten und eminenten Qualitit auszugehen und somit den Bedingungen der
negativen Essenz zu widersprechen. Beide Aspekte hemmen dariiber hinaus die Transfor-
mation in Gegner und damit die Ausbildung des agon: Neben der Disqualifizierung alter-
nativer politischer Entwiirfe geht mit den Visionen auch qua Absetzung eine Loslésung
aus dem institutionellen, prozeduralen Arrangement der Gegnerschaft einher, woraus
wiederum die Absicht einer parteiischen Verinderung des agon resultiert. Die agonale
Ordnung selbst wird politisiert und kann somit ihrer grundlegenden Funktion, also der
Konstitution der Gegnerschaft, nicht mehr nachkommen: Im Sog politischer Ideologie
wird das Arrangement briichig, eben weil es in Frage steht. Ein weiterer Grund der Zu-
rickhaltung konnte die Skepsis gegeniiber den Potentialen der Aneignung sein, also die
Postulate der Machbarkeit bzw. Kontrollierbarkeit sozialer wie politischer Beziehungen
und Gefiige.”® Die Position der politischen Visionen bleibt ambivalent, stehen diese doch
einerseits zwischen den Gegnern und l6sen deren Bezugnahme auf, indem sie die jeweili-
ge Seite normativ-ideologisch objektiviert; andererseits sind sie Motiv der verbindenden
gegnerschaftlichen Auseinandersetzung.

In der Bestimmung des Einen, das die politische Ordnung koordiniert und konsolidiert,
entwickelt Mouffe das Modell eines konflikthaften Konsenses. In diesem wird die Notwen-
digkeit eines bestimmten Grades an Ubereinstimmung akzeptiert, dem Dissens zugleich
eine konstitutive Relevanz zuerkannt und beide in ein konstruktives Verhiltnis gesetzt.
Konsens und Dissens stehen in einem Verweisungszusammenhang, in dem sich beide
Aspekte ebenso aneinander reiben wie sie sich gegenseitig stiitzen und voneinander
abhingen.’®* Die Relevanz des Konflikts und seiner Austragung bedarf fiir das Konzept

163 Mouffe scheintin ihrer Ankniipfung an visionare Integrationspotentiale skeptischer geworden zu
sein. So war die positive Berufung auf politische Visionen von Mouffe und Laclau ein Kritikpunkt,
den auch Spitta aufgenommen hatte. Das utopische Moment sollte als Absetzungsdimension die
Kritik an der hegemonialen Formation Gberhaupt erst erméglichen. Im Zuge der Betonung des
Agonismus, der Mouffes spateres Werk mafigeblich bestimmt, ergeben sich Verschiebungen: Weil
der Antagonismus nun zwischen zwei Gegnern verhandelt werden soll, muss das Utopische zu-
riickgedrangt werden, weil es durch seine Dynamik auch die Gegnerschaft potentiell bedroht.

164 Jones (2014, S. 22) stellt die berechtigte Frage, warum es Akteuren, denen ein rationaler Konsens un-
zugénglich bleibt, méglich sein soll, sich auf einen gemeinsamen Grund zu beziehen, auf gemein-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Mouffes keiner weiteren Ausfithrung. Seine Realisierung in einem agon setzt jedoch
genuine Primissen und Bedingungen voraus, die als ein Fundus unter, als Kontext neben
und als Reglement iiber dem Konflikt stehen. Die Ordnung des Dissenses situiert somit
als Kom-Position aulerhalb des Konflikts und entzieht sich der negativen Ontologie. So
muss Mouffe bestimmte Konditionen, Konventionen oder Kontexte annehmen und aus-
zeichnen, um die Radikalitit des Antagonismus zu beschrinken und einen Konnex der
streitenden Parteien zu versichern. Eine Quelle dieser integralen Ordnung besteht in
der hegemonialen Formation, die sowohl die hegemonialen wie die gegenhegemonialen
Krifte umfasst. Auch der agon und seine prozeduralen und normativen Konditionen und
die Sedimente der Gesellschaft, also der kollektive Fundus, lassen sich im Sinne geteilter
Grundlagen verstehen. Eine dritte Quelle des Konsenses, der den Dissens ermoglicht, sind
geteilte ethisch-politische Prinzipien (Gleichheit und Freiheit fiir alle). Weil es iiber die Bedeu-
tung, Relation und Gewichtung dieser Werte nie Einhelligkeit geben konne, miisse es

same ethisch-politische Werte, und verweist als Antwort auf Mouffes Konzept des konflikthaften
Konsens, der konzeptionell weit weniger anspruchsvoll sei. Die Zustimmung beschranke sich so auf
eine Vorverstandigung der Spielregeln, sie blieben diffus und so kénnte sich eine Vielzahl politi-
scher Assoziationen einerseits ein grobes Verstandnis der Prinzipien teilen und andererseits fiir
die jeweilige Auslegung des allgemeinen Wobhls eintreten. Die Zustimmung, die Jones hier ein-
fiihrt, suggeriert eine Politisierung und einen moéglichen, wenn auch nur diffusen, gemeinsamen
Horizont, der sich in Mouffes Konzept kaum verorten lasst. Geteilte Bezlige kdnnen im Denken
Mouffes sich ihres antagonistischen Ursprungs nicht entledigen, sie kdnnen nicht positiv durch
ein Einvernehmen der Beteiligten geschopft werden und sie konnen sich nicht aus der Abhédngig-
keit einer Bindung an Wir/Sie-Bestimmungen |6sen. Jones stellt Mouffes Doppelstrategie heraus,
um das Fehlen von kooperativer kollektiver Selbstbestimmung zu kaschieren: Zum einen verweist
uns Mouffe auf einen politisch entleerten, gleichsam aber ideologisch-radikalisierten Dualismus
politischer Lager, der die Individuen nicht ilber Programmatiken oder Willensbildungsprozesse
bindet, sondern durch Identifikationsbildungen in den Bestimmungen von Wir und Sie. Politi-
sche Praxis verliert so (fast) jedes Potential positiver Setzung: Rechts und Links sind nicht homo-
gen, konnen sich folglich nicht auf ein gemeinsames Programm, eine gemeinsame Weltsicht und
Identitat einigen und nur iiber einen ablehnenden Verweis auf den Gegner integrieren. Der ago-
nale Konnex, die Regeln des Konflikts, entzieht sich, wie wir oben schon erwdhnten, des Zugriffs
durch die Konfliktparteien, er kann nur als unhinterfragte Konvention, der beide Seiten nachkom-
men, die Gegnerschaft stabilisieren. Mouffe zieht hier einen consensus omnium Fraenkels ein, eine,
wenn auch diffuse, Ubereinstimmung (nicht Ubereinkunft) der Spielregeln und Grundwerte des po-
litischen Spiels und Spieler, wobei Mouffe die Moglichkeit ablehnt, die Spieler kénnen sich selbst
aufRegeln des Spiels einigen. Die Schachspielenden konnen weder selbst Regeln bestimmen noch
konnensie Giber die Auslegung von Regeln streiten, auRer zum Preis des Spielabbruchs. Neben den
Dualismus des politischen Lagerkampfes tritt eine lebensweltliche Einbindung: Die ethisch-poli-
tischen Prinzipien bilden einen entzogenen Kontext, in dem sich die Akteure verhalten, ohne dass
diesen bewusst reproduzieren noch affirmativ bejahen miissten. Der Zustimmung, die Jones pos-
tuliert, liegt keine Alternative zugrunde. Den politischen Akteuren steht es nicht frei, sich gemaf
den ethisch-politischen Prinzipien zu verhalten, es denn zum Preis eines Absinkens in den Na-
turzustand der antagonistischen Feindschaft. Viele Probleme entstehen dadurch, dass Mouffe die
Integration der ethisch-politischen Prinzipien zugleich (diffus-)einvernehmlich und konflikthaft
denken will, wobei die Einvernahme ein geteiltes Fundament stiften und der Konflikt politische
Identitaten, in die ebenso Konflikt und abgrenzende Gegnerschaft eingetragen ist, bilden soll. Ich
nehme an, Mouffe will so die lebensweltliche Einheitsstiftung entschérfen, eben indem sie sie mit
Konflikten aufladt und als diffus entkraftet. Es vermischen sich lebensweltliche und bewusst-wil-
lentlich-autonome Aspekte.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

479


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

480

Tobias Braun: Der politische Konsens

Streit um ihre Interpretation geben und diese Uneinigkeit ist es, was die pluralistischen
Demokratien belebe. (Vgl. UP, S. 43) Gleichwohl muss dem Streit um die Auslegung der
normativen Prinzipien ein gewisser Grad an Konsens inform eines gemeinsamen Regelkanons
(UP, S. 70) vorangehen:

»| agree with those who affirm that a pluralist democracy demands a certain amount
of consensus and that it requires allegiance to the values which constitute its »ethico-
political principles«. But since those ethico-political principles can only exist through
many different and conflicting interpretations, such a consensus is bound to be a »con-
flictual consensus«.« (AM, S.103)

Mouffes Versuch, die konsensuale Ubereinstimmung in den Prinzipien selbst konflikthaft
aufzuladen, kann nicht wirklich tiberzeugen: Einerseits weist sie den einvernehmlich
geteilten Prinzipien eine konstitutive Relevanz und eine integrale Qualitit fiir pluralisti-
sche Demokratien zu, andererseits desavouiert sie deren Potential an Integration, indem
sie den Konsens der Pluralitit und Heterogenitit der Interpretationen aussetzt. Ihr Ver-
such, den Konflikt iiber die Bindung an Prinzipien formal einzuhegen, reibt sich an der
Politisierung via Auslegung. Die Frage ist, auf welcher Ebene die Prinzipien dann noch
als ein kollektiver Nexus der Absicherung der Ordnung dienen konnen: Ihrer Offenheit,
die den Dissens zulisst, steht ihre Definitit gegeniiber, auf dem ein geteilter Konnex be-
ruht.

Nach Moufte konstituiert sich die radikal-demokratische Staatsbiirgerschaft iiber
ein Bewusstsein gemeinsamer Werte: Wir teilen zwar unsere Priferenz der Freiheit und
Gleichheit aller, aber nie dieselbe Auslegung. Die Werte konnen so nur als diffuser Hinter-
grund wirksam werden, im Sinne einer Gewissheit der Teilung einer gemeinsamen Kul-
tur und eines Wertekanons, dessen Identitit ebenso ambig wie ambivalent bleiben muss.
Gleichzeitig sollen die Werte jedoch dem Streit ausgesetzt sein: Identititen formieren
sich im Konlflikt, in der Abgrenzung, also miissten Staatsbiirger um Interpretationen
streiten, um sich als Biirger zu bilden.'® Die Spannung ist offensichtlich: Der Biirger
muss leidenschaftlich fir seine Interpretation kimpfen und sich gleichzeitig der eigentli-
chen Gemeinsambkeit der Prinzipien bewusst bleiben. (Vgl. RPC, S. 175ff.) Auch wenn sich
die beiden Aspekte nicht unbedingt ausschliefRen, besteht zwischen ihnen doch eine Rei-
bung, die das integrative Potential der Prinzipien einschrinkt.

Um die Funktion der ethisch-politischen Prinzipien verstehen zu konnen, lohnt es sich, ei-
nen Blick auf Mouffes Arbeit iiber die Ausbildung politischer und sozialer Zusammen-
schliisse, politischer Gemeinschaften und demokratischer Biirgerschaften zu werfen. Die Kon-
stituierung dieser Identititen hinge elementar mit dem Deutungsstreit der Staatsbiir-

165 Wie Ruitenberg bemerkt: »However, she believes the common ground consists only of the recognition of
the other’s vight to hold an opposing view, and a commitment to the fundamental »ethico-political values
of liberty and equality for all«. Disagreement about the interpretation of those values is at the heart of
politics.« (Ruitenberg 2010, S. 43; Zitat von Mouffe 2005, S.121) Ein Bewusstsein der Unterschied-
lichkeit verbindet sich mit dem leidenschaftlichen Eintreten fir die eigene Konzeption.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

gerschaftsverstindnisse zusammen: »The way we define citizenship is intimately linked to the
kind of society and political community we want.« (DC, S. 60) Zunichst arbeitet sich Mouffe
an den liberalen und kommunitaristischen Auffassungen der Staatsbiirgerschaft ab: Der
liberale Ansatz verenge sich auf negative Abwehrrechte gegen staatlichen Beeintrichti-
gungen individueller Freiheit, der kommunitaristische Ansatz hingegen basiere auf einer
substantiellen Idee des gemeinsamen Guten.'*® Geniige der liberale Ansatz mit seiner Prioritit
des Rechten und der damit ausgeschlossenen Privilegierung einer partikularen Konzeption
des Guten den Imperativen des Pluralismus, so biete der Kommunitarismus partizipato-
rische und gemeinschaftsorientierte (kommunale) Potentiale. Beiden Ansitzen wohnten
aber auch Defizite inne: Das liberale Modell reduziere die Biirger zu unpolitischen, un-
partizipativen, unsozialen, privaten Interessenverfolgern und den Staat zu einem for-
mal-rechtlichen Rahmen, der die negative Freiheit zu sichern habe. Das kommunita-
ristische Modell widerstrebe den Pluralismus, wenn es Aspekte des Kommunalen und
Kollektiven privilegiere, und so die staatliche Instanz und Garantie des Einen verabsolu-
tiere. Beide Modelle erwiesen sich letztlich als mangelhaft in ihren Konzepten der Bil-
dung politischer Identitit demokratischer Subjekte. Aufgrund der Relevanz sowohl des libe-
ralen Denkens als auch liberaler politischer Errungenschaften fir die Entwicklung mo-
derner Demokratie und die Anerkennung des Pluralismus, des Rechts und der indivi-
duellen Freiheit, der Trennung von Kirche und Staat sowie der Entwicklung einer Zivil-
gesellschaft, kommt auch Moufte (DC, S. 62) nicht umbhin, sich affirmativ zur selektiven
Ubernahme des liberalen Gedankenguts zu bekennen.’’ Im Gegenzug stellt Mouffe der
Betonung der negativen Freiheit, also des Rechten vor dem Guten, keine adiquate Leistun-
gen des Kommunitarismus gegeniiber, mit der sich politische Potentiale positiver Freiheit
verkniipfen lieRen, Akzente der Kooperation und der Gestaltung des Zusammenlebens.
Vielmehr verweist Mouffe mit Rawls auf eine Einsicht des liberalen Prozeduralismus,
wonach qua Pluralitit verbindliche, geteilte Mafistibe nur unabhingig von partikula-
ren Einflussnahmen Bestand haben kénnen.*® Die Prioritit des Rechten vor dem Guten
diirfe aber nicht wie bei Rawls in der abstrakten Universalitit der Rationalitit idealisiert
werden, konne es sich doch nie aus dem Kontext einer konkreten Gesellschaft 15sen.**
(Vgl. DC, S. 64f.) Mouffes Argumentation bezieht sich dabei nicht auf eine lebensweltli-
che Eingebundenheit, sondern auf die konkrete Ordnung einer politischen Gemeinschaft
und des Rechten. Fiir die Anbindung des Rechten an gegebene Kontexte weist Mouffe auf

166 Wie wir schon gesehen haben, ist dieses Argument zumindest auf Barber nicht anwendbar. Ganz
im Cegenteil wird Mouffe einen Vorschlag entwickeln, der sich durchaus mit der Perspektivenum-
stellung Barbers verbinden ldsst.

167 Die Verteidigung der liberalen Demokratie Mouffes ist auch Thema eines Aufsatzes von Rzepka und
Strafenberger (2014).

168 Im Falle Rawls war das entscheidende Instrument der Verallgemeinerung die Vernunft, wie wir
dargestellt hatten.

169 Wenn Mouffe nun schon die Gebundenheit anerkennt, wire es die Frage, inwieweit die liberalen
Beitrage fir demokratische Ordnungen konstitutiv sind — die Betonung des Individuums, dessen
Freiheit vor dem Staat und Losung von religiosen Kontexten scheinen zwar sinnig, aber nicht not-
wendig universalisierbar aufSer zum Preis der Verengung des Demokratiebegriffs. Mouffe selbst
verweist mit Taylor auf die kontextuelle Gebundenheit liberalen Denkens, ohne auf die Konstitu-
tionsbedingungen moderner demokratischer Politik Bezug zu nehmen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

481


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

482

Tobias Braun: Der politische Konsens

ein Argument Taylors hin, nachdem der Individualismus selbst ein kulturelles Erzeugnis
sei.”” Diese Gebundenheit wird sowohl fiir Rawls’ Anspruch der Neutralitit als auch fiir
Mouffes Verweis auf die Hegemonie zum Problem: Wenn das Rechte, die Institutionen
wie das Recht und die kulturellen Grundnormen, keine Allgemeinheit und Unvoreinge-
nommenheit beanspruchen kénnen, muss eine Gegenhegemonie just an dieser Stelle
ansetzen. Das Rechte wird so selbst zu einem Guten, das in hegemonialen und gegenhe-
gemonialen Praxen aufgerieben wird. Mouffe steht letztlich vor dem gleichen Problem
wie Rawls: Es gilt, eine allgemeine Ebene auszuweisen, die iiber den pluralistischen In-
teressen und dem Ringen der Hegemonie steht und die Kontrahenten verbindet, und
die gleichsam die Interessen wenn nicht auszugleichen, dann doch produktiv zu arran-
gieren vermag. Die kommunitaristische Kritik macht nicht nur die soziale Eingebun-
denheit entgegen dem Individualismus stark, sie spricht sich ebenso entgegen dem abs-
trakten Modell fiir die kontextuelle Bindung historischer, sozialer und kultureller Beziige
aus. Mouffe greift dieses Argument nur in abgeschwichter Form auf und vernachlissigt
dessen Kritik an der Konzeption des Rechten. Zugleich teilt sie die kommunitaristische
Kritik, wonach es dem liberalen Modell infolge dessen Akzentuierung des Individualis-
mus und der Trennung der privaten und der politischen Sphire an einem Verstindnis
gemeinschaftlicher politischer Praxis fehle und jedes Konzept positiver politischer Frei-

heit im Verdacht der Heteronomie stehe.’*

Der pluralistische Horizont fithrt beim li-
beralen Denken, wie Mouffe durchaus zu Recht vermerkt, zu einer Verengung der po-
litischen Aktivitit und zu einer Verschiebung hin zu privaten Konflikten: Eben weil die
Biirger nicht tiber sich gemeinschaftlich bestimmen und entscheiden kénnen, bliebe der
politische Bereich notwendig allgemein und die Interessenartikulation notwendig parti-
kular.””* Ob Mouffe selbst diese Leere zu vermeiden und eine gemeinschaftliche politische
Praxis zu begriinden vermag, kann indes bezweifelt werden.

Mouffe selbst sieht sich dem Pluralismus verpflichtet und denkt vom ungebunde-
nen Vielen aus: Sie verkniipft ihre Begriindung der Notwendigkeit der Prioritit des Rech-
ten vor dem Guten mit dem Verweis auf Leforts Ungewissheitsdispositiv der Moderne,
nachdem jeder letzte Garant des Einen verloren gegangen sei. Das Rechte stelle auf ge-
teilte Verbindung und Verbindlichkeit ab, die eben kein Ausdruck konkreter politischer
Entscheidungen, sondern akzeptierter politischer Verfahren sei. Assoziationen kénnen

170 Mouffes Argumentation ist —sofern ich sehe —auf die Theorie der Gerechtigkeit hin ausgerichtet.
Der entsprechende Artikel Mouffes (DC) stammt von 1992, Rawls’ Politischer Liberalismus erschien
1993, obgleich vorher erschienene Artikel Cedanken vorwegnahmen.

171 Um Berlins Argument der Unvereinbarkeit negativer und positiver Freiheit auszuhebeln, verweist
Mouffe (DC, S. 63) auch auf Skinners Erarbeitung eines republikanischen Modells der Biirgerschaft,
das neben einer grundsatzlichen Einholung der negativen Freiheit auch auf biirgerliche Tugend
und Partizipation verweise. Neben der Interessenverfolgung mussten sich die Biirger als Mitglie-
der eines freien Staates verstehen und an dessen politischen Geschicken teilhaben. Nurin der An-
erkennung der 6ffentlichen Sphare und der eigenen Beteiligung liefe sich die private Freiheit ga-
rantieren.

172 Jones (2014, S. 22f.) verweist darauf, dass der Ausschluss leidenschaftlicher 6ffentlicher Auseinan-
dersetzung im liberal-deliberativen Denken aufgrund deren Gefahrdung des rationalen Konsenses
zueinem Defizit fiithre, weil sich so affektive Potentiale auferhalb der politischen Sphire entliiden
und diese potentiell gefdhrdeten.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

sich also nicht iiber direkte Formen bilden, wiirde dies doch mit der Einsicht und Trans-
parenz, Aneignung und Gestaltung eine definite Identitit und Machbarkeit der Gesell-
schaft annehmen, vielmehr muss sich die Annahme des Einen/nden mit einem geteilten
prozeduralen Arrangement begniigen. Wenn Mouffe nun die Prioritit des Rechten iiber
eine ontologische Situation herleitet, ist dies ein Sprung von einer phinomenologischen
Beschreibung (ontologisch) zu einer normativen politischen Theorie (ontisch): Aus dem
unmoglichen Ausweis einer ontologisch gewissen Disposition folgert Mouffe eine ent-
sprechende politische Ordnung. Wie schon erwihnt, ist ein negativer Bezug auf onto-
logische Gewissheiten eine ebenso unredliche Kausalitit wie eine positive Relation —

7 Neben den Kom-

jedenfalls sofern die Ontologie als unzuginglich verstanden wird.
plikationen der Ubertragung ontologischer und ontischer Ausweise ergibt sich zudem
das Problem, dass aus dem Signum der Grundlosigkeit und den Unmoglichkeit jeder Be-
griindung nicht nur die Prioritit des Rechten gefolgert wird, sondern ebenso soziale Zu-
sammenhinge, also Aspekte kollektiver Konventionen und Kontexte, negiert werden.
Mouffe geht es nicht um das Spiel der Setzung und Zersetzung, der Formation und Auf-
16sung, sondern um eine am ontologischen Status ausgerichtete politische Ordnung,
die dem Fehlen des Einen nachkomme. Die Grundlosigkeit der negativen Essenz fithrt so zu
einer Beziehungslosigkeit des Sozialen, infolge der nur neutrale und dekontextuale'*
Beziige noch Heteronomie und mangelhafte ontologische Rekurse vermeiden kénnen.
Kurz: Weil das Innen leer bleiben muss und sich nur in einer dufleren Abgrenzung zu
vereinen vermag, miissen alle geteilten Beziige unbestimmt, neutral und ohne politische
Aufladung bleiben. Gleichzeitig lehnt Mouffe jede Vorordnung, jedes Allgemeine und
(Vor-)Bestimmte als Ubergriff ab und begegnet diesen mit dem Verweis auf die ontologi-
sche Situation. Das Gesetzte kann sich nur in der Setzung rechtfertigen, alle Verbindung
und Verbindlichkeit wird der Zustimmung des Einzelnen und der Vielen iiberantwortet.
Mit dem Pluralismus will Mouffe eine politische Ordnung anbieten, die diese Imperati-
ve aufgreift. Im Ansatz des Pluralismus steht jedoch der Akzentuierung des vereinzelten
Vielen und dessen negativen Freiheit, also liberalen Aspekten, kein positiver Kontrapunkt
gegeniiber: Die Transformation des Vielen in Eines, die wir als eine politische Funktion
bestimmt hatten, bleibt ohne Ort, sind jeder das Einzelne tibersteigenden Verbindung
doch Risiken der Heteronomie inhirent. Das Innen muss leer bleiben: Das Denken der

173 Zur Verdeutlichung: Einerseits beharren wir darauf, dass es unmoglich ist, zu wissen, wie der Kos-
mos entstanden ist, andererseits schliefen wir eine Beteiligung Gottes aus. Die ontologische Un-
gewissheitsgewissheit muss mit einer konsequenten Unzugénglichkeit zusammenfallen. Unser Wis-
sen, Verstehen und Denken verbleibtin einer fundamentalen, ontischen Befangenheit iiber einfa-
che kulturelle Prigungen hinaus. Mouffes ontologische Begriindung vermeint demnach, tiber die
Ontik hinaus Gewissheit behaupten zu kénnen und setzt sich damit in eine Position, die sie selbst
kritisiert.

174 Die Enthebung von konkreten wie partikularen Einbindungen nimmt sich in Mouffes Konzepti-
on durchaus unterschiedlich zu Rawls’ Ansatz aus. Beide miissen aber eine ausgleichende Ebene
einfithren, die eine Einheit im Vielen zu stiften vermag. Wir werden dies beim societas-Modell ver-
deutlichen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

483


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

484

Tobias Braun: Der politische Konsens

Absetzung und des Prozeduralismus buchstabieren diesen negativen Anspruch nur un-
terschiedlich aus.”™

Der Spannung zwischen Pluralismus und Ordnung, zwischen dem ungebundenen
Vielen und dem Zwang gemeinsamer Setzung, begegnet Mouffe mit dem Versuch einer
Vermittlung positiver und negativer Freiheit: Ein ethischer Charakter moderner Staatsbiir-
gerschaft solle sowohl mit dem Pluralismus als auch mit der Prioritit des Rechten kom-
patibel sein und gleichzeitig der Entwertung biirgerschaftlichen Engagements sowie der
Auslésung sozialen Zusammenhalts entgegenwirken:

»What we share and what makes us fellow citizens in a liberal democratic regime is not
a substantive idea of the good but a set of political principles specific to such a tradi-
tion: the principles of freedom and equality for all. These principles constitute what we
can call, following Wittgenstein, a »grammar« of political conduct. To be a citizen is to
recognize that authority of such principles and the rules in which they are embodied,
to have them informing our political judgment and our actions.« (DC, S. 65)

Mouffe pladiert fiir eine Staatsbiirgerschaft, die sich um die Anerkennung ethisch-po-
litischen Prinzipien und ihrer Regeln formt. Zugleich erdfine sich in der Auslegung ge-
teilter Prinzipien der Konnex einer kollektiven Ordnung, des politischen Verhaltens und
Urteilsvermdgens (Sens). Nun ist die Frage, ob das integrierende Moment die geteilten
Prinzipien, die geteilte Auslegung der Prinzipien oder der gemeinsame Streit um die
Auslegung bestimmter Prinzipien ist. Auch Mouffes Verweis darauf, dass es immer di-
vergierende Interpretationen der demokratischen Prinzipien der Gleichheit und Freiheit
gebe, die wiederum als Kondensationspunkte der Produktion/Konstruktion politischer

76 Die Frage ist also, an welcher

Identititen dienten, hilft an dieser Stelle kaum weiter.
Position wir die Stiftung des Einen verorten: Formiert sie sich in einem bewussten Wil-
len, oder formt sie schon Willen, steht sie am Anfang oder am Ende, oder bildet sie eine
direkte oder indirekte, eine implizite oder explizite, eine unter-, itber- oder nebenge-
ordnete Struktur, geht sie auf einen subjektiven oder objektiven, inneren oder dufderen

Bezug zuriick?

175 Die Bestimmung des Politischen istebenso durch eine Ambivalenz gekennzeichnet: Einerseits will
Mouffe das Politische negativ-ontologisch aufladen und ihm den Antagonismus wie die Ungewiss-
heit einschreiben, zum anderen kann sie das Politische nicht von Verweisen auf Ent- und Unter-
scheidungen, Bindungen und Setzungen usw. l6sen. Mouffe versucht diese beiden Dimensionen
entlang des Opposition Liberalismus/Kommunitarismus zu entwickeln und mit Aspekten nega-
tiver und positive Freiheit zu verkniipfen. Der Pluralismus alterniert so zwischen politischen und
a-politischen Beziigen: Einerseits bildet der Pluralismus den vollsten Ausdruck des Antagonismus,
andererseits bleiben seine iiber-individueller Setzungen diffizil.

176 Daneben ist die Frage zu stellen, ob die beiden nicht um ein drittes Prinzip ergianzt werden miis-
sen, welches eher auf die politische Gestaltung und Teilhabe, also eine Dimension der Partizipa-
tion und Volkssouveranitit, abstellt. Mouffe versteht zudem die beiden Prinzipien in einer recht
liberal gepragten Lesart.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Mit der Kommunalitit (idea of commonality) will Mouffe ein ethisch-politisches Band
sozialer Vereinigung ausweisen, das in einem kommunalen und kollektiven Bezug
iiber eine gemeinsame Teilnahme in und an der Vereinigung besteht und dabei ohne
Rekurse auf Substanzen oder Transzendenzen auskommt."”” Die Trennung der Sphiren
(privat/offentlich, Moral/Politik) konne aufrechterhalten und gleichzeitig der politi-
schen Ordnung ein ethisch-politischer Konnex zugewiesen werden. (Vgl. DC, S. 66) Zu
diesem Zweck kniipft sie an Micheal Oakeshott und dessen Distinktion zweier Modi
kollektiver Assoziation an: Universitas meine eine gemeinsame Unternehmung zu einem
bestimmten Zweck, der fiir sich selbst oder im gemeinsamen Interesse stehe; societas
hingegen kennzeichne einer regelgeleitete, formale Beziehung, die nicht auf gemeinsa-
me Absichten abstelle, sondern auf die gegenseitige Wahrnehmung und Anerkennung
einer gemeinsamen Eingelassenheit und Einbindung (acknowledgement of the authority of

178 Die Akteure der societas setzen demnach nicht ihre Beziige,

certain conditions in acting).
vielmehr stehen sie schon je in ihnen, in einer »recognition of the authority of the conditi-
ons specifying their common or »public concern«, a »practice of civility«.<”” (DC, S. 67) Dem
kollektiven Konnex ist ein genuiner Charakter eigen, der bestimmte Regeln, Verfahren
und Perspektiven mit sich fithrt und der den Akteuren als Gegeben und mit objektiven
Geltungsanspruch gegeniibertritt. Die Wahrnehmung 6ffentlicher, mithin gemeinsa-
mer Angelegenheiten, von Oakeshott respublica™® genannt, richte sich nicht auf eine
Verwirklichung von Inhalten, sondern auf die Prisenz des kollektiven Kontextes und der
gemeinsamen Ausrichtung an und der geteilten Anerkennung von ethisch-politischen
Werten:

»Itis a common political identity of persons who might be engaged in many different
purposive enterprises and with different conceptions of the good, but who accept sub-
mission to the rules prescribed by the respublica in seeking their satisfactions and in
performing their actions. What bind them together is their common recognition of a
set of ethico-political values.« (DC, S. 69)

Die Idee ist folgende: In der individuellen Verfolgung partikularer Interessen aner-
kennen die Akteure die normativen Imperative des Gemeinwesens — also den Sinn
ihrer kommunalen Koexistenz — und verhalten sich gemif} eines 6ffentlichen und
gemeinsamen Arrangements, wobei es die Frage ist, ob diesen als dufleres (Fraenkels

177  Wie Mouffe (A, S.50f.) selbst die Konstitution politischer Gemeinschaft denkt, bleibt zu klaren.
Ein konflikthafter Konsens, also der Streit zwischen Projekten und Interpretationen, bediirfe der
Existenz einer politischen Gemeinschaft, einer irgendwie gearteten politischen und moralischen Einheit.

178 Siehe neben den Arbeiten Oakeshotts (1975 und 1966) den Sammelband von Henkel und Lembke
(2013).

179 Kdnnte manalsoin der einen Sicht den Staat als Zweckgemeinschaft zur Erlangung von Profit, Do-
minanz oder Erl6sung verstehen, verweist der zweite Zugang auf eine legale Ordnung der sozialen
Beziehungen, die sich mit der Regelung selbst begniigt.

180 Zwischen den Begriffen »common« und »publiks, der Offentlichen, dem Gemeinsamen und dem
Gemeinen, gibt es deutliche etymologische Uberschneidungen. Die Offentlichkeit, die im repu-
blikanischen Begriff mitschwingt, meint ebenso einen Modus der Beratung, die Offenheit des Zu-
gangs und die Materie der Entscheidung.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

485


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

486

Tobias Braun: Der politische Konsens

consensus omnium wie die Regeln des Fair Play und an Rawls dffentliche Vernunft) oder inti-
mes Verhiltnis (die politische Gemeinschaft Barbers) gedacht ist. Das gemeinsame Band
entspringe keiner gemeinsamen Intention oder privaten Kalkillen, sondern dem Be-
wusstsein einer objektiven Geltung, der Anerkennung einer Bindung, die sich im Kontext
des Kommunalen prisentiere. Zwar ist dieser Zusammenhang losgeldst von inhaltlichen
Bestimmungen, dennoch prigt und strukturiert er die politische Gemeinschaft und die
Praxis des dffentlichen Verkehrs:

»The identification with those rules of civic intercourse creates a common political
identity among persons otherwise engaged in many different enterprises. This mod-
ern form of political community is held together not by a substantive idea of common
good but by common bond, a public concern. It is therefore a community without a
definite shape or a definite identity and in continuous re-enactment.« (DC, S. 67)

Neben der Leere der Absetzung und der Leere des Prozeduralismus fithrt Moufte hier eine
dritte Leere ein, die eines Ko. Es geht ihr um einen gemeinsamen Bezug, eine Perzeption
des Geteilten und Gemeinsamen, dem sie aber jede inhaltliche, bestimm- und konkreti-
sierbare Ausrichtung vorenthilt. Diese Kontexte bilden eine kollektive Kohirenz aus, der
bestimmte Regeln der Bezugnahme in der Offentlichkeit folgen, ohne dass diese Bin-
dung aber aus willentlicher Billigung oder konkreten Entscheidungen resultierte. Zu-
dem ist in diese kollektive Identitit weder der Antagonismus eingetragen noch zeichnet
sie sich durch eine Abgrenzung aus, sie stiftet sich allein in der Koexistenz, im Mit-Sein
(Nancy).” Auf einer grundlegenden Ebene fithrt Mouffe somit konsensuale Aspekte ein,
eine geteilte Ausrichtung eines Gemeinwesens, die das Wir ebenso unterfiittert wie den
Streit, dem sie Form, Regeln und Normen einprigt.

Mouffe (DC, S. 70) fasst den Modus der Offentlichkeit auch als Artikulationsprinzip,
womit sie dessen integrative Potentiale akzentuiert. Gerade weil dieser Assoziationsmo-
dus keines Riickgriffs auf singulire Ideen kollektiver Identitit wie des Allgemeinwohls be-
diirfe, entspriche er zudem den Bedingungen moderner Demokratie."® Er ermogliche

181 Der Begriff des Offentlichen schwankt letztlich zwischen zwei distinkten und ambivalenten Mo-
dellen, deren Status sich in Hinsicht des Ursprungs des Einen unterscheidet: Verweist das eine
Modell auf ein duReres Verhiltnis einzelner Biirger, auf die Ubereinkunft eines geregelten Arran-
gements, so nimmt das andere Modell eine intime Zusammengeharigkeit an, den Kontakt einer
gemeinsamen Verbindung und den Konnex und die Kongruenz einer Ubereinstimmung.

182 Im gleichen Schritt schrankt Mouffe ihre Skepsis gegeniiber dem Gemeinwohl ein. Sie will es als
Fluchtpunkt (vanishing point) verstanden wissen, auf den sich die Praxis bezoge, dessen Erreichung
aber gleichzeitig ausgeschlossen sei: »The common good functions, on the one hand, as a »social imagi-
nary«: that s, as that which the very impossibility of achieving full representation gives the role of a horizon
which lost the condition of possibility of any representation within the space that it delimits. On the other
hand, it specifies what | have designated, following Wittgenstein, a »grammar of conduct« that coincides
with an allegiance to the constitutive ethico-political principles of modern democracy: liberty and equality
for all.« (FC, S. 85) Nach Mouffe ist das Gemeinwohl ein Bezugspunkt sozialpolitischer Praxis, der
auf geteilte, offene Prinzipien verweise und selbst dem Streit entzogen sei. Dies wiirde wiederum
eine Vereinseitigung mitsich fithren: Letztlich versucht Mouffe, eine entideologisierte und entpo-
litisierte Version des Gemeinwohls zu begriinden, welches schon von sich aus auf das Gemeinsame
bezogen ist und daher fiir alle stehen muss. Dagegen fiihrt Mouffe (RPC, S.177) anderenorts das
Allgemeinwohl auf eine hegemoniale Artikulation zurlick. Konsequenter wire ein Verzicht gewe-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

einen geteilten Horizont bei gleichzeitiger Zulassung von Differenz und Dissens sowie
pluralistischer Vielfalt.”®* Zugleich kénne so die Konstitution der Ordnung ein imperfekter
Versuch bleiben. Unklar bleibt das Ubersetzungsverhiltnis zwischen der societas und der
ethisch-politischen Prinzipien sowie der spezifische Status des ethisch-politischen Bands:
Markiert der gemeinsame Bezug einen entzogenen Kontext, in dem die Menschen schon
je stehen, kénnen ihn die Einzelnen einsehen, formen und ausrichten oder gibt es Uber-
schneidungen dieser Aspekte? Mouffe lisst jedenfalls so eine Vorordnung des Antagonis-
mus zu, eine schon gesetzte Einheit, Einheitlichkeit und Unterscheidung wie Regelung
des Konflikts (sowohl der Gemeinschaft wie die Austragung).’®

Die ethisch-politischen Prinzipien und Werte prigen den Kontext der Kommune und
den Raum der 6ffentlichen Auseinandersetzung: Die Offentlichkeit verlangt demzufolge
nach einer einvernehmlichen Lesart der Prinzipien der Freiheit und Gleichheit, womit
zu grofie Interpretationsdifferenzen der Lesarten ausgeschlossen werden kénnten.'®
Einerseits erfordert der Kontext nach einer gewissen Ubereinstimmung, einer Homoge-
nitit des Kollektivs als der Lesen des Wir (in beiderlei Sinn). Andererseits iiberantwortet
Mouffe die Stiftung gemeinsamer Beziige einer iibergeordneten Struktur, in der sich
die Akteure schon befinden und die sie ausrichtet. Die Autoritit, die genuine Geltung
und Giiltigkeit der 6ffentlichen Ordnung kann nur dann als integrierendes Medium
wirken, wenn sie selbst und ihre Vorgaben nicht hinterfragt werden. So kénnen auch
die ethisch-politischen Prinzipien, wenn sie sie den kommunalen Raum fundieren und
seine Bearbeitung strukturieren sollen, selbst kein Teil des Streites sein: Der Streit kann
nur in, nicht iiber der geteilten Grundanlage angesetzt werden.

Kurzum geht es Mouffe darum, dass der Streit um die Auslegung der Prinzipien
selbst integrative Potentiale (Konsens) aufweist, und zugleich eingehegte Differenzen
(Dissens) zulidsst. Die Relevanz der Prinzipien muss also aufler Frage stehen. Ihre Ein-
und Ausrichtung eines kollektiven Kontextes und eines 6ffentlichen Raums positioniert
sich vor und aufierhalb politischer Problematisierung. Wenn Mouffe die partikularen
Krifte iiber die 6ffentliche Auseinandersetzung einbinden will, muss sie die Konstitution
der Offentlichkeit ebenso der negativen Ontologie entziehen. Der geteilten 6ffentlichen
Raum bendtigt einen gewissen Grad an (positiver) kollektiver Identitit und Homogenitit,
eine vorlaufende Konformitit des Vielen, wobei sich gerade letzterer Punkt an Mouffes

sen, zumal die Bezugsebene der Integration des Gemeinwohls noch geklart werden misste. Es
waren hier das Soziale, die Hegemonie und die partikularen politischen Akteure in Beziehung zu
setzen.

183 Mouffes positive Rezeption des societas-Modells lasst offen, inwiefern sich dessen fixierende Be-
wegung mitdem Auflésungsbestreben des Antagonalen verbinden liefRe. Die integrierende Bewe-
gungeiner Eingelassenheit steht durchaus in einer gewissen Spannung zur Instabilitat des fehlen-
den Einen.

184 Das Gemeinsame konnte somit auch meinen, dass sich nicht fir alles entschieden werden kann,
also eine Ubereinstimmung in den méglichen Alternativen.

185  Uber die Regeln des dffentlichen Verkehrs lieRe sich die Akzeptanz politischer Ordnungen einho-
len, da diese politische Identitdten pragten, die sich durch Selbstgeniigsamkeit und Selbstbezo-
genheit auszeichneten. (Vgl. DC, S. 67) Ein gemeinsames Band kniipfe sich durch ein gemeinsames
Anliegen/Interesse/Sorge (public concern), ohne dass dieses definitiv bestimmbar oder ilberhaupt
nur inhaltlich gefiillt ware.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

487


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

488

Tobias Braun: Der politische Konsens

Gesamtansatz reibt.’®® Thr Riickgriff auf dufiere Instanzen des Einen lisst sich einerseits
in Hinsicht der Wahrnehmung koexistentieller Beziige mit Barbers Konzept der Perspek-
tiveniibernahme verbinden, andererseits scheint eine Parallele zum liberalen Ansatz zu
bestehen, als dass auch Mouffe einen externen Garanten der Einheitsstiftung einfiihre,
der sich selbst des Streites entzieht."” Das Verbindende und das Verbindliche kann
weder Werk des Vielen noch des Einen sein.’®® Die gemeinsame Ordnung bleibt dem
Zugriff entzogen und verlangt daher nach einvernehmlicher Unterstiitzung und dem
Fehlen antagonistischer Spannungen.*®

Die konsensualen Potentiale des kollektiven Konnexes miissen dennoch von denen
des Streits der Prinzipien abgehoben werden, verweist jener doch auf Aspekte des Ko
und diese auf geteilte kollektive Werte, an deren Interpretation sich der Streit entlddt.
Die koexistentielle Kontext markiert eine integrale Instanz der Assoziation vor und au-
Rerhalb politischer und sozialer Institutionalisierung. Der Streit um die Auslegung der
Prinzipien kennzeichnet hingegen ein spezifisches agonales Arrangement. Zwischen den
Ebenen besteht eine weitere Spannung: Durch die Verlegung der Einheitsstiftung auf die
Kontexte war es Mouffe méglich, konsensuale Aspekte mit einem Fehlen des Einen zu ver-
binden: So bedurften die geteilten Beziige weder eines Willens noch einer Zustimmung,
vielmehr bildeten sie einen hintergriindigen Fundus. Auch wenn hier also nicht die Dif-
ferenzlogik obwaltet, geht die Stiftung des Einen und Gemeinsamen nicht auf positive
Setzungen zuriick. Diese hintergriindige Integration wird im Falle des Prinzipienstreits
insoweit konterkariert, als dass Mouffe hier eine Einsicht und Affirmation des grund-
sitzlich Geteilten einfordert und die Bildung des Einen nicht der Aussetzung, sondern der
Setzung iiberantwortet. Mit dem Anspruch der Einsicht muss Mouffe aber annehmen,

186 Wiederumisteswichtigzusehen, dass Mouffe die Vorordnung in die Grundanlage der Ontik zieht
und so die Grundlosigkeit der Ontologie nicht aufgeben muss.

187 Die liberale Vorstelllug der Herrschaft des Rechts sieht Mouffe (DC, S. 68) kritisch und verweist auf
Oakeshott. Auch dieser erweitere eine neutrale Ordnung der Biirgerschaft um eine moralische Di-
mension, eine Bestimmung des bonum civile anhand ethisch-politischer Prinzipien. Die Prioritit des
Rechten iiber das Gute (Rawls) miisse das Rechte weniger im abstrakten Verstindnis Kants, sondern
eher im Sinne der Sittlichkeit Hegels begreifen.

188 Zwei Bewegungen gilt es zu trennen, die beide die Einrichtung des Verbindenden und Verbind-
lichen unterlaufen und eine iiberindividuelle Instanz der Ordnungsstiftung notwendig machen:
Das Eine lasst sich weder begriinden noch ist es ihm moglich, das Viele zu tibersteigen; das Viele
selbst bleibt zerstreut und kann sich selbst nicht einigen. Einerseits steht die Ordnung dem Vielen
fremd gegeniiber, alles Verbindliche und Verbindende bleibt AufSeres; andererseits wird die Praxis
der Selbstschopfung akzentuiert, die alles Gesetzte einer permanenten Setzung aussetzt. Weder
kann das Eine das Viele aushalten noch das Viele das Eine bilden. Der Selbstschopfung ist ein Ver-
weis auf das Uberindividuelle iiber den Mangel eingeschrieben, der sich just im Moment ihrer
Objektivierung bekundet: Sobald die Setzung Form wird, Zwang, Bindung und Pflicht, verliert sie
jede Verbindung zu ihrem Ursprung in der Autonomie und wird zur duReren, heteronomen Ord-
nung. Die Selbstschopfung iibersteigt nie das Viele, eben weil sie keine Bindung (im objektiven
Sinne) zulassen kann.

189 Der Konsens bildet das Fundament des Streits und istihm entzogen. Uber den/m Konsens kann nicht
gestritten werden, ist in ihm doch selbst mehr oder weniger festgeschrieben, tiber wer, wann, wie,
wozu und woriiber gestritten werden muss und kann. Der Konsens bildet in diesem Sinne ein Se-
diment, eine fundamentale ontische Kondition. Diese entzogene Grundstruktur kann wiederum
auf Leforts Konzept der In-Form-, In-Sinn- und In-Szenesetzung der Gesellschaft bezogen werden.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

dass Einheit und -igkeit Seitens der Akteure herstellbar ist, wodurch sie ihrem eigenen
Anspruch der negativen Essenz ebenso widerspricht wie dem Fehlen des Einen. Just in dem
Moment, an dem die Verbindung den Einzelnen obliegt, muss jede Einheit und -igkeit
zerfallen.

Mouffe versucht demnach, die kom-positionellen Aspekte des Streits um ethisch-
politische Prinzipien herauszuarbeiten und auf einen geteilten Bezug zuriickzufihren.
Dieser Beruhigung entgegen steht ihr Verstindnis der Bildung politischer Identititen,
die sich leidenschaftlich um eine bestimmte Auslegung der Prinzipien formen und somit
eher op-positionelle Aspekte akzentuieren. Wenn Mouffe die Biirger iiber ihre Verstind-
nisse der Biirgerschaft streiten lassen will, muss sie, sofern sie nicht die jeweilige Ab-
erkennung der Mitgliedschaft der Biirger und damit den Riickfall agonaler in antagonis-
tische Verhiltnisse riskieren will, eine gemeinsame Anerkennung der Konfliktparteien

19° Mit der Einfithrung einer solchen gemeinsamen Ebene

als Mitstreitende behaupten.
wiirde sich Mouffe aber wiederum ihren eigenen Vorwurf aussetzen, den basalen Ant-
agonismus zu leugnen und ein vorgingiges, gemeinsames Fundament zu behaupten.™
Wenn sie die Ebene der respublica im Sinne von Rawls’ Prioritit des Rechten vor dem
Guten bestimmt, steht Mouffe vor der Aufgabe, das Arrangement der Offentlichkeit als
neutral, allgemein, hegemonie- wie ideologielos auszuweisen. Sie macht das Gegenteil:
Mouffe bestimmt die societas als Hegemonie, die als Machterzeugnis auch angegriffen
gehort. (Vgl. DC, S. 69) Die Bestimmung des Reglements der societas ist politischen Ur-
sprungs: Wie Mouffe dann aber die Autoritit der Konventionen des 6ffentlichen Verkehrs
einzuholen gedenkt, bleibt ungeklirt. In der Folge kann die Offentlichkeit nicht mehr als
verbindende, iiber-partikulare Instanz dienen, sie ist ein bestimmtes Gut im Sinne einer
umfassenden Hegemonie geworden. Ebenso dient sie nun doch einem Zweck, nimlich
der hegemonialen Selbstbegriindung, und ist damit Teil der universitas.”>

190 Im Streit der Staatsbiirgerschaftsverstindnisse wiederholt sich der Prinzipienstreit von Freiheit
und Gleichheit und wird gleichzeitig in eine Ordnung eingelassen. So verbinde sich mit der Staats-
birgerschaftdie Anerkennung der Autoritit der Regeln und die Beachtung der ethisch-politischen
Werte. Das Bediirfnis nach Ubereinstimmung verweist Mouffe (PMD, S.129) auf eine gemeinsame
Akzeptanz politischer Prinzipien, nur dieses kdnne als Basis einer gemeinsamen Substanz demo-
kratischer Biirgerschaft dienen.

191 Wenn Mouffe (RPC, S.176) die Mitgliedschaft zu einer politischen Gemeinschaft in der Akzeptanz
der Prinzipien und Werte verortet und sie zugleich die Prinzipien und Werte dem Streit um ihre
Deutungen und Auslegungen aussetzt, setzt dies eine grundsitzliche Ubereinstimmung iiber die
Prinzipien voraus. Darlber hinaus besteht zwischen den konfligierenden Parteien das gegensei-
tige Vertrauen und Zugestindnis, einander nur akzeptable Deutungen anzubieten. Dieses grund-
satzliche Einvernehmen hemmt das Konfliktpotential politischer Auseinandersetzung mageb-
lich und marginalisiert die Alternativitat politischer Entwiirfe.

192 Aufdie Frage, ob eine Aquivalenzkette etablierter und protestierender Akteure nicht einen Konsens
bedinge, die das Differente vereine, antwortet Mouffe wie folgt: »Well, | mean it will be a conflictual
consensus, you see? Some kind of articulation [...] between the different movements so that they manage to
have some common aim. | don't like to use the concept of consensus in this case, because it carries more than
I think is necessary. A conflictual consensus suggests that we are working together towards a common aim.
This is enough.« (DR, S.115) Mouffes Zuriickhaltung bei der Ablehnung positiver Gemeinsamkeiten
gegenhegemonialer Formationen scheint einer Verdeckung der essentiellen Negativitit geschuldet:
Bezlige kénnen sich nur negativ stiften, ein Gemeinsames kann sich nicht zwischen Akteuren bil-
den, sondern nurin ihrer Absetzung zu einem Auferen. Das Geteilte muss leer bleiben und zerfillt

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

489


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

490

Tobias Braun: Der politische Konsens

Letztlich bleibt die Spannung zwischen der Annahme der Fehlens des Einen und der Be-
griindung einer politischen Ordnung bestehen: Einerseits will Mouffe der negativen Essenz
gerecht werden und andererseits eine Ordnung einfithren, die die Koordination, Koope-
ration und Konfrontation gewihrt.” Infolge des Fehlens des Einen kann sie die Konstitu-
tion weder auf eine positive Setzung noch auf vorgegebene Quellen zuriickfithren, weder
einer Ubereinstimmung noch einer Ubereinkunft entnehmen. Zugleich bedarf jeder Kon-
flikt einer kom-positionellen Ausrichtung, jeder konstruktive Streit ein geteiltes Arran-
gement und Reglement. Der genuine Charakter der Aspekte des Ko, deren Definition va-
ge und mehrdeutig bleibt und deren Ordnung sich eher als subtiler Kontext ausnimmyt,
lasst sich aus dieser Spannung erkliren: Gerade weil die Konstitution ohne Grund bleibt
und es keine positive Bestimmung des Innen, also der Ein- und Ausrichtung der Ord-
nung geben kann, verschiebt Mouffe die Kontexte des Ko auf einen latent-impliziten Be-
reich der Ontik und entnimmt ihre materielle Bestimmung einem konkreten kulturellen
Fundus. Thr politisches Denken steht zugleich unentschieden zwischen Dissens und Kon-
sens, die sich wechselseitig ebenso bedingen wie ausschliefien, sich aneinander reiben
wie voneinander abstofien. Kurz gefasst stehen sie in einen zugleich positiven und ne-
gativen Zusammenhang, in dessen Ambivalenz Mouffes Denken oszilliert. Wie jedem
Dissens ein Aspekt des Konsenses vorangeht, kann der Konsens seinen Ursprung im parti-
kularen Vielen nicht leugnen. Auch wenn Mouffe durchaus den Dissens und dessen Aus-
tragung konzeptionell akzentuiert, stellt sie an verschiedenen Stellen auf konsensuale
Formen und Figuren ab. Allein die notwendige Anerkennung als gleichwiirdige Gegner,
die jedem agonalen Verhiltnis zugrunde liegt, bedarf einer angenommenen, unhinter-
fragten Einvernahme. So bleiben Mouffes konsensuale Annahmen immer gebrochen, wie
es am Konzept des konflikthaften Konsenses deutlich wird, dennoch kann sie auf Annahmen
des Einen nicht (ginzlich) verzichten.

Somit ldsst sich ein Schwanken zwischen dem Einen und dem Vielen in Mouffes Den-
ken festhalten. Einerseits akzentuiert Sie auf ontologischer Ebene die negative Essenz: In-
folge des Fehlens des Einen sind essentielle, substantielle oder transzendente Garantien
ebenso obsolet wie Versprechen kollektiver Identitit und Versuche der AbschlieRung und
Bestimmung der Formation des Sozialen, also Annahmen ihrer Perfektion, Determination
und Definition. Diese ontologische Position setzt sich konsequent der Unordnung, der
Absenz fester Relationen und Zusammenhinge aus. Ihr Anspruch lisst sich zugleich als
Zugang in den Bereich der Ontik itbertragen, wobei dem Fehlen des Einen hier ein anderer
Status zukommt: Im Fokus steht nicht mehr der unbedingte Status der negativen Essenz,
sondern die Umgangsformen mit dem Fehlen des Einen in der politischen Formation des So-
zialen. Hier geht es um die Versuche der Einholung des Einen, der Herstellung von Re-

in Partikularismen, wenn sich die Bestimmungsversuche ins Innere richten. Die Integrationskraft
des gegenhegemonialen Projektes kann somit nicht aus dem Projekt selbst entstammen, mit je-
der Konkretion wiirden Spaltungen einhergehen.

193 Mouffe steht nach Marchart in einer uniiberbriickbaren Kluft zwischen dem Partikularen und dem Uni-
versalen, die wiederum Laclau in spateren Arbeiten thematisierte: »Nur wo der hegemoniale Verhilt-
nis zwischen einem partikularen Akteur und einer universalen, aber letztlich uneinholbaren Aufgabe als
Verhdltnis bewahrt wird—und nicht phantasmatisch zum Kollabieren gebracht wird in Richtung entweder
eines radikalen Partikularismus oder eines leeren Universalismus—, dort sind auch demokratische Verhilt-
nisse maglich.« (EAG, S.113)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

lationen und Behauptung von Identitit, und deren Unvollkommenheit: Auch wenn sich
diese Spannung in ihrem Denken nachzeichnen lisst, wird sie von Mouffe nicht expli-
zit aufgegriffen, wobei sich anhand des peripheren Status wiederum die konzeptionelle
Privalenz der negativen Essenz verdeutlichen lisst. Der ambivalente Prozess der Institu-
ierung der Gesellschaft und die komplexen symbolischen Verweisungszusammenhinge
ihrer Inform-, Inszene- und Insinnsetzung stehen im Fokus der Arbeit Claude Leforts, der
wir uns im Anschluss zuwenden werden.

Fazit
Mouffes politisches Denken steht unentschieden zwischen der Formation des Sozialen und
der Annahme der negativen Essenz, zwischen der Fixierung einer objektiven Ordnung und
dem Fehlen jedes Einen und der Grundlosigkeit jeder Setzung. Es ist die Uneinigkeit, die die
Instituierung des Sozialen nach Mouffe prigt: Neben dem bestindigen Ringen von He-
gemonie und Gegenhegemonie um die Etablierung einer Ordnung zeigt sich das Fehlen
auch an der unméglichen Perfektion, Definition und Determination des Sozialen und
der Unaufhebbarkeit der antagonalen Dispositionen des Dissenses. Mouffe widmet sich
in ihrer Arbeit ebenso der Ausbildung diskursiver Formationen, hegemonialer Sinnriu-
me und politischer Identititen unter den Bedingungen der (Post-)Moderne wie sie sich
um die Umsetzung eines kritisch-emanzipativen Projektes und die Offenlegung hege-
monialer Hypostasen und ihrer Manifestation im politischen Zeitgeist bemiiht. Die Ver-
mittlung der verschiedenen Momente fiihrte zu Komplikationen: Die zuriickgenomme-
ne Analyse von diskursiven SchliefSungsversuchen reibt sich am engagierten Einsatz in
und fiir eine konkrete politische Vision. Daneben lassen sich in der Beziehung von On-
tologie und Ontik ebenso Diskrepanzen nachzeichnen wie in der Verkniipfung von Ant-
agonismus und Agonismus und in dem Verhiltnis von Hegemonie und Gegenhegemonie.
Im Zentrum ihres Denkens steht die Annahme des Fehlens des Einen und die Aktualitdt
des Vielen. Mit dem Konzept der negativen Essenz will Moufte der Ungewissheitsgewissheit
der Moderne gerecht werden, der Ordnungs-, Grund- und Ursprungslosigkeit jeder so-
zialen Form und dem Fehlen kollektiver Identitit, Integritit und Authentizitit. Dem An-
spruch der negativen Ontologie kommt sie iiber eine entsprechende politische Ordnungs-
konzeption auf Seiten der Ontik nach. Mit dieser Ubertragung gingen verschiedene Pro-
bleme einher: Nicht nur dient ihr die Ontologie als Maf3stab und Grund ontischer Phi-
nomene, wodurch sie einerseits die Transparenz der ontologischen Situation und an-
dererseits eine mogliche Relation und Kausalitit behaupten muss. Auch die Gegenbe-
wegung blieb heikel: Der ontologische Anspruch unterminiert jede ontische Setzung.
So versteht Mouffe die Hypostase der Hegemonie und ihre Postulate von Faktizitit und
Evidenz nicht als ontischen Fixierungsversuche, sondern attestiert ihnen einen Mangel
an ontologischer Einsicht. Jede Annahme des Einen, jede Behauptung positiver Bestim-
mung/-barkeit, widersetzt sich dem ontologischen Anspruch: Uber das Viele kann nicht
verfiigt werden, es entzieht sich der Aneignung, Einsicht und Gestaltung. Mit dem Pri-
mat der ontologischen Negativitit verbietet sich jede positive Definition des Sozialen und
lasst ihre Formation nur in den leeren Referenzen einer destitutiven Logik zu. Zugleich
blieben in Mouffes Denken Aspekte des Ko prisent, die als konstitutive und koordinie-
rende Fundus politischer Ordnung dienten. Allerdings entsprachen diese Aspekte ebenso

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

491


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

492

Tobias Braun: Der politische Konsens

wenig dem ontologischen Anspruch und manifestierten sich eher inform ambiger, sub-
tiler und latenter Beziige."*

Das problematische Verhiltnis von Ontologie und Ontik zeigt sich nicht zuletzt in
der ambivalenten Bestimmung des Antagonismus: Mouffe unterscheidet nicht zwischen
ontischen und ontologischen Beziigen und verwischt so zwei distinkte Sphiren. Im on-
tologischen Sinne verweist der Antagonismus auf die strikte Unordnung im Sinne des
Fehlens jeder Form des Einen. Zwischen dem Vielen konnen, dieses Fehlen ernst genom-
men, weder positive noch negative Beziige angesetzt werden: Auch wenn im Konflikt
die op-positionellen Aspekte maximiert und die kom-positionellen minimiert witrden,
markiert die Op-Position eine bestimmte Ausrichtung (Relation, Struktur und Ordnung),
die dem ontologischen Anspruch nicht nachkommt. Das Verhiltnis des Antagonismus
selbst entzieht sich wie der Konflikt einer ontologischen Situierung: Just im Aspekt des
wider, des gegen, bekundet sich eine Referenz, die sich der unbedingten Negativitit wider-
setzt. Antagonistische Verhiltnisse sind durch die Ambivalenz op- und kom-positionel-
ler Beziige gepragt: Trotz der Privalenz der Negation, der op-positionellen Feindschaft,
bleibt ihre Relation im Bereich der Ontik. Im selben Zug muss das Fehlen kom-positionel-
ler Aspekte des ontischen Antagonismus eingeschrinkt werden, steht dieser doch not-
wendigerweise in einer hegemonialen Ordnung, in Kontexten des Sozialen. Die reine
Negativitit bleibt der Ontologie vorbehalten: Die Gegeniiberstellung einer antagonisti-
schen Feindschaft und einer agonalen Gegnerschaft muss auf eine ontologische Referenz
verzichten.

Zusammen mit Laclau versuchte Mouffe, die Konstitution des politischen Raums und die
Bildung von Subjektpositionen unter den Bedingungen der Grundlosigkeit zu verstehen.
Die Formation des Sozialen ist von mannigfaltigen Bewegungen der Schliefung und Off-
nung, der Setzung und der Auflésung und des Einen und des Vielen geprigt. Die Hegemo-
nie zielt auf die Definition des Sozialen, die Ausbildung einer objektiven Ordnung und die
Einrichtung eines Sinnraums. Diesem Versuch, den gesellschaftlichen Raum zu fixieren,
steht ebenso die gegenhegemonialer Infragestellung entgegen wie das Fehlens des Einen,
das jede Hypostase der Macht unterminiert: Infolge des irreduziblen Fehlens kann sich

194 Um die Fehlstellung der Ubertragung beider Spharen zu vermeiden, konnte die Ontik im Sinne
eines Umgangs mit dem Fehlen des Einen aufgefasst werden, in dem die Versuche der Etablierung
einer objektiven Ordnung und Definition des Sozialen ihrem Scheitern, der Irreduzibilitit der Unei-
nigkeit, gegeniiberstehen. Gerade weil der ontologische Status so weiterhin der Annahme der ne-
gativen Essenz nachkommen kann, wird zugleich die Distinktion beider Spharen im Sinne Mouffes
bewahrt und ihre Reibung auf den ontischen Bereich beschrankt. Nicht mehr Ontologie und On-
tik wiirden sich gegeniiberstehen, sondern Bewegungen in der Ontik, wodurch der Blick auf den
komplexen Zusammenhang der Ordnung des Einen und der Dynamik des Vielen eroffnet wiirde.
Zugleich wiirde dem Anspruch der Ontologie nicht widersprochen, weil der Status der Formation
des Sozialen und der objektiven Ordnung provisorisch, imperfekt und ephemer bliebe. Auch Mouf-
fes Einforderung der negativen Ontologie und einer daraus entspringenden Haltung konnte sich,
soweit abzusehen, mit der Einsicht in die Biirden der Vernunft (Rawls) oder die Schmutzigkeit des
politischen Geschéfts (Barber) begniigen und auf einen dezidiert ontologischen Grund verzichten.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

die Gesellschaft weder ihrer kollektiven Identitit versichern noch ein einen Grund oder eine
Essenz reklamieren. Jede positive Bestimmung und definite Relation bleibt kaschierende
Oberfliche, ebenso provisorisch wie fragil und ambig. Mit der Ausbildung einer objekti-
ven Ordnung geht demnach weder die Authebung der Negativitit noch der Antagonalitit
und der Kontingenz einher: Anspriiche des Perfekten und Wahren sind als hegemonia-
le Hypostasen zu verstehen, deren Behauptung und Begriindung notwendig ein Mangel
eingeschrieben bleibt. So bedarfjede diskursive Artikulation einer Bezugnahme auf ein
konstitutives Aufieres, infolgedessen dem Innen die Identitit, Kontrolle und Transparenz
ebenso abhandenkommt wie die Méglichkeit einer vollstindigen Re-/Prisentation. Uber
die hegemoniale Bestimmung des Wir und des Sie, die Ein- und den Ausschliisse und die
Begrenzung der Freiheit wie der Gleichheit wird bestindig gerungen.

Innerhalb der politischen Formation des Sozialen stehen die gegenliufigen Bewegun-
gen der hegemonialen Hypostase und der subversiv-zersetzenden Gegenhegemonie in
einem komplexen Zusammenhang: Weder kann sich die objektive Ordnung des Sozialen
ihres politischen Ursprungs entledigen, den gesellschaftlichen Raum schliefRen oder der
Infragestellung ihrer Geltung entziehen noch kann sich die Gegenhegemonie ohne Re-
ferenz auf die Macht definieren. Die gegenhegemoniale Bewegung bleibt im Kontext der
Hegemonie, weil sie sich nur negativ, im Widerstand, bilden kann. Die Reibung der bei-
den Bewegungen kann nach Mouffe zumindest zum Teil beruhigt werden, wenn einer-
seits ein Bewusstsein des fehlenden Einen obwalte und die Ordnung offenbleibe, und an-
dererseits der Konflikt als konstitutives Element der politischen Organisation verstan-
den werde. Die Ordnung selbst miisse den Dissens zulassen und den Gestaltungswillen
sowie die alternativen politischen Visionen in sich aufnehmen.”> Mouffe verortet die he-
gemoniale Formation auf unterschiedlichen Ebenen: Einerseits beschreibt sie die hege-
moniale Setzung als einen Sinnraum, in dem sich neben der Faktizitit auch die Formen
und (ambige) Materien des Wissens und des Sinns ausbilden. So lisst sich der Sinnraum
auch als Kontext eines common sense, des Selbstverstindlichen, Ublichen wie Vertrauten,
verstehen, der eine lebensweltliche Orientierung stiftet. Als Kontur des Einen und Kon-
text kollektiver Identitit kommt diese Form des Einen der Behauptung der Macht im Sinne
Leforts nahe. Mouffe geht jedoch in ihrem Anspruch tiber Lefort hinaus, indem sie von
den Akteuren ein Bewusstsein der negativen Ontologie einfordert, also die Kenntnisnahme
der Uneinholbarkeit aller letzter Garantien. Wenn Lefort die Ein- und Ausrichtung des
Sinnraums als (provisorische) Manifestation der Macht versteht, bleibt Mouffe nur ein
Beharren darauf, dass jede Festschreibung die Ontologie leugne. Der Vermutung, dass
die Macht weiter das Eine reklamiert und leere Signifikanten okkupiert, konnte Mouffe so
nicht mehr analytisch, sondern nur normativ begegnen. Andererseits markiert die He-
gemonie die etablierte Ordnung eines Status quo, also die Verfiigung iiber politischer
Macht und die Besetzung von Positionen und Funktionen. Auch wenn sich beide For-

195 Eine derartige Teilung werden wir auch bei Lefort vorfinden: Die plurale und heterogenen Zivilge-
sellschaft steht hier einer Machtstruktur gegeniiber, die sich als quasi-objektive Instanz selbst zu
inszenieren bestrebt. Wichtig ist zu sehen, dass symbolische Verweisungsstrukturen nie einfach,
eindeutig und definitiv sind. Wie das Objektivierungsstreben der Macht zu verstehen ist, werden
wir bei Lefort weiter ausfiihren.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

493


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

494

Tobias Braun: Der politische Konsens

men der Hegemonie nicht ausschlieflen, unterscheiden sie sich unter anderem in ithrem
Status, ihrer Position und ihrer Logik.

Mouffe selbst verfolgt eine gegenhegemoniale Ambition und zeichnet ein dem-
entsprechendes Bild der hegemonialen Formation. Dass die de-/neo-/liberalen Hege-
monie eine Einheit bildet, kann durchaus bezweifelt werden — dem wiirde die Existenz
des Liberalismus u.a. ebenso vorangehen wie die Moglichkeit der kohirenten Zuordnung
von Vertretern: Die Einheit des Sie, die fiir die Bildung der Aquivalenzkette unabdingbar
ist, leitet sich aber weniger von Objekt als von der Zuschreibung her. Die Identitit eines
linken Projektes setzt mithin die Existenz und exponierte Prominenz einer Hegemonie
voraus, in dessen Ablehnung sie sich formt und ihre eigene Differenz zu iiberbriicken
vermag. Der Hegemonie wie der Gegenhegemonie kommt demnach niemals wirklich
Einheit wie Einigkeit zu, nur in der Absetzung von der Gegenseite kann sie ihre Identitit
ausbilden: Das Arrangement der beiden Bewegungen lisst sich auch als symbolischer
Verweisungszusammenhang verstehen, dessen Komplexitit wir uns mit Lefort nihern
werden. Fraglich bleibt indes, ob der Konstruktion des Sie durch das Wir Reibungen und
Widerstinde entgegenstehen, die die Kreativitit der Zuschreibung einschrinken: Ohne
diesen Halt steht der Neigung des Wir, dass Sie als extremen Antipoden aufzufassen,
nichts im Wege, was dann wiederum die gemeinsame Teilhabe am agon belasten muss.

Ein zentrales Element ihres Konzeptes bildet das Scharnier zwischen Antagonismus und
Agonismus, also der Transformation von Feinden in Gegner. Die Gegnerschaftldsst die Aus-
tragung von Konflikten ebenso zu wie sie diese in einem spezifischen Arrangement ord-
net und einhegt. Einerseits setzt die Logik des Spiels dabei voraus, dass alle Parteien
gewinnen konnen und das Spiel nicht mit einem Sieg oder einer Niederlage abgebro-
chen wird: Die Gegner sollten sich nur dann auf das Spiel einlassen und dessen Resultat
akzeptieren, wenn diese nicht ihren Status bedrohen. Zugleich setzt das Spiel das ge-
genseitige Vertrauen der Beteiligten voraus, dass der Sieger das Spiel nicht verldsst oder
die Bedingungen einseitig verindert. Andererseits darf die Ordnung des Spiels, also der
agon, nicht Teil des Disputs werden: Sein Arrangement muss von Gegnern einvernehm-
lich akzeptiert werden, da sich ansonsten die Ordnung des Konflikts aufhebt und die
Gegnerschaft in eine Feindschaft zuriickfillt. Eine weitere Bedingung der Gegnerschaft
ist die reziproke Anerkennung der Opponenten als gleichberechtigte und -wiirdige Mit-
spieler. Einerseits setzt das gegnerschaftliche Verhiltnis demnach ein Einverstindnis in
Hinsicht der Ordnung und Normen des Spiels voraus. Andererseits wohnt der Gegner-
schaft ein konservierendes Moment inne, eine Auszeichnung des Status quo sowie eine
Fixierung und Entpolitisierung des etablierten Spiels. Neben diesem Konnex der politi-
schen Form und dem geteilten konstitutiven Aufien wird die agonale Ordnung durch den
kollektiven Kontext eines kulturellen Fundus geprigt, der den Konflikt ausrichtet und ko-
ordiniert: Sowohl die materielle Grundlage der Sedimente und der ethisch-politischen Prin-
zipien als auch der formale Rahmen der 6ffentlichen Umgangsformen der respublica pra-
gendie Einrichtung gegnerschaftlicher Beziige. Letztlich steht das agonale Modell unent-
schieden zwischen zwei Objekten der Destitution und Wir/Sie-Bestimmung, zum einen
als Konstituierung einer gemeinsamen Gegnerschaft (gegen ein Aufden), zum anderen

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

als Division der (inneren) Gegner selbst, deren Relation zugleich Ziige der Kom- und der
Op-Position (Konsens und Dissens) tragt. Auf die Reibungspunkte dieser beiden Ebenen
haben wir hingewiesen: Ob und wie das Verhiltnis zu stabilisieren ist, kann hier offen-
bleiben.

Jede politische Ordnung muss die Uneinigkeit im Sinne einer konstitutiven Disposi-
tion annehmen und den Dissens ebenso ordnen wie ihm Geltung und Wirkmacht ver-
leihen. Die agonale Konfrontation dient Mouffe dazu, den politischen Dissens ebenso zu
strukturieren (dirigieren, konzentrieren und kontrollieren) wie zu realisieren (mobilisie-
ren, dynamisieren und exponieren): Gerade weil es der Streit zweier Seiten ist, bleibt der
Konflikt iberschaubar, stark und eindeutig. Im Lichte dieses Dualismus ist Mouffes Pli-
doyer fur das leidenschaftliche Eintreten fiir politische Entwiirfe zu sehen: Inform kon-
trirer Positionen, Visionen und Programmatiken disjunkter Seiten kann die Uneinigkeit
in die politische Ordnung iibersetzt werden und sich in einen Agonismus transformieren.
So gesehen ist es unabdingbar, dass sich die konkrete Politik der beiden Seiten unter-
scheidet, denn nur so kann die politischen Ordnung Sinn stiften. Die Division von Rechts
und Links soll die Uneinigkeit kanalisieren, den politischen Raum arrangieren und den
Dissens koordinieren sowie die Ausbildung politischer Subjektpositionen motivieren: Es
bedarf aber einer Begriindung, warum ein Widerstreit zweier Seiten die Pluralitit ge-
sellschaftlicher Krifte aufheben oder reprisentieren kénnen sollte. Zugleich ist offen,
wie die politische Division mit dem Format der Gesellschaft korreliert, wie sie der destitu-
tiven Logik nachkommt und zuletzt, wie und ob sie sich in eine politische Gegnerschaft
iibersetzen lisst. Eine weitere Unklarheit besteht darin, ob Mouffe die Division als eine
symbolische Ordnung des politischen Raums versteht oder als ein Strukturmerkmal des
parlamentarischen Wettbewerbs. Im Falle des letzteren ist offen, wie die Bildung politi-

scher Identititen mit der Institution des Parlaments zusammenhingt.”

Das Konzept
des reprisentierten, ausgelagerten wie professionalisierten Konflikts reibt sich daneben
in einem nicht unerheblichen MafRe an dem beanspruchten Engagement der Biirger, ih-
rer leidenschaftlichen Vertretung einer Vision, der destitutiven Logik und dem Status der
Gegenhegemonie. Auch wenn Mouffe die parlamentarische Reprisentation vorwiegend
im Sinne einer Arena des dichotomen Disputs versteht, verkniipft sich mit diesem zu-
gleich der Anspruch einer positiven politischer Vermittlung, gegen den sie sich verwah-
ren muss. Auch die Reprisentation kann das Fehlen des Einen nicht autheben.

Mit dem agonalen Arrangement kann die Hegemonie den Dissens in ihre Ordnung in-
tegrieren und die Anregungen und Energien des gegenhegemonialen Engagements auf-
nehmen. Allerdings ist es fraglich, ob damit das gegenhegemoniale Projekt nicht aufge-
geben wird, weil es selbst zum Teil des Spiels und der hegemonialen Ordnung wird. Wei-
ter ist offen, ob sich das Verhiltnis von Hegemonie und Gegenhegemonie in ein agona-
les Arrangement iibersetzen lisst, miissen sich in diesem beide doch gegenseitig ebenso
anerkennen wie das Spiel und dessen Regeln und sich zugleich von einem gemeinsamen

196 Mouffes Verweise auf eine Bithnenfunktion sind recht vage gehalten und erkldren nicht, wie die
Darstellung eines Konflikts zur Formation von Identititen beitragen kann, geschweige denn wie
sich das Verhiltnis Reprisentant-Reprasentation-Représentiertes in antagonistischen sowie agona-
len Kontexten verstehen lieRe.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

495


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

496

Tobias Braun: Der politische Konsens

AufSen absetzen. Hinzukommt, dass der Gegenhegemonie kaum Schutz vor der Uberfor-
mung und -nahme durch die Hegemonie geboten wird. Die Aufgabe der Gegenhegemo-
nie ist es, neben den Machtstrukturen des Status quo das Ignorierte, Vergessene, Rand-
stindige und Anteilslose hervorzuheben, das die Hegemonie ausschlieft und gegen des-
sen Be-/Achtung sich die Hegemonie striubt. Klirung bringt hier der Entzug von politi-
schen Potentialen, durch den sich die Problematisierung bestimmter Sachverhalte eben-
so ausschlief3t wie die Infragestellung von Verfahren oder Prinzipien: Nach dem agonalen
Verstindnis muss die Gegenhegemonie die AusschliefRung — in welchem Grad soll uns
hier nicht belasten — mittragen: Sie kann die entpolitisierten Themen, die fixen Diskur-
se, die ohnmichtigen Akteure, die Ausgeschlossenen, nicht zum Problem erheben, weil
sie sich dann aus dem geteilten Bereich, der Kom-Position des agon, verabschieden wiir-
de.”” Wenn Politik in Praxen der Definition, Distinktion und Diskriminierung besteht
und eine Hegemonie legitimer Weise Kontingenz aufhebt, Alternativitit beschrinkt und
Akteure exkludiert, dann sind Versuche der Gegenhegemonie, diese Setzung in Frage zu
stellen, solange illegitim, wie sie qua Teilnahme am Spiel zur Anerkennung der hegemo-
nialen Ordnung gezwungen ist. Wenn die Form der Gegnerschaft verlangt, sich nicht
in der Existenzweise zu bedrohen, und das konstitutive Momente des Politischen nun
in der Wir/Sie-Bestimmung besteht, dann muss ein Auflgsungsversuch der Sie-Bestim-
mung notwendig die Existenz der Hegemonie gefihrden. Das agonale Arrangement wird
dadurch in Frage gestellt und der geteilte Ausschluss, das Sie und damit das Wir der Geg-
ner, unterminiert. Das Erneuerungs- und Transformationspotential einer Gegenhege-
monie ist somit stark limitiert, muss sie doch die hegemoniale Setzung reproduzieren,
um weiter als Gegner am Streit teilnehmen zu kénnen.

Das Fehlen des Einen, die Relevanz der Antagonalitit und die destitutive Logik politischer
Identititen nimmt Mouffe zum Ausgangspunkt ihrer Kritik am zeitgendssischen poli-
tischen Denken. Liberalen und deliberativen Modellen wirft sie vor, den Antagonismus
zu leugnen und das Wesen des Politischen so aus dem Blick zu verlieren. Der Annahme, es
konne eine richtige Losung geben, steht Mouffe ebenso skeptisch gegeniiber wie Idealen
dialogischer, rationaler und transparenter Verstindigung. Kurzum verwahrt sie sich ge-
gen Konzepte, die perfekte, einvernehmliche Losungen politischer Konflikte annehmen,
wie es nach ihrer Deutung u.a. liberale Modelle behaupten. Weder kann der Dissens final
getilgt werden noch kann ein Status oder Modus der Einigung die Briiche und Konflikte
aufheben. Zugleich widerspricht Mouffe Ansitzen der Post-Demokratie, die die Potentia-
le politischer Gestaltung und die Sinnstiftung politischer Ideologie leugnen und Politik
auf ein wertfreies, neutral-pragmatisches Losen von Sachfragen reduzieren wollen.

In ihrer Auseinandersetzung mit politischen Theorien arbeitet Mouffe ein demokra-
tisches Paradox heraus, das in einer Dissonanz zwischen den Prinzipien der Gleichheit
und der Freiheit besteht und sich inform der Spannung einer universalistisch-liberalen
und einer konkret-exklusiv-volkssouveranen Ausrichtung konkretisiert. Letztere wiirde

197 Offenkundig wird hier wiederum die Frage der Umfinglichkeit der Hegemonie und der Gegenhe-
gemonie akut.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

infolge eines bestimmten Zeitgeistes marginalisiert, wodurch die Politik ort- und sinn-
los werde. Mouffe plidiert dagegen fiir die Beriicksichtigung des dissensualen, diskri-
minierenden und dezessiven Charakters von Politik. Gleichsam bindet sie die Bildung
politischer Identititen an eine Logik der Destitution, nach der sich das Geteilte eines Wir
nur negativ in Abgrenzung von einem Sie formieren kann. Die Definition des Gemeinsa-
men (Ko) bleibt negativ, positive Bestimmungsversuche des Innen miissen jede Assozia-
tion, jeden Konnex und Kontext auflsen. Die Spannung zwischen dem Abstrakten und
dem Konkreten besteht letztendlich auch bei Mouffe fort: In den Annahmen, das Ge-
teilte liefe sich nur iiber die Verdeckung der Differenz herstellen, eine Assoziation kénne
nur im Verzicht einer inhaltlichen Verbindung zwischen den Assoziierten bestehen und
das Band sei nur iiber ein Auflen herstellbar, das die Verbundenen gemeinsam ablehnten,
lasst sich eine Parallele zur liberalen Heteronomievermeidung nachzeichnen, die auch in
verschiedenen Leeren offenbarte. Aus verschiedenen Griinden miissen beide Zuginge die
Beziehung zwischen Akteuren als unkonkret, vage und unpolitisch charakterisieren: Die
Liberalen, weil ansonsten infolge einer Bestimmung iiber das Individuum ungerechtfer-
tigte Heteronomie Einzug hilt, und Mouffe, weil sich infolge einer versuchten materiel-
len Bestimmung die innere Uneinigkeit prisentiert und jede Assoziation aufldst. Auch
wenn die Parallelitit gewiss nicht zu weit zu treiben ist, muss Mouffes Verstindnis der
konkreten Setzung und exklusiven Bestimmung politischer Einheiten sich dieses Ein-
schlags und seinen Implikationen bewusst bleiben.

Zuletzt ist Mouftes Plidoyer fir die genuine Qualitit des Politischen, die Relevanz des
Dissenses und die Notwendigkeit alternativer Angebote im politischen Raum hervorzuhe-
ben: Politik bediirfe der Distinktion unterschiedlicher und unterscheidbarer politischer
Parteien, programmatischer Entwiirfe und Ideologien ebenso wie dem Bewusstsein der
Wahlenden und der politischen Akteure, wonach ihr Handeln, ihre Wahl und ihre Ent-
scheidung Wirkung hitte und einen Unterschied mache. Somit bietet sich mit Mouffe ein
Verstindnis des Sinns von Politik und Demokratie: In einer politischen Welt der Unter-
schiedslosigkeit, der losbaren Sachfragen und rational-neutralen Diskurse geht der Sinn
des Politischen, der kollektiven Autonomie mit Castoriadis, verloren.’*® Ob die Entscheidun-
gen nun der abstrakten Vernunft oder administrativen Routinen, sachverstindigen Ex-
perten:innen oder professionellen Reprisentierenden obliegen: In jedem Fall wird die
kollektive Teilhabe und -nahme Biirgern vorenthalten und anderen Instanzen tiberge-
ben. Auch wenn der demokratische Ursprung politischer Ordnung von diesen Model-
len nicht in Abrede gestellt wird, kommt dem Demos weder die Kompetenz noch die Be-
reitschaft zur Mitsprache und -bestimmung zu. Der Sinn des Politischen und der Politik
verliert sich ebenso durch das Entschwinden des volkssouverinen Imaginiren, bzw. seinen
Riickzug auf einen urspriinglichen, fundamentalen Bereich, wie durch das Fehlen der
Ent- und Unterscheidbarkeit, von Distinktion und Alternativitit. Die ambivalente Hal-
tung der reprisentativen, parlamentarischen Demokratie, die einerseits den pluralen,
partikularen Konflikt affirmativ im Streit des Parlaments und der Parteien aufnimmt
und als sein Wahrzeichen reklamiert, und andererseits in verschiedenen realen Formen

198 Wenn sich die Parteien mehr als Vertreter der Mitte als Vertreter einer Seite (eines Projektes, ei-
ner Vision) definieren, ihr Streit konturlos wird und ihr Regierungshandeln einem realpolitischen
Pragmatismus obliegt, hat die Wahl zwischen ihnen keine Bedeutung.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

497


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

498

Tobias Braun: Der politische Konsens

dispensiert und vermeidet, lisst sich mit Mouffe als Ausprigung eben jenes demokra-
tischen Paradoxes beschreiben. Letztlich sollte sich diese Kritik aber nicht mit der Hin-
wendung zu fehlenden Debattenkulturen oder anhaltenden GrofSen Koalitionen begnii-
gen, sondern ebenso die mediale Vermittlung, den Populismus(-vorwurf) und Phinome-
ne wie AFD, Pegida oder die National Defence League aufgreifen.”® Auch wenn die Kritik
an diesen keineswegs unberechtigt und letztlich geboten ist, lassen sie sich zugleich als
Symptome des Verlustes des Politischen und als implizite Versuche seiner Reetablierung
lesen. Eine Politik, deren einzige Antwort auf eine in In- wie Extensivitit wachsende
Kritik, Entfremdungserscheinungen von politischen Prozessen und offenkundige Fehl-
entwicklungen der parlamentarischen Konstellation eine Verstirkung des Erklirens, des
Zuhorens und der Achtung etwaiger Gefithlslagen ist, scheint unwillig oder unfihig, die
(politischen und sozialen) Probleme der Zeit und den Anspruch der Demokratie ernst zu
nehmen.

S

Das Abwesen des Einen bildet die irreduzible Disposition sowohl des ontologischen Status
als auch jeder ontischen Formation: Einem unbedingten und irreduziblen Fehlen jeder
Form des Einen (Unordnung) steht die politische Formation des Sozialen, die Instituierung ei-
ner objektiven Ordnung und ein geteilter Sinnraum gegeniiber. Jede Figur des Einen, jede
positive Definition des Sozialen, jeder Konnex der politischen Form und jeder Kontext
des Ko widerspricht nach Mouffe der negativen Essenz der Ontologie, der untilgbaren Un-
einigkeit. Die Formation des Sozialen ist dagegen durch einen komplexen Zusammenhang
ambivalenter Momente gekennzeichnet: Die hegemoniale Hypostase und Etablierung
einer objektiven Ordnung reibt sich an der unbedingten Valenz der Uneinigkeit und dem
imperfekten und kontingenten Status jeder sozialen Form. Bleibt das Viele also in der
Ontologie bestehen, zeichnet sich die Ontik durch die versuchte Stiftung des Einen und
Ordnung des Vielen aus. Der Zuriickweisung jeder Hypostase des Einen steht der Um-
gang mit seinem Fehlen gegeniiber, der sich ebenso in der Behauptung von Objektivitit,
Identitit und Totalitit wie in dem irreduziblen Scheitern jeder versuchten positiven Be-
stimmung und Begriindung manifestiert. Trotz dessen Mouffe die Grundlosigkeit sozialer
Formationen und kollektiver Identititen herausstellt, jeder politischen Fixierung ihr notwen-
diges Scheitern sowie eine irreduzible Aktualitit der Uneinigkeit attestiert und so die Of-
fenheit und Kontingenz in jeden Status und jede Form der Koexistenz einschreibt, lassen
sich auch in ihrem politischen Denken Annahmen des Einen nachzeichnen. Auch wenn sie
dem Einen keinen Ort mehr zuerkennen kann, bleibt es an verschiedenen Stellen und in
verschiedenen Formen in ihrem Denken anwesend.

Die Integration und Koordination der Ordnung kann weder ontologischen Disposi-
tionen noch antezedenten Quellen entstammen, sondern nur aus dem politischen Pro-
zess der Formation des Sozialen hervorgehen. Zugleich steht die Formation in bestimmten,

199 All diese Phanomene befinden sich noch immer im Prozess der gesellschaftlichen und wissen-
schaftlichen Klirung. (Vgl. zu Pegida Vorlander/Herold/Schiller 2016 und Heim 2017; zur AFD
Hiusler 2016 und 2018 sowie Wildt 2016; zum Populismus neben Marchart 2017a und Laclau 2005
auch Jorke/Selk 2017 und Decker 2006 und 2017)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

latenten Beziigen eines Sinnraums, der als Kontext stets im Riicken bleibt. Somit kann der
politischen Ordnung weder eine Form der Ubereinstimmung noch der Ubereinkunft, weder
ein prozeduraler noch ein materieller Konsens, weder ein definiter Sinn noch ein kollektiver
Bezug zugrunde liegen, und doch bleibt das Eine als Fundus prisent. Die Bestimmung
des Einen steht zudem vor dem Problem, dass die Macht versucht, thre Ordnung zu eta-
blieren. Der nomos lisst sich ebenso als ein hintergriindiger Rahmen wie als ein Produkt
hegemonialer Setzung verstehen. Beide Formate der Ordnung unterscheiden sich in ih-
ren Konditionen sowie Implikationen und in ihrer Relation von Subjekt und Objekt.
Mouffes Konzeption der politischen Ordnung steht unentschieden zwischen Konsens
und Dissens: Der Irreduzibilitit der Uneinigkeit und der konstitutiven Relevanz des Dis-
senses steht die Notwendigkeit eines politischen Konnexes und eines kollektiven Kontex-
tes gegeniiber. Die Konditionen des agonalen Modells einer radikalen Demokratie und die
Koordination des Konflikts, die zugleich dessen Realisierung und Einhegung verlangt,
reiben sich an den Konsequenzen des antagonistischen Ansatzes, speziell der negativen
Ontologie und der destitutiven Logik. Einerseits stellt Mouffe den dissensualen Charak-
ters der Politik heraus, wie es in ihrer Kritik an der neutralen, abstrakten Ausrichtung
liberaler Konzepte deutlich wird. Die liberalen Entwiirfe nahmen eine Vernunft in An-
spruch, die infolge ihrer Universalitit, unbedingten Reziprozitit und Reflexivitit, die
Allgemeinheit der politischen Ordnung und die Neutralitit ihrer Entscheidungen ver-
sicherte. Eine verniinftige Beratung und Beurteilung garantierten die Vermeidung par-
tikularer Verzerrung und die Durchsetzung der besten Losung sowie des besten Argu-
ments. Politische Einsitze mussten sich in der Folge nicht nur von konkreten, partiku-
laren Beziigen losen, sondern zugleich auf ihre Verallgemeinerbarkeit und unbedingte
Annehmbarkeit achten. Wider Erwarten teilt Mouffe in ihrer Konzeption agonaler De-
mobkratie jedoch Annahmen des von ihr Kritisierten, weil sie infolge des Fehlens des Ei-
nen auf positive Bestimmungen verzichten und somit auf verschiedene Leeren abstellen
muss, auch wenn sich diese von der Leere der liberalen Konzepte unterscheidet. Im Sinne
der negativen Leere der Destitution muss jeder Prozess der Identifikation, also der Herausbil-
dung eines Wir, auf inhaltliche Bestimmungsversuche des gemeinsamen (inneren) Be-
zugs verzichten. Der Konnex besteht nur in der Absetzung von einem Auf3en, das Wir nur
in der geteilten Ablehnung des Sie. Versuche der inneren Bestimmung miissten in Anbe-
tracht der unmoglichen Definition (des Einen, des Einigen und Gemeinsamen) scheitern
und jede Assoziation aufldsen. Im Sinne der formalen Leere des Prozeduralismus ist das Ar-
rangement des politischen Streits, die Verfahren und Strukturen der Gegnerschaft dem
Zugriff der Parteien entzogen und muss als einvernehmlich, neutral (im Sinne von nicht
hegemonial) und fair (im Sinne der Spiellogik) rezipiert werden.**® Auch wenn Mouffe

200 Wenn das agonale Denken ein institutionalisiertes Arrangement hegemonialen und gegenhege-
monialen Konflikts anbieten will, muss es im selben Schritt die hegemoniale Formierung der so-
zialen Objektivitat in ihrer Tiefe beschneiden. Ein politischer Wettstreit iiber die fundamentale
Konstitution von Welt scheint nur bedingt moglich: Die Definition der Objektivitit, des Wissens,
des Rechten und der Wahrheit entzieht sich der agonalen Verfiigung. Wie die Bedingungen des
Verfahrens missen gewisse Aspekte hegemonialen Formation auRerhalb des Konflikts stehen.
Mouffe hebt so gesehen zwei gegenhegemoniale Strategien ab, die aber auf unterschiedlichen
Ebenen verortet werden miissen: Einerseits versteht sie Gegenhegemonie als Deartikulation hege-
monialer Setzungen, also versuchter Fixierung von Sinn, Objektivitat und Gewissheit. Andererseits

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

499


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

500

Tobias Braun: Der politische Konsens

den prozeduralen Anspruch des Liberalismus als unpolitisch kritisiert, muss sie selbst
den Grundstrukturen der politischen Ordnung die politische Qualitit entziehen: Sobald
die Regeln des agon als gesetzte erfahren werden, geht ihre Ordnungsfunktion verloren.
Zuletzt treten mit der ambigen Leere des Ko Formen und Strukturen in den Fokus, mit de-
nen Mouffe einerseits kollektive Kontexte beschreibt, diese aber andererseits konzep-
tionell nicht fassen kann und sie in einen fundamentalen Bereich der Ontik verschiebt.
Anhand der Konzeption der ethisch-politischen Prinzipien wurde deutlich, wie Mouffe die
Gefahr der Auflosung des Wir durch Uneinigkeitserfahrung im Angesicht des Konkreten
zu iiberbriicken versucht: Das gemeinsame Band kniipft sich um notwendig diftfuse, am-
bige Prinzipien, deren Geltung allein deswegen Anerkennung findet, weil ihre Bedeutung
im Vagen bleibt, bleiben muss. Hinzu kommen die gesellschaftlichen Sedimente, die ei-
nen selbstverstindlichen und selbstausweisenden Kontext bilden sowie die gemeinsam
wahrgenommene Autoritit der respublica.

Moufle stellt auf verschiedene Formen des Ko (Kontexte, Konventionen, Konturen)
ab, die sie in unterschiedlicher Weise als unbestimmt kennzeichnet. Weil sie diese Bezii-
ge als kom-positionelle Ausrichtung des Konflikts und Momente der Koordination be-
darf, kann sie ihnen keine explizite politische Qualitit, weder einen politischen Ursprung
noch ein Potential der Definition oder Distinktion zuerkennen: Im Sinne eines latenten
und ambigen Fundus, der aus einem kulturellen Kontext hervorgeht, ordnen die Beziige
zugleich den Dissens und verweigern sich ihrer eigenen Politisierung. Thre Organisati-
on des politischen Raums besteht nicht in einer expliziten Definition oder Determinati-
on, sondern in einer offenen, ambivalenten Ordnung des pluralen Vielen im Sinne einer
Strukturierung und Konturierung der Differenzen, auf der ein konstruktives Arrange-
ment sozialer Konflikte beruht. Die Beziige des Einen wie des Gemeinsamen entziehen
sich dem Zugriff und miissen jeder politischen Praxis vorausliegen. Dies zeigt sich am
Streit um Staatsbiirgerschaftsverstindnisse und um die Auslegung der Prinzipien der
Freiheit und Gleichheit: Die Auseinandersetzung konstituiert sich iiber ein gemeinsa-
mes, aber notwendig diffuses Verstindnis des Geteilten, der gemeinsamen und einver-
nehmlichen Priorisierung der Prinzipien selbst. Die vormals rein negative Integration
wird umgestellt auf ein positiv-affirmatives Verstindnis, gleichsam soll die Spaltkraft
der Unterschiedlichkeit durch einen ambigen Charakter der Prinzipien gebannt werden.
Zu erwihnen ist, dass Mouffe das konkrete Verstindnis der Prinzipien selbst noch dem
Deutungsstreit aussetzt: Wenn die Ambiguitit aber das Konstituens kollektiver Formen
ist, und sich gleichsam politische Akteure iiber bestimmte Staatsbiirgerverstindnisse von
anderen abgrenzen, dann ist die angelegte Spannung offensichtlich.

Die politische Ordnung bemiiht sich um die Aufhebung der Uneinigkeit und bleibt ihr doch
ausgesetzt: Die Konstitution und Koordination des Vielen muss das Fehlen des Einen und
das antagonale Wesen des Politischen ignorieren, um verbindliche Entscheidungen zu

begreift sie Gegenhegemonie als institutionalisierten Wettstreit politisch-reprisentativer Krifte,
die in Anerkennung des politischen Kontrahenten und des Arrangements, in dem beide agieren,
Cegenpositionen vertreten.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

treffen. Weil auch der Ordnung positive Griinde fehlen, muss sie sich ebenso der Infrage-
stellung entziehen und Kritik vermeiden wie ihre eigene Qualitit (Autoritit, Legitimitdt
etc.) mittels einer destitutiven Abgrenzung behaupten. Der Formation des Sozialen und der
objektiven Ordnung bleibt also ihr politischer Ursprung inhirent und zeigt sich am imper-
fekten Status und der dufSeren Referenz jeder Definition. Der nomos der Macht und die
Ein- und Ausrichtung des agon stehen in der steten Gefahr, in den Konflikt gezogen zu
werden wie der Dissens droht, iiber die etablierte politische Ordnung hinauszugreifen:
Um Konflikte gleichzeitig einzuhegen und einen Raum der Entfaltung bieten zu kénnen,
plddiert Mouffe fur die klare, eindeutige Distinktion politischer Akteure und Parteien,
deren Angebote sich als kontrire Alternativen unterschiedlicher ideologischer Vorstel-
lungen und Projekte prisentieren miissen und die sich zugleich gemif3 des agon gegen-
seitig anerkennen und an die gegebenen Regeln halten miissen. Einerseits ist es die Rea-
lisierung der Uneinigkeit, der eine politische Ordnung dient, andererseits bleibt jeder
Konflikt an eine Einvernahme der Streitenden gebunden, die ihre Auseinandersetzung
integriert und koordiniert. Eine radikale Demokratie muss die politische Konfrontation
ihrer Biirger, direkt oder vermittelt, beférdern und zugleich von der gemeinsamen An-
erkennung der Division und der Ordnung des agon Seitens der Gegner ausgehen. Das Ar-
rangement der Gegnerschaft muss seinen politischen Ursprung, seine Kontingenz und
Alternativitit, leugnen, um als Ordnung itber dem Dissens zu bleiben. Versuche, den Sta-
tus, die Funktion und den Ursprung des Konnexes einer politischen Form zu bestimmen,
miissen die negative Essenz ebenso beriicksichtigen wie die Logik der Destitution und das
Scharnier von Antagonismus und Agonismus.

Mit der destitutiven Logik schreibt sich ein konsensualer Moment in die Ausbildung
antagonistischer Beziehungen und politischer Konflikte: Die Einvernahme besteht zu-
gleich darin, auf die Bestimmung des Innen zugunsten der Abgrenzung zu verzichten
und das Arrangement der Wir-Beziehung nicht zu hinterfragen. Gerade weil sich die
Einheiten nur in der Verdeckung ihrer Verschiedenheit, ihrer Uneinheit und Uneinigkeit,
inform leerer Referenzen bilden kénnen, fithrt der Versuch, den Blick nach innen zu rich-
ten, nicht hin zu einem Selbst oder einem Grund, sondern zur Auflgsung jeder Beziehung.
Formen kollektiver Identitit bediirfen demnach der ausbleibenden Bestimmung des Ge-
meinsamen. Die Herausforderung dieser Uberlegung besteht nicht im Anti-Essentialis-
mus, sondern in der Spannung zwischen dem ontologischen Status und der Ausrichtung
des Antagonismus. Nach Marchart resultiert aus der (ontologischen) Kontingenz und
Uneinigkeit ein bestindiger Kampf, ein stindiges Ringen: Aber um was? Was stehtim Be-
reich der Ontologie zur Verfiigung, wer kimpft fiir was wie gegen wen und warum? Die
reine Ordnungslosigkeit der Ontologie, die negative Essenz, wird durch ein op- und letzt-
lich kom-positionelles Arrangement iiberformt: Konflikte bediirfen nicht nur der Ord-
nung, sie sind selbst schon Ausdruck einer solchen. Die antagonistische Konstitution
der Ontologie lisst sich als eine Ubertragung ontischer Verhiltnisse verstehen: Mit dem
anta geht die Annahme einer Beziehung (gegen, wider) einher, die die ontologische Un-
ordnung aufhebt. Zugleich tibertrigt Mouffe auch den Anspruch der negativen Essenz der
Ontologie in die Ontik: In den Versuchen der Definition des Sozialen, der Hypostase der
Macht und der positiven Beziige des Ko (Kommune, Kontext, Kooperation) sieht sie eine
Leugnung des ontologischen Anspruchs des Fehlens des Einen. Auch wenn ihre Einsicht,
dass jede ontische Form des Sozialen politischen Ursprungs, kontingent und prekir ist,

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

501


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

502

Tobias Braun: Der politische Konsens

relevant und instruktiv bleibt, entzieht sich ihrem Denken ein konstruktiver Umgang
mit der Hegemonie und deren objektiver Ordnung. Mouffe zielt nicht auf ein Verstind-
nis der ontischen Situation durch Offenlegung der ontologischen Einschreibungen oder
den Nachtvollzug ontischer Kaschierungsversuche des ontologischen Un-Grunds, son-
dern andersherum auf die Einsicht in die Ontologie und ihrer fehlenden Entsprechung
in der Ontik.

Ob Mouffe eher auf Ubereinstimmungen als auf Ubereinkiinfte abzielt, bleibt uneindeu-
tig. Einerseits begegnet sie allen Annahmen des Einen und Geteilten mit Skepsis, wobei
esirrelevantist, ob sich das Einevor- oder nachlaufend bildet. Andererseits teilt sie in ge-
wisser Hinsicht das Ansinnen der Ubereinkunft, das Eine einem Prozess der Einigung zu
tiberantworten, das Einverstindnis nicht vorauszusetzen und so die Beteiligung plura-
ler, widerstreitenden Akteure, Situationen und Positionen zu erméglichen. Mouffe ver-
sucht in ihrem Modell des konflikthaften Konsenses, eine Annahme der Uneinigkeit mit ei-
nem konsentierten Rahmen, den geteilten Regeln des Spiels, zu kombinieren, um den
Konflikt zugleich zuzulassen und einzuhegen. Das Ringen der Einigung findet im Unter-
schied zur Ubereinkunft keinen Abschluss, die Potentiale der Integration entstammen der
destitutiven Logik und dem leidenschaftlichen Eintreten fiir eine Partei. Auch wenn Mouf-
fe die Abwendung der Ubereinkunft von den antezedenten Anspriichen der Ubereinstim-
muny teilt, steht sie jener Beanspruchung der geteilten Intention skeptisch gegeniiber:
Zwar verlangt die Ubereinkunft kein vorgingiges Ko, dennoch erfordert sie eine gemein-
same Absicht, die als Motiv und Grund der Einigung zuvor geht. Weder der vorlaufenden
Absicht noch dem nachlaufenden Resultat der Einigung kann Mouffe eine genuine Qua-
litat des Einen zuerkennen: Die Integration und Koordination der Einigung kann sich we-
der auf substantielle oder essentielle Grundlagen noch auf ein abschlieRbares, umfing-
liches und unfragliches Einvernehmen berufen. Fiir Mouffe ist weniger das Ergebnis der
Einigung als die Konstellation einer Gegnerschaft und die Akzentuierung der Differenz
fiir die Formation politischer Riume relevant.*** Zugleich ordnet sie der Austragung des
Konflikts bestimmte Rahmenbedingungen bei, die seine Ordnung stiften, den Dissens
ausrichten, ein Reglement einrichten und die Eskalation und Dispersion der Konflikte
vermeiden. Dieser Rahmen kann wiederum keiner Setzung entstammen, sondern be-
ruht auf einem geteilten Konnex des agon und gegebenen und zugleich vagen Kontexten.
Die Anerkennung des Spiels und seiner Regeln miissen einerseits vorausgesetzt werden,
und sich andererseits selbst einer Politisierung entziehen. Die ethisch-politischen Prinzi-
pien werden in einem diffusen Verstindnis von den Gegnern geteilt und stiften so einen
selbst nicht belastbaren Kontext, der zugleich als Grundlage des Streits, als Motiv und
Ordnung, dient. Ebenso ist die Wahrnehmung der Umgangsformen des respublica ambig
und ungenau, mehr intuitiv und schon immer gewusst. Diese Verschiebung des Einen und

201 |hr Ansatz der negativen Ontologie schliefit jede Einholung des Einen oder Transformation aus
dem Vielen aus: Eine politische Ordnung muss sich folglich mit dem Arrangement der Uneinigkeit
begniigen. Wird im Falle Habermas’ die Stiftung des Einen, die Herstellung eines gemeinsamen
Bezugs und das Potential, die Pluralitdt zu einen, dem Prozess rationaler Verstindigung Gberant-
wortet und durch die kommunikativen Vernunft garantiert, sieht Mouffe in der Anerkennung der
Uneinigkeit die Aufgabe und die Versicherung politischer Ordnung: In der agonalen Distinktion
und dem leidenschaftlichen Engagement fiir eine Seite, finden die Kontrahenten Sinn und Orien-
tierung und die Anspannung ihrer Konflikte einen Punkt der Entladung.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Gemeinsamen in externe wie gegebene Strukturen zeigte sich auch bei den gesellschaft-
lichen Sedimenten, die sich zwar in der Konstituierung bilden, sich dieser aber zugleich
entziehen.

Einerseits will Mouffe der politischen Konstitution der sozialen Formation (Objekti-
vitdt, Identitit usw.) nachkommen, andererseits verlangt die ontische Ein- und Ausrich-
tung einer Ordnung nach konsensualen Konditionen, die sich von dem ontologischen
Anspruch des Uneinen 16sen und die versuchte SchliefSung des Sozialen, wenn auch stets
nur provisorisch, zulassen. Wir hatten auf die zwei Formen und Formate der hegemo-
nialen Setzung und des gegenhegemonialen Widerstands bereits hingewiesen: Einmal
bezog sich die Hegemonie auf eine konkrete Etablierung der Macht, das andere Mal um-
fasste sie die Ausbildung eines Sinnraums. Auch wenn letztere ihren Ursprung in einer
politischen Setzung nicht leugnen kann, entzieht sie sich der Politisierung. Die Objekti-
vierung ist demnach ein ontisches Strukturmerkmal sozialer Formation und zugleich
eine Form hegemonialer Hypostase. Gerade in Hinsicht des Sinnraums steht die Ausbil-
dung einer Gegenhegemonie vor Problemen: Weder kénnen sich die Einzelnen aus ih-
rer Einlassung in eine Welt 16sen noch eine Position iiber oder gegeniiber dem Sinnraum
einnehmen. Wenn Mouftfe auf die Annahme der negativen Essenz dringt, verschiebt sie die
integralen Strukturen auf eine ambivalente Position zwischen ontologischer Kontingenz
und ontischer Quasi-Objektivitit, zwischen Entzug und Bezug. Kurzum gehen konsen-
suale Aspekte einerseits jeder Bestimmung voraus und entziehen sich jedem konkreten
Bezug, andererseits tibersteigen die Konditionen das Viele und setzen dabei Einvernah-
me und materielle Aspekte einer Ubereinstimmung voraus. Die Beziehung der Vielen und
die Ordnung des Streits bediirfen also duflerer Strukturen, die sie selbst nicht zu stiften
vermdgen. Just diese Aspekte, die itber dem Einen und iiber dem Vielen stehen, entziehen
sich Mouffes Konzeption und bleiben zugleich von konstitutiver Relevanz: Der Konnex
einer politischen Ordnung (Ubereinkunft) und die kollektiven Kontexte eines kulturellen
Fundus (Ubereinstimmung) kénnen weder einen ontologischen noch einen ontischen Ur-
sprung haben, und zugleich integrieren und koordinieren sie die Formation des Sozialen
und die politische Ordnung.

Der komplexe Status des Einen lisst sich auch anhand der Konstitution der gegner-
schaftlichen Beziehung des agon zwischen op- und kom-positionellen Formen nachzeich-
nen: Die Gegnerschaft stiftet sich einerseits in der Destitution von einem Sie und in der
negativen Distinktion eines Wir. Andererseits geht der Gegnerschaft eine wechselseiti-
ge Anerkennung des Anderen und des gemeinsamen Grundes sowie die Annahme der Art
und Weise der Austragung voran. Der agonalen Form, und abgeschwicht auch jedem on-
tischen Antagonismus, geht dieser Konnex einer politischen Ordnung ebenso zuvor wie
der verbindende Fundus eines kulturellen Kontextes. Die Gegnerschaft formiert sich so-
mit nicht nur in der reinen Negation des Anderen, sondern ebenso durch die Affirmation
des Spiels und durch die Koordination eines kulturellen Fundus. Mouffes Zugang entziehen
sich die verschiedenen Formen des Einen ebenso wie die Aspekte des Ko, auf die sich ihre
Konzeption politischer Ordnung zugleich beruft. Die agonale Demokratie setzt inform
kontextualer, kommunaler und kollektiver Beziige bestimmte Bedingungen voraus, die
von einer in die Ontik verlingerten negativen Essenz negiert werden. Zwar kann Mouffe
diese Aspekte aufgrund der Betonung des Fehlens des Einen konzeptionell weder fassen
noch verorten, aufgrund ihrer Relevanz fir die Formen der Ontik kann sie aber nicht auf

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

503


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

504

Tobias Braun: Der politische Konsens

sie verzichten. Diese Fehlstellung lisst sich durch die Ubertragung der Ontologie auf die
Ontik erkliren, infolge derer positive Formen des Ko verdeckt oder in Zwischenbereiche
verschoben werden.

Der Ordnungskonsens im Sinne Hittichs, der auf die Annahme der konstitutiven politi-
schen und sozialen Organisation abstellt, lisst sich im Denken Mouffes zwar nicht auf
eine positive Setzung oder Grilndung zuriickfithren, dennoch kann er in der Formation
des Sozialen nachgezeichnet werden. Einerseits kann die etablierte Ordnung eines Sta-
tus quo als Form, Ausdruck und Medium der hegemonialen Macht verstanden werden,
wobei der von ihr beanspruchten Autoritit, Evidenz und Eminenz die gegenhegemonia-
le Infragestellung unabdingbar zur Seite steht und ihre versuchte Hypostase konterka-
riert. Sowohl in den positiven und setzenden als auch in den negativen und widerset-
zenden Momenten wird die Ordnung angenommen. Die hegemoniale Formation des So-
zialen zeichnet sich andererseits durch die Ausbildung eines kollektiven Sinnraums und
der Beziige von Objektivitit, Totalitit und Faktizitit aus. Diese Ordnung lisst sich als la-
tenter und subtiler Kontext verstehen, eines geteilten Vorrats an Wissen und Sinn einer
Welt. In beiden Formaten der Hegemonie entzieht sich ihre Konstitution einem positi-
ven Ursprung: Jeder Versuch der objektiven Ordnung, der Definition, Determination und
Relation, ist der komplexen Ambivalenz von setzenden, abschliefSenden und 6ffnenden,
auflésenden Bewegungen ausgesetzt wie sich der kollektive Sinn der der Bestimmung
und Aneignung entzieht und im Status einer konstitutiven Ambiguitit verbleibt. Zudem
wird die Annahme der Ordnung durch die Einbindung in die kollektiven Bezugsrahmen
eines kulturellen Fundus geprigt: So manifestiert sich in den Sedimenten, den ethisch-po-
litischen Prinzipien und dem kommunalen Raum einer respublica ein Kontext, der eben-
so das gemeinsame Band eines Wir prigt wie er gemif der destitutiven Logik das Sie kon-
turiert und die Formation des Sozialen strukturiert. Zuletzt beruht die Annahme der Ord-
nung ebenso auf der Realisierung der Uneinigkeit, der Op-Position, wie auf der Ausrich-
tung des Konflikts und die Einrichtung eines geregelten Streits, die Kom-Position des
agon. Die Annahme besteht nicht in einem materiellen Konsens, sondern dem prozedura-
len Konnex des Dissenses. Die Ordnung kann weder selbst das Eine reklamieren noch iiber
es verfiigen: Sein Fehlen und die Prisenz der Uneinigkeit will Mouffe weder vermeiden
noch verdringen. Offentlichen Dissensen, Differenzen und Dissonanzen steht sie folglich
nicht wie Hittich skeptisch gegeniiber, sondern attestiert deren Austragung eine konsti-
tutive und integrative Qualitit fir die Bewahrung der politischen Ordnung. Gleichwohl
muss hier unterschieden werden: Aus Sicht der Hegemonie und dessen Bestreben der
Einrichtung einer objektiven Ordnung konnte auch Mouffe Hittichs skeptischer Haltung
zustimmen, ein Verstindnis des Sozialen und des Politischen hingegen muss dagegen
die Kontingenz und die Konflikthaftigkeit in besonderer Weise beriicksichtigen. Dem
Verfahrenskonsens wird mit dem agon entsprochen, also einer gegenseitigen Anerkennung
der Gegner, ihrer jeweiligen Position und Status sowie den Wegen und Weisen der Aus-
tragung des Dissenses. Der Wertkonsens lasst sich indes nur schwer verorten, widerstreben

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -



https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

Mouffes Denken der negativen Essenz doch positive Bestimmungen wie vorlaufende ma-
terielle Setzungen.**

Die Kategorien Eastons verweigern sich hingegen einer fruchtbaren Ubertragung.
Mit der politischen Gemeinschaft geht die Inanspruchnahme einer positiven politischen
Form einher, einer kollektiven Autonomie ebenso wie einer Transparenz der Konstitution,
ihres Ursprungs und Sinns, gegen die sich Mouffe verwahren muss. Das Regime hinge-
gen reduziert die politischen Prozesse auf etablierte, institutionalisierte Verfahren und
kann weder die Ordnung der Hegemonie verstehen noch der Emanzipation der Gegen-
hegemonie dienlich sein. Die Autoritit lisst sich mit Mouffe als eine Form der Hegemo-
nie verstehen, die sich der Infragestellung entzieht. Auch wenn sich die beiden Zuginge
nicht so fremd gegeniiberstehen, wie es hier den Anschein hat, verlangt eine Vermittlung
doch entschieden mehr Engagement, als es hier moglich ist.

2. Im Abwesen des Einen - Die Demokratie als Instituierung im Denken
Claude Leforts

»In meinen Augen ist das Wesentliche, daf3 die
Demokratie sich dadurch instituiert und erhilt,
daf sie die Grundlagen aller GewifSheit auflost.«
(FD, S. 296)

»Wihrend die Umrisse der Gesellschaft
verschwimmen, die Orientierungspunkte der
Einheit schwanken, entsteht die |llusion einer
Realitit, in der der Grund der eigenen
Determiniertheit einfach in der Kombination
vielfiltiger Tatsachen und ihver Beziige
enthalten wire.«

(TP S.54)

Siglen

- [FD] Lefort, Claude, Die Frage der Demokratie, in: Rddel, Ulrich (Hg.), Autonome
Gesellschaft und libertire Demokratie, FaM 1990, S. 281 — 297.

« [TP] Ders., Fortdauer des Theologisch-Politischen?, Wien 1999.

202 Zwar geht mit den ethisch-politischen Prinzipien die Einrichtung eines normativen Kontextes ein-
her, dessen Status bleibt aber latent und implizit und seine materiellen Implikationen vage und
diffus. Um den Dissens zu integrieren und zu koordinieren, muss seine Ordnung einen Mangel an
Bestimmung aufweisen: Auch wenn die ethisch-politische Prinzipien ambig bleiben, stiften sie einen
kollektiven Kontext, in dessen Rahmen (ber die Deutung der Prinzipien gerungen werden kann.
Die Kennzeichnung der Grundwerte als vage und konstitutiv entspricht durchaus Hattichs Vorga-
ben, konnten so doch basale Werte gleichzeitig verbinden und Pluralitat zulassen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-018 - am 12.02.2026, 22:29:18, - -

505


https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

