
418 Tobias Braun: Der politische Konsens

Anzumerken bleibt, dass sich jedes Denken vonDemokratie auch Rechenschaft dar-

über ablegen muss, von Menschen verstanden zu werden, die außerhalb akademischer

Kontexte stehen und die im Zweifelsfall weder Spinoza noch Lacan, weder Nietzsche

nochFreud rezipiert habenunddie kein intrinsischesVerlangennachderKlärung zu lei-

ten scheint, welcher Ontologie sie nun Parteigänger sind. Die Sinnfälligkeit des Streits

um ontologische Begründungen unbenommenmüssenTheorien der Politik und der De-

mokratie vermittelbar bleiben. Gerade Barber gibt sich im Besonderen Mühe – selbst-

redend nebst allerhand Idealisierungen –, den Bürgern in ihrer Um- wie Mitwelt zu be-

gegnen. So anregend also der Streit um die Ontologie und deren Verhältnis zur Ontik

also auch seinmag, sollte dabei nicht die Ambition und Intention jeder demokratietheo-

retischen Unternehmung im Sinne ihrer Anwendung verloren gehen. Zugleich sind die

postfundamentalen Zugänge für politikwissenschaftliche Fragestellungen durchaus be-

reichernd, eröffnen sich in ihnen doch ein, wenn auch abstraktes und komplexes, Ver-

ständnis politischer und sozialer Zusammenhänge. In demwir uns jeweils um eine Klä-

rung des methodischen Zugangs bemühen, hoffen wir den Einstieg jeweils zu erleich-

tern, auch wennWiederholung so nicht ausbleiben.

*

1. Agonismus, Hegemonie und negative Ontologie – Chantal Mouffes
radikale Demokratie

»Antagonism is struggle between enemies,

while agonism is struggle between adversaries.«

(AM, S. 103)

 

»Consensus is only possible on the basis of
excluding something that cannot take
place.«
(DR, S. 127)

Siglen

• [Ag] Diess., Agonistik. DieWelt politisch denken, Berlin 2014.

• [AL] Diess., American Liberalism and its Communitarian Critics, in: Diess.,The Re-

turn of the Political, London/ New York 1993, S. 23 – 40.

• [AM]Diess., For an AgonosticModel of Democracy, in: Diess.,TheDemocratic Para-

dox, London/New York 2000, S. 80 – 107.

• [CS] Diess., Carl Schmitt and the Paradox of Liberal Democracy, in: Diess., The

Democratic Paradox, London/ New York 2000, S. 36 – 59.

• [DC] Diess., Democratic Citizenship and the Political Community, in: Diess., The

Return of the Political, London/ New York 1993, S. 60 – 73.

verständnisses ebenso wenig widersprechen wie einem geteilten Objekt. In diese Richtung schei-

nen auch Ausführungen Laclaus (2014) zu weisen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 419

• [DP]Diess., Introduction:TheDemocratic Paradox, in: Diess.,TheDemocratic Para-

dox, London/New York 2000, S. 1 – 16.

• [DPTP]Diess.,Democracy,Power and ›ThePolitics‹, in:Diess.,TheDemocratic Para-

dox, London/New York 2000, S. 17 – 35.

• [DTH]Stäheli,Urs,Die politischeTheorie derHegemonie.Ernesto LaclauundChan-

tal Mouffe, in: Brodocz, André/ Schaal, Gary S. (Hg.), PolitischeTheorien der Gegen-

wart,Wiesbaden 1999, S. 143 – 166.

• [EdG] Marchart, Oliver, Eine demokratische Gegenhegemonie. Zur neo-gramscia-

nischen Demokratietheorie bei Laclau undMouffe, in: Buckel, Sonja/Fischer-Lesca-

no,Andreas (Hg.),Hegemonie gepanzertmit Zwang.Zivilgesellschaft und Politik im

Staatsverständnis Antonio Gramscis, Baden-Baden 2007, S. 105 – 120.

• [ELD] Reckwitz, Andreas, Ernesto Laclau. Diskurse, Hegemonien, Antagonismen,

in: Moebius, Stephan/ Quadflieg, Dirk (Hg.), Kultur. Theorien der Gegenwart, 1.

Aufl.,Wiesbaden 2006, S. 339 – 349.

• [EOD]Mouffe, Chantal, Conclusion:The Ethics of Democracy, in: Diess.,TheDemo-

cratic Paradox, London/New York 2000, S. 129 – 140.

• [FAP] Diess., Introduction: For an Agonstic Pluralism, in: Diess., The Return of the

Political, London/New York 1993, S. 1 – 8.

• [FC] Diess., Feminism, Citizenship and Radical Democratic Politics, in: Diess., The

Return of the Political, London/New York 1993, S. 74 – 89.

• [HD] Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur

Dekonstruktion des Marxismus, 4., durchgesehene Auflage,Wien 2012.

• [LD] Mouffe, Chantal, On the Articulation between Liberalism und Democracy, in:

Diess.,The Return of the Political, London/New York 1993, S. 102 – 116.

• [PLL] Diess., Politics and the Limits of Liberalism, in: Diess., The Return of the Po-

litical, London/New York 1993, S. 135 – 154.

• [PMD] Diess., Pluralism and Modern Democracy. Around Carl Schmitt, in: Diess.,

The Return of the Political, London/New York 1993, S. 117 – 134.

• [RD] Diess., Radical Democracy: Modern or Postmodern? in: Diess., The Return of

the Political, London/New York 1993, S. 9 – 22.

• [RPP] Diess., Rawls: Political Philosophy without Politics, in: Diess., The Return of

the Political, London/New York 1993, S. 41 – 59.

• [PWA]Diess.,APoliticswithoutAdversary? in:Diess.,TheDemocraticParadox,Lon-

don/New York 2000, S. 108 – 128.

• [TAA] Tambakaki, Paulina, The Tasks of Agonism and Agonism to the Task. Intro-

ducing »Chantal Mouffe: Agonism and the Politics of Passion«, in: Parallax, Vol 20,

Issue 2, 2014, S. 1 -13.

• [ÜP]Mouffe, Chantal, Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, FaM

2007.

• [W]Diess.,Wittgenstein,PoliticalTheory andDemocracy, in:Diess.,TheDemocratic

Paradox, London/New York 2000, S. 60 – 79.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


420 Tobias Braun: Der politische Konsens

Chantal Mouffe ist eine belgische Politikwissenschaftlerin, die ein Konzept radikaler De-

mokratie, das die Antagonalität des Politischen und die konstitutive Relevanz des Dissenses

zumKern hat, ebenso entwickelte wie sie in Kooperationmit Ernesto Laclau eine Aktua-

lisierung des Hegemoniebegriffs Gramscis vornahm. Neben Fragen der Bildung politi-

scher Identität(en) steht die Ein- und Ausrichtung politischer Ordnung und die Vitalität

vonDemokratie(n) imFokus ihrer Arbeit.Mouffes Zugangwird von einer Sensibilität für

die Formation derMacht und dieMomente ihres Bergens undVerbergens sowie von der An-

nahme des Fehlens des Einen geprägt, also der Kontingenz und Konstruktivität jeder Kon-

stitution. In Abgrenzung von harmonisierenden Idealisierungen des Zeitgeistes plädiert

sie dafür, politische Formen und Formationen als antagonistisch sowie konstituiert in

Wir/Sie-Dichotomien zu denken und diese Konditionen als Leitmotive jeder demokrati-

schen Ordnung anzuerkennen.

Nach Tambakaki kreist Mouffes Denken um eine Vielzahl von Spannungen: »Balanc-

ing (theneed for)unitywith (theneed for)plurality; (thedefenseof)democracywith (the inescapabil-

ity of) conflict; and (the mobilization of) dissensus with (the construction of discourses and projects

that encourage) democratic renewal, Mouffe’s account of agonism sketches out the tasks of politics

and, in sodoing, it stirs interdisciplinarydiscussions over their contours.«12 (TTA,S. 1) Anzufügen

ist noch die Spannung zwischen der Grundlegung eines nomos und einer emanzipativen

Infragestellung jeder Ordnung, sowie die schwankende Positionierung der Gegenhege-

monie inner- und außerhalb etablierter Strukturen.13

Im deutschen Kontext ist Mouffe einem breiten Publikum am ehesten mit ihrer

Streitschrift Wider dem Kosmopolitismus bekannt geworden, die prominent in der Edi-

tion Suhrkamp erschienen ist und sogar in die Schriftenreihe der Bundeszentrale für

politische Bildung (Band 1039) aufgenommen wurde. Weniger gut zugänglich sind

dagegen Arbeiten wie die theoretische Grundlegung der Radikalen Demokratie (1992) und

die Sammelbände zu Gramsci (1979) oder Schmitt (1999). Erwähnung findet die Publi-

kationspraxis an dieser Stelle, weil sich in ihr, Mouffe ernst genommen, wiederum die

Konturen eines hegemonialen Diskurses zeigen: Da der Kosmopolitismus dem Zeitgeist

eher entspricht, fand jene Arbeit weit mehr öffentliche Resonanz. Die grundlegende

Auseinandersetzung mit den Funktionsmechanismen hegemonialer Strukturen – ganz

zu schweigen von der Aktualisierung Gramscis – findet dagegen weniger Widerhall,

obgleich das Eine ohne das Andere kaum verständlich ist.

Auch wenn sich Mouffe mit Laclau die Autorenschaft der zentralen Arbeit zu Hege-

monie und radikale Demokratie (HD) teilt, lassen sich die Arbeitsfelder beider durchaus

trennen.14 So stelltMouffeweniger auf eine auf Sassure zurückgehende linguistische Si-

12 Die angesprochene Interdisziplinarität zeigt sich anhand der mannigfaltigen Impulse zwischen

Mouffe und verschiedenen wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Bereichen (Politik, Soziolo-

gie, cultural studies, Geographie, Feminismus, Kunst und Architektur). (Vgl. TTA, S. 1)

13 Eine beachtenswerte Einführung in das Denken Laclaus und Mouffes bietet Stäheli (DTH), ob-

gleich dessen Schwerpunkt im diskurstheoretischen Ansatz Laclaus liegt. Siehe auch die Arbeiten

Marcharts (DpD, S. 185 – 220 und DuO, S. 298 – 330), der sich aber ebenso auf Laclau fokussiert.

Auffälligerweise gibt es im deutschsprachigen Kontext kaum aufMouffe spezialisierte, größer an-

gelegte Studien.

14 Die Arbeit Laclaus und Mouffes über Hegemony and Radical Democracy zählt als Grundlagenwerk

der Essex School of discourse analysis. Dieser Ansatz einer hegemonie- und ideologietheoretischen

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 421

gnifikatenlogik und Diskursanalyse ab, als vielmehr auf eineTheorie der Politik und der

Demokratie, die sie entlang der Konzepte der Hegemonie, des Antagonismus und des

Agonismus15 entwickelt.16Wichtige Impulse gaben ihr hierbei unter anderem Einsichten

Schmitts, Wittgensteins und Derridas.17 Diese affirmativen Bezüge sind ebenso zu be-

rücksichtigenwieMouffes Abgrenzung vom liberalenwie deliberativen und,wenngleich

weniger vordergründig, kommunitaristischen Denken.18 An verschiedenen Stellen kri-

tisiert Mouffe zudem prominente liberale Denker wie Rawls, Dworkin und auch Haber-

mas für deren vermeintliche Blindheit gegenüber demWesenmenschlichen Koexistenz

und den Formen politischer Konstitution: Erst wenn Politik als genuin spannungsgela-

den, leidenschaftlich, feindselig und durch Feindschaft beseelt begriffen werde, könne

ein adäquatesVerständnis politischer Formengewonnenwerden.NachMouffe führt de-

zidiert die Konsensorientierung de-/liberaler Ansätze zu einer Entpolitisierung und in-

folge dessen zu einer fehlgeleiteten Auffassung politischer Prozesse und Strukturen von

Macht: Eben weil diese Ansätze die antagonistischen Grundbedingungen der Bildung

politischer Identitäten verkanntenund stattdessen einen harmonischenAusgleich von In-

teressen präferierten, der den Streit allenfalls als Störung begreife, blieben sie einerseits

gegenüber Fehlstellungen institutionellen Arrangements blind und verschöben ander-

Diskursanalyse erweitert sich oftmals um post-strukturalistische, psychoanalytische und dekon-

struktivistische Aspekte. Neben Mouffe und dem mittlerweile verstorbenen Laclau sind Norval

(2007) und Stavrakakis bekannte Vertreter, im deutschsprachigen Raum könnten Nonhoff (2006),

Marchart (ua. 2013) und Maiolino (2014) genannt werden. Zur Vermessung des Feldes siehe un-

ter anderem die Studien von Angermüller, Maingueneau undWodak (2014) und das zweibändige

Handbuch Angermüllers (2014) zur Diskurstheorie. Siehe daneben die Arbeit Torfings (1999) und

den Sammelband von Howarth, Norval und Stavrakakis (2002).

15 DerAgonismus-Begriff befindet sich in derDiskussion. Jones unterscheidet einen emanzipatorischen

von einem perfektionistischen Agonismus, wobei die Differenz zwischen diesenweniger auf der ana-

lytischen Ebene als in der Anwendung liege: »Perfectionist agonism is aimed at the cultivation of no-

bility, whereas emancipatory agonism is used to challenge consensus and social/political exclusion.« (Jo-

nes 2014, S. 18) Mouffes Agonismus-Modell entspreche dem emanzipatorischen Typ. Auch Tama-

kaki (TTA. S. 2ff; weiterführend den gesamten Artikel) versucht sich einer kurzen Abgrenzung des

Agonismus-Konzepts Mouffes von demWilliam Connollys, Bonnie Honigs und James Tullys, wobei

wir uns hier mit dem Hinweis begnügen müssen.

16 Wennwir hier also über das Konzept des Antagonismus sprechen oder die negative Ontologie, dann

nur imKontextMouffes. Damit soll keineswegs die bleibende Bezogenheit der ArbeitMouffes und

Laclaus noch die Fruchtbarkeit der Einsätze des Letzteren verneint werden. Für unser Vorhaben

scheint aber eine Begrenzung auf das Denken Mouffes instruktiv.

17 Beckstein (2008; vgl. 2011) konstatiert in einemVortag, das DenkenMouffes und Laclaus ließe sich

in Bezug auf Schmitt trennen. NachMarchart (DuO, S. 308f.) sprengtMouffes auf Schmitt rekurrie-

rendeWir/Sie-Bestimmung den diskurstheoretischen Rahmen und sei eher auf dem Feld des Ima-

ginären statt auf dem des Symbolischen zu verorten. Wir werden im Folgenden auf diese Spannung

zurückkommen, wobei wir versuchen werden, aus der Übertragung der antagonistischen Situa-

tion der Ontologie auf den politischen Bereich derWir/Sie-Bestimmung die Notwendigkeit einer

Entpolitisierung des agonalen Arrangements abzuleiten.

18 Mouffe (RPC, S. 171) selbst charakterisierte in einem Interview ihr eigenes Denken als gegner-

schaftlicheWiderrede, sie grenzt sichmithin von einem anderen Denken ab und entwickelt dabei

eine eigene Position. UmMouffes Gedanken zu fassen, ist mithin der Rückgriff auf die Absetzung

von anderem Denken obligat.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


422 Tobias Braun: Der politische Konsens

seits genuin politische Konflikte in den Bereich derMoral und des Privaten, eben Nicht-

Öffentlichen.

Mouffe sieht im Erlahmen politischer Teilnahme und dem Aufleben politischer

Ränder, speziell des Rechtspopulismus, nicht die Effekte einer partizipationsunfähigen,

-unwilligen oder -überdrüssigen Bevölkerung, sondern eine systematische Verkennung

des Politischen und einen Ausdruck eines Zeitgeistes. Verkürzt gesagt befänden wir uns

in der Post-Demokratie (Crouch 2013), in der Politik ein Managen von ideologiefrei-

en Sachproblemen in administrativen Routinen meine. Politische Programmatiken

orientierten sich an einer vermeintlichen Mitte, unentschieden zwischen Rechts und

Links: Zwar könnten aus diesem Schwanken kurzfristig elektorale Erfolge resultieren,

gleichsam entwöhne es die Bürger von Erfahrungen politischer Praxis und politischen

Disputs. Mouffe will uns sagen, dass politische Parteien für nichts mehr stehen und für

nichts mehr kämpfen, deswegen ihrer politischen Funktion, ihrem Sinn, verlustig gingen

und dem Demos gleichzeitig das Verständnis für die Gestaltungskraft des Politischen

abhandenkäme.19 Politischen Kräften fehlen die Visionen alternativer Entwürfe des

Zusammenlebens und können somit die politischen Energien kaum mehr entladen

geschweige denn aufnehmen.

NachMouffe – und hier steht sie Fraenkel durchaus nahe – ist der Streit konstitutiv,

nur in emphatischer Auseinandersetzung stiften sich kollektive Identitäten, nur in der Er-

fahrung, dasswir dafür und sie dagegen stehen, undwir umetwas streiten, lässt sich Po-

litikmit Leben erfüllen.20 Dissens ist nicht als Defizit zu fassen, sondern als unabdingbar

zu begreifen: Um seine Energien nutzen zu können und die destabilisierenden Potentia-

le zuminimieren, entwickeltMouffe dasModell des Agonismus, eines geregelten Streites

unterGegnern,die sich zwar ihrer ideologisch-weltanschaulichenDivergenzennurallzu

bewusst sind, sich aber nicht in ihrer jeweiligen Existenz bedrohen.Wir werden darauf

zu achten haben,wieMouffe den Übergang von Antagonismus zu Agonismus konzipiert,

und mit dem Denken von Hegemonie undWir/Sie-Bestimmung verknüpft. Es gilt hier-

bei, institutionalisierende und verflüssigende, ordnende und emanzipativeMomente zu

vermitteln.Mouffemuss danebendieKonditionendesSpiels konzeptionell ausweisen, also

wie das agon außerhalb der hegemonialen Formation verbleibt, wie die Regeln des Streit

Neutralität versichern und beide Seiten imWettstreit gewinnen können.

ImKontext unsrerAnalyse konsensualer Figurenmuss einerseits die postfundamen-

tale Ausrichtung des Denkens Mouffes herausgestellt werden. Jede perfekte Ein- wie

Ganzheit ist unmöglich, hinter der Ontik verstecken sich keine obwaltenden, lenkenden

ontologischen Instanzen, Bewegungen oder Gesetze, ebenso wie es keine letzten Ga-

ranten, keine finalen Abschlüsse oder Gewissheiten gibt. So verstanden sind politische

Ordnungen Provisorien, also ephemere Verfestigungen immerwährender Kämpfe, de-

nen ihre eigene Kontingenz, Fragilität und Fraktalität ebenso eingeschrieben bleibt wie

19 Tatsächlich schien es zeitweilig recht schwer, die beiden großen Parteien anhand der Positionie-

rung ihrer Vertreter programmatisch zu trennen. Ein anderes Indiz könnte die Überlagerung ideo-

logischer Wahlkämpfe und Richtungsentscheidungen durch geteilte, übergreifende Themen wie

Terrorismus oder Energiewende sein, die gesamtgesellschaftlich entschieden sind und weniger

nach Entschließung als Umsetzung verlangen.

20 Dem doppelten Horizont desWir gilt es imWeiteren nachzugehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 423

das Potential der Alternativität.Der Konflikt ist nicht tilgbar, er kann nur kurzzeitig und

oberflächlich beruhigt werden. Andererseits bedient Mouffe unsere bislang entdeckten

Konsensdimensionen fast schon exemplarisch: Der Ansatz des Ordnungskonsenses deckt

sich mit der diskursiven Formation bzw. mit der Klammer Hegemonie/Gegenhegemonie,

der Verfahrenskonsens mit dem Agonismus und derWertkonsens mit den ethisch-politischen

Prinzipien. Ebenso lässt sich Grundstruktur verschiedener konzeptioneller Positionen

angenommener Konsense abzeichnen: Der übergeordnete Konsens verweist das Fehlen des

Einen, das konstitutive Außen und den Antagonismus. Der periphere Konsens kann im

Sinne des Status quo einer hegemonialenDiskursformation, der ethisch-politischen Prin-

zipien und der gesellschaftlichen Sedimente verstanden werden. Der Transformation

scheint neben dem Agonismus die Strukturen Wir/Sie und Hegemonie/Gegenhegemonie

sowie die Ausbildung von Äquivalenzketten zu entsprechen. Auch wenn Mouffe also

letzte Gewissheiten konzeptionell zu vermeiden beansprucht, begreift ihr Denken an

verschiedenen Stellen konsensuale Elemente mit ein: Dieser Reibung werden wir im

Weiteren nachzugehen haben.

1.1 Über die Formation des Sozialen – Fundierung des Denkens im Grundlosen

Die diskurstheoretische Reformulierung derHegemonietheorie Gramscis, die Mouffe zusam-

menmit Laclau erarbeitete, erlaubte ihr nachMarchart (EdG,S 104) neben einem postfun-

damentalen Verständnis der sozialen Konstitution und der Bildung von Identität(en) auch

die Aufnahme demokratietheoretischer Impulse.21 Ihre Analyse der hegemonialen Forma-

tion und der Organisation politischer Räume konnte somit als Grundlage eines politi-

schen Projektes im Horizont einer Demokratisierung der Demokratie (ebd.) dienen.22 Im

Sinne einer Reformulierung linken Denkens23 zielte dies Projekt auf einen aktualisierten

21 Stäheli unterscheidet zwei Zugänge: »Mit dekonstruktivistischen Mitteln wird die Unentscheidbarkeit

und Unabschließbarkeit jedes hegemonialen Diskurses herausgearbeitet, während mit Zizek/Lacan Versu-

che einer imaginären Schließung von Diskursen analysiert werden können.« (DTH, S. 145) Just diese ima-

ginäre Schließung kann Mouffe nicht fassen, weil sie aufgrund einer Priorität des Imaginären das

Symbolische vernachlässigt. Ontologische Bedingungenwerden auf die Ontik übertragen, ohne da-

bei die Divergenz der Bereiche zu beachten. Gerade in Abgrenzung zu Lefort wird dies deutlich

werden.

22 Marchart verweist darauf, dass die Gegenhegemonie nach Gramsci nicht auf einen revolutionä-

ren, punktuellen Umschlag hoffen kann, sondern sich auf einen »mühsamen Stellungskrieg auf dem

Terrain der Zivilgesellschaft vorbereiten« (EdG, S. 112) muss.Weiter zumHegemoniebegriff Gramscis:

»Hegemonie besteht in der Erringung moralischer und intellektueller Führung auf dem komplexen Terrain

der Zivilgesellschaft, wobei der politische Akteur, in dem moralische und intellektuelle Führung zu einer

höheren Synthese findet, nicht mehr eine einzelne Klasse ist, sondern ein »Kollektivwille« (ebd.) Für eine

Verortung des Begriffs imDenkenGramscis siehe daneben Poulantzas (1974, S. 140 – 144), Opratko

(2014) und einen Sammelband von Buckel und Fischer-Lescano (2007).

23 EinenÜberblick über die EinsätzeMouffe und Laclaus inder (Post-)Marxismus-Debatte bietetMar-

chart (EdG, S. 105 – 109). Neben einer Auflösung zugewiesener Determination und Definition, Ab-

schließbarkeit, Eindeutigkeit undGanzheit, Sicherheit undGewissheit sowohl der politischenOrd-

nung als auch deren Elemente und Beziehungen, weist Marchart auf den discursive turn hin, im Zu-

gedessendie gesellschaftlicheWirklichkeit als provisorische Fixierung vonMacht und als Ausdruck

von hegemonialen Artikulations- und gegenhegemonialer Deartikulationsprozessen verstanden

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


424 Tobias Braun: Der politische Konsens

Sozialismus ab, der nichtmehr ohne Demokratie,Menschenrechte und der Akzeptanz li-

beraler politischer Institutionen, also demPluralismus24 und der Repräsentation, denk-

bar war.25

ImAngesichtderPluralität sozialerBewegungen,die inden 1970er Jahrenaufkamen,

mussten andere Zugänge gefunden werden, die nicht nur der Vielzahl emanzipatorischer

Subjektpositionen, sondern ebenso dem Verlust der Kohärenz des sozialen Raumes und

der abnehmenden Bindung politischer Ordnung gerecht wurden. Das Verständnis der

Konstitution konnte nichtmehr vomEinen ausgehen undmusste stattdessen die Ein- und

Ausrichtung der Formation des Sozialen als provisorische Setzung fassen sowie zugleich

die Imperfektibilität aller Setzungen anerkennen. Der Konnex der zerstreuten Protest-

gruppen und -formen und ihre kollektive Identität konnte sich nunmehr nur im Status

einer Gegenhegemonie gemäß einer Logik der Destitution bilden. Im Fehlen des Einenwur-

de dieErrichtung einer objektivenOrdnung unmöglich ebenso wie der Ausweis einesGrundes

der Gesellschaft.Durch denWegfall transzendenter, essentieller und natürlicher Garan-

tien verschiebt sich die Instituierung einer Ordnung und die Formen kollektiver Identität

nach Stäheli (DTH, S. 144) an einenOrt außerhalb des Sozialen: In der Folge können positive

Definitionen keiner inneren Setzung entnommen werden.

Diese komplexe Konstellation gilt es nachMouffe und Laclau anzuerkennen, um die

politische FormationdesSozialen verstehen zukönnen.Wenn dasSozialedenRaumunddie

Ordnung des Fixiertenmeint, dann bezeichnet das Politische die Bewegung der Fixierung

in und »durch diskursive Artikulationsprozesse« (DTH, S. 146). Einerseits besteht zwischen

demGesetzten undder Setzung einKonnex, andererseits bleiben beideBewegungen auf

das FehlendesEinen verwiesen,wenn auch in unterschiedlicherWeise. ImAngesicht feh-

lender Grenzmarken der Sicherheit (Lefort) entwickeln Mouffe und Laclau »eine Theorie des

Politischen, die sich v.a. für hegemoniale Kämpfe und die Fixierung von Bedeutung interessiert.«

wurden. In der Folge galt, eine Gegenhegemonie inform einer radikalen und pluralen Demokratie

zu formulieren.

24 Beide Autoren wollen den Pluralismus aber nicht im eingeschränkten Ansatz der Liberalen oder

in der Lesart einer postmodernen Pluralität verstanden wissen: Pluralismus könne sich weder mit

einer Formder Autoharmonisierung nochmit absoluter Fragmentierung abfinden. Vielmehrmuss

Pluralismus stets zusammen gedacht werden mit Hegemonie, also mit konkreten Machtverhält-

nissen und dem Streit um Prioritäten. (Vgl. HD, S. 24) Beide Spielarten des Pluralismus verdeck-

ten denAntagonismus undwürden sich aufgrunddessen, einmal über dieHarmonieannahmeund

das andereMal durch eigene Enthaltung, demPolitischen entheben.Dabei vernachlässigtendiese

Denkwege, dass Emanzipation nie vollständig undAntagonismus nie vermeidbar sei, und dass po-

litische Verhältnisse immer Machtordnungen seien, die manche bevorteilen und andere benach-

teiligen.

25 »Was jedoch weitestgehend noch immer nicht akzeptiert wird, ist die für die moderne Demokratie konsti-

tutive Rolle des Pluralismus, eines Pluralismus, der die fortwährende Existenz von Konflikt, Spaltung und

Antagonismen impliziert.« (HD, S. 23) In der Moderne sei kein Platz mehr für die Suche nach einem

Kollektivwillen, nach einigen Gesellschaften, weshalb die Akzeptanz der Pluralität als Ausgangs-

punkt auch des linken Denkens elementar sei. In Mouffes neueren Arbeiten distanziert sie sich

von dem Modernitätsbegriff, verenge sich dieser doch auf eine Demokratie westlichen Typs. Vgl.

die noch positive Anbindung in RPC (S. 174) mit den (auch selbst-)kritischen Ausführungen in DR

(S. 129ff.) und Ag (S. 65 – 69).

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 425

(DTH, S. 145) Die Formation des Sozialen begreifen sie als versuchte Schließung des gesell-

schaftlichenRaumsundals diskursiveDefinition vonObjektivität,Faktizität undSinn.26

(Vgl. DTH, S. 147) Die Bestimmungen hätten selbst und an sich keine positive Identität,

vielmehr bildeten sich diese in Gesten der Relation und Referenz hin zu einem Außen.27

Weil sich den Definitionsversuchen mit dem Bezug auf ein konstitutives Äußeres ein un-

fassbares, unbestimmbares und unkontrollierbares Element einschreibe, könnten sich

Formationen unmöglich schließen (definieren): Jede Fixierung von Bedeutung bleibe of-

fen, fragil und ambig, jede Identität nur eine Identifikation ohne Abschluss und Gewiss-

heit.28

Bei der Fixierung sind dieMomente derDestitution,Distinktion undDiskriminierung

zu beachten, bilden sich Identitäten doch in Gesten der Abgrenzung: »Der negative Bezug

auf das, was eine Identität nicht ist, führt zuHomogenisierung der inneren Differenzen einer Iden-

tität.« (DTH, S. 146) Die Identitätsstiftung steht in einemdoppelten Bezug, aus demwie-

derum zwei Momente der Differenzierung folgen: Das uneine Innen integriert sich mit

und in derDestitution von einem konstitutiven Außen. Die Bildung einer Identität bedingt

beide Brüche und verschränkt sie. Identität (Wir) ist nur als und in der Destitutionmög-

lich, als Grenzziehung, in der sich sowohl eine Trennung zwischen Innen und Außen als

auch eine notwendige Opposition (Sie) manifestiert.29 Das Fehlen des Einen lässt sich in

der Distinktion von einem Außen aber nur oberflächlich kaschieren, ohne das Innere da-

bei je zu einen. Zugleich stehen die Identitäten zu ihrem Außen in einem ambivalenten

Bezug: Sie stoßen sich von ihm ab und bleiben gleichzeitig an ihn gebunden, sie stellen

26 Diskurse sind nicht auf rein sprachlichen Praxen reduzierbar, sie beziehen »vielmehr die gesamte

materielle Dichte der mannigfaltigen Institutionen, Rituale und Praxen […], durch die eine Diskursforma-

tion strukturiert wird« (HD, S. 146), mit ein.

27 Wichtig ist die Umstellung: Die Analyse von Diskursen versucht sich nicht an einer Entdeckung

eines vermeintlichen Wahren hinter oder in Diskursen, sondern in einem Nachvollzug der diskur-

siven »Herstellung von Realität, indem Bedeutungen erzeugt werden« (Vgl. DTH, S. 147).

28 Der Abschluss von Diskursen besteht nur als imaginäre (Quasi-)Schließung: »Der leere Signifikant

übernimmt die Aufgabe, eine diskursive Differenz so weit zu entleeren, dass sie behelfsmäßig die Identität

des Diskurses ausdrückt.« (DTH, S. 149) Es geht um einen Bedeutungsverlust des Signifikanten, der

so mit verschiedenen, auch konträren Bedeutungen gefüllt werden könne und eine Verknüpfung

eines Diskurses schaffe. Der Verbindende kann sich nur in der Abwesenheit positiver Bestimmung

stiften: Nur wenn ein Signifikant leer ist, mithin für alles stehen kann, können sich die ihn Beset-

zenden auf ihn gemeinsam beziehen. In seiner Funktion als Platzhalter kann dieser Signifikant

nun »mittels einer Partikularität die Universalität des Diskurses […] repräsentieren.« (DTH, S. 149) Die-

ser Konnex kann kein Teil politischer Kontroversen sein, denn in demMoment seiner (versuchten)

Fixierung kann er nur noch als Partikulares auftreten und geht seines Potentials der Verbindung

verlustig. Leere Signifikantenmüssenmithin nicht nur diffus, sondern auch in gewissenMaßen ent-

politisiert sein. DasVerbindende kannMouffe,wiewir noch sehenwerden, nur indirekt, von außen

gegeben fassen: Das Eine kann weder bestehen noch kann es eine Setzung schaffen. Die Leere ist

also konstitutiv für die Verbindung.

29 Obgleich sich Mouffe und Laclau positiv auf Foucaults Begriff der diskursiven Formation und auf

die Regelmäßigkeit der Verstreuung beziehen, macht Stäheli eine Skepsis gegenüber Foucaults

Diskursbegriff aus, da diesem die konstitutive Relevanz der Grenzen abgehe. Eine größere Nähe

sieht Stäheli (DTH, S. 148, Fn. 54 und S. 153, Fn. 56 und 57; vgl. auch HD, S. 142) dagegen im Macht-

konzept.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


426 Tobias Braun: Der politische Konsens

sich gegen ihr Außen und bringen es zugleich hervor.30 (Vgl. DTH, S. 151) Nach Stähe-

li arbeiteten im Diskurs und seiner Formation zwei Logiken, die in einem komplexen,

gleichsam affirmativen und negativen Verhältnis stehen: Zum einen die Logik der Diffe-

renz, die Elemente des Diskurses unterscheidet, zum anderen die Logik der Äquivalenz,

»die verschiedene Differenzen gleichsetzt.« (DTH, S. 148) Beide Logiken charakterisierten in

ihrem komplexen Zusammenhang den politischen Raum und prägten somit die Forma-

tion (und Formen) des Sozialen.31

*

Laclau undMouffeweisen demPolitischen eine Bedeutung zu, die sich von den bisherigen

Konzepten in ihrer Tiefe unterscheidet: Ging es diesen vornehmlich um Organisations-

formen institutionalisierter Politik, wird die Konstitution des Sozialen nun zu einer Form

politischer Praxis.32 Dabei versucht dies Verständnis der Ordnung des Vielen (Pluralen,

Uneinen und Uneinigen) im politischen und sozialen Raum dem Abwesen des Einen und

dem Rückzug des Grundes Rechnung tragen: Jede Annahme der Perfektion, Definition und

Destination schlösse sich ebenso aus wie die Behauptung von Totalität und Identität,

also jede Art von Fixierung der kontingenten und pragmatischen Form ihrer Artikulation (HD,

S. 25). Die diskursive Fixierung sei selbst politische Praxis, in deren Versuchen derMani-

festation und Materialisation des Einen zugleich die Prekarität und Unvollkommenheit

präsent bliebe.33 (Vgl.HD, S. 25f.) DerOrt derMacht kannweder kontrolliert noch besetzt

werden, er muss, so eine Einsicht Leforts, auf die sich Mouffe beruft, leer bleiben.34We-

30 Es ist im Weiteren zu klären, ob die Integration durch die Exklusion des Dritten selbst zustande

kommt oder als Strukturmoment zu verstehen ist, welchem ein Außenstehendes genügt (welches

eben nicht explizit/öffentlich/bewusst ausgeschlossen werden muss).

31 Diese komplexe Logik des politischen Raums wurde von Laclau entwickelt und findet in dessen

diskursanalytischen Arbeiten Anwendung. Siehe neben den Arbeiten Laclaus (u.a. 2007 und 2010)

auch einen jüngst publizierten Sammelband Marcharts (2017b).

32 Barber versteht dieObjektivität des Faktischen als Ausdruck politischer Bestimmung, zugleich ver-

meint er jedoch, diese Setzung kontrollieren und in die Verantwortung einer aktiven Bürgerschaft

stellen zu können.

33 So können Mouffe und Laclau auch die Fixierungen der hegemonialen Akteure bei Gramsci nicht

mehr akzeptieren, geht dieser doch von einer Konfrontation des Bürgertums und der Arbeiter-

klasse aus. Ein post-hegemonialer Ansatz kritisiert wiederum anMouffes und Laclaus Konzept der

Hegemonie, Machtstrukturen zu reproduzieren. Auch könne der Hegemonie nicht im Modus ei-

nes Gegen begegnet werden, sondern eher a-hegemonial. Letzterer Punkt verweist wieder auf den

Streit der beiden oben erwähnten Ontologien. Für eine kurzen Überblick der post-hegemonialen

Kritik, allerdingsmit demSchwerpunkt auf einen bio-politischenHorizont, siehe Stavrakakis 2014.

34 Die Moderne zeichnet sich gemäß diesem Denken durch die Folgen der demokratischen Revolu-

tion aus, die zu einer Konstitution der leeren Mitte der Macht in sozialpolitischen Gefügen führte.

Macht, Recht undWissen sind nun radikal unsicher, prekär und nie vollständig, es gibt keine tran-

szendente Autorität oder letzte Garantie und Sicherheit mehr. Folglich muss sich politische Legi-

timität auf andere Art begründen. Auch kann sich die Gemeinschaft nicht mehr als organisch-ver-

bunden oder essentiell begreifen undmuss folglich auf andere Imaginäre ihres Ursprungs zurück-

greifen. »What remains is a society without clearly defined outlines, a social structure that is impossible to

describe from the perceptive of a single, or universal, point of view. It is in this way that democracy charac-

terized by the ›dissolution of themarkers if certainty‹.« (RD, S. 11; Zitat von Lefort 1988, S. 19) Soweit ich

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 427

der eine Setzung, ein Gesetztes noch ein Setzender könne über das Ganze, das Eine und

Gemeinsame verfügen, das Viele einen oder die Gesellschaft überschauen.35

Aus diesem Fehlen letzter Gründe und derMacht derGründung (Vgl.HD, S. 25) folge kei-

nesfalls die Notwendigkeit der Resignation oder die Unmöglichkeit politischer Praxis,

sondern nur, dass der Fokus nun auf hegemonialen Diskursen36 ruhe, anstatt fixer Iden-

titäten nun Identifikationsversuche zu seinem Objekt habe und politisches Handeln und

Denken die Abwesenheit des Zentrums, der Souveränität und der Eindeutigkeit (Leforts

leereMitteoder BaumansAmbiguität) anerkennenmüsse.37 Aus dieser Anlage folgt jedoch

eine epistemologische Zurückhaltung: »Eine entscheidende Konsequenz unserer Analyse ist,

daß Undurchsichtigkeit und Nicht-Repräsentierbarkeit die wirkliche Bedingung einer demokrati-

schen Gesellschaft sind.« (HD, S. 27) Annahmen privilegierter Positionen und Perspektiven

sind wie Behauptungen der Einsicht (des Subjekts, des Objekts und des Zugangs) in die

Formation sozialer Einheit, ihrer Identität und Stabilität, zu vermeiden.38 Kurzum ist

die Gesellschaft von keinem Ort, weder von innen noch von außen, überschaubar oder

einsehbar. Im Fehlen des Einen lässt sich die Etablierung von Objektivität, Faktizität und

Sinn ebenso als Produktion und Attribution der Macht verstehen wie die Konstituierung

einerOrdnungunddieFormen kollektiver Identität.DiepolitischeOrdnungbeginnt schon

sehe, gibt es kaum vergleichende Arbeiten zu den Konzepten Leforts, Mouffes und Laclaus. Allen-

falls können die Arbeiten Marcharts über die politische Differenz (DpD) und das unmögliche Objekt

des Sozialen (DuO) genannt werden, obgleich im Fokus dieser Studien jeweils eine genuine Sach-

frage steht und vergleichende Bezugnahmen eher am Rande vorkommen. Eine andere, wiederum

indirekte, Option bietet sich mit Manchins (2014) Versuch, Mouffes Ansatz im phänomenologi-

schen Denken Merleau-Pontys zu verorten, wobei es ihr in der Hauptsache um die Verknüpfung

von Antagonismus und Körperlichkeit geht.

35 Diese Einübung der Negativität, der Unabschließbarkeit des Sozialen und dessen Konflikthaftig-

keit weist Reibungspunkte mit dem Denken Leforts auf: In dessen phänomenologischer Perspek-

tive ist die intendierte Herauslösung aus der Eingelassenheit in einer schon gebildetenWelt mit

Sinn, Wissen und Ordnung unmöglich, auch wenn wir um dessen Kontingenz wissen. Mithin ist

der leere Ort der Macht kein Erzeugnis bewusster Handlungen und Absichten, sondern ein Struk-

turmoment gesellschaftlicher Informsetzung. Die Beanspruchung eines Bewusstseins unserer Ge-

wordenheit verlangt zum einen nach einer unmögliches Selbsttransparenz und zum anderen die

Einnahme einer unmöglichen Vogelperspektive (Diskurs des Fürsten). Aus einer emanzipatorisch-

normativen Sicht ist die Forderung des negativen Ethos sicherlich angemessen, gleichsammuss aus

postfundamentalistischer Sicht doch die Selbsterkenntnis des Einen notwendig imaginär und on-

tisch bleiben.

36 »Den Leitbegriff des Diskurses definiert Laclau hier [gemeint ist Laclaus konstruktivistische Perspekti-

ve – TB] in einer Kombination von Foucaults Diskursanalyse und Saussures – nun mit Derrida radikalisier-

ter – Semiotik als ein differentielles Ensemble von Bedeutungssequenzen: Als strukturelle Totalität stellt

ein Diskurs ein spezifisches System von Differenzen, von Unterscheidungen dar, die eine diskursspezifische

Sinnwelt, eine »Ordnung der Dinge« produzieren, in deren Zusammenhang den Dingen erst bestimmte Be-

deutungen zugeschrieben wird und bestimmtes Handeln möglich ist.« (ELD, S. 341)

37 »Die wichtigste Frage demokratischer Politik lautet deshalb nicht, wie Macht zu eliminieren ist, sondern

wie Machtformen zu konstituieren sind, die mit demokratischenWerten vereinbar sind.« (HD, S. 25)

38 Alle vorartikulatorischen unddamit vordiskursiven Einheiten könnennichtmehr bestehen: So sind

die grundlegenden Analyseeinheiten nach Marchart »nun nicht mehr sozial objektivierte und ihrer hege-

monialen Artikulation vorausgehende (Klassen-)Identitäten, sondern immer erst zu artikulierende und im

Artikulationsprozess ihre Identität verändernde Diskursformationen.« (EdG, S. 113)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


428 Tobias Braun: Der politische Konsens

mit der Definition des Wirklichen. Auch wenn ihr Ort leer sei, bleibe die Macht präsent

undmanifestiere sich in allen Formen der Konstitution.

DieFormationdesSozialen folgt der destitutivenLogik externenReferenzen: »Diesbedeu-

tet, daß jede sozialeObjektivität letztlichpolitisch istunddieSpurenderAktederAusschließung,die

ihre Konstitution regiert, zeigen muß – etwas, was wir im Anschluß an Derrida ihr »konstitutives

Äußeres« nennen können.«39 (HD, S. 26f.) Mit konstitutiven Äußeren schreibt sich der Identi-

tät eine Alterität ein, in der jeder Versuch der perfekten Schließung unmöglichwird und

sichdieBedrohungdesAnderen zugleich als konstitutiv undbedrohlich ausnimmt.40Das

Außen bleibt dem Innen als reale Möglichkeit präsent.41 Gerade weil die Formation des So-

zialen ein Produkt hegemonialer Setzung und damit ein Ausdruck der Macht ist, muss

sich das Verständnis der Konstitution umstellen: Die Macht markiert nicht eine Positi-

on oder Funktion befugten, verbindlichen Regierens, sondern die konstitutive Ein- und

Ausrichtung politischer Ordnung.Die KonzeptionwirklicherDemokratiemüsse die Auto-

risierung von Politik und die konstruierte Natur sozialer Verhältnisse verknüpfen. (Vgl. HD,

S. 28) Gegenhegemoniale, emanzipative Praxen dürften sich nicht damit begnügen, die

etablierten Träger von Autorität und das System ihrer Reproduktion zu kritisieren, son-

dern müssten zunächst die hegemoniale Ausbildung eines Sinnraums und der objektiven

Ordnung als politische Setzung verstehen, sich gegenüber dieser behaupten und als Sub-

jekt definieren.DiesesVerständnis derMacht imSinne der hegemonialen Schließung des

Raums und der diskursiven Fixierung von Relationen bietet zugleich eine Erweiterung

derMöglichkeiten:Weil jede Fixierung einer hegemonialen Formation im Status des Im-

perfekten bleibt, sind die Formen des Sozialen irreduzibel offen, und somit auch verän-

derbar.42 Diese konstitutive Kontingenz prägt die Versuche der Definition:

»Wir müssen folglich die Offenheit des Sozialen als konstitutiven Grund beziehungs-

weise als »negative Essenz« des Existierenden ansehen sowie die verschiedenen »so-

zialen Ordnungen« als prekäre und letztlich verfehlte Versuche, das Feld der Differen-

zen zu zähmen. Demnach kann die Vielgestaltigkeit des Sozialen weder als ein System

39 Mit Derrida und dem Ansatz des konstitutiven Anderen will Mouffe dieWir/Sie-Bestimmungen un-

terfüttern. Dabei sei zentral, dass es sich nicht um eine einfach dialektische Bewegung handele,

nach der sich einWir nur mit/gegen einemNicht-Wir behaupten könne, sondern: »In this case, ant-

agonism is irreducible to a simple process of dialectical reversal: the »them« is not the constitutive opposite

of a concrete »us«, but the symbol of whatmakes any »us« impossible.« (DP, S. 13) In die Identität ist eine

Alterität eingeschlossen. Die Frage wäre dann, ob Mouffe diese Trennung nicht in ihrer Übertra-

gung der Differenzlogik inWir/Sie-Unterscheidungen konterkariert.

40 Im Begriff des konstitutiven Außen verweist Mouffe (A, S. 79) auf einem Begriff Henry Statens, der

diesen mit Bezug auf Derrida einführte.

41 »Dieser Punkt ist entscheidend, denn wenn das konstitutive Äußere im Inneren als seine stets reale Mög-

lichkeit präsent ist, wird das Innere selbst eine rein kontingente und reversible Anordnung (mit anderen

Worten: die hegemoniale Anordnung kann keine andere Quelle der Gültigkeit für sich in Anspruch nehmen

als die Machtbasis, auf der sie gegründet ist).« (HD, S. 27)

42 »Wie wir noch sehen werden, kann es Kontingenz und Artikulation geben, weil keine Diskursformation ei-

ne genähte Totalität und die Transformation der Elemente in Momente niemals abgeschlossen ist.« (HD,

S. 143)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 429

von Vermittlungen noch die »soziale Ordnung« als ein zugrundeliegendes Prinzip be-

griffen werden.«43 (HD, S. 130)

Dem Sozialen entspricht weder ein Wesen oder einen Grund noch eine kollektive Identi-

tät: Seine Formation ist notwendig heterogen, plural und dynamisch.Die Bewegung der

Gründung bleibt grundlos, weder das Ganze noch die Teile können das Fehlen des Einen

substituieren: Der Essentialismus einer Entität (Ganzheit) muss ebenso vermiedenwer-

denwie ein Essentialismus der Elemente (Kohärenz/Totalität der Teile). (Vgl.HD, S. 140)

Wie kann unser Zugang dem Fehlen desEinen und konstitutivenOffenheit begegnen?

Einerseits ist demokratischem Denken und ihrer politischen Form die Abwesenheit des

Gewissen, sei es göttlichen, natürlichen oder faktischenUrsprungs, ebenso eingeschrie-

ben wie die Kontingenz der Ordnung und die Annahme des Vielen. Demokratie stellt so

verstanden gerade in ihrer Rückführung der politischen Ordnung auf Formen kollektiver

Autonomie eine Entsprechung der Abwesenheit letztinstanzlicher Garantien bereit. Ande-

rerseits ist es die Konsequenz dieser Offenheit, das Eineweder einer äußeren noch einer

innerenQuelle zu entnehmen:Weder bildet derDemos eineEntität noch ist es einemVer-

fahren (Kratein) möglich, dieses Eine zu versichern. Auch demokratisches Denken kann

sich nicht aus der Unbestimmtheit lösen, weder inform der Setzung noch der Ausset-

zung: Ihre Versuche kollektiver Schöpfung44 bleiben im Un-Grund (Nancy), eine Instituie-

rung ohne Anfang und Ende. Der Anspruch des demokratischen Projekts ist damit nicht

aufgegeben,nurmuss es sichden ImperativenderKontingenz stellen.Daneben ist es die

Frage, ob Mouffe und Laclau demokratietheoretische Entwürfe in und als hegemoniale

Fixierungsversuche verstehen und welchen Status sie dannmit ihrem eigenen demokra-

tiepolitischen Programm in Anspruch nehmen.Wenn es ihnen um eine Reformulierung

des demokratischen Anspruchs geht, ist es wiederum die Frage, ob sie sich mit der Ein-

sicht in die Bedingungen der Moderne begnügen, oder ob sie adäquate Handlungsop-

tionen entwickeln, die eine höhere Position gegenüber den Bedingungen einnehmen.

Letzteres trägt das Risiko, einen Austritt aus dem Un-Grund für möglich zu halten.

*

43 Mouffe und Laclau sehen schon in der Romantik Ansätze der Verarbeitungdieser auseinander-bre-

chenden Identitäten angelegt. In diesem Verständnis bietet Hegel einen Anschluss für eine mo-

derne und Artikulations-bezogene Auslegung, als er Identität nicht positiv besetzt oder abschließt,

»sondern als Übergang, Verhältnis und Differenz konstituiert.« (HD, S. 129) Die Beziehung der Postmo-

derne zur Romantik nimmt sich ambivalent aus. So gibt es im Spiel der Vielen, im Spiel der Dif-

ferenzen durchaus Anknüpfungspunkte. Wie Welsch klarmacht, ist die Romantik gleichsam noch

dem Leitbild der Einheit verpflichtet, und setzt nicht, wie die Postmoderne »radikal auf Vielheit.«

(Welsch 1993, S. 36)

44 Den Begriff der Schöpfung verwenden weder Mouffe noch Laclau, gerade im Verständnis Nan-

cys scheint dieser aber passend und übertragbar, weil er eine Verbindung der instituierenden und

instituierten Bewegung erlaubt. Zugleich könnte die Schöpfung auch im Sinne des Denkens der

autonomen Gesellschaft von Castoriadis verstanden werden und so auf die kreative Organisation

politischer Gemeinwesen verweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


430 Tobias Braun: Der politische Konsens

Jede Schließung des Sozialen bleibe ephemer und in einem komplexen Verweisungszu-

sammenhang von Innen und Außen, von Identität und Alterität, von Interiorität und Ex-

teriorität und von Wir und Sie eingelassen. (Vgl. HD, S. 148) Zugleich bleibt die negative

Essenzpräsent:DasGanzezerfällt inDifferenzenundTeile/ungen,dasEinige inUneinig-

keit und den Widerstreit. Durch das Fehlen des Einen ist es dem Innen, der Gesellschaft,

nichtmöglich, sich zu definieren, die innereKohärenz und Kongruenz besteht in der Ab-

grenzung von einem Außen: Der verbindende Konnex konstituiert sich in der Negation,

auch in der Absetzung ist der Gesellschaft keine positive Bestimmungmöglich.Der Ant-

agonismus situiert in einer externen Position, bzw. als Grenzziehung der Distinktion

zwischen Innen und Außen, die dem Innen wiederum als quasi-äußere Objektivität ent-

gegentritt.45 Ihre innere Definition und äußere Distinktion bleibt der Gesellschaft ent-

zogen: Ihre (imaginäre) kollektive Identität und Authentizität formt sich in der Destitution,

dessen reale Präsenz sie zugleich bedroht. Genau dieses Szenario einer Bedrohung ver-

mag es, die innere Uneinigkeit zumindest zeitweise zu kaschieren und einen Konnex

inform eines gemeinsamen Kontrahenten zu etablieren.

Diskursive Formationen der Hegemonie greifen, so Reckwitz, im Ringen um Sinn

und Bedeutung im Sozialen auf leere Signifikanten zurück, »die chronisch unterbestimmt

durch fixes Signifikat sind und denen es gerade dadurch gelingt, einen »Kontenpunkt« für eine

»imaginäre Einheit« des Diskurses zu liefern, dem Diskurs den Schein einer Fundierung zu ver-

leihen.« (ELD, S. 344) Kurz gefasst geht gerade mit der Unbestimmtheit, der diffusen

Ambivalenz des Inhaltes, ein konnektives und kohäsives Potential des Zeichens einher.

Weil die bleibende Uneinigkeit – das Fehlen des Einen – durch die Referenz auf eine

Alterität und die Ambiguität des Verbindenden (sowohl des Eigenen wie des Anderen)

verdeckt wird, kann sich ein Konnex unterschiedlicher Positionen bilden. Die Erzeugung

einer imaginären Einheit und die Verknüpfung divergierenden Glieder in einer Äquiva-

lenzkette bedarf demnach eines offenen, geteilten und zugleich variabel auslegbaren

Anknüpfungspunktes, den leeren Signifikanten.46 (Vgl. DTH, S. 154) Diese Platzhalter

überdecken die Differenz und Divergenz der Perspektiven, Positionen und Intentio-

nen; ihre Universalität (mit Laclau auch die kommunitarische Vollheit) bleibt entliehen

und kann sich nur in der materiellen Ambiguität des Signifikanten behaupten. Die

leeren Signifikanten lassen sich demnach als das Medium einer konstitutiven Bewegung

verstehen, die Potentiale der Verbindung ebenso aufweist wie der Abgrenzung.47 Die

45 »Aber wenn das Soziale, wie wir dargelegt haben, nur als partieller Versuch existiert, Gesellschaft zu kon-

struieren – das heißt ein objektives und geschlossenes System von Differenzen – ist der Antagonismus als

Zeuge der Unmöglichkeit einer endgültigen Naht die »Erfahrung« der Grenze des Sozialen. Genaugenom-

men existieren Antagonismen nicht innerhalb, sondern außerhalb der Gesellschaft; beziehungsweise sie

konstituieren die Grenzen der Gesellschaft und deren Unmöglichkeit, sich vollständig zu konstituieren.«

(HD, S. 165) Die letzteWirklichkeit besteht im Scheitern der Konstruktion.

46 Beispielewären Ideenwie Freiheit undGleichheit, aber auchNarrativewie dieWertegemeinschaft

des Wesens oder das Wirtschaftswunder. (Vgl. Heer 2013) Auch Ereignisse können zu leeren Si-

gnifikanten werden: So konnte die SelbstverbrennungMohamed Bouazizis zum Impulsgeber und

Symbol einer breiten, überregionalen Protestbewegung werden. (Vgl. Olesen 2015)

47 Die Frage ist allerdings, ob die Bindungskraft des leeren Signifikanten der negativen Abgrenzung

konstitutiv bedarf, oder ob es eher unterstützende Qualitäten aufweist. Zudem scheint einerseits

die Bindungskraft der Abgrenzung mit der Negativität des Sie zu steigen, andererseits die Leere

insoweit zu belasten, als dass deren Absetzung somit einen Grund bestimmenmuss. Die Stiftung

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 431

Distinktion der Differenzierung in Wir und Sie muss also vage bleiben und das Fehlen

der kollektiven Identität aushalten. Die Aspekte des Konflikts treten in einen komplexen

Zusammenhang zweier Uneinigkeiten und ihrer Relation: Die Versicherung der Kom-

Position desWir bedarf der Aussetzung op-positioneller Potentiale imWir, dem Sie tritt

das Wir geschlossen in Op-Position gegenüber und negiert alle geteilten, kom-positio-

nellen Bezüge zu diesem Außen. Für die Abgrenzung bedarf das Sie keiner zugewiesenen

Eigenschaften neben der op-positionellen Ausrichtung zum Wir. Halten wir zunächst

fest, dass sich die Aspekte des Konflikts verschränken und aufeinander verweisen.

Diskursive Formationen beruhen weder auf definiten Entitäten noch auf fixen Rela-

tionen zwischenSignifikatenundSignifikanten: »Undweil dieses SystemvonRelationenauf-

gehört hat, fixiert und stabil zu sein, dadurch hegemoniale Praxis ermöglicht, erscheint der Sinn ei-

ner jeden sozialen Identität beständigaufgeschoben/verschoben.DerAugenblick der »letzten«Naht

kommt nie.«48 (HD, S. 124) Ihre Fixierung vollzieht sich in der Praxis der Artikulation, mit-

hin einer flexiblen Beziehung diskursiverMomente, die auf keine vor ihr liegende Ordnung

zurückgreife und gleichsam in der Relation die Bedeutung der Elemente verändere.49

(Vgl.HD, S. 146; FC, S. 78 undDTH, S. 151ff.) Die Ausbildung von Knotenpunkten sorge für

eineOrdnung der diskursiven Pluralität und etabliere ebenso eine fragmentarische Bin-

dungwie eine (gewisse)Fixierung vonSinnundBedeutung.50DieKnotenpunkte stifteten

einen Kontext, gleichsam beließen sie den sozialen Zusammenhang in einer weitestge-

henden Offenheit und seien selbst wiederum nicht von Unsicherheit und Konflikt aus-

genommen. (Vgl. HD, S. 178)

Auch in der Annahme, dass es keinen Diskurs geben kann, der für eine Gesellschaft

steht, eine solche bindet und (ab-)bildet, bleibt die Frage, wie sich die diskursiven Ver-

krustungen, die Regelmäßigkeiten und Streuungen in Hinsicht eines umfassenden kol-

lektiven Kontextes verstehen lassen, scheinen sie doch zumindest in einer gemeinsamen

Bezugnahme, in einem Raum und einer Ordnung zu stehen. Einerseits wohnt Diskur-

sen ein Moment der Fixierung inne: »Jedweder Diskurs konstituiert sich als Versuch, das Feld

des Einen changiert zwischen Negation und Leere. Die sich hier anschließende Diskussion, insbe-

sondere die Frage der Konstitutionsbedingungen leerer Signifikanten, würde uns zu weit ins Den-

ken Laclaus führen.

48 Begriffe wie Naht sollen eine Mischung zwischen Schließung und Öffnung ausdrücken: Sie sollen

zeitweilige Verkrustungen/Verflechtungen/Verdichtungen in einem fragilen, fragmentierten und

fluktuierenden Prozess bezeichnen, der sich der vollständigen Auflösung ebenso verweigert wie

dem Absoluten, Totalen und Perfekten.

49 »ImKontext dieser Diskussion bezeichnenwir als Artikulation jede Praxis, die eine Beziehung zwischen Ele-

menten so etabliert, daß ihre Identität als Resultat einer artikulatorischen Praxis modifiziert wird. Die aus

der artikulatorischen Praxis hervorgehende strukturierte Totalität nennen wir Diskurs. Die differentiellen

Positionen, insofern sie innerhalb eines Diskurses artikuliert erscheinen, nennen wir Momente. Demgegen-

über bezeichnen wir jede Differenz, die nicht diskursiv artikuliert ist, als Element.« (HD, S. 141)

50 »Die Praxis der Artikulation besteht deshalb in der Konstruktion von Knotenpunkten, die Bedeutung teil-

weise fixieren.Der partielle Charakter dieser Fixierung geht aus der Offenheit des Sozialen hervor, die ihrer-

seits wieder ein Resultat der beständigen Überflutung eines jeden Diskurses durch am Unendlichkeit [sic!]

des Fel[d]es der Diskursivität ist. Jede soziale Praxis ist deshalb – in einer ihrer Dimensionen – artikulato-

risch. Da sie nicht das innere Moment einer selbstdefinierten Totalität ist, kann sie nicht einfach Ausdruck

von etwas bereits Erworbenen sein, kann sie nicht gänzlich unter das Prinzip derWiederholung subsumiert

werden; vielmehr besteht sie immer aus der Konstruktion neuer Differenzen.« (HD, S. 151)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


432 Tobias Braun: Der politische Konsens

der Diskursivität zu beherrschen, das Fließen der Differenzen aufzuhalten, ein Zentrum zu konsti-

tuieren.«51 (HD, S. 150) Andererseits ist es, die Offenheit und Einheitslosigkeit des Sozia-

len vor Augen, die Frage, wie sich ein Feld der Diskursivität zu formieren, zu ordnen und

zu stabilisieren vermag, wie sich ein geteilter, kollektiver Bezug stiftet. An dieser Stel-

le bekundet sich der Pol der Ordnung im demokratischen Denken, dem es um Geltung,

Verbindung und Verbindlichkeit geht. Die Ordnung bildet sich als Setzung der Hege-

monie und ihrer diskursiven Formation eines Status quo: Die Hegemonie stellt sich als

das Ganze, das Objektive, dar, ohne dies faktisch jemals zu können. Ihre Ordnung muss

als diskursive Praxis verstanden werden, als versuchte Fixierung von Sinn. Auch wenn

also Annahme eines unbedingten, absoluten und evidenten Grundes verabschiedet wer-

den muss, bleiben die provisorischen und defizitären Versuche der Ordnung (transitiv)

integrale Aspekte der Konstitution und Koordination sozialer und politischer Räume.

Wie sich soziale Entitäten einer fixen Identität verweigern, so bleibe auch die Schlie-

ßung des genähten politischen Raumes relativ (HD, S. 173).52 Ihr Eigenes ließe sich vielmehr

in den widerstrebenden, sich reibenden Bewegungen der sozialen Differenzen ausma-

chen.53 Die Grundlosigkeit markiert einen Unterschied zu dem politischen Institutio-

nensystem, das auf ein Territorium und einen konkreten Raum der Geltung angewie-

sen ist. Dennoch besteht zwischen dem Politischen, also demRingen hegemonialer und

gegenhegemonialer Kräfte, und der Politik, der institutionellen Ausgestaltung von Ord-

nung und Konflikt, durchaus ein Konnex, der imweiteren Verlauf geklärt werdenmuss.

Die gegenseitigen Verweise und Zuweisungen, die affirmativen und defensiven Bezü-

ge zwischen der Politik und dem Spiel der Differenzen gilt es dabei ebenso zu beachten

wie die hegemonialen Einheitsstiftungen und die gegenhegemonialen Auflösungsver-

suche. (Vgl. HD, S. 213) Vorfassend kann der Hinweis genügen, dass hegemoniale Artiku-

lationen von der ambivalenten Präsenz antagonistischer Kräfte getragen werden. (Vgl. HD,

S. 177) Einerseits besteht die hegemoniale Definition in derDestitution von einem Sie: Die

Identität und Kontur des Anderen geht aus der negativ-kreativen Absetzung hervor, in

der sich zugleich eine Qualität der eigenen Distinktionmanifestiert. Andererseits und im

Unterschied zu diesemAspekt der Konstruktion ist auch die hegemoniale Setzung realen

Spannungen ausgesetzt, die sie zwar nicht kontrollieren kann, auf die sie aber reagieren

muss.Neben dieser Spannung zwischen Setzung und Aussetzung ist der ambivalente Sta-

tus der Alternativität imWeiteren zu bedenken.54

51 Lefort wird diese fixierende Bewegung der Macht zuschreiben.

52 Weil diese konstitutive Einlassung des Fremden unlösbar bleibt, verbleibt auch die Gesellschaft

notwendigerweise im Unabgeschlossenen und die Begrenzung ihr selbst eingeschrieben: »Die

Grenze des Sozialen kann nicht als eine trennende Grenze zwischen zwei Territorien aufgespürt werden,

weil die Wahrnehmung einer Grenze die Wahrnehmung von etwas Jenseitigem voraussetzt, das objektiv

und positiv sein müßte – das heißt eine neue Differenz wäre. Die Grenze des Sozialen muß innerhalb des

Sozialen selbst gegeben sein, als etwas, das es untergräbt, seinen Wunsch nach voller Präsenz zerstört.«

(HD, S. 167) Eine objektive Fixierung des Sozialen entlang politischer oder geografischer Grenzen

missverstehe ihre Grundanlage.

53 So erscheine ein hegemonialer Diskurs nicht in seinen Bestimmungen, seiner Formung, sondern

in den Widerständen seiner Setzung.

54 Die hegemonialen Setzungen erscheinen einerseits als politische Entscheidungen und reklamie-

ren andererseits eine objektive Notwendigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 433

*

Die Formation des Sozialen ist durch das komplexe Verhältnis der Momente hegemonialer

Behauptung und gegenhegemonialer Emanzipation geprägt. (Vgl. HD, S. 233) Die he-

gemoniale Konstitution bleibt fragil und gespannt, muss sie doch die Einrichtung der

Ordnung und das Fehlen des Einen vermitteln.55 Die Hegemonie nimmt einerseits die

Bestimmung der kollektiven Identität in Anspruch wie sie den Sinn und die Bedeutung

der sozialen und politischen Faktizität zu definieren einfordert, andererseits ist in ihrer

Setzung ebenso ihremeigenenUnvermögender Schließung des Sozialenwie demWider-

stand gegenhegemonialer Kräfte ausgesetzt. Den gegenhegemonialen Einsätzen ist es

möglich, sich der behaupteten Objektivität hegemonialer Provenienz zu entziehen und

selbst relevante Sinnangebote zu artikulieren.Mit dem Fehlen des Einen und der Annahme

der essentiellen Negativität gehen somit zwar Potentiale der Aneignung der Mitbestim-

mung einher, zunächst ist mit der grundsätzlichen Offenheit des sozialen Raums aber

nur die Abwesenheit der Definition gemeint, und nicht das institutionalisierteRingen der

Hegemonie und der Gegenhegemonie. Dennoch bietet ein Verständnis der sozialen For-

mation als Ausdruck hegemonialer Artikulation gegenhegemonialen Praxen bestimmte

Zugänge undMöglichkeiten, in deren Lichte sich auch die Angebote der Hegemonie zur

Kooperation anders darstellten: DasMitspielen undEinlassen auf Vorgaben, Strukturen

undWerte führt immer auch die Gefahr mit sich, ein Teil der hegemonialen Setzung zu

werden.

Einerseits stehenHegemonie undGegenhegemonie in einemkomplexenVerhältnis,

andererseits scheintdieHegemonie zweidistinktePhänomenezubezeichnen,wobeidie

eineVariante sicheher imSinnederdiskursivenFormationund linguistischenSignifika-

tenlogik verstehen lässt, und die andere Variante eher der Konstitution politischer Ord-

nung und Gegen-Ordnung entspricht. Lässt sich der erste Typ in der Kooperation mit

Laclau verorten, findet der zweite Typ in Mouffes späteren Arbeiten vermehrt Relevanz.

Zunächst lässt sichdieHegemonie alsKonstitutionundKontext einerWelt verstehen,der

Ausrichtung von Faktizität, Sinn und Bedeutung. Dessen latent-impliziten Status steht

die explizit-manifeste Form eines hegemonialen Dominanzanspruchs gegenüber, der

Definition und Kontrolle. Zugleich befindet sich diese Form in einem institutionalisier-

tenArrangementmit einerGegenhegemonie:DieDefinition,DezessionundDistinktion

etablierter politischer Autorität ringt beständig mit der emanzipativen Infragestellung

der Setzungen und der Einforderung alternativer Lesarten. Kurzum lässt sich die He-

gemonie einerseits als Instituierung des Sinnraums einer Welt verstehen, andererseits als

Regime einer Herrschaft und der Institution des Status quo. Als Form der Vorherrschaft

verweist die Hegemonie nicht nur auf einen bestimmten Status im sozialen und poli-

tischen Gefüge, im Sinne einer Inanspruchnahme von Macht und Autorität, sie zeich-

net sich auch durch reale, konkrete und fassbare Implikationen aus. Auchwenn dies we-

55 »Jede hegemoniale Position beruht deshalb auf einem instabilen Gleichgewicht: Die Konstruktion geht von

der Negativität aus, ist aber nur in dem Maße konsolidiert, wie es ihr gelingt, die Positivität des Sozialen

zu konstituieren.Diese beidenMomentewerden nicht theoretisch artikuliert: sie umreißen den Raum einer

widersprüchlichen Spannung, die die Besonderheit der verschiedenen politischen Konjunkturen ausmacht.«

(HD, S. 234)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


434 Tobias Braun: Der politische Konsens

der den politischenUrsprung negieren noch essentielle, substantielle oder transzendente

Grundlagen behaupten soll, entzieht sich das sinnräumliche Format der Hegemonie in

einem höheren Maße der versuchten Aneignung, der transparenten Einsicht und Kon-

trolle. Eine Klärung muss sich ebenso des impliziten Status der Kontexte der Welt wie

der Versuchung der Macht, ihrer Neigung zur Hypostase und zur Verabsolutierung ihrer

Kompetenz, bewusst bleiben. Obgleich sich beide Formen der Hegemonie durchaus na-

hestehen, wird anhand der Verortung der Gegenhegemonie ihre Distinktion deutlich:

Reibt sich die hegemoniale Herrschaft beständig amWiderstand der Gegenhegemonie,

so entzieht sich der Sinnraum jeder Form der Aneignung, ebenso hegemonialer wie ge-

genhegemonialer Versuche. Lässt als der eine Typ eine Politisierung der hegemonialen

Formation zu, verweigert sich der anderer dieser: ImMoment seiner Rezeption undKri-

tik verschiebt sich der kontroverse Aspekt aus dem latent-impliziten Bereich und wird

zumexpliziten Teil politischerDispute.Zugleich ist jedeBehauptungderÜber- undEin-

sicht in die Faktizität der sozialenWirklichkeit und der kollektiven Einbindung ein Ver-

such der hegemonialen Setzung.56 Um die Position der Gegenhegemonie verstehen zu

können,müssen die Kontexte, Relationen undMotive des Gegen geklärt werden.

Im Anbetracht der Destitution der Gegenhegemonie von der hegemonialen Ordnung

ist die Qualität der Einbindung entscheidend, also die Weite und Tiefe ihres Konnexes

bzw. -textes.Wenn eine irreduzible Disharmonie (Lefort) die Formation des Sozialen und ih-

re Relationen prägt, wird der Status des dis und seine Konstruktion eines Verhältnisses

(auseinander, zwischen, zer-, un-)relevant: Anders formuliert steht in Frage, ob es um die

Nichtexistenz von Ordnung oder ihre subtile Ausrichtung wie im Antagonismus geht.

Ist die Unordnung nur in einer abstrakten Ontologie denkbar, bleibt im anderen Fall der

UrsprungderOrdnung,dieKoordinationdesDissenses, fraglich.Der Status der hegemo-

nialen Ordnung ist zunächst ambivalent: Einerseits formiert sich das Soziale in einem

Wechselspiel hegemonialer und gegenhegemonialer Bewegungen, in Folge derer die he-

gemoniale Ordnung und ihre Versuche der Definition des Sozialen letztlich oberfläch-

lich, imperfekt und prekär und ihre Bestimmungen nie unwidersprochen bleiben. So

versucht die Hegemonie ihre Setzung mit objektiver Geltung auszustatten und die Ge-

genhegemonie just diese Auszeichnung zu hintertreiben, ohne dass jemals eine dieser

Bewegungen erfolgreich wäre. Andererseits kommen der hegemonialen Ordnung wei-

terreichende konstitutive Potentiale zu, wenn sich die gegenhegemonialen Praxen rein

in ihrerDestitution von der Hegemonie bilden und so in deren Ordnung, Räume und Be-

züge, verbleiben. In der Negation würde dann die hegemoniale Bestimmung wiederholt

und bestätigt. In Anbetracht der fundamentalen Ein- und Ausrichtung der Formation des

Sozialen scheint es einer so verstandenen Gegenhegemonie kaummöglich, eine autono-

meund emanzipierte Position gegen oder über derHegemonie einzunehmen.Ausgehend

von der theoretischen Grundlage ist die Autonomie, Autarkie und Autokratie der Ge-

genhegemonie ebensowenig denkbarwie ihre radikale Loslösung aus der hegemonialen

Ordnung, entnimmt sie dieser doch den Raum ihrer Praxis ebenso wie den Grund ihrer

56 Die gesellschaftlichen Sedimente lassen sich im Sinne von Zuschreibungen evidenter und eminenter

Objektivität eher als Formen eines kollektiven Kontextes verstehen. Zugleich versteht dieseMouf-

fe als Versuche derHypostase eines Status quo. Letztlich stehendie Sedimente also unentschieden

zwischen beiden Formen der Hegemonie.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 435

Absetzung, also die kom-positionelle Ausrichtung des Konflikts. Die Frage, ob gegenhe-

gemonialen Praxen rein destitutiv zu verstehen sind und in der Ordnung der Hegemo-

nie verbleiben oder ob ihnen auch autonom-kreative Potentiale gegenüber (neben, unter,

über) der Hegemonie (dem Sinnraum, derMacht, der Autorität?) zukommen,muss hier

offenbleiben. Letztlich verweist das komplexe Verhältnis von Hegemonie und Gegenhe-

gemonie aufunterschiedlicheStatus:DiediskursiveFormationdesSozialen imWechselspiel

hegemonialer und gegenhegemonialer Artikulations- und Deartikulationspraxen steht der

Logik der Ausbildung kollektiver Identität in Absetzungsbewegungen und Wir/Sie-Diffe-

renzierungen gegenüber. Abseits von der Konstitution des Raums selbst geht es also um

eine Bewegung in ihm.

Ungleich problematischer wird es just dann,wennMouffe lebensweltliche Kontexte,

also die Konstituierung des Sinnraums, als Ausdruck der hegemonialen Ordnung klas-

sifiziert und sie im selben Schritt nicht nur politisiert, sondern auch der Aneignung und

der Gestaltung öffnet. In dieser Sicht stehen die Einzelnen schon je in hegemonialen

Relationen und Setzungen, und müssen sich durch reflexive Selbsteinordnung ihrem

Geworfensein emanzipativ annehmen.57 Mouffe bezieht sich auf die phänomenologische

Einsicht, nach lebensweltliche Sinnräume nur in ihren Widerständen, in ihren leeren

Verweisen ablesbar sind, und begreift dieses als ein Ringen hegemonialer und gegen-

hegemonialer Kräfte. Die Möglichkeit, und letztlich auch der normative Auftrag, die-

ser Aneignung reibt sich an dem implizit-latenten Status der hegemonialen Formation

ebenso wie der lebensweltlichen Kontexte in einem phänomenologischen Verständnis.

Das Fehlen des Einen, des Definiten und Identischen, steht nicht mehr hinter der Konsti-

tuierung, sondernwird zumMaßstab und zumBewusstsein desHandelns und der poli-

tischenVision.Das,was imDenken Leforts ein ambiger, opaker Schatten bleibt,wird im

DenkenMouffes so zumgreifbarenObjekt einer gegenhegemonialenDeartikulationund

den Akteuren gleichzeitig einsichtig und eindeutig, artikulierbar, fassbar und disponi-

bel. Das Problem besteht in der Annahme eines übergeordneten Standpunktes, in dem

die Einzelnen die Prägungen undBindungen der Kontexte zur Verfügung stehen, und in

derQualität der gegenhegemonialen Emanzipation, die den Einzelnen als Resultat ihrer

Loslösung und Befreiung eine Identität verspricht.58 Weder ist es die Behauptung der

Hegemonie noch eine Bewegung der Absetzung, sondern eine Entbindung, die ebenso

eine Befreiung wie eine Kreation etwas Eignen, für sich bestehenden, bezeichnet.

57 Diese Aussagen sich aufMouffe bezogen, weil die Politisierung des Antagonismus, seine Verschie-

bung vom Symbolischen hin zum Imaginären, von der aus sich unsere Folgerungen herleiten, vom

Denken Laclaus getrennt werden können und müssen.

58 Zivilgesellschaftliche Akteure lösen sich demnach von hegemonialen Bezügen und Setzungen,

können diese dann qua ihrer eigenen Entbindung offenlegen und sich normativ zu ihnen verhal-

ten. Entscheidend ist nun, auf welcher Ebene der Entzug der Zivilgesellschaft positioniert wird:

Mit Lefort können wir sie als Begehren beschreiben, die aber immer symbolisch auf die Macht

als Garant von Einheit/Objektivität verwiesen bleibt. Im Denken Mouffes bleiben die Praxen der

Deartikulation konstitutiv negativ und bedürfen der Absetzung von hegemonialen Artikulationen.

Die Beziehung zwischen Hegemonie und Gegenhegemonie ist ambivalent: Eine Loslösung bleibt

strukturell auf die Einbindung verwiesen, auf das Eine der Hegemonie, wogegen dieDeartikulation

ihre Unabhängigkeit und Emanzipation postulieren muss.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


436 Tobias Braun: Der politische Konsens

In mehrfacher Hinsicht ist Mouffes Vorschlag, in einem institutionellen Arrange-

ment hegemoniale und gegenhegemoniale Bewegungen geregelt aufeinander treffen zu

lassen, diffizil. Einerseits beschränkt es die Offenheit und die Potentiale des Konstrukti-

ven auf einen strikten Dualismus, welcher die Differenzen entlang einer genuinen Dis-

tinktionslinie formiert. Wenn Mouffe hier auf den parlamentarischen Wettstreit ver-

weist, ist offen,warumdiemannigfaltigenSubjektpositionenundDistinktionenmit und

in dieser Differenz aufgehen sollten und in dessen Über- und Austragung beruhigt wer-

den könnten.Die Frage ist also, warum sich die fluide, heterogene und anarchische Plu-

ralität an einen vorgegebenen Raumund an eine vorgegebene Ordnung binden und sich

somit indie etabliertenFormeneinesStatusquobegeben sollte.Andererseits bedingtdie

Einbindung des Vielen in etablierten Strukturen, dass das Arrangement der politischen

Ordnung nicht selbst eine Verlängerung der Hegemonie ist und die institutionellen Re-

gelungen und Verfahren die gegen-hegemonialen Einsätze benachteiligen. Eine andere

Frage ist, warum die Hegemonie überhaupt der Gegenhegemonie Zugeständnisse ma-

chen und sich auf einen Wettkampf einlassen sollte, den sie immerhin verlieren kann.

Warum und wie Mouffe diesen institutionellen, agonalen Streit konzipiert, werden wir

im Folgenden ebenso nachgehen wie demÜbergang von Antagonismus zu Agonismus.

Unter den Parametern der Hegemonie, der Offenheit und des Antagonismus

müssen gegenhegemoniale Einsätze als emanzipatorische Projekte und als De-/

Reartikulationsversuche hegemonialer Diskurse verstandenwerden, als Infragestellung

der Ordnung, von Verhältnissen wie Ungleichheit und Hierarchie. Nur wenn die Kon-

stitution als politisches Erzeugnis, als Setzung erscheint, ist ihre Kritik und Aneignung,

ihreKontingenzundVeränderbarkeitmöglich.Nurwennder Status quo seine quasi-na-

türliche Evidenz undEminenz verliert, kann er als Stätte derUnterdrückung verstanden

und zu einem Ort des Antagonismus und der kreativen Emanzipation werden. (Vgl. HD,

S. 193) Zugleich bleibt die Wahrnehmung der Heteronomie selbst in die hegemoniale

Formation des Sozialen, die artikulierten Identitäten und die Strukturen des politischen

Raums, eingelassen.Das gegenhegemoniale Projekt, an dessen Artikulation sichMouffe

und Laclau beteiligen wollen, soll an den demokratische Prinzipien Gleichheit und

Freiheit ansetzen, die zwar von sich aus schon in Spannung stünden, zugleich aber auch

Anknüpfungspunkte böten.59 (Vgl. HD, S. 195) Im Angesicht der politischen Situation

fordern sie einen radikalen Pluralismus ein und verlassen damit die methodische Aus-

richtung einer Diskurstheorie zugunsten einer demokratiepolitischen Normativität.60

59 In den Reartikulationspraxen der neuen sozialen Bewegungen sei eine Betonung des Gleichheits-

aspektes angelegt sowie eine Artikulation vonUnterordnungsverhältnissen. (Vgl. HD, S. 299) Auch

der hegemoniale Diskurs stelle sich zunehmend auf Emanzipation und Egalität um. Schon dass

Gleichbehandlung als argumentative Basis und Figur dienen kann, ginge auf eine veränderte Dis-

kursformation zurück.Mouffe und Laclau selbstwollen die emanzipatorischenund egalitären Ten-

denzen befördern, weil sie Gleichheit sowohl als einen grundlegenden Aspekt demokratischer Po-

litik als auch ein Kernthema linken Denkens ansehen. Wenn es in diesem Kontext zu Spannungen

zwischen Gleichheit und Freiheit komme, solle in dieser Perspektive die Gleichheit favorisiert wer-

den, ohne dass damit gemeint sei, dem Freiheitsprinzip keine genuine Rolle und Funktion zuzu-

erkennen.

60 »Nur wenn akzeptiert wird, daß die Subjektpositionen nicht auf ein positives und einheitliches Grundprin-

zip zurückgeführt werden können – nur dann kann der Pluralismus radikal gedacht werden. Der Pluralis-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 437

Reckwitz (ELD, S. 348) kritisiert diesen Übertritt von einer Hegemonietheorie in einem

distanzierten kulturwissenschaftlichen Analyserahmen hin zu einer normativen politischen

Theorie, bliebe doch das Verhältnis beider Bezugsebenen klärungsbedürftig.

AuchwennMouffes Ansinnen, die obwaltendeHegemonie in ihremWirken offenzu-

legen, durchaus anzuerkennen ist, bleibt die Spannung zwischen Hegemonie und Ge-

genhegemonie doch notwendig in Sphäre der Ontik, mithin eine Struktur der Formati-

on des Sozialen, die sich nicht durch eine ontologische Qualität zu beweisen oder zu be-

gründen vermag. Gerade in Hinsicht der Verfügbarkeit und des Zugriffs gilt es, sinn-

räumliche Kontextstiftungen und hegemoniale Setzungen nicht zu vermengen und An-

nahmen zu vermeiden, Akteure könnten die Teilung oder die Zerrissenheit des Sozialen

überschauen oder ihren eigenen Ort, ihre Position und ihren Kontext einsehen.61 Einer-

seits bleibt die Analyse diskursiver Formationen und ihrer Artikulationspraxen relevant,

andererseits werden die politischen Potentiale nicht negiert, sondern fokussiert. Die-

se Akzentuierung eines entzogenen Bereichs sinnräumlicher Kontexte tangiert Mouffes

Einsicht keineswegs,wonachpolitischesHandeln kritische, emanzipative undutopische

Potentialebedürfe.OhneHorizontederGestaltungundAlternativität erlahmederpoliti-

sche Prozess und verliere letztendlich das Vermögen, den gesellschaftlichen Antagonis-

men politischen Ausdruck zu verleihen. Die Entladung politischer Energien benötigen

Motive des Utopischen62:

»Aber ohne Utopie, ohne die Möglichkeit der Negation einer Ordnung über jenen

Punkt hinaus, an dem wir in der Lage sind, sie ernsthaft zu bedrohen, gibt es über-

haupt keine Möglichkeit der Konstitution eines radikalen Imaginären – sei es nun de-

mokratisch oder irgendeiner anderen Art.« (HD, S. 235)

Die Frage ist, in welchem Verhältnis sich die kritischen und die kreativen Bezüge der Uto-

pie befinden: Reicht dem ImaginärendieNegationunddieDestitution vomBestehenden,

oder bedarf es eines eigenen Projektes, eines eigenen Sinns? Einerseits ist somit offen,

welchen Status das Andere einnimmt und welche Ordnung bedroht werden soll, wie radi-

kal dieNegation ist undwas ernsthaftmeint. Andererseits sind verschiedene Spannungen

zu beachten, die sich zwar nicht decken, die aber in einem Zusammenhang stehen, den

es im Weiteren zu berücksichtigen gilt: Das Gegebene steht der Auflösung gegenüber,

mus ist nur in dem Maße radikal, als jedes Glied dieser Pluralität von Identitäten in sich selbst das Prinzip

seiner eigenen Geltung findet, ohne daß dies in einer transzendenten oder zugrundeliegenden positiven Ba-

sis für ihre Bedeutungshierarchie und als Quelle und Garantie ihrer Legitimität gesucht werden muß. Und

demokratisch ist dieser radikale Pluralismus in demMaße, als die Selbstkonstituierung jedes seiner Glieder

das Resultat von Verschiebungen des egalitären Imaginären ist. In einem grundlegenden Sinne ist das Pro-

jekt einer radikalen und pluralen Demokratie deshalb nichts anderes als der Kampf um ein Höchstmaß an

Autonomisierung von Bereichen auf der Basis der Verallgemeinerung der äquivalentiell-egalitären Logik.«

(HD, S. 209) Die diskursive Informsetzung des Sozialen wird auf eine politische Theorie übertragen

und so der Politisierung ausgesetzt. Damit wird das notwendig Entzogene verfügbar, ohne dass

sich aus dieser Verschiebung Konsequenzen oder Reibungen ergeben würden.

61 Wenn der Kontext des Sinnraum außerhalb der hegemonialen Verfügung und Kontrolle verbleibt,

kann er auch der Gegenhegemonie nicht als Folie der Destitution dienen

62 Schon in den klassischen Utopien vermischen sich die kritisch-absetzenden und die kreativ-set-

zenden Momente. Utopien ist neben dem Noch-Nicht eben auch ein Gegen immanent.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


438 Tobias Braun: Der politische Konsens

der Status der Kreativität, die Heteronomie der Autonomie und die Hegemonie der Ge-

genhegemonie.

1.2 Die Ungewissheit der Moderne und das Paradoxe der Demokratie

Am Ausgang von Mouffes (DP, S. 1) politischen Einsatz steht die Annahme des Fehlens

des Einen und des imperfekten und kontingenten Status der Macht, der objektiven Fak-

tizität derWahrheit, desWissens und des Rechts. Eine hieran anschließende Demokra-

tietheorie hätte sowohl die veränderte symbolische Grundstruktur als auch das Fehlen der

letzten Garantien des Einen zu berücksichtigen.63Mit der Offenlegung derGrundstruktur

will Mouffe die Imperative und Funktionslogiken aufzeigen, denen die politische Pra-

xis als solche unterliege. Das demokratische Paradox markiert eine solche integrale An-

spannung im liberalen Verständnis von Demokratie: Die Logiken und Imperative von

Gleichheit und Freiheit blieben divergent, sie könnten nur durch die Dominanz einer

Seite auf Zeit über pragmatic negotiations between political forces beruhigt werden.64 (Vgl.

DP, S. 4f.) DermodernenAuffassung derDemokratie blieben beide Prinzipien einerseits

eingeschrieben: »It’s important to realize that inmodern democracy we’ve got an articulation be-

tween two different traditions: the democratic one of popular sovereignty, and the liberal one of in-

dividual liberty.«65 (RPC, S. 174) Andererseits werde infolge der aktuellen Dominanz der

einen Tradition (Freiheit) die andere (Gleichheit) marginalisiert und in ihrer Bedeutung

relativiert. Auch wenn sie in der symbolischen Grundstruktur verbunden wären, müssten

die Kernwerte der Demokratie, also Gleichheit und Volkssouveränität, prinzipiell von

denKernwerten liberalenDenkens66 unterschiedenwerden.67Dieses folge einer anderen

Logik und anderen Prinzipien, so könne es sich mit einer (negativen) Verteidigung des

63 Im Ausweis symbolischer Verweisungszusammenhänge wird Mouffe indes kaum überzeugen.

Vielmehr zieht sie die negative Ontologie in die Ontik und überformt das Symbolische mit dem

Imaginären.

64 Marchart betont die Notwendigkeit des Paradoxes: »Wenn Mouffe also sagt, die moderne Demokra-

tie gründe auf einem Paradoxon, dann besteht deren paradoxale Natur genau darin, dass beide Logiken,

liberale und demokratische, in letzter Instanz unvereinbar bleiben und doch unter modernen Bedingungen

miteinander artikuliert werden müssen – bei Strafe des Niedergangs der liberalen Demokratie, das heißt,

moderner Demokratie als solcher.« (EDG, S. 117) So wäre es Mouffes Ansinnen, das volkssouveräne

Moment in den liberal-demokratischen Institutionen zu stärken. Diesem hatte sich auch Barber

verpflichtet.

65 Die Prinzipien der Freiheit und Gleichheit sind zwar getrennt zu betrachten, doch sind sie aufein-

ander bezogen, sie hätten sich gegenseitig kontaminiert. Eine einseitige Betrachtung bedürfe der

Abstraktion. (Vgl. DP, S. 10)

66 Selbstredend gibt es nicht das liberale Denken.Mouffe nimmt zumindest eine einheitliche Grund-

tendenz wahr und verweist hierzu beispielhaft auf den Ansatz Hayeks. Nach diesem ist Demokra-

tie solangepassabel, als sie liberale Institutionennicht gefährde. Sobalddies geschehe,müsse sich

der Liberalismus gegen die Demokratie positionieren. Dieses Demokratieverständnis verharre im

Instrumentalen, Funktionalen. Eine ähnliche Kritik hatten wir schon bei Barber angetroffen.

67 Auch die Ineinssetzung von Demokratie undMenschenrechten siehtMouffe kritisch, da in diesem

Verständnis die Volkssouveränität ihre Relevanz verlöre und zu etwas Obsoletem würde.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 439

Rechtsstaats begnügen und die Relevanz kollektiver Autonomiemarginalisieren.68Mouffe

sieht hier einer Überlappung zweier Momente, die ihr Zugang unterscheide: Einerseits

geht es ihr um die Ambivalenzen der Grundstruktur, andererseits um politische Ideen.

So ließe die Grundstruktur durchaus eine Verbindung zu, die aus der Perspektive poli-

tischer Ideen untragbar sei. Fasst Mouffe also mit der Grundstruktur eine hegemonia-

le Setzung und Relation, scheint bereits die Differenzierung der Kernwerte selbst ein

gegenhegemonialer Artikulationsversuch zu sein.69 Neben diesen beiden Spannungen

ließe sich das Verständnis der Demokratie anhand zweier Dimensionen differenzieren:

Demokratie stelle einerseits auf eine grundlegende Gestaltung im Sinne von Volkssou-

veränität ab, »and on the other side, the symbolic framework within which the democratic rule is

exercised.« (DP,S. 2) EineAusrichtung anPrinzipienmuss von einer Institutionalisierung

und Implementierung abgesetzt werden.70 Die sich reibenden Anlagen der symbolischen

Grundstruktur liberal-demokratischer Gesellschaften führten sowohl zu einer genuinen

Form der institutionalisierten Regierung als auch zu einer Konstitution politischer Ko-

existenz, die sich aus zwei divergenten Traditionen herleite.71 Die Imperative der Volks-

souveränität,mithin die dezsessive, exklusive und diskriminierende Selbstbestimmung

eines konkreten, sich definierenden Kollektivs, reibe sich daneben an der universalisti-

schen Logik des Pluralismus. (Vgl. RPC, S. 186f.)

Geradedie liberaleDemokratie zeichne sich auch in ihrerGenese durchdieAnerken-

nungdesVielen, der sozialenPluralität undHeterogenität, aus.Zugleich ist dieAnnahme

des Pluralismus nach Mouffe kein gradueller, sondern ein existentieller Unterschied zu

den alten Modellen der Demokratie: Die Wahrung des Vielen ist mithin kein Alleinstel-

lungsmerkmal der liberalen, sondern der modernen Demokratietheorie. Mit der Auf-

gabe der Suche des guten Lebens und dem Fehlen der Grenzmarken der Sicherheit (Lefort)

gehen eine tiefgreifende Veränderung im Verständnis der Demokratie ebenso wie des

sozialen Zusammenhangs einher: »Such a recognition of pluralism implies a profound trans-

formation in the symbolic ordering of social relations.« (DPTP, S. 18) Gleichwohl will Mouffe

Rawls’Wort vom Fakt des Pluralismus nur eingeschränkt gelten lassen, denn der Fakt wä-

re schon immer gegeben, eine Transformation gäbe es nur auf der symbolischen Ebene

(DPTP, S. 19). Auch andere Aspekte wie die Legitimität vonKonflikt und Einteilung (Division)

oder die Freiheit des Ganzen und die der Teile seien ebenso keine Fakten, sondern axiologische

Prinzipien, die Konzeptionen moderner Demokratien eingeschrieben seien. Auch wenn

Mouffe den Pluralismus als prinzipielle Disposition akzeptiert, verwahrt sie sich gegen

einen sogenannten totalen Pluralismus, der keine Grenzen und damit keine Eingrenzung,

68 Demokratietheoretische Konzeptionen liberalen Einschlags können sich nie ganz von normativen

Ansprüchen der Volkssouveränität entledigen, obgleich sie diese konzeptionell kaum in der Lage

sind einzubauen. (Vgl. DP, S. 4)

69 Der Widerspruch liegt nicht in den Ideen, sondern entstammt Mouffes Zuschreibung von Eigen-

schaften und Fixierungen von Objekten und Relationen.

70 Eine ähnliche Teilung wird sie an anderer Stelle mit der Trennung zwischen dem Politischen und

der Politik anhand der Unterscheidung von Ontologie und Ontik vornehmen.

71 »It is a specific formof organizing politically human coexistencewhich results from the articulation between

two different traditions: on one side, political liberalism (rule of law, separation of powers and individual

rights) and, on the other side, the democratic tradition of popular sovereignty.« (DPTP, S. 18)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


440 Tobias Braun: Der politische Konsens

folglich auch keine Politik und auch keine Demokratie, zuließe und sich der liberalen Il-

lusion hingebe, eineWelt ohne Antagonismus sei möglich. (Vgl. DPTP, S. 20)

Wenn sich liberale Ansätze an einer absoluten und universell-gültigen Vernunft aus-

richteten und zugleich deren genuine Qualität postulierten, sei dies als eine persuasive

Strategie zu verstehen. In der politischen Auseinandersetzung könne es weder Formen

transparenter, freier und unbedingter Verständigung noch perfekter und harmonischer

Einvernahme oder universaler Geltung geben, auch nicht qua ratio.72Wenndie liberalen

Ansätze in der Folge Gegenpositionen als unvernünftig klassifizierten, sei dies nicht aus

der Sache begründet, sondern stelle eine hegemoniale Fixierung von Prinzipien der Recht-

fertigung dar, die in politischen Registern, nicht moralischen, verortet werden muss.73

(Vgl. DPTP, S. 25) Annahmen einer vernünftigen Wahlordnung (Rawls) seien ebenso Ver-

suche, sich demPolitischen zu entziehen: ÖffentlicherDissenswürde in diesen Konzepten

fast unmöglichundKonflikte differenterEntwürfe gutenLebensprivatisiert.74 (Vgl.DPTP,

S. 29) Liberales Denken wie jenes Rawls’ verfüge nur über ein limitiertes politisches Po-

tential, da es sich auf rationalisierbare Interessen verenge und sich eine Politisierung

vonDissens nur in denGrenzen derTheorie derGerechtigkeit ergebe.75 (Vgl.DPTP,S. 30 und

PLL, S. 140) Der Ungewissheit werdemit einer vermeintlich reinen, allgemeinen und ob-

jektiven Vernünftigkeit begegnet, die einer Lösung/Lösbarkeit sozialer Konflikte ebenso

verspräche wie die Vermeidung von Heteronomie, Leidenschaft und Repression. (Vgl.

DPTP, S. 31) Die Konflikte blieben aber bestehen, sie seien durch die Unterscheidung ei-

nes vernünftigen von einem simplen Pluralismus lediglich verdeckt.76 Eine weitere Gefahr

72 So solle die Formvielfalt der Rationalität anerkannt und eine Erweiterung des Begriffs umVernünf-

tiges und Plausibles vorgenommen werden. (Vgl. RD, S. 14)

73 Ansatzpunkt gegenhegemonialer Praxen müssen die hegemoniale Fixierungsversuche sein, die

Infragestellung der politischenWirklichkeit. Spricht Mouffe der Gegenhegemonie also einen auflö-

senden oder einen opponierenden Charakter zu? Bleibt im ersten Falle die Möglichkeiten positive

Setzung offen, wohnt der engen Bindung der oppositionellen Ausrichtung das Risiko der Entpoli-

tisierung inne, müssen doch hegemoniale Setzungen, Strukturen und Regeln übernommen wer-

den.

74 Auch wenn Demirović (2013b, S. 211) in der Akzentuierung des Konfliktbezugs im Denken Rawls’

und Habermas’ durchaus zuzustimmen ist, geht er mit der Unterstellung zu weit, Mouffe würde

bei diesen nur Konsens vermuten. Nach Mouffe ist das Problematische an diesen Ansätzen nicht

eine völlige Konsensorientierung und die Abwesenheit einer pluralistischen Grundstruktur, son-

dern derUmgangmit Konflikt unddie problematischenKonsequenzender universalistischenAus-

richtung für die politische Bearbeitung von Uneinigkeit: Zwar ließen diese öffentlichen Konflikt

zu, beschränken aber dessen politische Umsetzung auf den schmalen Bereich verallgemeinerba-

rer, neutralen und vernünftiger Argumente. Infolge dieser Einengung sind öffentliche Streitfragen

schon qua Vernunft harmonisiert, andere Streitfragen hingegen werden in den Privatbereich ver-

schoben und können sich nicht mehr politisch ausdrücken. Kurz gefasst ist das Problem also die

formale Limitierung politisch austragbaren Konflikts.

75 Infolge der Fokussierung auf die Vernunft würden auch affektive und emotionale Aspekte des Po-

litischen ausgeblendet. (Vgl. DTPT, S. 31)

76 Fraenkels Ansatz einer egoistischen Interessenverfolgung scheint noch dem simplen Modell zu

folgen. Rawls will diese über das Kriterium der Vernunft verallgemeinerungsfähig gestalten. Das

ausgleichende Scharnier partikularer Interessen und deren Aufhebung, welches Fraenkel in den

(geordneten und durch einen nicht-kontroversen Sektor eingehegten) Streit legte, verlegt Rawls

auf Zulassungskriterien öffentlicher Rechtfertigung. Nur wenn wir uns neutral und verallgemei-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 441

der Entpolitisierung ergebe sich infolge des Anspruchs, qua Vernünftigkeit eine Gerech-

tigkeit festzuschreiben. Die Frage ist, ob wir dies mit Mouffe als Entpolitisierung oder

als hegemoniale Setzung betrachten.77 Im Sinne des letzteren könnte die angenomme-

ne Alternativlosigkeit der einen Gerechtigkeit kaum als unpolitisch klassifiziert werden,

sondern als diskursiv-hegemoniale Fixierung.78

Infolge des Primats eines Prinzips blieben liberale Ansätze blind für die Implikatio-

nen des demokratischen Paradoxes. Nach Mouffe stehen die Logiken der Freiheit und

nerbar verhielten und derart auch unsere Begründungen gestalteten, sei ein stabiles und wohl-

geordnetes Gemeinwesen installierbar. So weisen auch Hetzel undWeymans (2013, S. 133) darauf

hin, dass die Verallgemeinerung der subjektiven Position bei Rawls vor der Debatte stattzufinden

habe. Wie weit nun Mouffes Agonismus trägt, werden wir m Folgenden eruieren.

77 Um die Adäquatheit der Zuweisung des Politischen zu beurteilen, wäre es nötig, den Zugang zu

klären: Auf der phänomenologischen Ebene ist die Fixierungsbewegung der Hegemonie nachvoll-

ziehbare politische Praxis; in Ermangelung jeder ontologischen Bestimmung setzt die Hegemo-

nie quasi-transzendentale Gewissheiten. Der Vorwurf der Entpolitisierung speist sich aus einem

vermeintlichenMangel der Hegemonie, ihre eigene Gebrochenheit zu bekunden und stattdessen

eine Objektivität zu behaupten. Der Hegemonie schreibt Mouffe eine Spannung ein: Diskursive

Formationen bilden zum einen dieWelt, also Wissen, Sinn, Objektivität usw., zum anderen müs-

sen sie ihren Ausgang aus der Ungewissheit bekunden, da sie ansonsten den Konflikt, mithin das

Politische, leugnen würden. Just dann, wenn die Hegemonie also hegemonial verfährt, Diskurse

prägt usw., ist sie nach Mouffe unpolitisch und sitzt einer falschen Ontologie auf. Das Problem ist

demnach, dass Mouffe ihr Kriterium des Politischen ontologischer Gewissheit entnimmt.

Der Verweis auf die negative Ontologie führt an diesem Punkt zu Komplikationen: Es ist die kausa-

le Verknüpfung eines vermeintlichen ontologischen Status, dem die Ontik zu entsprechen habe.

Entscheidend ist der Anspruch, ontische Praxen müssten die ontologische Disposition verinner-

licht haben: So zieht Moffe die Ontologie in die Ontik, das Fehlen des Einen wird selbst zur objek-

tiven Setzung. Der ontologischen Unausweisbarkeit ontischer Phänomene, dem Fehlen fixer und

definiter ontologischer Strukturen und Gesetzmäßigkeiten sowie der daraus gewonnenen Ableh-

nung finaler Welterklärungen zum Trotz begreift Mouffe den Antagonismus nicht nur als ontolo-

gischen Fakt, sondern sie behauptet darüber hinaus auch Kausalbeziehungen zwischen der wirkli-

chen (ontologischen) undder scheinbaren (ontischen) Ebene.Wir hatten auf dieDoppeldeutigkeit

des Antagonismus schon hingewiesen. Die Ordnungs-, Identitäts- und Relationslosigkeit der On-

tologie wird in der Ontik nicht entsprochen.WennMouffe vonWiderstreit spricht, bezeugt sich die

notwendige Eingelassenheit in Kontexte, Konturen und kollektive Bezüge: DiesesWider verlangt

nach Zusammenhängen, die ontologisch unausweisbar bleiben. Ein Konflikt setzt nicht nur ein Ko

voraus, sondern auch die Teilung einer Differenz. Unterscheidbarkeit wiederum setzt Unterschie-

de voraus, damit Identität, Entität und eine Anordnung. Wenn wir keine Einheit und keine Einig-

keit setzen dürfen, warum sollten wir dann Uneinheit und Uneinigkeit setzen dürfen? Wenn jede

Bestimmung, jeder Begriff und Fixierung des Ontologischen eine Setzung der Ontik bleibt, dann

muss auch Mouffes negativer Ontologie als Vorordnung verstanden werden. Die Unbestimmbar-

keit entzieht sich jeder Ordnung, und ebenso dessen Fehlen. Die Übertragung der ontologischen

DispositionMouffes bleibt somit eine ontische Setzung, die sich selbst durch den Verweis auf eine

entzogene, unwiderlegbare Instanz auszuweisenund zu legitimierenbeabsichtigt. Einerseits kann

es gemäß derUngewissheitsgewissheit (Marchart) keinen Streit umOntologien geben, andererseits

ziehtMouffe die Ontologie in den politischenDiskurs, ebenweil sie sichmit einer bestimmtenOn-

tologie begründet. Wenn wir die ontologische Unbestimmbarkeit hier so herausgestellt haben,

dann weil der Verweis auf die negative Essenz im Falle Mouffes eine nicht unerhebliche Begrün-

dungslast trägt.

78 Mouffe kann Rawls nicht vorhalten, dessen Gerechtigkeitskonzeption beschränke sich auf eine Ge-

rechtigkeit, eben weil diese Alleinstellung mit dem Denken der Hegemonie kompatibel ist.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


442 Tobias Braun: Der politische Konsens

der Gleichheit zumindest in Spannung zueinander, die Prävalenz des einen Elements

ziehe eine Verzerrung des anderen notwendig nach sich.Rawls’ Ziel sei es, dass sich kein

IndividuumeinerHeteronomie ausgesetzt sieht,daherwill er alle die öffentlich verbind-

lichenEntscheidungen vermeiden,denennicht alleBetroffenen zustimmenkönnen.Die

Befreiung des Individuums aus den Zwängen kollektiver Organisation führe so zu einer

Aushöhlung der politischen Ordnung, weil diese im Kern keine Gestaltungskraft mehr

habe. Politik produzierte aber aus sich selbst Unzufriedenheit, weil qua Verteilung und

Ausgleich immerunterscheide,diskriminiereundaufteile–sie bleibtmitBarber schmut-

zig. Diese irreduzible Frustration des Politischen in den Privatbereich zu verschieben oder

als Freiheitseinschränkung zu begreifen, gefährde sowohl die Funktion politischer Ord-

nung, die der Autorisierung der Diskriminierung diene, wie die Strukturen sozialer Ko-

härenz und Solidarität.79 EineUmstellung auf formale Prozesse könneweder seineNeu-

tralität ausweisennochhinreichen,eindemokratischesGemeinwesenzu stabilisieren.80

79 Mouffes Kritik am deliberalen Ansatz deckt sich zu großen Teilen mit ihrem Unbehagen am Li-

beralismus: Nicht nur zieht sie die Möglichkeit rationalen Konsenses in Zweifel, auch die Allge-

meinheit, Zwanglosigkeit und Einmütigkeit idealer Sprechsituationen überzeugenMouffe (CS, S. 48)

nicht.Wenn bestimmteWerte undOrdnungsverständnisse als vernünftig und universell begriffen

werden und a priori eine konsensuale Einvernahme beanspruchen, bliebe dies ein prekärer Aus-

druck einer hegemonialen Formation. (Vgl. CS, S. 49) Eswerde politischenWerten eine fehlgeleite-

te Objektivität zugesprochen, die dann als rational und allgemeinverbindlich klassifiziert würde.

Trotz der Akzeptanz des Pluralismus werde eine Übereinstimmung eingeführt, die über prozedura-

le Einigungen hinausginge und die eher auf die Moral verwiese. (Vgl. AM, S. 83) Letztlich würden

somit die ideologischen Ursprünge verschleiert und infolge einer Objektivierung den politischen

Diskurs entzogen. Das demokratische Paradox bleibe auch hier virulent: Deliberales Denken gehe

davon aus, über bestimmte deliberative Prozeduren Formen der Übereinkunft zu ermöglichen, die

rational im Sinne der liberalen Werte und demokratisch legitim im Sinne der Volkssouveränität

wären. Zwecks dessenmüsse aber der partizipatorischeAnteil der Volkssouveränität verdecktwer-

den: »One proposed solution is to reinterpret popular sovereignty in intersubject terms and to redefine it

as »communicatively generated power«.« (AM, S. 84) Wir hatten bei Habermas gesehen, wie er zwi-

schen einem radikalen und einem defensiven Modell deliberaler Demokratie schwankte. Mouffe

(RPP, S. 48) zielt mit ihrer Kritik auf Versuche, politische Potentiale aus der Volkssouveränität zu

exkludieren und diese als ziel- wie gestaltlosen Strom des Meinungsaustauschs zu begreifen.

Auch liberale Ansätze hätten eine derartige, verdeckende Tendenz: Rawls verschiebe all jene Fra-

gen in den privaten Bereich, die nicht über die vernünftige Kommunikation einholbar seien. Die

Regeln werden als neutral und rein instrumentell bestimmt, und gleichzeitig komme ihnen ein

normativ-ausgezeichneter Status zu. Außerhalb dieses geregelten Bereichs könne es keine direkte

politische Auseinandersetzung geben. Das entpolitisierte, unvernünftige, nicht-neutrale Private

bleibe jeder politischen Willens- wie Meinungsbildung verschlossen. Politik verliere so jede An-

bindung an konkrete, konflikthafte Inhalte. Mit Schmitt sei hier eine Überlagerung des Poltischen

durch Ethik und Ökonomie auszumachen. (Vgl. AL, S. 33) Auch hier findet eine Verengung des po-

litischen Potentials statt, gleichsam auf anderen Wegen. Die liberalen Ansätze (Habermas und

Rawls) teilten eine positive Sicht auf die öffentliche Vernunft bei der Autoritäts- und Legitimitäts-

einholung, der Deckung liberal-demokratischer Institutionen mit den Inhalten praktischer Ratio-

nalität sowie ein normatives anstelle eines instrumentellen Verständnisses der Rationalität. (Vgl.

AM, S. 85f.)

80 Mouffe hingegen steht vor der Aufgabe, die Gegnerschaftsbeziehung als neutral auszuweisen:

Wenn die Gegnerschaft hegemonial verzerrt würde, könnte sie kaum mehr hegemoniale und ge-

genhegemoniale Kräfte in einem agon verbinden.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 443

(Vgl. AM, S. 97) DieUtopie des rationalen Konsensesmüsse aufgegeben und der Antagonis-

mus als notwendiges Existential und conditio humana verstanden werden.81 Einheit dürfe

nicht auf Kosten der Differenz gehen: Mit dem liberalen Postulat der Einvernahme gin-

ge notwendigerWeise eine Preisgabe der Annahme und Transformation vonDissens, und

damit einem Aspekt des Pluralismus, einher.82 Der liberalen Illusion, politische Ordnung

könnte ebenso auf Dezession und Dissens wie auf die Inanspruchnahme bürgerlicher Tu-

genden verzichten und in Prozessen neutraler Interessenaushandlung zu einvernehmli-

chen Lösungen politischer und sozialer Fragen gelangen, liege ein a-historisches, a-so-

zialesunda-politischesKonzeptdes Individuumszugrunde,dasnebeneinemVerhältnis

zurGesellschaft (zumKollektivwie zurOrdnung) auchAnnahmenvorgeordneter,natür-

licher Rechte ebenso wie die Priorität des Rechten vor demGuten einbegriffe.83 (Vgl. AL,

S. 25 und S. 28) Politik würde auf eine neutrale Funktion reduziert, und dieses Missver-

ständnis führe dazu, politische Probleme und Konflikte als technische bzw. administra-

tive fehl zu deuten. (Vgl. RPP, S. 48)

Die Kommunitaristen hingegen kritisierten diese individualistische Atomisierung

und Dekontextualisierung und verwiesen stattdessen auf eine kulturelle, soziale und

kommunale Einbindung. Durch und in der Teilhabe an der Konstitution einer politischen

Gemeinschaft bilde sich ein Verständnis des Guten und des Gerechten. (Vgl. AL, S. 32;

auch DC, S. 64) Im Angesicht der Zentralität der Herausbildung staatsbürgerlicher und po-

litischer Identitäten (DC, S. 60) sei im Rahmen dieser Konzepte eine positive Vermittlung

mit dem liberalen politischenDenken kaummöglich.84 In beidenModellen siehtMouffe

gleichwohl Mängel: Der universalistischen Bürgerbegriff würde sich zwar auch auf die

Prinzipien der Freiheit undGleichheit beziehen, er fasse diese aber nur als legale Status,

zudem inhaltlich limitiert auf individuelle Abwehrrechte. »Ideas of public-mindedness, civic

activity and political participation in a community are alien to most liberal thinkers.« (DC, S. 62)

Kommunitaristische Modelle wiederum rieben sich an den Imperativen des modernen

Demokratiebegriffs, der Relevanz des Konflikts und den Ansprüchen des Pluralismus.85

(Vgl. LD, S. 112) Gerade Barbers Starke Demokratie zeichnete sich dem entgegen durch ei-

ne Sensibilität für das Fehlen desEinen und die Konzeption produktiver Umgangsformen

mit diesen aus. Zugleich übersetzt die Starke Demokratie Uneinigkeit in die geordneten

81 Bei dieser Kritik sieht sichMouffe inAllianzmit Schmitt: »Ein entscheidender Punkt in SchmittsAnsatz

ist der Nachweis, daß jeder Konsens auf Akten der Ausschließung basiert und demnach ein ganz und gar

einschließender, »rationaler Konsens« unmöglich wird.« (ÜP, S. 19)

82 »In such a view, plurality cannot be eliminated, it becomes irreducible. We have therefore to abandon the

very idea of a complete reabsortion of alterity into oneness and harmony.« (DPTP, S. 33) Die Frage ist, wel-

che politische Theorie überhaupt von einer vollständigen Vereinheitlichung ausgeht.

83 Wie wir noch sehen werden, schwankt Mouffe in ihrer Bewertung der Priorität des Rechten vor

dem Guten.

84 Der sicher gerechtfertigten Distinktion stehen neben konzeptionellen Parallelen das Selbstver-

ständnis kommunitaristischer Autoren wie Barber entgegen, die den Liberalismus nicht negieren,

sondern zu korrigieren beabsichtigen

85 Mouffe kritisiert demnach sowohl am Liberalismus als auch am Kommunitarismus eine mangel-

hafte theoretische Berücksichtigung des Pluralismus, wobei beide Denkrichtungen an verschie-

denen Stellen ungerechtfertigter Weise Harmonisierungen und Einheitsstiftungen einführten.

Mouffes Denken nimmt Impulse von beiden Modellen auf und kann keiner der beiden Zugänge

zugeordnet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


444 Tobias Braun: Der politische Konsens

Dissense einer bürgerschaftlichen Multiperspektivität, in der sich das Viele schon im

Einen der Kommune aufhebt. Wie im liberalen Denken politischer Ordnung verschiebt

sich also der Aspekt der Transformation, womit Mouffes Kritik am Fehlen des Dissens

wieder einen Ansatzpunkt findet.

DemgegenläufigenExtremderVerabschiedungdes liberalenDenkensverfälltMouf-

fe allerdings nicht: Infolge der Akzentuierung der Aspekte der Freiheit bleibe das demo-

kratischemit dem liberalenDenken verbunden.Ebenso biete der universalistischeMen-

schenrechtsdiskurs kritische und emanzipatorische Potentiale,mit denen sich Definiti-

on und Exklusion politischer Kollektive, ihre Unter- und Überordnungen, beständig in

Frage stellen ließe. (Vgl. DP, S. 10) Auch wenn Mouffe diese Potentiale durchaus positiv

bewertet, betont sie doch ebenso deren Spannung zur demokratischen Logik exklusi-

ver Wir/Sie-Bestimmung, nach der Politik immer auch eine Selbstbestimmungspraxis

eines politischen Kollektivs ist, der diskriminierende Potentiale innewohnen.86 Agona-

le Demokratie jedenfalls soll die Irreduzibilität des Konflikts und der Teilung sowie die

nie abschließbare Definition eines einheitlichen und einigen Demos einbeziehen. (Vgl. DP,

S. 15f.)

*

Die Vielzahl zeitgenössischer rationalistischer, universalistischer und individualisti-

scher Ansätze verfehlen nach Mouffe das Wesen des Politischen infolge ihrer Blindheit

gegenüber der antagonistischen Konstitution aller sozialen Beziehungen.87 (Vgl. FAP,

S. 2) Weil diese die politische Ordnung nicht als Gemachte begriffen, vergäben sie sich

einer substantiellen Dimension politischer Aneignung und Emanzipation: Mouffe plä-

diert stattdessen für ein Verständnis, wonach demokratische Strukturen gerade vor

dem Hintergrund hegemonialer Diskursformationen immer mach- und veränderbar

seien. (Vgl. DP, S. 4) Die unhintergehbare Anspannung zwischen Freiheit undGleichheit

und der imperfekte, kontingente Status der Konstitution lasse eine Offenheit und die

Möglichkeit von Gegenentwürfen sowie denWiderstand gegen hegemoniale Setzungen

zu. (Vgl.DP, S. 5) NachMouffemuss einHorizont der Veränderbarkeit, derWirksamkeit

86 Diese diskriminierende Tendenz steht in Spannung zu den Menschenrechten, deren Geltungsbe-

reich sich nicht begrenzen ließe. Der universalistische Ansatz könne keine legitimen Formen der

Bestimmung, der Besonderung, mehr zulassen. Infolge einer anderen Kritiklinie sind Menschen-

rechte interpretative Konstrukte und damit ebenso Teil einer Hegemonie. Auch Menschenrechte

könnten sich nicht a-kontextuell begründen, ihreAllgemeinheit ist nur eine Selbstverständlichkeit

in einem bestimmten Raum, eine Setzung von und durch Macht.

87 »I argue that, in order to radicalize the idea of pluralism, so as to make it a vehicle for deepening of the

democratic revolution, we have to break with rationalism, individualism and universalism. […] This does

not imply the rejection of any idea of rationality, individuality or universality, but affirms that they are nec-

essarily plural, discursively constructed and entangled with power relations.« (FAP, S. 7) Mouffe versteht

ihre Kritik nicht als Angriff auf die aufgeklärteModerne, sondern als kritische Absetzung von einer

bestimmten Entwicklung. »Therefore the challenge to rationalism and humanism does not imply the re-

jection of modernity but only the crisis of a particular project within modernity, the Enlightenment project

of self-foundation.« (RD, S. 12) Mit Blumenberg sieht sie im Projekt der Aufklärung verschiedene,

auch in Spannung stehende Projekte verbunden; ihre Kritik bezieht sie auf die Vereinseitigungen

einer Projektperspektive.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 445

und Sinnhaftigkeit der Mitsprache gegeben sein, weil sich ansonsten das Potential

und die Dynamik der Unzufriedenheit und des Protests nicht innerhalb einer Ordnung

ausdrücke, sondernVentile außerhalb suche.Eine eingehegte, innersystemischeGegen-

hegemonie könne die Persistenz der etablierten Ordnung somit sekundieren: Macht und

Gegenmacht können nicht nur, sie müssen ein konstruktives (agonales) Verhältnis ein-

gehen. Die daraus entstehenden Spannungen werden wir weiter unten aufgreifen. Eine

Gefahr ergebe sich eher infolge desWegfalls der Alternativität und der Hypostasierung,

Naturalisierung und Positivierung des Status quo.88 Die Essentialisierung des Gegebenen

führe zu einer Entpolitisierung: Weil es kein Anderesmehr gebe, keine Möglichkeit zum

Aufbruch, erlahme die politische Praxis oder suche sich externe Kanäle, um Objekte,

Impulse und Träger politischer Veränderung zu finden.89

Liberalem Denken, aber auch deliberativen und rational-pragmatischen Modellen,

wohne eine Tendenz zur Dementierung der Konflikthaftigkeit und damit zur Verobjek-

tivierung des Status quo inne.DerDritteWegGiddens (1997, 1999, 2004) spricht der ideo-

logischen Distinktion in Rechts und Links ihre politische Relevanz ab und präferiert ein

pragmatisches Modell politischer Ordnung, das von der Planungs-, Steuerungs- und

Kontrollkompetenz des Staates absieht und sich stattdessen für die zivilgesellschaftli-

che Übernahme staatlicher Aufgaben ausspricht. Das Ideal einer dialogischen Form von

Politik setzt auf das neutrale und kompromissorientierte Lösen von Sachproblemen im

freienAustausch politischer und zivilbürgerschaftlicher Akteure, ohne sich jedoch dabei,

soMouffes (DP,S. 15) Kritik,der Faktizität derMacht undderKonstitutivität desAntago-

nismus bewusst zu sein. Sobald der Konflikt aus der politischen Welt entfernt werde,

komme es mitnichten zur finalen Auflösung allen Dissenses und zu einer allgemein be-

grüßten einvernehmlichen Regelung, sondern es werde lediglich eine hegemoniale For-

mation festgeschrieben und Kritik daran marginalisiert. Als Barriere der Formation ei-

ner Gegenhegemonie führe diese Distinktion imWeiteren dazu, dass sich die Konflikte

der politischen Bearbeitung im System selbst entzögen.90 Dabei schließt sich die Fra-

88 Die zeitgenössische hegemoniale Ordnung versuche sich zu objektivieren: Die Ausrichtung an den

Mechanismen desMarktes und den Imperativen einer einseitig ökonomisch akzentuierten Globa-

lisierung zeichne sich durch eine behauptete Alternativlosigkeit aus, die den Status quo ebenso

festschreibe wie eine bestimmte, neoliberale Wirtschaftsordnung. Ein bestimmtes Denken der

Mechanismen des Marktes, seinen Bedingungen und seinen Erfolgskriterien, werde auf die po-

litische und soziale Ordnung übertragen, woraus sich die quasi-natürliche Notwendigkeit eines

Staatsminimalismus und der Privatisierung ergebe. (Vgl. PWA, S. 119) Die Flexibilisierung der Ar-

beitswelt und die Optimierung über Konkurrenz scheinen nicht mehr verhandelbar., die Politik

der Austerität scheint eher einer Funktionslogik denn einer politischen Entscheidung oder Gestal-

tung zu entstammen. Siehe hierzu auch die Studie Maiolinos (2014) zur politischen Kultur in Zeiten

des Neoliberalismus, die sich auch als Hegemonieanalyse versteht.

89 Infolge der Darstellung von Politik als alternativlos ergäben sich Defizite sowohl bei den Identifi-

kationsprozessen als auch bei der Repräsentations- sowie der Responsivitätswahrnehmung. (Vgl.

ÜP, S. 92)

90 Mouffe positioniert sich selbst als Teil des Gegenhegemonie, die sich dem harmonisierten

(Trug-)Bild moderner Politik und sozialer Arrangements entzöge.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


446 Tobias Braun: Der politische Konsens

ge an, wie wirkmächtig und publik eine Gegenmacht zu sein hat, um die Stabilität der

Ordnung zu gewährleisten, Passivität und Chaos aber zu verhindern.91

Mouffe kritisiert die Idealisierungen konsensualer Aspekte und die daraus resultie-

rende Leugnung des Antagonismus. So könne weder die Dynamik der modernen De-

mokratie erfasst noch die Impulsgebung der Spannung zwischen den beiden Polen von

Gleichheit und Freiheit in die politische Praxis eingespeist werden. Mouffe setzt an der

irreduziblen antagonistischen Konstitution politischer Formen an: Konflikte lassen sich

demgemäß nicht dialogisch odermit Verweis auf einen rationalenKonsens92 aus dem poli-

tischen Raum verbannen, vielmehr bilde das Fehlen des Einen den untilgbarenGrund und

dasMotiv politischer Praxis. Eine politische Ordnungmüsse sowohl den Pluralismus als

auch den Antagonismus berücksichtigen: Zwecks dessen entwickelt Mouffe ein Modell

des agonalen Pluralismus, das sowohl eine agonistische Konfrontation zwischen konfligieren-

den Interpretationen der konstitutiven liberal-demokratischen Werte (DP, S. 9) zulässt als auch

über ein institutionelles Arrangement die Konfrontation und Bearbeitung von Konflik-

ten erlaubt. Der Dissens wird nicht verabschiedet, sondern geordnet: Dies könne in der

TransformationdesAntagonismus inAgonismus, also derÜbersetzung von Feind- zuGeg-

nerschaften, und der Konfliktaustragung entlang bestimmter Linien geschehen. (Vgl. DP,

S. 13)

Die FormationpolitischerRäume,Entitätenund Identitäten vollziehe sich inProzes-

sen der Destitution, wobei die liberal-demokratischen Ansätze weder die Imperative der

Abgrenzungkonzeptionell fassennoch ihreAngebotepartikularer Interessenvertretung,

bürgerschaftlichen Engagements und rechtlicher Anerkennungsdebatten als adäquater

Ersatz dienen könnten. (Vgl. DPTP, S. 20) Jede politische Ordnung, jede kollektive oder

subjektive politische Identität und jede soziale Objektivität bleibe ihrem eigenen imper-

fekten Status und der Einschreibung eines konstitutiven Äußeren ausgesetzt; jede Einheit,

jede Entität und Identität bleibt eine unfertige, ephemere Setzung der Macht, die die

interne Divergenzen nur kurzzeitig zu überbrücken und das Ringen der Antagonismen

stillzustellen vermag. In der Setzung der Macht und ihres Imperativs der Hypostase er-

gibt sich gleichsam einer Reibung mit der konstitutiven Offenheit: Für die Stiftung des Ei-

nenmuss die Kontingenz verneint und die Alternativität verschwiegen werden. In jeder

objektiven Definition zeige sich einerseits der Aspekt des Politischen, also der Ursprung

in einer Setzung, einer versuchten Fixierung, und das Außen, das Andere, permanent an

undbekundedenMangel,das FehlendesEinen, der Identität unddesGanzen. (Vgl.DPTP,

S. 21) Andererseits nimmt die Hegemonie die Faktizität und Validität ihrer Setzung in

Anspruch. Ihre Ausweise können sich zugleich nur negativ inform einer Abgrenzung be-

gründen: Um die inneren Defizite und Differenzen überbrücken zu können, bedarf es

91 Zusätzlich versucht Mouffe (DP, S. 7) die gegenwärtige Erstarkung rechtspopulistischer Parteien

in ihrem Modell zu plausibilisieren: Nur diese würden in einer alternativlosen Zeit die Störung des

Konsenses anbieten, zumindest der Rhetorik nach.

92 Ein rationaler Konsens ist als politische Größe unmöglich, da er die Spannung nicht lösen und die

Antagonismen der Politik nicht zu verdrängen vermöge. Es ist seiner inneren Anlage nach zum

Scheitern verurteilt: Entweder er setzt sich durch und schafft die Politik ab, oder die Politik und

die Antagonismen bestehen fort. (Vgl. DP, S. 11)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 447

einer äußeren Referenz, einem Sie.93 Infolge des fehlenden Einen kann es keine Position

über der Gesellschaft geben: Kein Akteur kann sich alsGrund oder zum alleinigen Reprä-

sentanten einer Gesellschaft küren.94 Die Formation des Sozialen steht zwischen den Ver-

suchen der hegemonialen Schließung des gesellschaftlichen Raums und dem Scheitern

dieser Versuche der Perfektion und Definition.

Wenn Mouffe das Bewusstsein der ontologischen Situation in das Selbstverständ-

nis politischer Akteure einschreibt, vermischt sie die Bereiche des Symbolischen und des

Imaginären.95 Die Akteure müssten sich ihrer eigenen Partikularität sowie ihrem Status

gegenüber der Macht bewusst werden: »This signifies that the relation between social agents

becomes more democratic only as far as they accept the particularity and the limitation of their

claims; that is, only in so far as they recognize their mutual relation as one from which power is

ineradicable.« (DPTP, S. 21) Die Einsicht in die negative Essenz kann sich aber nur schwer-

lich auf die Intentionen beschränken, begreift Mouffe das Soziale in toto als Ausdruck

der Macht. Aus Sicht Leforts muss Mouffes Ansinnen als Überflugsperspektive zurück-

gewiesenwerden:Wenn die objektiveOrdnung und der Sinnraum einerWelt Stiftungen der

Macht sind, verlangt eine reflexiveAneignungdieser dieEinnahmeeiner absoluten96 Po-

93 Lefort, der diesem Gedanken neben Derrida Pate stand, wird dies als symbolischen Verweisungs-

zusammenhang zwischen den Sphären der Macht und der Zivilgesellschaft beschreiben.

94 Macht bilde das Konstituens sozialer Objektivität: »This implies that any social objectivity is ultimately

political and that it has to show the traces of exclusion which governs its constitution.« (AM, S. 99) Die so-

ziale Wirklichkeit werde von der Macht geformt, gleichzeitig bleibt sie wie jede ihrer Setzungen

gebrochen, ohne Entität, Totalität und Identität. Alle Setzungen bleiben umkämpft, prekär und

unabgeschlossen. Demokratische Verhältnisse müssten diese fundamentale Position der Macht

ebenso einsehen wie die Kontingenz und das Fehlen jeder Essenz und Objektivität: »Democracy

requires, therefore, that the purely constructed nature of social relations finds its complement in the purely

pragmatic grounds of the claims to power legitimacy.« (AM, S. 100) Diese Einsicht in die grundsätzliche

Bedingtheit soll die Hegemonie und die Gegenhegemonie verknüpfen: Keine der beiden Seiten

könne die Macht beherrschen oder vollständig einnehmen. Weil Demokratien den Streit und die

Uneinigkeit bedürfen, muss auch die Hegemonie die Besetzung des leeren Ortes der Macht vermei-

den. So schreibtMouffe aber der hegemonialen Setzung einenWiderstreit eines Objektivierungs-

bestreben und einer Bezeugung der eigenen Gebrochenheit und Defizität ein.

95 Die Trias des Symbolischen, Imaginären und Realen sind Ordnungs- und Strukturierungsversu-

che des Psychischen durch Lacan. Wie Evans in der Einleitung zu seinem Wörterbuch der Lacan-

schen Psychoanalyse beschreibt, verstellen begriffliche Fixierungen, eindeutigeDefinitionen eher

die Absicht Lacans und werden von diesem beständig unterlaufen. Wenn wir dessen Einträge al-

so aufgreifen, machen wir uns einer doppelten Verkürzung (sowie dem Problem der Übersetzung

aus dem Englischen) schuldig. Das Imaginäre beschreibt die Selbstidentifikation, das Selbstbild,

die Formung des Ich über Spiegelung. »Das Imaginäre ist demnach die Ordnung der oberflächlichen Er-

scheinungen, der täuschenden, beobachtbaren Phänomene, die die darunterliegenden Strukturen verber-

gen.« (Evans 2002, S. 146f.) Diese entzogenen und autonomen Strukturierungen des sozialen Le-

bens markieren das Symbolische. (ebd., S. 298 – 301) Im Gegensatz zum Symbolischen, dass auch

immer nicht sein kann, beharrt das Reale auf seinen Platz, auf eine Einheit. Das Reale kann nicht

imaginiert werden, es bleibt nicht an der Oberfläche, gleichsam widerstrebt es einer Einordung

in Symbolische. (Vgl. ebd. S. 250 – 253) Einführend zu Lacan die Arbeiten Roudinescos (1999) sowie

Gondeks, Hofmanns und Lohmanns (2001). Zu den politischen Aspekten siehe die Studien Stavra-

kakis (1999 und 2007).

96 Im Sinne von losgelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


448 Tobias Braun: Der politische Konsens

sition.97 ZwischenOntologie undOntik besteht eine Schwelle,dieMouffe andieser Stelle

verwischt. Ab von diesem Problem entwickelt Mouffe den Anspruch an politische Ord-

nungen, Spannung, Konflikt und Leidenschaft zu akzeptieren und sie in entsprechende

institutionelle Arrangements zu übertragen.DiskriminierendeMomente derDefinition

und Distinktion desWir und des Ihr, sind elementarer, unauslöschlicher Teil demokra-

tischer Selbstbestimmung.98 (Vgl. EOD, S. 130)

1.3 Impulse – Denken mit Schmitt und Wittgenstein

Mouffes Gewährsmann bei der Kritik am liberalen Zeitgeist ist Carl Schmitt, auf dessen

politisches Denken sie einerseits positiv rekurriert und sich zugleich mit Schmitt gegen

Schmitt positioniert, dessen unrühmliche Rolle im politischen Geschehen seiner Zeit sie

aber andererseits ausdrücklich bei Seite lässt.99 Schmitt weise auf zwei zu differenzie-

rende Bezüge in der Bestimmung der Gleichheit hin, die dem demokratischen Denken

zu Grunde liegen:

»In his view, when we speak of equality, we need to distinguish between two very dif-

ferent ideas: the liberal one and the democratic one. The liberal conception of equality

postulates that every person is, as a person, automatically equal to every other person.

The democratic conception, however, requires the possibility of distinguishingwhobe-

longs to the demos and who is exterior to it; for that reason, it cannot exist without the

necessary correlate of inequality.« (CS, S. 39)

Die liberale Vorstellung von Gleichheit lehne jede Diskriminierung qua ihres abstrakt-

universalenHorizonts ab: Die Gleichheit hingegen, die imSinne kollektiver Autonomie de-

mokratischen Konzeption eigen ist, denke Gleichheit im Rahmen bestimmter und sich

bestimmender Kollektive. Die Konstitution eines Demos bedürfe notwendig konkreter

Bestimmung,mit der eine diskriminierende Unterscheidung in Innen und Außen, in Zu-

gehörige und Ausgeschlossene, sich als Gleiche und sich als Ungleiche begegnende (im

Sinne der Teilhabe und -nahme sowie der kollektiven Rechte, Pflichten, Freiheiten und

97 Mouffe reduziert so dieMacht zu einer äußeren, objektiven Instanz, zu derwir uns verhalten könn-

ten. Das Äußere ist nicht mehr konstitutiv, sondern es wird reflexiv ins Innere gezogen. Dass es

dieses Innere nur mit dem entzogenen Außen geben kann, wann aber gerade der Punkt.

98 Letztlich muss sich auch politische Philosophie und Theorie ihres Einflusses auf die öffentliche

Kultur und die Diskurse bewusst bleiben: Sie hat nach Mouffe (CS, S. 36) bei der Errichtung von

demokratischen politischen Identitäten eine wichtige unterstützende Funktion. Im Angesicht dessen

ist die Kritik an den theoretischen Ansätzen, die die Identitätsstiftungen qua fehlgeleiteten Har-

moniebedürfnis hemmen, umso dringlicher.

99 An dieser Stelle ist kein Platz für einen eigenständigen Abgleich mit Schmitt, daher verzichten

wir auf detaillierte Einlassungen. Siehe weiterführendWenman (2014), der sich um eine Offenle-

gung des Schmittschen Einflusses imDenkenMouffes bemüht. Er geht dabei der These nach, dass

Schmitts Begriff des Politischen eine autoritär-konservative Schlagseite eingeschriebenbleibt, von

der sich auchMouffe nicht lösen könne. Beckstein (2008) hingegen versteht dieMouffessche Inan-

spruchnahme Schmitts nicht im Sinne einer dialogischen Überprüfung, sondern als Polemik ent-

gegen politischer Positionen, die die Links/Rechts-Spaltung marginalisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 449

Verantwortungen) einhergehe.100 Eine demokratische Ordnung ist demnach nach Innen

dem Prinzip der Egalität unterworfen und nach Außen diskriminierend und exklusiv.101

Schmitts Konzept berufe sich zwar auf eine substantielle Qualität, die die Einheit

und Einigkeit politischer Gebilde und Identitäten fundiere, dennoch liege dieser quali-

tativen Auszeichnung des Einen und Gemeinsamen, des Homogenen und Identitären,

kein klassischer Essentialismus zugrunde, sondern eine Zuweisung des Sie, also das Set-

zen einer Unterscheidung:

»It is clear thatwhat is important for Schmitt is not the nature of the similarity onwhich

homogeneity is based. What matters is the possibility of tracing a line of demarcation

between those who belong to the demos – and therefore have equal rights – and those

who, in the political domain, cannot have the same rights because they are not part of

the demos.«102 (CS, S. 40)

Das Potential des Schmittschen Zugangs sei es, dass das Eine desWir, also die kollektive

Identität, Integrität und Authentizität, nicht in diesem liege, sondern sich in der Destitu-

tion relational definiere, und sich wiederum die Ausschließenden kollektiv als Gleiche

anerkennen würden, als Mitglieder und Teilhabende eines Wert- wie Rechtsraums.103

DieDistinktionnachAußen fälltmit derDefinition des Innen zusammen,wobei sichwieder-

um die Problematik der Abschließbarkeit politischer Räume ergibt: Die innere Egalität,

Kohärenz und Konformität reibt sich an dem Fehlen des Einen, der Unmöglichkeit der

Perfektion und Definition. Just dies verweist auf eine Problematik des Zugangs: Wenn

die Konstituierung politischer Räume durchaus fragil und fluide bleiben kann, sind kol-

lektiven Einheiten (Demos) und politische und rechtliche Ordnungen (Nomos) dagegen in

ihrer Flexibilität und ihremAnpassungsvermögen eingeschränkt.Wenn sich also Identi-

täten munter wandeln und stiften können, ist konkreten Formen diese Transformation

nur bedingt möglich: Die Widerstände gegenüber einer umfassenden Sie-Abgrenzung

können nichtmehr durch Transformationen desWir aufgefangenwerden, ebenweil das

Wir einer festen Grenze und kontinuierliche Strukturen bedarf. Diese Ambivalenz zwi-

schen negativen sowie absetzenden und positiven, kollektiv-partizipatorischen Konsti-

tutionsbewegungen lässt sich hier nicht auflösen. Relevant bleibt sie indes für weitere

FragenderpolitischenSelbstbestimmungunddieMöglichkeit desEigenen: In einer strik-

ten Auslegung der Konstitutivität des Äußeren führt jeder Versuch der Bestimmung des

Inneren zurAuflösung, jedepositiveVerbindungundVerbindlichkeitmuss scheitern.Die

100 Andernorts konstatiert Mouffe (PWA, S. 123), die politische Linke hätte Gleichheit als Perspekti-

ve, die rechte Seite, hier als Liberale verstanden, müsste immer auf einer Form von Ungleichheit

bestehen.

101 Die Frage ist, wie verhindert wird, dass sich die Unterscheidung des Demos nach Innen verlagert

und die demokratische Gleichheitsidee konterkariert.

102 Mouffemüsste hier genauer trennen zwischen der Abgrenzung als Bewegung des politischen Ima-

ginären, der politisch-rhetorischen Begründung und der Bestimmung des Anderen.

103 In einer gewissen Hinsicht ist dieser Gedanke durchaus plausibel: Man denke an die heterogene

Konstitution der oppositionellen Bewegungen des arabischen Frühlings, die sich durchaus in der

Ablehnung vereinen konnten, gleichsam aber in der Fixierung eines gemeinsamen positiven Pro-

jekts aufrieben. (Vgl. Noueihed/Warren 2012, Lynch 2014 und Falkenhayner et al. 2015)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


450 Tobias Braun: Der politische Konsens

Gleichheit imWirmeint so eine kollektive Ausrichtung,die zugleich eine a-politische und

a-sozialeLeerekennzeichnet.GleichzeitigüberantwortetMouffedieBearbeitungvonDi-

vergenzen und Dissensen der Bürger, also imWir, einem institutionalisierten Arrange-

ment, das die Mit-Bürger als ein geteiltes und gemeinsames Projekt verstünden. Auch

wenn diese Friktion nicht überanstrengt werden sollte, verdeutlicht sie doch eine An-

spannung zwischen den positiven und negativen Aspekten der Absetzung.

Mouffe versucht sich an einemAusgleich dieser divergenten Aspekte, um beiden ge-

recht zu werden und sie konzeptionell integrieren zu können.Die kollektive Identitätma-

nifestiere und materialisiere sich in der negativen Destitution, wobei die äußere Bedro-

hung ebenso den inneren Kontext, die Kohärenz und Persistenz versichert wie sie die

innere Zerstreuung, Zerrissenheit und Zerstrittenheit beruhigt und die Heterogenität

kaschiert. Um dennoch einen positiven Bezug zum Innen und seine Aneignung, seine

Realisierung, zuzulassen und gleichzeitig einen Rückfall hinter das Fehlen des Einen zu

vermeiden, greift Mouffe zur Begründung politischer Ordnung auf ein prozeduralisti-

sches Modell zurück: Die erforderte Übereinstimmung betrifft nur die verfahrensmäßi-

gen Rahmenbedingungen. Mit Bezug auf Eastons politischer Gemeinschaft und dem Re-

gime stellt sich wiederum die Frage des Ursprungs des Reglements, steht diese doch in

einem ambivalenten Bezug zu souveränen (Selbst-)Setzungen und der Aussetzung in Kon-

texte.104 Die Spannung zwischenAutonomie undHeteronomie bleibt akut, obgleich sich

in Mouffes Absicht und Verwendungsweise des Prozeduralen eher der Aspekt des Ent-

zugs bekundet: Einerseits situiert dasEine nicht zwischen denAkteuren–dasWirmeint

kein intersubjektives Verhältnis –, sondern wird einer vermittelnden Instanz (Sie) über-

antwortet, die die Partikularität und das Fehlen des Einen entschärft. Andererseits erfor-

dert es ein geteiltes politisches Reglement, in welchem die inneren Konflikte verhandelt

werden können, eine spezifische Konstellation: Das Arrangement selbst muss Neutra-

lität sowie Fairness versichern und sich von hegemonialen Einflüssen lösen.105 Wieder-

um arbeiten hier zwei Logiken: Die Abgrenzung bedarf der Diskriminierung und Politisie-

rung, wenn auch nur nach Außen; das Prozedere hingegen verlangt nach Entpolitisierung

der Spiels und seiner Regeln, nach denen dann aber durchaus gestritten werden kann.

Die Unterschiedlichkeit beider Logiken zeigt sich just in der Position und Funktion der

Entpolitisierung: Der negativen Leereder Abgrenzung, die jede innere Setzung ausschließt,

steht eine positive Leere des Prozederes gegenüber, in der gerade die äußere Instanz, also

das Regelwerk, sich einerseits der Politisierung entzieht und einvernehmliche Anerken-

nung einfordert, anderseits aber den inneren Streit ermöglicht.Mit dieser Entpolitisie-

rungwiederholtMouffe selbst einen ihrer Kritikpunkte am liberalenDenken.Gleichzei-

tig entzieht sich die grundlegende Ordnung wiederum der Gestaltung, der Kontingenz

undder Alternativität.DieOrdnung, soll sie Konflikt koordinieren,muss über demStreit

bleiben, unbestritten und unproblematisiert, undmuss ihren politischenUrsprung leug-

nen.Der grundlegenden Ambivalenz der beiden Bezügewerdenwir imWeiteren folgen.

104 Easton verstand die Teilung der Ordnung just in diesem doppelten Sinn: So blieben der Bezug auf

das Gemeinsame und die Differenzierung, die Ordnung, die Einteilung und die Trennung aufein-

ander verwiesen.

105 Gerade diese beanspruchte Loslösung aus hegemonialen Bezügen scheint kaummit demGesamt-

ansatz kompatibel.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 451

Einerseitswill sichMouffedernegativen ontologischenKonditiondesPolitischen,die sich

nicht final aufheben ließe und die überall in jeder Gesellschaft obwalte, bewusst blei-

ben – also dem Antagonismus. (Vgl. FAP, S. 3) Andererseits stellt sie das diskriminieren-

de Moment politischer Identitätsstiftung heraus, der geteilten Identität als Bürger ei-

ner Bürgerschaft, dem Band des Wir im Sinne Schmitts.106 An Schmitt kritisiert Mouffe

das Festhalten an einer (Vor-)Gegebenheit der Einheit, die Gebundenheit desWirs: Die

Einheit wäre schon immer da, die Identität schon gegeben. Die Wir/Sie-Bestimmung

Schmitts verfehle damit das Wesen politischer Konstruktion und reduziere sich auf eine

reine Wahrnehmung konkret-gegebener Grenzen. (Vgl. CS, S. 54) Schmitt würde zwischen

kreativer Konstruktion und konkreten Kontexten schwanken.107 Wenn unsere vorheri-

ge Deutung zutrifft, ist Mouffes Konzept dieselbe Spannung eingeschrieben. Dennoch

scheint eine Trennung relevant: Auch wenn wir qua ontologischer Ungewissheitsgewiss-

heit (Marchart) um den Konstruktionscharakter jeder politischen Einheit wissen, kön-

nen daraus nicht den Schluss ziehen, dass sich jedes Entwerfende auf Ebene der Ontik

seiner Bindung an ein Geworfensein entzöge.108 Eswar gerade der Sinn der Sie-Instanz,

dasWir der Konstruktion zu enthalten: Wenn Mouffe nun die Kreation desWir einfor-

dert, muss sie auch den Antagonismus eintragen, womit dann allerdings dieser Ebene

die Einheit verloren geht, eben weil sich dieWir/Sie-Spaltung dann imWir wiederholen

muss.109 ZumEinen knüpftMouffe die Bildungsprozesse sozialer wie politischer Identi-

tät andieWir/Sie-Differenz, zumAnderen verortet sie Potentiale desEinen in prozedura-

len Bedingungen von Kooperation.Drittens formieren sich soziale Kontexte in hegemo-

nialen Diskursartikulationen.110 Der Vermutung, die Vermittlungsprobleme der Aspek-

106 Diese Kommunalität hebe ihren Zugang vom deliberativen und von liberalen Ansätzen ab. In die-

sen werde die Diversität in die Öffentlichkeit mit der Hoffnung verschoben, in der Politik durch

prozedurale Arrangements nur noch rationalisierbare und einvernehmliche Inhalte zu haben. Po-

litik diene so nicht mehr als Interessenaushandlung, sondern mehr Verwaltung. (Vgl. CS, S. 50f.)

107 Mouffes Kritik an den gegebenen Kontexten lässt in zwei Hinsichten deuten: Entweder geht es

ihr um eine substantialistische Lesart Schmitts, dessen Homogenitätsmomente sie dann akzen-

tuiert, oder um die konstruktiven Aspekte der Setzung einer Differenz. Im zweiten Fall würden

die kreativen Potentiale der Setzung eingeschränkt, eben weil sie sich anhand gegebener Kontex-

te ausrichten müssten. Auch wenn die zweite Auslegung wahrscheinlicher ist, steht diese gleich-

wohl vor dem Problem, dass auch Mouffe keine absolute Konstruierbarkeit sozialer Objektivität

behaupten will. So verweist Mouffe auf bestimmte Formen des Lebens, Bezüge des Konflikts, auf

geteilte Sedimente oder auch ethisch-politische Prinzipien, die die hegemoniale Setzung einrah-

men und selbst wiederum über dem politischen Prozess stehen müssen. Nur andeutungsweise

soll noch erwähnt werden, dass Mouffe die Feindzuschreibung nicht wie Schmitt als Existenzne-

gierung versteht, sondern als Bedrohung der Lebensweise. Letztlich muss dies anhand des Den-

kens von Schmitt geklärt werden.

108 Aus phänomenologischer Sicht wird, soweit ich sehe, keinesfalls bestritten, dass wir uns in einer

gemachtenWelt befinden, trotz dessen wir dieser (auch) inform eines lebensweltlichen, schon im-

mer daseienden Bezugs begegnen. Es ist eine Überkreuzung aus Welterfahrung und Welterzeu-

gung, Entwurf und Geworfenen, die Mouffe anscheinend zum Vorteil der Kreativität umzustellen

beabsichtigt.

109 Wir kommen auf diese Problematik im Zuge des Agonismus zurück.

110 »Once the identity of the people – or rather, its multiple possible identities – is envisaged on the mode of

a political articulation, it is important to stress that if it is to be a real political articulation, not merely

the acknowledgement of empirical differences, such an identity of the people must be seen as the result of

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


452 Tobias Braun: Der politische Konsens

te resultierten aus einer Differenz der Zugänge und Perspektiven, können wir hier nicht

nachgehen.111

*

Einen anderen Impuls entgegen der konzeptionellen Ausrichtung deliberativer Theorie

und ihrer Inanspruchnahme einer genuinen Qualität kommunikativer Vernunft ent-

nimmt Mouffe dem Denken Wittgensteins. (Vgl. Ebeling 2014) Mit diesem kritisiert

sie eine ideale Auffassung sprachlicher Ausdrucks- und Austauschformen, die ebenso

Annahmen exakter Definierbarkeit von Begriffen wie reflexiv-abstrakter Verständigung

umfasst.112 Ansätze wie die Kommunikationstheorie Habermas’ weisen der Vernunft

im Prozess des Verstehens und Verständigens eine integrale Funktion zu: Die Vernunft

dient nicht nur als Fundus und Garant des Allgemeinen, sondern liegt auch dem Modus

der Einigung und dessen Anspruch an Universalität und Neutralität zugrunde. Die

Produktion sprachlicher Formen und geteilten Wissens vollziehe sich im Sinne der

kommunikativ-rationalen Ausrichtung deliberativer Ansätze nachMaßgabe einer Logik

abstrakter Reflexivität, die jede Einbindung in kommunale, kollektive und kulturelle

Kontexte auflöse. (Vgl. W, S. 63) Gerade die Universalität der Vernunft und ihres refle-

xiven und reziproken Modus intersubjektiver Verständigung versichere die Erzeugung

rechtfertigbaren und legitimen Wissens, von Argumenten und Ansichten, die nicht

durch Partikularität oder historische Relativität verzerrt würden. Die Formen der Mit-

teilung, des gegenseitigen Verstehens und der gelingenden Verständigung werden aus

jedem kollektiven Kontext und Konnex enthoben, das Verstehen zu einem losgelösten

und freischwebenden intellektuellen Akt. Diesem der Vernunft attestierten Vermögen

reiner, direkter und transparenter Kommunikation und der angenommenen Klarheit

sprachlicher Ausdrucksformen steht Mouffe mitWittgenstein skeptisch gegenüber und

verweist stattdessen auf die Einlassung in einen kollektiven Sinnraum:

»For him [gemeint ist Wittgenstein – TB], agreement is established not on significa-

tions (Meinungen*) but on forms of life (Lebensform*). It is Einstimmung*, fusion of

voices made possible by a common form of life, not Einverstand*, product of reason –

like in Habermas.« (W, S. 70; dt. im original)

the political process of hegemonic articulation.« (CS, S. 56) Politik sei der Kampf um Selbstdefinition,

die eben nicht vorgegeben ist; genau dieser Kampf mache die politische Praxis aus. Diese Wir-

Findung ist nun aber problematisch, kann sie doch weder den Pol des Entwurfs noch des Gewor-

fenen verabsolutieren. Wie wir mit Lefort sehen werden, ist es nicht möglich, einen Primat, einen

Ursprungsmodus, auszuweisen. Wir werden mithin das Konkrete immer in beiden Hinsichten er-

fahren, als uns gegeben wie uns entzogen. Mouffe ist in diesem Zusammenhang zuzustimmen,

dass Identitäten selbst stets prekär, heterogen, bleibend umkämpft und nie mit sich selbst iden-

tisch oder vollständig sind, aber die Identitätssuche bleibt selbst kontextual gebunden, sich nicht

frei verfügbar etc.

111 In einem ersten Schritt müsste hierfür die Diskursformation von der Logik der Hegemonie/

Gegenhegemonie abgegrenzt werden. Erst im Anschluss kann die Wir/Sie-Differenz mit Berück-

sichtigung der Spannung zwischen den Differenzen sowie der Entpolitisierung des Agons und des

Wir eingetragen werden.

112 Ob Mouffe hierbei Wittgensteins Ansinnen gerecht wird, kann für unser Anliegen offenbleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 453

Das Eine kann sich nachMouffe (DP, S. 12) nicht durch eine Formoder einenGebrauch der

Vernunft versichern: Der kommunikative Konnex sei nicht einer reflexiv-abstrakten Ra-

tionalität zu entnehmen, sondern einer Einbindung in geteilten Formen des Lebens, einem

Raummitgeteilten Sinns nach unserer Diktion.Weder die Reflexivität und Formalität der

Vernunft noch ihre Ambitionen der Dekontextualisierung können den Anspruch unbe-

dingter Allgemeinheit, Transparenz und Evidenz einholen: Kommunikation findet in ei-

nem geteilten Kontext statt, dessen Ordnung sich implizit im Ein- und Zusammenklang

der vielen Stimmen (im Sinne vonWittgensteins Konzept der Familienähnlichkeit) zeige.

Die Einstimmung meint ein dichtes Geflecht von Bedeutung und Sinn, dessen Einsicht

auf keinen übergeordneten, externen Standpunkt rekurrieren kann, wie es die Rationa-

lität suggeriert. (Vgl. W, S. 72f.) Der Sinnraum einer Welt, der hier als Konnex, Ordnung

und Koordination kommunikativer Mitteilung dient, lässt sich weder überblicken noch

einsehen. Mouffe sympathisiert mit den Gegenpositionen der Kontextualisten wie Ror-

ty undWalzer, die die Aussetzung in Bezüge geteilten Sinns akzentuierten:

»The real issue is not tofindarguments to justify the rationality or universality of liberal

democracy that would be acceptable by every rational or reasonable person. Liberal

democratic principles can only be defended as being constitutive of our form of life,

andwe should not try to ground commitment to themon something supposedly safer.«

(W, S. 66; bezogen auf Rorty)

Mit Wittgenstein meint Mouffe, Formen politischer Kommunikation ginge eine Korre-

spondenz in der verwendeten Sprache zuvor, die nicht auf einer rationalen Setzung be-

ruhe, sondern in geteilten Lebensformen und Sinnbezügen.113 Die beiden unterschied-

lichen Formate der Hegemonie vor Augen, lassen sich gemeinsamen Lebensformen als

Kontext einerWelt verstehen und zugleich die Distanz zu Versuchen hegemonialer Aneig-

nung verdeutlichen.

Zugleich verlängere die deliberative Theorie ihr Modell der kommunikativ-rationa-

len Verständigung auf den politischenBereich, in demes ihr als eine adäquateNormpo-

litischer Ordnung und als ethos eines gelungenen, guten Lebens dient. NachMouffe bleibt

der genuine Status und des Modus der Vernunft und die Annahme ihrer unbedingten

Allgemeinheit und Neutralität ebenso wie ihr Modell von Politik indes Postulate einer

Ideologie.Die Inanspruchnahme einer bestimmtenQualität der Vernunft kann sichwe-

der durch eine faktische Objektivität noch durch transzendente Quellen oder ontologi-

sche Dispositionen begründen: Ihre Qualität bleibt eine politische Behauptung. Zudem

können sich die Vernunft und die Praxen ihrer Verwendung nicht aus Kontexten lösen

und bleiben auf das Entgegenkommen eines Sinnraums angewiesen: »Procedures always in-

volve substantial ethical commitments. For that reason they cannot work properly if they are not

supposed by a specific form of ethos.« (W, S. 69) Dieser ethos werde von den liberal-demo-

kratischen Ansätzen verallgemeinert und qua Vernunft hypostasiert. Mit Mouffe sind

113 »AsWittgenstein pointed out, to have agreement in opinions, theremust first be agreement on the language

used. But he also alerted us to the fact that those represented »not agreement in opinion but in forms of

life«.« (PLL, S. 144: Verweis auf Wittgenstein 1958, S. 241)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


454 Tobias Braun: Der politische Konsens

solche Definitionen aber notwendigerweise Ausdruck einer hegemonialen Setzung,wo-

mit sich ihr Anspruch auf Allgemeinheit undNeutralität dispensiere.114 Eine unbedingte

Universalität könne sich imAngesicht der Pluralität der Lebensformennicht rechtfertig-

ten, auch nicht mittels der Annahme einer allgemeinen Vernunft: Die Ungewissheit, die

Unsicherheit und die Kontingenz lassen sich nicht durch einen Verweis auf die Vernünf-

tigkeit, weder einer Ordnung noch einem Verfahren oder bestimmter Akteure, beseiti-

gen.115 Mit Wittgenstein hebt Mouffe den Aspekt der notwendigen Eingebundenheit in

bestimmte Formen des Lebens, bestimmter Sprachen und bestimmter Vernunftformen und

-gebräuche hervor und versucht auf diesem Wege, die Beschränktheit sowohl der Per-

spektive als auch der Formulierung von Ansprüchen auszuweisen.116

1.4 Die agonale Kanalisierung des Konflikts. Über das/dem Politische/n

Neben ihrer Kritik am politischen Liberalismus und deliberalen Modellen arbeitet sich

Mouffe auch an der zeitgenössischen Verklärung der politischen Situation Seitens so-

ziologischer und philosophischer Zugänge ab: »Die Soziologen behaupten, wir seien in eine

»zweiteModerne« eingetreten, in der sich die Individuen, befreit von kollektivenBindungenundun-

behindert durchantiquierteAnhänglichkeiten, derKultivierungmannigfaltiger Lebensweisenwid-

menkönnten.« (ÜP,S. 7) In einerWelt ohneFeinde könntenüberkonsensualeDialogeFrieden,

Wohlstand undMenschenrechte gesichert werden: Es sind diese a-politischen Visionen

parteienloser Demokratie, globaler Zivilgesellschaft oder auch absoluter Demokratie, gegen

114 Jede Setzung und Artikulation sei immer nur innerhalb gegebener Kontexte möglich: Abstrakte

und überschauende externe Positionen können dagegen eingenommenwerden. Definite Bestim-

mungen des Rechten und des Unrechten, des Vernünftigen, Wahren und Guten blieben unmögli-

che Objektivierungsversuche. (Vgl. RD, S. 15) Wenn Mouffe auf gewachsene Strukturen und Kon-

texte in individuellen Selbst- und Weltdeutung hinweist, darf dies nicht mit einem klassischen

Konservatismus gleichgesetzt werden: Ihr geht es darum, dass sich Menschen nur im Anknüpfen

an Deutungen undDiskurse sich und derWelt nähern können.Mouffe teilt Gadamers Kritik an der

Aufklärung und deren Auflösungsbestreben individueller Einbindungen, womit sie aber die Of-

fenheit und das Fehlen des Einen keineswegs einzuschränken beabsichtigt: »To be able to think about

the politics of radical democracy through the notion of tradition, it is important to emphasize the composite,

heterogeneous, open, and ultimatively indeterminate character of the democratic tradition.« (RD, S. 17)

115 So muss auch der Versuch, eine Allgemeinheit über Prozeduren herzuleiten, scheitern: »The dis-

tinction between procedural and substantial cannot therefore be as clear as most liberal theorists would

have it.« (W, S. 68)

116 Mouffe greift zudem auf Oakeshott zurück, um das Argument der Eingebundenheit zu stärken:

»As Micheal Oakeshott has reminded us, the authority of political institutions is not a question of consent

but of the continuous acknowledgement of cives who recognize their obligation to obey the conditions pre-

scribed in res publica.« (AM, S. 95) Es ginge hier nicht um rationale Gerechtigkeit, sondern um die

Möglichkeit einer bewussten Lebensform als schöpfende demokratische Bürger. Dieses Bürger-

verständnis betone die wichtige Rolle von Leidenschaften, die mit einbezogen werden müssten,

um die Wirksamkeit demokratischer Werte zu verstehen. Das gemeinsame Band der republica gin-

ge auf eine spezifische Sprache des bürgerlichen Verkehrs (civil intercourse) zurück, welche sich auf

die gemeinsamen Angelegenheiten bezieht. Wie bei Barber wird hier eine Perspektivenverschie-

bung hin zu einer Teilung der Wahrnehmung angedacht. Wir kommen im Verlauf nochmals auf

Oakeshott zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 455

die sichMouffewendet. (Vgl.ÜP,S. 8) Ihnengemein sei eine JenseitsbehauptungdesAnt-

agonalen, die Mouffe kritisiert und deren Folgen der Entpolitisierung wir schon bespro-

chen haben. Dissens wird von diesen Ansätzen als archaisches Rudiment begriffen, das

es über die transparente Verständigung rationaler Akteure beizulegen gelte. (ÜP, S. 9) So

entginge diesen Ansätzen mit demWesen des Politischen auch das dynamische Potential

von Uneinigkeit und deren politischer Austragung:

»Statt des Versuchs, Institutionen zu entwerfen, die alle widerstreitenden Interessen

und Werte durch vermeintlich »unparteiliche« Verfahren miteinander versöhnen,

sollten demokratische Theoretiker und Politiker ihre Aufgabe in der Schaffung ei-

ner lebendigen »agonistischen« Sphäre des öffentlichen Wettstreits sehen, in der

verschiedene hegemoniale politische Projekte miteinander konfrontiert werden

könnten.« (ÜP, S. 9f.)

Infolge der Leugnung des PolitischenwürdeDissens nichtmehr in der Sphäre der Politik

verhandelt, sondern inderMoral:WeilUneinigkeit kaummehr zugelassenwerde,weil es

keine legitime Gegenmeinung und unterschiedliche Ansichten geben könne, ordne sich

der politische Raum nicht mehr nach politischen Seiten, sondern nach richtig und falsch

(ÜP,S. 11).117 Infolge derMoralisierung sei dieOpposition nichtmehr der politischerGeg-

ner, sondern ein Feind: Seine Position könne weder legitim sein, noch als Bestandteil des

Streites im politischen Raum anerkannt werden – die Nähe zur Schmittschen Kritik ist

offenkundig.Wenn der politische RaumdenDissens nicht aufnehmeund übersetze, gin-

ge seine Integrations- und Koordinationsfunktion verloren: »Konflikte tendieren dazu – so

meine These –, im antagonistischen Modus aufzubrechen, wenn die Kanäle nicht da sind, über die

sie eine agonistische Form annehmen könnten.« (ÜP, S. 12) Konzepte politischer und demo-

kratischer Ordnung müssten die Uneinigkeit, ebenso wie die Uneindeutigkeit, akzep-

tieren und ein Modell entwickeln, das dem Dissens, der Distinktion und der Differen-

zierung einen gebührenden Platz einräumt. Mouffe entwickelt hierfür den Ansatz des

Agonismus, der die Uneinigkeit produktiv aufnimmt und in einen geregelten Streit von

Gegnern überträgt und zugleich die zersetzende Radikalität des Antagonismus durch

die Ordnung und Austragung des Dissenses entschärft. Das Modell des Agonismus bleibt

dabei recht anspruchsvoll, in Hinsicht der Einhegung des Antagonismus, der destitutiven

Logik und dem Sinn des Spiels.

Die Transformation gesellschaftlicher Antagonismen und deren systemimmanente,

produktive gegnerschaftliche Austragung bedarf der Neutralität des Status quo, speziell

des Reglements des Konflikts. Die Austragungsregeln dürfen weder selbst zum Gegen-

stand des Streits werden noch als hegemoniale Setzung erscheinen118 Dem agon schreibt

117 »Meiner Ansicht nach besteht ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen dem Aufweichen der für das

Modell der Gegnerschaft charakteristischen politischen Grenze und der »Moralisierung« der Politik.« (ÜP,

S. 98) Inhaltlich ginge es weiter um politische Fragen, die Begrifflichkeiten seien aber moralische

undwürden auch andere Konfliktaustragungsmechanismen zeitigen. ZumBeispiel werde die Op-

position als böse bestimmt und somit der politischen Auseinandersetzung entzogen. Gleichzeitig

ist eine agonale Beziehung damit ausgeschlossen.

118 Zum einen ist ein geregelter Streit nur möglich, wenn die Regeln selbst kein Bestandteil des Kon-

flikts sind. Zum anderen hatten wir in Hinsicht der Differenzlogik und des konstitutiven Äußeren

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


456 Tobias Braun: Der politische Konsens

Mouffe systemintegrierende, -konsolidierende und -stabilisierendePotentiale zu,wobei

im Folgenden die Einhegung des Konflikts, seine Begrenzung und Vereinigung, heraus-

zuarbeiten sind.

»Das heißt, es muß zwischen denmiteinander im Konflikt liegenden Parteien eine Art

gemeinsames Band bestehen, damit sie den jeweiligen Gegner nicht als den zu ver-

nichtenden Feind betrachten, dessen Forderungen illegitim sind; eben dies geschieht

in der antagonistischen Freund-Feind-Beziehung. […] Während der Antagonismus ei-

ne Wir-Sie-Beziehung ist, in der sich Feinde ohne irgendeine gemeinsame Basis ge-

genüberstehen, ist der Agonismus eine Wir-Sie-Beziehung, bei die konfligierenden

Parteien die Legitimität ihre Opposition anerkennen, auch wenn sie einsehen, daß es

für den Konflikt keine rationale Lösung gibt. […] Obwohl sie sich also im Konflikt be-

finden, erkennen sie sich als derselben politischen Gemeinschaft zugehörig; sie teilen

einen gemeinsamen symbolischen Raum, in dem der Konflikt stattfindet.« (ÜP, S. 29f.)

Der agonale Streit greift mithin auf ein geteiltes Wir, auf einen geteilten, vor der poli-

tischen Auseinandersetzung liegende, integralen und konstitutiven Fundus zurück, ei-

nen gemeinsamen symbolischenRaumder Kooperation.119 (Vgl.DR, S. 109) Der Status des

Gegners ist sakrosankt, über seine Berechtigung ist keine Verhandlung möglich, außer

zumPreis der Stabilität der Ordnung. Es stellt sich die Frage, obMouffe Verständnis der

Gegnerschaft von einerWir/Sie-Einteilung ausgeht, die intentionalmit der offenen Aus-

zeichnungdesgeteiltenGrundesumgeht,oder von vorgegebenen, implizitenKontexten.

Beide Deutungen finden in Mouffes Ausführungen Für- und Widerrede: So betont der

bewusste Umgang das konstruktiv-kreativeMoment,muss dann aber erklären,wie eine

entpolitisierte Sphäre in politischen Prozessen, vor allem imAngesicht der zugrundelie-

genden Antagonismen, entstehen kann. Die Auslegung als Kontext lässt sich wiederum

anKonzepte des Sinnraums anbindenundbietet denVorteil, den entrückten, lebenswelt-

lichen Charakter plausibel erscheinen zu lassen. Gegen diese Auffassung sprechen das

fixierende Moment und die Unmöglichkeit, die Umwandlung zu agonalen Verhältnissen

als politische Praxis zu begreifen.WennMouffe dieGegnerschaftstransformation als de-

mokratische Setzung auslegt, an die sich Identifikationsprozesse koppeln, ist offen, ob

die Identitätsstiftung in der Definition oder (als Kontext) vor dieser situiert.

In der Darstellung des Übergangs vom Antagonismus zum Agonismus scheint Mouf-

fe von deren grundsätzlicher Äquivalenz, Transferier- und Substituierbarkeit auszuge-

hen. Einerseits konstituieren sich beide Verhältnisse über eine Differenzlogik, also ei-

ne Form der Absetzung, wobei sich der Status, die Ausgestaltung und der Umgang mit

herausgestellt, dass das Innere leer und unbestimmt bleiben muss und von keiner Partei besetzt

werden kann, ohne dass sich die Verbindung auflöst. Neben demReglementmuss eine bestimmte

Bezugnahme dem Konflikt vorausliegen.

119 DerGegnerschaftsbeziehung sei ein konflikthafterKonsens eingeschrieben: »Theyagree on the ethico-

political principles that inform the political association, but they disagree on the interpretation of these

principles.« (DR, S. 109) Zugleich bildeten sich politische Identitäten die leidenschaftliche Unter-

stützung einer Auslegung staatsbürgerlicher Prinzipien. Diese Interpretationen wären einerseits

immer fehlbar, andererseits dienten sie im weiteren Sinne als integratives Fundament, stimmten

die Gegner doch in der grundsätzlichen Relevanz der Prinzipien überein.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 457

Uneinigkeit unterscheidet. Andererseits beschreibt Mouffe mit dem Antagonismus so-

wohl ein ontologisches wie ein ontisches Phänomen, ohne die Distinktion anzumerken. In

der Ontik bezeichnet der Antagonismus (wie der Agonismus) ein politisches Verhältnis,

in und an dem sich Identitäten bilden. In den realen Manifestationen dieser konkre-

ten Form wird zugleich mit dem irreduziblen Fehlen des Einen und der Konstitutivität

eines Äußeren der Antagonismus im Sinne einer ontologischen Situation deutlich. Jede

ontische Setzung verkenne die essentielle Negativität des (ontologischen) Antagonismus

und die Relevanz des Uneinen: Kurzum kann aus dieser Perspektive der Antagonismus

keine ontische Ordnung oder Beziehung meinen, sondern nur die ontologische Situa-

tion der Ungewissheitsgewissheit, die sich wiederum in ontischen Formationsprozessen

und dessen Mängeln anzeigt. Mouffe verwischt die Unterschiedlichkeit beider Ebenen

und bezeichnet somit zwei distinkte Phänomene als Antagonismus.Die Spannung zeigt

sich auch, wenn sie die Feindschaft als Kennzeichen des Antagonalen ausweist, und so

die Beziehungslosigkeit negiert. Konflikte stehen in gesetzten Relationen, Entitäten und

Identitäten, sie setzen Bezüge, Kontexte und eine Ordnung voraus: Diese Ausrichtung

entzieht sich dem ontologischen Uneinen, auch wenn sich die radikale Abgrenzung nur

auf ein Außen bezieht und sich eine gemeinsame Referenz der Glieder indirekt stiftet.

Die ontische Auslegung des Antagonalen vor Augen, kommt im Agonalen lediglich eine

eigenständige Qualität der inneren Beziehung hinzu, mithin die Anerkennung eines ge-

meinsamen Bezugs (Kom-Position). Die Logik der Differenz besteht ebenso fort wie die

Notwendigkeit derAbgrenzung voneinem konstitutivenÄußeren: DieDistinktion vomAu-

ßen bleibt notwendig und wird von der Umstellung der Gegnerschaft im Inneren nicht

tangiert, gleichzeitig wird die Beziehung zumAußen durch den agon nicht geregelt oder

eingehegt und bleibt antagonal und feindschaftlich. Der zugelassene Streit im Inneren

macht einen höheren Integrationsaufwandnötig, derwiederumeine Intensivierung der

Abgrenzung nach Außen erfordert.

Mouffes Verweis auf die Umstellung des Anta- auf einen Agonismus reibt sich mit-

hin an derWir/Sie-Bestimmung und dem konstitutiven Äußeren. Unter der Hand stellt sie

eine triadische (antagonistische120) auf eine binäre (agonale) Konstellation um und ver-

nachlässigt die Integration der Gegnerschaft über das konstitutive Außen.121 Ein agonales

Wir kann sich ohne eine starke Sie-Abgrenzung nicht konsolidieren: Diese Abgrenzung

setzt aberweder die Teile als identitäre Einheiten,noch lässt sie einen positiven Streit im

Wir zu. Mouffe muss zwei Ebenen einführen: Auf der höheren Ebene konstituiert sich

einWir (Rechts und Links) gegen ein Außen, auf der unteren Ebene bilden sich in den

Teilen selbst antagonistische Einheiten, die aber die Gegenseite jeweils als Sie begrei-

fen müssen. Die politische Rechte kann nur als Einheit auftreten, wenn sie ihre eigenen

Spannungen im geeinten Kampf gegen die Linke überbrückt, und seitenverkehrt. Bei-

de Teile müssen gleichsam ihre Divergenzen auf der höheren Ebene ignorieren, denn

120 Wir bleiben bei der ontischen Auslegung.

121 »Envisaged from the point of view of »agonistic pluralism«, the aim of democratic politics is to construct the

»them« in such away that it is no longer perceived as an enemy to be destroyed, but as an »adversy«, that is,

somebody whose ideas we combat but whose right to defend those ideas we do not put in question.« (AM,

S. 101f.) Die Trias aus zwei Parteien und einer, diese einende, äußere Instanz wird in der Gegner-

schaft auf die beiden Parteien reduziert, die sich gegenseitig ein Außen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


458 Tobias Braun: Der politische Konsens

nur so können sie in einem (negativen) Bezug stehen. Einerseits verlangt dasMouffesche

Konzept des Agonismus (mindestens) diese zwei Ebenen, zum anderen kauft sie damit

das Problem ein, dass auf keiner Ebene der Agonismus verortbar ist: Nur die höhere Ebe-

ne schafft die Verbindung, nur die niedrigere den Konnex (als Konflikt). Mouffe müsste

dieKonsistenzdes Zusammenfalls beider Ebenenklären.Skeptisch obdesErfolgs dieser

Unternehmung stimmt die Reibung zwischen den Ebenen: Auf der unteren Ebenemuss

zur Integration das Trennende herausgehobenwerden,und dies untergräbt die Integra-

tion auf der höheren, eben weil es die Unterschiede betont, die eigentlich verschwiegen

werdenmüssen.

*

In der Spannung zwischendemPolitischenundder Politik präsentiere sich das Potential

der Realisierung des Antagonismus simultan mit dem seiner Verdeckung:

»By »the political«, I refer to the dimension of antagonism that is inherent in human

relations, antagonism that can takemany forms and emerge in different types of social

relations. »Politics«, on the other side, indicates the ensemble of practices, discourses

and institutions which seek to establish a certain order and organize human coexis-

tence in conditions that are always potentially conflictual because they are affected by

the dimension of »the political«. I consider that it is only when we acknowledge the

dimension of »the political« and understand that »politics« consists in domesticating

hostility and in trying to defuse the potential antagonism that exists in human rela-

tions, that we can posewhat I tale to be the central question for democratic politics.«122

(AM, S. 101)

122 Wenndas Politische auf das FehlendesEinen verweist unddie Politik auf die Versuche derOrdnung,

dann bilden beide ontische Referenzen. Eine andere Differenzierung ordnet die Politik der Ontik

und das Politische der Ontologie zu. WennMouffe nun die Politik derWirklichkeit (Ontik) und das

Politische demWesen (Ontologie) zuspricht, weist sie letzterem eine ausgezeichnete Qualität des

Eigenen und Ursprünglichen zu: »Das bedeutet, daß es auf der ontischen Ebene um die vielfältigen Prak-

tiken der Politik im konventionellen Sinne geht, während die ontologische die Art undWeise betrifft, in der

die Gesellschaft geordnet ist.« (ÜP, S. 15) Die Bezüge und Verschränkungen der Ontik werden so zu-

gunsten einer klaren Gegenüberstellung beider Sphären verabschiedet. Es kann aber keine onto-

logische Ordnung der Gesellschaft geben, da die Ontologie Mouffe gerade die Abwesenheit der

Ordnung im Gegensatz zu Ordnungsstiftung der Ontik meint. In dieser versuchten Ordnung zeigt

sich notwendig die eigentlicheAbwesenheit jedes Grundes, Einen undGanzen an, gleichwohl bleibt

die Ontologie selbst ohne außerhalb jeder Ordnung und Relation. Unser Punkt ist, dass Mouffe

der Ontologie unmöglich eine eigenständige Position zuweisen kann, weil der Ontologie gemäß

der Ungewissheitsgewissheit (Marchart) alles Eigene abgeht und sich nur als Zuweisung Seitens der

Ontik verstehen lässt. Die Anzeige der koexistentiellen Bezüge bleibt einerseits relevant: »Mit dem

»Politischen« meine ich die Dimension des Antagonismus, die ich als für menschliche Gesellschaften konsti-

tutiv betrachte, während ich mit »Politik« die Gesamtheit der Verfahrensweisen und Institutionen meine,

durch die eine Ordnung geschaffenwird, die dasMiteinander derMenschen imKontext seiner ihm vomPoli-

tischen auferlegten Konflikthaftigkeit organisiert.« (ÜP, S. 16) Das Politische und die Politik sind beide

Aspekte der Koexistenz, ohne dass einem der beiden anderseits eine fundamentalere Position oder

Relevanz zuerkannt werden kann. Gegenüber der Annahme, wonach aus einem defizitären Ver-

ständnis der ontologischen Disposition falsche ontische Imperative resultierten, bleiben wir also

skeptisch.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 459

Der Antagonismus, von Mouffe hier dezidiert als ontologische Grundbedingtheit ver-

standen, liegt sowohl jeder menschlichen Praxis als auch jeder sozialen Form und Rela-

tionzuGrunde.DasPolitische zeichnet sichals FormationsprozessdesSozialendurchdas

Fehlen des Einen, die Unmöglichkeit der Schließung und die Imperfektibilität jeder kollek-

tiven Identität aus.Politikmeinte dagegendenkonkretenUmgangmit derUneinigkeit des

Antagonismus, also die politische Ordnung, ihre Institutionen und Prozeduren etc. und

damit ähnlichwie das Soziale eine versuchte Fixierung, die aber immer aufbrechen kann.

Zwischen dem Politischen und der Politik besteht eine Wechselbeziehung, der die Be-

griffe zugleich trennt und aufeinander bezieht. Beide schließen sich gegenseitig durch

eine Ausgrenzung ein: Die Politik ist eine Einhegung des Antagonismus, kann aber ohne

diesen nicht bestehen; das Politische bedingt eine Ordnung der Koexistenz, die es selbst

nicht einführen kann, eben die Politik.123 Die Spannung des Antagonismus selbst istMe-

dium der Beziehung beider Begriffe. Diese unterläuft einerseits politische Ordnungen,

weil sie nie gelöst werden kann, über jede Ordnung hinaus geht, diese übersteigt und

sich ihrer Verfügung entzieht. Andererseits konstituiert sich ein Gemeinwesen über die

zugelassene Offenheit, über den zugelassenen Uneinheit und Uneinigkeit. Mouffes Ab-

sicht ist es, Ordnung und Konflikt zu vermitteln und deren konstitutive und integrative

Potentiale zu nutzen.

Der agon verweist ebenso auf eine geteilte politische Ordnung, Prinzipien und

Strukturen wie er einen gemeinsamen Bezugshorizonts und die Anerkennung gemein-

samer Spielregeln verlangt.124 Mouffe fordert einen Konsens gegenüber den Spielregeln,

den Normen politischer Praxis sowie ihren Akteuren und den liberal-demokratischen

Institutionen ein, wobei sie noch darauf hinweist, dass es im Konkreten immer un-

terschiedliche Auffassungen gebe und somit der Konsens stets konflikthaft bleibe. (Vgl.

FAP, S. 4 und A, S. 29f.) Politische Auseinandersetzung bedarf der gegenseitigen Einlas-

sung in das Spiel, die Akzeptanz seines Sinns und seiner Regeln sowie einem ebenfalls

reziproken Vertrauen in die Einhaltung dieser Normen. Nur unter spezifischen Vor-

aussetzungen vermag es der Agonismus, selbst stabil zu bleiben und die Austragung

politischer Kämpfe zu ordnen und zu binden.125 Diese Konditionen verweisen auf eine

123 Das Politische zeigt sich in Fixierungen an, in den Lücken und Reibungen der Setzungen. Daneben

scheint Politik eine spezielle Kategorie des Sozialen zu sein.

124 NachWenman kanalisiert eine demokratische Ordnung die antagonistische Spannung »into some-

thing like a constructive form of agonism, and the primary mechanism for this is the construction of an al-

ways limited and bounded form of reciprocity, established through the delineation of a »we« as opposed to a

»them«.« (Wenman 2014, S. 92) Der Reziprozitätsbegriff ist Mouffes Denken fremd und steht dem

Rawls’ und Habermas’ näher. Wenman offenbart hier eine Parallele Mouffes zu diesen Ansätzen:

Just die Gegnerschaftsbeziehung speist sich aus einer gegenseitigen Erwartungshaltung, die sich

aber nicht erzwingen lässt. Verweigert sich das Gegenüber der Gegnerschaft, zerfällt der Agonis-

mus. Auch Rawls reziproke Vernunftzuweisungmuss sich auf die individuelle Hoffnung verlassen,

der andere würde sich vernünftig und angemessen verhalten.

125 Demirović (2013b, S. 212) bemängelt an Mouffes Demokratieverständnis, dass sich dieses mit der

regelten Austragung agonalen Konflikts imRahmen einer Verfassung begnüge, andere Fragenwie

Übersetzung partikulare Streitigkeiten in allgemein-bindende Gesetze und den Schutz von Min-

derheiteninteressen dagegen unbehandelt ließe. Beiden Kondensationspunkten politischer Pra-

xis, der Streit politischer Lager und die Bildung hegemonialer und gegenhegemonialer Äquiva-

lenzketten, fehle ein Bezug auf Meinungs- und Willensbildungsprozesse. Tatsächlich spielen Fra-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


460 Tobias Braun: Der politische Konsens

anspruchsvolle Anordnung kom-positioneller Aspekte, die die agonale Op-Position erst

ermöglicht. Neben der unbedingten Akzeptanz des Status des Gegners und des Regle-

ments müssen die Kontrahenten ebenso die Bildung und Verteilung politischer Macht,

Autorität undAutorisierungdemWettkampf selbst überantworten,kann es doch äußere

Quellen nicht mehr geben. Zudemmüssen beide Parteien darauf vertrauen, dass einer-

seits kein Sieger seine Position ausnutzt und andererseits die realeMöglichkeit besteht,

sich im Streit durchzusetzen. Mithin sind die Akteure gleichzeitig mit einer neutralen,

den Kampfplatz absteckenden Metaebene und der Bestimmung einer eigenen, konkret-

partikularen Position (der Prinzipienauslegung der Staatsbürgerschaft) konfrontiert.

Die Einnahme einer Metaposition ermöglicht es, dass sich der Antagonismus in ei-

nen Agonismus transformieren lässt: Nur wenn hier Strukturen angedacht werden, die

beide Seiten einbezieht und legitimiert, können Feindschaften eingehegt werden. Der

Antagonismus126markiert einMinimum an kom-positionellen und einMaximum an op-

positionellen Aspekten des Konflikts. Der geteilte Bezug erschöpft sich im gegenseiti-

gen Annihilitationsswillen und bleibt reine Negation. Im Agonismus kommt es dagegen

gen der Gesetzgebung kaum eine Rolle, obgleichMouffe aber die Stärkung der Aspekte von Volks-

souveränität im liberalenProjekt fordert.Wie dies zubewerkstelligen sei, bleibt offen. Ebenso auf-

fällig sindMouffes (DR, S 123 – 128) Ausführungen zur Partizipation, auch diese will sie als agonale

bzw. konflikthafte verstanden wissen: Partizipation meint so eine reale Konfrontation unterschied-

licher Sichtweisen. Dem üblichen Gebrauch von Partizipation unterstellt Mouffe Idealisierungen

vollständiger Demokratie, totaler Teilnahme und Übereinstimmung: Mouffe schiebt partizipatori-

schen Konzepten damit eine bestimmte Ausrichtung unter, den sie imAnschluss kritisiert.Wiewir

an Barber zeigten, demdurchaus ein partizipativer Schwerpunkt attestiert werden kann,musswe-

der ein universeller Bezugspunkt noch absolute Einhelligkeit eingefordert werden. Mouffe jeden-

falls will sich gleichzeitig gegen eine einseitige Aufwertung partizipatorischer und die Beschrän-

kung repräsentativer Demokratieverständnisse auf die Durchsetzung einer elitären Nomenklatur

aussprechen.

In der Folge verweist Mouffe auf zwei unterschiedliche Modelle des Politischen, die dieser Span-

nung entsprechen würden: So ziele Partizipation auf ein assoziatives Verständnis des Politischen

ab, welches auf Kooperation abstelle. Mouffe nimmt für sich ein konfliktorientiertes, dissoziati-

ves Modell in Anspruch. Das erste Modell sieht sie von Arendt vertreten, wobei Arendts ontolo-

gische Position ebenso offenbleibt wie ihr spezifisches Verständnis der Partizipation. Wichtig ist

für Mouffe hingegen die Affirmation der Kooperation. Wiederum folgen nach Mouffe aus Defizi-

ten der Einsicht in die Ontologie falsche ontische Ordnungsmodelle. Aus der Differenz des Poli-

tischen leiteten sich zwei Typen von Pluralismus her: Einerseits die von ihr vertretene antagonis-

tische Variante, und andererseits einen Pluralismus, der zwar die Heterogenität anerkenne, diese

auf einer bestimmten Ebene bzw. unter einer bestimmten Struktur als harmonisch oder ausgleich-

bar annimmt. Wichtig ist, dass Mouffe dem ontischen Arrangement ontologische Positionen un-

terschiebt: Politische Strukturen der Einigung beanspruchten in letzter Instanz die Anwesenheit

des Einen. Mouffes Denken vermeidet einerseits direkte Bildungen von Übereinstimmung, ande-

rerseits bedürfen auch in ihrer Konzeption politische Prozesse Rahmen, Strukturen und Bezüge.

Wenn Mouffe jede Herstellung der Einigung bestreitet, lässt die einen zentralen Aspekt der Poli-

tik außen vor, den Barber deutlichmachte: Politikmeint just ein gemeinsames Arrangement unter

der Grundbedingung der Uneinigkeit, der fehlenden Gründe und des Pluralismus. Mouffe verbie-

tet sich ein positives ontisches Ordnungsmodell aufgrund ihrer negativen Ontologie. Letztlich blei-

ben die Zusammenhänge und die Interdependenzen zwischen den drei Bezugsebenen (Demokra-

tietheorie, dem Pluralismus und dem Poltischen) unterentwickelt.

126 Wiederum beziehen wir uns auf die ontische Verortung.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 461

zu Verschiebungen: Die Elemente der Kom-Position erhalten eine prominentere Positi-

on und Funktion und die Relevanz derOp-Positionwird geschmälert.DerWettstreit des

agon verlangt die gegenseitige Anerkennung ebenso wie die Unantastbarkeit der Struk-

turen des Schlagabtauschs: Der gemeinsame Grundmuss unbestritten bleiben, nur auf

einer Metaebene lassen sich die verschiedenen Aspekte des Ko fixieren. Die Metaebene

bildet einen die antagonistische Spannung einrahmenden Konnex: Sie steht nicht zwi-

schendenFeinden, sondern über diesenundmuss indiesemSinne eineunpolitischeund

neutrale Position beanspruchen.Nur in diesemEntzug vermag es der Agonismus, die Po-

tentiale und Energien des Antagonismus zu transformieren und als eine enthobene In-

stanz die Konfliktparteien positivmiteinander zu verknüpfen. Freilichmeint das Positi-

ve hier nur die Einhegung der antagonistischen Potentiale und führt nicht ein spontanes

Vermögen der Stiftung des Einen ein.

Die politischen Akteure müssen also zweierlei leisten: Einerseits müssen sie leiden-

schaftlich für ihre eigene Position stehen und kämpfen, anderseits müssen sie sich ei-

ne Unparteilichkeit aneignen, nach der der Gegenseite grundsätzlich Berechtigung und

Legitimität zukommt. Auch wenn sich beide Aspekte durchaus überlappen, akzentuiert

Mouffe das Engagement für die eigenenWünsche undPhantasien, die die Politik belebten:

»UmLeidenschaften für demokratischeEntwürfemobilisieren zukönnen,mußdemokratischePoli-

tik einenparteilichenCharakter haben.« (ÜP,S. 13) Andieser Stelle bezeugen sich zwei Span-

nungen: Wenn Mouffe dem individuellen Bestreben und Begehren hier eine relevante

politische Position und Funktion zuerkennt, scheint sie dabei die Absetzung von einem

Sie, also dem konstitutiven Äußeren, als kaum notwendig zu erachten. Die Schwierigkei-

ten der Vermittlung mit Mouffes Gesamtansatz sind offensichtlich. Die leidenschaftli-

che Vertretung der eigenen Position wird gerade vor demHintergrund diffizil, wenn je-

der sozialen Praxis und Einheit ein Bewusstsein der eigenen (ontologischen) Negativität

eingeschrieben ist. Andererseits kann der parteiliche Charakter aber nur bis zu einem

gewissen Grad reichen, würden doch ab einer bestimmten Intensität die kom-positio-

nellen Einhegungen und damit die agonale Ordnung insgesamt gefährdet werden. Just

aus der Überbrückung der Uneinigkeit resultiert die Notwendigkeit der Konfliktleug-

nungundeineZurückhaltungundEntpolitisierung inHinsicht desWir.DerDissenswird

nicht beseitigt, nur übersehen,wodurch die innereUneinigkeit ihr Konfliktpotential ver-

liert. Nun sind wir wiederum mit dem Auseinanderfallen der beiden antagonistischen

Aspekte konfrontiert: Dieselbe Instanz kann kaum simultan beruhigt und aufgeladen

werden.WennMouffe (ÜP, S. 31) die agonaleGegnerschaft als Kämpfe hegemonialer und

gegenhegemonialer Kräfte konzipiert, dann stellt sich die Frage der Einrichtung einer

entpolitisierten, und damit auch nicht durch die Hegemonie verstellten, Sphäre umso

dringlicher.127

127 Die entscheidende Frage ist an diesem Punkt, ob, wann und wie die Hegemonie auf die Gegner-

schaftskonstitution bezogen wird, also ob das gemeinsame Band Ausdruck der Hegemonie ist oder

ob die Hegemonie die Gegenhegemonie agonal als Gegner akzeptiert. Offenkundig ergeben sich

aus beiden Deutungen vollkommen unterschiedliche Folgerungen. Belassen wir es bei dem Hin-

weis, dass sich Hegemonie und Gegenhegemonie nur schwerlich als gleichberechtigte Gegner ei-

nesWiderstreits auffassen können, es sei denn, wir würdenHegemoniemit einem schwachen Be-

griff von Ideologie gleichsetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


462 Tobias Braun: Der politische Konsens

1.5 Über die Dynamik der Kämpfe und die radikale Demokratie

Mouffe Konzept einer radikalen Demokratie soll ein dem Agonismus adäquates Modell po-

litischer Ordnung entwickeln und zugleich den Ansprüchen moderner Ungewissheitsge-

wissheit nachkommen.128

»Radical democracy demands that we acknowledge difference – the particular, the

multiple, the heterogeneous – in effect, everything that had been excluded by the

concept of Man in the abstract. Universalism is not rejected but particularized; what

is needed is a new kind of articulation between the universal and the particular.« (RD,

S. 13; Hervorhebung im Original)

Die radikale Demokratie zeichne sich demnach durch die Annahme des Fehlens des Ei-

nen aus, was auch Konsequenzen für das Verständnis der Individuen und deren Identi-

tätsbildungsprozesse zeitige: Eine Subjekttheoriemüsse FormenderDezentralisierung und

Detotalisierung (decentred, detotalirized agent) einschließen und sich dem indefiniten, im-

perfekten und multiplen Status von Identitäten bewusst bleiben, mithin also dem Si-

gnum einer unabschließbarenNaht, als Schnittpunkt einer Vielzahl vonBeziehungen (point of

intersectionof amultiplicity of relations), die als stets unfertiger, teils offenerArtikulationspro-

zessnur inVerbindungmit hegemonialenPraktiken (hegemonic practices) verstandenwerden

können. (Vgl. RD, S. 12)

Das traditionelle Politikverständnis muss sich in der Folge um die Pluralität poli-

tischer Bewegungen und Protestgruppen erweitern. Als Bedingung ihrer Wirkmäch-

tigkeit sollten sich die verschiedenen Akteure (wie die verschiedenen Emanzipati-

onskämpfe von Arbeitern, Frauen, Immigranten, Konsumenten und unter anderem

Umweltschützern) als Ausdruck einer Gegenhegemonie verstehen und sich in ihrer

gegenhegemonialen Ausrichtung vereinigen. Durch das Bewusstsein einer geteilten

Absicht, die weniger in einer inneren, positiven und materiellen Übereinstimmung als

in der kollektiven, negativen Destitution von einer Hegemonie besteht, könnte sich eine

Äquivalenz in ihren Kämpfen etablieren. (Vgl. ÜP, S. 71) Diese gegenhegemoniale Ver-

einheitlichung im politischen Kampf sei dann wirklich demokratisch, sei ihre Identität

doch nicht essentiell, sondern einzig in der geteilten Absetzung fundiert und so das

Fehlen des Einen in die Formation miteinbegriffe. (Vgl. RD, S. 19; RPC, S. 191 und EdG,

S. 115) Ein Missverständnis wäre es allerdings, jede Einlassung in den institutionellen

Rahmen zu verweigern: So plädiert Mouffe speziell in neueren Arbeiten dafür, nicht

auf radikaler Opposition und Ambitionen revolutionärer Umgestaltung zu beharren,

sondern auf Veränderung im Systemhin zu arbeiten, zwecks dessen es auch geboten sei,

sich in die Ordnung des Status quo zu begeben und beispielsweise Parteienpolitik zu

betreiben, um so parlamentarische wie außerparlamentarische Kräfte gleichermaßen

zu aktivieren.129 (Vgl. A, S. 185f.; hierzu auch Tambakaki, TTA, S. 7 – 10) Ernste Probleme

128 Die Bestimmung des Konzepts radikaler Demokratie bleibt umstritten. Eine Diskussion kreist um

denAusweis der passendenOntologie, einer der desMangels und eine desÜberflusses, wiewir oben

schon ausgeführt haben. Siehe hierzu den Sammelband von Tønder und Thomassen (2014).

129 Decreus, Lievens und Braeckman (20014) argumentieren, Mouffe würde in ihrer Kritik neuer so-

zialen Bewegungen wie Occupy, die eine Zusammenarbeit mit etablierten Strukturen und Akteu-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 463

entstehen dann, wenn die politischen Verfahren und Institutionen als Setzungen der

hegemonialen Ordnung verstanden werden, was Mouffe (ÜP, S. 27) ebenso nahelegt.

Die Frage ist nun,wie sich die Energien des Konflikts in den politischen Raumüber-

tragen lassenohne zugleichdie politischeOrdnungzugefährden.Die radikaleDemokratie

muss einerseits der Destitution einen institutionellen Raum bieten und die Austragung

von Dissens unterstützen, andererseits muss die Auseinandersetzung in eine geregelte

Formgedrängt und so ihre exzessiveDynamik eingehegt werden.130 DasModell des Ago-

nismus bietet nach Mouffe die Möglichkeit, den Prozess der Absetzung über die Etablie-

rungeiner realen,klarenundsinnstiftendenGegnerschaft impolitischenRaumselbst zu

halten: ImWettstreit politischer Alternativen in einem fairenWettkampf könne sich eine

Gesellschaft gleichzeitig konstituieren, profilieren und stabilisieren, sich in eine Ord-

nung setzen und zugleich Dissens und Pluralität zulassen. Die Friktionen des Antago-

nismus heben sich in diesemausgezeichneten politischenArrangement konstruktiv auf:

Die politischenKontrahenten können sich einerseits voneinander abgrenzen und für ih-

re Seite streiten, andererseits stehen sie sich als Gegner gegenüber, nicht als Feinde. Der

Antagonismus werde so nicht negiert, sondern eingerahmt: »An adversary is an enemy, but

an legitimate enemy, one with whom we have some common ground because we have shared ad-

hesion to the ethico-political principles of liberal democracy: liberty and equality.«131 (AM, S, 102)

Auf die Prinzipien und ihre adhäsiven Potentiale werden wir weiter unten zu sprechen

kommen. Nach Mouffe meint Politik eben nicht einen abgeklärt-rationalen Austausch

von Argumenten, sondern das leidenschaftliche Eintreten für die eigene Meinung, für

das eigene politische Lager.

Es ist die genuine Aufgabe und Funktion demokratischer Politik, die affektiven und

impulsiven Ausdrucksformen in den politischen Raum aufzunehmen, sie in eine Ord-

nung zu setzen ebenso wie ihnen Strukturen und Kanäle des Ausdrucks zu bieten: »This

requires providing channels thoughwhich collective passions will be givenways to express themsel-

ves over issues which, while allowing enough possibility for identification, will not construct the op-

ren ablehnen, deren symbolisches Potential verkennen, neue und andere Formen politischen und

sozialen Zusammenseins darzustellen und Politisierungsmöglichkeiten zu vergegenwärtigen. Es

könnte noch angefügtwerden, dass sich die Bildung von gegenhegemonialen Äquivalenzketten in

einer eindeutigenWir/Sie-Abgrenzung zum Systemdurchaus auch imDenkenMouffes begründen

ließe. Ihr argumentativer Sprung hin zum Pragmatismus einer Realisierungschance unterschlägt

die schwache Bindungskraft einer sichmit derHegemonie arrangierendenGegenhegemonie. Dar-

über hinaus ist Mouffe in ihrem Beharren darauf zuzustimmen, dass Politik immer Diskriminie-

rung und Benachteiligung schaffe und sich jede konkrete Ordnung, sei es nun die eines rationalen

Konsenses, einerMultitude oder einer Gegenhegemonie, dem schmutzigen Geschäft der Politik stel-

lenmuss. SomüssteMouffe aber klären, wie eine Gegenhegemonie, die sich vornehmlich über ih-

re Opposition zum Status quo formiert, die selbst uneinheitlich und uneinig ist und bleibenmuss,

die desintegrierenden Potentiale politischer Setzungen aushalten kann.

130 Siehe für eine Offenlegung speziell feministischer Potentiale der radikalen Demokratie den Auf-

satz Wildes (2014).

131 In einer konsequentenWir/Sie-Logik kann das Gemeinsame desWir keine wie auch geartete po-

sitive Setzung eines Innen sein, vielmehr kann es sich nur im geteilten Bezug auf ein entzogenes

Äußeres stiften. Einen Ausweg bietet zum Beispiel ein unsere Freiheit bedrohender Terrorismus,

dessen akute Gefahr von jeder Frage darüber ablenkt, welche Freiheitwir meinen und waswir im

Angesicht des Schreckens aufzugeben bereit sind.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


464 Tobias Braun: Der politische Konsens

ponent as an enemy but as an adversary.«132 (AM, S. 103) Kurzum ist Affektivität nachMouf-

fe kein Kriterium des Ausschlusses aus den politischen Prozessen: Kollektive und indi-

viduelle Identitäten bildeten sich eben nicht in rationalen Selbstreflexionspraxen, son-

dern im leidenschaftlichen Eintreten für eine politischeWeltsicht, für ein Projekt.133 Das

Konzept der Gegnerschaft entspreche letztlich derwahrenNatur des Politischen, ließe es

doch einerseits Konflikte und ihre Austragung ebenso wie die Distinktion inWir und Sie

zu und bliebe sich andererseits der kontingenten und prekären Status jeder Setzung be-

wusst. (Vgl.AM,S. 105) Sokenneder zugelasseneStreit umDeutungenkeineSieger, son-

dern nur ephemere hegemoniale Formationen ohne Anspruch auf Definition oder Per-

fektion. Dieses Verständnis politischer Praxis könne aber nur langsam in das Bewusst-

sein politischer Akteure gelangen, radikale Veränderungen seien hierweder zu erwarten

noch zu wünschen.

WennMouffe dieWir/Sie-Bestimmung indieOrdnung selbst hineinholt unddieDif-

ferenz anhand der Akzeptanz agonaler Strukturen und Austragungen bestimmt, muss

die Feindkategorie für jene aktuell bleiben, die sich nicht an die demokratischen Spiel-

regeln halten. Die Frage ist dann, inwieweit noch die Möglichkeit einer Aufnahme ge-

genhegemonialer Bewegungen besteht, greift doch die Gegenhegemonie nicht nur die

Hegemonie an, sondern auch die etablierte politische Ordnung.134 Mouffes Kritik der

Blindheit gegenüber den Mechanismen politischer sowie sozialer Strukturen kann hier

132 AuchMouffe gesteht durchaus zu, dass sich nicht alle Konflikte in demDualismus von Rechts und

Links ausdrücken ließen und dass neben dem eingehegten Antagonalen eine Vielzahl anderer

Konfliktfelder keinen Eingang in die politische Auseinandersetzung fänden. Somit bleiben Span-

nungen bestehen, die nicht ins politische Feld übertragen werden können und diesem entzogen

bleiben. Die Frage wäre dann, ob diese Konflikte legitim feindschaftlich verhandelt werden oder

ob der obwaltende Agonismus diese Konflikte überformt und einhegt. Letztere könnte als Stabili-

sierungs- wie Steuerungsoperation einer hegemonialen Formation verstanden werden.

133 Mouffe beruft sich bei Hervorhebung der bleibenden Relevanz von kollektiven Identitäten und

deren Eingeschriebenheit ins menschliche Wesen einerseits auf Canetti, anderseits auf die Psy-

choanalytik (Freud, Lacan, Žižek). Anknüpfend an diese argumentiert Mouffe, Politik könne nicht

aus Konsens, Mäßigung und Vernunft bestehen, sie ist kein rationaler Diskurs im Sinne von Haber-

mas. »Sie [gemeint sind die Kritiker einer Einholung der Leidenschaft – TB] sehen nicht, daß demo-

kratische Politik eine reale Hebelkraft auf die Wünsche und Phantasien der Menschen ausüben muß, daß

sie Formen der Identifikation anbieten sollte, die demokratischen Verfahrensweisen zugute kommen, statt

Gefühlen mit Interessen und Leidenschaften mit Vernunft zu begegnen.« (ÜP, S. 40) Wenn es nicht zuge-

lassenwerde, dass sich Konflikte im System regeln und Identitäten im System ausbildeten, griffen

diese Bewegungen notwendigerweise über das System hinaus. (Vgl. ÜP, S. 42f.) Auch wenn Jones

(2014, S. 14) Mouffes kritisches Potential für eine Offenlegung der Fehlstellen affektiver Einbin-

dungen der Konzeption Rawls’ durchaus anerkennt, vermeint er bei Mouffe ebenso ein Defizit zu

entdecken: So scheitere diese an der Erzeugung von Motivation für die Teilnahme an politischer

Praxis, der Bereitstellung agonalen Respekts im Sinne einer positiven Einstellung.

134 Es ist die Frage, obwir die Gegenhegemonie auf ihre oppositionelle Ausrichtung beschränken, also

eine Ablehnung der Setzungsversuche der Hegemonie, oder ob wir ihr eine eigenständige Rolle

zugestehen, die eigenmächtig gesellschaftliche Kräfte wie Konflikte zu politisieren vermag. Re-

produziert sie in gewissem Sinne einmal die Hegemonie, zersetzt sie das andere Mal die agonale

Beruhigung, spielt sie einmalmit, erscheint ihr das andereMal das Spiel notwendig gezinkt.Mouf-

fe schwankt zwischen der Einbindung und dem emanzipatorischen Bruch. Im Denken Leforts lie-

ßen sich beide in einem symbolischen Verweisungszusammenhang aufeinander beziehen. Mouf-

fe nimmt zumindest wahr, dass sich die Kritik der gegenhegemonialenMultitude nicht im luftlee-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 465

auf sie selbst übertragenwerden:Wenn dieOrdnung des Sozialen nur als eine aufMacht

zurückgehende artikulatorische Setzung und damit als hegemoniale Formation verstan-

den werden kann, dann bleiben die Regeln ebenso Ausdruck des Hegemonialen wie die

Beurteilung der Regeleinhaltung. Damit ist gemeint, dass sich die Definition der ago-

nalenOrdnung und Spielregeln sowie dessen Verletzung nur aus der Ordnungs-, Regel-

und demWertsetzung derHegemonie verstehen lassen.135 Damit würden sie selbst zum

Objekt der emanzipativen Infragestellung und es der Gegenhegemonie unmöglich, sich

konstruktiv innerhalb der gesetzten Ordnung zu positionieren. Im Denken des Agonis-

mus suggeriertMouffe allerdings eine Gleichrangigkeit bei der Gestaltung der Ordnung,

gerade wenn sie vom gemeinsamenWettkampf und dem Ringen hegemonialer und ge-

genhegemonialer Kräfte spricht.Die Frage ist, ob die die Beziehung derHegemonie und

derGegenhegemonie alsMitbestimmung,alsKooperation,denkbar ist. InderVerlegung

der Regeln des agons in die Verfügung der Handelnden zeigt sich eine Veränderung der

Stellungder hegemonialen Setzung:Die Akteure stehennichtmehr in der hegemonialen

Ordnung und deren Strukturen von Objektivität, Sinn und Identität, sondern zwischen

beiden bildet sich eine Distanz, die es den Akteuren erlaubt, die Setzung als (ihnen) äu-

ßere Instanzwahrzunehmen.Nicht nur ist die Loslösung aus der hegemonialen Setzung

diffizil, sondern ebenso die beanspruchte beiderseitige Einvernehmlichkeit in der Aus-

gestaltung der Regularien des agon.136

Damit der agon als Medium zwischen der Ordnung und dem Konflikt vermitteln

kann, darf seine politische Form selbst nie zur Disposition stehen: Die Ordnung nimmt

ren Raumdenken lässt unddass dasViele, das Partikulare ein konstitutives Außen als einen/einigem

Bezugshorizont bedarf.

135 Die Deutung von Regelverletzungen als individuell verschuldetes Fehlverhalten ist in diesem Zu-

sammenhang problematisch. (Vgl. FAP, S. 4)

136 Mouffe (RPC, S. 180f.) plädiert auch dagegen, den Kampf umHegemonie alsWettstreit umdie for-

male Machtposition zu verstehen. Eine neue Hegemonie könne sich nicht damit begnügen, nur

die Machtposition zu besetzen, sondern müsse andere Machtrelationen prägen. Hier wird das

Problem offensichtlich: Entweder es ist ein geregelter Kampf, der durch beiderseitig akzeptier-

te Regeln normiert ist, die dann aber weder einseitig verändert noch als Ausdruck einer hegemo-

nialen Konfliktpartei verstanden werden dürfen, oder aber die institutionelle Informsetzung und

prozedurale Ordnung wird selbst zum Objekt der Hegemonie, wobei dann gegen-hegemoniale

Artikulationen kaum mehr im System agieren respektive Seitens der Hegemonie ausgeschlossen

werden, was dann Gegnerschaftsbeziehungen verunmöglicht. InMouffes Agonismus versteckt sich

die Annahme, die Gegnerschaft selbst bliebe von der Umstellung der Hegemonie unberührt. Die

Streitenden könnten somit die Verwirklichung der Gegenhegemonie zulassen, ohne sich selbst

existentiell bedroht zu fühlen, eben weil sie sich ihrer institutionellen Position als Gegner sicher

sind. AuchwennMouffe das liberaleWettbewerbsdenken ablehnt, bedingt die Erhaltung der Geg-

nerschaft ein ähnlich angelegtes Modell. Nur im geteilten Vertrauen, auch in der Hegemonie der

Anderen ein Gegner zu bleiben und für ihren Entwurf streiten zu können, werden sie sich die Kon-

trahenten auf ein Reglement einlassen. Eine weitere Problematik zeigt sich in Bezug auf die Kon-

texte an: Wenn wir die hegemoniale Formation als umfängliche und tiefe Stiftung der sozialen

Welt auch imSinne lebensweltlicher Strukturen fassen, dann scheint ein beständiges, öffentliches

Ringen der Hegemonie und der Gegenhegemonie um diese Artikulationen diffizil. Das agonale

Ringen situiert sich in einem spezifischen Bereich, ohne Aspekte des Alltags (Erfahrung, Normen,

Objekte) auszugreifen. Demgegenüber steht Mouffes emanzipativer Anspruch, nachdem es gilt,

der Hegemonie in all ihren Setzungen widerständig zu begegnen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


466 Tobias Braun: Der politische Konsens

ebenso als Reglement eine Position über dem Streit ein wie sie als Kontext dessen Grund

bildet.137 Die Konditionen des agonmüssen ihren eignen politischen Ursprung, ihre Ge-

machtheit und Kontingenz, leugnen und einen übergeordneten Status, eine bestimmte

Qualität und Autorität beanspruchen, um ihrer integralen Ein- und Ausrichtung der

Ordnung nachzukommen. Auch wenn sich im agonalen Streit Identitäten formen, bean-

sprucht die agonaleKonstellation die Einnahme einer genuinen reflexivenMetaposition,

mithin die Einsicht, Anerkennung und Affirmation des Spiels, der Mitspieler und der

Spielregeln. Diese Annahme der Konstellation fundiert sowohl den agon wie sie seine

Austragung und dieWahrnehmung einer kollektiven Form sekundiert.

Fraglich bleibt, ob die systemimmanente Einbindung der Gegenhegemonie über-

haupt funktionieren kann. Mouffe will einerseits die Energie der Resistenz und Eman-

zipation aufnehmen und anderseits ihre Radikalität im agon aufheben. Wenn Mouffe

die beiden Bewegungen des hegemonialen Ringens, die sich sowohl auflösend-ableh-

nendals auchkooperativ gegenüberstehen,produktiv verknüpfenmöchte,muss sie zum

einen begründen, wie eine Überformung der Gegenhegemonie durch die hegemonia-

le Macht ausgeschlossen werden kann, bzw. wie sich das Verharren der Mächtigen, die

Hypostase des Status quo, eindämmen ließe.138 Zum anderen muss sie der Gegenhege-

monie einen Ort im hegemonialen System anbieten, an dem sich ihr autonomer, kriti-

scher und emanzipativer Impuls realisieren kann.139 Mouffe schwächt die Gegenhege-

monie infolge der Systemintegration ab und schränkt gleichsam deren Radikalität und

Dynamik ein: Sie besteht letztlich nicht mehr in der Absetzung (von) der Hegemonie als

solcher, sondern in dem Vermögen, sich als Alternative im System zu präsentieren.Weil

Gegenhegemonie nur noch ordnungsimmanent möglich ist, muss Mouffe den system-

internen Konflikt stärken und gleichzeitig kontrollieren, denn nur wenn es innerhalb

des Systems genug Konfliktpotential gibt, kann sich eine politische Dynamik entfalten.

Gleichwohl muss sie dann die Gegenhegemonie eng an die Hegemonie binden, die Ord-

nung selbst als überhegemonial ausweisen und Versuche, unabhängig von der Hegemo-

nie politisch aktiv zuwerden, als illegitim begreifen.Die vermeintlicheUngebundenheit

der Prinzipienauslegung schränkt sichmithin ein: Eine radikaleDeutung der Prinzipien

der Freiheit undGleichheit undeinedadurch vollzogeneWir-Konstruktion ist nur inner-

halb des Status quomöglich.DieEnergie radikaler Infragestellung gegebenerUmstände

undMachtverhältnisse kann so nur noch eingeschränkt ins System eingespeist werden.

*

137 Mouffe (ÜP, S 42 – 47) beansprucht dagegen sehr wohl, den Status quo in ihrem Konzept nicht zu

reproduzieren und dessen Infragestellung durchaus Raum zu bieten. Veränderung sei auch ohne

radikalen Bruch, ohne eine spontane Neukonstitution einer Gesellschaft denkbar.

138 Auch Mouffe (DR, S. 114) sieht die Gefahr einer Neutralisierung sozialen Protests in der Folge des

Kontakts mit etablierten Institutionen, wobei sie zu bedenken gibt, dass nur durch Kooperation

beiderAkteure/SphärendieGegenkräfte positiven Einfluss nehmenundUmgestaltungen anregen

könnten.

139 Gerade die Inanspruchnahme eines authentisch-oppositionellen Charakters dürfte schwierig wer-

den.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 467

Wenn Mouffes agonalesModell sich einerseits durch die Annahme der Uneinigkeit und

das Fehlen des Einen auszeichnet, verlangt die Distinktion andererseits klare, eindeuti-

ge Linien der Konfrontation und ein ungebrochenes, negatives Bild vom Sie. Auch wenn

es nur Gegner sind, versichert dieDestitution die kollektive Identität, den Sinn des Streites

und die Relevanz des Strittigen. Die Übertragung der antagonalenWir/Sie- in eine ago-

nale Rechts-/Links-Unterscheidung, also die symbolische Distinktion zweier politischer

Lager, soll dazu dienen, die politische Auseinandersetzung einerseits zu strukturieren

und in einer Ordnung zu halten, und andererseits die Spannungen der Konflikte zu ent-

ladenund ihreEnergienproduktiv zunutzen. (Vgl.ÜP,S. 12undS. 136)Wenndeliberative

Theorien die rationale, neutrale Verständigung und Ansätze des DrittenWeges ein prag-

matisches Modell der Politik abseits ideologischer Konfrontationen fordern, würde sie

nicht nur den Antagonismus leugnen, sondern gingen ebenso der integralen Potentiale

politischer Auseinandersetzung verlustig. (Vgl. PWA, S. 110 und ÜP, S. 48 – 69) Der Sinn

politischenDissenses gehtmit Annahme verloren, es gäbe eine richtige Lösung, ebenso im

Sinne des Resultats wie des Modus.140 Die Auszeichnung reflexiver Rationalität und ih-

res Versprechens harmonischer Verständigung unterlaufe die Formation politischer Po-

sitionen und Identitäten ebenso wie die Möglichkeiten autonomer, emanzipierter Ein-

sätze und die Entladung von Spannungen im politischen Raum.

Zwar sieht auch Mouffe im Rechts/Links-Schema das Risiko der Übernahme einer

antiquierten Struktur, aus der fehlenden Sinnstiftung folge aber weniger die Obsoles-

zenz des Dualismus als die Notwendigkeit seiner Innovation.141 Anhand der evidenten

Grenzen zwischen politischen Lagern142, zwischen politischen Visionen und Weltbildern,

könnten sich politische Identitäten bilden.143 Dem institutionellen Arrangement einer

politischer Ordnung, seine Strukturen und Verfahren, böten sich inform der dualisti-

schen Konfrontation politische Potentiale, Sinn und Kontext: So könnten sich nur in der

140 Mouffe weist darauf hin, dass unter diesen Voraussetzungen die Notwendigkeit einer dialogischen

Vermittlung hinfällig sei und dieWahrheitsfindung einer Verwaltung oder einem Expertengremi-

um anvertraut werden könnte. De/Liberale Theorien würden einerseits die Lösbarkeit allen poli-

tischen Konflikts betonen, andererseits aber den politischen Prozess als Argumentaustausch und

Kompromissfindung begreifen: Wenn es doch aber eine Lösung qua Vernunft gibt, sind eine Viel-

zahl von unterschiedlichen, richtigen weil vernünftigen Argumenten ebenso ausgeschlossen wie

die Notwendigkeit von Kompromissen.Wenn das richtig ist, was eineindeutig vernünftig ist, dann

sind all Diejenigen, die das nicht wahrhaben wollen, schlicht unvernünftig und brauchen nicht

einbezogen werden. Kompromisse sind nur nötig im Raum des grauen Bereichs des Zwielichts

zwischen Richtig und Falsch: Nur da, wo nicht eindeutig zwischen Vernunft und Unvernunft ge-

schieden werden kann, ist es angemessen, mehrere Lösungsmöglichkeiten, mehrere Parteinah-

men überhaupt nur in Betracht zu ziehen. Schon bei der Frage der Zulassungsbedingungen zum

Diskurs, also denMaßgaben, was als Argument zählt usw., setzen deliberative Ansätze aber Maß-

stäbe, die nach Mouffe (PWA, S. 111) zumindest hinterfragbar sind.

141 Der Frage der Obsoleszenz der politischen Lagerbildungen gehen auch in jüngster Zeit Veröffent-

lichungen nach. (Vgl. Nassehi 2015)

142 Die semantischeBreite des »Lager«-Begriffs ist ebenso komplexwiediffizil. Vgl. dazu verschiedene

Angebote Agambens (2002 und 2003) und einen Sammelband von Schwarte (2007).

143 Wiederum steht hier die Gewissheitsbehauptung der angemahnten Ungewissheitseinsicht ent-

gegen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


468 Tobias Braun: Der politische Konsens

Destitution undDistinktion ein politisches Bewusstsein entwickeln, dieWirkmacht poli-

tischer Teilhabe wahrgenommen und Parteien als Stätte politischer Willensbildung be-

griffen werden.144 Entzöge sich den Bürgern diese Struktur der Identifikation, entstün-

den unpolitische Typen kollektiver Identitäten um religiöse, nationalistische oder ethnische

Ideale.145 (Vgl. PWA, S. 114) Nur in der Auseinandersetzung um politische Werte in der

Demokratie können sich Bindungen entwickeln, nur in der antagonalen Konfrontation

und der Möglichkeit der Entscheidung manifestiere sich ein politischer Raum und eine

Form der Kooperation. Infolge einer Privilegierung des juristischen Zugangs – Mouffe

bezieht sich hier auf Dworkin –und demVerwischen der Rechts/Links-Unterscheidung

ginge dem gesellschaftlichen Raum die Möglichkeit der Präsentation und Realisierung

einer symbolischen Ordnung verloren, also der Sinn der kollektiven Konstituierung. (Vgl.

PWA, S. 115f.) Der Hypostase des Status quo wohne die Negation der Potentiale von An-

eignung undGestaltung ebenso innewie dieMarginalisierung alternativerOfferten und

Visionen. Sowerde eine systemimmanenteOpposition unmöglich: DieUnzufriedenheit

fände keinen Ausdruck im System und bedrohe so als externer Faktor der Ordnung und

dessen Stabilität. Dieser Gefahr ist nach Mouffe nur durch ein Zulassen von eingeheg-

tem Konflikt zu begegnen, einem Streit staatsbürgerlichen Identitäten146, also im Ringen

der Auslegung der Prinzipien von Freiheit und Gleichheit eben durch die distinkten La-

ger. Die Ordnung selbst bleibe dabei dem Streit entzogen, den Streitparteien sind die

Bejahungwie die prozeduralen Arrangements ihrer Auseinandersetzung gemeinsam.147

144 Aus der fehlenden Strukturierung des politischen Raums und der politischen Auseinandersetzung

folgen nicht nur Hemmnisse für die politische Praxis, sondern ebenso für die Ausbildung der Iden-

titäten: »When, as is the case today, liberal democracy is increasingly identified with »actually existing lib-

eral democratic capitalism«, and its political dimension is restricted to the rule of law, there is a risk that the

excluded may join fundamentalist movements or became attracted to antiliberal, populist forms of democ-

racy.« (FAP, S. 6)

145 Die Leere wird zur Gefahr: »The absence of a political frontier, far from being a sign of political maturity,

is the symptom of a void that can endanger democracy, because that void provides a terrain that can be

occupied by the extreme right to articulate new antidemocratic political identities.« (FAP, S. 5f.)

146 Mouffe zielt hier weniger auf Fragen der Zu- und Aberkennung der Staatsbürgerschaft; sie fasst

es eher als Konflikt um Auslegungen, dessen grundsätzliche Geltung ebenso wenig infrage steht

wie Mitgliedschaft der Kontrahenten. Der Umgang mit den Exkludierten bleibt ebenso fraglich

wie die Kriterien der Exklusion. (Vgl. Balibar 1993)

147 Wenn Mouffe die agonale Konfrontation als einen Konflikt verschiedener Konzeptionen von

Staatsbürgerschaft beschreibt, die mit einer unterschiedlichen Auslegung der Prinzipien einher-

gehen, muss diesem freilich ein geteilter Bezug des politischen Raums voran gehen, der nicht nur

eine geografischeVerortungmeint, sondern ebenso eine inhaltliche Bezugnahme aufweisenmuss.

Diesem Streit muss die gegenseitige Anerkennung als Staatsbürger schon zugrunde liegen, ein

geteiltes, positives Zugeständnis. Die Frage ist, ob sich der Streit in der Auslegung der jeweiligen

Konzeption entlädt oder in der unterschiedlichen Bewertung und Lösung konkreter Sachfragen.

Das kom-positionelle Potential beider Zugänge ist beschränkt, da die Positionen allenfalls indirekt

aufeinander Bezug nehmenund in einer Selbstreferenz sowie -reverenz verbleiben, der den jewei-

ligen Geltungsanspruch verabsolutiert und das Gemeinsame negiert/marginalisiert. Gerade weil

der Verbundenheit in den Grundsätzen der Staatsbürgerschaft von Mouffe nur eine diffuse, am-

bivalente und ambiguitäre Qualität zugedacht werden kann, und sie gegenüber dieser die leiden-

schaftliche Sie-Bestimmung positioniert, deren Potentiale der Identitätsstiftungmit der Radikali-

tät der Abgrenzung wachsen, scheinen Konflikte kaum durch die Gemeinsamkeit der hintergrün-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 469

Letztlich bleibt der Anspruch, Alterität im System selbst zu ermöglichen und damit Per-

sistenz zu gewährleisten, konzeptionell problematisch: Die etablierte Ordnung nimmt

nur solche Konflikte auf, die von sich aus schon systemkonform sind.Einer beanspruch-

ten Offenheit auch für äußere Eingaben steht Hegemonie des Status quo und sein Uni-

formitätsdruck gegenüber: Die wahre Unterschiedlichkeit, die die politischen Identitä-

ten bedürfen, kann keine außerhalb deretablierten Bahnen, der Hegemonie, der Spielre-

geln des Agon und der ethisch-politischen Prinzipienmeinen.148

So lässt sich auch die Wahl zugleich als Realisierung des Konflikts und als Bestäti-

gung der Ordnung verstehen. Einerseits tritt in dem Modus der Wahl die Distinktion

zweier oder mehrerer politischer Seiten hervor, die sich in der Konstellation Regierung/

OppositionklareAlternativenundkonträreVisionenmarkieren.149 InderWahl zeigt sich

zugleich die Offenheit und Veränderbarkeit der politischen Ordnung wie ihr Ursprung

aus politischen Prozessen an. Die Logik und der Modus der Wahl kommt, wie auch Le-

fort feststellt, dem Fehlen des Einen nach: Symbolischwird die Position derMacht immer

nur von einer Partei – auf Zeit – besetzt, die, qua ihrer Genese, nie für das Ganze stehen

kann und deren Fraktur präsent bleibt. Andererseits steht dieWahl trotz ihrer Akzentu-

ierung der Kontingenz im Rahmen einer Ordnung und ist in ihrer Alterität begrenzt: So

verpflichtet Mouffe die beteiligten Akteure im agon auf die Anerkennung des Status quo

und dessen Regeln, womit die alternativen Angebote der zu Wahl stehenden alternati-

ven Parteien und Entwürfe im System bleiben. Der expliziten Realisierung desDissenses

undder symbolischenPräsentationderKontingenz steht die impliziteReproduktionder

etablierten Ordnung gegenüber.150 (Vgl. PWA, S. 117) In der Auswahl verschränken sich

gleichwohl negative und positive Bezüge: Auf der einen Seite steht die antagonistische

Wir/Sie-Unterscheidung, auf der anderen die Bestimmung der Wahl und die Ausrich-

tung am gemeinsamen Projekt. Im Sinne der Wir/Sie-Unterscheidung müsste Mouffe

digen Prinzipien einhegbar. Mouffe will aber beides, die Energie des Streits und die Regeleinhal-

tung des agon.

148 Man könnte hier entgegnen, dass Mouffe zwar ein gemeinsames politisches Arrangement anneh-

me, die Unterschiede in Fragen der Wirtschafts- oder Umweltpolitik aber hinreichten, Gegner-

schaften zu bilden. Dies zugestanden stellt sich die Frage, ob sich nicht auch Fragen der Umwelt-

politik politischen Programme verbieten, die den Gegner in seinem Lebensstil bedrohen.

149 Mouffe müsste aus dieser Position heraus die Form Großer Koalitionen skeptisch sehen. Zugleich

entsteht die Frage, ob ihr Modell auf Vielparteiensysteme problemlos übertragbar ist.

150 Mouffe vermengt zwei Quellen des Sinns: Die des Eintretens für eine politische Seite und die des

Wissens um die Mechanismen des Konflikts. Aus der leidenschaftlichen Befürwortung eines po-

litischen Entwurfs ergibt sich nicht notwendig ein positiver System- oder Verfahrensbezug, der

Streitende muss nicht zwangsläufig den Streit unterstützen. Mouffe zieht hier wiederum die on-

tologischenGrundannahmenals Verhaltensnormen in die politische Praxis hinein: In einer reflexi-

ven Perspektive, einem Verständnis der antagonistischen Grundverfassung muss der Streit selbst

als elementar sowie legitim erscheinen und die Position des Gegners akzeptiert werden.Wennwir

Mouffe zugestehen, mit dem Konzept des leidenschaftlichen Eintretens für eine politische Seite,

die eben nicht vernünftig, einsichtig und abwägend sowie konziliant sein muss, eine unverkopfte,

leiblichkeitsbezogene Sicht auf die Genese politischer Identitäten angeboten zu haben, so scheint

dieser Einschlag infolge des Abstellens auf ein reflexives Moment der Selbsteinordnung zumin-

dest abgeschmolzen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


470 Tobias Braun: Der politische Konsens

die Wahl als identitätsstiftende Abgrenzung verstehen und ihr inhaltliche Gehalte (ne-

ben der Negation) vorenthalten.151 Auch die Aspekte des Visionären in der politischen

Programmatik eines Projektes müssen bis auf die Negation leer bleiben, sollen diese ih-

re eigene Stabilität nicht gefährden. Die politischen Lager vermögen es nur, sich über

die Absetzung von der Gegenseite zu bilden und zu einen/einigen, positive Setzungen

des Innen bleiben diffizil und risikoreich. Fraglich bleibt ebenso, an welcher Stelle sich

der politische Wettstreit der Parteien verortet: Im Prinzip sollte sich Mouffes Konzept

nicht parteipolitische Formationen beschränken, hegemoniale und gegenhegemoniale

Praxen sind verstreut und nicht zwangsläufig institutionalisiert.Mit demRechts/Links-

Konflikt scheint sie dagegen auf eine gesamtgesellschaftliche Struktur und eine spezifi-

sche parlamentarische Anordnung abzustellen, die des Westminstermodells.152Warum

sollten sich aber die fraktalen, fragilen Konflikte im Sozialen anhand einer Linie und im

Rahmen einer Ordnung arrangieren?153 Im politischen Modell des Agonismus wird eine

151 Rechts und Links können für keinen Inhalt stehen, da sich ansonsten die Glieder der Äquivalenz-

kette sich ihrer Uneinigkeit bewusstwürden und sich jede Assoziation aufhebe. Wahl kann sich

mithin nicht auf eine positive Programmatik beziehen, es kann keine positiven Bezüge und Ein-

heitsstiftungen geben. Vielmehr meint Wahl im Mouffe eine Selbsteinordnung in ein politisches

Lager, ohne dass damit konkrete, definitive politische Inhalte gemeint sein könnten.

152 Die Verknüpfungder Rechts-/Links-Unterscheidungmit demWettstreit vonParteien, die verschie-

dene Positionen repräsentieren sollen, kann entweder einen partizipativ-responsiven oder einen

szenisch-dramaturgischen Schwerpunkt setzten. Entweder dienen Parteien einer Willensbildung

oder aber einer ideologischen Absetzung. Dem Denken Mouffes entspricht die ideologische Ein-

teilung eher, wobei so aus der Teilung eine Spaltung wird und sich die Dynamik der Absetzung

noch durch das leidenschaftliche Eintreten für die eigene Seite potenziert. Für die Vermeidung

der Spaltung bedarf der Konflikt der beiden Lager notwendig eines äußeren Absetzungspunktes.

153 Mouffe selbst verweigert sich konsequent jedem Versuch, Zustimmung in wie auch gearteten de-

mokratischen Verfahren einzuholen: Es könne nicht darum gehen, wie sich eine Gesellschaft be-

stimme, sondern nur darum, dass es zwei Seiten gebe, ein für und ein wider, nach denen sich die

Welt und die politischen Lager ordnen. Ein offenkundiges Problem ist dabei, dass Mouffes Den-

ken nur die Konflikte zu integrieren vermag, die nach diesem dualistischen Modus funktionieren.

Wenn nun aber der Feind ein Anderer wäre, oder gar im politischen Konflikt nicht zwei Seiten, son-

dern drei, vier oder zwanzig stritten, wenn also keine reale Konfrontation stattfindet, wenn die

Welt in Minderheiten zerfiele oder uneindeutig (mit Barber: schmutzig) bleibe, vermag dann der

Konflikt seine integrativen Potentiale zu entfalten? Andererseits plädiertMouffe für eine Stärkung

volkssouveräner Aspekte und politischer Emanzipation: Obgleich dieses Ansinnen in einemplura-

listischen Rahmen verbleibt, deckt sich die Forderung der Einbeziehung der Bürgermit dem parti-

zipativen Ansatz. Entgegen des Entzugs politischer Gestaltungskraft des Kollektiven und der Ent-

äußerung anBürokratien undVerfahren akzentuiertMouffe die Relevanz politischen Teilhabe und

-nahme. Auch wenn kollektive Identitäten und Bänder desWir den Imperativen der Differenzlogik

unterlägen, müssten doch politischen Arrangements gefunden werden, die eine Kommunalität

ebenso zuließen wie ihre Gestaltung. Auch Mouffe denkt die Ordnung des Konflikts und unter-

liegt somit ihres eigenen Einspruchs. Der nächste Schritt bestünde in der Frage, ob Mouffe unter

einem Mehr an Beteiligung eine qualitativ andere Form von Politik in Abgrenzung von repräsen-

tativ-indirekten Strukturen oder eine Stärkung des Streits und damit der Bildungen politischer

Identitäten meint. Kann Volkssouveränität im Streit zweier Seiten liegen oder verlangt dieser Be-

griff die Betonung des Verbindenden, des gemeinsamen Projektes?

Die Teilung der gesellschaftlichen Ordnung lässt sich weniger im Sinne eines symbolischen Ver-

weisungszusammenhangs (Lefort) verstehen, vielmehr setzt sie zwei kollektive Entitäten in eine

klare Konfrontation. Nun ist es die Frage, ob die Hegemonie/Gegenhegemonie oder der politische

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 471

bestimmte Form des Pluralismus ausgewiesen, ohne dabei der spezifischen ontologi-

schen Situation des Fehlens des Einen gerecht zu werden. Wiederum reibt sich ein Ord-

nungsversuchmit demOrdnungslosen: Geht es einerseits umeine gelingende politische

Konstitution und entsprechende Institutionen, Strukturen und Prozedere, werden an-

dererseits die Formierung von Ordnung überhaupt, von Einheit, Identität und Objek-

tivität, herausgestellt und eher beobachtet als gestaltet. Den Ansprüchen des ontologi-

schen Fehlens des Einen gegenüber ontischen Fixierungenwird hier nun eine gegenläufige

Bewegung hinzugefügt, die Überformung der ontologischen Sphäre durch Strukturen

der Ontik.Dabei ist zu beachten, dassMouffe die Links/Rechts-Unterscheidung im Sin-

ne einer gegenhegemonialen Abgrenzung und Sie-Bestimmung positioniert, um so das

dialogische, dezidiert unideologische und instrumentell-pragmatische Politikverständnis

der sogenannten Neuen Linken (Beck, Giddens ua.) zu kritisieren.154 Weil sich die Sozi-

aldemokratie nicht mehr anders verhielte oder genuin andere Politikinhalte hätte als die

Konservativen/Neoliberalen(/Rechten?)155, würden sie nicht mehr als Alternative wahr-

genommen und so politische Potentiale verlieren. Offenkundig dient die Abgrenzung

nach rechts und die Kritik am Fehlen eigener Standpunkte einer spezifischen Sie-Bildung,

was auch dessen schwankenden Fokus erklären würde.WennMouffe dann aber das Feh-

lendesRechts/Links-Konflikts bemängelt,wäre dies eher einPlädoyer für die eigene (po-

litische) Relevanz als eine analytische Einsicht.

Zugleich geht mit der institutionalisierten Austragung eine repräsentative Aufhe-

bung einher, in der die FormationderDestitution, PräsentationundDistinktion sowie die

Entladung der Dissense in den stellvertretenden Wettbewerb politischer Parteien über-

tragen wird. Die Präsentation (Vergegenwärtigung, Vorstellung und Realisierung) gesell-

Wettstreit rechter und linker Lager die Teilungmarkieren. Politische Ordnungmuss jedenfalls die

Vielgestaltigkeit des Sozialen in diesen teilenden Dualismus übersetzen. Wenn wir die Rechts-/

Links-Unterscheidung hier verorten, bleibt offen, warum und wie die Teilung eine Gesellschaft

umfassen sollte: Warum stehen Rechts und Links für die gesellschaftlichen Alternativen, wie ver-

mögen sie die Bindung der Pluralität? Die Zuordnung der hegemonialen Bewegungen reibt sich

ebenso an dem zugesprochenen gesamtgesellschaftlichen Bezugsrahmen: Wenn die Einheit des

Sozialen fehlt, sollten die Artikulationen keinen Vorgaben folgen. Kurzum bleibt offen, wie um-

fänglich die Rechts/Links-Unterscheidung das Ringen der Hegemonie mit der Gegenhegemonie

abbildet.

154 Prinzipiell ist noch zwischen verschiedenen Bezugsfeldern zu unterscheiden: So begegnet Mouffe

neben der gesellschaftspolitischen neoliberalen Hegemonie auch dem liberalen Zeitgeist politi-

scher Theorie.

155 Rechts als politische Kategorie scheint weniger eine Abgrenzung rechts-radikaler Strömungen

zu meinen als eine Konstruktion der Gegenhegemonie einer linken Position. Ob sich Rechts al-

so durch Marktradikalismus, Faschismus oder einem Beharren auf überkommenen Familienbil-

dern auszeichnet, bleibt der Zuschreibung eines Sie anheimgestellt.Mitwachsender Pluralität und

Verschiedenheit der Akteure einer Gegenhegemonie geht die Notwendigkeit einer Verschärfung

der Abgrenzung einher: Die Bindungskraft eines Sie bedarf mit steigender Differenz des Wir ei-

ne ebenso steigende Radikalität und Dämonisierung des Sie. Auffällig ist daneben, dass Mouffe

in ihrer Kritik der theoretischen Selbstverortung der Sozialdemokratie die linkeWir-Bestimmung

offenkundig untergräbt. Sie müsste die Unterschiede durch eine Darstellung der Hegemonie ka-

schieren, oder das linke Projekt spalten. [Ob die Sozialdemokratie überhaupt noch Teil dieses Pro-

jektes ist, können wir hier nicht klären.]

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


472 Tobias Braun: Der politische Konsens

schaftlich relevanter und konstitutiver Konflikte obliegtmithin einerDarstellung der po-

litischen Repräsentanten:

»Mobilisierung erfordert Politisierung, aber Politisierung kann es nicht ohne konflikt-

volle Darstellung der Welt mit gegnerischen Lagern geben, mit denen Menschen sich

identifizieren können; einer Darstellung derWelt, die die politischeMobilisierung von

Leidenschaften innerhalb des Spektrums des demokratischen Prozesses zuläßt.«156

(ÜP, S. 35)

Eine Ebene der Darstellung (Ontik, Ordnungsversuche) muss von derWirklichkeit (On-

tologie, Fehlen des Einen, Ganzen, Letzten) unterschieden werden: Mouffe verlangt, dass

denBürgern eineWelt ohneAmbivalenzundAmbiguität präsentiertwerde,auf dass die-

se sich mit Inbrunst hinter eine Sache, ein Lager, stellen könnten. Diese Trennung zwi-

schen Bühne und Publikum geht mit einer Nivellierung der Zerstreuung der Konflikte

und dem Fehlen des Einen einher, die Mouffe bislang als das Konstituens des Politischen

reklamierte. Einerseits kann dies im Sinne Leforts als Versuch der Macht verstanden

werden, den leeren Ort zu besetzen, andererseits spaltet Mouffe die Besetzung zwischen

zwei konträren Akteuren auf,womit die Geltung notwendig und offenkundig nur gebro-

chen vorliegen kann.Gleichzeitig entziehtMouffemit ihremAbstellen auf die szenische

Darstellung den anderen Bereichen eigenständige politische Potentiale: Die Bühne, die

Darsteller und die Art und Weise der Aufführung ist im agon fixiert. Wenn sich gesell-

schaftliche Konflikte auf der Bühne der Politik, des Streites der rechten und der linken

Parlamentshälfte, darstellen und aufheben sollen, ist dies ein dezidiert anderes Modell

als die gegenhegemoniale Emanzipation und steht so in einer Spannung zur radikalen

Demokratie, wie sie vonMouffe konzipiert wird.

1.6 Der Pluralismus und die Stiftungen des Einen – Zwischen Konsens

und Dissens

Nach der Erörterung der integrativen Implikationen der hegemonialen Formation, der

Wir/Sie-Distinktion, des konstitutiven Äußeren und des agons können nun andere Formen

und Figuren des Einen herausarbeitet werden. Berücksichtigt werdenmüssen dabei ne-

ben den Sedimenten und den kollektiven Kontexten auch die komplexen Bezüge der Koope-

ration (Ko/Operation/Opus), die geteilten politischenVisionen sowie die ethisch-politischen

Prinzipien, die schon Erwähnung fanden.

Das Fehlen letzter Gründe und der imperfekte Status jeder Konstitution stehen der

Ordnungsbewegung einer Gesellschaft und der Ausbildung einer hegemonialen For-

mation gegenüber. Auch wenn ihre Definition letztlich unmöglich bleibe, sei »jede

Gesellschaft das Produkt einer Reihe von Verfahrensweisen (.), die in einem Kontext von Kontin-

genz Ordnung herzustellen versucht.« (ÜP, S. 25) Die hegemoniale Formation zeichne sich

einerseits durch eine konstitutive Offenheit aus, durch ihre Kontingenz, Fallibilität und

156 Mouffe bezieht sich hier auf die Darstellungsebene, ohne diese allerdings theoretisch auszuwei-

sen und sie von der Ebene der dann »realen« Konflikte abzugrenzen. Letztlich zeigt sich hier die

Frage der Entstehung der antagonistischen Spannung an.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 473

Prekarität: Durch das Fehlen des Einen und die Logik des konstitutiven Äußeren wohne

jedem Versuch der Schließung und Definition sein Scheitern inne. Andererseits bean-

sprucht die Hegemonie für ihre Setzungen unbedingte Geltung sowie Qualitäten der

Legitimität, Autorität und Objektivität. Zugleich besteht die hegemoniale Formation

selbst nur in einem kurzzeitig beruhigbaren Ringen sozialer Kräfte, deren versuchte

Fixierungen Angriffs- und Kondensationspunkte gegenhegemonialer Praxen sind.157

Das Verhältnis von Ordnung und Auflösung ist demnach komplex und geprägt von

Ambivalenzen und positiven und negativen Verweisungszusammenhängen. Die Frage

der Konstitution der Ordnung, also ihrer Ein- und Ausrichtung zwischen Setzung und

Aussetzung wird im Weiteren durch eine Unterscheidung ontologischer und ontischer

Bezüge eher verkompliziert als einsichtiger.

»A well-functioning democracy calls for a confrontation between democratic political

positions, and this requires a real debate about possible alternatives. Consensus is in-

deed necessary but it must be accompanied by dissent. There is no contradiction in

saying that, as some would pretend. Consensus is needed on the institutions which

are constitutive of democracy. But there will always be disagreement concerning the

way social justice should be implemented in the these institutions.« (PWA, S. 113)

Der antagonale Pluralismus soll nach Mouffe nicht absolut und unbedingt gelten, sie

weiß um die Notwendigkeit eines gewissen konsensualen Niveaus: Auch wenn demnach

ein substantieller Fundus von integraler Relevanz ist, würde seine Übertragung auf die

gesamte politische Ordnung große Teile der politischen Praxis ersticken. Wie der (ab-

solute) Konsens nicht den Dissens, so dürfe auch der (absolute) Dissens nicht den Konsens

auflösen.

*

DieDistinktionzwischendemSozialenunddemPolitischenhattenwirbereits vermerkt:

Mouffe ordnet demPolitischen den Prozess der diskursivenFormierung und demSozialen

den manifesten Status der Formation zu. In beiden Formen bleibe das Fehlen des Einen

präsent, zugleich zeichne sich das Soziale durch die Hypostase ihrer eigenen Konstitu-

tion, also der Verschleierung ihres politischen Ursprungs und der Behauptung ihrer ei-

genen Evidenz und Eminenz, aus. Diesen Versuch der Schließung und Objektivierung

beschreibt Mouffe als die Ausbildung von Sedimenten:

»Das Politische ist mit Akten hegemonialer Instituierung verknüpft. In genau diesem

Sinne muß das Gesellschaftliche vom Politischen unterschieden werden. Das Gesell-

schaftliche ist die Sphäre sedimentierter Verfahrensweisen, d.h. von Verfahrenswei-

sen, die die ursprünglichen Akte ihrer kontingenten politischen Instituierung verhül-

len und als selbstverständlich angesehen werden, als wären sie in sich selbst begrün-

det.« (ÜP, S. 26)

157 Die Gesellschaft scheint permanent mit öffnenden und schließenden Bewegungen durchzogen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


474 Tobias Braun: Der politische Konsens

Auchwenn alle sozialen Fixierungen politische Setzungen und als solcheManifestationen

hegemonialerMacht sind,machtMouffedenUnterschiedzwischendemPolitischenund

demSozialen anderenUmgangmit dem FehlendesEinen fest:DerAnnahmedes offenen,

kontingenten und imperfekten Status im Politischen stehen die Versuche des Sozialen

gegenüber, diesen Ursprung zu verschleiern. Durch die Hypostasierung seines Grundes,

seines Status und seiner Qualität entzieht sich das Soziale nicht nur der ontologischen

Ungewissheit, sondern ebenso seines politischenUrsprungs: ImUnterschied zum Status

des Politischen, in dem das Fehlen des Einen explizit ist, weicht das Soziale dem unbeding-

ten Anspruch der Uneinigkeit aus und stellt sich in seiner Ordnung als objektiv, evident

und unkontrovers dar.

DieseDistinktion vor Augen stellt sich die Frage, ob die beiden Formen auf derselben

Ebene anzusiedeln sind.Wenn das Politische an der Schnittstelle zwischen der Ontologie

und derOntik positioniertwerden kannund zwischen der negativenEssenzundder Logik

und den Konditionen der Setzung oszilliert, lässt sich das Soziale als eine Form der On-

tik verstehen. Einer reflexiven, enthobenen Metaposition steht somit ein immanenter,

konkreter Kontext gegenüber. Als Medium zwischen den Sphären lässt sich das Politi-

sche als Prozess der Fixierung verstehen, wobei es unentschieden zwischen dem onto-

logischen Un-Grund und der ontischenManifestation schwankt. Letztlich lässt dies eine

strikte Distinktion des Politischen und des Sozialen schwierig erscheinen. Die Hegemo-

nie wiederum steht mit beiden Aspekten in Zusammenhang, die einseitige Zuordnung

an dasPolitische scheint unangemessen.Einerseits unterliegt auchdasSoziale denBedin-

gungen der politischen Setzung, nur verdeckt es denUn-Grund. Andererseits müssen auch

den politischenArtikulationen einer hegemonialen Formation Ambitionen derVerdeckung

attestiert werden: Die Annahme, dass sich die Hegemonie selbst nicht objektivieren und

naturalisieren sollte –auf der Ebene der Selbstdarstellung–, ist schlicht unverständlich.

Einerseits besteht der Bereich des Politischen aus hegemonialen und gegenhegemonialen

Bewegungen und ist daher notwendig gebrochen, andererseits ist die versuchte Fixie-

rung, die Setzung von Objektivität, Identität und Zusammenhängen gerade das Kenn-

zeichnen der hegemonialen Fixierung. Eine Trennung der Aspekte des Sozialen und der

Hegemonie anhand der Verschleierung scheint mithin wenig fruchtbar. Beide entstam-

men politischen Ursprüngen, bleiben Ausdrücke sowie Artikulationen der Hegemonie

undbeanspruchenobjektiveGeltung. IhrenSetzungs-undSelbstausweisungsversuchen

fehlt ontologisch alles Gewisse, Sichere und Definite, gleichsam teilen sie die Objektivie-

rung und Naturalisierung als Strategien in der Ontik.158 In ihrer neuesten Arbeit über

158 Bei der Gegenüberstellung gesellschaftlicher Sedimentierung und politischer Ungewissheit

schwingt der Vorwurf mit, das Soziale und seine Sedimente würde unlauter auf eine Objektivität

abstellen, ihre eigene Prekarität verschleiern und sich als alternativlos darstellen. Die Alterna-

tivlosigkeit sozialer Kontexte verweist dagegen eher auf die Lebenswelt und darf nicht mit dem

TINA-Modell angewandter Politik verwechselt werden. Die Gegebenheit bestimmter Politik und

unbestimmter Kontexte und Strukturen heben auf genuine und zu unterscheidende Zugänge und

Verständnisse ab. Die Sedimente können letztlich als fundamentale Struktur der Ontik gedacht

werden, denen der Verweis in die Ontologie und das Fehlen des Einen ebenso eingeschrieben

bleibt. Positive Setzungen in der Ontik müssen sich gleichsam der ontologischen Negativität

entziehen, jede politische Ordnung, Verbindung und Verbindlichkeit bedarf der Behauptung von

Objektivität, Wahrheit und Gerechtigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 475

den Agonismus lässt Mouffe (A, S. 138f.) die Trennung zwischen dem Sozialen und dem

Politischen zugunsten einer Fokussierung auf die diskursiven Konstruktionsprozesse der

Hegemonie bei Seite.

Die Suggestion der Faktizität, Transparenz und Plastizität, der Evidenz und Selbst-

verständlichkeit und der quasi-natürlichen Objektivität eines common sense, die mit der

Ausbildung von Sedimenten einhergehen, können keinen a-politischen Quellen entstam-

men, keiner Transzendenz, Essenz oder Substanz: Die Sedimente müssen als Kompo-

nenten der hegemonialenDefinition und der politischenFormation des Sozialen verstanden

werden, als Ausdrucksformen derMacht ohne äußerenUrsprung. So fehlt den Sedimen-

ten nachMouffe jede objektiveQualität:

»Was in einem bestimmten Augenblick für die »natürliche« Ordnung gehalten wird –

gemäß dem ihr entsprechenden »common sense« –, ist das Ergebnis sedimentierter

Verfahrensweisen; es ist niemals Manifestation einer tieferen Objektivität, die sich

von den Verfahrensweisen trennen ließe, denen es sein Dasein verdankt.« (ÜP, S. 27)

Mit den Sedimenten lässt sich eine spezielle Ebene der sozialen Instituierung beschreiben:

Auchwenn sie keinen äußerenGrundhabenundAspekte der politischenFormationblei-

ben, verweigern sie sich selbst jedem Versuch ihrer Politisierung. Die Sedimentemeinen

implizite und latente Bestimmungen, die sich trotz ihrer konstitutiven Relevanz jeder

Fassbarkeit entziehen. Die Frage ist, ob die Sedimente eine sublime Strategie der Hege-

monie darstellen, ihren eigenen Grund zu setzen und zu verobjektivieren – und der He-

gemonie somit eine Kontrolle und Verfügung über die Sedimentausbildung zugestan-

den wird –, oder ob sie eher die latente Ordnung eines gesellschaftlichen Sinnraums

beschreiben, in dem ebenso die Kontexte und Strukturen kollektiver Identität wie Annah-

men des Klaren, Gewissen und Plausiblen angelegt sind. Gerade weil Mouffe den Aus-

druck der Sedimente verwendet und damit einen unintendierten Prozess der Ablagerung

impliziert, scheint das Verständnis im Sinne eines lebensweltlichen Kontextes zumin-

dest nicht antithetisch.Die Bestimmung des Status der Sedimente bleibt letztlich diffizil:

So ist unklar, ob sie ein Produkt der Setzung oder eine implizite Struktur neben der Set-

zung bezeichnen. Einerseits suggerieren sie das Eine, ein Wesen, einen Ursprung und

Grund kollektiver Identität, die der Instituierung vorangehen und über der Zerrissenheit

und Kontingenz des Sozialen stehen, andererseits lassen sie sich nur als Ausdrucksfor-

men der Macht verstehen.159 Wenn Mouffe ihren imaginären Charakter und politischen

Ursprung hervorkehrt, wird die Problematik ihrer Wortwahl für die Bestimmung des

Status deutlich: Die Sedimente lassen sich ebenso als Verkrustungen in einem fließenden

Prozess der Instituierung verstehen wie sie die Existenz eines Grundes anzeigen, an dem

sichdieAblagerungenbilden.Mit denSedimenten suggeriertMouffe zugleich eineDistink-

tion zwischen Setzung und Ablagerung: Sie bilden sich in, mit und neben der hegemo-

nialen Formation, sie gehenmit ihnen einher, sind aber kein Teil ihrer direkten Setzung.

Die Sedimente zeichnet demnach gleichzeitig ein Konnex und eine Distanz zur Instituie-

rung aus: Zwar entstehen sie im Fluss des politischen Prozesses, ihre Fixierung scheint

159 Die Bildung dieser Sedimente bedarf wiederum keines Akteurs, keines festen Prozederes oder be-

stimmter Intentionen. Das Verbindende bildet sich auch in diesem Falle indirekt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


476 Tobias Braun: Der politische Konsens

aber anderen Gründen, Logiken undModi zu folgen. Kurzum kommt nach dieser Lesart

den Sedimenten ein ebenso konstitutiver wie latenter Status zu, der sie zwar als Produkt

der politischen Formation begreift, dieser aber nicht ihre Kontrolle oder Verfügung at-

testiert.

Als unpolitischer Grund der politischen Formation des Sozialen können die Sedimente als

Kontexte und Konturen eines lebensweltlichen Sinnraums verstanden werden. Neben

der Distanzierung zeigt sich die Parallelität zur Lebenswelt in der Bildung einsichti-

ger und überschaubarer Zusammenhänge: Es geht um bekannte wie vertraute Routi-

nen, die Verlässlichkeit und Einschätzbarkeit vermitteln. Zwar stellen diese Normalisie-

rungsprozesse ebenso nur Verkrustungen im Fluss sozialer Auseinandersetzungen dar,

dennoch scheint in ihnen eineOrientierung, eineOrdnungundÜbersicht derWelt,mög-

lich. Individuen begegnen diesen Strukturen als in sie Geworfene, als seien diese schon

immer da, evident, intuitiv und vertraut. Dieser Bereich entzieht sich der gesellschaftli-

chen Konfliktaustragung, er kann kein Teil kritischer Aufmerksamkeit sein, denn zum

Zeitpunkt seiner Wahrnehmung verliert er seinen Status und seine Funktion. Mit die-

sem subtilen und gleichsam konstitutiven Bereich, der sich der bewussten Einsicht wie

intendierten Zugriffen und Gestaltungen entzieht, führt Mouffe eine fundamentale ge-

sellschaftliche Instanz ein, die sich als vorpolitische und konsensualeQuelle der Integra-

tion imSinne einer Ausbildung kollektiverKontexte verstehen lässt.Gleichsam verortet sie

dieÜbereinstimmung in der Grundanlage der Ontik, undmuss somit das Fehlen des Einen

in der Ontologie nicht aufgeben.Die beiden Bewegungen, die konstruktive Setzung und

die Einbindung in die Kontexte, sind nach Mouffe im Sinne Heideggers als Existenziale

zu verstehen, als notwendigeDimensionengesellschaftlichenSeins, die sich aber aus der Sicht

des außen-stehenden Beobachters ohneWissen um Kontexte kaum trennen ließen.160

*

In den Formen agonaler Demokratiemanifestiert sich ebenso ein spezifischer Status wie

sich Bezüge des Ko und des Sens, also der Raum und der Sinn einer politischen Formati-

on, ausbilden, denen Annahmen des Einen innewohnen. Zugleich wird dieKonstitution ei-

ner politischenOrdnung nachMouffe gerade durch die Zulassung vonKonflikt gewahrt:

In derAustragung vonDissenswerdenicht nur ein produktiverUmgangmit derUneinig-

keit und der fehlenden Definität möglich, sondern ebenso die Ausbildung von Identität,

die Sinnhaftigkeit politischer Ordnung und die Vitalität demokratischen Ringens um

kollektive Bestimmungen. Der Agonismus erkenne die Logik der Destitution, die Distink-

tionundDiskriminierung,ebensowiedas emanzipativeBegehren,KritikundAffekte als

Ausdrucksformen politischer Praxis an und übertrage ihre Energien produktiv in seine

politischeOrdnung.Zugleich hebedie agonaleKonstellationdieRadikalität derKonflikte

mit der Entladung im normierten Kampf auf.161 Politische Praxis benötige die Struktur

160 Diese Züge zeigen wiederum eine Nähe zu Lefort, obgleich dieser das Streben der Schließung der

Macht selbst zuschreibt und in den Kontext gesellschaftlicher In-Form-, In-Szene- und In-Sinn-Set-

zungsprozesse stellt.

161 Leidenschaften gegenüber sind liberale Politikkonzepte blind, teilweise ablehnend. Jedenfalls ist

eine konstruktive Einbindung affektiver Impulse nicht angedacht: »The liberal claim that a universal

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 477

und die Dynamik von Gegnerschaftsbezügen, dann nur in einem geregelten Wettstreit

zwischen unsund denen könnedieser Streit imSystemgehaltenwerden.Danebenbedür-

fe die Auseinandersetzung eines bestimmten kom-positionellen Arrangements, das eine

Ordnung des Streits erlaubt: So kann der Streit nurmit dem Gegner, auf mehr oder we-

niger bestimmte Weise und über mehr oder weniger bestimmte Themen erfolgen. Der

leidenschaftlichen Vertretung einer Seite ist also stets die Anerkennung des politischen

Gegners und des geteilten Reglements eingeschrieben.162

Zugleich bleibt die Logik derDestitution ebenso aktiv wie konstitutiv: »Umpolitisch zu

handeln,müssenMenschen sichmit einer kollektiven Identität identifizieren können, die ihnen eine

aufwertendeVorstellung ihrer selbst anbietet.« (ÜP,S. 36)DieseAufwertungkannaber imAgo-

nismus nicht auf Kosten der anderen Partei gewonnen werden, sie kann sich nur in der

umfassenden Sinnvermittlung der Gegnerschaften und deren Stiftung kollektiver Iden-

titäten formieren. Gerade weil Gegner als interne, anerkannte Kontrahenten behandelt

werden, sie also unhinterfragbar Teil des Kollektivs mit gleichen Rechten und gleicher

Würde sind, kann sich der Einzelne von ihnen kaum radikal und chauvinistisch abset-

zen. Im agon ist die eigene Aufwertung also begrenzt, die Gegnerschaft verbindet mehr

als dass sie trennt. IhreÜbereinstimmung bedarf aber eines äußeren Sies, das diese geteil-

ten Bezüge zu stiften vermag, und die Gemeinsamkeit der Gegner zugleich auf die auf

dasMinimumder Absetzung von einemgemeinsamen Außen beschränkt.Wenn sich die

Aufwertung allerdings vondemAußenher bestimmt,muss sie dannwiederumdie (inne-

ren) Gegner umfassen: Die Frage ist also, ob es ein Sie geben kann,welches beide Gegner

verbindet und an dem sich Aufwertungen abstoßen können. Eine andere Frage ist, wie

die Aufwertung kollektiver Identitäten mit der Differenzlogik und der reinen Negativität

sozialer Beziehungen vermittelt werden kann. Halten wir die Spannung fest, die zwi-

schen einer leidenschaftlichen politischen Identität, die sich umeine distinkte Ideologie

rational consensus could be produced by an undistorted dialogue, and that free public reason could guaran-

tee the impartiality of the state, is only possible at the cost of denying the irreducible antagonistic element

present in social relations, and this can have disastrous consequences for the defense of democratic institu-

tions.« (PLL, S. 140) Das Politische verschwinde aber nicht, es werde nur verschoben, wobei es sich

dadurch auch dem Verständnis, der Bearbeitung und konstruktiven Einhegung entzöge.

162 Mouffe (RPC, S. 195f.) setzt sich dezidiert von Gefühlen ab, es ginge nicht um eine Form mitfüh-

lenden Entgegenkommens, sondern um einen Ausdruck des Archaischen und des Irrationalen.

Mouffe fasst dies auch mit Freud als libidinal investment, einem »attachment of strong, intens emo-

tiional energies to an issue, person, or concept.« (DR, S. 111; aus dem Text wird nicht ersichtlich, ob es

sich um eine ÄußerungMouffes oder eine Anmerkung des Interviewpartners handelt) Kurz gesagt

geht es nicht um das Modell eines Debattierklubs, sondern um den Typus der Ultras, die in einer

recht eigenen Weise ihrer Leidenschaft für ihren jeweiligen Verein frönen – ob die Begeisterung

auch der sportlichen Arena zukommt, kann indes bezweifelt werden. Mihais (2014) Versuch, ago-

naleGefühle zu bestimmenund imSinne einer entsprechendenDemokratie fruchtbar zumachen,

entgeht dabei just die archaische Wildheit, um der es Mouffe geht. Kurz: Mouffe nimmt nicht an,

dass Leidenschaften über reflexive Selbsteinsicht oder Vernunftabwägungen produktiv gelenkt

werden können, sondern dass sie über die politische Auseinandersetzung, der Bestimmung des

Wirs und des Sies, eine Möglichkeit haben, sich zu entfalten und der Bildung politischer Identitä-

ten dienlich zu sein. Ohne es hier ausführen zu können, vermute ich, dass sich beide Ansätze nicht

unbedingt ausschließen, aber unterschiedliche Akzente setzen.Weiterführend zur Relevanz emo-

tionaler Aspekte für demokratietheoretisches Denken siehe Weber (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


478 Tobias Braun: Der politische Konsens

herum formiert und auflädt, und einer beruhigten und beruhigenden Ordnung, die auf

einer Anerkennung der Kontrahenten und deren politischen Visionen aufbaut.

Die integrative Qualität der politischen Ideologien und Visionen behandelt Mouffe

nicht prominent, allenfalls im Sinne einer schwachenHoffnung auf Systemveränderung.

Angesichts der Betonung der Aneignung, der Notwendigkeit von Alternativen und des

gegenhegemonialen Impetus erscheint diese Zurückhaltung bei der Besprechung poli-

tischer Entwürfe und ihres Potentials an Sinnstiftung überraschend. Ein Grund könnte

sein, dass Ideologien schwer einhegbar sind, undMouffe den Agonismus, der infolge die-

ser Radikalisierung gefährdet werden könnte, schützen will. Neben ihrer Dynamik ist

den politischen Visionen auch ein Risiko eigen, das Mouffe ebenso meiden muss: Po-

litischen Entwürfen wohnt eine Tendenz inne, in der Bestimmung ihrer Identität von

einer evidenten und eminenten Qualität auszugehen und somit den Bedingungen der

negativenEssenz zuwidersprechen.Beide Aspekte hemmen darüber hinaus die Transfor-

mation inGegner unddamit die Ausbildungdes agon: NebenderDisqualifizierung alter-

nativer politischer Entwürfe geht mit den Visionen auch qua Absetzung eine Loslösung

aus dem institutionellen, prozeduralen Arrangement der Gegnerschaft einher, woraus

wiederum die Absicht einer parteiischen Veränderung des agon resultiert. Die agonale

Ordnung selbst wird politisiert und kann somit ihrer grundlegenden Funktion, also der

Konstitution der Gegnerschaft, nicht mehr nachkommen: Im Sog politischer Ideologie

wird das Arrangement brüchig, eben weil es in Frage steht. Ein weiterer Grund der Zu-

rückhaltung könnte die Skepsis gegenüber den Potentialen der Aneignung sein, also die

Postulate der Machbarkeit bzw. Kontrollierbarkeit sozialer wie politischer Beziehungen

undGefüge.163DiePositionderpolitischenVisionenbleibt ambivalent, stehendiesedoch

einerseits zwischen denGegnern und lösen derenBezugnahme auf, indem sie die jeweili-

ge Seite normativ-ideologisch objektiviert; andererseits sind sieMotiv der verbindenden

gegnerschaftlichen Auseinandersetzung.

***

In der Bestimmung des Einen, das die politische Ordnung koordiniert und konsolidiert,

entwickelt Mouffe das Modell eines konflikthaften Konsenses. In diesem wird die Notwen-

digkeit eines bestimmten Grades an Übereinstimmung akzeptiert, dem Dissens zugleich

eine konstitutive Relevanz zuerkannt und beide in ein konstruktives Verhältnis gesetzt.

Konsens und Dissens stehen in einem Verweisungszusammenhang, in dem sich beide

Aspekte ebenso aneinander reiben wie sie sich gegenseitig stützen und voneinander

abhängen.164 Die Relevanz des Konflikts und seiner Austragung bedarf für das Konzept

163 Mouffe scheint in ihrer Anknüpfung an visionäre Integrationspotentiale skeptischer geworden zu

sein. So war die positive Berufung auf politische Visionen von Mouffe und Laclau ein Kritikpunkt,

den auch Spitta aufgenommen hatte. Das utopische Moment sollte als Absetzungsdimension die

Kritik an der hegemonialen Formation überhaupt erst ermöglichen. Im Zuge der Betonung des

Agonismus, der Mouffes späteresWerk maßgeblich bestimmt, ergeben sich Verschiebungen: Weil

der Antagonismus nun zwischen zwei Gegnern verhandelt werden soll, muss das Utopische zu-

rückgedrängt werden, weil es durch seine Dynamik auch die Gegnerschaft potentiell bedroht.

164 Jones (2014, S. 22) stellt die berechtigte Frage, warum es Akteuren, denen ein rationaler Konsens un-

zugänglich bleibt, möglich sein soll, sich auf einen gemeinsamen Grund zu beziehen, auf gemein-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 479

Mouffes keiner weiteren Ausführung. Seine Realisierung in einem agon setzt jedoch

genuine Prämissen und Bedingungen voraus, die als ein Fundus unter, als Kontext neben

und als Reglement über dem Konflikt stehen. Die Ordnung des Dissenses situiert somit

als Kom-Position außerhalb des Konflikts und entzieht sich der negativen Ontologie. So

mussMouffe bestimmte Konditionen,Konventionen oder Kontexte annehmen und aus-

zeichnen, um die Radikalität des Antagonismus zu beschränken und einen Konnex der

streitenden Parteien zu versichern. Eine Quelle dieser integralen Ordnung besteht in

der hegemonialen Formation, die sowohl die hegemonialen wie die gegenhegemonialen

Kräfte umfasst.Auchder agonund seine prozeduralen undnormativenKonditionenund

die Sedimente der Gesellschaft, also der kollektive Fundus, lassen sich im Sinne geteilter

Grundlagen verstehen. Eine dritte Quelle desKonsenses, der denDissens ermöglicht, sind

geteilte ethisch-politische Prinzipien (Gleichheit und Freiheit für alle).Weil es über die Bedeu-

tung, Relation und Gewichtung dieser Werte nie Einhelligkeit geben könne, müsse es

same ethisch-politische Werte, und verweist als Antwort auf Mouffes Konzept des konflikthaften

Konsens, der konzeptionell weit weniger anspruchsvoll sei. Die Zustimmung beschränke sich so auf

eine Vorverständigung der Spielregeln, sie blieben diffus und so könnte sich eine Vielzahl politi-

scher Assoziationen einerseits ein grobes Verständnis der Prinzipien teilen und andererseits für

die jeweilige Auslegung des allgemeinen Wohls eintreten. Die Zustimmung, die Jones hier ein-

führt, suggeriert eine Politisierung und einen möglichen, wenn auch nur diffusen, gemeinsamen

Horizont, der sich in Mouffes Konzept kaum verorten lässt. Geteilte Bezüge können im Denken

Mouffes sich ihres antagonistischen Ursprungs nicht entledigen, sie können nicht positiv durch

ein Einvernehmen der Beteiligten geschöpft werden und sie können sich nicht aus der Abhängig-

keit einer Bindung anWir/Sie-Bestimmungen lösen. Jones stellt Mouffes Doppelstrategie heraus,

um das Fehlen von kooperativer kollektiver Selbstbestimmung zu kaschieren: Zum einen verweist

uns Mouffe auf einen politisch entleerten, gleichsam aber ideologisch-radikalisierten Dualismus

politischer Lager, der die Individuen nicht über Programmatiken oder Willensbildungsprozesse

bindet, sondern durch Identifikationsbildungen in den Bestimmungen von Wir und Sie. Politi-

sche Praxis verliert so (fast) jedes Potential positiver Setzung: Rechts und Links sind nicht homo-

gen, können sich folglich nicht auf ein gemeinsames Programm, eine gemeinsameWeltsicht und

Identität einigen und nur über einen ablehnenden Verweis auf den Gegner integrieren. Der ago-

nale Konnex, die Regeln des Konflikts, entzieht sich, wie wir oben schon erwähnten, des Zugriffs

durch die Konfliktparteien, er kann nur als unhinterfragte Konvention, der beide Seiten nachkom-

men, die Gegnerschaft stabilisieren. Mouffe zieht hier einen consensus omnium Fraenkels ein, eine,

wenn auch diffuse, Übereinstimmung (nicht Übereinkunft) der Spielregeln und Grundwerte des po-

litischen Spiels und Spieler, wobei Mouffe die Möglichkeit ablehnt, die Spieler können sich selbst

auf Regeln des Spiels einigen. Die Schachspielenden könnenweder selbst Regeln bestimmennoch

können sie über die Auslegung vonRegeln streiten, außer zumPreis des Spielabbruchs.Nebenden

Dualismus des politischen Lagerkampfes tritt eine lebensweltliche Einbindung: Die ethisch-poli-

tischen Prinzipien bilden einen entzogenen Kontext, in dem sich die Akteure verhalten, ohne dass

diesen bewusst reproduzieren noch affirmativ bejahenmüssten. Der Zustimmung, die Jones pos-

tuliert, liegt keine Alternative zugrunde. Den politischen Akteuren steht es nicht frei, sich gemäß

den ethisch-politischen Prinzipien zu verhalten, es denn zum Preis eines Absinkens in den Na-

turzustand der antagonistischen Feindschaft. Viele Probleme entstehen dadurch, dassMouffe die

Integration der ethisch-politischen Prinzipien zugleich (diffus-)einvernehmlich und konflikthaft

denken will, wobei die Einvernahme ein geteiltes Fundament stiften und der Konflikt politische

Identitäten, in die ebenso Konflikt und abgrenzende Gegnerschaft eingetragen ist, bilden soll. Ich

nehme an,Mouffe will so die lebensweltliche Einheitsstiftung entschärfen, eben indem sie siemit

Konflikten auflädt und als diffus entkräftet. Es vermischen sich lebensweltliche und bewusst-wil-

lentlich-autonome Aspekte.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


480 Tobias Braun: Der politische Konsens

Streit um ihre Interpretation geben und diese Uneinigkeit ist es, was die pluralistischen

Demokratien belebe. (Vgl. ÜP, S. 43) Gleichwohl muss dem Streit um die Auslegung der

normativen Prinzipien ein gewisserGrad anKonsens inform eines gemeinsamenRegelkanons

(ÜP, S. 70) vorangehen:

»I agree with those who affirm that a pluralist democracy demands a certain amount

of consensus and that it requires allegiance to the values which constitute its »ethico-

political principles«. But since those ethico-political principles can only exist through

many different and conflicting interpretations, such a consensus is bound to be a »con-

flictual consensus«.« (AM, S. 103)

Mouffes Versuch, die konsensualeÜbereinstimmung in den Prinzipien selbst konflikthaft

aufzuladen, kann nicht wirklich überzeugen: Einerseits weist sie den einvernehmlich

geteilten Prinzipien eine konstitutive Relevanz und eine integraleQualität für pluralisti-

scheDemokratienzu,andererseits desavouiert siederenPotential an Integration, indem

sie den Konsens der Pluralität und Heterogenität der Interpretationen aussetzt. Ihr Ver-

such, den Konflikt über die Bindung an Prinzipien formal einzuhegen, reibt sich an der

Politisierung via Auslegung. Die Frage ist, auf welcher Ebene die Prinzipien dann noch

als ein kollektiver Nexus der Absicherung der Ordnung dienen können: Ihrer Offenheit,

die denDissens zulässt, steht ihre Definität gegenüber, auf dem ein geteilter Konnex be-

ruht.

Nach Mouffe konstituiert sich die radikal-demokratische Staatsbürgerschaft über

ein Bewusstsein gemeinsamer Werte: Wir teilen zwar unsere Präferenz der Freiheit und

Gleichheit aller, aber nie dieselbe Auslegung. DieWerte können so nur als diffuser Hinter-

grundwirksamwerden, im Sinne einer Gewissheit der Teilung einer gemeinsamenKul-

turundeinesWertekanons,dessen Identität ebensoambigwieambivalentbleibenmuss.

Gleichzeitig sollen die Werte jedoch dem Streit ausgesetzt sein: Identitäten formieren

sich im Konflikt, in der Abgrenzung, also müssten Staatsbürger um Interpretationen

streiten, um sich als Bürger zu bilden.165 Die Spannung ist offensichtlich: Der Bürger

muss leidenschaftlich für seine Interpretation kämpfenund sich gleichzeitig der eigentli-

chenGemeinsamkeit der Prinzipien bewusst bleiben. (Vgl. RPC, S. 175ff.) Auchwenn sich

die beidenAspekte nicht unbedingt ausschließen,besteht zwischen ihnendoch eineRei-

bung, die das integrative Potential der Prinzipien einschränkt.

*

Um die Funktion der ethisch-politischen Prinzipien verstehen zu können, lohnt es sich, ei-

nen Blick auf Mouffes Arbeit über die Ausbildung politischer und sozialer Zusammen-

schlüsse, politischer Gemeinschaften und demokratischer Bürgerschaften zu werfen. Die Kon-

stituierung dieser Identitäten hänge elementar mit dem Deutungsstreit der Staatsbür-

165 Wie Ruitenberg bemerkt: »However, she believes the common ground consists only of the recognition of

the other’s right to hold an opposing view, and a commitment to the fundamental »ethico-political values

of liberty and equality for all«. Disagreement about the interpretation of those values is at the heart of

politics.« (Ruitenberg 2010, S. 43; Zitat von Mouffe 2005, S. 121) Ein Bewusstsein der Unterschied-

lichkeit verbindet sich mit dem leidenschaftlichen Eintreten für die eigene Konzeption.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 481

gerschaftsverständnisse zusammen: »Theway we define citizenship is intimately linked to the

kind of society and political community we want.« (DC, S. 60) Zunächst arbeitet sich Mouffe

an den liberalen und kommunitaristischenAuffassungender Staatsbürgerschaft ab:Der

liberale Ansatz verenge sich auf negative Abwehrrechte gegen staatlichen Beeinträchti-

gungen individueller Freiheit,der kommunitaristischeAnsatz hingegenbasiere auf einer

substantiellen IdeedesgemeinsamenGuten.166Genügeder liberaleAnsatzmit seinerPriorität

des Rechten und der damit ausgeschlossenen Privilegierung einer partikularen Konzeption

des Guten den Imperativen des Pluralismus, so biete der Kommunitarismus partizipato-

rische und gemeinschaftsorientierte (kommunale) Potentiale. Beiden Ansätzen wohnten

aber auch Defizite inne: Das liberale Modell reduziere die Bürger zu unpolitischen, un-

partizipativen, unsozialen, privaten Interessenverfolgern und den Staat zu einem for-

mal-rechtlichen Rahmen, der die negative Freiheit zu sichern habe. Das kommunita-

ristische Modell widerstrebe den Pluralismus, wenn es Aspekte des Kommunalen und

Kollektiven privilegiere, und so die staatliche Instanz und Garantie des Einen verabsolu-

tiere. Beide Modelle erwiesen sich letztlich als mangelhaft in ihren Konzepten der Bil-

dung politischer Identität demokratischer Subjekte. Aufgrund der Relevanz sowohl des libe-

ralen Denkens als auch liberaler politischer Errungenschaften für die Entwicklung mo-

derner Demokratie und die Anerkennung des Pluralismus, des Rechts und der indivi-

duellen Freiheit, der Trennung von Kirche und Staat sowie der Entwicklung einer Zivil-

gesellschaft, kommt auchMouffe (DC, S. 62) nicht umhin, sich affirmativ zur selektiven

Übernahme des liberalen Gedankenguts zu bekennen.167 Im Gegenzug stellt Mouffe der

Betonungder negativenFreiheit, also desRechten vor demGuten,keine adäquate Leistun-

gen des Kommunitarismus gegenüber,mit der sich politische Potentiale positiver Freiheit

verknüpfen ließen, Akzente der Kooperation und der Gestaltung des Zusammenlebens.

Vielmehr verweist Mouffe mit Rawls auf eine Einsicht des liberalen Prozeduralismus,

wonach qua Pluralität verbindliche, geteilte Maßstäbe nur unabhängig von partikula-

ren Einflussnahmen Bestand haben können.168 Die Priorität des Rechten vor demGuten

dürfe aber nicht wie bei Rawls in der abstraktenUniversalität der Rationalität idealisiert

werden, könne es sich doch nie aus dem Kontext einer konkreten Gesellschaft lösen.169

(Vgl. DC, S. 64f.) Mouffes Argumentation bezieht sich dabei nicht auf eine lebensweltli-

cheEingebundenheit, sondernaufdie konkreteOrdnungeinerpolitischenGemeinschaft

unddesRechten.Für dieAnbindungdesRechten angegebeneKontexteweistMouffe auf

166 Wie wir schon gesehen haben, ist dieses Argument zumindest auf Barber nicht anwendbar. Ganz

im Gegenteil wirdMouffe einen Vorschlag entwickeln, der sich durchausmit der Perspektivenum-

stellung Barbers verbinden lässt.

167 Die Verteidigung der liberalen DemokratieMouffes ist auch Thema eines Aufsatzes von Rzepka und

Straßenberger (2014).

168 Im Falle Rawls war das entscheidende Instrument der Verallgemeinerung die Vernunft, wie wir

dargestellt hatten.

169 Wenn Mouffe nun schon die Gebundenheit anerkennt, wäre es die Frage, inwieweit die liberalen

Beiträge für demokratische Ordnungen konstitutiv sind – die Betonung des Individuums, dessen

Freiheit vor dem Staat und Lösung von religiösen Kontexten scheinen zwar sinnig, aber nicht not-

wendig universalisierbar außer zum Preis der Verengung des Demokratiebegriffs. Mouffe selbst

verweist mit Taylor auf die kontextuelle Gebundenheit liberalen Denkens, ohne auf die Konstitu-

tionsbedingungen moderner demokratischer Politik Bezug zu nehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


482 Tobias Braun: Der politische Konsens

ein Argument Taylors hin, nachdem der Individualismus selbst ein kulturelles Erzeugnis

sei.170 Diese Gebundenheit wird sowohl für Rawls’ Anspruch der Neutralität als auch für

Mouffes Verweis auf die Hegemonie zum Problem: Wenn das Rechte, die Institutionen

wie das Recht und die kulturellen Grundnormen, keine Allgemeinheit und Unvoreinge-

nommenheit beanspruchen können, muss eine Gegenhegemonie just an dieser Stelle

ansetzen.Das Rechte wird so selbst zu einemGuten, das in hegemonialen und gegenhe-

gemonialen Praxen aufgerieben wird. Mouffe steht letztlich vor dem gleichen Problem

wie Rawls: Es gilt, eine allgemeine Ebene auszuweisen, die über den pluralistischen In-

teressen und dem Ringen der Hegemonie steht und die Kontrahenten verbindet, und

die gleichsam die Interessen wenn nicht auszugleichen, dann doch produktiv zu arran-

gieren vermag. Die kommunitaristische Kritik macht nicht nur die soziale Eingebun-

denheit entgegen dem Individualismus stark, sie spricht sich ebenso entgegen demabs-

traktenModell fürdie kontextuelleBindunghistorischer, sozialerundkulturellerBezüge

aus.Mouffe greift dieses Argument nur in abgeschwächter Form auf und vernachlässigt

dessen Kritik an der Konzeption des Rechten. Zugleich teilt sie die kommunitaristische

Kritik, wonach es dem liberalen Modell infolge dessen Akzentuierung des Individualis-

mus und der Trennung der privaten und der politischen Sphäre an einem Verständnis

gemeinschaftlicher politischer Praxis fehle und jedes Konzept positiver politischer Frei-

heit im Verdacht der Heteronomie stehe.171 Der pluralistische Horizont führt beim li-

beralen Denken, wie Mouffe durchaus zu Recht vermerkt, zu einer Verengung der po-

litischen Aktivität und zu einer Verschiebung hin zu privaten Konflikten: Eben weil die

Bürger nicht über sich gemeinschaftlich bestimmenund entscheiden können,bliebe der

politischeBereichnotwendig allgemeinunddie Interessenartikulationnotwendigparti-

kular.172ObMouffe selbst dieseLeere zuvermeidenundeinegemeinschaftlichepolitische

Praxis zu begründen vermag, kann indes bezweifelt werden.

Mouffe selbst sieht sich dem Pluralismus verpflichtet und denkt vom ungebunde-

nenVielen aus: Sie verknüpft ihre BegründungderNotwendigkeit der Priorität des Rech-

ten vor dem Guten mit dem Verweis auf Leforts Ungewissheitsdispositiv der Moderne,

nachdem jeder letzte Garant des Einen verloren gegangen sei. Das Rechte stelle auf ge-

teilte Verbindung und Verbindlichkeit ab, die eben kein Ausdruck konkreter politischer

Entscheidungen, sondern akzeptierter politischer Verfahren sei. Assoziationen können

170 Mouffes Argumentation ist – sofern ich sehe – auf die Theorie der Gerechtigkeit hin ausgerichtet.

Der entsprechende Artikel Mouffes (DC) stammt von 1992, Rawls’ Politischer Liberalismus erschien

1993, obgleich vorher erschienene Artikel Gedanken vorwegnahmen.

171 Um Berlins Argument der Unvereinbarkeit negativer und positiver Freiheit auszuhebeln, verweist

Mouffe (DC, S. 63) auch auf Skinners Erarbeitung eines republikanischenModells der Bürgerschaft,

das neben einer grundsätzlichen Einholung der negativen Freiheit auch auf bürgerliche Tugend

und Partizipation verweise. Neben der Interessenverfolgung müssten sich die Bürger als Mitglie-

der eines freien Staates verstehen und an dessen politischen Geschicken teilhaben. Nur in der An-

erkennung der öffentlichen Sphäre und der eigenen Beteiligung ließe sich die private Freiheit ga-

rantieren.

172 Jones (2014, S. 22f.) verweist darauf, dass der Ausschluss leidenschaftlicher öffentlicher Auseinan-

dersetzung im liberal-deliberativen Denken aufgrund deren Gefährdung des rationalen Konsenses

zu einemDefizit führe,weil sich so affektive Potentiale außerhalb der politischen Sphäre entlüden

und diese potentiell gefährdeten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 483

sich also nicht über direkte Formen bilden,würde dies dochmit der Einsicht und Trans-

parenz, Aneignung und Gestaltung eine definite Identität und Machbarkeit der Gesell-

schaft annehmen, vielmehr muss sich die Annahme des Einen/nden mit einem geteilten

prozeduralen Arrangement begnügen.WennMouffe nun die Priorität des Rechten über

eine ontologische Situation herleitet, ist dies ein Sprung von einer phänomenologischen

Beschreibung (ontologisch) zu einer normativen politischenTheorie (ontisch): Aus dem

unmöglichen Ausweis einer ontologisch gewissen Disposition folgert Mouffe eine ent-

sprechende politische Ordnung. Wie schon erwähnt, ist ein negativer Bezug auf onto-

logische Gewissheiten eine ebenso unredliche Kausalität wie eine positive Relation –

jedenfalls sofern die Ontologie als unzugänglich verstanden wird.173 Neben den Kom-

plikationen der Übertragung ontologischer und ontischer Ausweise ergibt sich zudem

das Problem, dass aus dem Signum der Grundlosigkeit und den Unmöglichkeit jeder Be-

gründung nicht nur die Priorität des Rechten gefolgert wird, sondern ebenso soziale Zu-

sammenhänge, also Aspekte kollektiver Konventionen und Kontexte, negiert werden.

Mouffe geht es nicht um das Spiel der Setzung und Zersetzung, der Formation und Auf-

lösung, sondern um eine am ontologischen Status ausgerichtete politische Ordnung,

die dem Fehlen des Einen nachkomme. Die Grundlosigkeit der negativen Essenz führt so zu

einer Beziehungslosigkeit des Sozialen, infolge der nur neutrale und dekontextuale174

Bezüge noch Heteronomie und mangelhafte ontologische Rekurse vermeiden können.

Kurz: Weil das Innen leer bleiben muss und sich nur in einer äußeren Abgrenzung zu

vereinen vermag,müssen alle geteiltenBezüge unbestimmt,neutral und ohne politische

Aufladung bleiben. Gleichzeitig lehnt Mouffe jede Vorordnung, jedes Allgemeine und

(Vor-)Bestimmte alsÜbergriff ab und begegnet diesenmit demVerweis auf die ontologi-

sche Situation.DasGesetzte kann sich nur in der Setzung rechtfertigen, alle Verbindung

und Verbindlichkeit wird der Zustimmung des Einzelnen und der Vielen überantwortet.

Mit dem Pluralismus will Mouffe eine politische Ordnung anbieten, die diese Imperati-

ve aufgreift. ImAnsatz des Pluralismus steht jedoch der Akzentuierung des vereinzelten

Vielen und dessen negativen Freiheit, also liberalen Aspekten, kein positiver Kontrapunkt

gegenüber: Die Transformation des Vielen in Eines, die wir als eine politische Funktion

bestimmt hatten, bleibt ohne Ort, sind jeder das Einzelne übersteigenden Verbindung

doch Risiken der Heteronomie inhärent. Das Innen muss leer bleiben: Das Denken der

173 Zur Verdeutlichung: Einerseits beharren wir darauf, dass es unmöglich ist, zu wissen, wie der Kos-

mos entstanden ist, andererseits schließen wir eine Beteiligung Gottes aus. Die ontologische Un-

gewissheitsgewissheitmussmit einer konsequentenUnzugänglichkeit zusammenfallen.UnserWis-

sen, Verstehen undDenken verbleibt in einer fundamentalen, ontischen Befangenheit über einfa-

che kulturelle Prägungen hinaus. Mouffes ontologische Begründung vermeint demnach, über die

Ontik hinaus Gewissheit behaupten zu können und setzt sich damit in eine Position, die sie selbst

kritisiert.

174 Die Enthebung von konkreten wie partikularen Einbindungen nimmt sich in Mouffes Konzepti-

on durchaus unterschiedlich zu Rawls’ Ansatz aus. Beide müssen aber eine ausgleichende Ebene

einführen, die eine Einheit im Vielen zu stiften vermag. Wir werden dies beim societas-Modell ver-

deutlichen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


484 Tobias Braun: Der politische Konsens

Absetzung und des Prozeduralismus buchstabieren diesen negativen Anspruch nur un-

terschiedlich aus.175

Der Spannung zwischen Pluralismus und Ordnung, zwischen dem ungebundenen

Vielen und dem Zwang gemeinsamer Setzung, begegnet Mouffe mit dem Versuch einer

Vermittlung positiver und negativer Freiheit: Ein ethischer Charakter moderner Staatsbür-

gerschaft solle sowohl mit dem Pluralismus als auch mit der Priorität des Rechten kom-

patibel sein und gleichzeitig der Entwertung bürgerschaftlichen Engagements sowie der

Auslösung sozialen Zusammenhalts entgegenwirken:

»Whatwe share andwhatmakes us fellow citizens in a liberal democratic regime is not

a substantive idea of the good but a set of political principles specific to such a tradi-

tion: the principles of freedomand equality for all. These principles constitutewhat we

can call, followingWittgenstein, a »grammar« of political conduct. To be a citizen is to

recognize that authority of such principles and the rules in which they are embodied,

to have them informing our political judgment and our actions.« (DC, S. 65)

Mouffe plädiert für eine Staatsbürgerschaft, die sich um die Anerkennung ethisch-po-

litischen Prinzipien und ihrer Regeln formt. Zugleich eröffne sich in der Auslegung ge-

teilter Prinzipien der Konnex einer kollektivenOrdnung, des politischen Verhaltens und

Urteilsvermögens (Sens). Nun ist die Frage, ob das integrierende Moment die geteilten

Prinzipien, die geteilte Auslegung der Prinzipien oder der gemeinsame Streit um die

Auslegung bestimmter Prinzipien ist. Auch Mouffes Verweis darauf, dass es immer di-

vergierende InterpretationenderdemokratischenPrinzipienderGleichheitundFreiheit

gebe, die wiederum als Kondensationspunkte der Produktion/Konstruktion politischer

Identitäten dienten, hilft an dieser Stelle kaum weiter.176 Die Frage ist also, an welcher

Position wir die Stiftung des Einen verorten: Formiert sie sich in einem bewussten Wil-

len, oder formt sie schonWillen, steht sie am Anfang oder am Ende, oder bildet sie eine

direkte oder indirekte, eine implizite oder explizite, eine unter-, über- oder nebenge-

ordnete Struktur, geht sie auf einen subjektiven oder objektiven, inneren oder äußeren

Bezug zurück?

*

175 Die Bestimmung des Politischen ist ebenso durch eine Ambivalenz gekennzeichnet: Einerseits will

Mouffe das Politische negativ-ontologisch aufladen und ihmdenAntagonismuswie dieUngewiss-

heit einschreiben, zum anderen kann sie das Politische nicht von Verweisen auf Ent- und Unter-

scheidungen, Bindungen und Setzungen usw. lösen. Mouffe versucht diese beiden Dimensionen

entlang des Opposition Liberalismus/Kommunitarismus zu entwickeln und mit Aspekten nega-

tiver und positive Freiheit zu verknüpfen. Der Pluralismus alterniert so zwischen politischen und

a-politischen Bezügen: Einerseits bildet der Pluralismus den vollsten Ausdruck des Antagonismus,

andererseits bleiben seine über-individueller Setzungen diffizil.

176 Daneben ist die Frage zu stellen, ob die beiden nicht um ein drittes Prinzip ergänzt werden müs-

sen, welches eher auf die politische Gestaltung und Teilhabe, also eine Dimension der Partizipa-

tion und Volkssouveränität, abstellt. Mouffe versteht zudem die beiden Prinzipien in einer recht

liberal geprägten Lesart.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 485

Mit der Kommunalität (idea of commonality) will Mouffe ein ethisch-politisches Band

sozialer Vereinigung ausweisen, das in einem kommunalen und kollektiven Bezug

über eine gemeinsame Teilnahme in und an der Vereinigung besteht und dabei ohne

Rekurse auf Substanzen oder Transzendenzen auskommt.177 Die Trennung der Sphären

(privat/öffentlich, Moral/Politik) könne aufrechterhalten und gleichzeitig der politi-

schen Ordnung ein ethisch-politischer Konnex zugewiesen werden. (Vgl. DC, S. 66) Zu

diesem Zweck knüpft sie an Micheal Oakeshott und dessen Distinktion zweier Modi

kollektiver Assoziation an:Universitasmeine eine gemeinsameUnternehmung zu einem

bestimmten Zweck, der für sich selbst oder im gemeinsamen Interesse stehe; societas

hingegen kennzeichne einer regelgeleitete, formale Beziehung, die nicht auf gemeinsa-

me Absichten abstelle, sondern auf die gegenseitige Wahrnehmung und Anerkennung

einer gemeinsamen Eingelassenheit und Einbindung (acknowledgement of the authority of

certain conditions in acting).178 Die Akteure der societas setzen demnach nicht ihre Bezüge,

vielmehr stehen sie schon je in ihnen, in einer »recognition of the authority of the conditi-

ons specifying their common or »public concern«, a »practice of civility«.«179 (DC, S. 67) Dem

kollektiven Konnex ist ein genuiner Charakter eigen, der bestimmte Regeln, Verfahren

und Perspektiven mit sich führt und der den Akteuren als Gegeben und mit objektiven

Geltungsanspruch gegenübertritt. Die Wahrnehmung öffentlicher, mithin gemeinsa-

mer Angelegenheiten, von Oakeshott respublica180 genannt, richte sich nicht auf eine

Verwirklichung von Inhalten, sondern auf die Präsenz des kollektiven Kontextes und der

gemeinsamen Ausrichtung an und der geteilten Anerkennung von ethisch-politischen

Werten:

»It is a common political identity of persons who might be engaged in many different

purposive enterprises and with different conceptions of the good, but who accept sub-

mission to the rules prescribed by the respublica in seeking their satisfactions and in

performing their actions. What bind them together is their common recognition of a

set of ethico-political values.« (DC, S. 69)

Die Idee ist folgende: In der individuellen Verfolgung partikularer Interessen aner-

kennen die Akteure die normativen Imperative des Gemeinwesens – also den Sinn

ihrer kommunalen Koexistenz – und verhalten sich gemäß eines öffentlichen und

gemeinsamen Arrangements, wobei es die Frage ist, ob diesen als äußeres (Fraenkels

177 Wie Mouffe (A, S. 50f.) selbst die Konstitution politischer Gemeinschaft denkt, bleibt zu klären.

Ein konflikthafter Konsens, also der Streit zwischen Projekten und Interpretationen, bedürfe der

Existenz einer politischen Gemeinschaft, einer irgendwie gearteten politischen undmoralischen Einheit.

178 Siehe neben den Arbeiten Oakeshotts (1975 und 1966) den Sammelband von Henkel und Lembke

(2013).

179 Könnteman also in der einen Sicht den Staat als Zweckgemeinschaft zur Erlangung von Profit, Do-

minanz oder Erlösung verstehen, verweist der zweite Zugang auf eine legale Ordnung der sozialen

Beziehungen, die sich mit der Regelung selbst begnügt.

180 Zwischen den Begriffen »common« und »publik«, der Öffentlichen, dem Gemeinsamen und dem

Gemeinen, gibt es deutliche etymologische Überschneidungen. Die Öffentlichkeit, die im repu-

blikanischen Begriff mitschwingt, meint ebenso einenModus der Beratung, die Offenheit des Zu-

gangs und die Materie der Entscheidung.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


486 Tobias Braun: Der politische Konsens

consensus omnium wie die Regeln des Fair Play und an Rawls öffentliche Vernunft) oder inti-

mes Verhältnis (die politische Gemeinschaft Barbers) gedacht ist. Das gemeinsame Band

entspringe keiner gemeinsamen Intention oder privaten Kalkülen, sondern dem Be-

wusstsein einer objektiven Geltung, der Anerkennung einer Bindung, die sich imKontext

desKommunalen präsentiere.Zwar ist dieser Zusammenhang losgelöst von inhaltlichen

Bestimmungen, dennoch prägt und strukturiert er die politische Gemeinschaft und die

Praxis des öffentlichen Verkehrs:

»The identification with those rules of civic intercourse creates a common political

identity among persons otherwise engaged in many different enterprises. This mod-

ern form of political community is held together not by a substantive idea of common

good but by common bond, a public concern. It is therefore a community without a

definite shape or a definite identity and in continuous re-enactment.« (DC, S. 67)

Neben der Leere der Absetzung und der Leere des Prozeduralismus führtMouffe hier eine

dritte Leere ein, die eines Ko. Es geht ihr um einen gemeinsamen Bezug, eine Perzeption

des Geteilten und Gemeinsamen, dem sie aber jede inhaltliche, bestimm- und konkreti-

sierbareAusrichtung vorenthält.DieseKontexte bilden eine kollektiveKohärenz aus,der

bestimmte Regeln der Bezugnahme in der Öffentlichkeit folgen, ohne dass diese Bin-

dung aber aus willentlicher Billigung oder konkreten Entscheidungen resultierte. Zu-

dem ist in diese kollektive Identität weder der Antagonismus eingetragen noch zeichnet

sie sich durch eine Abgrenzung aus, sie stiftet sich allein in der Koexistenz, imMit-Sein

(Nancy).181 Auf einer grundlegendenEbene führtMouffe somit konsensuale Aspekte ein,

eine geteilte Ausrichtung eines Gemeinwesens, die dasWir ebenso unterfüttert wie den

Streit, dem sie Form, Regeln und Normen einprägt.

Mouffe (DC, S. 70) fasst den Modus der Öffentlichkeit auch als Artikulationsprinzip,

womit sie dessen integrative Potentiale akzentuiert.Geradeweil dieser Assoziationsmo-

dus keines Rückgriffs auf singuläre Ideen kollektiver Identität wie des Allgemeinwohls be-

dürfe, entspräche er zudem den Bedingungen moderner Demokratie.182 Er ermögliche

181 Der Begriff des Öffentlichen schwankt letztlich zwischen zwei distinkten und ambivalenten Mo-

dellen, deren Status sich in Hinsicht des Ursprungs des Einen unterscheidet: Verweist das eine

Modell auf ein äußeres Verhältnis einzelner Bürger, auf die Übereinkunft eines geregelten Arran-

gements, so nimmt das andere Modell eine intime Zusammengehörigkeit an, den Kontakt einer

gemeinsamen Verbindung und den Konnex und die Kongruenz einer Übereinstimmung.

182 Im gleichen Schritt schränkt Mouffe ihre Skepsis gegenüber dem Gemeinwohl ein. Sie will es als

Fluchtpunkt (vanishing point) verstandenwissen, auf den sich die Praxis bezöge, dessen Erreichung

aber gleichzeitig ausgeschlossen sei: »The common good functions, on the one hand, as a »social imagi-

nary«: that is, as thatwhich the very impossibility of achieving full representation gives the role of a horizon

which lost the condition of possibility of any representation within the space that it delimits. On the other

hand, it specifies what I have designated, following Wittgenstein, a »grammar of conduct« that coincides

with an allegiance to the constitutive ethico-political principles of modern democracy: liberty and equality

for all.« (FC, S. 85) Nach Mouffe ist das Gemeinwohl ein Bezugspunkt sozialpolitischer Praxis, der

auf geteilte, offene Prinzipien verweise und selbst dem Streit entzogen sei. Dies würde wiederum

eine Vereinseitigungmit sich führen: Letztlich versuchtMouffe, eine entideologisierte und entpo-

litisierte Version des Gemeinwohls zu begründen,welches schon von sich aus auf das Gemeinsame

bezogen ist und daher für alle stehen muss. Dagegen führt Mouffe (RPC, S. 177) anderenorts das

Allgemeinwohl auf eine hegemoniale Artikulation zurück. Konsequenter wäre ein Verzicht gewe-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 487

einen geteilten Horizont bei gleichzeitiger Zulassung von Differenz und Dissens sowie

pluralistischerVielfalt.183 ZugleichkönnesodieKonstitutionderOrdnungein imperfekter

Versuch bleiben.Unklar bleibt das Übersetzungsverhältnis zwischen der societas und der

ethisch-politischen Prinzipien sowie der spezifische Status des ethisch-politischen Bands:

Markiert der gemeinsameBezug einen entzogenenKontext, in demdieMenschen schon

je stehen, können ihn die Einzelnen einsehen, formen und ausrichten oder gibt es Über-

schneidungendieser Aspekte?Mouffe lässt jedenfalls so eineVorordnungdesAntagonis-

mus zu, eine schon gesetzte Einheit, Einheitlichkeit und Unterscheidung wie Regelung

des Konflikts (sowohl der Gemeinschaft wie die Austragung).184

Die ethisch-politischen Prinzipien und Werte prägen den Kontext der Kommune und

denRaumder öffentlichenAuseinandersetzung:DieÖffentlichkeit verlangt demzufolge

nach einer einvernehmlichen Lesart der Prinzipien der Freiheit und Gleichheit, womit

zu große Interpretationsdifferenzen der Lesarten ausgeschlossen werden könnten.185

Einerseits erfordert der Kontext nach einer gewissen Übereinstimmung, einer Homoge-

nität des Kollektivs als der Lesen desWir (in beiderlei Sinn). Andererseits überantwortet

Mouffe die Stiftung gemeinsamer Bezüge einer übergeordneten Struktur, in der sich

die Akteure schon befinden und die sie ausrichtet. Die Autorität, die genuine Geltung

und Gültigkeit der öffentlichen Ordnung kann nur dann als integrierendes Medium

wirken, wenn sie selbst und ihre Vorgaben nicht hinterfragt werden. So können auch

die ethisch-politischen Prinzipien, wenn sie sie den kommunalen Raum fundieren und

seine Bearbeitung strukturieren sollen, selbst kein Teil des Streites sein: Der Streit kann

nur in, nicht über der geteilten Grundanlage angesetzt werden.

Kurzum geht es Mouffe darum, dass der Streit um die Auslegung der Prinzipien

selbst integrative Potentiale (Konsens) aufweist, und zugleich eingehegte Differenzen

(Dissens) zulässt. Die Relevanz der Prinzipien muss also außer Frage stehen. Ihre Ein-

und Ausrichtung eines kollektiven Kontextes und eines öffentlichen Raums positioniert

sich vor und außerhalb politischer Problematisierung. Wenn Mouffe die partikularen

Kräfte über die öffentliche Auseinandersetzung einbinden will, muss sie die Konstitution

der Öffentlichkeit ebenso der negativen Ontologie entziehen. Der geteilten öffentlichen

Raum benötigt einen gewissen Grad an (positiver) kollektiver Identität und Homogenität,

eine vorlaufende Konformität des Vielen, wobei sich gerade letzterer Punkt an Mouffes

sen, zumal die Bezugsebene der Integration des Gemeinwohls noch geklärt werden müsste. Es

wären hier das Soziale, die Hegemonie und die partikularen politischen Akteure in Beziehung zu

setzen.

183 Mouffes positive Rezeption des societas-Modells lässt offen, inwiefern sich dessen fixierende Be-

wegungmit demAuflösungsbestrebendesAntagonalen verbinden ließe.Die integrierendeBewe-

gung einer Eingelassenheit steht durchaus in einer gewissen Spannung zur Instabilität des fehlen-

den Einen.

184 Das Gemeinsame könnte somit auch meinen, dass sich nicht für alles entschieden werden kann,

also eine Übereinstimmung in den möglichen Alternativen.

185 Über die Regeln des öffentlichen Verkehrs ließe sich die Akzeptanz politischer Ordnungen einho-

len, da diese politische Identitäten prägten, die sich durch Selbstgenügsamkeit und Selbstbezo-

genheit auszeichneten. (Vgl. DC, S. 67) Ein gemeinsames Band knüpfe sich durch ein gemeinsames

Anliegen/Interesse/Sorge (public concern), ohne dass dieses definitiv bestimmbar oder überhaupt

nur inhaltlich gefüllt wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


488 Tobias Braun: Der politische Konsens

Gesamtansatz reibt.186 Ihr Rückgriff auf äußere Instanzen des Einen lässt sich einerseits

inHinsicht derWahrnehmung koexistentieller Bezügemit Barbers Konzept der Perspek-

tivenübernahme verbinden, andererseits scheint eine Parallele zum liberalen Ansatz zu

bestehen, als dass auch Mouffe einen externen Garanten der Einheitsstiftung einführt,

der sich selbst des Streites entzieht.187 Das Verbindende und das Verbindliche kann

weder Werk des Vielen noch des Einen sein.188 Die gemeinsame Ordnung bleibt dem

Zugriff entzogen und verlangt daher nach einvernehmlicher Unterstützung und dem

Fehlen antagonistischer Spannungen.189

Die konsensualen Potentiale des kollektiven Konnexes müssen dennoch von denen

des Streits der Prinzipien abgehoben werden, verweist jener doch auf Aspekte des Ko

und diese auf geteilte kollektive Werte, an deren Interpretation sich der Streit entlädt.

Die koexistentielle Kontext markiert eine integrale Instanz der Assoziation vor und au-

ßerhalb politischer und sozialer Institutionalisierung. Der Streit um die Auslegung der

Prinzipien kennzeichnet hingegen ein spezifisches agonalesArrangement.Zwischen den

Ebenenbesteht eineweitereSpannung:DurchdieVerlegungderEinheitsstiftungaufdie

Kontextewar esMouffemöglich, konsensuale Aspektemit einem FehlendesEinen zu ver-

binden: So bedurften die geteilten Bezügeweder einesWillens noch einer Zustimmung,

vielmehr bildeten sie einen hintergründigen Fundus. Auch wenn hier also nicht die Dif-

ferenzlogik obwaltet, geht die Stiftung des Einen und Gemeinsamen nicht auf positive

Setzungen zurück.Diese hintergründige Integrationwird im Falle des Prinzipienstreits

insoweit konterkariert, als dass Mouffe hier eine Einsicht und Affirmation des grund-

sätzlich Geteilten einfordert und die Bildung des Einennicht der Aussetzung, sondern der

Setzung überantwortet. Mit dem Anspruch der Einsicht muss Mouffe aber annehmen,

186 Wiederum ist es wichtig zu sehen, dassMouffe die Vorordnung in die Grundanlage der Ontik zieht

und so die Grundlosigkeit der Ontologie nicht aufgeben muss.

187 Die liberale Vorstelllug der Herrschaft des Rechts sieht Mouffe (DC, S. 68) kritisch und verweist auf

Oakeshott. Auch dieser erweitere eine neutrale Ordnung der Bürgerschaft um einemoralische Di-

mension, eine Bestimmungdes bonumcivile anhand ethisch-politischer Prinzipien. Die Priorität des

Rechten über das Gute (Rawls) müsse das Rechte weniger im abstrakten Verständnis Kants, sondern

eher im Sinne der Sittlichkeit Hegels begreifen.

188 Zwei Bewegungen gilt es zu trennen, die beide die Einrichtung des Verbindenden und Verbind-

lichen unterlaufen und eine überindividuelle Instanz der Ordnungsstiftung notwendig machen:

Das Eine lässt sich weder begründen noch ist es ihm möglich, das Viele zu übersteigen; das Viele

selbst bleibt zerstreut und kann sich selbst nicht einigen. Einerseits steht die Ordnung dem Vielen

fremd gegenüber, alles Verbindliche und Verbindende bleibt Äußeres; andererseits wird die Praxis

der Selbstschöpfung akzentuiert, die alles Gesetzte einer permanenten Setzung aussetzt. Weder

kann das Eine das Viele aushalten noch das Viele das Eine bilden. Der Selbstschöpfung ist ein Ver-

weis auf das Überindividuelle über den Mangel eingeschrieben, der sich just im Moment ihrer

Objektivierung bekundet: Sobald die Setzung Form wird, Zwang, Bindung und Pflicht, verliert sie

jede Verbindung zu ihrem Ursprung in der Autonomie und wird zur äußeren, heteronomen Ord-

nung. Die Selbstschöpfung übersteigt nie das Viele, eben weil sie keine Bindung (im objektiven

Sinne) zulassen kann.

189 Der Konsens bildet das Fundament des Streits und ist ihmentzogen.Über den/m Konsens kann nicht

gestritten werden, ist in ihm doch selbst mehr oder weniger festgeschrieben, über wer, wann, wie,

wozu und worüber gestritten werden muss und kann. Der Konsens bildet in diesem Sinne ein Se-

diment, eine fundamentale ontische Kondition. Diese entzogene Grundstruktur kann wiederum

auf Leforts Konzept der In-Form-, In-Sinn- und In-Szenesetzung der Gesellschaft bezogen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 489

dass Einheit und -igkeit Seitens der Akteure herstellbar ist, wodurch sie ihrem eigenen

Anspruch der negativen Essenz ebensowiderspricht wie dem Fehlen des Einen. Just in dem

Moment, an dem die Verbindung den Einzelnen obliegt, muss jede Einheit und -igkeit

zerfallen.

Mouffe versucht demnach, die kom-positionellen Aspekte des Streits um ethisch-

politische Prinzipien herauszuarbeiten und auf einen geteilten Bezug zurückzuführen.

Dieser Beruhigung entgegen steht ihr Verständnis der Bildung politischer Identitäten,

die sich leidenschaftlichumeinebestimmteAuslegungderPrinzipien formenund somit

eher op-positionelle Aspekte akzentuieren.WennMouffe die Bürger über ihre Verständ-

nisse der Bürgerschaft streiten lassen will, muss sie, sofern sie nicht die jeweilige Ab-

erkennung derMitgliedschaft der Bürger und damit den Rückfall agonaler in antagonis-

tische Verhältnisse riskieren will, eine gemeinsame Anerkennung der Konfliktparteien

als Mitstreitende behaupten.190 Mit der Einführung einer solchen gemeinsamen Ebene

würde sich Mouffe aber wiederum ihren eigenen Vorwurf aussetzen, den basalen Ant-

agonismus zu leugnen und ein vorgängiges, gemeinsames Fundament zu behaupten.191

Wenn sie die Ebene der respublica im Sinne von Rawls’ Priorität des Rechten vor dem

Guten bestimmt, steht Mouffe vor der Aufgabe, das Arrangement der Öffentlichkeit als

neutral, allgemein, hegemonie- wie ideologielos auszuweisen. Sie macht das Gegenteil:

Mouffe bestimmt die societas als Hegemonie, die als Machterzeugnis auch angegriffen

gehört. (Vgl. DC, S. 69) Die Bestimmung des Reglements der societas ist politischen Ur-

sprungs:WieMouffedannaberdieAutoritätderKonventionendesöffentlichenVerkehrs

einzuholen gedenkt, bleibt ungeklärt. In der Folge kanndieÖffentlichkeit nichtmehr als

verbindende,über-partikulare Instanz dienen, sie ist ein bestimmtesGut imSinne einer

umfassenden Hegemonie geworden. Ebenso dient sie nun doch einem Zweck, nämlich

der hegemonialen Selbstbegründung, und ist damit Teil der universitas.192

190 Im Streit der Staatsbürgerschaftsverständnisse wiederholt sich der Prinzipienstreit von Freiheit

und Gleichheit undwird gleichzeitig in eine Ordnung eingelassen. So verbinde sichmit der Staats-

bürgerschaft die Anerkennungder Autorität der Regeln unddie Beachtung der ethisch-politischen

Werte. Das Bedürfnis nach Übereinstimmung verweist Mouffe (PMD, S. 129) auf eine gemeinsame

Akzeptanz politischer Prinzipien, nur dieses könne als Basis einer gemeinsamen Substanz demo-

kratischer Bürgerschaft dienen.

191 WennMouffe (RPC, S. 176) die Mitgliedschaft zu einer politischen Gemeinschaft in der Akzeptanz

der Prinzipien und Werte verortet und sie zugleich die Prinzipien und Werte dem Streit um ihre

Deutungen und Auslegungen aussetzt, setzt dies eine grundsätzliche Übereinstimmung über die

Prinzipien voraus. Darüber hinaus besteht zwischen den konfligierenden Parteien das gegensei-

tige Vertrauen und Zugeständnis, einander nur akzeptable Deutungen anzubieten. Dieses grund-

sätzliche Einvernehmen hemmt das Konfliktpotential politischer Auseinandersetzung maßgeb-

lich und marginalisiert die Alternativität politischer Entwürfe.

192 Auf die Frage, ob eineÄquivalenzkette etablierter und protestierender Akteure nicht einenKonsens

bedinge, die das Differente vereine, antwortet Mouffe wie folgt: »Well, I mean it will be a conflictual

consensus, you see? Some kind of articulation […] between the different movements so that they manage to

have some common aim. I don’t like to use the concept of consensus in this case, because it carries more than

I think is necessary. A conflictual consensus suggests that we are working together towards a common aim.

This is enough.« (DR, S. 115) Mouffes Zurückhaltung bei der Ablehnung positiver Gemeinsamkeiten

gegenhegemonialer Formationen scheint einer Verdeckung der essentiellen Negativität geschuldet:

Bezüge können sich nur negativ stiften, ein Gemeinsames kann sich nicht zwischen Akteuren bil-

den, sondern nur in ihrer Absetzung zu einemÄußeren. Das Geteiltemuss leer bleiben und zerfällt

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


490 Tobias Braun: Der politische Konsens

Letztlich bleibt die SpannungzwischenderAnnahmederFehlensdesEinenundderBe-

gründung einer politischenOrdnung bestehen: EinerseitswillMouffe dernegativenEssenz

gerechtwerden und andererseits eineOrdnung einführen, die die Koordination,Koope-

ration und Konfrontation gewährt.193 Infolge des Fehlens des Einen kann sie die Konstitu-

tionweder auf eine positive Setzung noch auf vorgegebeneQuellen zurückführen,weder

einer Übereinstimmung noch einer Übereinkunft entnehmen. Zugleich bedarf jeder Kon-

flikt einer kom-positionellen Ausrichtung, jeder konstruktive Streit ein geteiltes Arran-

gement undReglement.Der genuine Charakter der Aspekte desKo, derenDefinition va-

ge und mehrdeutig bleibt und deren Ordnung sich eher als subtiler Kontext ausnimmt,

lässt sich aus dieser Spannung erklären: Gerade weil die Konstitution ohne Grund bleibt

und es keine positive Bestimmung des Innen, also der Ein- und Ausrichtung der Ord-

nung geben kann, verschiebtMouffe die Kontexte desKo auf einen latent-impliziten Be-

reich derOntik und entnimmt ihrematerielle Bestimmung einemkonkreten kulturellen

Fundus. Ihr politisches Denken steht zugleich unentschieden zwischenDissens und Kon-

sens, die sich wechselseitig ebenso bedingen wie ausschließen, sich aneinander reiben

wie voneinander abstoßen. Kurz gefasst stehen sie in einen zugleich positiven und ne-

gativen Zusammenhang, in dessen Ambivalenz Mouffes Denken oszilliert. Wie jedem

Dissens ein Aspekt des Konsenses vorangeht, kann der Konsens seinen Ursprung im parti-

kularen Vielen nicht leugnen. Auch wenn Mouffe durchaus den Dissens und dessen Aus-

tragung konzeptionell akzentuiert, stellt sie an verschiedenen Stellen auf konsensuale

Formen und Figuren ab. Allein die notwendige Anerkennung als gleichwürdige Gegner,

die jedem agonalen Verhältnis zugrunde liegt, bedarf einer angenommenen, unhinter-

fragten Einvernahme. So bleibenMouffes konsensuale Annahmen immer gebrochen,wie

es amKonzept des konflikthaftenKonsenses deutlichwird, dennoch kann sie auf Annahmen

des Einen nicht (gänzlich) verzichten.

Somit lässt sich ein Schwanken zwischen dem Einen und dem Vielen inMouffes Den-

ken festhalten.Einerseits akzentuiert Sie auf ontologischer Ebene die negativeEssenz: In-

folge des Fehlens des Einen sind essentielle, substantielle oder transzendente Garantien

ebenso obsolet wie Versprechen kollektiver Identität und Versuche der Abschließung und

Bestimmung der Formation des Sozialen, also Annahmen ihrer Perfektion, Determination

und Definition. Diese ontologische Position setzt sich konsequent der Unordnung, der

Absenz fester Relationen und Zusammenhänge aus. Ihr Anspruch lässt sich zugleich als

Zugang indenBereichderOntikübertragen,wobei demFehlendesEinenhier ein anderer

Status zukommt: Im Fokus steht nicht mehr der unbedingte Status der negativen Essenz,

sondern die Umgangsformenmit dem Fehlen des Einen in der politischen Formation des So-

zialen. Hier geht es um die Versuche der Einholung des Einen, der Herstellung von Re-

in Partikularismen, wenn sich die Bestimmungsversuche ins Innere richten. Die Integrationskraft

des gegenhegemonialen Projektes kann somit nicht aus dem Projekt selbst entstammen, mit je-

der Konkretion würden Spaltungen einhergehen.

193 Mouffe steht nachMarchart in einer unüberbrückbaren Kluft zwischen dem Partikularen und demUni-

versalen, die wiederum Laclau in späteren Arbeiten thematisierte: »Nurwo der hegemoniale Verhält-

nis zwischen einem partikularen Akteur und einer universalen, aber letztlich uneinholbaren Aufgabe als

Verhältnis bewahrtwird – und nicht phantasmatisch zumKollabieren gebrachtwird in Richtung entweder

eines radikalen Partikularismus oder eines leeren Universalismus –, dort sind auch demokratische Verhält-

nisse möglich.« (EdG, S. 113)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 491

lationen und Behauptung von Identität, und deren Unvollkommenheit: Auch wenn sich

diese Spannung in ihrem Denken nachzeichnen lässt, wird sie von Mouffe nicht expli-

zit aufgegriffen, wobei sich anhand des peripheren Status wiederum die konzeptionelle

Prävalenz der negativen Essenz verdeutlichen lässt. Der ambivalente Prozess der Institu-

ierung der Gesellschaft und die komplexen symbolischen Verweisungszusammenhänge

ihrer Inform-, Inszene- und Insinnsetzung stehen im Fokus der Arbeit Claude Leforts, der

wir uns im Anschluss zuwenden werden.

Fazit

Mouffes politischesDenken steht unentschieden zwischen der Formation des Sozialenund

der Annahme der negativen Essenz, zwischen der Fixierung einer objektiven Ordnung und

dem Fehlen jedes Einen und derGrundlosigkeit jeder Setzung. Es ist dieUneinigkeit, die die

Instituierung des Sozialen nach Mouffe prägt: Neben dem beständigen Ringen von He-

gemonie und Gegenhegemonie um die Etablierung einer Ordnung zeigt sich das Fehlen

auch an der unmöglichen Perfektion, Definition und Determination des Sozialen und

der Unaufhebbarkeit der antagonalen Dispositionen des Dissenses. Mouffe widmet sich

in ihrer Arbeit ebenso der Ausbildung diskursiver Formationen, hegemonialer Sinnräu-

me und politischer Identitäten unter den Bedingungen der (Post-)Moderne wie sie sich

um die Umsetzung eines kritisch-emanzipativen Projektes und die Offenlegung hege-

monialer Hypostasen und ihrer Manifestation im politischen Zeitgeist bemüht. Die Ver-

mittlung der verschiedenenMomente führte zu Komplikationen: Die zurückgenomme-

ne Analyse von diskursiven Schließungsversuchen reibt sich am engagierten Einsatz in

und für eine konkrete politische Vision. Daneben lassen sich in der Beziehung von On-

tologie und Ontik ebenso Diskrepanzen nachzeichnen wie in der Verknüpfung von Ant-

agonismus undAgonismus und in demVerhältnis vonHegemonie undGegenhegemonie.

ImZentrum ihresDenkens steht dieAnnahmedes FehlensdesEinenunddie Aktualität

des Vielen. Mit dem Konzept der negativen Essenz will Mouffe der Ungewissheitsgewissheit

der Moderne gerecht werden, der Ordnungs-, Grund- und Ursprungslosigkeit jeder so-

zialen Form und dem Fehlen kollektiver Identität, Integrität und Authentizität. DemAn-

spruch der negativen Ontologie kommt sie über eine entsprechende politische Ordnungs-

konzeption auf Seiten derOntik nach.Mit dieserÜbertragung gingen verschiedene Pro-

bleme einher: Nicht nur dient ihr die Ontologie als Maßstab und Grund ontischer Phä-

nomene, wodurch sie einerseits die Transparenz der ontologischen Situation und an-

dererseits eine mögliche Relation und Kausalität behaupten muss. Auch die Gegenbe-

wegung blieb heikel: Der ontologische Anspruch unterminiert jede ontische Setzung.

So versteht Mouffe die Hypostase der Hegemonie und ihre Postulate von Faktizität und

Evidenz nicht als ontischen Fixierungsversuche, sondern attestiert ihnen einen Mangel

an ontologischer Einsicht. Jede Annahme des Einen, jede Behauptung positiver Bestim-

mung/-barkeit, widersetzt sich dem ontologischen Anspruch: Über das Viele kann nicht

verfügt werden, es entzieht sich der Aneignung, Einsicht und Gestaltung. Mit dem Pri-

mat der ontologischen Negativität verbietet sich jede positive Definition des Sozialen und

lässt ihre Formation nur in den leeren Referenzen einer destitutiven Logik zu. Zugleich

blieben in Mouffes Denken Aspekte des Ko präsent, die als konstitutive und koordinie-

rende Fundus politischerOrdnungdienten.Allerdings entsprachendiese Aspekte ebenso

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


492 Tobias Braun: Der politische Konsens

wenig dem ontologischen Anspruch undmanifestierten sich eher inform ambiger, sub-

tiler und latenter Bezüge.194

Das problematische Verhältnis von Ontologie und Ontik zeigt sich nicht zuletzt in

der ambivalenten Bestimmung des Antagonismus: Mouffe unterscheidet nicht zwischen

ontischen und ontologischen Bezügen und verwischt so zwei distinkte Sphären. Im on-

tologischen Sinne verweist der Antagonismus auf die strikte Unordnung im Sinne des

Fehlens jeder Form des Einen. Zwischen dem Vielen können, dieses Fehlen ernst genom-

men, weder positive noch negative Bezüge angesetzt werden: Auch wenn im Konflikt

die op-positionellen Aspekte maximiert und die kom-positionellen minimiert würden,

markiert dieOp-Position eine bestimmte Ausrichtung (Relation, Struktur und Ordnung),

die dem ontologischen Anspruch nicht nachkommt. Das Verhältnis des Antagonismus

selbst entzieht sich wie der Konflikt einer ontologischen Situierung: Just im Aspekt des

wider, des gegen, bekundet sich eineReferenz,die sichder unbedingtenNegativitätwider-

setzt. Antagonistische Verhältnisse sind durch die Ambivalenz op- und kom-positionel-

ler Bezüge geprägt: Trotz der Prävalenz der Negation, der op-positionellen Feindschaft,

bleibt ihre Relation imBereich derOntik. Im selben Zugmuss das Fehlen kom-positionel-

ler Aspekte des ontischen Antagonismus eingeschränkt werden, steht dieser doch not-

wendigerweise in einer hegemonialen Ordnung, in Kontexten des Sozialen. Die reine

Negativität bleibt der Ontologie vorbehalten: Die Gegenüberstellung einer antagonisti-

schen Feindschaft und einer agonalenGegnerschaftmuss auf eine ontologische Referenz

verzichten.

*

Zusammenmit Laclau versuchte Mouffe, die Konstitution des politischen Raums und die

Bildung von Subjektpositionen unter den Bedingungen derGrundlosigkeit zu verstehen.

Die Formation des Sozialen ist von mannigfaltigen Bewegungen der Schließung und Öff-

nung,der SetzungundderAuflösungunddesEinenunddesVielengeprägt.DieHegemo-

nie zielt auf die Definition des Sozialen, die Ausbildung einer objektivenOrdnung und die

Einrichtung eines Sinnraums. Diesem Versuch, den gesellschaftlichen Raum zu fixieren,

steht ebenso die gegenhegemonialer Infragestellung entgegenwie das Fehlens des Einen,

das jede Hypostase der Macht unterminiert: Infolge des irreduziblen Fehlens kann sich

194 Um die Fehlstellung der Übertragung beider Sphären zu vermeiden, könnte die Ontik im Sinne

eines Umgangs mit dem Fehlen des Einen aufgefasst werden, in dem die Versuche der Etablierung

einer objektiven Ordnung und Definition des Sozialen ihrem Scheitern, der Irreduzibilität der Unei-

nigkeit, gegenüberstehen. Gerade weil der ontologische Status so weiterhin der Annahme der ne-

gativen Essenz nachkommen kann, wird zugleich die Distinktion beider Sphären im Sinne Mouffes

bewahrt und ihre Reibung auf den ontischen Bereich beschränkt. Nicht mehr Ontologie und On-

tik würden sich gegenüberstehen, sondern Bewegungen in der Ontik, wodurch der Blick auf den

komplexen Zusammenhang der Ordnung des Einen und der Dynamik des Vielen eröffnet würde.

Zugleich würde dem Anspruch der Ontologie nicht widersprochen, weil der Status der Formation

des Sozialen und der objektiven Ordnung provisorisch, imperfekt und ephemer bliebe. Auch Mouf-

fes Einforderung der negativen Ontologie und einer daraus entspringenden Haltung könnte sich,

soweit abzusehen, mit der Einsicht in die Bürden der Vernunft (Rawls) oder die Schmutzigkeit des

politischen Geschäfts (Barber) begnügen und auf einen dezidiert ontologischen Grund verzichten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 493

dieGesellschaftweder ihrer kollektiven Identität versichernnochein einenGrund oder eine

Essenz reklamieren. Jede positive Bestimmung und definite Relation bleibt kaschierende

Oberfläche, ebenso provisorisch wie fragil und ambig. Mit der Ausbildung einer objekti-

ven Ordnung geht demnach weder die Aufhebung derNegativität noch der Antagonalität

und der Kontingenz einher: Ansprüche des Perfekten und Wahren sind als hegemonia-

le Hypostasen zu verstehen, deren Behauptung und Begründung notwendig einMangel

eingeschrieben bleibt. So bedarf jede diskursive Artikulation einer Bezugnahme auf ein

konstitutives Äußeres, infolgedessen dem Innen die Identität, Kontrolle und Transparenz

ebenso abhandenkommtwiedieMöglichkeit einer vollständigenRe-/Präsentation.Über

die hegemoniale Bestimmung desWir und des Sie, die Ein- und den Ausschlüsse und die

Begrenzung der Freiheit wie der Gleichheit wird beständig gerungen.

Innerhalb der politischen Formation des Sozialen stehen die gegenläufigen Bewegun-

gen der hegemonialen Hypostase und der subversiv-zersetzenden Gegenhegemonie in

einem komplexen Zusammenhang: Weder kann sich die objektive Ordnung des Sozialen

ihres politischen Ursprungs entledigen, den gesellschaftlichen Raum schließen oder der

Infragestellung ihrer Geltung entziehen noch kann sich die Gegenhegemonie ohne Re-

ferenz auf dieMacht definieren.Die gegenhegemoniale Bewegung bleibt imKontext der

Hegemonie, weil sie sich nur negativ, imWiderstand, bilden kann. Die Reibung der bei-

den Bewegungen kann nach Mouffe zumindest zum Teil beruhigt werden, wenn einer-

seits ein Bewusstsein des fehlendenEinen obwalte und dieOrdnung offenbleibe, und an-

dererseits der Konflikt als konstitutives Element der politischen Organisation verstan-

den werde. Die Ordnung selbst müsse den Dissens zulassen und den Gestaltungswillen

sowie die alternativenpolitischenVisionen in sich aufnehmen.195Mouffe verortet die he-

gemoniale Formation auf unterschiedlichen Ebenen: Einerseits beschreibt sie die hege-

moniale Setzung als einen Sinnraum, in dem sich neben der Faktizität auch die Formen

und (ambige) Materien desWissens und des Sinns ausbilden. So lässt sich der Sinnraum

auch als Kontext eines common sense, des Selbstverständlichen, Üblichen wie Vertrauten,

verstehen, der eine lebensweltliche Orientierung stiftet. Als Kontur des Einen und Kon-

text kollektiver Identität kommt diese Form des Einen der Behauptung der Macht im Sinne

Leforts nahe. Mouffe geht jedoch in ihrem Anspruch über Lefort hinaus, indem sie von

denAkteuren einBewusstseindernegativenOntologie einfordert, also dieKenntnisnahme

der Uneinholbarkeit aller letzter Garantien. Wenn Lefort die Ein- und Ausrichtung des

Sinnraums als (provisorische) Manifestation der Macht versteht, bleibt Mouffe nur ein

Beharren darauf, dass jede Festschreibung die Ontologie leugne. Der Vermutung, dass

die Macht weiter das Eine reklamiert und leere Signifikanten okkupiert, konnte Mouffe so

nicht mehr analytisch, sondern nur normativ begegnen. Andererseits markiert die He-

gemonie die etablierte Ordnung eines Status quo, also die Verfügung über politischer

Macht und die Besetzung von Positionen und Funktionen. Auch wenn sich beide For-

195 Eine derartige Teilung werden wir auch bei Lefort vorfinden: Die plurale und heterogenen Zivilge-

sellschaft steht hier einer Machtstruktur gegenüber, die sich als quasi-objektive Instanz selbst zu

inszenieren bestrebt. Wichtig ist zu sehen, dass symbolische Verweisungsstrukturen nie einfach,

eindeutig und definitiv sind. Wie das Objektivierungsstreben der Macht zu verstehen ist, werden

wir bei Lefort weiter ausführen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


494 Tobias Braun: Der politische Konsens

men derHegemonie nicht ausschließen, unterscheiden sie sich unter anderem in ihrem

Status, ihrer Position und ihrer Logik.

Mouffe selbst verfolgt eine gegenhegemoniale Ambition und zeichnet ein dem-

entsprechendes Bild der hegemonialen Formation. Dass die de-/neo-/liberalen Hege-

monie eine Einheit bildet, kann durchaus bezweifelt werden – dem würde die Existenz

des Liberalismusu.a. ebenso vorangehenwie dieMöglichkeit der kohärentenZuordnung

von Vertretern: Die Einheit des Sie, die für die Bildung der Äquivalenzkette unabdingbar

ist, leitet sich aber weniger von Objekt als von der Zuschreibung her. Die Identität eines

linken Projektes setzt mithin die Existenz und exponierte Prominenz einer Hegemonie

voraus, in dessen Ablehnung sie sich formt und ihre eigene Differenz zu überbrücken

vermag. Der Hegemonie wie der Gegenhegemonie kommt demnach niemals wirklich

Einheit wie Einigkeit zu, nur in der Absetzung von derGegenseite kann sie ihre Identität

ausbilden: Das Arrangement der beiden Bewegungen lässt sich auch als symbolischer

Verweisungszusammenhang verstehen, dessen Komplexität wir uns mit Lefort nähern

werden. Fraglich bleibt indes, ob der Konstruktion des Sie durch dasWir Reibungen und

Widerstände entgegenstehen, die die Kreativität der Zuschreibung einschränken: Ohne

diesen Halt steht der Neigung des Wir, dass Sie als extremen Antipoden aufzufassen,

nichts imWege, was dann wiederum die gemeinsame Teilhabe am agon belasten muss.

*

Ein zentrales Element ihresKonzeptes bildet das Scharnier zwischenAntagonismusund

Agonismus, alsoderTransformationvonFeinden inGegner.DieGegnerschaft lässt dieAus-

tragung von Konflikten ebenso zuwie sie diese in einem spezifischen Arrangement ord-

net und einhegt. Einerseits setzt die Logik des Spiels dabei voraus, dass alle Parteien

gewinnen können und das Spiel nicht mit einem Sieg oder einer Niederlage abgebro-

chen wird: Die Gegner sollten sich nur dann auf das Spiel einlassen und dessen Resultat

akzeptieren, wenn diese nicht ihren Status bedrohen. Zugleich setzt das Spiel das ge-

genseitige Vertrauen der Beteiligten voraus, dass der Sieger das Spiel nicht verlässt oder

die Bedingungen einseitig verändert. Andererseits darf die Ordnung des Spiels, also der

agon, nicht Teil des Disputs werden: Sein Arrangement muss von Gegnern einvernehm-

lich akzeptiert werden, da sich ansonsten die Ordnung des Konflikts aufhebt und die

Gegnerschaft in eine Feindschaft zurückfällt. Eine weitere Bedingung der Gegnerschaft

ist die reziproke Anerkennung der Opponenten als gleichberechtigte und -würdigeMit-

spieler. Einerseits setzt das gegnerschaftliche Verhältnis demnach ein Einverständnis in

Hinsicht der Ordnung und Normen des Spiels voraus. Andererseits wohnt der Gegner-

schaft ein konservierendes Moment inne, eine Auszeichnung des Status quo sowie eine

Fixierung und Entpolitisierung des etablierten Spiels. Neben diesem Konnex der politi-

schen Form und dem geteilten konstitutiven Außen wird die agonale Ordnung durch den

kollektivenKontext eines kulturellen Fundus geprägt, der den Konflikt ausrichtet und ko-

ordiniert: Sowohl die materielle Grundlage der Sedimente und der ethisch-politischen Prin-

zipien als auch der formale Rahmen der öffentlichen Umgangsformen der respublica prä-

gendieEinrichtunggegnerschaftlicherBezüge.Letztlich steht das agonaleModell unent-

schieden zwischen zwei Objekten der Destitution undWir/Sie-Bestimmung, zum einen

als Konstituierung einer gemeinsamen Gegnerschaft (gegen ein Außen), zum anderen

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 495

als Division der (inneren) Gegner selbst, deren Relation zugleich Züge der Kom- und der

Op-Position (Konsens und Dissens) trägt. Auf die Reibungspunkte dieser beiden Ebenen

haben wir hingewiesen: Ob und wie das Verhältnis zu stabilisieren ist, kann hier offen-

bleiben.

Jede politische Ordnung muss die Uneinigkeit im Sinne einer konstitutiven Disposi-

tion annehmen und den Dissens ebenso ordnen wie ihm Geltung und Wirkmacht ver-

leihen. Die agonale Konfrontation dient Mouffe dazu, den politischen Dissens ebenso zu

strukturieren (dirigieren,konzentrierenundkontrollieren)wie zu realisieren (mobilisie-

ren, dynamisieren und exponieren): Geradeweil es der Streit zweier Seiten ist, bleibt der

Konflikt überschaubar, stark und eindeutig. ImLichte diesesDualismus istMouffes Plä-

doyer für das leidenschaftliche Eintreten für politische Entwürfe zu sehen: Inform kon-

trärer Positionen, Visionen und Programmatiken disjunkter Seiten kann die Uneinigkeit

in die politischeOrdnungübersetztwerdenund sich in einenAgonismus transformieren.

So gesehen ist es unabdingbar, dass sich die konkrete Politik der beiden Seiten unter-

scheidet, denn nur so kann die politischenOrdnung Sinn stiften.DieDivision von Rechts

und Links soll die Uneinigkeit kanalisieren, den politischen Raum arrangieren und den

Dissens koordinieren sowie die Ausbildung politischer Subjektpositionenmotivieren: Es

bedarf aber einer Begründung, warum ein Widerstreit zweier Seiten die Pluralität ge-

sellschaftlicher Kräfte aufheben oder repräsentieren können sollte. Zugleich ist offen,

wie die politischeDivisionmit demFormat der Gesellschaft korreliert,wie sie der destitu-

tiven Logik nachkommt und zuletzt, wie und ob sie sich in eine politische Gegnerschaft

übersetzen lässt. Eine weitere Unklarheit besteht darin, ob Mouffe die Division als eine

symbolische Ordnung des politischen Raums versteht oder als ein Strukturmerkmal des

parlamentarischenWettbewerbs. Im Falle des letzteren ist offen, wie die Bildung politi-

scher Identitäten mit der Institution des Parlaments zusammenhängt.196 Das Konzept

des repräsentierten, ausgelagertenwie professionalisiertenKonflikts reibt sich daneben

in einem nicht unerheblichenMaße an dem beanspruchten Engagement der Bürger, ih-

rer leidenschaftlichen Vertretung einer Vision, der destitutiven Logik und dem Status der

Gegenhegemonie. Auch wennMouffe die parlamentarische Repräsentation vorwiegend

im Sinne einer Arena des dichotomen Disputs versteht, verknüpft sich mit diesem zu-

gleich der Anspruch einer positiven politischer Vermittlung, gegen den sie sich verwah-

renmuss. Auch die Repräsentation kann das Fehlen des Einen nicht aufheben.

Mit dem agonalenArrangement kann dieHegemonie denDissens in ihreOrdnung in-

tegrieren und die Anregungen und Energien des gegenhegemonialen Engagements auf-

nehmen. Allerdings ist es fraglich, ob damit das gegenhegemoniale Projekt nicht aufge-

gebenwird,weil es selbst zumTeil des Spiels undder hegemonialenOrdnungwird.Wei-

ter ist offen, ob sich das Verhältnis von Hegemonie und Gegenhegemonie in ein agona-

les Arrangement übersetzen lässt,müssen sich in diesem beide doch gegenseitig ebenso

anerkennenwie das Spiel und dessen Regeln und sich zugleich von einemgemeinsamen

196 Mouffes Verweise auf eine Bühnenfunktion sind recht vage gehalten und erklären nicht, wie die

Darstellung eines Konflikts zur Formation von Identitäten beitragen kann, geschweige denn wie

sich das Verhältnis Repräsentant-Repräsentation-Repräsentiertes in antagonistischen sowie agona-

len Kontexten verstehen ließe.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


496 Tobias Braun: Der politische Konsens

Außen absetzen.Hinzukommt, dass der Gegenhegemonie kaumSchutz vor derÜberfor-

mung und -nahme durch die Hegemonie gebotenwird.Die Aufgabe der Gegenhegemo-

nie ist es, neben denMachtstrukturen des Status quo das Ignorierte, Vergessene, Rand-

ständige und Anteilslose hervorzuheben, das die Hegemonie ausschließt und gegen des-

sen Be-/Achtung sich die Hegemonie sträubt. Klärung bringt hier der Entzug von politi-

schenPotentialen,durchden sichdie Problematisierungbestimmter Sachverhalte eben-

so ausschließtwie die Infragestellung vonVerfahrenoder Prinzipien:Nachdem agonalen

Verständnis muss die Gegenhegemonie die Ausschließung – in welchem Grad soll uns

hier nicht belasten –mittragen: Sie kann die entpolitisiertenThemen, die fixen Diskur-

se, die ohnmächtigen Akteure, die Ausgeschlossenen, nicht zum Problem erheben, weil

sie sich dann aus dem geteilten Bereich, der Kom-Position des agon, verabschieden wür-

de.197 Wenn Politik in Praxen der Definition, Distinktion und Diskriminierung besteht

und eineHegemonie legitimerWeiseKontingenz aufhebt,Alternativität beschränkt und

Akteure exkludiert, dann sind Versuche der Gegenhegemonie, diese Setzung in Frage zu

stellen, solange illegitim,wie sie qua Teilnahme amSpiel zur Anerkennung der hegemo-

nialen Ordnung gezwungen ist. Wenn die Form der Gegnerschaft verlangt, sich nicht

in der Existenzweise zu bedrohen, und das konstitutive Momente des Politischen nun

in derWir/Sie-Bestimmung besteht, dann muss ein Auflösungsversuch der Sie-Bestim-

mungnotwendigdieExistenzderHegemonie gefährden.Das agonaleArrangementwird

dadurch in Frage gestellt und der geteilte Ausschluss, das Sieunddamit dasWir derGeg-

ner, unterminiert. Das Erneuerungs- und Transformationspotential einer Gegenhege-

monie ist somit stark limitiert, muss sie doch die hegemoniale Setzung reproduzieren,

umweiter als Gegner am Streit teilnehmen zu können.

*

Das Fehlen des Einen, die Relevanz der Antagonalität und die destitutive Logik politischer

Identitäten nimmt Mouffe zum Ausgangspunkt ihrer Kritik am zeitgenössischen poli-

tischen Denken. Liberalen und deliberativen Modellen wirft sie vor, den Antagonismus

zu leugnen und dasWesen des Politischen so aus dem Blick zu verlieren. Der Annahme, es

könne eine richtige Lösung geben, steht Mouffe ebenso skeptisch gegenüber wie Idealen

dialogischer, rationaler und transparenter Verständigung.Kurzumverwahrt sie sich ge-

genKonzepte, die perfekte, einvernehmliche Lösungen politischer Konflikte annehmen,

wie es nach ihrer Deutung u.a. liberaleModelle behaupten.Weder kann derDissens final

getilgt werden noch kann ein Status oderModus der Einigung die Brüche und Konflikte

aufheben. ZugleichwidersprichtMouffe Ansätzen der Post-Demokratie, die die Potentia-

le politischer Gestaltung und die Sinnstiftung politischer Ideologie leugnen und Politik

auf ein wertfreies, neutral-pragmatisches Lösen von Sachfragen reduzieren wollen.

In ihrer Auseinandersetzung mit politischen Theorien arbeitet Mouffe ein demokra-

tisches Paradox heraus, das in einer Dissonanz zwischen den Prinzipien der Gleichheit

und der Freiheit besteht und sich inform der Spannung einer universalistisch-liberalen

und einer konkret-exklusiv-volkssouveränen Ausrichtung konkretisiert. Letztere würde

197 Offenkundig wird hier wiederum die Frage der Umfänglichkeit der Hegemonie und der Gegenhe-

gemonie akut.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 497

infolge eines bestimmten Zeitgeistes marginalisiert, wodurch die Politik ort- und sinn-

los werde. Mouffe plädiert dagegen für die Berücksichtigung des dissensualen, diskri-

minierenden und dezessiven Charakters von Politik. Gleichsam bindet sie die Bildung

politischer Identitäten an eine Logik derDestitution, nach der sich das Geteilte einesWir

nur negativ in Abgrenzung von einem Sie formieren kann.DieDefinition des Gemeinsa-

men (Ko) bleibt negativ, positive Bestimmungsversuche des Innenmüssen jede Assozia-

tion, jeden Konnex und Kontext auflösen. Die Spannung zwischen dem Abstrakten und

dem Konkreten besteht letztendlich auch bei Mouffe fort: In den Annahmen, das Ge-

teilte ließe sich nur über die Verdeckung der Differenz herstellen, eine Assoziation könne

nur im Verzicht einer inhaltlichen Verbindung zwischen den Assoziierten bestehen und

dasBand sei nur über einAußenherstellbar, das die Verbundenen gemeinsamablehnten,

lässt sich eineParallele zur liberalenHeteronomievermeidungnachzeichnen,die auch in

verschiedenen Leeren offenbarte.Aus verschiedenenGründenmüssen beide Zugänge die

Beziehung zwischenAkteuren als unkonkret, vage undunpolitisch charakterisieren:Die

Liberalen,weil ansonsten infolge einer Bestimmungüber das Individuumungerechtfer-

tigte Heteronomie Einzug hält, undMouffe, weil sich infolge einer versuchtenmateriel-

len Bestimmung die innere Uneinigkeit präsentiert und jede Assoziation auflöst. Auch

wenn die Parallelität gewiss nicht zu weit zu treiben ist, muss Mouffes Verständnis der

konkreten Setzung und exklusiven Bestimmung politischer Einheiten sich dieses Ein-

schlags und seinen Implikationen bewusst bleiben.

Zuletzt ist Mouffes Plädoyer für die genuine Qualität des Politischen, die Relevanz des

DissensesunddieNotwendigkeit alternativerAngebote impolitischenRaumhervorzuhe-

ben: Politik bedürfe der Distinktion unterschiedlicher und unterscheidbarer politischer

Parteien, programmatischer Entwürfe und Ideologien ebenso wie demBewusstsein der

Wählenden und der politischen Akteure, wonach ihr Handeln, ihre Wahl und ihre Ent-

scheidungWirkung hätte und einenUnterschiedmache. Somit bietet sichmitMouffe ein

Verständnis des Sinns von Politik und Demokratie: In einer politischen Welt der Unter-

schiedslosigkeit, der lösbaren Sachfragen und rational-neutralenDiskurse geht der Sinn

des Politischen, der kollektiven Autonomiemit Castoriadis, verloren.198 Ob die Entscheidun-

gen nun der abstrakten Vernunft oder administrativen Routinen, sachverständigen Ex-

perten:innen oder professionellen Repräsentierenden obliegen: In jedem Fall wird die

kollektive Teilhabe und -nahme Bürgern vorenthalten und anderen Instanzen überge-

ben. Auch wenn der demokratische Ursprung politischer Ordnung von diesen Model-

len nicht in Abrede gestellt wird, kommt demDemosweder die Kompetenz noch die Be-

reitschaft zur Mitsprache und -bestimmung zu. Der Sinn des Politischen und der Politik

verliert sich ebenso durch das Entschwinden des volkssouveränen Imaginären, bzw. seinen

Rückzug auf einen ursprünglichen, fundamentalen Bereich, wie durch das Fehlen der

Ent- und Unterscheidbarkeit, von Distinktion und Alternativität. Die ambivalente Hal-

tung der repräsentativen, parlamentarischen Demokratie, die einerseits den pluralen,

partikularen Konflikt affirmativ im Streit des Parlaments und der Parteien aufnimmt

und als seinWahrzeichen reklamiert, und andererseits in verschiedenen realen Formen

198 Wenn sich die Parteien mehr als Vertreter der Mitte als Vertreter einer Seite (eines Projektes, ei-

ner Vision) definieren, ihr Streit konturlos wird und ihr Regierungshandeln einem realpolitischen

Pragmatismus obliegt, hat die Wahl zwischen ihnen keine Bedeutung.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


498 Tobias Braun: Der politische Konsens

dispensiert und vermeidet, lässt sich mit Mouffe als Ausprägung eben jenes demokra-

tischen Paradoxes beschreiben. Letztlich sollte sich diese Kritik aber nicht mit der Hin-

wendung zu fehlenden Debattenkulturen oder anhaltenden Großen Koalitionen begnü-

gen, sondern ebensodiemedialeVermittlung,denPopulismus(-vorwurf) undPhänome-

newieAFD,Pegida oder dieNationalDefence League aufgreifen.199 AuchwenndieKritik

an diesen keineswegs unberechtigt und letztlich geboten ist, lassen sie sich zugleich als

Symptome des Verlustes des Politischen und als implizite Versuche seiner Reetablierung

lesen. Eine Politik, deren einzige Antwort auf eine in In- wie Extensivität wachsende

Kritik, Entfremdungserscheinungen von politischen Prozessen und offenkundige Fehl-

entwicklungenderparlamentarischenKonstellation eineVerstärkungdesErklärens,des

Zuhörens und der Achtung etwaiger Gefühlslagen ist, scheint unwillig oder unfähig, die

(politischen und sozialen) Probleme der Zeit und den Anspruch der Demokratie ernst zu

nehmen.

***

DasAbwesendesEinen bildet die irreduzibleDisposition sowohl des ontologischenStatus

als auch jeder ontischen Formation: Einem unbedingten und irreduziblen Fehlen jeder

Formdes Einen (Unordnung) steht die politische Formation des Sozialen, die Instituierung ei-

ner objektiven Ordnung und ein geteilter Sinnraum gegenüber. Jede Figur des Einen, jede

positive Definition des Sozialen, jeder Konnex der politischen Form und jeder Kontext

des Kowiderspricht nachMouffe der negativen Essenz der Ontologie, der untilgbarenUn-

einigkeit. Die Formation des Sozialen ist dagegen durch einen komplexen Zusammenhang

ambivalenter Momente gekennzeichnet: Die hegemoniale Hypostase und Etablierung

einer objektiven Ordnung reibt sich an der unbedingten Valenz der Uneinigkeit und dem

imperfekten und kontingenten Status jeder sozialen Form. Bleibt das Viele also in der

Ontologie bestehen, zeichnet sich die Ontik durch die versuchte Stiftung des Einen und

Ordnung des Vielen aus. Der Zurückweisung jeder Hypostase des Einen steht der Um-

gang mit seinem Fehlen gegenüber, der sich ebenso in der Behauptung von Objektivität,

Identität und Totalität wie in dem irreduziblen Scheitern jeder versuchten positiven Be-

stimmungundBegründungmanifestiert.TrotzdessenMouffedieGrundlosigkeit sozialer

Formationen und kollektiver Identitäten herausstellt, jeder politischen Fixierung ihr notwen-

diges Scheitern sowie eine irreduzible Aktualität derUneinigkeit attestiert und so die Of-

fenheit undKontingenz in jedenStatus und jede FormderKoexistenz einschreibt, lassen

sich auch in ihrempolitischenDenkenAnnahmendesEinennachzeichnen.Auchwenn sie

dem Einen keinen Ort mehr zuerkennen kann, bleibt es an verschiedenen Stellen und in

verschiedenen Formen in ihremDenken anwesend.

Die Integration und Koordination der Ordnung kann weder ontologischen Disposi-

tionen noch antezedenten Quellen entstammen, sondern nur aus dem politischen Pro-

zess der Formation des Sozialenhervorgehen. Zugleich steht die Formation in bestimmten,

199 All diese Phänomene befinden sich noch immer im Prozess der gesellschaftlichen und wissen-

schaftlichen Klärung. (Vgl. zu Pegida Vorländer/Herold/Schäller 2016 und Heim 2017; zur AFD

Häusler 2016 und 2018 sowieWildt 2016; zum Populismus nebenMarchart 2017a und Laclau 2005

auch Jörke/Selk 2017 und Decker 2006 und 2017)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 499

latenten Bezügen eines Sinnraums, der als Kontext stets imRücken bleibt. Somit kann der

politischenOrdnungweder eine FormderÜbereinstimmung noch derÜbereinkunft,weder

ein prozeduraler noch einmaterieller Konsens, weder ein definiter Sinn noch ein kollektiver

Bezug zugrunde liegen, und doch bleibt das Eine als Fundus präsent. Die Bestimmung

des Einen steht zudem vor dem Problem, dass die Macht versucht, ihre Ordnung zu eta-

blieren. Der nomos lässt sich ebenso als ein hintergründiger Rahmenwie als ein Produkt

hegemonialer Setzung verstehen. Beide Formate der Ordnung unterscheiden sich in ih-

ren Konditionen sowie Implikationen und in ihrer Relation von Subjekt und Objekt.

Mouffes Konzeption der politischenOrdnung steht unentschieden zwischenKonsens

und Dissens: Der Irreduzibilität der Uneinigkeit und der konstitutiven Relevanz des Dis-

senses steht die Notwendigkeit eines politischen Konnexes und eines kollektiven Kontex-

tes gegenüber. Die Konditionen des agonalenModells einer radikalen Demokratie und die

Koordination des Konflikts, die zugleich dessen Realisierung und Einhegung verlangt,

reiben sich an den Konsequenzen des antagonistischen Ansatzes, speziell der negativen

Ontologie und der destitutiven Logik. Einerseits stellt Mouffe den dissensualen Charak-

ters der Politik heraus, wie es in ihrer Kritik an der neutralen, abstrakten Ausrichtung

liberaler Konzepte deutlich wird. Die liberalen Entwürfe nahmen eine Vernunft in An-

spruch, die infolge ihrer Universalität, unbedingten Reziprozität und Reflexivität, die

Allgemeinheit der politischen Ordnung und die Neutralität ihrer Entscheidungen ver-

sicherte. Eine vernünftige Beratung und Beurteilung garantierten die Vermeidung par-

tikularer Verzerrung und die Durchsetzung der besten Lösung sowie des besten Argu-

ments. Politische Einsätze mussten sich in der Folge nicht nur von konkreten, partiku-

laren Bezügen lösen, sondern zugleich auf ihre Verallgemeinerbarkeit und unbedingte

Annehmbarkeit achten. Wider Erwarten teilt Mouffe in ihrer Konzeption agonaler De-

mokratie jedoch Annahmen des von ihr Kritisierten, weil sie infolge des Fehlens des Ei-

nen auf positive Bestimmungen verzichten und somit auf verschiedene Leeren abstellen

muss, auchwenn sich diese vonder Leereder liberalenKonzepte unterscheidet. ImSinne

der negativen Leere derDestitutionmuss jeder Prozess der Identifikation, also derHerausbil-

dung einesWir, auf inhaltliche Bestimmungsversuche des gemeinsamen (inneren) Be-

zugs verzichten.DerKonnexbestehtnur inderAbsetzungvoneinemAußen,dasWir nur

in der geteilten Ablehnung des Sie. Versuche der inneren Bestimmungmüssten in Anbe-

tracht der unmöglichenDefinition (des Einen, des Einigen undGemeinsamen) scheitern

und jede Assoziation auflösen. Im Sinne der formalen Leere des Prozeduralismus ist das Ar-

rangement des politischen Streits, die Verfahren und Strukturen der Gegnerschaft dem

Zugriff der Parteien entzogen undmuss als einvernehmlich, neutral (im Sinne von nicht

hegemonial) und fair (im Sinne der Spiellogik) rezipiert werden.200 Auch wenn Mouffe

200 Wenn das agonale Denken ein institutionalisiertes Arrangement hegemonialen und gegenhege-

monialen Konflikts anbieten will, muss es im selben Schritt die hegemoniale Formierung der so-

zialen Objektivität in ihrer Tiefe beschneiden. Ein politischer Wettstreit über die fundamentale

Konstitution vonWelt scheint nur bedingt möglich: Die Definition der Objektivität, des Wissens,

des Rechten und der Wahrheit entzieht sich der agonalen Verfügung. Wie die Bedingungen des

Verfahrens müssen gewisse Aspekte hegemonialen Formation außerhalb des Konflikts stehen.

Mouffe hebt so gesehen zwei gegenhegemoniale Strategien ab, die aber auf unterschiedlichen

Ebenen verortet werdenmüssen: Einerseits versteht sie Gegenhegemonie alsDeartikulation hege-

monialer Setzungen, also versuchter Fixierung vonSinn,Objektivität undGewissheit. Andererseits

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


500 Tobias Braun: Der politische Konsens

den prozeduralen Anspruch des Liberalismus als unpolitisch kritisiert, muss sie selbst

den Grundstrukturen der politischenOrdnung die politische Qualität entziehen: Sobald

die Regeln des agon als gesetzte erfahren werden, geht ihre Ordnungsfunktion verloren.

Zuletzt tretenmit der ambigen Leere des Ko Formen und Strukturen in den Fokus,mit de-

nen Mouffe einerseits kollektive Kontexte beschreibt, diese aber andererseits konzep-

tionell nicht fassen kann und sie in einen fundamentalen Bereich der Ontik verschiebt.

Anhand der Konzeption der ethisch-politischen Prinzipien wurde deutlich, wie Mouffe die

Gefahr der Auflösung desWir durchUneinigkeitserfahrung imAngesicht des Konkreten

zu überbrücken versucht: Das gemeinsame Band knüpft sich um notwendig diffuse, am-

bigePrinzipien, derenGeltung allein deswegen Anerkennungfindet,weil ihre Bedeutung

im Vagen bleibt, bleiben muss. Hinzu kommen die gesellschaftlichen Sedimente, die ei-

nen selbstverständlichen und selbstausweisenden Kontext bilden sowie die gemeinsam

wahrgenommene Autorität der respublica.

Mouffe stellt auf verschiedene Formen des Ko (Kontexte, Konventionen, Konturen)

ab, die sie in unterschiedlicher Weise als unbestimmt kennzeichnet.Weil sie diese Bezü-

ge als kom-positionelle Ausrichtung des Konflikts und Momente der Koordination be-

darf, kann sie ihnen keine explizite politische Qualität, weder einen politischenUrsprung

noch ein Potential der Definition oder Distinktion zuerkennen: Im Sinne eines latenten

und ambigen Fundus, der aus einem kulturellen Kontext hervorgeht, ordnen die Bezüge

zugleich den Dissens und verweigern sich ihrer eigenen Politisierung. Ihre Organisati-

on des politischen Raums besteht nicht in einer expliziten Definition oder Determinati-

on, sondern in einer offenen, ambivalenten Ordnung des pluralen Vielen im Sinne einer

Strukturierung und Konturierung der Differenzen, auf der ein konstruktives Arrange-

ment sozialer Konflikte beruht. Die Bezüge des Einen wie des Gemeinsamen entziehen

sich dem Zugriff und müssen jeder politischen Praxis vorausliegen. Dies zeigt sich am

Streit um Staatsbürgerschaftsverständnisse und um die Auslegung der Prinzipien der

Freiheit und Gleichheit: Die Auseinandersetzung konstituiert sich über ein gemeinsa-

mes, aber notwendig diffuses Verständnis des Geteilten, der gemeinsamen und einver-

nehmlichen Priorisierung der Prinzipien selbst. Die vormals rein negative Integration

wird umgestellt auf ein positiv-affirmatives Verständnis, gleichsam soll die Spaltkraft

derUnterschiedlichkeit durch einenambigenCharakter derPrinzipiengebanntwerden.

Zu erwähnen ist, dass Mouffe das konkrete Verständnis der Prinzipien selbst noch dem

Deutungsstreit aussetzt: Wenn die Ambiguität aber das Konstituens kollektiver Formen

ist, und sich gleichsampolitische Akteure über bestimmte Staatsbürgerverständnisse von

anderen abgrenzen, dann ist die angelegte Spannung offensichtlich.

*

Die politischeOrdnungbemüht sichumdieAufhebungderUneinigkeit undbleibt ihr doch

ausgesetzt: Die Konstitution und Koordination des Vielenmuss das Fehlen des Einen und

das antagonale Wesen des Politischen ignorieren, um verbindliche Entscheidungen zu

begreift sie Gegenhegemonie als institutionalisierten Wettstreit politisch-repräsentativer Kräfte,

die in Anerkennung des politischen Kontrahenten und des Arrangements, in dem beide agieren,

Gegenpositionen vertreten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 501

treffen.Weil auch der Ordnung positive Gründe fehlen,muss sie sich ebenso der Infrage-

stellung entziehen und Kritik vermeidenwie ihre eigene Qualität (Autorität, Legitimität

etc.) mittels einer destitutiven Abgrenzung behaupten. Der Formation des Sozialen und der

objektiven Ordnung bleibt also ihr politischer Ursprung inhärent und zeigt sich am imper-

fekten Status und der äußeren Referenz jeder Definition. Der nomos der Macht und die

Ein- und Ausrichtung des agon stehen in der steten Gefahr, in den Konflikt gezogen zu

werden wie der Dissens droht, über die etablierte politische Ordnung hinauszugreifen:

UmKonflikte gleichzeitig einzuhegenund einenRaumderEntfaltungbieten zu können,

plädiert Mouffe für die klare, eindeutige Distinktion politischer Akteure und Parteien,

deren Angebote sich als konträre Alternativen unterschiedlicher ideologischer Vorstel-

lungen und Projekte präsentieren müssen und die sich zugleich gemäß des agon gegen-

seitig anerkennen und an die gegebenenRegeln haltenmüssen.Einerseits ist es die Rea-

lisierung der Uneinigkeit, der eine politische Ordnung dient, andererseits bleibt jeder

Konflikt an eine Einvernahme der Streitenden gebunden, die ihre Auseinandersetzung

integriert und koordiniert. Eine radikale Demokratie muss die politische Konfrontation

ihrer Bürger, direkt oder vermittelt, befördern und zugleich von der gemeinsamen An-

erkennungderDivisionundderOrdnungdes agonSeitensderGegner ausgehen.DasAr-

rangement der Gegnerschaft muss seinen politischen Ursprung, seine Kontingenz und

Alternativität, leugnen, umalsOrdnung über demDissens zu bleiben.Versuche, den Sta-

tus,die FunktionunddenUrsprungdesKonnexes einer politischenFormzubestimmen,

müssen die negative Essenz ebenso berücksichtigen wie die Logik der Destitution und das

Scharnier von Antagonismus und Agonismus.

Mit der destitutiven Logik schreibt sich ein konsensualer Moment in die Ausbildung

antagonistischer Beziehungen und politischer Konflikte: Die Einvernahme besteht zu-

gleich darin, auf die Bestimmung des Innen zugunsten der Abgrenzung zu verzichten

und das Arrangement der Wir-Beziehung nicht zu hinterfragen. Gerade weil sich die

Einheiten nur in der Verdeckung ihrer Verschiedenheit, ihrer Uneinheit und Uneinigkeit,

inform leerer Referenzen bilden können, führt der Versuch,denBlick nach innen zu rich-

ten,nicht hin zueinemSelbst oder einemGrund, sondernzurAuflösung jederBeziehung.

Formen kollektiver Identität bedürfen demnach der ausbleibenden Bestimmung des Ge-

meinsamen. Die Herausforderung dieser Überlegung besteht nicht im Anti-Essentialis-

mus, sondern in der Spannung zwischen dem ontologischen Status und der Ausrichtung

des Antagonismus. Nach Marchart resultiert aus der (ontologischen) Kontingenz und

Uneinigkeit einbeständigerKampf,ein ständigesRingen:Aberumwas?Was steht imBe-

reich der Ontologie zur Verfügung, wer kämpft für was wie gegen wen und warum? Die

reine Ordnungslosigkeit der Ontologie, die negative Essenz, wird durch ein op- und letzt-

lich kom-positionelles Arrangement überformt: Konflikte bedürfen nicht nur der Ord-

nung, sie sind selbst schon Ausdruck einer solchen. Die antagonistische Konstitution

der Ontologie lässt sich als eine Übertragung ontischer Verhältnisse verstehen: Mit dem

anta geht die Annahme einer Beziehung (gegen, wider) einher, die die ontologische Un-

ordnung aufhebt. Zugleich überträgtMouffe auch den Anspruch der negativenEssenz der

Ontologie in die Ontik: In den Versuchen der Definition des Sozialen, der Hypostase der

Macht und der positiven Bezüge des Ko (Kommune, Kontext, Kooperation) sieht sie eine

Leugnung des ontologischen Anspruchs des Fehlens des Einen. Auch wenn ihre Einsicht,

dass jede ontische Form des Sozialen politischen Ursprungs, kontingent und prekär ist,

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


502 Tobias Braun: Der politische Konsens

relevant und instruktiv bleibt, entzieht sich ihrem Denken ein konstruktiver Umgang

mit der Hegemonie und deren objektiver Ordnung. Mouffe zielt nicht auf ein Verständ-

nis der ontischen Situation durch Offenlegung der ontologischen Einschreibungen oder

den Nachtvollzug ontischer Kaschierungsversuche des ontologischen Un-Grunds, son-

dern andersherum auf die Einsicht in die Ontologie und ihrer fehlenden Entsprechung

in der Ontik.

ObMouffe eher aufÜbereinstimmungen als aufÜbereinkünfte abzielt, bleibt uneindeu-

tig. Einerseits begegnet sie allen Annahmen des Einen und Geteilten mit Skepsis, wobei

es irrelevant ist, ob sich dasEine vor- oder nachlaufendbildet.Andererseits teilt sie in ge-

wisser Hinsicht das Ansinnen der Übereinkunft, das Eine einem Prozess der Einigung zu

überantworten, das Einverständnis nicht vorauszusetzen und so die Beteiligung plura-

ler, widerstreitenden Akteure, Situationen und Positionen zu ermöglichen. Mouffe ver-

sucht in ihrem Modell des konflikthaften Konsenses, eine Annahme der Uneinigkeit mit ei-

nem konsentierten Rahmen, den geteilten Regeln des Spiels, zu kombinieren, um den

Konflikt zugleich zuzulassen und einzuhegen.Das Ringen der Einigung findet imUnter-

schied zurÜbereinkunft keinenAbschluss,die Potentiale der Integration entstammender

destitutivenLogikunddem leidenschaftlichenEintreten für einePartei.AuchwennMouf-

fe die Abwendung der Übereinkunft von den antezedenten Ansprüchen der Übereinstim-

mung teilt, steht sie jener Beanspruchung der geteilten Intention skeptisch gegenüber:

Zwar verlangt die Übereinkunft kein vorgängiges Ko, dennoch erfordert sie eine gemein-

same Absicht, die alsMotiv undGrund der Einigung zuvor geht.Weder der vorlaufenden

Absicht noch dem nachlaufenden Resultat der Einigung kannMouffe eine genuine Qua-

lität desEinen zuerkennen: Die Integration undKoordination derEinigung kann sichwe-

der auf substantielle oder essentielle Grundlagen noch auf ein abschließbares, umfäng-

liches und unfragliches Einvernehmen berufen. FürMouffe ist weniger das Ergebnis der

Einigung als die Konstellation einer Gegnerschaft und die Akzentuierung der Differenz

für die Formation politischer Räume relevant.201 Zugleich ordnet sie der Austragung des

Konflikts bestimmte Rahmenbedingungen bei, die seine Ordnung stiften, den Dissens

ausrichten, ein Reglement einrichten und die Eskalation und Dispersion der Konflikte

vermeiden. Dieser Rahmen kann wiederum keiner Setzung entstammen, sondern be-

ruht auf einemgeteiltenKonnex des agonund gegebenenund zugleich vagenKontexten.

Die Anerkennung des Spiels und seiner Regelnmüssen einerseits vorausgesetzt werden,

und sich andererseits selbst einer Politisierung entziehen. Die ethisch-politischen Prinzi-

pienwerden in einem diffusen Verständnis von den Gegnern geteilt und stiften so einen

selbst nicht belastbaren Kontext, der zugleich als Grundlage des Streits, als Motiv und

Ordnung,dient.Ebenso ist dieWahrnehmungderUmgangsformendes respublica ambig

und ungenau,mehr intuitiv und schon immer gewusst. Diese Verschiebung des Einen und

201 Ihr Ansatz der negativen Ontologie schließt jede Einholung des Einen oder Transformation aus

dem Vielen aus: Eine politische Ordnungmuss sich folglich mit dem Arrangement der Uneinigkeit

begnügen. Wird im Falle Habermas’ die Stiftung des Einen, die Herstellung eines gemeinsamen

Bezugs und das Potential, die Pluralität zu einen, dem Prozess rationaler Verständigung überant-

wortet und durch die kommunikativen Vernunft garantiert, sieht Mouffe in der Anerkennung der

Uneinigkeit die Aufgabe und die Versicherung politischer Ordnung: In der agonalen Distinktion

und dem leidenschaftlichen Engagement für eine Seite, finden die Kontrahenten Sinn und Orien-

tierung und die Anspannung ihrer Konflikte einen Punkt der Entladung.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 503

Gemeinsamen in externewie gegebene Strukturen zeigte sich auch bei den gesellschaft-

lichen Sedimenten, die sich zwar in der Konstituierung bilden, sich dieser aber zugleich

entziehen.

Einerseits will Mouffe der politischen Konstitution der sozialen Formation (Objekti-

vität, Identität usw.) nachkommen, andererseits verlangt die ontische Ein- undAusrich-

tung einer Ordnung nach konsensualen Konditionen, die sich von dem ontologischen

Anspruch des Uneinen lösen und die versuchte Schließung des Sozialen,wenn auch stets

nur provisorisch, zulassen. Wir hatten auf die zwei Formen und Formate der hegemo-

nialen Setzung und des gegenhegemonialen Widerstands bereits hingewiesen: Einmal

bezog sich dieHegemonie auf eine konkrete Etablierung derMacht, das andereMal um-

fasste sie die Ausbildung eines Sinnraums. Auch wenn letztere ihren Ursprung in einer

politischen Setzung nicht leugnen kann, entzieht sie sich der Politisierung. Die Objekti-

vierung ist demnach ein ontisches Strukturmerkmal sozialer Formation und zugleich

eine Form hegemonialer Hypostase. Gerade in Hinsicht des Sinnraums steht die Ausbil-

dung einer Gegenhegemonie vor Problemen: Weder können sich die Einzelnen aus ih-

rer Einlassung in eineWelt lösen noch eine Position über oder gegenüber dem Sinnraum

einnehmen.WennMouffe auf dieAnnahme der negativenEssenz drängt, verschiebt sie die

integralenStrukturen auf eine ambivalentePosition zwischenontologischerKontingenz

und ontischer Quasi-Objektivität, zwischen Entzug und Bezug. Kurzum gehen konsen-

suale Aspekte einerseits jeder Bestimmung voraus und entziehen sich jedem konkreten

Bezug, andererseits übersteigen die Konditionen das Viele und setzen dabei Einvernah-

me und materielle Aspekte einer Übereinstimmung voraus. Die Beziehung der Vielen und

die Ordnung des Streits bedürfen also äußerer Strukturen, die sie selbst nicht zu stiften

vermögen. Just diese Aspekte, die über demEinenund über demVielen stehen, entziehen

sich Mouffes Konzeption und bleiben zugleich von konstitutiver Relevanz: Der Konnex

einer politischen Ordnung (Übereinkunft) und die kollektiven Kontexte eines kulturellen

Fundus (Übereinstimmung) können weder einen ontologischen noch einen ontischen Ur-

sprung haben, und zugleich integrieren und koordinieren sie die Formation des Sozialen

und die politische Ordnung.

Der komplexe Status des Einen lässt sich auch anhand der Konstitution der gegner-

schaftlichenBeziehungdes agon zwischen op- und kom-positionellen Formennachzeich-

nen: Die Gegnerschaft stiftet sich einerseits in der Destitution von einem Sie und in der

negativen Distinktion einesWir. Andererseits geht der Gegnerschaft eine wechselseiti-

ge Anerkennung des Anderen und des gemeinsamen Grundes sowie die Annahme der Art

undWeise der Austragung voran.Der agonalen Form,und abgeschwächt auch jedemon-

tischen Antagonismus, geht dieser Konnex einer politischen Ordnung ebenso zuvor wie

der verbindende Fundus eines kulturellen Kontextes. Die Gegnerschaft formiert sich so-

mit nicht nur in der reinen Negation des Anderen, sondern ebenso durch die Affirmation

desSpielsunddurchdieKoordination eines kulturellenFundus.MouffesZugang entziehen

sich die verschiedenen Formen des Einen ebensowie die Aspekte desKo, auf die sich ihre

Konzeption politischer Ordnung zugleich beruft. Die agonale Demokratie setzt inform

kontextualer, kommunaler und kollektiver Bezüge bestimmte Bedingungen voraus, die

von einer in die Ontik verlängerten negativen Essenz negiert werden. Zwar kann Mouffe

diese Aspekte aufgrund der Betonung des Fehlens des Einen konzeptionell weder fassen

noch verorten, aufgrund ihrer Relevanz für die Formen der Ontik kann sie aber nicht auf

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


504 Tobias Braun: Der politische Konsens

sie verzichten.Diese Fehlstellung lässt sich durch die Übertragung der Ontologie auf die

Ontik erklären, infolge derer positive Formen des Ko verdeckt oder in Zwischenbereiche

verschoben werden.

*

Der Ordnungskonsens im Sinne Hättichs, der auf die Annahme der konstitutiven politi-

schen und sozialen Organisation abstellt, lässt sich im Denken Mouffes zwar nicht auf

eine positive Setzung oder Gründung zurückführen, dennoch kann er in der Formation

des Sozialen nachgezeichnet werden. Einerseits kann die etablierte Ordnung eines Sta-

tus quo als Form, Ausdruck und Medium der hegemonialen Macht verstanden werden,

wobei der von ihr beanspruchten Autorität, Evidenz undEminenz die gegenhegemonia-

le Infragestellung unabdingbar zur Seite steht und ihre versuchte Hypostase konterka-

riert. Sowohl in den positiven und setzenden als auch in den negativen und widerset-

zenden Momenten wird die Ordnung angenommen. Die hegemoniale Formation des So-

zialen zeichnet sich andererseits durch die Ausbildung eines kollektiven Sinnraums und

der Bezüge vonObjektivität, Totalität und Faktizität aus.DieseOrdnung lässt sich als la-

tenter und subtiler Kontext verstehen, eines geteilten Vorrats anWissen und Sinn einer

Welt. In beiden Formaten der Hegemonie entzieht sich ihre Konstitution einem positi-

ven Ursprung: Jeder Versuch der objektiven Ordnung, der Definition, Determination und

Relation, ist der komplexen Ambivalenz von setzenden, abschließenden und öffnenden,

auflösenden Bewegungen ausgesetzt wie sich der kollektive Sinn der der Bestimmung

undAneignung entzieht und imStatus einer konstitutiven Ambiguität verbleibt. Zudem

wird die Annahme der Ordnung durch die Einbindung in die kollektiven Bezugsrahmen

eines kulturellen Fundus geprägt: So manifestiert sich in den Sedimenten, den ethisch-po-

litischen Prinzipien und dem kommunalen Raum einer respublica ein Kontext, der eben-

so das gemeinsame Band einesWir prägt wie er gemäß der destitutiven Logik das Sie kon-

turiert und die Formation des Sozialen strukturiert. Zuletzt beruht die Annahme der Ord-

nung ebenso auf der Realisierung der Uneinigkeit, der Op-Position, wie auf der Ausrich-

tung des Konflikts und die Einrichtung eines geregelten Streits, die Kom-Position des

agon.Die Annahme besteht nicht in einemmateriellen Konsens, sondern dem prozedura-

lenKonnexdesDissenses.DieOrdnungkannweder selbst dasEine reklamierennochüber

es verfügen: Sein Fehlen und die Präsenz der Uneinigkeit will Mouffe weder vermeiden

noch verdrängen.ÖffentlichenDissensen,DifferenzenundDissonanzen steht sie folglich

nichtwieHättich skeptisch gegenüber, sondern attestiert derenAustragung eine konsti-

tutive und integrative Qualität für die Bewahrung der politischen Ordnung. Gleichwohl

muss hier unterschieden werden: Aus Sicht der Hegemonie und dessen Bestreben der

Einrichtung einer objektiven Ordnung könnte auch Mouffe Hättichs skeptischer Haltung

zustimmen, ein Verständnis des Sozialen und des Politischen hingegen muss dagegen

die Kontingenz und die Konflikthaftigkeit in besonderer Weise berücksichtigen. Dem

Verfahrenskonsenswirdmit dem agon entsprochen, also einer gegenseitigenAnerkennung

der Gegner, ihrer jeweiligen Position und Status sowie denWegen undWeisen der Aus-

tragungdesDissenses.DerWertkonsens lässt sich indesnur schwer verorten,widerstreben

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den 505

Mouffes Denken der negativen Essenz doch positive Bestimmungen wie vorlaufende ma-

terielle Setzungen.202

Die Kategorien Eastons verweigern sich hingegen einer fruchtbaren Übertragung.

Mit der politischen Gemeinschaft geht die Inanspruchnahme einer positiven politischen

Form einher, einer kollektiven Autonomie ebenso wie einer Transparenz der Konstitution,

ihres Ursprungs und Sinns, gegen die sich Mouffe verwahren muss. Das Regime hinge-

gen reduziert die politischen Prozesse auf etablierte, institutionalisierte Verfahren und

kann weder die Ordnung der Hegemonie verstehen noch der Emanzipation der Gegen-

hegemonie dienlich sein. Die Autorität lässt sich mit Mouffe als eine Form der Hegemo-

nie verstehen, die sich der Infragestellung entzieht. Auchwenn sich die beiden Zugänge

nicht so fremdgegenüberstehen,wie es hier denAnscheinhat, verlangt eineVermittlung

doch entschiedenmehr Engagement, als es hier möglich ist.

*

2. Im Abwesen des Einen – Die Demokratie als Instituierung im Denken
Claude Leforts

»In meinen Augen ist das Wesentliche, daß die

Demokratie sich dadurch instituiert und erhält,

daß sie die Grundlagen aller Gewißheit auflöst.«

(FD, S. 296)

 

»Während die Umrisse der Gesellschaft

verschwimmen, die Orientierungspunkte der

Einheit schwanken, entsteht die Illusion einer

Realität, in der der Grund der eigenen

Determiniertheit einfach in der Kombination

vielfältiger Tatsachen und ihrer Bezüge

enthalten wäre.«

(TP, S. 54)

 

Siglen

• [FD] Lefort, Claude, Die Frage der Demokratie, in: Rödel, Ulrich (Hg.), Autonome

Gesellschaft und libertäre Demokratie, FaM 1990, S. 281 – 297.

• [TP] Ders., Fortdauer desTheologisch-Politischen?,Wien 1999.

202 Zwar geht mit den ethisch-politischen Prinzipien die Einrichtung eines normativen Kontextes ein-

her, dessen Status bleibt aber latent und implizit und seine materiellen Implikationen vage und

diffus. Um den Dissens zu integrieren und zu koordinieren, muss seine Ordnung einen Mangel an

Bestimmung aufweisen: Auchwenn die ethisch-politische Prinzipien ambig bleiben, stiften sie einen

kollektiven Kontext, in dessen Rahmen über die Deutung der Prinzipien gerungen werden kann.

Die Kennzeichnung der Grundwerte als vage und konstitutiv entspricht durchaus Hättichs Vorga-

ben, könnten so doch basale Werte gleichzeitig verbinden und Pluralität zulassen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018 - am 12.02.2026, 22:29:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

