B 1 HELDEN — HEROISIERUNGEN — HEROISMEN

| 6|
Felix Heinzer —Jorn Leonhard — Ralf von den Hoff (Hrsg.)
Sakralitat
und Heldentum

"F DE MIRABEAU
Depucte dle i Soicihamee. Lidur a Edunemblils Radonale on rzfly ot Fracstant de 29 Senmisr 1rg0
= p cameed oz =

T . g i fo Beiimectr

s Wlefree £

am 13.01.2026, 08:48:31. Op


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

m 13.01.2028, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sakralitit und Heldentum

Herausgegeben von
Felix Heinzer — Jorn Leonhard — Ralf von den Hoff

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN - HEROISIERUNGEN - HEROISMEN

Herausgegeben von

Ronald G. Asch, Barbara Korte, Ralf von den Hoff

im Auftrag des DFG-Sonderforschungsbereichs 948
an der Universitit Freiburg

Band 6

ERGON VERLAG

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sakralitit und Heldentum

Herausgegeben von

Felix Heinzer - Jorn Leonhard -
Ralf von den Hoff

ERGON VERLAG



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft

Umschlagabbildung:
J. M. Migxelle, Honoré Gabriel c.te de Mirabeau: député de la
Sénéchaussée d’Aix a I’Assemblée nationale en 1789 [...], Paris 1792
(Radierung, Paris, BnF, Coll. de Vinck, t. 11, Inv. 1928)

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2017 Ergon-Verlag GmbH - 97074 Wiirzburg
Das Werk einschlieflich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auflerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages.
Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen
und fiir Einspeicherungen in elektronische Systeme.
Umschlaggestaltung: Jan von Hugo
Satz: Thomas Breier, Ergon-Verlag GmbH

www.ergon-verlag.de

ISBN 978-3-95650-259-0
ISSN 2365-886X

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

Felix Heinzer / Jorn Leonbard / Ralf von den Hoff

/o) 4" (o) ¢ SRR 7

Felix Heinzer / Jorn Leonbard / Ralf von den Hoff

Einleitung:

Relationen zwischen Sakralisierungen und Heroisierungen........ccoeveveuccncnnennenee 9
Wolfgang EfSbach

Welche Religionsbegriffe eignen sich zur Analyse

sakraler Dimensionen des Heroischen? .........c.ocoueeeiinininiccncnnnncccneneeenee 19

Jan N. Bremmer
From Heroes to Saints and from Martyrological to
Hagiographical DiSCOUTSE.......c.criririrueueiriririeieieeinieieieieecse et 35

Michael N. Ebertz

Heroische Tugenden.

Mehrung und Vernichtung, Kontrolle und Funktionalisierung

des religiosen Heldencharismas in der romisch-katholischen Kirche ................... 67

Bernbard Lang

Elija, Mose und Josef.

Drei biblische Gemeinschaften, ihre Leitgestalten

und die Vielfalt des antiken Judentums.

Eine These iiber alttestamentliche ,Helden® ......ccooveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenes 87

Gabrielle Oberbinsli-Widmer

Die Entheroisierung des Mose im klassischen Judentum........cccooeeieeeiinnencnnee. 105
Klaus Herbers

Schliisselfiguren des christlichen Spanien im Mittelalter.

Wege vom Helden zum Heiligen .....cooueveueiinninieciiinnniccccnreecceseneenee 115

Karin Steiner
Mensch, Held, Gott.
,Fluid identities® in hinduistischen Traditionen......c.cccvveeviveeveeereeeeereeeeeeeneene 129

Andreas Schliiter
Leidenshelden im Transzendenzdruck.

Skizze einer aristokratischen Heldenfiguration
in England und Frankreich (ca. 1586 bis 1646) .......cccovueveuevennreeuceccnenrierenenenen 143

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 INHALTSVERZEICHNIS

Anne-Julia Zwierlein

»The only righteous in a world perverse®.

Sakraler Heroismus, Republikanismus und ,einsame Gerechte'

bei John Milton und Lucy Hutchinson .........cccoeveeueecerinninniccncneninncecccnenenes 167

Christina Schréer

Helden im Dienst der Revolution.

Symbolpolitische Strategien zur Sakralisierung

des Nouvean Régime (1789=1799)....c.cuvuvrrueueininirieieeenenirieieieeeneseee e 187

Benjamin Marguart

Napoleons Golgota.

Sakralisierende Heldenverehrung zwischen Restauration

UNA JUMONATCHIE .ottt 215

Olmo Golz
Khomeini’s Face is in the Moon.
Limitations of Sacredness and the Origins of Sovereignty .........c.ccceveveveeveuennes 229

Johanna Pink
Helden der Verkiindigung, Helden des Kampfes.
Nagih Ibrahim und die 4gyptische Gama‘a islamiyya ab 2011 .........cccevvuure... 245

Friederike Pannewick

Grenzginger des Umbruchs.

Der symbolische Kampf um das Gedenken an Helden

und Mirtyrer des ,Arabischen Frihlings.........ccccoovvniiionnnncccnreccnes 263

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

Als sechster Band der Schriftenreihe ,Helden - Heroisierungen - Heroismen®
des DFG-Sonderforschungsbereichs 948 an der Albert-Ludwigs-Universitit Frei-
burg i. Br. erscheint die vorliegende Publikation. Sie vereint die Uberarbeiteten
Beitrige zu einer Tagung des SFB 948, die am 21. und 22. November 2014 in
den Riumen des Freiburg Institute for Advanced Studies (FRIAS) durchgefithrt
wurde.

Auch diese Publikation hat wieder in den Hinden vieler gelegen. Die Heraus-
geber danken den Autorinnen und Autoren der Beitrige zur Tagung und zu die-
sem Sammelband, auf den diese — auch durch den Ubergang des SFB in seine
zweite Forderphase - zu lange warten mussten. Wieder statten wir gerne den
Dank an Hans-Jiirgen Dietrich und Thomas Breier im Ergon-Verlag ab, die unsere
Publikationsreihe mit viel Verstindnis und in bester Zusammenarbeit betreuen,
und ebenso gerne danken wir der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) fur
ihre anhaltende Forderung unseres Verbundvorhabens. In der Zentrale des SFB
gilt fur den wie gewohnt zuverldssigen Einsatz bei der Vorbereitung der Manu-
skripte zur Drucklegung unser bester Dank Magdalena Gybas, Alexandra Kuhn,
Daniel Hefflebower und Marie Kumpf, vor allem aber unseren Koordinatoren
Andreas Friedrich und seinem Nachfolger Sebastian Meurer im Verbund mit
Ulrike Zimmermann, die als Koordinatorin unseres SFB-Graduiertenkollegs zu-
sitzlich Aufgaben der zeitweise vakanten wissenschaftlichen Koordination des
SFB und damit auch Verantwortung fiir diesen Band tibernommen hat.

Freiburg und Miinchen, im Februar 2017

Felix Heinzer, Jorn Leonhard und Ralf von den Hoff

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

m 13.01.2028, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung:
Relationen zwischen Sakralisierungen
und Heroisierungen

Felix Heinzer / Jorn Leonhard / Ralf von den Hoff

Seit 2012 beschiftigt sich der DFG-Sonderforschungsbereich 948 an der Univer-
sitit Freiburg im Breisgau mit dem Heroischen, das heift mit heroischen Figu-
ren, mit Prozessen der Heroisierung und mit Heroismen als Praktiken ihrer An-
eignung und Nachahmung. Menschen gelten als heroische Figuren, so lautet eine
Ausgangsthese des Forschungsvorhabens,! wenn sie eine auf3eralltigliche Leistung
in einem agonalen Kontext vollbringen oder ihnen diese oder eine menschliches
Maf! sprengende Leistungsfihigkeit zugeschrieben werden kann. Von dieser Leis-
tung muss berichtet werden, sie kann erst in der Vermittlung zur heroischen Tat
oder zur besonderen Qualitit des Helden werden. Diese Vermittlung — in wel-
chem Medium auch immer - konstituiert den Helden in seiner Verbindung zum
Publikum. Helden werden daher durch ihre Publika geschaffen, sie faszinieren
diese, werden von einer Gefolgschaft imitiert, bewundert oder verehrt, von ande-
ren aber auch kritisch bewertet oder angefeindet: Helden polarisieren also, sie
rufen Faszination und Erstaunen genauso hervor wie Ablehnung. Sie zwingen
dazu, sich zu ihnen zu verhalten: Gerade darin liegt ihre besondere Wirkung fur
Prozesse der Sinnstiftung, Selbstaufklirung und kollektiven Normdiskussion von
Gesellschaften. Das Heroische ist mithin eine Zuschreibungskategorie des Auf3er-
alltiglichen; Prozesse der Aberkennung und Zuerkennung dieser Qualitit miis-
sen untersucht werden. Heroisierungen markieren Grenziiberschreitungen und
sind als kulturelle Praktiken Bestandteile gemeinschaftlicher Austragung von
Konflikten um die Reichweite von Normen und Werten. In ihnen ringen Gesell-
schaften und soziale Gruppen um ihre Selbstdeutung und verhandeln ihre Gren-
zen.

Heroisierungen sind freilich nicht die einzigen Strategien solcher Diskurse. Es
gehort deshalb zu den zentralen Fragen des SFB 948, wie sich Heroisierungen zu
anderen vergleichbaren Prozessen der Auszeichnung und des boundary work ver-
halten - und wie sie sich davon unterscheiden.? Zu nennen sind hier beispielsweise

I R.von den Hoff et al., Transformationen und Konjunkturen von der Antike bis zur Mo-

derne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Sonderforschungsbereichs 948, helden. heroes.
héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 1.1, 2013, S.7-14, DOI 10.6094/helden.
heroes.heros./2013/01/03; vgl. auch R. G. Asch, The Hero in the Early Modern Period and
Beyond: An Elusive Cultural Construct and an Indispensable Focus of Social Identity?,
helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen, Special Issue 1, 2014, S. 5-14,
DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/QM/02.

2 Vgl. B. Giesen, Triumph and Trauma, Boulder 2004.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10 FELIX HEINZER / JORN LEONHARD / RALF VON DEN HOFF

Divinisierungen und Relationen zum Gottlichen. Zu nennen sind aber auch an-
dere Formen der Uberhohung, Ehrerweisung und Auszeichnung, die Exemplaritit
bzw. Vorbildhaftigkeit markieren und Bewunderung oder Verehrung hervorbrin-
gen, ohne dass der Begriff ,Held* ins Spiel kommt, wie im Falle von Mirtyrern,
Heiligen oder auch ,Stars® in zunehmend medial integrierten Gesellschaften. Ver-
gleichen kann man mit den heroischen auch solche Figuren, die eine herausgeho-
bene soziale oder politische Rolle institutionell oder durch Machtaustibung erfuil-
len, also ,big men', Monarchen oder politische Fiihrer, oder aber aufgrund
besonderer ithnen zugeschriebener, aber nicht unbedingt agonal erreichter Quali-
titen, so etwa Propheten oder ,grands hommes'. Zudem wurden und werden Zu-
schreibungen von Aufierordentlichkeit und distinktiven Rollen in unterschiedli-
chen Epochen und Kontexten selbst immer wieder in unterschiedliche Verbin-
dung mit dem Heroischen gebracht. Soziale Distinktion, Exzeptionalitit und
Exemplaritit wiirden als weit Uibergeordnete Kategorien eine grundsitzliche Un-
tersuchung erfordern.? Klare Grenzen zu Heroisierungen zu ziehen ist dabei nicht
immer einfach - vielmehr lassen sich Spezifika von Heroisierungen und Herois-
men, ihr Potenzial und ihre Attraktionskraft erst angemessen erkliren, so eine
Erkenntnis des SFB 948, wenn sie in Relation zu und in ihren Interferenzen mit
anderen Formen der Heraushebung untersucht werden.

Die Verbindungen zwischen dem Heroischen und der politisch-herrschaft-
lichen und sozialen Distinktion etwa von Herrschern oder Angehorigen adliger
Eliten werden im Rahmen des SFB in unterschiedlichen Teilprojekten untersucht
und wurden auch an anderen Stellen bereits thematisiert.* Besonders eng sind
die Verbindungen zwischen dem Heroischen und dem Sakralen. Als sakral kann
man in wissenschaftstheoretischem Sinne dabei zunichst das bezeichnen, was
von Menschen dem Gottlichen bzw. dem Menschen selbst nicht verfigbaren
Michten zugeordnet und so als ,geheiligt aus dem Feld des Materiell-Physischen
ausgegrenzt und mit etwas Auflerweltlichem verbunden wird.> Auch hier haben
wir es mit komplexen Zuschreibungsprozessen zu tun. Das Denken der griechi-
schen Antike bleibt vor diesem Hintergrund von bestindiger Bedeutung zumin-

3 Das Kolner Kite Hamburger Kolleg ,Morphomata® beschiftigt sich in seiner zweiten For-

derphase (2015-2020) mit Figurationen des Besonderen und hat seine Jahrestagung 2016
dem Thema ,Besonders / Exemplarisch® gewidmet: http://www.morphomata.uni-koeln.de/
veranstaltungen/vergangene-veranstaltungen/jahrestagung2016/, 1. September 2016.
4 M. Butter, Der ,Washington-Code®. Zur Heroisierung amerikanischer Prisidenten 1775-
1865 (Figurationen des Heroischen; 3), Géttingen 2016; R. von den Hoff et al. (Hrsg.), Imi-
tatio heroica. Heldenangleichung im Bildnis (Helden - Heroisierungen - Heroismen; 1),
Wiirzburg 2015; vgl. zudem die Teilprojekte des SFB 948: www.sfb948.uni-freiburg.de,
1. September 2016.
Dies schliefit im Grundsitzlichen an Definitionen durch E. Durkheim, Les formes élémen-
taires de la vie religieuse, Paris 1912, an. Vgl. A. Dihle, Heilig, in: Reallexikon fiir Antike
und Christentum 14, Stuttgart 1988, S. 1; K. Herbers, Sakralitit. Einleitende Bemerkun-
gen, in: A. Beck / A. Berndt (Hrsg.), Sakralitit und Sakralisierung. Perspektiven des Heili-
gen, Stuttgart 2013, S. 11-14.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: RELATIONEN ZWISCHEN SAKRALISIERUNGEN UND HEROISIERUNGEN 11

dest fur europdisch geprigte Heldenvorstellungen. Fir dieses Denken ist der
Doppelcharakter von Heroen als episch-heldenhaft und als religios grundlegend:
Sie waren vielfach Kultempfinger und damit Teil der sakralen Sphire. Aber be-
reits das homerische Epos nennt simtliche Figuren einer als grof angesehenen
mythischen Vergangenheit ebenfalls Heroen. Beide Kategorien wurden oft ge-
trennt, waren begrifflich und konzeptionell, konnten aber vor allem in Heroisie-
rungsprozessen auch wechselseitig tiberblendet werden. Entsprechend offen sind
deshalb manche Uberginge vom Heroischen zum Géttlichen, vom Heldenhaf-
ten zum Sakralen.® Die Spitantike scheint zumindest Europa einen Traditions-
strang hinterlassen zu haben, in dem sich Konzepte des Heiligen mit denen des
Heroischen nachhaltig verbanden — wenn auch mit uniibersehbaren, substantiel-
len Brechungen und Transformationen, insbesondere im Blick auf Status und
Rolle der Gewalt und des Opfers und ebenso auf das Verhiltnis zum nachanti-
ken, zumeist nicht mehr polytheistisch definierten Gottlichen.” So gewinnt nicht
nur die Diskussion um Mirtyrer als Helden gerade heute wieder neues Gewicht,
und zwar auch dezidiert jenseits der Grenzen des christlich geprigten kulturellen
und gesellschaftlichen Raums.? Durch die christliche Prigung einer Vielzahl kul-
tureller Phinomene vor allem Europas wird dieser Traditionsstrang seit dem Mit-
telalter nicht nur Gber die Figuren der Heiligen und Martyrer, sondern auch tiber
die der Konige und Herrscher fortgefithrt, die heroenhaften Status, aber auch
Sakralitit zugesprochen bekommen konnen.” Gerade in diesem Kontext haben
Symbolsprachen des Heroischen, des Sakralen und der Macht manches gemein.

6 Vgl. etwa G. Ekroth, The Cult of Heroes, in: S. Albersmeier (Hrsg.), Heroes. Mortals and
Myths in Ancient Greece Baltimore 2009 S.120-143; M. Meyer / R.von den Hoff
(Hrsg.), Helden wie sie. Ubermensch — Vorbild ~ Kultfigur in der griechischen Antike,

Freiburg im Breisgau 2010; F. Horn, Held und Heldentum bei Homer. Das homerische
Heldenkonzept und seine poetische Verwendung, Tiibingen 2014.

A. Hammer / S. Seidl (Hrsg.), Helden und Heilige. Kulturelle und literarische Integrations-
figuren des europdischen Mittelalters, Heidelberg 2010; F. Heinzer, Hos multo elegantius, si
ecclesiastica loquendi consuetudo pateretur, nostros heroas nocaremus. Sprachbilder im frithchrist-
lichen Mirtyrerdiskurs, in: R. von den Hoff et al. (Hrsg.), Imitatio heroica. Heldenanglei-
chung im Bildnis (Helden - Heroisierungen — Heroismen; 1), Wiirzburg 2015, S. 119-136.

8 Vgl. nur S. Weigel (Hrsg.), Mirtyrer-Portrits. Von Opfertod, Blutzeugen und heiligen Krie-
gern, Paderborn 2007; J. Niewiadomski / R. Siebenrock (Hrsg.), Opfer - Helden - Mirty-
rer. Das Martyrium als religionspolitologische Herausforderung, Innsbruck 2011; F. Pan-
newick, Opfer, Tod und Liebe. Visionen des Mirtyrertums in der arabischen Literatur,
Miinchen 2012.

Vgl. nur Beitrige zum ,Sakralkonigtum® mittelalterlicher und frithneuzeitlicher Konige:
F-R. Erkens (Hrsg.), Die Sakralitit von Herrschaft — Herrschaftslegitimierung im Wechsel
der Zeiten und Riume, Berlin 2002; ders., Herrschersakralitit im Mittelalter. Von den An-
fingen bis zum Investiturstreit, Stuttgart 2006; R. G. Asch, Sacral Kingship Between Disen-
chantment and Re-Enchantment. The French and English Monarchies 1587-1688, New
York 2014, sowie F. Heinzer, Poesie als politische Theologie, Texte und Kontext der liturgi-
schen Verehrung Koénig Ludwigs des Heiligen, in: Francia 42, 2015, S. 73-92; vgl. auch
schon: J. Assmann, Sakralkénigtum und Gemeinschaftskunst. Der Alte Orient und das Poli-
tische, in: K. Junge (Hrsg.), Erleben Erleiden Erfahren. Die Konstitution sozialen Sinns jen-
seits instrumenteller Vernunft, Bielefeld 2008, S. 357-371.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12 FELIX HEINZER / JORN LEONHARD / RALF VON DEN HOFF

Erinnert sei an den ,Glanz* als Qualitit au8eralltiglicher Figuren. Bis in die Neu-
zeit werden sie daher in wechselseitiger Uberlagerung, aber auch Aktivierung und
Deaktivierung élterer und neuerer Kategorien auf tiberhohte Figuren der Gegen-
wart und Geschichte angewandt.!® Auch die Sakralisierung der Nation und die
Nationalisierung des Religiosen sind im 19. und 20. Jahrhundert ohne Heroisie-
rungen nicht vorstellbar.!!

Gleichwohl sind die Beziehungen zwischen Sakralisierungen und Heroisierun-
gen nicht eindeutig: Zwar sind religios fundierte Ausnahmefiguren wie Heilige,
Propheten oder Mirtyrer ohne heroische Konturen und Konnotationen wohl
kaum erkldrbar. Dies bedeutet aber umgekehrt nicht, dass jeder Held eo ipso auch
eine sakral konnotierte Figur sein muss, jeder sakral ausgezeichnete Kénig auch
ein Held.12 Art und Dichte des Verhiltnisses sind vielmehr individuell, aber auch
epochal und kulturell sowie religids zu differenzieren. Die Relationen erreichen
Uber Epochengrenzen hinweg aber eine Qualitit, die sie als relevanten Beobach-
tungsfilter fiir eine groflere Anzahl von Erscheinungsformen des Heroischen emp-
fiehlt.

Das Heroische und das Sakrale weisen zudem in ihrem Charakter als Symboli-
sierungen und Diskursfelder des Auflerordentlichen, in ihrer Phinomenologie, auf-
fillige Ahnlichkeiten auf. Dies zeigt allein schon der dem SFB 948 verwandte
Zugrift auf das Phinomen des Sakralen, der die Arbeit der DFG-Forschergruppe
1533 ,Sakralitit und Sakralisierung in Mittelalter und Frither Neuzeit“ an der Uni-
versitdt Erlangen zwischen 2011 und 2017 prigte.!® Sie nahm - wie der SFB 948
im Hinblick auf das Heroische — Abstand von einer a priori definitorisch festgeleg-
ten Bestimmung des Sakralen, um sich auf Prozesse der Sakralisierung zu konzent-
rieren und damit deren Dynamik in den Blick zu nehmen. Sie verstand Sakralisie-
rungen als Prozesse der Grenzmarkierung und -aushandlung, in denen wie im Falle
von Heroisierungen und Heroismen die Medien und Formen der Vermittlung, die
Sprachen und Ausdrucksformen, aber auch die Unschirfen ihrer Bedeutungen und

10" ygl. W. Telesko, Erlésermythen in Kunst und Politik. Zwischen christlicher Tradition und
Moderne, Wien 2004; ders. (Hrsg.), Napoleon Bonaparte. Der ,moderne Held“ und die
bildende Kunst 1799-1815, Wien 1998. Vgl. auch: A. Gelz, Der Glanz des Helden. Uber
das Heroische in der franzsischen Literatur des 17, bis 19. Jahrhunderts Gottingen 2016.
Vgl. M. Schulze-Wessel (Hrsg.), Nationalisierung der Religion und Sakralisierung der Nati-
on im Ostlichen Europa, Stuttgart 2006.

Fiir eine solche Uberblendung gibt es freilich sehr markante Beispiele, so etwa im Fall der
Stlisierung des norwegischen Konigs Olavs des Heiligen (gest. 1028): vgl. G. Iversen, Trans-
forming a Viking into a Saint, The Divine Office of St. Olav, in: M. E. Fassler / R. Balzer
(Hrsg.), The Divine Office in the Latin Middle Ages. Methodology and Source Studies,
Regional Developments, Hagiography Written in Honor of Professor Ruth Steiner, Oxford
2000, S. 401-429; L. Jifouskovd, Der heilige Wikingerkonig Olav Haraldsson und sein ha-
giographisches Dossier. Text und Kontext der ,Passio Olavi‘ (Mittellateinische Studien und
Texte; 46) Leiden [u.a.] 2014.

K. Herbers / L. Dichting (Hrsg.), Sakralitit und Devianz. Konstruktionen — Normen -
Praxis, Stuttgart 2015; sowie: http://www.sakralitaet.uni-erlangen.de/, 1. September 2016.

11

12

13

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: RELATIONEN ZWISCHEN SAKRALISIERUNGEN UND HEROISIERUNGEN 13

Definitionen relevant werden.!* Ergidnzen ldsst sich, dass auch die affektive Kraft
des Heroischen, das Erstaunen und Faszination hervorruft, Nihe und Distanz evo-
ziert, grundsitzlich dem Sakralen verwandt zu sein scheint, zumindest in der Be-
schreibung seiner Wirkung zwischen tremendum und fascinans durch R. Otto — auch
wenn dies weder das Sakrale umfinglich noch analytisch ausreichend prizise defi-
niert.!?

Epochal breit gestreute und phinomenologische Verbindungen legen es daher
nahe, die Zusammenhinge von Heroisierungen und Sakralisierungen zu untersu-
chen, um das je Spezifische dieser Zuschreibungen von Auflerordentlichkeit in
ithren sozialen Funktionen und medialen Formen herauszuarbeiten und damit zur
Klirung der Frage beizutragen, welche spezifischen Qualititen das Heroische im
Haushalt der Symbolisierungen von Auflerordentlichkeit und in Aushandlungen
von Konflikten und Identititen besitzt. Die Tagung ,Sakralitit und Heldentum.
Zum Relationsgeflecht von Heroischem und Religiésen®, die am 21. und 22. No-
vember 2014 an der Universitit Freiburg im Breisgau stattfand und deren Beitrige
hier zusammengefiihrt sind, hatte dies zum Ziel.

Die Beitrige in ihrer Gesamtheit versuchen dabei eine Verbindung historisch-
diachroner, religionsbezogener und systematischer Perspektiven. Sie schlieflen an
eine grundsitzliche Reflexion von soziologisch-religionswissenschaftlicher Seite
an, in der Wolfgang EfSbach vor allem fur eine idealtypisch-komparative Sicht auf
die vielfiltigen Formen nicht-religiésen Heldentums und fiir eine Analyse von In-
terferenzen zwischen Religionstypen und Typen des Heroischen pliddiert.

Den wichtigen Ausgangspunkt der Antike und den Ubergang zum Mittelalter
hat Jan Bremmer im Blick, der Relationen und Differenzen im Ubergang von pa-
ganen Heroen iiber martyrologische zu hagiographischen Diskursen nachzeichnet.
Dabei werden die direkten ,genealogischen® Kontinuititen aus der Antike eher zu-
riickhaltend gesehen — wohl auch weil der fiir die europiische Entwicklung ent-
scheidende lateinische Westen Kultheroen nicht in gleicher Weise kannte wie die
Griechen. Die phinomenologischen Kontinuititen sind aber durchaus erkennbar.
Die Heiligsprechung in der katholischen Kirche untersucht Michael Ebertz und
sieht hier enge Verbindungen zwischen Heroen und Heiligen. Er stellt die Heilig-
sprechung als Versuch der Institutionalisierung und Kontrolle von Charisma-
Zuschreibung und Heroisierungen vor.

Als vorbildliche Gestalten und Leitfiguren analysiert Bernhard Lang die alttes-
tamentlichen Figuren von Elija, Mose und Josef. Ohne solche heroischen Exempla
sei die religidse Praxis des antiken Judentums nicht ausgekommen. In diachroner
Perspektive als ,Kippbilder® zwischen Sakralitit, Auflerordentlichkeit und mensch-
lichem Mafl dekonstruiert Gabrielle Oberbinsli-Widmer hingegen die jidischen

14 Herbers, Sakralitit (Anm. 5), S. 13; A. Nehring, Ambivalenz des Heiligen — Religionswissen-

schaftliche Perspektiven zu Sakralitit und Devianz, in: K. Herbers / L. Diichting (Hrsg.),
Sakralitit und Devianz. Konstruktionen — Normen - Praxis, Stuttgart 2015, S. 9.
15 R. Otto, Das Heilige, Miinchen 2014 (Original 1917).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

14 FELIX HEINZER / JORN LEONHARD / RALF VON DEN HOFF

Mose-Imaginationen. Sie zeichnet damit das Bild einer je neu konstruierten, zwi-
schen distanzierter Sakralrolle und Veralltiglichung sich bewegenden Rolle der
Leitfigur. Mose sollte im Laufe der Spitantike mehr und mehr von Gott unter-
schieden werden, der Gefahr einer Verwischung des Inkommensurablen, die von
starken Helden in monotheistischen Religionen leicht ausgehen kann, sollte vor-
gebeugt werden. In dhnlicher Weiser erkennt Klaus Herbers Rollenwechsel zwi-
schen Heiligen und Helden im hochmittelalterlichen Spanien: Dabei handelte es
sich um historische Figuren, die in den Religionskonflikten mit dem Islam zu
Helden gemacht wurden, um ihre Wirkung tiber den religiésen Bereich hinaus zu
erweitern, zu Glaubenskriegern und Heiligen, um sie prioritir im damals domi-
nanten religiésen Diskurs zu positionieren — ohne dass dies fiir die Gottesvorstel-
lungen von Bedeutung wire. Auch hier wirkt das Heroische sehr stark in das Sak-
rale hinein.

Auch die langen Linien der hinduistischen Tradition seit dem 12. Jh. v. Chr.,
die Karin Steiner in den Blick nimmt, kommen nicht ohne Helden aus. Dort wer-
den weder strikte Abgrenzungen zum Gottlichen noch Wechselwirkungen oder
Rollenwechsel, sondern - der griechischen Antike durchaus vergleichbar - enge
Verschrinkungen und fluide Grenzen zwischen dem Humanen, Heroischen und
Divinen erkennbar. Heroische Figuren haben menschliche Biographien, sie ver-
korpern ethische Normen, und ihnen wird bisweilen eine Doppelnatur zwischen
Mensch und Gott zugeschrieben. Dies und die in Ritualen und Symbolisierungen
erfahrbar gemachte Durchlissigkeit der Sphiren stellt die Helden in die Nihe der
Erfahrungswelt der Gldubigen. Man konnte sie als Medien der Anniherung ethi-
scher und religioser, sakral aufgeladener Ideale an die Lebenswirklichkeit bezeich-
nen und fragen, ob in einer solchen Anniherung auch eine identititsstiftende
Funktion heroischer Figuren im religiosen Kontext liegt.

Fur die Frihe Neuzeit in Europa wurden andere Zusammenhinge und Wech-
selwirkungen von Heroischem und Sakralem mafigeblich. So konnten in den
monarchisch verfassten Staaten des 16. und frithen 17. Jahrhunderts Eliten durch
die Anniherung an Mirtyrermodelle den Konigen Zuschreibungen von Sakralitit
streitig machen, wie Andreas Schliiter erliutert. Dies fiihrte um 1640 in Frankreich
und England zum Bruch, zur Monopolisierung des Sakralititsanspruchs durch
das Konigtum. Jetzt wurde soziale Distanz durch Sakralitit hergestellt, wihrend
dem Adel die Distinktion durch Heroisierungen als Moglichkeit erhalten blieb.

Anne-Julia Zwierlein zeigt am Beispiel Miltons und seiner Figur des ,einsamen
Gerechten® die Wirkung eines besonderen sakralen und transgressiven Herois-
mus, der fur Miltons eschatologisch ausgerichtete Historiographie und Poetolo-
gie wichtig wurde. Dabei zeigt sich im Blick auf die ideologischen Funktionen
des sakralen Heroismus im Kontext der politischen und sozialen Umbriiche des
17. Jahrhunderts in Grof3britannien — vom Biirgerkrieg und der Republik bis zur
Restauration der Monarchie - eine besondere Offenheit der moglichen Deutun-
gen: Miltons ,einsame Gerechte lieflen sich als Symbolfiguren nimlich von ganz

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: RELATIONEN ZWISCHEN SAKRALISIERUNGEN UND HEROISIERUNGEN 15

entgegengesetzten politischen Lagern instrumentalisieren. Das erleichterte lang-
fristig auch die Neigung der Milton-Rezeption, seine politischen Tendenzen und
religiose Radikalitit von seiner Dichtung zu trennen.

Neue Beziehungsmuster zwischen Politik und Religion entwickelten sich seit
dem Ende des 18. Jahrhunderts, vor allem im Kontext der Franzosischen Revolu-
tion. Christina Schrier zeigt, wie sich die Regierungen zwischen 1789 und 1799
verschiedener ,Sakralisierungsstrategien® bedienten. Dazu gehorte vor allem ein
metaphorischer Sprach- und Bildgebrauch, bei dem aber das Adjektiv ,heilig*
nicht den Helden selbst zugeschrieben wurde, die zwischen 1789 bis 1799 als
Diener der neuen Ordnung interpretiert wurden, also auch keine transgressiven
Potenziale entwickeln sollten. Sakralisiert wurden eher staatliche oder verfassungs-
rechtliche Institutionen selbst. Die volkstiimliche Verehrung Marats durch die
Pariser Sansculotten, ,von unten‘ also, bildete vor diesem Hintergrund eine Aus-
nahme. Zugleich zeigt der Beitrag die seit 1789 virulent werdende Spannung zwi-
schen der Herausstellung Einzelner und der Forderung nach prinzipieller Gleich-
heit in revolutionierten Gesellschaften. Die Leerstelle, die sich hier aus der Revo-
lution ergab, war die zunehmende Forderung nach einer personalen Form der
Herrschaftslegitimation, die erst nach dem Staatsstreich Bonapartes im November
1799 durch die Verkniipfung von Heldendiskurs, Exemplaritit und Sakralitit in
den Vordergrund trat.

Mit der Person Napoleons verband sich weit tiber seinen Tod hinaus eine eigene
Kopplung zwischen Sakralisierung und Heroisierung, wie der Beitrag von Benjamin
Marquart zeigt. Aber deren Dynamik entzog sich den Versuchen der Regime nach
1815, die Deutung Napoleons zu bestimmen und zu kontrollieren. Sowohl 1821
im Moment des Todes und 1840 bei der Inszenierung der Riickkehr der sterblichen
Uberreste Napoleons nach Paris zeigte sich, dass die Sakralisierung den Versuchen
sowohl der restaurierten Bourbonenmonarchie nach 1815 als auch der Julimonar-
chie nach 1830 entgegenwirkte, die Epoche Napoleons abzuschliefen. Die Sakrali-
sierungen fullten diese Leerstelle. So konnte der Napoleonismus selbst zu einer he-
roisch-sdkularen politischen Religion in Frankreich werden und der Gefahr entge-
hen, durch Inflationierung und Trivialisierung marginalisiert zu werden.

Drei Beitrige befassen sich schliefflich mit den Relationen von Heroischem
und Sakralem im Kontext islamisch geprigter Gesellschaften des 20. und 21. Jahr-
hunderts.

Olmo Golz widmet sich mit der Figur Ayatollah Khomeinis einem Prozess, der
im Gegensatz zur Sakralisierung Napoleons stand: Das politische Ziel einer Revo-
lution fihrt im Iran unmittelbar vor der Revolution 1978/1979 dazu, dass Kho-
meini die charismatisch wirksame Sakralisierung seiner Figur ,von unten’, als gott-
gesandter Messias, zurtickweist. Um die politisch-soziale Macht zu erlangen und in
threr Dynamik unberechenbare religios aufgeladene Heroisierungen einzuhegen,
stilisiert er sich zum Held des Volkes statt zum messianischen religiosen Helden.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

16 FELIX HEINZER / JORN LEONHARD / RALF VON DEN HOFF

Jobanna Pink untersucht das Konzept eines post-islamistischen Gewaltverzichts
vor allem seit 2011 am Beispiel der (auch fritheren Geschichte der) dgyptischen
Gama‘a islamiyya und der Publikationen Nagih Ibrahims. Dort dient der Aufruf
unterschiedlicher Heldenmodelle vorislamischer und islamischer Religionen dazu,
eine Abkehr vom Heroisch-Kidmpferischen zu Gunsten einer religiosen Verkiindi-
gung und einer Konzentration auf religiose Ideale der Lebensfiihrung zu fordern.
Hier werden Heroisierungen und Heroismen als Praktiken politischen und person-
lichen Machtinteresses diskreditiert, um die Opferung von Macht als ein Ideal reli-
gioser Praxis zu markieren, die auf diesseitige Belohnung verzichtet — eine Abkehr
von triumphorientierter Heroik zugunsten einer Sakralisierung religioser Praxis.

Im Kontext des arabischen Friihlings in Agypten und Tunesien seit 2010 geht es
Friederike Pannewick eher um ein gegenldufiges Phinomen: die mit Sakralisierungen
verbundene Heroisierung von Opfern politischer Konflikte in kritischen, popula-
ren Medien. Sie untersucht die Street-Art als Medium von Heroisierungen, ihre
Akteure und ihre Semantiken. Der Tod von Biirgern wird dabei als Opfer fur nicht-
religiose, durch das Opfer aber iiberhohte Werte dargestellt. Die Opfer selbst wer-
den Mirtyrern dhnlich, die man als Kippfiguren zwischen Sinnstiftung durch Leid
und Suche nach Gerechtigkeit, zwischen nationaler und religiéser Sinnstiftung ver-
stehen kann. Der Aufruf des Religidsen steht neben unterschiedlichen anderen
Verweisen auf Heroisches, die keine sakrale Komponente aufweisen. Religiose
Ideen werden neu figuriert und in nationale Zusammenhinge iiberfiihrt. Uber sol-
che heterogenen Heroisierungen entsteht eine ,Memoria gegen Staatsgewalt’, die
Biirger unternehmen es selbst, durch offentliche Heroisierungen das Vergessen zu
tiberwinden und bedienen sich dabei auch religioser Semantiken.

Die Ergebnisse, die sich aus den Fallstudien ermitteln lassen, sind vielfiltig.

(1) In diachroner Perspektive zeigt sich, dass die Etablierung monotheistischer
Religionen seit der Spatantike vielfach eine Trennung ihrer Helden von den He-
roen der Antike mit sich brachte. Sakrale Qualititen, die antike Heroen im Poly-
theismus ebenso wie Helden der hinduistischen Tradition besafien, mussten in
monotheistischen Religionen in anderer Weise definiert werden, da der antike
flieBende Ubergang zum Divinen so nicht mehr denkbar war.

Deutlich wird aber auch, dass Martyrer, christliche Heilige, jiidische und hindu-
istische Helden und im Islam heroisierte Figuren wie Heroen ,offene‘ Figuren
sind, deren Bedeutung diachronen Transformationen ausgesetzt ist. Auch sie wer-
den besser erklarbar, wenn die auf sie bezogenen Zuschreibungsprozesse als For-
men der Heroisierung untersucht werden — vor allem, weil dadurch Zuschreibun-
gen von Auflerordentlichkeit besser vergleichbar werden, die auerhalb des Reli-
giosen liegen und nicht allein im Kontext religioser Diskurse in den Blick ge-
nommen werden konnen. Die Frage nach Sakralisierungen als besonderen oder
gesteigerten Formen der Heroisierung bringt aber auch zusitzliche Facetten in
den Diskurs tiber das Heroische ein. Held(inn)en werden vor allem in bestimmten
historischen Zusammenhingen sakralisiert, vor allem dann, wenn religi¢s fundier-

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: RELATIONEN ZWISCHEN SAKRALISIERUNGEN UND HEROISIERUNGEN 17

te Symbolsprachen eine hohe Akzeptanz bzw. Legitimationskraft versprechen. Of-
fenbar hingt dies damit zusammen, in welchen Kontexten und Epochen welche
Formen der Zuschreibung von Aufleralltiglichkeit wirksamer, tiberzeugender und
anschlussfihiger fur gesellschaftliche und politische Diskurse waren.

(2) Zu fragen ist, welche besondere Steigerung von Heroisierungen sich durch
sakralisierte Symbolsprachen ergeben. Die Fallstudien zum 17. Jahrhundert, aber
vor allem der Blick auf die Entwicklungen seit dem spiten 18. Jahrhundert legen
nahe, dass sich aus der Sakralisierung eigene Projektionsflachen fiir die Manifes-
tation gottlichen Willens und die Vergegenwirtigung von Providenz und Prides-
tination, von Opfer, Bule und Erlésung ableiten und auf heroische Figuren
tibertragen lassen. Dieser Aspekt, der sich im langen 19. Jahrhundert vor allem in
der Autosakralisierung der Nation im Krieg umsetzte, ist in seiner sinnstiftenden
Funktion kaum zu iiberschitzen. Religiose Codierungen boten ein schier uner-
schopfliches Reservoir an Interpretamenten, Motiven und Topoi an, um Heroi-
sierungen suggestiv und ,stark’ zu kommunizieren. Diese Funktion wurde ganz
besonders dort deutlich, wo sich wie in Frankreich seit der Revolution die Sakra-
lisierung der monarchischen Zentralfigur von den urspriinglichen heilsgeschicht-
lichen Erlosungsinhalten abgetrennt hatte, und sich die religiose Formensprache
immer mehr auf einen politischen Erlosungsrahmen der Revolution, der Repu-
blik und der Nation iibertrug. In Napoleon wurde das semantische Potenzial der
Schnittmenge von kriegerischer Heroisierung, Nation und Religion besonders
deutlich und zugleich widerspriichlich. Es vermittelte das Bild einer gleichsam
permanenten Umbruchsgeschichte, die immer neue Erlosungsversprechen her-
vorbrachte, deren relative Dauer sich aber immer mehr verkiirzte.

(3) Gerade auf der Ebene der Geschichts- und Erinnerungspolitik entstanden aus
der sinnhaften Aneignung von Heroisierungen und Sakralisierungen distinkte Er-
fahrungs-, Schicksals- und Opfergemeinschaften. Diese kollektive Selbstthemati-
sierung transzendierte die Unterscheidung von Siegern und Verlierern - gerade
der Verlierer oder Mirtyrer konnte als moralischer Sieger fungieren, Gewaltver-
zicht zum Modell (un)heroischer Uberlegenheit werden. Und aus der Aneignung
von Niederlagen, Umbriichen, von Verlust- und Opfergeschichten konnten be-
sonders suggestive Sinnzuweisungen entstehen, auf die sich politische Bewegun-
gen beziehen konnten. So kénnte man formulieren, dass religiés konnotierte He-
roisierungen besondere Resonanzriume schaffen, in denen sich Erfahrungen und
Erwartungen tiberindividuell konturieren lassen. Zugleich sind solche Resonanz-
rdume durch eine besondere Verdichtung von kommunikativen Kontakten und
medial vermittelten Vorstellungen, Bildern und Interpretamenten gekennzeichnet.
In diesem Sinne sollte man den Zusammenhang zwischen Sakralisierung und He-
roisierung als Kommunikationsereignis fassen, das durch Bezugspunkte, Projekti-
onsflichen und Erinnerungsspeicher zur diskursiven Biindelung von Selbstdeu-
tungen anregt. Doch zeigen die Fallstudien eindriicklich, dass daraus niemals sta-
bilisierende Eindeutigkeit resultierte. Indem sich Heroisierungen und Sakralisie-

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

18 FELIX HEINZER / JORN LEONHARD / RALF VON DEN HOFF

rungen Uberlagerten, entstanden eigenwillige Deutungsdynamiken, -konkurrenzen
und damit Polysemien, die sich oftmals der Kontrolle entzogen.

(4) Es stellt sich auch die weiterfiihrende Frage, ob nicht gerade der Einsatz des
Sakralen die im Heroischen latent vorhandenen Potenziale der Macht und damit
auch die gegeniiber dem Einzelnen ausgetibte Dominanz und Unterdriickung
noch steigern kann, Sakralisierung also stirker noch als Heroisierung ein typisches
Instrument der Machtbegriindung und Machtaustibung darstellt. Allerdings darf
man hier Anspruch und Wirklichkeit keinesfalls gleichsetzen, denn aus der Kopp-
lung von Sakralisierung und Heroisierung konnten immer wieder auch vieldeutige
Muster der Herrschaftsbegriindung und Herrschaftskritik entstehen.

(5) Schliefilich tragen sakral aufgeladene Erscheinungsformen des Heroischen stets
auch Aspekte des Gegenldufigen, ja Widerstindigen in sich. Sie verstirken ten-
denziell also die im Feld des Heroischen stets vorhandene Ambivalenz. Dies zei-
gen insbesondere die Beitrige des Bandes, die sich mit spezifischen, sakral konno-
tierten heroisierten Figuren befassen: Biblische aber auch auferbiblische Prophe-
ten und Mirtyrer verlangen Gefolgschaft, provozieren aber gerade aufgrund der
Absolutheit ihres Anspruchs auch Ablehnung und Widerstand. Womoglich legt
also - so paradox das zunichst klingt — gerade der analytische Blick auf religiose
Stilisierungen heroischer Figuren gegentiber einer oft auf Momente der Affirmati-
on fokussierten Sicht des Helden Aspekte relativierender Distanz, Kritik und
Infragestellung frei.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welche Religionsbegriffe eignen sich zur Analyse
sakraler Dimensionen des Heroischen?

Wolfgang Efsbach

Im Dezember 1949 schrieb Carl Schmitt an den befreundeten franzoésischen Phi-
losophen Pierre Linn: ,Meine Freiheit den Ideen gegeniiber ist ohne Grenzen,
weil ich mit meinem nicht zu okkupierenden Zentrum in Kontakt bleibe, das
keine ,Idee‘, sondern ein historisches Ereignis ist: die Inkarnation des Sohnes
Gottes. Fur mich ist das Christentum an erster Stelle weder eine Doktrin noch
eine Moral, nicht einmal (verzeihen Sie) eine Religion; es ist ein historisches
Ereignis“.! Und dann fugt Schmitt einen Satz aus Thomas von Aquins ,Summa
contra Gentiles“ (Die Summe gegen die Heiden) hinzu: ,Mit Ungldubigen sollen
wir keine gemeinsamen Namen haben, damit nicht aus der Ubereinstimmung in
der Wortwahl Gelegenheit zum Irrtum erwichst“.2

Das Wort Religion ist — ebenso wie Sakralitit — ein sehr schwieriges Wort.
Wenn Thomas von Aquin darauf besteht, dass der Gldubige darauf achten muss,
seinen Wortgebrauch vom Wortgebrauch der Unglidubigen unterscheidbar zu hal-
ten, so zielt dies darauf, seine Selbstbeschreibung der Glaubenswahrheit gegen
den FEinfluss von Fremdbeschreibungen zu immunisieren, damit es — in den
Worten Carl Schmitts — ein ,nicht zu okkupierendes Zentrum*® bleibt.

Ich werde zuerst iiber Probleme des Religionsbegriffs in Europa sprechen.3
Von einer Weitung der Fragestellung in Richtung eines Religionsvergleichs der
Weltreligionen nehme ich bewusst Abstand. Grof3flichige Vergleiche dieser Flug-
hohe verfihren dazu, die europiische Religionsentwicklung um der Kontraste zu
Judentum, Islam, Konfuzianismus, Hinduismus, Buddhismus willen, auf die
Bipolaritit von Christentum und Sikularismus einzuschrinken und das europii-
sche Religionsformat global zu elargieren. Um diesen Effekt, auf den schon frith
der Soziologe Joachim Matthes hingewiesen hat, korrigieren zu konnen, fehlen

»Ma liberté vis-a-vis des idées est sans bornes parceque je reste en contact avec mon centre
inoccupable qui n’est pas une ,idée‘ mais un événement historique: I’incarnation du Fils
de Dieu. Pour moi le christianisme n’est pas en premier lieu une doctrine, ni une morale,
ni méme (excusez) une religion; il est un événement historique. C. Schmitt, Glossarium.
Aufzeichnungen der Jahre 1951-1957, hrsg. von E. Freiherr von Medem, Berlin 1991,
S. 283.

»Cum infidelibus nec nomina debemus habere communia, ne ex consortio nominum pos-
sit sumi erroris occasio®. T. von Aquin, Summa contra Gentiles, Buch 3, Kapitel 93.

Eine Typologie europdischer Religionen und der ihnen entsprechenden Religionsdeutun-
gen und Religionskritiken findet sich in: W. Efbach, Religionssoziologie 1. Glaubenskrieg
und Revolution als Wiege neuer Religionen, Paderborn 2014. In Vorbereitung ist: ,Religi-
onssoziologie 2. Entfesselter Markt und Artifizierung der Lebenswelt als Wiege neuer Reli-
gionen®.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20 WOLFGANG ESSBACH

mir ohnehin die notigen Sprachkenntnisse.* Nach einer kurzen Skizze zu Prob-
lemen des Religionsbegriffs in Europa gehe ich Schritt fur Schritt der Frage nach:
Welche Religionsbegriffe, die in Europa entwickelt wurden, eignen sich zur Ana-
lyse sakraler Dimensionen des Heroischen?

I

Ernst Feil hat im ersten Band seiner mehrbindigen Geschichte des Religionsbe-
griffs fur die Worte Glaube (fides) und Vernunft (logos, ratio) keine Probleme gese-
hen, eine Traditionslinie von der Antike zur Moderne zu ziehen, wohl aber fiir
das Wort Religion.®> Denn die Gebrauchsweisen des Wortes sind recht wider-
spriichlich: Michel Despland hat, beginnend mit Cicero, bis ins 16. Jahrhundert
fiinfzehn verschiedene Varianten der Rede von Religon gefunden, in denen
kaum so etwas wie eine Begriffsentwicklung auszumachen ist.

Bei Cicero ist religio der ,Respekt vor allem Sein, besonders dem Gottlichen®.
Anders bei Lukrez, fur den religio ein ,,System der Bedrohungen und Verheiffun-
gen ist, die den furchtsamen Grund der menschlichen Natur pflegen und entwi-
ckeln, wogegen der Mensch freilich revoltiert“.” Christliche Gebrauchsweisen von
religio betonen entweder Praktiken, ,die sich auf das Heil richten®, aber auch
»den Aspekt der offentlichen Ordnung, die nach dem Willen Gottes gestaltet ist,
sowie schliefflich den Aspekt der inneren Einstellung, die sich in der Liebe zu
Gott vollzieht“.3 Religio kann ordo sein oder instinctus oder virtus, woriiber sich
die Mitglieder des SFB freuen konnen, da als irtus in Rom auch die Tapferkeit
der Soldaten gewiirdigt wurde.

Andere Autoren wie Wilfred Cantwell Smith sehen, was den Religionsbegriff
angeht, von Augustinus’ Schrift ,,De vera religione® (390) bis zu Marsilio Ficinos
»De Christiana religione® (1474) ein tausendjihriges schwarzes Loch.” Ein vom
Christentum distanzierter allgemeiner Religionsbegriff sei iiberhaupt erst im
17. Jahrhundert greifbar. Man begniigt sich lange Zeit damit, von Heiden und
Ungldubigen, von Juden, Christen und Moslems zu sprechen, sei es als Fremd-
beschreibung oder selbstbeschreibend als Bekenner.

Die Verbreitung der Rede von Religion als einem Obergriff verdankt sich
wahrscheinlich zwei Prozessen: Zum einem dem Anstieg der Gelehrsamkeit in

4 Vgl. J. Matthes, Das Figene und das Fremde. Gesammelte Aufsitze zu Gesellschaft, Kultur
und Religion, hrsg. von R. Scholz, Wiirzburg 2005.

Vgl. E. Feil, Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs vom Frithchristen-
tum bis zur Reformation (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte; 36), Gottin-
gen 1986, S. 9.

Vgl. M. Despland, La religion en occident. Evolution des idees et du vecu, Montreal 1979.
Feil, Religio (Anm. 5), S. 11-12.

Ebd., S. 12.

Vgl. W. C. Smith, The Meaning and End of Religion. A new Approach to the Religious
Traditions of Mankind, New York 1965 [1962].

N 0 NN o

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 21

der Kenntnis historischer Glaubenslehren und -praktiken, die in der Florentiner
»Academia Platonica“ im 15. Jahrhundert begonnen hatte und sich mit dem
Buchdruck rasant vermehrte. Martin Mulsow weist darauf hin:

»Noch nie waren so viele junge Leute in diesen Bereichen ausgebildet worden; noch nie
war man auf einem solchen Stand von Rekonstruktion alter Sprachen, Aneignung der

arabischen und rabbinischen Kultur, antiquarischer Anhiufung von Wissen und buch-

technischem Vermdgen der Wiedergabe dieses Wissens®.10

Mit dieser Gelehrsamkeit weitet sich der Horizont mehr als zuvor tber das
Christentum hinaus.

Zum anderen ist es der Prozess der Konfessionalisierung des Christentums, der
osmotisch mit der Genese des modernen Staates verbunden ist. Ich folge hier dem
so genannten Konfessionalisierungparadigma von Wolfgang Reinhard.!! Aus dem
mittelalterlichen Flickenteppich der wniversitas christiana mit ihren zahlreichen
Varianten und offenen dogmatischen Fragen sind in einem zweihundertjahrigen
europdischen Glaubenskrieg gegeneinander profilierte, bis in Kleinigkeiten dis-
tinkte Konfessionen entstanden, ein neuer Typus von formierter Bekenntnisreligi-
on, der auch juristisch fixiert ist. Ich unterscheide fiir den europiischen Bereich
ein Geflecht vormoderner Christentiimer mit lokal unterschiedlich strengen oder
laxen Grenzen zur Hiresie oder zur Magie und den Typus der modernen Be-
kenntnisreligion. In dieser Religion kann man zum Beispiel nicht gleichzeitig ka-
tholisch und protestantisch sein. Ein Japaner, so habe ich mir erzihlen lassen,
kann dagegen selbstverstindlich zu Silvester die Abendglocke im buddhistischen
Tempel lduten und Neujahr den Shinto-Schrein besuchen.

Die vormodernen Christentiimer kennen Heilige, und einige Bekenntnisreli-
gionen auch: die katholische Kirche, die anglikanische Kirche und die Ostkirchen.
Bei Protestanten ist es anders.!? Wer Luthers sola scriptura folgte, musste feststellen,
dass in den Evangelien eine ganze Reihe von Personen als heilig bezeichnet wer-
den, ohne dass genau erkennbar ist, wie sie zu diesem Pridikat gekommen sind.
Luther behalf sich mit einer Interpretation des Apostolischen Glaubensbekennt-
nisses, das in der Spitantike vielleicht aus Fragen anlisslich der Taufe entstanden
war. Dort findet sich der Glaubenssatz von der ,Gemeinschaft der Heiligen®.

Communionem sanctorum hatte Thomas von Aquin als Gemeinschaft am Heili-
gen interpretiert, das heifdt an den Sakramenten, den Gnadengaben, die der Kir-
che von Gott fiir die Zeit bis zur Wiederkunft Christi gegeben waren. Die katholi-
sche Kirche interpretierte den Glaubenssatz, gestiitzt auf eine lange und weitver-

10" M. Mulsow, Moderne aus dem Untergrund. Radikale Frithaufklirung in Deutschland
1680-1720, Hamburg, 2002, S. 123.

Vgl. W. Reinhard, Konfession und Konfessionalisierung in Europa [1981], in: W. Reinhard
(Hrsg.), Ausgewidhlte Abhandlungen, Berlin 1997, S. 103-126 und ders., Zwang zur Kon-
fessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters [1983], in:
W. Reinhard (Hrsg.), Ausgewihlte Abhandlungen, Berlin 1997, S. 127-150.

Vgl. F. Schulz, Heilige/Heiligenverehrung VII. Die protestantischen Kirchen, in: Theologi-
sche Realenzyklopidie Bd. 14, Berlin/New York 1985, S. 664-672.

11

12

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22 WOLFGANG ESSBACH

breitete Praxis der Heiligenverehrung, als Gemeinschaft m:t den Heiligen, den
Miartyrern oder den Gestorbenen, die zu ihren Lebzeiten mit Charismen reich ge-
segnet waren, die Wunder vollbrachten und die am Ende ihres Lebens dem Ideal
der imitatio Christi sehr nahekamen. Luther geiflelte diese Heiligenverehrung als
Gotzendienst und interpretierte communionem sanctorum als Gemeinschaft der Hei-
ligen im Sinne aller Glieder der christlichen Gemeinde. Nach dieser demokrati-
schen Lehre sind alle Protestanten gemeinschaftlich Heilige. Aus der Gemein-
schaft dieser Heiligen konnten freilich auch Mirtyrer hervorgehen, die wegen ih-
res Glaubens verfolgt und getdtet worden waren.

Was bedeutet das fiir das Thema: Relationsgeflechte von Heroischem und Reli-
giosem? Fiir vormoderne Christentimer und die katholische Bekenntnisreligio-
nen gilt: Um zur Ehre der Altire erhoben zu werden, muss man gestorben sein.
Helden konnen zu ihren Lebzeiten als Helden gefeiert werden, Heilige nicht.
Man kann vermuten, dass eine Person, wenn sie weiter ein so auflerordentlich
christliches Leben fiihrt wie bisher, nach ihrem Tod heilig gesprochen wird. Und
dann wird man vielleicht auch bald nach dem Begribnis die Rufe santo subito
horen.

Helden und Heilige - meine Faustformel lautet: Helden konnen Heilige wer-
den, christliche Mirtyrer sind katholisch in der Regel immer Heilige, aber Heilige
miissen keine Heldentaten vollbracht haben. Der Heilige Nikolaus von Fliie
(1417-1487), der Schweizer Nationalheilige, war kein Held, sondern ein welt-
fluchtiger Eremit. Der Schweizer Arnold Winkelried, der in der Schlacht bei Sem-
pach (1386) ein Biindel feindliche Spiefle packte und dadurch eine Bresche
schlug, die den Sieg der Schweizerischen Eidgenossen tiber den osterreichischen
Herzog entschied, war ein Held.

11

Vormoderne Christentiimer und christliche Bekenntnisreligionen sind nicht alles,
was Europa an Religionen zu bieten hat. Als Antwort auf die Erfahrung der
Glaubenskriege bildet sich in Europa ein neuer Typus von Religion, ein neuer
Glaube, eine neue Religionsauffassung, zu der verschiedene Stromungen ihren
Beitrag geleistet haben. Dazu gehoren Autoren, die statt der theologia revelata, die
auf der Offenbarung basiert, mehr der theologia naturalis folgen, die eine Gottes-
erkenntnis aus dem Studium der Natur ermoglicht. Einfliisse kommen aus dem
Judentum, insbesondere die Lehre von der vormosaischen Religion Noahs.!? Da-
zu gehoren die weitverzweigten Netze des Spiritualismus und Sozianismus. Grob

13 Uriel da Costa vertrat diese Lehre in Holland; er ,stellte ein angenommenes moralisches
Naturgesetz als hochste ethische Norm tber die spezielle jiidische und christliche Ethik,
jenes natiirliche Sittengesetz mit den noachidischen Gesetzen identifizierend.” J. Maier,
Geschichte der judischen Religion. Von der Zeit Alexander des GrofRen bis zur Aufklirung
mit einem Ausblick auf das 19./20. Jahrhundert, Berlin [u.a.] 1972, S. 442.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 23

gesagt, handelt es sich um religiose Glaubensweisen, die teils ein eher integrati-
ves, pantheistisches Gottesbild, teils ein eher dialogisches, deistisches Gottesbild
haben. Ich nenne diesen neuen Religionstypus Rationalreligion, im Anschluss an
eine Schrift von Theodor Ludwig Lau aus dem Jahre 1719, in der er die religio
rationis als die Form der verniinftigen Erkenntnis Gottes, die allen Menschen
gemeinsam ist, verteidigt.!* Zum variantenreichen Typus der Rationalreligion
rechne ich auch jene Glaubenslehren, die in der Botschaft Jesu eine verntinftige
Religion wiedererkennen oder die Aussagen der Bibel nur dort als gottliche
Gesetze anerkennen, wo gesunde Vernunft sie bestitigt.

Was glauben diese Leute? Grob zusammengefasst: Der als Gottes Ebenbild er-
schaffene Mensch hat die Kompetenz zur vernunftgemifen Einsicht in die gott-
liche Ordnung. Diese Kompetenz ist postadamitisch im Kern heil geblieben. Al-
len Menschen kommt daher eine natiirliche, verniinftige Religiositit zu, die von
den verfassten, sich auf historische Prophetie oder Wunder grilndenden Kirchen
zu unterscheiden ist. Bei den englischen Deisten glaubt man: Gott hat die Welt
und den Menschen erschaffen und ihm die Vernunft geschenkt. Dieses Vernunft-
geschenk, die ,Leuchte des Herrn®, hat den Menschen zum Menschen gemacht
und ihn vom Tier unterschieden.’® Diese einfache Religion ist bei allen Men-
schen zu finden. Seit es Menschen gibt, so der Deist Herbert von Cherbury, gab
es eine ganz einfache Urreligion, die lautete: Es existiert ein gottliches Wesen, das
von den Menschen Verehrung fordert. Die Verehrung besteht in Tugend und
Frommigkeit und in der Reue tiber begangene Siinden. Gutes und Boses werden
nach dem Tod vergolten. Das ist alles, mehr nicht. Alles, was spiter kam, die so-
genannten positiven Religionen, wie zum Beispiel die Religion der Agypter, Zo-
roastrismus, Judentum, Christentum und Islam, stellte fiir die Deisten einen Ver-
fall der natiirlichen Religion dar.1¢

Dass die Anhinger der Rationalreligion von den Anhingern der Bekenntnis-
religionen als Atheisten bezeichnet wurden und dass die wissenschaftsgliubigen
Atheisten des 19. Jahrhunderts den Aufklirern des 18. Jahrhunderts ihren Glau-
ben absprachen, um sie als ihre legitimen Vorfahren zu funktionalisieren, sollte
man ebenso beiseite stellen, wie den Vorwurf des Theologen Karl Barth, die neu-
protestantischen Richtungen, wie die des Theologen Emil Brunner, die eine Ver-
mittlung von Glauben und moderner Welt anstrebten, beférderten die ,,Reduktion

14" Religio rationis nennt Theodor Ludwig Lau in ,Meditationes, Theses, Dubia philosophico-

theologica® (1719) die einfache Form der verniinftigen Erkenntnis Gottes, die allen Men-
schen gemeinsam ist. Die spiter entstandene religio relevationis ist aus dieser Urreligion her-
vor gegangen. Vgl. T. L. Lau, Dokumente (1670-1740) (Philosophische Clandestina der
deutschen Aufklirung; 1,1), hrsg. von M. Pott, Stuttgart/Bad Cannstatt 1992. Zur Interpre-
tation siehe J. Assmann, Religio duplex. Agyptische Mysterien und europiische Aufkli-
rung, Berlin 2010, S. 17-20.

15 Entsprechend: ,Eine Leuchte des Herrn ist des Menschen Geist* (Spriiche 20, 27).

16 Vgl. E.L.H.von Cherbury, De religione laici, London 1645, Nachdruck hrsg. von
G. Gawlick, Stuttgart 1966; ders., De religione gentilium. Errorumque apud eos causis,
Amsterdam 1663, Nachdruck hrsg. von G. Gawlick, Stuttgart 1967.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24 WOLFGANG ESSBACH

der Lehre des Christentums auf den Bestand der Lehre einer sogenannten natiir-
lichen oder verntinftigen Religion®.1”

Die Rationalreligion ist eine Religion, die fiir unser Thema - Relationsgeflechte
von Heroischem und Religiosem — wenig hergibt. Es wire zu priifen, ob einige
Erscheinungen des ,culte des grands hommes’, der im 18. Jahrhundert entsteht, rati-
onalreligiose Motive enthilt. Eine nobilitas literaria zwischen Helden und Heili-
gen gab es schon im 16. Jahrhundert, die in Sammelbiographien illustrer Geister
aufgefithrt wurden. Besonders exzellente Dichter wurden schon im 14. Jahrhun-
dert mit dem Lorbeerkranz gekront.!® In der Westminster Abbey, der Grablege
der Konige von England, fanden in der poets corner Dichter wie beispielsweise
Geoffrey Chaucer, John Gay oder Ben Jonson ihre letzte Ruhestitte. Auch Willi-
am Shakespeare wurde mit einem Denkmal geehrt. In der Abtei befinden sich
die Griber der Komponisten Henry Purcell, Orlando Gibbons und Georg Fried-
rich Hindel, aber auch von Hoflingen wie Thomas Parry und Marineoffizieren
wie Cloud(es)ley Shovell und Captain Cornewell. Dass in der Abtei nicht nur
Isaac Newton, sondern auch die Schauspielerin Anne Oldfield begraben wurde,
hat bereits Voltaire bei seinem Besuch irritiert.?®

Eine ,nouvelle religion du livre” nennt Jean-Claude Bonnet die Bestrebungen
der franzosischen Aufklirer, den culte des grands hommes fir ihre Absichten zu
nutzen.?0 Biisten und Statuetten der ,hommes illustres’, der grands écrivains’, wan-
derten in die Wohnzimmer der Biirger. Die beriihmteste Statue von Voltaire
schuf der Kiinstler Jean-Baptiste Pigalle: Der greise Voltaire sitzt nackt auf einem
Baumstumpf, ein Tuch fillt von der linken Schulter herab, der Mund scheint sich
zu Offnen und der Blick geht in die Ferne. Friedrich II. lie§ sich von Voltaire nu‘
eine Kopie anfertigen und im Vestibiil von Sanssouci aufstellen. Zweifellos ver-
trat Voltaire rationalreligiose Auffassungen, aber es ist fraglich, ob man dies der
Skulptur ablesen kann. Uberdies war den philosophes der Ruhm in der Nachwelt
wichtiger, als zu Lebzeiten verehrt zu werden. Eva Hausdorf hat das Werk zu
Recht in den Kontext des Geniekults des 18. Jahrhunderts gestellt.?!

17" K. Barth, Die protestantische Theologie im 19.Jahrhundert. Thre Vorgeschichte und ihre
Geschichte, Zollikon/Ziirich 21952, S. 80; E. Brunner, Natur und Gnade. Zum Gesprich
mit Karl Barth, Ttbingen 1934; K. Barth, Nein! Antwort an Emil Brunner, Miinchen 1934.
Vgl. H. Denzel de Tirado, Biographische Fiktionen: Das Paradigma Denis Diderot im in-
terkulturellen Vergleich (1765-2005), Wiirzburg 2008, S. 23-29.

Vgl. M. Baker, De Troyes a3 Westminster. Pierre-Jean Grosley et la commémoration des grands
hommes en France et en Angleterre vers 1760, in: T. W. Gaehtgens / G. Wedekind (Hrsg.), Le
culte des grands hommes 1750-1850, Paris 2009, S. 13-38.

Vgl. J.-C. Bonnet, La Naissance du Panthéon. Essai sur le culte des grands homes, Paris
1998.

Vgl. E. Hausdorf, Le Voltaire nu de Jean-Baptiste Pigalle — Grandeur et décadence d'une sta-
tue, in: T. W. Gaehtgens / G. Wedekind (Hrsg.), Le culte des grands hommes 1750-1850,
Paris 2009, S. 195-224; dies., Monumente der Aufklirung. Die Grab- und Denkmailer von
Jean-Baptiste Pigalle (1714-1785) zwischen Konvention und Erneuerung, Berlin 2012.

18

19

20

21

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 25

111

Bekenntnisreligion und Rationalreligion sind nicht die einzigen europdischen Re-
ligionen, die auf ihre Verflechtung mit dem Heroischem hin zu befragen sind.
Der Glaube an die Gottlichkeit der Vernunft war auf die Erfahrung des Fanatis-
mus der Glaubenskriege bezogen. Mit der Franzosischen Revolution taucht ein
anders gelagerter Erfahrungshorizont auf: Der revolutionire Enthusiasmus. Er
tont uns aus vielen Dokumenten der Zeit entgegen. 1791 schreibt Jeanne-Manon
Roland, eine Revolutionirin, die 1793 selbst unter die Guillotine gerit, iiber eine
Rede von Jacques-Pierre Brissot:

»Er hat die Kopfe tiberzeugt, die Seelen elektrisiert, seinen Willen auferlegt; das war kein
Beifall mehr, es waren Schreie, Ausbriiche; dreimal hat sich die ganze hingerissene Ver-
sammlung mit ausgebreiteten Armen, in die Luft geschwenkten Hiiten, in unbeschreib-
licher Begeisterung erhoben. Verderben iiber jeden, der diese groflen Bewegungen emp-
funden oder geteilt hat und noch Fesseln tragen konnte!“?2

Beobachter haben sich gefragt, ob dieser Enthusiasmus nicht der Fanatismus sei,
den man aus den Glaubenskriegen kannte. Kant, Hegel und andere kluge Leute
waren der Uberzeugung, dass hier etwas anderes geschehen ist. Die Enthusiasten
sind von einer heiligen Idee in Besitz genommen, es sind die Gotttrunkenen,
von denen bei Platon die Rede ist.

Diese Form der Religiositit unterscheidet sich von den ilteren Religionstypen
dadurch, dass Gottliches und Menschliches fusioniert werden. Die Sprache des
Religiosen diffundiert in alle moglichen Bereiche und wird in solch einer Art ver-
weltlicht, dass sie sich von bekenntnisreligiosen und auch von rationalreligidsen
Profilen, in denen man eine Kohirenz von Religion erkennen konnte, entfernten.
Damit geraten Phinomene in den Bezirk des Heiligen, die zuvor nicht in dieser
Weise kodiert wurden. Die wilde und elementarische Natur konnte ebenso enthu-
siastisch erlebt werden wie die Dichtung, aber auch die Gesellschaft, die Kultur,
die Bildung, das Vaterland und vieles anderes mehr. Um 1800 explodiert die Ver-
wendung des Adjektivs ,heilig’ in allen moglichen Zusammenhingen.??

Ich fange gar nicht erst an, in die komplexe Diskussion um das Heilige einzu-
steigen und verweise nur auf die einschligigen Arbeiten von Carsten Colpe.?*
Fiir den Religionssoziologen ist entscheidend, dass mit der Erfahrung des revolu-
tiondren Enthusiasmus die flottierende Sakralisierung all der Dinge, die Men-
schen heilig halten wollen, prinzipiell moglich wird. Es ist nicht mehr allein der

22 J.-M.Roland an J.-H. Bancal in Clermont-Ferrand, Paris, 11. Juli 1791, zitiert nach G. Lan-
dauer (Hrsg.), Briefe aus der franzésischen Revolution Bd. 2., Frankfurt am Main 1919, S. 37.

23 Vgl. M. Heyne, Heilig [1877], in: C. Colpe (Hrsg.), Die Diskussion um das ,Heilige*,
Darmstadt 1977, S. 3-26, hier S. 22.

Vgl. C. Colpe, Die wissenschaftliche Beschiftigung mit ,dem Heiligen® und ,das Heilige
heute, in: D. Kamper / C. Wulf (Hrsg.), Das Heilige. Seine Spur in der Moderne, Frankfurt
am Main 1987, S. 33-61; ders., Uber das Heilige. Versuch, seiner Verkennung kritisch vor-
zubeugen, Meisenheim/Frankfurt am Main 1990.

24

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 WOLFGANG ESSBACH

in einer Kirche lebendige Heilige Geist, auch nicht die Gottlichkeit der Vernunft,
sondern es sind nun mehrere Fusionen des Irdischen und Gottlichen moglich,
vor allem die Sakralisierung der Kunst, Musik und Literatur, die Medien des
Gottlichen werden, und das Volk, die Nation, denen nun Altire gebaut werden.
In Goethes ,Vier Jahreszeiten“ heifdt es im ,Herbst™:

»Was ist heilig? Das ists, was viele Seelen zusammen
Bindet; bind es auch nur leicht, wie die Binse den Kranz.

Wias ist das Heiligste? Das, was heut und ewig die Geister,

Tiefer und tiefer gefithlt, immer nur einiger macht*.2

Kunstreligion und Nationalreligion, die im 19. Jahrhundert aufblithen, werden oft
verdichtigt, keine echten Religionen zu sein, sie werden als Ersatzreligionen, Quasi-
religionen oder Pseudoreligionen bezeichnet. Ich kann mich dem nicht anschlie-
Ben. Wer weil3, welches die vera religio ist, mag so reden und sich eine entspre-
chende Definition echter Religion zurechtlegen. Wie man das wissenschaftlich be-
grinden will, ist mir freilich ein Ritsel. Soziologen halten sich an Diskurse und
Praktiken, so wie sie von Akteuren, den Gliubigen, hervorgebracht werden.

Fir die Analyse der Relationsgeflechte von Heroischem und Religiosem eignet
sich der Typus der enthusiastischen Religion dann besonders, wenn die Einbet-
tung von Helden in die Kontexte kirchlich institutionalisierter, statuarischer Reli-
gion nicht recht passen will, wenn es sich um flottierende Sakralisierungen han-
delt. Die Herausgeber des vorliegenden Bandes sprechen in diesem Sinne vom
Sakralen als einer ,,Zuschreibungskategorie der Aufieralltiglichkeit”. Diese Art, re-
ligiose Phinomene zu deuten, steht auf den Schultern der junghegelianischen Re-
ligionskritik eines Feuerbachs, demzufolge der Mensch seine Wiinsche und Hoft-
nungen auf ein gottliches Wesen projiziert; eines Bruno Bauers, der den Enthu-
siasmus als Kompensation der Atomisierung der Individuen in der Massengesell-
schaft interpretiert; eines Marx’, der den Religionsbegriff in den der Ideologie
transformiert, um deren Wurzelgrund in materiellen Verhiltnissen der Individuen
freizulegen, und eines Max Stirners, der in der Selbstermichtigung der Einzigen,
etwas heilig zu halten oder eben nicht, die personale Quelle aller Verhimmelun-
gen aufgedeckt hat. Ich denke, damit kann man in der Analyse von Heroisierun-
gen ein gutes Stiick vorankommen.2¢

A%

Religionen und Religionsbegriffe haften an bestimmten, epochalen gesellschaftli-
chen Zeiterfahrungen: Ohne die Verschrinkung von Glaubenskriegen mit Staaten-

25 1. W. Goethe, Vier Jahreszeiten. Herbst, in: . W. Goethe, Berliner Ausgabe. Poetische Wer-
ke Bd. 1, Berlin 1960, S. 264-265.

26 Vgl. W. Eflbach, Von der Religionskritik zur Kritik der Politik - Etappen junghegelianischer
Theoriediskussion, in: H. Reinalter (Hrsg.), Die Junghegelianer. Aufklirung, Literatur, Reli-
gionskritik und politisches Denken, Frankfurt am Main 2010, S. 41-63.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 27

bildungskriegen ist weder der moderne Typus sich gegeneinander abgrenzender
Bekenntnisreligionen, noch die Religionsfriede und Religionsfreiheit versprechen-
de Rationalreligion moglich geworden. Ohne die Erfahrung des revolutioniren
,Enthusiasmus‘ und die aus ihm hervorgehende Heiligung von Kunst und Nation,
lasst sich die religionskritische Wendung nicht verstehen, die darauf zielt, den Tka-
rus-Flug zum Absoluten, zu sakralisierten Werten auf den Boden der Tatsachen
materieller Verhiltnisse und der wirklichen Existenz der Einzelnen herunterzuho-
len.

Aber auch das ist nicht alles, was Europa an Religionen und Religionsdeutungen
zu bieten hat. In der epochalen Erfahrung der entfesselten Marktgesellschatt, die in
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts die Individuen nétigt, zum Markte zu tra-
gen, was Wert und Wertsteigerung verspricht, entstehen neue Religionen und neue
Deutungen des Religiosen. Entfesselte Marktwirtschaft meint im Sinne der klassi-
schen Studie von Karl Polanyi: Es gibt nicht mehr nur Markte fir Nahrungsmittel,
Werkzeuge, Kleider und andere Sachgiiter, sondern die Arbeit, der Boden und
selbst das Geld wird auf Mirkten gehandelt.?” Mehr und mehr Bereiche des Lebens
erscheinen so, als ob sie wihlbar wiren. Auf einem wachsenden Buchmarkt finden
sich alternative Angebote zur religiosen Orientierung. Die Rede von der Weltan-
schauung dringt sich als ein Sortierbegriff auf. Gegen David Friedrich Strauf$’
;moderne Weltanschauung® setzte der protestantische Theologe Alfred Ritschl eine
Jreligiose Weltanschanung'. Die Suprematie beanspruchen der Szientismus, die posi-
tivistische Kirche, die sikularistischen Weltanschauungs-Vereine, fur die die
Wissenschaft — wie Rudolf Virchow sagte — zur Religion geworden ist.?8

Wie mit dieser neuen Erfahrung umgehen? Das rationalreligiose Programm
der Aufklirung passte nicht recht auf diese Situation, denn es ging nicht um
Glaubenskriege oder Toleranz, sondern um einen friedlichen Wettbewerb der
Uberzeugungen gerade auf der Basis der Freiheit von Religion und Wissenschaft.
Die Modi junghegelianischer Religionskritik waren selbst Weltanschauungsange-
bote auf dem Markt geworden. Feuerbach gab der Wissenschaftsreligion philo-

27 Vgl. K. Polanyi, The Great Transformation. Politische und ¢konomische Urspriinge von
Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt am Main 1978.

Vgl. R. Virchow, Uber die nationale Entwicklung und Bedeutung der Naturwissenschaften.
Rede gehalten in der zweiten allgemeinen Sitzung der Versammlung deutscher Naturfor-
scher und Arzte zu Hannover am 20. September 1865, Berlin 1865, S. 18. Frith erkannt
hat die Bedeutung wissenschaftsreligioser Vereine: H. Liibbe, Politische Philosophie in
Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, Basel/Stuttgart 1963, S. 127-172. Ausfiihrlicher
dazu: F. Simon-Ritz, Die Organisation einer Weltanschauung. Die freigeistige Bewegung
im Wilhelminischen Deutschland, Giitersloh 1997; T. H. Weir, Secularism and Religion in
Nineteenth-Century Germany. The Rise of the Fourth Confession, Cambridge 2014. Siehe
auch: P. Schottler, Szientismus. Zur Geschichte eines schwierigen Begriffs, in: NTM Zeit-
schrift fiir Geschichte der Wissenschaften, Technik und Medizin 20, Heft 4, 2012, S. 245-
269. Grundlegend ist die Studie von B. Pl¢, Die ,Welt“ aus den Wissenschaften. Der Posi-
tivismus in Frankreich, England und Italien von 1848 bis ins zweite Jahrzehnt des
20. Jahrhunderts. Eine wissenssoziologische Studie, Stuttgart 1996.

28

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28 WOLFGANG ESSBACH

sophischen Flankenschutz, und die Arbeiterbewegung formte aus Marx eine so-
zialistische Weltanschauung.

Die Antwort auf die neuen Erfahrungen der religidsen Situation in entfessel-
ten Marktgesellschaften haben die Religionswissenschaften gegeben, die sich um
1900 als Religionspsychologie, Religionsgeschichte, Religionssoziologie und auch
als die Fachdisziplin Religionswissenschaft konstituiert haben.?’ Die Religions-
wissenschaften haben es mit einer mehrfachen Problemstellung zu tun: Sie sehen
sich der starken wissenschaftsreligiosen Stromung gegentiber, fuir die das Zeitalter
der Bekenntnisreligionen zur Neige geht. Religionswissenschaften wollen aber
nicht Theologie sein, sondern als Wissenschaften gelten, das heifdt sie miissen
ithren Gegenstand definieren, um akademisch anerkannt zu werden. Da reicht es
nicht, allein europdische Christentumsgeschichte zu treiben, sondern es bedarf
einer Gegenstandsbeschreibung, die alle religiosen Phinomene der Welt in den
Blick nimmt. Man bedarf also einer Religionsdefinition, in der zentrale Eigen-
schaften des zu erforschenden Gegenstands so bestimmt werden, dass zwischen
Religion und anderen Phinomenen unterschieden werden kann.

Zwei Forschungsstrategien sind hervorzuheben: Zum einen machte man sich
auf die Suche nach dem Ursprung der Religion in der Geschichte der Menschheit.
Zum anderen richtete sich das Interesse auf Extremformen religiosen Lebens.

Bei der Suche nach dem Ursprung der Religion gerieten die frithesten Artiku-
lationen religiosen Bewusstseins ins Blickfeld, wie man sie in den Berichten der
Ethnographen zu finden glaubte. Nachdem der schottische Jurist John Ferguson
McLennan den Totemismus in die Diskussion eingefithrt hatte, das heifdt die
dauerhafte Beziehung einer Menschengruppe zu einem Totemtier, von dem sie
abzustammen glaubten, sahen viele hierin den Ursprung der Religion.3? Robert
H. Codrington lief§ sich von den Melanesiern belehren, dass mana, die Kraft, die
die normalen Fihigkeiten des Menschen oder die gewohnten Abliufe der Natur
Uberschreitet, am Anfang der Religion steht.3! James George Frazer nahm an,
dass Zauberei und magische Handlungen am Ursprung der Religion liegen.3?

Versuche der Generalisierung blieben nicht aus: Edward B. Tylor tibernahm
von Adolphe Quetelet das statistische Verfahren der Berechnung von Mittelwer-
ten fir die Konstruktion von Typen durchschnittlichen Verhaltens des ,homme

29 Vgl. V. Krech, Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der Religionsforschung

in Deutschland 1871-1933, Tiibingen 2002; H. G. Kippenberg, Die Entdeckung der Reli-
gionsgeschichte, Miinchen 1997; A. L. Molendijk / P. Pels (Hrsg.), Religion in the Making.
The Emergence of the Sciences of Religion, Leiden 1998; B. Gladigow, Religionswissen-
schaft. Historisches, Systematisches und Aktuelles zum Stand der Disziplin, in: Berliner
Theologische Zeitschrift 13, 1996, S. 200-213.

Vgl. J. F. McLennan, Primitive Marriage. An Inquiry into the Origin of the Form of Cap-
ture in Marriage Ceremonies, Edinburgh 1865.

31 vgl. R. H. Codrington, The Melaniesians, Oxford 1891.

32 Frazers ,The Golden Bough. A Study in Comparative Religion® erschien zunichst zwei-

bandig 1890 und in der dritten Auflage 1911 bis 1915 zwélfbandig.

30

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 29

moyen'. Dabeti stellte er fest, dass der Glaube an Geister im Durchschnitt aller pri-
mitiven Volker gegeben sei, und er fasste dies unter dem Begriff des Animismus.
Dieser galt ihm als Frihform kognitiver Weltaneignung. ,Believe in Spiritual
Beings® lautete seine Minimaldefinition von Religion.3? Die Animismustheorie
konnte unterschiedlich benutzt werden: Zum einen bot sie die Chance, die viel-
filtigen, eigensinnigen und fir Europier bisweilen bizarren Glaubensvorstellun-
gen und kultischen Praktiken begrifflich zu homogenisieren. Dieser Animismus
konnte dann zum Ursprung von Religion erklirt werden. Zum anderen war der
Weg offen, diesen Animismus als blofles Vorgeschehen aus dem Kreis der eigentli-
chen, hoherwertigen Religionen auszuschliefen, zu denen vorrangig die so ge-
nannten Weltreligionen gehorten.

Fur die zweite Forschungsstrategie, das Interesse an Extremformen religiosen
Lebens, ist an erster Stelle die klassische Studie von William James ,Die Vielfalt
religioser Erfahrung® zu nennen.3* Im Unterschied zur Religionsforschung, die auf
der Basis von Massendaten die Religionszugehorigkeit der Bevolkerung errechne-
te, stellt James den Einzelnen ins Zentrum, der eine ihn iiberwiltigende Begeg-
nung mit etwas Gottlichem erfihrt. Dafiir nimmt James die Selbstzeugnisse von
Religionsstiftern, Heiligen, Sektengriindern und Bekehrten aus verschiedenen
Epochen und Weltteilen als Quellenmaterial. Er schreibt:

»[Religiose Erfahrung] kénnen wir nur bei Individuen finden, fiir die Religion weniger
eine dumpfe Gewohnheit ist als vielmehr einem heftigen Fieber gleicht. Aber solche In-
dividuen sind religitse ,Genies‘; und wie viele andere Genies, die genug Friichte hervor-
gebracht haben, daf ihrer auf den Seiten einer Biographie gedacht werden kann, zeigen
solche religiosen Genies hiufig eine anfillige nervliche Verfassung. Vielleicht sind religi-
Ose Fihrer, noch mehr als andere Arten von Genies Opfer ungewdhnlicher psychischer
Heimsuchungen gewesen. Ohne Ausnahme handelte es sich bei ihnen um Geschopfe
mit einer ausgeprigten emotionalen Sensibilitit. Oft fiihrten sie ein Leben voll innerer
Zerrissenheit und litten in bestimmten Lebensphasen unter Melancholie. Sie kannten
kein Maf, neigten zu Obsessionen und fixen Ideen; hiufig fielen sie in Trance, horten
Stimmen, hatten Visionen und zeigten alle moglichen Eigenheiten, die man normaler-
weise als pathologisch klassifiziert. Im Verlauf ihres Lebens haben ihnen nicht selten ge-
rade diese pathologischen Ziige zu ihrer besonderen religitsen Autoritit und ihrem
Einflu} verholfen®.3?

Sowohl die Orientierung an extremen religiosen Phainomenen wie auch die Suche
nach dem Ursprung dienten nicht nur der Klirung der Konstitutionsfrage, was
Gegenstand der Religionswissenschaften sein sollte. Als von der Normalitit der
Gegenwart entfernte Gebiete halfen sie auch mit, eine wissenschaftliche Distanz

33 E.B. Tylor, Primitive Culture. Researches into the Development of Mythology, Philoso-
phy, Religion, Language, Art and Custom, Bd. 2 Religion in primitive culture (Harper
torchbooks; 34), New York 71958, S. 424.

34 Vgl. W. James, Die Vielfalt religiéser Erfahrung. Eine Studie iiber die menschliche Natur
[1901/1902], tibers. von E. Herms / C. Stahlhut, Frankfurt am Main 1997. Zu James siehe:
H. Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt am Main 1999, S. 58-86.

35 James, Vielfalt (Anm. 34), S. 42.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30 WOLFGANG ESSBACH

zur Religion zu sichern. Eine solche Distanzierung konnte auch erreicht werden,
wenn man wie Rudolf Otto das der Rationalitit der modernen Marktgesellschaft
widerstreitende Irrationale fokussierte. Otto nimmt sowohl Motive des - dem
modernen Menschen fremd gewordenen - primitiven Geisterglaubens als auch
die extremen Erscheinungen religitser Virtuosen im Sinne von James auf. Es geht
um die Gefiihle des Schauervollen, Ubermichtigen, Energischen, des ganz Ande-
ren, des Faszinierenden, Ungeheuerlichen, des Erlauchten und so weiter. Der Titel
der Schrift markiert die These: ,Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des
Gottlichen und sein Verhiltnis zum Rationalen® von 1917.3¢

Religion, das ist bei Otto die Anregbarkeit und Erweckbarkeit der menschlichen
Seele durch das Numinose, ,,das sich dem Rationalen [...] entzieht und das ein
arréton, ein ineffabile ist, sofern es begrifflicher Erfassung vollig unzuginglich ist.”
Das Heilige ist eine Kategorie rein a priori. Das Gefithl des Numinosen ,bricht auf
aus dem ,Seelengrunde’, aus dem tiefsten Erkenntnis-grunde der Seele selber”.3”
Mit dieser Grundlegung verliert Ottos Religionswissenschaft ein Stiick weit ihren
Wissenschaftscharakter. Religion ist — wie Rainer Flasche bemerkt — Erkenntnisge-
genstand und Erkenntnismittel zugleich: ,Der ,sensus numinis* ergreift sich selbst
und emaniert das, was Religion zu sein habe®. Otto wird dann auch selbst Religi-
onsstifter, 1921 griindet er den ,Religiésen Menschheitsbund".

Fir die Frage nach dem Relationsgeflecht von Heroischem und Religiésem sind
beide Konzepte, die Orientierung an ,urgesellschaftlichen® und an extremen reli-
giosen Phinomenen fruchtbar zu machen. Denn es geht bei diesen Kernbestim-
mungen von Religion, die sich trefflich mischen lassen, nicht um eine Jeder-
manns-Religion, sondern um eine an einzelne Personen gebundene, besondere re-
ligiose Virtuositit und um eine Religiositit, die mit archaischen Vorstellungen in
Beziehung steht, die fir den modernen Menschen als eine irrationale Welt er-
scheinen miussen. Dies lisst sich sehr gut an Max Webers Charismabegriff zeigen,
der hiufig fir Phinomene der Sakralisierung des Heroischen in Anspruch ge-
nommen wird.

V.

Webers Rede von Charisma ist vielschichtig, ihre Kohirenz ist nur nachvollziehbar,
wenn man in Rechnung stellt, was in diesem Begriff gebiindelt ist. Weber hat be-
kanntlich in seiner Herrschaftssoziologie der ,charismatischen Herrschaft® einen
prominenten Platz zugewiesen. Sie steht in dem berithmten Text: ,Die drei reinen

36 Vgl. R. Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Ver-
hiltnis zum Rationalen [1917], Miinchen 23251936; H.-W. Schiitte, Religion und Chris-
tentum in der Theologie Rudolf Ottos, Berlin 1969; H. Joas, Theologie unter freiem
Himmel. Wie aktuell ist Rudolf Otto?, in: Sinn und Form 65, Heft 4, 2013, S. 551-559.

37 Otto, Das Heilige (Anm. 36), S. 5, S. 137-138.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 31

Typen der legitimen Herrschaft“3® an letzter Stelle nach der ,legalen Herrschaft',
deren Grundvorstellung ist: ,,[D]a8 durch formal korrekt gewillkiirte Satzung be-
liebiges Recht geschaffen und [bestehendes beliebig] abgeindert werden konne®,
und nach der ,traditionalen Herrschaft®, fiir die patriarchalische Herrschaft steht,
bei der ,der Person kraft ihrer durch Herkommen geheiligten Eigenwiirde: aus Pie-
tit“ gehorcht wird.3® Die Gehorsamsbeziehung in charismatischer Herrschaft ist
dagegen legitim
ykraft affektueller Hingabe an die Person des Herrn und ihre Gnadengaben (Charisma),

insbesondere: magische Fahigkeiten, Offenbarungen oder Heldentum, Macht des Geis-

tes und der Rede. Das ewig Neue, Aulerwerktigliche, Niedagewesene und die emotiona-

le Hingenommenheit dadurch sind hier Quellen personlicher Hingebung*.40

Um zu verstehen, wie der theologische Charismabegriff in die Herrschaftssozio-
logie geraten ist, muss an den Anteil protestantischer Theologen an der Entste-
hung der Religionswissenschaften erinnert werden. Zwischen den Theologen
Adolf von Harnack und Rudolph Sohms war strittig, ob ecclesia eine rechtliche
Verfassung haben kann, die den staatlichen Verfassungen vergleichbar ist. Sohms
bestreitet dies: Im frithen Christentum habe es iiberhaupt keine administrativen
Amter gegeben, vielmehr habe es sich um eine ,charismatische Organisation‘ ge-
handelt, in der die gottlichen Gnadengaben ungleich verteilt waren. Alle Amter
beruhten allein auf Charismata, und man schuldete den so Begnadeten Gehor-
sam nur solange, wie anerkannt wurde, dass eine starke gottliche Inspiration vor-
lag.#! Dieses bipolare Schema, Amt oder Charisma, iibernimmt Weber im Prin-
zip. Aber dabei bleibt es nicht. Weber fuigte dazu all die Motive ein, die in den
Religionswissenschaften seiner Zeit als wesentliche Qualitit des Religiosen identi-
fiziert wurden: Die auflergewohnlichen Erscheinungen extremer religidser Erfah-
rung, das Primitive und Archaische menschlicher Frithzeit, das Irrationale.

So gemixt entsteht ein neutralisierter Begriff von Charisma, der jene Bahn er-
offnet hat, auf der hundert Jahre spiter tiberall Charisma zu finden ist. Weber
schreibt: ,Es versteht sich, dafd der Ausdruck ,Charisma‘ hier in einem ginzlich
wertfreien Sinn gebraucht wird. Der manische Wutanfall des nordischen ,Berser-
kers*, die Mirakel und Offenbarungen irgendeiner Winkelprophetie, die demago-
gischen Gaben des Kleon sind der Soziologie genau so gut ,Charisma‘ wie die
Qualititen eines Napoleon, Jesus, Perikles. Denn fiir uns entscheidend ist nur, ob
sie als Charisma galten und wirkten, d.h. Anerkennung fanden®.42

38 Vgl. M. Weber, Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft, in: M. Weber, Gesammelte

Aufsitze zur Wissenschaftslehre, hrsg. von J. Winckelmann, Tiibingen 61985, S. 474-487.
39 Ebd., S. 478.
40" Ebd,, S. 481.
41 Vgl. M. Riesebrodt, Charisma, in: H. G. Kippenberg / M. Riesebrodt (Hrsg.), Max Webers
»Religionssystematik®, Tibingen 2001, S. 151-166.
42 Weber, Typen der legitimen Herrschaft (Anm. 38), S. 483.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

32 WOLFGANG ESSBACH

In seiner Einleitung in ,Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen“ definiert
Weber Charisma in vergleichbarer Weise als

»eine (sei es mehr duflerliche oder mehr innerliche) Herrschaft iber Menschen, welcher
sich die Beherrschten kraft des Glaubens an diese Qualitit dieser bestimmten Person fi-
gen. Der magische Zauberer, der Prophet, der Fiihrer auf Jagd- und Beuteziigen, der
Kriegshiuptling, der sog. ,cdsaristische” Herrscher, unter Umstinden das personliche Par-

teihaupt, sind gegentiber seinen Jingern, seiner Gefolgschaft, der von ihm geworbenen

Truppe, der Partei usw. solche Herrschertypen®.43

Wo konnte dieses Konzept von Charisma fur das Thema - Relationsgeflechte
von Heroischem und Religiosem - interessant werden? Es konnte dies in all den
Fillen sein, in denen die Position eines Herrschers oder Machthabers mit reli-
gionsgeschichtlichen Phinomenen verbunden werden kann, und zwar in der
Spannweite von Zauberei und Ekstase bis zu den Visionen der Mystiker und den
Privatoffenbarungen, von denen Glaubige berichten, dass sie ihnen zuteil gewor-
den sind. Wo Herrscher, Machthaber, politische Fiihrer sich selbst als Helden be-
schreiben oder wo ihnen attestiert wird, dass sie Helden sind, kann man versu-
chen, mit Webers Charisma-Begriff zu arbeiten. Wenn man es mit schlichten
Soldaten zu tun hat, die ob ihrer aulerordentlichen Tapferkeit als Helden gefei-
ert werden, kommt man mit der Rede von Charisma nicht sehr weit.

Ob man im Zusammenhang von pidagogischen Lehrer-Schiiler-Beziehungen
von Charisma reden sollte, kann man bezweifeln. In der Regel reicht dafiir, auch
fur die Verhiltnisse an Universititen, eine Soziologie von Autorititsbeziehungen.
Zwischen potestas und auctoritas wussten schon die Romer zu unterscheiden, und es
macht wenig Sinn, Autoritit als ,waffenlose Gewalt” (Max Horkheimer) mit der
Rede von Charisma zu vermengen.** Autoritit meint gewohnlich die Anerken-
nung einer Uberlegenheit, eine Art freiwilliger Knechtschaft, die zu starken Anpas-
sungsbereitschaften sogar in Bereichen fithren kann, die von der Autoritit gar
nicht gefordert, erwartet oder vermutet werden. Fiir Soziologen stellt sich das Ge-
fesseltsein in Autoritdtsbindungen als soziale Beziehung dar, die auf dem Bestre-
ben beruht, von anderen anerkannt zu werden. Wer eine Autorititsbindung ein-
geht, mochte von der Autoritit anerkannt werden. Dies Streben nach Anerkannt-
sein entspringt dem konstitutiven Erfordernis der Selbstanerkennung, die Men-
schen gegentiber sich selbst vollziehen miissen. In Autorititsbeziehungen realisie-
ren Menschen ihre Selbstanerkennung dadurch, dass sie sich selbst zum Objekt ei-
nes anderen hochgeschitzten Wesens machen. Die Entstehung der generativen
Autorititsbindung zwischen Eltern und ihren Kindern ist ein Modellgeschehen, an
dem diese kommunikativen Anerkennungsprozesse jederzeit gut studiert werden

43 M. Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Vergleichende Religionssoziologische
Untersuchungen. Einleitung, in: M. Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen Konfuzi-
anismus und Taoismus. Schriften 1915-1920 (MWS 1/19), hrsg. von H. Schmidt-Glintzer /
P. Kolonko, Tiibingen 1991, S. 1-26, hier S. 22.

44 Vgl. H. Popitz, Phinomene der Macht, Tiibingen 21992, S. 104-159.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 33

konnen. Das gehort zum Alltag der conditio humana und ist sinnvollerweise nicht
dem Bereich des charismatisch Auflergewohnlichen zuzuschlagen.

Die Differenz von Autoritit und Charisma wird bei Weber deutlich, wenn er
zur Frage der Anerkennung bemerkt: Charismatische Herrscher leiten ,ihre Au-
toritdt nicht etwa aus dieser Anerkennung durch die Beherrschten ab. Sondern
umgekehrt: Glaube und Anerkennung gelten als Pflicht, deren Erfullung der cha-
rismatisch Legitimierte fr sich fordert, deren Verletzung er ahndet.45

Kurz gesagt: Man muss dieser Herrschaft folgen. Hier macht auch der gelegentlich
auftauchende Gedanke, charismatische Herrschaft verfuhre die Beherrschten, kei-
nen Sinn. Denn das rein affektuelle Gehorchen, ,,durch blofSe personliche Neigung
des Beherrschten® kann nach Weber keine Legitimititsgriinde vorweisen. ,Eine
Herrschaft, welche nur auf solchen Grundlagen ruhte, wire aber relativ labil“.46

Wer in der Heldenfrage mit Webers Charismabegriff arbeiten mochte, sollte
sich bemithen, den Gebrauch des Terminus einzugrenzen und nicht in die Falle
der gegenwirtigen Trivialisierung der Rede von Charisma zu gehen. Dazu erlaube
ich mir, aus meiner Charisma-Sammlung, die von der Parfimmarke ,,Charisma“
bis zur Werbung fir Performance-Trainer und vieles anderes mehr reicht, zu zitie-
ren, was Mark Schieritz 2011 in der Wochenzeitung DIE ZEIT im Anschluss an
ein einschligiges Max Weber-Zitat tiber einen Verteidigungsminister der Bundes-
republik schrieb:

,Das irrationale Moment, das jeder charismatischen Herrschaft innewohnt, tritt bei Gut-
tenberg ganz besonders hervor. Er verdankt seine Popularitit der romantischen Sehn-

sucht nach Leidenschaft, Intensitit, Tragik — all den Dingen eben, die in der niichternen,

kargen Politik eines liberaldemokratischen Rechtsstaats fehlen®.4

Und Mark Schieritz beeilte sich hinzuzuftigen: ,Man muss in den Furor der Gut-
tenberg-Fans gegen den politisch-medialen Komplex nicht gleich die Sehnsucht
nach einem Fithrer hineinlesen, wie es jetzt einige tun®.*® Damit war der Kurz-
schluss zur Hitler-Charisma-Debatte hergestellt.

Fazit: Es ist eine ganze Reihe von Religionsbegriffen, die sich mehr oder weni-
ger zur Analyse sakraler Dimensionen des Heroischen eignen. Einige Religions-
begriffe gehen tendenziell dahin, allen Menschen die Moglichkeit, religios zu
sein, zuzusprechen. Bekenntnisreligios gedacht kann jeder ein Christ werden. Ra-
tionalreligios gedacht ist jeder Mensch von seiner anthropologischen Konstituti-
on her religiés. Dies hat Folgen fur die Chancen der Sakralisierung des Heroi-
schen. In Bekenntnisreligionen werden Regeln fiir die Relationen von Heiligen
und Helden notig. In Rationalreligionen wird es schwierig, Helden in religiser

45 Weber, Typen der legitimen Herrschaft (Anm. 38), S. 483.

46 Ebd., S. 475.

47 M. Schieritz, Guttenberg und die grauen Miuse, in: Die Zeit vom 7 Mirz 2011,
http://www.zeit.de/politik/deutschland/2011-03/guttenberg-charisma-demokratie, 15. No-
vember 2014.

48 Schieritz, Guttenberg (Anm. 47).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 WOLFGANG ESSBACH

Hinsicht auszuzeichnen. Man ist darauf verwiesen, das Heroische iiber nichtreli-
giose Zuschreibungen zu profilieren. Enthusiastische Religionen bieten der Sak-
ralisierung des Heroischen einen weiten Spielraum, aber er ist nicht exklusiv fur
Helden, denn auch die Natur, die Kunst, Musik, die Nation konnen Medien
sein, durch die der Himmel die Erde wachkiisst. Religionswissenschaftliche Reli-
gionsbegriffe, wie sie um 1900 entwickelt wurden, akzentuieren in besonderem
Mafle das Aufergewohnliche, Aufleralltigliche der Religion. In Webers Charisma-
Begriff ist dies speziell mit Fragen der Legitimitit politischer Herrschaft ver-
kniipft. Allerdings ist es nicht leicht, das Numinose, Irrationale weitergehend zu
bestimmen. Damit verfliichtigt sich die Selbstbeschreibung des Heroischen und
die ganze Erklirungslast wird den Zuschreibern aufgebiirdet.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

From Heroes to Saints and from Martyrological
to Hagiographical Discourse*

Jan N. Bremmer

In 1889, Hermann Usener (1834-1905) published his most famous work, “Das
Weihnachtsfest”. At the time, he was one of Germany’s leading classicists and the
most prominent historian of ancient Greek and Roman religion, working with a
particular focus on mythology.! His book, which has not yet been replaced as a
study of the origin of Christmas, was the first that analysed a Christian festival as
if it was just like a pagan Roman celebration. In other words, it was the first that
studied a major Christian feast not from a theological perspective but from a
purely historical point of view.?

However, Usener’s interest was not just historical. He was deeply committed
to purifying the Christian Church of his day, in particular the Roman Catholic
one, from its pagan survivals in order to build a church that would unite all
Germans, both Protestants and Roman Catholics. To that end, Usener also stud-
ied the lives of saints, such as Tychon, Marina and Pelagia, in search of pagan ante-
cedents.? Given his great influence, it is not surprising that some of his pupils
also claimed that the early Christian saints either performed the same function
as the ancient Greek cultic heroes or had even developed from this cultic con-
text.* At the beginning of the 20t century, anthropologists and historians of re-

This contribution is the fruit of my stay as Visiting Professor at the Collaborative Research
Center / Sonderforschungsbereich 948, Freiburg im Breisgau, September to December
2014. I am most grateful to Andreas Friedrich for making my stay in Freiburg so very en-
joyable, and to audiences in Freiburg (2014), Cracow (2015), Sydney (Macquarie Univer-
sity), Erfurt and Bergen (2016), Bochum, Ghent, Frankfurt, Graz and Cologne (2017) for
interesting discussions. I am also much indebted for clarifying comments to Jitse Dijkstra,
Ton Hilhorst, Ralf von den Hoff (on § 1), and Marc van Uytfanghe.

For Usener, see most recently J.N.Bremmer, Hermann Usener, in: W. W. Briggs /
W. M. Calder III (ed.), Classical Scholarship: A Biographical Encyclopedia (Garland Refer-
ence Library of the Humanities; 928), New York 1990, p. 462-478 (with previous bibliog-
raphy); M. Espagne / P. Rabault-Feuerhahn (ed.), Hermann Usener und die Metamor-
phosen der Philologie (Kultur- und sozialwissenschaftliche Studien; 7), Wiesbaden 2011.
H. Usener, Religionsgeschichtliche Untersuchungen. Erster Teil: Das Weihnachtsfest, Bonn
1889; cf. F. Pariente, Das Weihnachtsfest, in: A. Momigliano [et al.] (ed.), Aspetti di
Hermann Usener filologo della religion, Pisa 1982, p. 181-211, here p.211. Recently,
though, Usener’s work has been more critically discussed, cf. C. P. E. Nothaft, The Origins
of the Christmas Date: Some Recent Trends in Historical Research, in: Church History 81,
Issue 4, 2012, p. 903-911.

See his letter to Ignaz von Doellinger in H.-J. Mette, Nekrolog einer Epoche: Hermann
Usener und seine Schule, in: Lustrum 22, 1979/80, p. 5-106, here p. 65, cf. Bremmer,
Hermann Usener (Fn. 1), p. 469-470.

4 G. Wobbermin, Religionsgeschichtliche Studien, Berlin 1896, p. 18: “Die Heiligen der
christlichen Kirchen, vor allem die der griechischen Kirche, stellen die gerade Fortentwick-

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36 JAN N. BREMMER

ligion, under the influence of E. B. Tylor (1844-1917), considered belief in the
soul and the cult of the dead to be a, if not the, origin of religion. It was natural,
therefore, that the early cult of the saints was also seen as a continuation of the
ancient cult of the dead.> However, the suggestion of continuity between pagan
heroes and Christian saints was not accepted by everybody. Already in 1905 the
Jesuit and Bollandist Hippolyte Delehaye (1859-1941) had published a study,
“Les légendes hagiographiques”, in which he strongly contested these claims, as
he would continue to do throughout his long and productive life.® Looking
back, it is not strange that Delehaye reacted quickly since the claims of the Prot-
estant scholars struck at the heart of the doctrines and practices of the Roman
Catholic Church. In the end, however, his own views came dangerously close to
those of the Protestants and prohibition of his book by the Church was only
averted through the intervention of the Belgian State.”

Subsequently, only one other great Roman Catholic scholar of hagiography,
André-Jean Festugiere (1898-1982), paid much attention to the Greek cultic
hero, writing about the topic in his small book on sanctity published in 1949.3
Half a century later, however, increasing specialisation has meant that neither pa-
tristic nor Late Antique scholars of saints and sanctity look at the possible pagan

lung des griechischen Heroenkults dar. Die Heiligen sind die Heroen der Antike. Der Verg-
leich liesse sich im Einzelnen aufs genaueste durchfithren”. L. Deubner, De incubatione
capita quatuor, Leipzig 1900, p. 57: “Christianorum quoque religio habebat atque habet
suos semideos, suos heroas; sanctos scilicet martyresque”. (On the same page Deubner
thanks Usener: “cuius consilio omnino valde me adiutum esse grato profiteor animo”.)
E. Lucius, Die Anfinge des Heiligenkults in der christlichen Kirche, ed. by G. Anrich, Tt-
bingen 1904, p. 14-48; P. Saintyves, Les saints successeurs des dieux, Paris 1907; further
bibliography: W. Speyer, Heros, in: E. Dassmann [et al.] (ed.), Reallexikon fiir Antike und
Christentum, Vol. 14: Heilig - Hexe, Stuttgart 1988, p. 861-877, here p. 873-875; E. Zocca,
Modelli-Martirio-Santitd: un rapporto multidirezionale, Adamantius 14, 2008, p. 378-394,
here p. 378-379.
Lucius, Anfinge (Fn. 4), p. 14-34. For Tylor, see most recently A. Ciattini, Lanimismo di
Edward Bumett Tylor, Turin 1995; G. Stocking, Delimiting Anthropology, Madison, W1
2001, p. 103-146; E. Sera-Shriar, The Making of British Anthropology, 1813-1871 (Science
and Culture in the Nineteenth Century; 18), London 2013, p. 147-176.
See also H. Delehaye, Les origines du culte des martyrs (Subsidia hagiographica; 20), Brus-
sels 21933, p. 24-26, although with the unpersuasive argument that “un culte, aussi essen-
tiellement paien dans son esprit et dans ses rites, ne pouvait inspirer aux fideles que des
sentiments de réprobation” (ibid., p. 26).
7 Cf. R. Aubert, Le Pére H. Delehaye et le Cardinal Mercier, in: Analecta Bollandiana 100,
1982, p. 743-780. For Delehaye, see T. Heffernan, Hippolyte Delehaye (1859-1941), in:
H. Damico [et al.] (ed.), Medieval Scholarship, 3 Vols., New York 1995-2000, Vol 2: Lit-
erature and Philology, p. 215-227; B. Joassart, Hippolyte Delehaye (1859-1941): Un bol-
landiste au temps de la crise moderniste, in: L. Barmann / C. Talar (ed.), Sanctity and
Secularity during the Modernist Period (Subsidia hagiographica; 79), Brussels 1999, p. 1-
45; B. Joassart, Hippolyte Delehaye. Hagiographie critique et modernisme, 2 Vols. (Sub-
sidia hagiographica; 81), Brussels 2000.
8  A.J. Festugiére, La sainteté (Mythes et religions; 9), Paris 21949, p. 27-68.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 37

roots of early Christian sainthood in detail any longer,’ at least not beyond the
connections with the pagan holy men of Late Antiquity. On the contrary, the
path-breaking studies of Peter Brown, for instance, have concentrated on the pos-
ition of saints and ‘holy men’ in their own societies, albeit with a certain neglect
of their spiritual side (§ 2).1° Similarly, the equally important, but less widely re-
ceived, studies of the Belgian early medievalist Marc Van Uytfanghe have fo-
cused on what he calls ‘the hagiographical discourse’ (§ 4).

The Greek word hérds, the ancestor of the modern word ‘hero’, has a double
meaning. On the one hand, it denotes our hero, German Held,!' but, on the
other, it also refers to a class of semi-divine beings between gods and mortals,
whose sphere of influence was often restricted to the immediate area of their
graves. Both, often interrelated, meanings can be found in connection with the
early Christian martyrs, who according to the general consensus were the proto-
saints. Augustine had already noted that if ecclesiastical usage had not forbidden
it, the martyrs could have been called ‘our heroes’,'? as they conquered the
pagan heroes who lived in the air (like demons). Even so, his contemporary Pru-
dentius gave the title Romanus, acris heros excellentiae to one of his hymns on a
martyr (“Peristephanon” 10.52), clearly exploiting the secular meaning of the
word.!3 Indeed, in one of our oldest surviving reports of a persecution, the Letter
of the congregations of Vienne and Lyons to those in Asia and Phrygia, probably
dating to AD 177, the martyrs are described as “sturdy pillars that could by their
endurance take on themselves all the attacks of the Evil One” (1.6, tr. H.
Musurillo, The Acts of the Christian Martyrs, Oxford 1972). Their martyrdom

9 But see P. Brown, The Cult of the Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity (Has-
kell Lectures on History of Religions; New Series 2), Chicago/London 1981, p. 5-6;
C. P. Jones, New Heroes in Antiquity (Revealing Antiquity; 18), Cambridge, MA/London
2010, p. 84-85.

As was argued by two Roman Catholic scholars: J. Fontaine, Le culte des saints et ses im-
plications sociologiques, réflexions sur un récent essai de P. Brown, in: Analecta Bollan-
diana 100, 1982, p. 17-42, and Ch. Pietri, Christiana Respublica, 3 Vols. (Collection de
LEcole Francaise de Rome; 234), Rome 1997, Vol. 2, p. 1207-1233. Note the reaction of
Brown in the “Preface to the 2014 Edition” of the new edition of his “The Cult of the
Saints”: P. Brown, The Cult of the Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity (Has-
kell Lectures on History of Religions; New Series 2), Chicago 22015, p. xx-xxiii.

For etymologies of Indo-European terms for hero, also Held, see G.-J. Pinault, Une nouvelle
connexion entre le substrat indo-iranien et le tokharien commun, in: Historische Sprachfor-
schung 116, Issue 2, 2003, p. 175-189; A. L. Lloyd / R. Liithr, Etymologisches Worterbuch des
Althochdeutschen, Vol. 4: gaba — hylare, Gottingen 2009, p. 938-939 (Held).

Augustine, De Civitate Dei 10.21, cf. J. den Boeft, Some Etymologies in Augustine’s De
Civitate Dei X, in: Vigiliae Christianae 33, Issue 3, 1979, p. 242-259, here p. 250-252.
Augustine’s airy heroes (aeriae potestates) derive from Varro, cf. Arnobius 3.41 = Varro, Ant.
fr. 209 Cardauns; Augustine, De Civitate Dei 7.6 = Varro, Ant. fr. 226 Cardauns, but the
idea was also present in the East, cf. D. A. Russell / N. G. Wilson, Menander Rhetor, Ox-
ford 1981, p. 162, §414.5-6.

For other examples, see H. Kornhardt, ‘beros’, in: Thesaurus Linguae Latinae 6, Leipzig
1934, p. 2661-2666, here p. 2664.14-22.

10

11

12

13

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38 JAN N. BREMMER

was “the greatest of all the wars which they waged against the Devil” (2.6). Evi-
dently, the martyrs were the heroic defenders against the attacks of the Devil on
the Church; they were the militia Dei.1*

In my contribution I would like to return to the debate that flourished as the
19t century turned into the 20" and look at the roots of Christian sainthood
and its first developments.!®> As the Greek cultic heroes became conceptualised as
a class in the later sixth century BC, we will look at nearly a millennium of an-
cient religious history and end our study around AD 400, when the saints are
becoming well established. In the course of my investigation I will pay attention
to terminological, geographical, chronological, social and religious aspects of the
rise of sainthood. Admittedly, the literature on the subject is enormous. That is
why I will concentrate on the scholarly discussions of recent decades and, natur-
ally, will limit myself to the main lines. Nevertheless, in this way we may perhaps
acquire a somewhat more nuanced view of the rise of an influential, and nearly
two-millennia-old, class of religious heroes: the Christian saints. Let us start with
the Greek cultic heroes.

From Heroes to Zeroes

The Greek word fipwg (hérds) derives from a pre-Greek language, and its original
meaning is still unclear.® Our oldest source, Homer, often uses the word for the
collective of the Greeks or Trojans but also uses it for single warriors, all of whom
lived before the present generation of mortals. The term is not used for females
(the Greek word for ‘heroine’ is fairly late) or for gods. Moreover, in Homer and
his younger contemporaries, the term is never used to denote a cultic hero.!” How,
then, do we explain this development of a separate category of cultic heroes?
Walter Burkert (1931-2015) took a step in the right direction when he sug-
gested that the rise of the hero cult should not be separated from the restructur-

14 Tertullian, De oratione 19: militia Dei sumus; Cyprian, Epistula 58, cf. J. W. van Henten,

The Martyrs as Heroes of the Christian People. Some Remarks on the Continuity between
Jewish and Christian Martyrology, with Pagan Analogies, in: M. Lamberigts / P. Van Deun
(ed.), Martyrium in Multidisciplinary Perspective (Ephemerides theologicae Lovanienses,
Bibliotheca; 117), Leuven 1995, p. 303-322.

I am of course much indebted to the excellent surveys by Th. Baumeister, Heiligenvereh-
rung I, in: E. Dassmann [et al.] (ed.), Reallexikon firr Antike und Christentum, Vol. 14:
Heilig - Hexe, Stuttgart 1988, p. 96-150, and M. Van Uytfanghe, Lorigine, I’essor et les
fonctions du culte des saints. Quelques repéres pour un débat rouvert, in: Cassiodorus 2,
1996, p. 143-196.

For its pre-Greek etymology, see R. Beekes, Etymological Dictionary of Greek, 2 Vols.
(Leiden Indo-European Etymological Dictionary Series; 10.1-2), Leiden 2010, Vol. 1,
p. 526.

See the careful survey of F. Horn, Held und Heldentum bei Homer (Classica Monacensia;
47), Tubingen 2014, p. 10-30 (with earlier bibliography).

15

16

17

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 39

ing of spiritual life under the influence of Homer, although Burkert assigned too
early a date to this development.!® The gradual emergence of the heroes as a class
coincides with the first mention of the group of twelve Olympian gods on Les-
bos around 600 BC and in Athens around 520 BC.!” Around 500 BC we can ob-
serve a growing awareness of the difference between gods and their statues, and
this period also gives us Xenophanes’ (B14-16 Diels/Kranz) famous attack on di-
vine anthropomorphism and Heraclitus’ (B 5 Diels/Kranz) ridiculing of those
who “pray to the statues here as if one were chattering with houses, not recogniz-
ing what gods or even heroes are like”.2? Evidently, a hardening of the division
between the main gods of the Greeks and all other (for lack of a better word!)
supernatural beings worthy of worship took place in the course of the later sixth
century BC, the latter now finally and definitively being classified as ‘heroes’. In
other words, heroes as ‘purely’ cultic figures became firmly established only in
the course of the sixth century BC. The mixture of Homer’s heroes, ancestor
cults and belief in the powerful dead was the pre-history of this final stage, but
there cannot have been a proper hero cult any earlier since the category simply
had not been conceptualised before the sixth century.?!

18 . Burkert, Greek Religion, Oxford 1985, p. 205; see also his “L’eroizzazione”: W. Burkert,
Leroizzazione, in: L. Abbondanza [et al.] (ed.), Apoteosi da uomini a dei, Rome 2014,
p. 20-27.
19" Lesbos: Alcaeus, fr. 349¢ Voigt/Liberman, cf. J. N. Bremmer, The Greek Gods in the Twen-
tieth Century, in: J. N. Bremmer / A. Erskine (ed.), The Gods of Ancient Greece (Edin-
burgh Leventis Studies; 5), Edinburgh 2010, p. 1-18, here p. 6; L. Rutherford, Canonizing
the Pantheon: the Dodekatheon in Greek Religion and its Origins, in: J. N. Bremmer /
A. Erskine (ed.), The Gods of Ancient Greece (Edinburgh Leventis Studies; 5), Edinburgh
2010, p. 43-54. Athens: Thucydides 6.54.6, see, most recently, S. Georgoudi, Les Douze
dieux des Grecs: variations sur un théme, in: S. Georgoudi / J.-P. Vernant (ed.), Mythes
grecs au figuré: de l’antiquité au baroque, Paris 1996, p. 43-80; S. Georgoudi, Les Douze
Dieux et les autres dans Iespace cultuel grec, in: Kernos 11, 1998, p. 73-83; R. W. John-
ston / D. Mulroy, The Hymn to Hermes and the Athenian Altar of the Twelve Gods, in:
The Classical World 103, Issue 1, 2009, p. 3-16.
For the statues, see J. N. Bremmer, The Agency of Greek and Roman Statues: from Homer
to Constantine, in: Opuscula 6, 2013, p. 7-21, here p. 8-9 (with previous bibliography on
gods and their statues).
21 Similarly: J. J. Bravo III, Recovering the Past: The Origins of Greek Heroes and Hero Cult,
in: S. Albersmeier (ed.), Heroes: Mortals and Myths in Ancient Greece, Baltimore 2009,
p. 10-29, here p. 17, although overlooking my article with the same conclusion (below). As
Burkert, Greek Religion (Fn. 18), p. 205, notes: “if the concept and cult form were estab-
lished at a relatively late date [...] then this does not exclude the reception of very ancient
traditions in the new complex”. I have summarized, updated and slightly revised here my
“The Rise of the Hero Cult and the New Simonides” (J. N. Bremmer, The Rise of the Hero
Cult and the New Simonides, in: Zeitschrift fir Papyrologie und Epigraphik 158, 2006,
p- 15-26), which is not refuted by N. Himmelmann, Der ausruhende Herakles, Paderborn
2009, p. 190-192, and R. Parker, On Greek Religion (Cornell Studies in Classical Phil-
ology; 60), Ithaca, NY/London 2011, p. 287-292. A. Brelich, Gli eroi greci (Nuovi saggi; 21),
Rome 1958, is still the indispensable and most original study of the earlier heroes. The
fullest survey of the hero-cult now is K. Buraselis [et al.], Heroisierung und Apotheose, in:
Thesaurus Cultus et Rituum Antiquorum, Vol. 2, Los Angeles 2004, p. 125-214, here
p- 126-158, to be added to Jones, New Heroes in Antiquity (Fn. 9), and my 2006 article;

20

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

40 JAN N. BREMMER

The late emergence of the category hérds perhaps explains the difficulty of
modern scholars in finding a difference between the sacrificial rituals in honour
of heroes and those honouring the gods. In fact, contemporary studies increas-
ingly stress that there are no significant differences.?? As there was no independ-
ent authority to decide who belonged where, some heroes, most famously Hera-
cles and Achilles, remained hovering on the edge of the divine. In any case, the
landscape of the Greek world now came to be awash with local heroes and, albeit
to a much lesser extent, heroines,??> whose bones were occasionally even kid-
napped in order to enhance the status or protection of a city.?* The centre of the
cult was the grave of the hero, which was sometimes situated in the centre of the
city, the agora.?> However, it seems to fit the gradual and late development of the
cult that there was no standardized form for their sanctuaries, the »éréa.2é

note also Speyer, Heros (Fn. 4). For the Forschungsgeschichte, see the brief but excellent sur-
vey by R. Gordon, Hero-cults, Old and New, in: Journal of Roman Archaeology 26, 2013,
p- 852-860, here p. 852-854.

22 G. Ekroth, The Sacrificial Rituals of Greek Hero-Cults in the Archaic to the Early Hellenis-
tic Periods (Kernos, Supplément; 12), Liége 2002; R. Higg / B. Alroth (ed.), Greek Sacrifi-
cial Ritual, Olympian and Chthonian, Stockholm 2005; R. Parker, Polytheism and Society
at Athens, Oxford 2005, p. 446.

23 Most recently: E. Kearns, The Heroes of Attica (Bulletin of the Institute of Classical Stud-
ies, Supplement; 57), London 1989, and E. Kearns, Between God and Man. Status and
Function of Heroes and Their Sanctuaries, in: A. Schachter / J. Bingen (ed.), Le sanctuaire
grec (Entretiens sur PAntiquité Classique; 37), Geneva 1992, p. 65-99; J. Larson, Greek
Heroine Cults, Madison, WI 1995; D. Lyons, Gender and Immortality. Heroines in An-
cient Greek Myth and Cult, Princeton 1997; R. Higg (ed.), Ancient Greek Hero Cult, Jon-
sered 1999; V. Pirenne-Delforge / E. Suédrez de la Torre (ed.), Héros et héroines dans les
mythes et les cultes grecs (Kernos, Supplément; 10), Liége 2000; G. Ekroth, Heroes and
Hero-Cults, in: D. Ogden (ed.), A Companion to Greek Religion, Oxford 2007, p. 100-
114; S. Albersmeier (ed.), Heroes: Mortals and Myths in Ancient Greece, Baltimore 2009;
Himmelmann, Der ausruhende Herakles (Fn. 21); F. Neri, Reliquie eroiche nella Grecia ar-
caica e classica (VI-IV sec. A. C.) (Istituto Italiano per gli Studi Storici; 58), Bologna 2010;
Parker, On Greek Religion (Fn.21), p. 103-123; G. Salapata, Laconian and Messenian
Plaques with Seated Figures: The Socio-Political Dimension, in: The Annual of the British
School at Athens 108, 2013, p. 187-200; G. Salapata, Heroic Offerings. The Terracotta
Plaques from the Spartan Sanctuary of Agamemnon and Kassandra, Ann Arbor 2014.

24 Most recently: C. Higbie, The Bones of a Hero, the Ashes of a Politician: Athens, Salamis,

and the Usable Past, in: Classical Antiquity 16, Issue 2, 1997, p. 278-307; B. McCauley,

The Transfer of Hippodameia’s Bones: A Historical Context, in: The Classical Journal 93,

Issue 3, 1998, p. 225-239; M. Fell, Kimon und die Gebeine des Theseus, in: Klio 86, Issue

1, 2004, p. 16-54; B. R. Doak, The Fate and Power of Heroic Bones and the Politics of

Bone Transfer in Ancient Israel and Greece, in: Harvard Theological Review 106, Issue 2,

2013, p. 201-216.

See, most recently, H. Schorner, Sepulturae graecae intra urbem. Untersuchungen zum Phi-

nomen der intraurbanen Bestattungen bei den Griechen, M6hnesee 2007; A. Herda, Bury-

ing a Sage: The Heroon of Thales in the Agora of Miletos, in O. Henry (ed.), Le mort dans

la ville, Istanbul 2013, p. 67-122.

For the varied nature of the sanctuaries, see H. Abramson, Greek Hero-Shrines, Diss.

Berkeley, 1978: non vidi; D. Damaskos [et al.], Kultorte und Kultbauten, in: Thesaurus

Cultus et Rituum Antiquorum, Vol. 2 (Fn. 21), p. 152-158; A. Seiffert, Heroon, in: The-

saurus Cultus et Rituum Antiquorum, Vol. 4, Los Angeles 2005, p. 24-38; M. Mikkola,

25

26

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 41

The first heroes were the warriors of the Trojan War and, somewhat later, the
founders of Greek colonies. Yet, and this is an important difference with the later
saints, earlier heroes could be malicious as well as benevolent and could send all
kinds of diseases to ravage mortals. This dual character comes through clearly in
the chorus of Aristophanes’ “Heroes”: “we are the guardians of good things and
ill; we watch out for the unjust, for robbers and footpads, and send them dis-
eases — spleen, coughs, dropsy, catarrh, scab, gout, madness, lichens, swellings,
ague, fever. That’s what we give to thieves.”?” The same ambiguous nature is also
noted by a character in one of Menander’s plays: “The heroes are keener at doing
harm than at helping out” (F 322 Kassel/Austin). This negative side of heroes
disappeared, though, in the course of the Hellenistic period.

The positive aspects of heroes were expressed in many different ways and func-
tions, reflecting their varied origin. Heroes were closely associated with the gymna-
sium and gymnastic games were held in their honour, such as the Trophoneia of
Lebadeia or the Amphiaraia of Oropos. The latter were in honour of Amphiaraos,
one of the Seven against Thebes, who also had an oracle in Oropos, just like
Melampus in Megara. Other heroes were closely associated with incubation and
healing sanctuaries, such as Asclepius in Epidaurus or Cheiron in Demetrias. Some
were linked to Mysteries, such as Eurytos in Andania and the Dioscures on
Samothrace, who were also invoked by those in peril on the sea, whereas Theseus
and Heracles were connected to rites of initiation. The secret grave of a hero could
be a talisman of the city, as in the case of Oedipus, but it could also be the ances-
tor of political divisions, as was the case with the heroes of the 10 phylai of Athens.
There were even heroes connected with heralds, such as the Spartan hero Thalty-
bios, with priestly families, such as the Eleusinian Eumolpos, with seers, such as
lamos, or with doctors, such as Asclepius on Cos. In other words, heroes were
omnipresent in the Greek world because of their myths, rituals and sanctuaries.?®

If we set aside older traditions, such as the cult of ancestors, we can see that in
the beginning the military nature of heroes was paramount and they were often

Heroa as Described in the Ancient Written Sources, in: L. Pietili-Castrén / V. Vahtikari
(ed.), Grapta Poikila, Vol. 2 (Papers and Monographs of the Finnish Institute at Athens;
14), Helsinki 2008, p. 1-32; L. Pietili-Castrén, A Methodological Note on “Rectangular
heroa”, in: L. Pietild-Castrén / V. Vahtikari (ed.), Grapta Poikila, Vol. 2 (Papers and Mono-
graphs of the Finnish Institute at Athens; 14), Helsinki 2008, p. 33-48.

Aristophanes fr. 322 Kassel/Austin, translated and commented upon by R. Parker, Miasma.
Pollution and Purification in Early Greek Religion, Oxford 1983, p. 243-244; Babrius, Fa-
bles 63.7-12; Athenaeus 11.461C; cf. M. Garcia Tejeiro / M. T. Molinos Tejada, Les héros
méchants, in: V. Pirenne-Delforge / E. Sudrez de la Torre (ed.), Héros et héroines dans les
mythes et les cultes grecs (Kernos, Supplément; 10), Liége 2000, p. 111-123; V. Liapis,
Ghosts, wand’ring here and there: Orestes the Revenant in Athens, in: V. Liapis /
D. Cairns (ed.), Dionysalexandros, Swansea 2006, p. 201-231.

28 For these and many more examples, see Brelich, Gli eroi greci (Fn. 21), p. 79-185.

27

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42 JAN N. BREMMER

represented armed with their weapons, although this feature is absent in the early
Spartan hero-reliefs.2? This tradition had a long life: it can be seen in the heroisa-
tion of generals and outstanding warriors, such as Brasidas, Aratus and Philo-
poemen, and in the fact that heroic epiphanies would assist worshippers in
defeating their enemies during times of crisis — a tradition lasting well into the
First World War, albeit with saints like St George replacing the ancient heroes.30
In addition, also athletes and Olympic victors such as Euthymos,’! famous poets
such as Homer and Archilochus,’? and philosophers like Epicurus and the cha-
rismatic Apollonius of Tyana became heroised in the course of time.3?

A relaxing of the borders between gods and mortals is noticeable in the Helle-
nistic period, in particular, probably due to the intensification of the ruler cult
after Alexander the Great. In literature this development becomes notably visible
in Apollonius of Rhodes’ epic “Argonautica”, whereas in inscriptions we see it
happening from about 200 BC.3* In Roman times, Greek magnates who had ne-
gotiated favourable terms for their cities with the Romans or had saved their cit-
ies in the years of the Roman Civil War in the first century BC,3> were heroised,
as were other city leaders. These developments exemplify the reduction in the
importance of military qualities over time as moral virtues started to take their
place,’¢ a development that should also be taken into account in the rise of the
saints. Elite families could now build a héréon for their deceased members, espe-
cially their patriarchs and those sons who had died young.3” Given their status, it
is not surprising that these graves were usually built in the centre of the city.3

29 Cf. Aristophanes fr. 240, Adespota fr. 948 Kassel/Austin; F. T. van Straten, Did the Greeks
Kneel before their Gods?, in: Bulletin Antieke Beschaving 49, 1974, p. 159-189, here
p. 187-189.

30 7. N. Bremmer, Greek Religion and Culture, the Bible and the Ancient Near East (Jerusa-

lem Studies in Religion and Culture; 8), Leiden 2008, p. 215-217.

F. Bohringer, Cultes d’athlétes en Gréce antique, in: Revue des Etudes Anciennes 81, 1979,

p. 5-18; B. Currie, Euthymos of Locri. A Case Study in Heroization in the Classical

Period, in: The Journal Hellenic Studies 122, 2002, p. 24-44.

32 D. Clay, Archilochus Heros. The Cult of Poets in the Greek Polis (Hellenic Studies; 6),
Washington, D.C. 2004.

33 B. Currie, Pindar and the Cult of Heroes, Oxford 2005; Jones, New Heroes (Fn. 9), p. 38-47.

34 TInscriptiones Graecae XII 3, 330 (Thera: testament of Epicteta); J. Fabricius, Zwischen

Konvention und Tabu. Zum Umgang mit Heroenehrungen in hellenistischen Poleis, in:

M. Meyer / R.von den Hoff (ed.), Helden wie sie. Ubermensch — Vorbild - Kultfigur in

der griechischen Antike (Rombach Wissenschaften, Reihe Paradeigmata; 13), Freiburg im

Breisgau 2010, p. 257-293; S. Hitch, Hero Cult in Apollonius Rhodius, in: M. A. Harder

[et al.] (ed.), Gods and Religion in Hellenistic Poetry (Hellenistica Groningana; 16), Leu-

ven 2012, p. 131-162.

See now P. Frohlich, Funérailles publiques et tombeaux monumentaux intra-muros dans les

cités grecques a I’époque hellénistique, in: M.-C. Ferriés / M. P. Castiglioni (ed.), Forge-

rons, élites et voyageurs d’Homeére a nos jours, Grenoble 2013, p. 227-309.

36 Gordon, Hero-cults (Fn. 21), p. 857; F. Graf, Nordionische Kulte (Bibliotheca Helvetica
Romana; 21), Rome 1985, p. 132-133.

37 For the young age of the Late Antique new heroes, see ibid., p. 131, 135.

38 Ibid., p. 133.

31

35

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 43

Women and daughters rarely received this honour, although there were excep-
tions, such as Regilla, the wife of the Athenian magnate Herodes Atticus, who
died ca. AD 157.3% Although such a heroisation was certainly a sign of status and
prestige, people also expected benefactions from these new heroes, who could
even appear in dreams.*? As less and less illustrious citizens, albeit none from the
very lowest orders, were called ‘hero’ after their death without any notable
achievements to their credit, the zeroes of my title, so distinctly average tombs
could also be called /éréa, a custom even attested among Phrygian Christians in
the third century.#!

This development, which differed in its details from place to place and from
island to island, stops being recorded in the middle of the third century; an in-
scription of AD 242 is the last one known to mention the honouring of a citizen
as a hero.*? The date can hardly be separated from the decline of the epigraphic
habit but heroes also disappear from literature at this time. It is probably not by
chance that only a few decades at the most before that date, the sophist Phi-
lostratus wrote a dialogue called “Heroikos”, ‘Heroic Discourse’, in which the
hero cult is discussed. The literary nature of the work makes it difficult to deduce
precisely the author’s own view of that cult, whether affirmative or skeptical, but
the date of composition, probably in the AD 220s,*3 seems to fit a time of reced-
ing interest in the cult of the heroes, even though a cult lasted well into the
fourth century in some places.*

In conclusion, at the time of the rise of Christianity there was a widespread
custom in the Eastern part of the Mediterranean to call civic leaders and the de-
ceased young of the higher classes ‘hero’, whereas, through literature and mater-
1al manifestations such as Aéréa, the cult of heroes remained well known to all
educated Greeks.*> On the other hand, the Romans did not have such an inter-
mediate category of supernatural beings.*¢ We should therefore be attentive to a
possible difference between East and West in the rise of the cult of the saints.

39 TInscriptiones Graecae XIV 1389 = Inscriptiones Graecae Urbis Romae 11558 (AD 161),
cf. Supplementum Epigraphicum Graecum 29.999.

40 Graf, Nordionische Kulte (Fn. 36), p. 128-131; C. P. Jones, A “New Hero” at Attea (Mysia),
in: Zeitschrift fir Papyrologie und Epigraphik 192, 2014, p. 156-158; C. P. Jones, An Altar
for a New Hero, in: Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik 192, 2014, p. 183-186.

41 Jones, New Heroes (Fn. 9), p. 64; Monumenta Asiae Minoris Antiqua (MAMA) 6.224.

42 TInscriptiones Graecae XIL.7, 5334f,

43 For the date, see Philostratus, Heroicus, Gymnasticus, Discourses 1 and 2, ed. and transl.
by J. Rusten / J. Konig, Cambridge, MA/London 2014, p. 10.

44 For the gradual disappearance of the pagan heroes, see Jones, New Heroes (Fn. 9), p. 88-92.

45 On the famous heroes at schools and in philosophy, see A. Gangloff, Les héros et les pen-
seurs grecs des deux premiers siécles aprés J.-C.: mythologie et éducation, in: Pallas 78,

) 2008, p. 153-168.
4

The contrary view of B. Liou-Gille, Cultes “héroiques” romains. Les fondateurs, Paris 1980,
has not been accepted.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

44 JAN N. BREMMER

How Holy is Holy¢?

In his seminal 1971 article on the holy man,*” Peter Brown paid little or no at-
tention to the earlier history of the term ‘holy’ or the roots of the phenomenon
of what he calls the ‘holy man’*® Nor did he give the usage and origin of the
term ‘saint’ much attention in his well-known study of the cult of the saints.#
Modern reputable scholars also speak of pagan ‘holy men’ or ‘pagan saints’ (§ 4),
as if these are fully comparable with Christian holy men and saints.>? Yet it does
not seem immediately helpful to apply Christian terminology to pagan figures
without further reflection on the suitability of this language. Does the difference
in religion really make no difference for the usage? In addition, many students of
early Christian saints also use the term without reflecting on whether this is emic
or etic usage. For a proper study of the beginning of sainthood we should, I think,
ask ourselves when the early Christians started to call certain persons ‘saints’ or
‘holy’ and what they meant by those terms? And as we have noted the absence
of heroes in the West, so we should also ask if there was a difference in the
terminology of the holy between the Eastern and Western parts of the Roman
Empire.

Originally, the Greeks had two words: hagnos and, especially, hieros, which we
translate as ‘sacred’ or ‘holy’>! Hagnos is an adjective used to indicate the rever-
ence due to divinities, the inviolable sanctity of places, such as sanctuaries, and
activities, such as a dance in divine service, although it also indicates the purity
of the worshipper who thus expresses his reverence for the gods or their do-
main.>2 Hieros was the word used for everything to do with gods and sanctuaries:

47 P. Brown, The Rise and Function of the Holy Man in Late Antiquity, in: The Journal of
Roman Studies 61, 1971, p. 80-101, reprinted in P. Brown, Society and the Holy in Late
Antiquity, London 1982, p. 103-152. Note also the important retrospective article by
P. Brown, The Rise and Function of the Holy Man in Antiquity, 1971-1997, in: Journal of
Early Christian Studies 6, Issue 3, 1998, p. 353-376.

48 As is well observed by A. Louth, Holiness and Sanctity in the Early Church, in: P. Clarke /
T. Claydon (ed.), Saints and Sanctity (Studies in Church History; 47), Woodbridge 2011,
p. 1-18.

49 Cf. Brown, Cult of the Saints (Fn. 9), p. 1-22.

50 G. Fowden, The Pagan Holy Man in Late Antique Society, in: The Journal of Hellenic
Studies 102, 1982, p. 33-59; J. Elsner, Beyond Compare: Pagan Saint and Christian God
in Late Antiquity, in: Critical Enquiry 35, Issue 3, 2009, p. 655-683.

51 For the Greek vocabulary of the sacred, see Parker, Miasma (Fn. 27), p. 147-150; A. Motte,
Lexpression du sacré dans la religion grecque, in: J. Ries (ed.), Lexpression du sacré dans les
grandes religions, Vol. 3 (Homo religiosus; 3), Louvain-la-neuve 1986, p. 109-256; A. Dihle,
Heilig, in: E. Dassmann [et al.] (ed.), Reallexikon fiir Antike und Christentum, Vol. 14: Hei-
lig - Hexe, Stuttgart 1988, p. 1-63, here p. 1-16; A. Dihle, Ausgewihlte kleine Schriften zu
Antike und Christentum (Jahrbuch fiir Antike und Christentum, Erginzungsband; 38),
Miinster 2013, p. 373-388; S. Peels, Hosios: A Semantic Study of Greek Piety (Mnemosyne,
Supplementum; 387), Leiden, 2015.

52 Parker, Miasma (Fn. 27), p. 147-151; Burkert, Greek Religion (Fn. 18), p. 17 (hagnos).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 45

a priest is a hiereus, a sacrifice a hieron, and to sacrifice hiereusthai. In short, to use
Burkert’s striking formulation, hieros is ‘as it were the shadow cast by divinity’.>3
As if this were not enough, around 500 BC a new word, bagios, was introduced,
which was used especially with regard to temples, rites and mysteries, indicating
their high status and their ancient, venerable origin.>*

In Rome, the central pre-Latin word for ‘holy’ is sacer. This is an extremely fer-
tile word, the cognates of which occur in all kinds of Roman religious terms,
such as sacerdos, sacramentum and sacrificare. The most important word in this re-
spect is sancire, which means ‘to render sacred’. Its participle sanctus acquired the
meaning ‘sanctified’ and developed towards the meaning of ‘holy’ with the con-
comitant meaning ‘pure, irreproachable’, just like hagnos. Yet sanctus always keeps
the meaning of being sanctified by humans: one speaks of a mons sacer but a lex
sancta. The unqualified meaning ‘holy’ is relatively late, and in the third century
AD the great legal specialist Ulpian can still write: sancta quae neque sacra neque
profana sunt sed sanctione guadam confirmata (Dig. 1.8.9).%

The pre-eminence of hieros and sacer in the pagan vocabulary of the sacred is
emphasised by their absence from Jewish and Christian vocabulary. When the
Jews started to translate the Old Testament into Greek they purposely chose
hagios for the Hebrew kadosh and mostly avoided hieros, which was evidently
considered to be too much of a terminus technicus of Greek religion,’® and they
were followed by the Christians in this respect. For the same reason, Tertullian,
the first Christian author for whom we have a large corpus of Latin texts, re-
jected sacer in favour of sanctus, just as Jerome did in the Vulgate.?’

53 Parker, Miasma (Fn.27), p.51-52, 328-331 (verbs); Burkert, Greek Religion (Fn. 18),
p- 269; J. L. Garcia Ramon, Griechisch Aieros und seine Varianten, vedisch #sird, in: R. Bee-
kes [et al.] (ed.), Rekonstruktion und relative Chronologie (Innsbrucker Beitrige zur
Sprachwissenschaft, Vortrige und kleinere Schriften; 65), Innsbruck 1992, p. 183-205.

J. Nuchelmans, A propos de hagios avant I’époque hellénistique, in: A. A. R. Bastiaensen
[et al.] (ed.), Fructus centesimus. Mélanges G. J. M. Bartelink (Instrumenta Patristica; 19),
Steenbrugge/Dordrecht 1989, p. 239-258.

H. Fugier, Recherches sur I’expression du sacré dans la langue latine (Publication de la Fa-
culté des Lettres de Strasbourg; 146), Strasbourg 1963; M. Morani, Lat. “sacer” e il rappor-
to uomo-dio nel lessico religioso latino, in: Aevum 55, Issue 1, 1981, p.30-46;
J.-C. Fredouille, Les écrivains et le sacré a Rome, in: Actes du XII® Congres de
I’Association Guillaume Budé, Paris 1989, p. 85-115; M. de Vaan, Etymological Dictionary
of Latin and the other Italic Languages (Leiden Indo-European Etymological Dictionary
Series; 7), Leiden 2008, p. 532 s.v. sacer.

56 T. Rajak, Translation & Survival. The Greek Bible of the Ancient Jewish Diaspora, Oxford
22011, p. 165-166.

H. Delehaye, Sanctus. Essai sur le culte des saints dans I"antiquité (Subsidia Hagiographi-
ca; 17), Brussels 1927, p. 36; R. Braun, Approches de Tertullien (Collection des études au-
gustiniennes, Série antiquité; 134), Paris 1992, p. 273-286; E. Zocca, Dai “santi” al “San-
to”: un percorso storico linguistico intorno all’idea di santita (Africa Romana secc. II-V.)
(Verba seniorum; 13), Rome 2003, p. 135-148.

54

55

57

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

46 JAN N. BREMMER

In our earliest Christian texts, the letters of Paul (“Romans” 1.7, 12.13, and so
on), the word hagios is used only in the plural for Christ’s followers. It expresses
their participation in God’s holiness but also their separation from the world.?
The Christians are a ‘communion of saints’ but there are no individual saints.
The term also served as a self-designation, as we can see in the letter of Vienne to
Lyons mentioned above (“Martyrium Lugduni” 1.4, 14). We find the same idea
elsewhere in the West when, in the middle of the third century, Bishop Cyprian
of Carthage (“Epistula” 59.19) called the Church of Rome the sanctissima plebs.
At the same time, the collected bishops are called sanctissimi sacerdotes, but this
usage may well have derived from the official nomenclature of the Romans, who
called censors, emperors and high magistrates sanctissimus.>® This qualification
was also taken over in the East with Alexander of Jerusalem, who probably lived
during the rule of Caracalla, already calling living bishops Aagio.6°

Yet there was also another, smaller group of Christians that was called hagios.
The idea of calling martyrs hagior must have originated among Greek Christians
rather early on, since we already find this language in the “Acts of Justin” (A: 1
and 6) dated around AD 165; in Origen;®! and in the mention by Bishop Diony-
sius of Alexandria during the persecution of Decius (Eus. HE 6.41.18) of a ‘hagia
virgin’ Ammonarion (note the Egyptian name) who was martyred for her faith.6?

58 Q. Proksch, hagios, etc., in: G. Friedrich (ed.), Theologisches Worterbuch zum Neuen Testa-
ment, Teil 1: A-G, Stuttgart 1933, p. 87-116; W. Elert, Die Herkunft der Formel “Commu-
nio sanctorum”, in: Theologische Literaturzeitung 74, Issue 10, 1949, p. 577-586; R. Bauck-
ham, The Holiness of Jesus and His Disciples in the Gospel of John, in: K. E. Brower /
A.E.Johnson (ed.), Holiness and Ecclesiology in the New Testament, Grand Rapids,
MI/Cambridge 2007, p. 95-113; M. Bohlen, Sanctorum communio. Die Christen als ‘Heili-
ge’ bei Paulus (Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft, Beihefte; 183), Berlin/New
York 2011.

59 Cf. Delehaye, Sanctus (Fn. 56), p. 4-5, 37-45; O. Hiltbrunner, Die Heiligkeit des Kaisers

(Zur Geschichte des Begriffs sacer), in: Frithmittelalterliche Studien 2, 1968, p. 1-30; Zocca,

Dai “santi” al “Santo” (Fn. 57), 238-239 (usage by Augustine).

West: W. von Hartel, S. Thasci Caecili Cypriani opera omnia, Vol. 1 (Corpus scriptorum

ecclesiasticorum Latinorum; 3.1), Vienna 1868, p. 441, p. 446. East: Eusebius, Historia Ec-

clesiastica 6.19.18. Cf. E. Jerg, Vir venerabilis. Untersuchungen zur Titulatur der Bischofe
in den ausserkirchlichen Texten der Spitantike als Beitrag zur Deutung ihrer 6ffentlichen

Stellung (Wiener Beitrige zur Theologie; 26), Vienna 1970. For the time of Alexander and

Eusebius’ use of his letter, see A. J. Carriker, The Library of Eusebius of Caesarea (Supple-

ments to Vigiliae Christianae; 67), Leiden/Boston 2003, p. 181-182.

61 F Faessler, Der Hagiosbegriff bei Origenes (Paradosis; 13), Fribourg 1958, p. 56-62.

62" The mention of Agathonice dying ‘together with the saints’ in the Greek version of the
“Martyrdom of Carpus, Papylus and Agathonice” (47) is much later, cf. for the date of this
martyrdom under Decius as well as the Greek and Latin versions, C. P. Jones, Notes on the
Acta Carpi and Some Related Martyr-Acts, in: M. Cassia [et al.] (ed.), Pignora Amicitiae:
Scritti di Storia antica e di Storiografia offerti a Mario Mazza, Rome 2012 [2014], p. 259-
268. The mention in the “Martyrdom of Pionius” (1) of sharing ‘in the remembrances of
the saints’, is probably fourth-century, cf. O. Zwierlein, Die Urfassungen der Martyria
Polycarpi et Pionii und das Corpus Polycarpianum, 2 Vols. (Untersuchungen zur antiken
Literatur und Geschichte; 116.1-2), Berlin/Boston 2014, Vol. 2: Textgeschichte und Re-
konstruktion. Polykarp, Ignatius und der Redaktor Ps.-Pionius, p. 70-72.

60

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 47

The West soon seemed to have followed suit, as we already find the usage in Ter-
tullian.®3 Bishop Cyprian is even called sanctus martyr electus a Deo in the “Acts of
Cyprian” (2.1 and 22.1 Bastiaensen), which were written during the persecution
under Valerian in AD 257 and 258. The bishop is also called sanctus Cyprianus
(22.5) but this is highly exceptional; in none of the cases of other martyrs do we
hear of a ‘holy X or Y’. Indeed, the text of the recensio altera in which this expres-
sion occurs is of a somewhat later date than the report of the events in AD 258.64
In any case, it is the following of Christ and dying for his cause that made them
holy as a group.®® It is obvious that this is a holiness much different from that of
the pagan ‘holy men’, to whom we will turn shortly (§ 4).

Martyrological Discourse and Cult of the Martyrs

As we noted in the Introduction, the martyrs are generally, and rightly, seen as
the ancestors of the saints. We will therefore look at the martyrs and their pos-
sible cults before discussing the cult of the saints (§ 5). The prehistory of the term
and concept ‘martyr’ has often been discussed and need not concern us here.®
Suffice it to say that Greek martys, ‘witness’, gradually developed into a term for
somebody who had died for his faith in Christ, although the original connection
with the meaning ‘witness’ was not wholly lost, as is shown by the end of the
Latin version of the “Martyrdom of Carpus” (7: see note 62): martyrizaverunt au-
tem testes Dei, ‘martyred were God’s witnesses’. The early Church must have con-
sidered the reports of these martyrdoms to be of considerable importance since
we find a writer as early as Eusebius already mentioning his collection of ‘the

63 Tertullian, De fuga 5.3; Passio Perpetuae 1.6 en 16.1; Cyprian, Epistulae 23 and 36.2, 3.

64 Cf. A. A. R. Bastiaensen [et al.], Atti e passioni dei martiri, Milan 1987, p. 202-204.

65 M. Van Uytfanghe, La typologie de la sainteté en Occident vers la fin de P’Antiquité, in:
G. Luongo (ed.), Scrivere di santi. Atti del IT Convegno di studio dell’Associazione italiana
per lo studio della santita, dei culti e dell’agiografia, Rome 1998, p. 17-48, here p. 19, who
also rightly points to the evolving concepts of holiness in early Christianity: there is not
one fixed concept valid for all ages, but every age has its own ideas of holiness; P. Ge-
meinhardt, Die Kirche und ihre Heiligen (Studien und Texte zu Antike und Christentum;
90), Tibingen 2014, p. 71-98.

See the surveys by W. Rordorf, Martyre I, I, in: Dictionnaire de Spiritualité, Vol. 10:
Mabille - Mythe, Paris 1980, p. 718-732; G. W. Bowersock, Martyrdom and Rome, Cam-
bridge 1995, p. 1-21; E.Zocca, “Martiri” e “martirio” nella chiesa precostantiania, in:
G. Malaguti (ed.), Martirio di pace. Memoria e storia del martirio nel XVII centenario di
Vitale e Agricola, Bologna 2004, p.259-278; J.W.van Henten, Martyrium II, in:
G. Schollgen [et al.] (ed.), Reallexikon fiir Antike und Christentum, Vol. 24: Manethon —
Montanismus, Stuttgart 2012, p. 300-325, here p. 302-316; Gemeinhardt, Die Kirche und
ihre Heiligen (Fn. 64), p. 153-155. For the older bibliography, see T. Baumeister, Martyri-
um, Hagiographie und Heiligenverehrung im christlichen Altertum (Romische Quartal-
schrift fir christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, Supplementband; 61), Frei-
burg im Breisgau 2009, p. 11.

66

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

48 JAN N. BREMMER

martyrdoms of the ancients’, which dates from before ca. AD 295.67 Yet the
modern study starts only in the sixteenth century, when the expression Acta mar-
tyrum was first used in the title of a book about Protestant martyrs and subse-
quently for a book of the early Christian martyrs.®8

Although most early texts have disappeared, several descriptions of martyr-
doms have survived that go back to the actual court reports, the so-called acta,
which have also given their name to the modern genre. These reports were evi-
dently available for inspection, as is demonstrated by a letter sent to Cyprian by
his fellow bishops: ‘As a good and true teacher you preceded us in declaring in
the records of the official proceedings of the proconsul (apud acta proconsulis)
what we, your pupils, treading in your footsteps ought to say before the govern-
or’ (Cyprian, Ep. 77.2.1).¢% A more recently discovered letter of Augustine shows
that he too could still read original transcripts, which he calls gesta forensia or pub-
lica gesta. In fact, he clearly preferred these unadorned protocols over the so-
called ‘epic passions’, which we will discuss below (§ 5).70 Initially, the accounts
of martyrdoms constituted a heterogeneous corpus of texts. For example, the
“Acta Scillitanorum” is basically the report of a court case; the already men-
tioned Letter of Lyons and Vienne is, as it says, a letter from one congregation to
another; and the “Passion of Perpetua” is a combination of a diary, a report of a
dream and editorial comments. Given this variety of origins, we should thus re-
frain from considering these early reports as a clearly defined genre.

Yet, despite their differences, the more authentic reports of the early Christian
martyrdoms display enough similarities that we can speak of a martyrological
discourse in the first centuries, which helped to promote the gradually develop-

67 Eusebius, Historia Ecclesiastica 4.15.47, 5. Praeparatio Evangelica, praef. 2, 5.4.3, 5.21.5; cf.
V. Saxer, Les Actes des ‘Martyrs anciens’ chez Eusébe de Césarée et dans les martyrologes
syriaque et hiéronymien, in: Analecta Bollandiana 102, 1984, p. 85-95. Date: Zwierlein,
Urfassungen, Vol. 2 (Fn. 61), p. 108.

J. Crispin, Acta martyrum ..., Geneva 1556. T. Ruinart, Acta primorum martyrum sincera

& selecta, Paris 1689, is the first to use Acta martyrum as a book title for a collection of

early Christian martyrdoms, cf. T. D. Barnes, Early Christian Hagiography and Roman

History (Tria Corda; 5), Ttibingen 2010, p. 295-297, 343.

Cf. Vita Cypriani 11.1: “et quid sacerdos Dei proconsule interrogante responderit, sunt

acta quae referant”; note also the interesting case of Bishop Dionysius of Alexandria in

Eusebius, Historia Ecclesiastica 7.11.3-11. For the accessibility of the legal archives, see

B. Anagnostou-Canas, La documentation judiciaire pénale dans 'Egypte romaine, in: Mé-

langes de LEcole francaise de Rome - Antiquité 112, Issue 2, 2000, p. 753-779; P. van

Minnen, Saving History? Egyptian Hagiography in its Space and Time, in: J. Dijkstra /

M. van Dijk (ed.), The Encroaching Desert. Egyptian Hagiography and the Medieval West

(Church History and Religious Culture; 86), Leiden 2006, p. 57-91, here p. 60-62; Barnes,

Early Christian Hagiography (Fn. 68), p. 54-66.

70 Augustine, Lettres 1*-29%, ed. by J. Divjak [et al.], Paris 1987, Epistulae*. 29.1, 2, p. 414-
417, to be read with the commentary by Y. Duval, ibid., p. 573-580; C. Lepelley, Les réti-
cences de saint Augustin face aux légendes hagiographiques d’aprés la lettre Divjak 29%, in:
Ph. Rousseau / M. Papoutsakis (ed.), Transformations of Late Antiquity. Essays for Peter
Brown, Farnham/Burlington 2009, p. 147-158.

68

69

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 49

ing cult of the martyrs. The unity of this discourse results both from the back-
ground of the Acta martyrum in actual legal processes against the Christians and
from the theological reflection on the martyrdoms. This combination expressed
itself in three important themes which we find in most early Acta. First, the high-
point of the interrogation of the martyr was the confession: T am a Christian’,
which probably popularised the name of ‘Christians’ for followers of Christ. The
confession was sufficient to condemn the Christian martyr to death and thus
often the climax of the report of their processes.”! Secondly, and closely related to
the first point, the martyrs and/or the authors of the reports of their executions
stylised them(selves) as followers, sometimes even as imitators, of Christ: the mar-
tyr Blandina, for example, seemed to hang in the form of a cross when executed
(“Martyrium Lugduni” 41).72

Thirdly, persistence until the end was considered a victory over the Devil.
Thus the opponent, usually the Roman judge, was seen as his manifestation.” In
the case of the “Passion of Perpetua and Felicitas” (10), the fight against Satan is
even played out in a dream in which Perpetua conquers a black Egyptian — per-
haps also a sign of the emotional preoccupation with the motif before her
death.” It is the combination of these themes that unites the various reports,
even if it is only our modern perspective that has grouped the various reports to-
gether into a genre. Still, we always have to be conscious that these reports are
not neutral accounts but are written with a purpose. They were produced and
preserved as exempla for and of the moments of persecution. While the more

71 For a full collection of passages, see J. N. Bremmer, The Rise and Fall of the Afterlife,
London/New York 2002, p. 105-108 (also about the origin of the name ‘Christian’); add
Acta Abitiniarum 5, 7, 10 and 13-18; P. Canart / R. Pintaudi, Il martirio di san Pansofio,
in: Analecta Papyrologica 16-17, 2004-2005 [2007], p. 189-245, here p. 197 (c. 3). The dis-
cussion of the confession by N. Hartmann, Martyrium. Variationen und Potenziale eines
Diskurses im Zweiten Jahrhundert (Early Christianity in the Context of Antiquity; 14),
Frankfurt am Main 2013, p. 137-142, is unpersuasive.

72 M. Pellegrino, Ricerche patristiche, 2 Vols., Turin 1982, Vol. 1, p. 385-703 passim; L. Kin-

nard, Imitatio Christi in Christian Martyrdom and Asceticism: A Critical Dialogue, in:

O. Freiberger (ed.), Asceticism and Its Critics: Historical Accounts and Comparative Per-

spectives, Oxford 2006, p. 131-150; C. R. Moss, The Other Christs: Imitating Jesus in An-

cient Christian Ideologies of Martyrdom, Oxford 2010; C.R. Moss, Ancient Christian

Martyrdom: Diverse Practices, Theologies, and Traditions, New Haven/London 2012,

p. 49-76. The theme will remain important in the later ‘passions épiques’ (§ 5): M. Taveirne,

Das Martyrium als imitatio Christi: Die literarische Gestaltung der spitantiken Martyrerakten

und -passionen nach der Passion Christi, in: Zeitschrift fir Antikes Christentum 18, Issue 2,

2014, p. 167-203.

See, for example, Martyrium Polycarpi 3.1 (although probably third-century if not later);

Martyrium Lugduni 1.5, 6 etc.; Passio Perpetuae 10.14; Passio Lucii et Montani 6.4-5; Pas-

sio Fructuosi 7.2.

For a detailed analysis of this vision, see J. N. Bremmer, Perpetua and Her Diary: Authenti-

city, Family and Visions, in: W. Ameling (ed.), Mirtyrer und Martyrerakten (Altertums-

wissenschaftliches Kolloquium; 6), Stuttgart 2002, p. 77-120, here p. 112-119.

73

74

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

50 JAN N. BREMMER

authentic ones sometimes come close to being eye-witness reports,” they always
contain theological reflections and we often find literary embellishments as
well.”6

In this connection it is normal for scholars to speak of a cult of the martyrs.
Yet we should perhaps be somewhat reticent about the notion. It is true that
from the mid-third century onwards the early Christians in Carthage and Rome
started to remember the day of death of their martyrs and even kept a kind of
martyrological calendar.”’ Yet an anniversary does not immediately constitute a
cult, as is witnessed by the celebration of the birthdays of modern monarchs or
the special days of remembrance for the dead who fell in the great wars of the
last century. So which criteria should we apply when speaking of a cult? Dele-
haye notes the following aspects: the celebration of the anniversary of the mar-
tyr, a martyrological calendar, the concentration on the tomb of the martyr and
appeals for intercession,”® to which I would add the invocation of the martyr (see
below) and the worship of relics.”? The appearance of only one or two of these

75 For the incorporation of “a substantial amount of authentic material” in the Acta mar-
tyrum, see Bowersock, Martyrdom and Rome (Fn. 65), p. 23-39, here p. 38. T. Barnes, Early
Christian Hagiography and the Roman Historian, in: P. Gemeinhardt / J. Leemans (ed.),
Christian Martyrdom in Late Antiquity (300-450 AD). History and Discourse, Tradition
and Religious Identity (Arbeiten zur Kirchengeschichte; 116), Berlin/Boston 2012, p. 15-
33, here p. 18-19, rightly takes L. Grig, Making Martyrs in Late Antiquity, London 2004,
to task for suggesting the opposite.

See the illuminating discussion, also of the early history of the modem genre, by

W. Wischmeyer, Mirtyrerakten, in: H. D. Betz [et al.], Religion in Geschichte und Gegen-

wart, Vol. 5: L-M, Tiibingen 42002, p. 873-875; H. R. Seeliger / W. Wischmeyer, Mirtyrer-

literatur. Herausgegeben, tibersetzt, kommentiert und eingeleitet (Texte und Untersuchungen

zur Geschichte der altchristlichen Literatur; 172), Berlin/Miinchen/Boston 2015, p. 1-45.

77 A. Stuiber, Heidnische und christliche Gedichtniskalender, in: Jahrbuch fiir Antike und
Christentum 3, 1960, p. 24-33; Pietri, Christiana Respublica (Fn. 10), p. 1283-1288, who
rightly notes that this remembering presupposes “I'initiative et le contréle du clergé” (ibid.,
p. 1287).

78 Cf. Delehaye, Sanctus (Fn. 56), p. 123-124.

79 For the cult of the relics, see especially A.Angenendt, Heilige und Reliquien: Die
Geschichte ihres Kultes vom frithen Christentum bis zur Gegenwart, Munich 21997; E. Bo-
z6ky, La politique des reliques de Constantin a Saint Louis, Paris 2006; P. Cortez, Die
Reliquien, ein Forschungsfeld. Traditionslinien und neue Erkundungen, in: Kunstchronik
7, 2007, p. 271-282. For early relics, see A. Thacker, Rome of the Martyrs: Saints, Cults and
Relics, Fourth to Seventh Centuries, in: E. O Carragdin / C. Neuman de Vegvar (ed.),
Roma felix - Formation and Reflections of Medieval Rome (Church, Faith and Culture in
the Medieval West; 10), Aldershot 2007, p. 13-49; R.M. Jensen, Saints’ Relics and the
Consecration of Church Buildings in Rome, in: Studia Patristica 71, 2014, p. 153-169. The
case of the rich widow Lucilla, who kissed a martyr’s bone before receiving the Eucharist,
is an absolute exception and given too much weight by Brown, Cult of the Saints (Fn. 9),
p. 34, cf. Optatus, Contra Parmenianum 1.16; R. Wisniewski, Lucilla and the Bone. Re-
marks on an Early Testimony to the Cult of Relics, in: Journal of Late Antiquity 4, Issue 1,
2011, p. 157-161. Brown’s other example of the “privatization of the holy” by noble fami-
lies, the memoria in Salona, also does not hold up to scrutiny, cf. A. M. Yasin, Reassessing
Salona’s Churches: Martyrium Evolution in Question, in: Journal of Early Christian Stud-
1es 20, Issue 1, 2012, p. 59-112.

76

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 51

aspects might suggest the beginning of a cult but hardly a cult proper. Unfortu-
nately, Delehaye’s own discussion does not systematically take account of time
and place.?? So when and where do these factors become visible?

Until recently, the “Martyrdom of Polycarp” was adduced as the main witness
for the nascent cult of the martyrs. Recent studies, however, have persuasively
argued that the account as we have it is a later version of a sober second-century
report, perhaps dating from the first edition of Eusebius’ “Church History” ca.
AD 307-312, which added the celebration of the anniversary of Polycarp’s death
at his grave.?! That leaves few authentic testimonies to the general persecutions
in the time of Decius and Valerian, when we find the first certain indications of a
developing cult in the West in North Africa, which is, not incidentally, also the
area that has left us the greatest number of surviving early Acta martyrum.$

Visits to the resting places of martyrs are attested in the West from the time of
Tertullian, ca. AD 200, who frequently mentions the yearly remembrances of the
dead.®3 The “Passion of Perpetua” also demonstrates the importance of the re-
ports of the martyrdoms, its editor arguing that these deserve to be read during
official worship.8* But that is all we know of a possible cult of the martyrs at the
time of Tertullian, when the Christians mostly perpetuated their ancestral pagan
funeral rites, although with new interpretations and representations.®> Yet the
persecutions of the period around AD 200 seem to have made the Christians
look back and wonder about the graves of the apostles and other early martyrs. If
we want to fix a time for the beginning of the process of cultic worship it seems
to have been the turn of the third century.3¢ In discussions of this aspect of the
early cult of the martyrs, it is rarely pointed out that Jesus himself did not attach
any value to a cult of the dead, as is shown by his words about letting the dead
bury the dead (Matthew 8.22). Indeed, in the apocryphal “Acts of John” (84) and

80 Cf. Delehaye, Sanctus (Fn. 56), p. 122-161; Delehaye, Les origines (Fn. 6), p. 24-140.

81 C. Moss, On the Dating of Polycarp: Rethinking the Place of the Martyrdom of Polycarp

in the History of Christianity, in: Early Christianity 1, Issue 4, 2010, p. 539-574; Zwier-

lein, Urfassungen, Vol. 2 (Fn. 61), p. 208-209.

See the survey in V. Saxer, Afrique Latin (jusqu’en 540), in: G. Philippart (ed.), Hagio-

graphies, Turnhout 1994, Vol. 1, p. 25-96.

Tertullian, De corona 3.3, De exhortatione castitatis 11.1, De monogamia 10.4; V. Saxer,

Morts martyrs reliques en Afrique chrétienne aux premiers siécles. Les témoignages de Ter-

tullien, Cyprien et Augustin a la lumiére de P’archéologie africaine (Théologie historique;

55), Paris 1980, p. 70-73.

84 Passio Perpetuae 1.6, 21.11, cf. J. den Boeft, The Editor’s Prime Objective: Haec in Aedifica-
tionem Ecclesiae Legere, in: J. N. Bremmer / M. Formisano (ed.), Perpetua’s Passions. Multi-
disciplinary Approaches to the Passio Perpetuae et Felicitatis, Oxford 2012, p. 169-179.

85 Saxer, Morts, martyrs, reliques (Fn. 82), p. 35-83; P.-A. Février, La Méditerranée, 2 Vols.

(Collection de I’Ecole Francaise de Rome; 225), Rome/Aix-en-Provence 1996, Vol. 1,

p- 3-360. The new interpretations are stressed by S. Diefenbach, Romische Erinnerungs-

raume (Millennium-Studien; 11), Berlin/New York 2007, p. 38-80.

See the letter of Polycrates quoted by Eusebius, Historia Ecclesiastica 5.24.2-5, cf. Van

Uytfanghe, Lorigine, ’essor (Fn. 15), p. 156-157.

82

83

86

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

52 JAN N. BREMMER

those of “Peter” (40), both dating to the last decades of the second century and
deriving from Asia Minor, funeral rites are still not considered to be very import-
ant.%” This moderate, if not negative, attitude towards the dead and their graves
would last until the end of the persecutions (below), and it is only after Constan-
tine that we start to find the equivalent of a hérdon for martyrs: the martyrion.3?

Half a century after Tertullian, a kind of martyrological calendar is mentioned
at the time of Cyprian. The bishop, we learn, ordered his clergy to note down
the days of the confessors — those that had died in prison before an actual mar-
tyrdom - among the days in which the martyrs are remembered (Ep. 12.2, 39.3).
Yet this calendar can hardly have been much older, since the persecutions before
Decius were incidental and certainly not widespread and systematic. Given that
martyrs were initially remembered by their own congregation,?® such calendars
will have been typical of the larger towns of the Roman Empire where we may
suppose there to have been more martyrs. Moreover, Cyprian’s insistence on the
inclusion of confessors shows that he, as bishop, played an important role in the
development of such a calendar. In the next half century after Cyprian’s martyr-
dom the cult seems to have intensified in the West.”® In an oration to bishops
and other prominent Christians, perhaps held in Trier in AD 314,°! Constantine
himself mentions that there were hymns, psalms, prayers and the Eucharist for
martyrs.”> His mention of pure light suggests that visits to the cemeteries trad-
itionally began in the dark, that is, with a vigil, as we hear of later martyr festivals.
In other words, it looks very much as if there is a cult in the West at this time,
even if we do not yet hear of any relics.”?

It is in the East that we find the first examples of an intercessory prayer by a
kind of confessor and a martyr.®* In the apocryphal “Acts of Paul”, which were

87 Cf. O. Zwierlein, Petrus in Rom. Die literarischen Zeugnisse (Untersuchungen zur antiken

Literatur und Geschichte; 96), Berlin/New York 22010, p. 109-113 and O. Zwierlein, Pe-
trus und Paulus in Jerusalem und Rom. Vom Neuen Testament zu den apokryphen Apos-
telakten (Untersuchungen zur antiken Literatur und Geschichte; 109), Berlin 2013, p. 28-29;
W. Ameling, Petrus in Rom. Zur Genese frithchristlicher Erinnerung, in: S. Heid (ed.),
Petrus und Paulus in Rom. Eine interdisziplindre Debatte, Freiburg im Breisgau 2011,
p. 468-491, here p. 481-484. This makes the exceptional case of the “Martyrdom of Poly-
carp” also improbable for the second century.

88 As is well observed by Delehaye, Les origines (Fn. 6), p. 47.

89 Ibid., p. 36-38.

90 Baumeister, Heiligenverehrung I (Fn. 15), p. 118-122.

91 For date and place, see now K. Girardet, Konstantin, Rede an die Versammlung der Heili-
gen (Fontes Christiani; 55), Freiburg im Breisgau 2013, p. 36-44.

92 Constantine, Oratio ad sanctorum coetum, 12.4-5.

93 If the cult was already fully developed at Constantine’s time, it makes the argument of
R. Markus, The End of Ancient Christianity, Cambridge 1990, p. 90-95, that it bridged
the time before and after Constantine less plausible.

94

Lucius, Anfinge (Fn. 4), p. 69-71; G. Jouassard, Le role des chrétiens comme intercesseurs
aupres de Dieu dans la chrétienté Lyonnaise au second siécle, in: Revue des Sciences Reli-
gieuses 30, 1956, p.217-229; E. Dassmann, Stindenvergebung durch Taufe, Bufle und

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 53

written in southern Asia Minor and date to about AD 189-200, the young girl
Thecla, a dedicated follower of the apostle, prays for Falconilla, the late daughter
of Queen Tryphaena, at the latter’s request (29). Thecla is not a martyr but her
situation as an arrested Christian makes her very similar to the Western confes-
sors.” Somewhat later, probably during the persecutions initiated by Septimius
Severus, a soldier named Basilides declared that he had seen the Alexandrian
martyr Potamiaena in a dream and was told that she had prayed that he would
join her in her martyrdom (Eusebius, HE 6.5.6).

In the West we have the virtually contemporaneous case of Perpetua, who was
martyred in AD 203. In her diary she relates that she was entitled to pray for her
dead brother Dinocrates because her own death was imminent.?® Since Tertullian
(“De baptismo” 17.5, written between AD 198 and 206) tells us that the “Acts of
Paul” were read in Carthage by Christian women, Perpetua may well have been
influenced by Thecla’s example. The belief that martyrs and confessores could inter-
cede on behalf of the deceased was indeed widespread, with Tertullian and
Cyprian abundantly attesting to the custom in Carthage.?” It is remarkable that
this belief seems to have arisen and been accepted almost simultaneously in the
East and the West, surely a sign of the close communication between the various
parts of the early Christian community. In all of these early cases, however, the
intercessory power is ascribed to martyrs and confessors personally known to
those who request their intercession. The invocation is not yet part of a cult of
the martyrs. In the East, Eusebius (PE 13.11.2) also mentions visits to graves of
the martyrs, whom he calls ‘the soldiers of the true piety’, with prayers and ex-
pressions of honour ‘for their blessed souls’, but our evidence does not yet men-
tion special graves or great festivities at the graves in that part of the Empire.

If we now look back, we can conclude that martyrs were highly important for
the early Christians, even if our evidence mainly derives from the West. Their
deaths were remembered, friends and family could ask them for intercession, and
the congregation probably tended their graves, as we can see by the fact that the
emperor Valerian forbade meetings at cemeteries already in AD 257.%8 However,
we do not yet see the combination of factors that we have identified as indicative

Martyrerfiirbitte in den Zeugnissen frithchristlicher Frommigkeit und Kunst (Miinsterische
Beitrige zur Theologie; 36), Miinster 1973, p. 153-182.

For a detailed discussion of this passage, see J. Trumbower, Rescue for the Dead. The Post-
humous Salvation of Non-Christians in Early Christianity, New York 2001, p. 56-75.
Passio Perpetuae 7.2, cf. Bremmer, Perpetua and Her Diary (Fn. 73), p. 105-112.

Tertullian, Ad martyras 1.6, De pudicitia 22, Scorpiace 10.8; Cyprian, Epistulae. 15.1.2,
21.2.1 and 3.2, 27.1.1; Eusebius, Historia Ecclesiastica 5.1.45, 5.2.5, 5.18.6-7, 6.5.6. Cyp-
rian (Epistula 21) mentions a certain Celerinus who writes to the confessor Lucianus for inter-
cession on behalf of his sister who had died after she had lapsed, cf. Y. Duval, Celerinus
et les siens d’aprés la correspondance de Cyprien (Ep. 21-23, 37, 39), in: Revue d’Etudes
Augustiniennes et Patristiques 47, Issue 1, 2001, p. 33-62, here p. 52-59.

Acts of Cyprian 1.7; Eusebius, Historia Ecclesiastica 7.11.10.

95

96
97

98

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 JAN N. BREMMER

of a fully developed cult, let alone the labelling of individuals as ‘saints’.? This
situation would change with the victory of Constantine in AD 312 but before we
discuss that development we will turn first to the pagan holy men.

Pagan ‘Holy Men’ and the Hagiographical Discourse

Following Peter Brown’s seminal 1971 article on the rise and function of the
Christian ‘holy man’, scholars immediately started to discover pagan ‘holy men’,
although far fewer ‘holy women’.1% In his authoritative 1982 study, Garth Fow-
den set out ‘the distinctive pagan concept of personal holiness’ (33).19! Fowden
sees this holiness embodied in a combination of Platonic metaphysics and Pytha-
gorean piety (38). The names here already indicate that it was almost only phi-
losophers who were seen as pagan holy men (36), with the life of Pythagoras ex-
erting an increasing influence on the biographies of these men in the course of
Late Antiquity (36-37).192 Primarily, they were teachers of philosophy with a
close circle of pupils (38-39), from prosperous backgrounds (49) and living in cit-
ies (39-40), who were gradually marginalised because of the increasing pressure
put on paganism by the advance of Christianity (54-59).

The sphere of activity of these men was the great centres of Greek culture in
the East, from Athens to Aphrodisias to Alexandria, but not in the West (40),
even though Plotinus lived in Rome for a while.1 Pagan ‘holy men’, let alone

99 That is why D. Frankfurter, The Cult of the Martyrs in Egypt before Constantine: The
Evidence of the Coptic Apocalypse of Elijah, in: Vigiliae Christianae 48, Issue 1, 1994,
p. 25-47, is hardly persuasive.

But see S. I. Johnston, Sosipatra and the Theurgic Life: Eunapius Vitae Sophistorum 6.6.5-
6.9.24, in: J. Ripke (ed.), Reflections on Religious Individuality. Greco-Roman and
Judaeo-Christian Texts and Practices (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten;
62), Berlin 2012, p. 99-117; 1. Tanaseanu-Débler, Sosipatra — Role Models for ‘Divine’
Women in Late Antiquity, in: M. Dzielska / K. Twardowska (ed.), Divine Men and Women
in the History and Society of Late Hellenism (Byzantina et slavica cracoviensia; 7), Cra-
cow 2013, p. 123-147; N. D. Lewis, Living Images of the Divine: Female Theurgists in Late
Antiquity, in: K. B. Stratton / D. S. Kalleres (ed.), Daughters of Hecate. Women & Magic
in the Ancient World, Oxford 2014, p. 274-297.

Fowden, The Pagan Holy Man (Fn. 49). The numbers in the text refer to the relevant
pages.

See especially C. Macris, Pythagore, un maitre de sagesse charismatique de la fin de la pé-
riode archaique, in: G. Filoramo (ed.), Carisma profetico: fattore di innovazione religiosa
(Le scienze umane, 2; 3), Brescia 2003, p. 243-289; G. Filoramo, Becoming Divine by Imi-
tating Pythagoras?, in: Métis NS 4, 2006, p. 297-329.

See also 1. Tanaseanu-Débler, Gibt es eine pagane communio sanctorum in der Spitantike? Per-
sonale und kollektive Heiligkeitsvorstellungen im spitantiken Heidentum, in: P. Gemein-
hardt / K. Heyden (ed.), Heilige, Heiliges und Heiligkeit in spitantiken Religionskulturen
(Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten; 61), Berlin/Boston 2012, p. 327-368, here
p- 341. For Plotinus as ‘holy man’, see M. J. Edwards, Birth, Death, and Divinity in Por-
phyry’s Life of Plotinus, in: Th. Higg / Ph. Rousseau (ed.), Greek Biography and Panegyric in
Late Antiquity (The Transformation of the Classical Heritage; 31), Berkeley/Los Angeles/
London 2000, p. 52-71.

100

10

—_

10.

S}

103

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 55

‘holy women’, were not a phenomenon of Roman culture and this should be
taken into account in our argument about the influence of pagan heroes on the
making of Christian saints. Rome’s religious culture was much more secular than
that of Greece and lacked traditions about charismatic wonder-workers, such as
Aristeas, Epimenides and Pythagoras, of whom we hear much in Archaic
Greece.104 Yet we should not overstate the importance of these pagan ‘holy men’,
as they rarely appear outside the philosophical texts in the works of pagan histor-
ians or rhetoricians.!% Moreover, their schools were not homogeneous and often
became dispersed after the death of the teacher.!% Consequently, despite being
pagan, these ‘holy or ‘divine’ men (see below) did not function as centres of a
cult for Late Antique paganism.

It is rather striking that, like Brown, Fowden never seems to worry about his
terminology or feel the need to define the concept of ‘holy man’197 Yet ‘holy
man’ is not a term used by our sources, although they use the term ‘holy race’ at
the end of antiquity (34). In other words, it is an ‘etic’ term, not an ‘emic’ desig-
nation. I submit that this is not a useful term and we should avoid it where pos-
sible. Even if ‘divine man’ is not without problems either, as it is also not a tech-
nical ‘emic’ term,!%® it is much more appropriate, since the pagans stressed the
proximity of their ‘divine men’ to the gods and sometimes even noted their divin-
ity (50).19° In Christianity, on the other hand, the ‘holy men’ saw themselves as
followers and imitators of Christ (§ 3 and 5) but imitators who were unable to
even begin to bridge the ontological gap between the human and the divine.

Yet these pagan ‘divine men’ did share something with the Christian saints and
holy men, that is, a kind of hagiography. From the earlier third century AD on-
wards we have a whole series of biographies of pagan ‘divine men’, such as those
of Apollonius of Tyana, Plotinus, Pythagoras, Proclus, Isidorus and Plato, to men-
tion only the most well-known, which show similarities with the biographies of
Moses, Jesus and the Christian saints. Having noted these similarities when work-
ing on Christian hagiography, Marc Van Uytfanghe has persuasively argued that
we should no longer speak of a hagiographical genre but of a hagiographical dis-

104 H. Leppin, Zum Wandel des spitantiken Heidentums, in: Millennium 1, 2004, p. 59-81,
here p. 80-81.

105 Tanaseanu-Débler, Gibt es eine pagane communio sanctorum (Fn. 102), p. 343-344, but for a
different opinion, see Leppin, Zum Wandel (Fn. 103), p. 73-74.

106 Tanaseanu-Daébler, Gibt es eine pagane commaunio sanctorum (Fn. 102), p. 351-367.

107 Tbid., p. 327 (with many excellent methodological considerations in her article).

108 See the objections of J.-J. Flinterman, The Ubiquitous ‘Divine Man’, in: Numen 43, Issue
1, 1996, p. 82-98; D. S. du Toit, Theios Anthropos. Zur Verwendung von theios anthropos
und sinnverwandten Ausdriicken in der Literatur der Kaiserzeit (Wissenschaftliche Unter-
suchungen zum Neuen Testament, 2; 91), Tiibingen 1997.

109 R. Goulet, Etudes sur les Vies de philosophes de ’Antiquité tardive. Diogéne Laérce, Por-
phyre de Tyr, Eunape de Sardes (Textes et traditions; 1), Paris 2001, p. 44-51 (the whole
chapter ‘Les vies de philosophes de I'antiquité tardive’, 3-63 is relevant for this section);
Tanaseanu-Daobler, Gibt es eine pagane communio sanctorum (Fn. 102), p. 344-351.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

56 JAN N. BREMMER

course. This can be found in both pagan and Christian biographies, epitaphs,
hymns, letters, novels and sermons (I have already applied this idea to our martyr-
ological texts above [§ 3]). According to Van Uytfanghe,!1% we can identify four
characteristics of this discourse:

1. The subjects are close to God, but not God or the gods themselves;

2. The discourse is rooted in oral tradition but borrows freely from historic and
invented materials when written down;

3. It is more performative than informative;

4. It pictures the world in fixed terms according to which good and evil are
clearly distinguishable.

It is important to realise that in our sources this discourse seems to start with
Philo’s “Life of Moses” and the Gospels. Subsequently, it can be found in
Lucian,!! in the Apocryphal Acts of the Apostles of the late second century and,
especially, in Philostratus’ “Life of Apollonius of Tyana” and the “Lives of Pytha-
goras” by Porphyry and lamblichus, who drew on earlier, now lost biographies,
which probably contained a similar discourse. This discourse lasted until the end
of antiquity for pagan ‘hagiography’ but it has continued in the Christian world
up to the present day.

Evidently, there are differences between pagan and Christian discourse, as the
latter stresses humility and the imitation of Christ, prefers more miracles and at-
taches more weight to the struggle against evil and the Devil. Yet there are also
many similarities when we look at the miraculous births, precocious youth, as-
ceticism, clairvoyance, miracles, piety, travels and extraordinary deaths of the
pagan and Christian holy men. A certain amount of exchange is, it seems to me,
important in the development of this discourse. Glen Bowersock has pointed to
the influence of the Gospels, in particular the motif of the empty grave and the

110 M. Van Upytfanghe, Heiligenverehrung II (Hagiographie), in: E. Dassmann [et al.] (ed.),
Vol. 14: Heilig - Hexe, Stuttgart 1988, p. 150-183; M. Van Uytfanghe, I'Hagiographie: un
genre chrétien ou antique tardif?, in: Analecta Bollandiana 111, 1993, p. 135-188; M. Van
Uytfanghe, Biographie II (spirituelle): A. Griechisch-romisch; B. Judisch; C. Christlich, in:
T. Klauser [et al.] (ed.), Reallexikon fir Antike und Christentum, Supplement 1: Aaron -
Biographie, Stuttgart 2001, p. 1088-1364; M. Van Uytfanghe, La biographie classique et
I’hagiographie chrétienne antique tardive, in: Hagiographica 12, 2005, p. 223-248; M. Van
Uytfanghe, La Vie dApollonius de Tyane et le discours hagiographique, in: K. Demoen /
D. Praet (ed.), Theios Sophistes. Essays on Flavius Philostratus’ Vita Apollonii (Mnemosyne,
Supplementum; 305), Leiden 2009, p. 335-374; M. Van Uytfanghe, Lorigine et les ingré-
dients du discours hagiographique, in: Sacris Erudiri 50, 2011, p. 35-70. There is a certain
development in these articles which still needs to be charted and discussed. Note also the
older but still useful study by L. Bieler, Theios Aner. Das Bild des ‘Géttlichen Menschen’ in
Spitantike und Frithchristentum, 2 Vols., Vienna 1935-1936 [Repr. Darmstadt 1976].

For Lucian’s knowledge of New Testament writings, see J. N. Bremmer, Richard Reitzen-
stein’s Hellenistische Wundererzéiblungen, in: T. Nicklas / J. Spittler (ed.), Credible, Incredible.
The Miraculous in the Ancient Mediterranean (Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament; 321), Ttbingen 2013, p. 1-19, here p. 4-5.

111

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 57

resurrection, on the pagan Greek imagination.!'”? And whereas the Christian
Apocryphal Acts contain many themes found in the pagan Greek novel, at least
one pagan biography, that of Apollonius written by Philostratus, contains too
many parallels with the Gospels for the latter not to have been of at least some
influence.!® We should never forget that pagans and Christians lived in the
same society and that, especially from the later second century — witness Celsus,
Galen, Lucian, Numenius and Marcus Aurelius — the Christians had attracted the
attention of pagan intellectuals.!14

Fowden could not have been familiar with Van Uytfanghe’s contributions
when he wrote his study of the pagan ‘holy man’, but it is clear that the hagio-
graphic discourse helped to construct an image of the pagan ‘divine man’ which
did not always correspond to historical reality. However, in that respect, these
images were not fundamentally different from what was constructed in the
Christian world, to which we shall turn now.

The Rise of the Saints

After the end of the Christian persecutions around AD 260, there followed forty
years of peace in which the Christian Church greatly increased its following.!1>
The sudden onset and harshness of Diocletian’s persecutions must have come as
a terrific shock, and the many victims of the persecutions, which lasted in some
areas in the East until the early 320s, will have provided a powerful stimulus for
the cult of the martyrs. Although the precise developments in East and West
have not yet been satisfactorily charted, an important factor in this change may
well have been the admiration of the emperor himself for the martyrs. From his
oration (§ 3), it seems that he himself had witnessed martyrdoms and had ad-
mired the perseverance of the martyrs; indeed, we find a record of this in one of
his letters which is quoted in Eusebius’ “Life of Constantine” (2.51.2-52.1).11¢
The admiration soon translated itself into the construction of churches on top of
the traditional Roman graves of Peter and Paul.!!”

12 G. Bowersock, Fiction as History: Nero to Julian (Sather Classical Lectures; 58), Berkeley/
Los Angeles/London 1994.

113 For many examples, see Van Uytfanghe, La Vie dApollonius de Tyane et le discours hagio-
graphique (Fn. 109), p. 336-338.

114 Cf. G. Rinaldi, Biblia Gentium, Rome 1989; W. Kinzig, Pagans and the Bible, in: J. Carle-
ton Paget / J. Schaper (ed.), The New Cambridge History of the Bible, Vol. 1: From the
beginnings to 600, Cambridge 2013, p. 752-774.

115 This peace is well stressed by Barnes, Early Christian Hagiography (Fn. 74), p. 16-17.

116 Girardet, Konstantin, Rede an die Versammlung (Fn. 90), p. 84-87.

17 Baumeister, Martyrium (Fn. 65), p. 113-137 (“Konstantin der Grofie und die Mirtyrer”),
but note Diefenbach, Rémische Erinnerungsiume (Fn. 84), p. 155-181, who stresses the
importance of the imperial cult in these new churches.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

58 JAN N. BREMMER

It is not surprising that other large cities now also wanted to have prestigious
martyrs. Yet, for reasons that are not entirely clear, it was not until ca. AD 354
that the body of the martyr Babylas was installed close to the pagan oracle of
Daphne in Antioch. Constantinople immediately followed suit and in 356 it
‘imported’ the body of Timothy, the friend of Paul, from Ephesus.!!® The year
after, the bodies of the Apostles Andrew and Luke arrived from Patras and Alex-
andria, respectively, and in the following decades the capital witnessed a stream
of bodies, including not only martyrs but even that of the prophet Samuel.1*?
These transfers of martyrs’ bodies must have happened very frequently for, in
AD 386, an imperial law prohibited translations without an imperial licence
(Codex Theod. 9.17.7). Moreover, from the middle of the century onwards, as at-
tested by Hilary of Poitiers, we also hear of miracles happening at the graves of
the martyrs, the reports of which were soon collected in small books and spread
around to advertise the power of the local martyr.120

The irritation of the Emperor Julian (361-363: Contra Galilaeos 355C) at the
new attention to the bodies of martyrs shows its success in the East but the West
was considerably slower in showing the same degree of interest. Probably in-
spired by the efforts of Pope Damasus, it was only in AD 378, during a fierce
struggle with the Arians, that Ambrosius organised the translation of the martyrs
Protasius and Gervasius into the basilica of Milan.!?! This innovative move soon

118 For a probable connection with the Acta S. Timothei, see C. Zamagni, Passion (ou Actes)
de Timothée. Etude des traditions anciennes et édition de la forme BHG 1487, in: A. Frey
and R. Gounelle (ed.), Poussiéres de christianisme et de judaisme antiques: Etudes réunies
en I’honneur de Jean-Daniel Kaestli et Eric Junod (Publications de I'Institut Romand des
Sciences Bibliques; 5), Prahins 2007, p. 341-364.

Delehaye, Les origines (Fn. 6), p. 54-57; R. W. Burgess, The Passio S. Artemii, Philostorgius,
and the Dates of the Invention and Translations of the Relics of Sts Andrew and Luke, in:
Analecta Bollandiana 121, 2003, p. 5-36, repr. in R. W. Burgess, Chronicles, Consuls, and
Coins: Historiography and History in the Later Roman Empire, Farnham/Burlington 2011,
Ch. 11 (whose reconstruction of the year AD 336 seems to me hardly persuasive);
J. Wortley, The Earliest Relic-importations to Constantinople, in: Wortley, Studies on the
Cult of Relics in Byzantium up to 1204 (Variorum Collected Studies Series; 935), Fran-
ham/Burlington 2009, p. 207-225.

120 yan Uytfanghe, Lorigine, essor (Fn. 15), p. 170-171; R. Wisniewski, Suspended in the Air.
On a Peculiar Case of Exorcism in Late Ancient Christian Literature, in: T. Derda [et al.]
(ed.), Euergesias Charin. Studies Presented to Benedetto Bravo and Ewa Wipszycka (The
Journal of Juristic Papyrology, Supplement; 1), Warsaw 2002, p. 363-380. Small books:
H. Delehaye, Les premiers Libelli miraculorum, in: Analecta Bollandiana 29, 1910, p. 427-
434; H. Delehaye, Les recueils antiques de miracles de saints, in: Analecta Bollandiana 43,
1925, p.5-85, 305-325; A.J. Festugiére, Collections grecques de miracles, Paris 1971;
M. Heinzelmann, Une source de base de la littérature hagiographique latine: le recueil de
miracles, in: Hagiographie, cultures et sociétés, IVe-XII¢ siécles, Paris 1981, p.235-259;
S. Efthymiadis, Collection of Miracles (Fifth-Fifteenth Centuries), in: S. Efthymiadis (ed.),
The Ashgate Research Companion to Byzantine Hagiography, Farnham/Burlington 2014,
Vol. 2, p. 103-142.

J. den Boeft, Milaan 386: Protasius en Gervasius, in: A. Hilhorst (ed.), De heiligenverering
in de eerste eeuwen van het Christendom, Nimwegen 1988, p. 168-178; J. den Boeft,
“Vetusta Saecla uidimus”. Ambrose’s hymn on Protasius and Gervasius, in: G. J. M. Bartelink

11

o

12

—

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 59

promoted similar translations elsewhere in the West, which had considerably
fewer martyrs than the East, although not immediately in Rome itself.1?? At the
end of the fourth century John Chrysostom can even boast about the beauty of
the buildings housing the martyrs and of the frequency with which they were vis-
ited.1?3 Given that, as we have seen, pagan heroes were worshipped only in the
East, I will now concentrate on this region, albeit not without paying some at-
tention to parallel developments in the West.124

Unlike for the West, where we have little information about the evolving cult of
the martyrs, we are quite well informed about the situation in the East through the
writings of the so-called Cappadocian Fathers, Basil the Great of Caesarea (330-
379), his younger brother Gregory of Nyssa (ca. 332-395) and their close friend
Gregory of Nazianzen (329-389), as well as the writing of their younger contem-
porary Asterius of Pontic Amasea (ca. 350-ca. 410). The Cappadocians all became
bishops after the brief rule of Julian the Apostate, when several more martyrs had
died for their faith.!?> The date of their careers means that we have little informa-
tion about the developments in the first decades after Constantine’s victory, when
the Christian Church must have made many gains already. However, from their
letters and sermons we can build a fairly good picture of the cult of the martyrs in
the last decades of the fourth century in Cappadocia and Pontus.!26

[et al.] (ed.), Eulogia: Mélanges offerts & Antoon A. R. Bastiaensen a I'occasion de son
soixante-cinquiéme anniversaire (Instrumenta Patristica; 24), The Hague 1991, p. 65-75.
Note that the two saints ended up as the patron saints of Breisach am Rhein, near
Freiburg: Unser Miinster 50, 2014 (special issue dedicated to these saints).
122° A, Thacker, Popes, Patriarchs and Archbishops and the Origins of the Cult of the Martyrs
in Northern Italy, in: P. Clarke / T. Claydon (ed.), Saints and Sanctity (Studies in Church
History; 47), Woodbridge 2011, p. 51-79. For Rome, see Diefenbach, Romische Erinne-
rungsriume (Fn. 84), p. 360-379.
123 Chrysostom, In Epistolam II ad Corinthos 26.5 (= Patrologia Graeca [henceforth: PG]
61.582).
For a good survey of the history and important aspects of the Acta martyrum in the East,
see M. Detoraki, Greek Passions of the Martyrs in Byzantium, in: Efthymiadis, The Ash-
gate Research Companion to Byzantine Hagiography (Fn. 120), p. 61-101.
For their limited number, see H. C. Teitler, Avenging Julian. Violence against Christians
during the Years 361-363, in: A.-C. Geljon / R. Roukema (ed.), Violence in Ancient Chris-
tianity: Victims and Perpetrators (Vigiliae Christianae, Supplements; 125), Leiden 2014,
p. 76-89 (with older bibliography) and H. C. Teitler, The Last Pagan Emperor. Julian the
Apostate and the War against Christianity, New York 2017, but see also H. C. Brennecke,
Studien zur Geschichte der Homger. Der Osten bis zum Ende der homéischen Reichs-
kirche (Beitrige zur historischen Theologie; 73), Ttibingen 1988, p. 87-157.
Cf. M. Girardi, Basilio di Cesarea e il culto dei martiri nel IV secolo. Scrittura e tradizione
(Vetera Christianorum, Quaderni; 21), Bari 1990, p. 147-233; J. Leemans, Celebrating the
Martyrs: Early Christian Liturgy and the Martyr Cult in Fourth Century Cappadocia and
Pontus, in: Questions Liturgiques 82, 2001, p. 247-267; S. Métivier, La Cappadoce (IV¢-
VI€ siécle). Une histoire provinciale de 'Empire romain d’Orient (Publications de la Sor-
bonne, Série Byzantina Sorbonensia; 22), Paris 2005, p.305-309; B. Bitton-Ashkelony,
Encountering the Sacred: The Debate on Christian Pilgrimage in Late Antiquity (The
Transformation of the Classical Heritage; 38), Berkeley/Los Angeles/London 2005, p. 33-44;

124

125

126

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

60 JAN N. BREMMER

To celebrate the festival of the anniversary of the death of the martyr, the
faithful gathered once a year at the small sanctuary that contained the martyr’s
body, the martyrion. This was initially situated at the edge of the towns but later,
and in much larger sizes, could often be found in the centre of metropoleis such as
Antioch and Constantinople,!'?” just as was the case with the earlier hero cults
(§ 1). The Greek name of the festival, panegyris, actually means ‘fair’, and a fair
was a standing part of pagan festivals, such as the Eleusinian Mysteries.!?® There
is a clear continuity here with the pagan past, and the fact that the worshippers
usually arrived in a procession at the martyrion also suggests that, when celebrat-
ing, the newly converted Christians brought along their old festival habits, as
Christianity was still devising its own celebratory culture. During the festival,
which could last several days, there was a vigil and people sang psalms, cele-
brated the Eucharist, conducted business, and generally had a good time. Some
girls, albeit surely only occasionally, even performed lewd dances, to the indigna-
tion of Bishop Basil.1?? But for our purpose the most important moment was the
sermon by the bishop in which he remembered and praised the martyr.

In his sermon the bishop usually, but certainly not always, related the story of
the life and death of the martyr, male or female, and interspersed his biography
with exhortations to follow the martyr’s example: imitatio martyris but, of course,
based on the imitatio Christi. The bishop also used his sermons to impress upon
his audience the ideal of an ascetic lifestyle, thus foreshadowing the idea of the
ascetic as a holy man. Following the example of the martyr, the audience was en-
joined to display courage in order to be able to despise the world.139 But the

V. Limberis, Architects of Piety. The Cappadocian Fathers and the Cult of the Martyrs,
Oxford 2011.

127 See still A. Grabar, Martyrium, 3 Vols., Paris 1943-1946 and A. Grabar, Martyrium ou ‘vingt
ans apres’, in: Cahiers archéologiques 18, 1968, p. 239-244; S. de Blaauw, Kultgebiude, in:
G. Schollgen [et al.] (ed.), Reallexikon fiir Antike und Christentum, Vol. 20: Krieg —
Lexikon 1, Stuttgart 2008, p.227-393, here p. 316-336; A. M. Yasin, Saints and Church
Spaces in the Late Antique Mediterranean. Architecture, Cult, and Community, Cambridge
2009; Limberis, Architects of Piety (Fn. 123), p. 68-96 (with informative illustrations).

128 1, de Ligt / P. W. de Neeve, Ancient Periodic Markets: Festivals and Fairs, in: Athenaeum
66, 1988, p. 391-416; M. Wortle, Stadt und Fest im kaiserzeitlichen Kleinasien. Studien zu
einer agonistischen Stiftung aus Oinoanda (Vestigia; 39), Munich 1988, p.209-215;
C. Chandezon, Foires et panégyries dans le monde grec classique et hellénistique, in: Re-
vue des Etudes Grecques 113, 2000, p. 70-100; R. Basser, Is the Pagan Fair Fairly Dange-
rous? Jewish-Pagan Relations in Antiquity, in: L. E. Vaage (ed.), Religious Rivalries in the
Early Roman Empire and the Rise of Christianity (Studies in Christianity and Judaism;
18), Waterloo, Ont. 2006, p. 73-84; Y. Cohn, The Graeco-Roman Trade Fair and the Rab-
bis, in: Journal of the American Oriental Society 131, Issue 2, 2011, p. 187-193.

129 Basil, Homily on Drunk People 1 (= PG 31.445). For such dances, see Gemeinhardt, Die Kir-

che und ihre Heiligen (Fn. 64), p. 275-276. In general: P. Brown, Enjoying the Saints in Late

Antiquity, in: Early Medieval Europe 9, 2000, p. 1-24; M. Kahlos, Comissationes et ebrietates —

Church leaders against banqueting at martyria and at tombs, in: O. Merisalo and R. Vainio

(ed.), Ad itum liberum. Essays in honour of Anne Helttula, Jyvaskyld 2007, p. 13-23.

P. Brown, The Saint as Exemplar in Late Antiquity, in: Representations 2, 1983, p. 1-25. For

examples from Asterius and John Chrysostom, see J. Leemans, Flexible Heiligkeit. Der

130

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 61

propagation of this message was not confined to words. From various sermons
we learn that the walls of the martyria were adorned with paintings of the life and
death of the martyr.13! Evidently, while the clergy tried to impress the lay people,
the latter will have enjoyed their festivals anyway, given the astounding popular-
ity of martyr cults in the late fourth century. With the gradual disappearance of
pagan festivals, these cults must have been an important compensation for the
human need for leisure and pleasure, since early Christianity originally cele-
brated only a small number of festivals: mainly Easter, Pentecost and Epiphany.
At the same time, the martyrs filled the void left by the disappearance of the
pagan pantheon with its gods and heroes. God and Christ were far away but the
martyr was your local friend and protector.

The huge success of the martyr cult meant that demand soon outstripped sup-
ply: there simply were not enough martyrs available to fulfil all the desires for local
martyr heroes, as is noted by Augustine in the West. The same situation must have
originally prevailed in the East as well, where relatively few homilies on martyrs
have survived;!3? even Gregory the Great still complained about the pauca col-
lecta.’33 This problem served as a motivation for body snatchers and relic hunters
and Augustine can be found condemning monks for selling the body parts of mar-
tyrs.134 But even if there was the body of a martyr, there still needed to be a bio-
graphy and martyrdom, as not a day passed in the course of the year without mar-
tyrs being crowned somewhere, as Augustine complains.!3> This statement might
seem rather exaggerated but Chrysostom (Hom 1 in Rom = PG 60.391) also men-
tions that martyrs were regularly celebrated in Antioch twice a week. The problem
could be partially solved by allowing the clergy to read the Acta martyrum in the
official liturgy, as happened in North Africa but not in Rome or in the East.13¢

Beitrag der Mirtyrer zur Identititskonstitution christlicher Gemeinden im griechischen Osten
im 4. Jahrhundert, in: Gemeinhardt / Heyden, Heilige, Heiliges und Heiligkeit (Fn. 103),
p. 217-220.

131 Cf. J. Leemans, ‘Schoolrooms for Qur Souls’. The Cult of the Martyrs: Homilies and Vis-
ual Representations as a Locus for Religious Education in Late Antiquity, in: Paedagogica
Historica 36, Issue 1, 2000, p. 112-127; Limberis, Architects of Piety (Fn. 123), p. 55-62.
For a painting of his martyrdom above the tomb of the Roman martyr Hippolytus, who
died ca. 235 AD, note Prudentius, Peristephanon 11, cf. I. Fielding, Elegiac Memorial and
the Martyr as Medium in Prudentius’ Peristephanon, in: Classical Quarterly 64, Issue 2,
2014, p. 808-820, here p. 814-815.

132 Augustine, Sermo 315.1; C. Datema, De homileet en de heilige, in: A. Hilhorst (ed.), De

heiligenverering in de eerste eeuwen van het Christendom, Nijmwegen 1988, p. 105-113.

Gregorius Magnus, Registrum Epistolarum 8.28.

Augustine, De opere monachorum 36, cf. L.-Th. Lefort, La chasse aux reliques des martyrs

en Egypte au Ve siecle, in: La Nouvelle Clio 6, 1954, p. 225-230; S. Lafferty, Ad sancti-

tatem mortnorum: Tomb Raiders, Body Snatchers and Relic Hunters in Late Antiquity, in:

Early Medieval Europe 22, Issue 3, 2014, p. 249-279.

Augustine, Sermones, Denis, 13.1.

Concilium Hipponense c. 36 (Africa); B. de Gaiffier, La lecture des passions des martyrs a

Rome avant le IX® siécle, in: Analecta Bollandiana 87, 1969, p. 63-78. It may have played a

role that there are no “Acta” known for Rome, unlike of course North Africa.

133
134

135
136

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

62 JAN N. BREMMER

One approach was the translation of Greek Passiones into Latin!37 but another,
more popular, way of solving the problem was to fill in the life of martyrs about
whom little was known at all, beyond, perhaps, the name and the time of the
martyrdom. Most radically, the need could be satisfied by simply inventing new
martyrs. The accounts of the latter martyrdoms are the so-called passions épiques, as
Delehaye named them, which usually delighted in gory details and made the
Roman persecutor crueller and the martyr more heroic than they had often been
in reality.138

The enormous prestige of the martyrs meant that some bishops now pro-
moted the cult of ‘bloodless’ martyrs as well. We see this first in the “Life of An-
tony” by Athanasius (ca. AD 356) and in Gregory of Nyssa’s biography, in the
form of a letter, of his sister Macrina (AD 380). Both Gregory and the Alexan-
drian bishop tried to assimilate their protagonists as much as possible to the mar-
tyrs, even though they had not died for their faith. After the persecutions had
ceased, Antony returned to his cell to practice a severe asceticism, which Athana-
sius describes as follows: ‘there he was daily a martyr to his conscience, fighting
in the battles of the faith’ (47), and these conflicts were his heroic struggles with
the Devil and demons. Interestingly, in his “Life” Athanasius copied some parts
of a biography of Pythagoras — a good example of the interdependence of pagan
and Christian hagiographical discourse.!3® As regards Macrina, before Gregory
visited his dying sister after an interval of 8 years, he had a vision three times
during the same night in which he, as he says, ‘seemed to be carrying the relics
of martyrs in my hand’ (15). He described her funeral as a martyr’s festival and
she was laid to rest in the ‘House of the Holy Martyrs’ (33-34), the family mar-
pyrion; yet Gregory also stresses Macrina’s ascetic life.!40 Athanasius even states

137 M. Van Uytfanghe, Lhagiographie en Occident de la Vita Antonii aux Dialogues de Gré-
goire le Grand: genése et occupation du terrain, in: A.Degl’Innocenti [et al.] (ed.),
Gregorio Magno e I’agiografia fra IV et VII secolo (Archivum Gregorianum; 12), Florence
2007, p. 3-51, here p. 6-8.

H. Delehaye, Les Passions des martyrs et les genres littéraires, Brussels 1921 [21966]; see

also L. Opelt, Paradeigmata Poetica Christiana. Untersuchung zur christlichen lateinischen

Dichtung (Kultur und Erkenntnis; 3), Diisseldorf 1988, p. 26-40; Van Minnen, Saving His-

tory? (Fn. 68), passim; Van Uytfanghe, Chagiographie en Occident (Fn. 134), p. 13-20;

C. Lanéry, Hagiographie d’Italie (300-550), I: Les passions latines composées en Italie, in:

G. Philippart (ed.), Hagiographies, Vol. 5, Turnhout 2010, p. 15-369, here p. 68-80.

139 See J. N. Bremmer, Richard Reitzenstein, Pythagoras and the Life of Antony, in: A.-B. Renger
and A. Stavru (ed.), Forms and Transformations of Pythagorean Knowledge, Wiesbaden
2016, p. 227-245; for other examples of this mutual influence, see Van Uytfanghe, Bio-
graphie II (Fn. 109), p. 1336-1341.

140 Cf. A. van Loveren, Once again: “the Monk and the Martyr”: St Anthony and St Macrina,
in: Studia Patristica 17, Issue 2, 1982, p. 528-538; M. Alexandre, Les nouveaux martyrs.
Motifs martyrologiques dans la vie des saints et thémes hagiographiques dans I’Eloge des
martyrs chez Grégoire de Nysse, in: A. Spira (ed.), The Biographical Works of Gregory of
Nyssa (Patristic Monograph Series; 12), Cambridge, MA 1984, p. 33-70; Gemeinhardt, Die
Kirche und ihre Heiligen (Fn. 64), p. 327-360. Still useful: M. Viller, Le martyre et I’ascese,
in: Revue d’Ascétique et de Mystique 6, 1925, p. 105-142; E. Malone, The Monk and the

138

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 63

that Antony would have liked to be a martyr but did not succeed in becoming
one, just as Sulpicius Severus felt obliged to mention this of his hero Martin of
Tours: both are martyrs manqués.'*!

It is remarkable how these authors stress the strenuous ascetic efforts of their
protagonists. With the receding of the reality of the persecutions, ‘symbolic’
martyrdom became now more important. The “Life of Antony” had an enor-
mous impact, especially in the West, much more than initially in Egypt itself,14
and it was now the ascetics that started to come to the fore, the famous ‘holy
men’ of Peter Brown, although soon bishops would be included as well.1** The
“Life of Antony” inspired Jerome to write a number of largely fictitious bio-
graphies which would help to promote the ascetic ideal. With the extension of the
title ‘holy’ to non-martyrs we have reached a stage which can be called the be-
ginning of individual sainthood. Dame Averil Cameron has argued that Peter
Brown rightly avoided the term ‘saint’ in his famous article on the ‘holy man’, as
‘in this early period there were no formal processes of sanctification, and no offi-
cial bestowal of sainthood’.1#* This seems unduly formalistic as it would exclude
the many saints from the earlier Middle Ages and the Byzantine era.l4?

Yet we should realise that the rise of the real ‘saint X or Y’ was exceedingly
slow. In the East, it is not before the later decades of the fourth century that
Gregory of Nyssa calls Stephen, whom he also calls the protomartyr,!#¢ ‘the holy
man’ (Stephen 1 = PG 46.721B) and mentions the ‘holy XL (= the forty martyrs
of Sebaste)’ (765B). Gregory of Nazianzen mentions ‘the holy (martyr) Orestes’
(PG 36.872) and the ‘holy Basil’ in his funeral oration of AD 381 for his friend,
but these occurrences are still rare; in fact, John Chrysostom still avoids it in his

Martyr. The Monk as the Successor of the Martyr (Studies in Christian Antiquity; 12),
Washington, D.C. 1950.

141 Athanasius, Vita Antonii 46.2, 6; Sulpicius Severus, Ep.2.8-11 (Martin is now in heaven
martyribus adgregatus); Gemeinhardt, Die Kirche und ihre Heiligen (Fn. 64), p. 145.

142 For this surprising observation, see M. Choat, The Lif¢ of Antony in Egypt, in: B. Leyerle /
R. D. Young (ed.), Ascetic Culture. Essays in Honor of Philip Rousseau, Notre Dame, IN
2013, p. 50-74.

143 Baumeister, Heiligenverehrung I (Fn. 15), p. 141-143.

144 A Cameron, On Defining the Holy Man, in: J. Howard-Johnston / P. A. Hayward (ed.),
The Cult of Saints in Late Antiquity and the Middle Ages. Essays on the Contribution of
Peter Brown, Oxford 1999, p. 27-43, here p. 27.

145 For the bibliography on canonisation, see Gemeinhardt, Die Kirche und ihre Heiligen
(Fn. 64), p. 178.

146 Gregory of Nyssa, Second Homily on St. Stephen (PG 46.725B), cf. Bowersock, Martyr-
dom and Rome (Fn. 65), p. 75-76; E. Bovon, The Dossier on Stephen, The First Martyr, in:
The Harvard Theololgical Review 96, Issue 3, 2003, p.279-315; Grig, Making Martyrs
(Fn. 74), p. 94-102; F. Bovon / B. Bouvier, La Révélation d’Etienne ou I'Invention des re-
liques d’Etienne, le saint premier martyr (Sinaiticus Graecus 493), in: A. Frey / R. Gou-
nelle (ed.), Poussiéres de christianisme et de judaisme antiques (Publications de I'Institut
Romand des Sciences Bibliques; 5), Lausanne 2007, p. 79-105; F. Bovon / B. Bouvier, La
translation des reliques de saint Etienne le premier martyr, in: Analecta Bollandiana 131,
2013, p. 5-50.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

64 JAN N. BREMMER

huge oeuvre. In Egypt, there seem to be no examples in the documentary papyri
before the sixth century. Not even in the most famous biography of an early
saint, Athanasius’ “Life of Antony”, is the hermit called ‘the holy Antony’; only
the martyrs are hagioi (46).147

In the West the development is equally slow. In the fourth century, martyrs
are usually still referred to in the plural in North Africa and even Pope Damasus
(AD 366-384), who invested so much in the cult of the martyrs,148 uses the ex-
pression ‘sanctus X’ only rarely. Augustine never uses it, Ambrose uses the termin-
ology more often and Jerome reserves it for pious women: sancta Melaninm
(Ep. 39.5.4) and sancta Marcella (Ep. 54.18.1).14° Although Roman inscriptions are
often undated or hard to date, they too seem to mention the combination sanc-
tus martyr only after Cyprian and not before the fourth century,!*® which around
AD 400 culminates in expressions such as sanctus Clemens or Sancta Eugenia.'>! It
is, I submit, the increasing expansion of the cult of the martyrs in the metropoleis
that caused people to start identifying them individually. We can see, then, in
the last decades of the fourth century the coming together of a number of factors:
the expansion in numbers of martyrs, the expansion of the term ‘saint’ beyond
martyrs and the individualisation of these holy persons by calling them ‘saint X
or Y. It is only from this period onwards that we can really start speaking of
Christian saints.

From Heroes to Saints?

It is time to draw some conclusions. Around 1900 the older German Forschung
pushed the theme of continuity, driven as it was by an anti-Roman Catholic
agenda, but the Bollandist Delehaye, as we saw, fiercely combated these views on
the grounds that they undermined the beliefs of the Roman Catholic Church.

147 A Papaconstantinou, Le culte des saints en Egypte des Byzantins aux Abassides, Paris
2001, p. 240-245; A. Papaconstantinou, The Cult of Saints: A Haven of Continuity in a
Changing World, in: R. Bagnall (ed.), Egypt in the Byzantine World, 300-700, Cambridge
2007, p. 350-367, here p. 356. I am much indebted to Malcolm Choat for a discussion of
this topic.

148 M. Saghy, Scinditur in partes populus: Pope Damasus and the Martyrs of Rome, in: Early
Medieval Europe 9, Issue 3, 2000, p. 273-287; Grig, Making Martyrs (Fn. 74), p. 127-134;
M. Saghy, Renovatio memoriae: Pope Damasus and the Martyrs of Rome, in: R. Behrwald /
C. Witschel (ed.), Rom in der Spitantike, Stuttgart 2012, 251-265; D. Trout, Damasus of
Rome: the Epigraphic Poetry, Oxford 2015.

149 Damasus: A. A. R. Bastiaensen, Le désignation du martyr dans le Sacramentaire de Vérone,
in: Bastiaensen, Fructus centesimus (Fn.54), p.17-36. Ambrose: Delehaye, Sanctus
(Fn. 56), p. 52-53. For Damasus and Ambrosius, see also M. Lox, Monumenta sanctorum,
Wiesbaden 2013.

150 For some early examples, see Y. Duval, Aupres des saints corps et 4me. Linhumation ‘ad
sanctos’ dans la chrétienté d’Orient et d’Occident du III¢ au IV® siécle, Paris 1988, p. 134,
185-186; Pietri, Christiana Respublica (Fn. 10), p. 1269.

151 Still indispensable for this development, Delehaye, Sanctus (Fn. 56), p. 24-59.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FROM HEROES TO SAINTS 65

About a century later we find the dismissal of the theme of continuity by an-
cient historians but we can also observe a more favourable reception of the idea
in several contributors to the “Reallexikon fir Antike und Christentum”.1%?
Indeed, it is perhaps possible in our time to look at the theme from a somewhat
more distant perspective.

In this paper I have noted that the period from AD 150 until Constantine saw
a martyrological discourse but not yet a full-fledged cult of the martyrs. The
growth of such a cult during and after the rule of Constantine was concomitant
with the development of a Christian hagiographical discourse. Looking back at
the most important characteristics of the cult of the martyrs/saints, we cannot
but notice significant differences between Greek heroes and Christian saints.
First, pagan heroes, although often receiving a cult, are never called ‘holy’ or
‘saint’. This is an important, albeit often ignored, difference between Christians
and their non-Christian contemporaries and ancestors. Moreover, however im-
portant martyrs were, they remained fully human, unlike some heroes who could
also be seen as gods, such as Heracles and Achilles. And unlike martyrs, heroes
did not intervene with Zeus or other gods for the benefit of their worshippers. In
a sermon in honour of the martyr Mamas, Basil the Great encouraged his audi-
ence to try to remember how often Mamas had appeared to them in a dream,
how much support they received from him, how many sick people he cured,
travellers he protected and dead children he resurrected.!> It would be hard to
find a single Greek hero to whom we could ascribe all these feats. In other
words, many a martyr may well have been represented as more powerful than
was the case with most pagan heroes.

On the other hand, there are also similarities. Both saints and heroes had a
clear local position, their graves were marked by sanctuaries and both were the
focus of worship. As was the case with heroes such as Asclepius, martyrs were
ascribed healing capacities. This can be seen in the “Apocryphal Acts of Thomas”,
dating to about AD 220, where the dust of the grave of the apostle heals the son
of the king (170), although the passage may have been a later addition. As with
heroes such as Theseus or Oedipus, their graves could protect the city,!** and,
like Ajax or the Dioscures,! they could also help in battle. This latter ability can

152 Baumeister, Heiligenverehrung I (Fn. 15), p. 103-105; Speyer, Heros (Fn. 4), p. 870-875;
Van Uytfanghe, Lorigine, ’essor (Fn. 15), p. 179-182.

153 Basil, On Mamas 1 = PG 31.589. For the importance of Mamas in Cappadocia, see
Meétivier, La Cappadoce (Fn. 123), p. 312.

154 A. M. Orselli, Lidea e il culto del santo patron cittadino nella letteratura latina Cristiana,
Bologna 1965, p. 91-96; for intervention by a martyr on behalf of Constantinople around
AD 400, see C. Datema, The Réle of the Martyr in the Homilies of Severian of Gabala, in:
Bastiaensen, Fructus centesimus (Fn. 54), p. 61-67.

155 A.van den Hoek / J.]. Herrmann Jr., Pottery, Pavements, and Paradise. Iconographic and
Textual Studies on Late Antiquity (Vigiliae Christianae, Supplements; 122), Leiden 2013,
p. 296-297 persuasively suggest that the Dioscures “may have remained as subtext for
pairings of Christian saints. It has a certain plausibility to consider saints such as Cosmas

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

66 JAN N. BREMMER

be seen particularly clearly in the later St George, whose legends originated in
Cappadocia before the end of the fourth century.!® The iconography of some
saints, in particular of military saints, displays them as warrior knights and seems
to derive from the iconography of Greek heroes such as Bellerophon.!s” We may
even wonder if the military nature of the older Greek heroes did not have an
impact on the popularity of military saints, which was so typical of the East.!%8
Last but not least, pagans and Christians shared a hagiographical discourse in
order to construct and remember their ‘holy’ and ‘divine’ men.

In the end, though, our harvest of similarities is not that impressive. Smoking
guns have not been found and there is no straight line from heroes to saints.
Given that the West did not know cultic heroes, it is perhaps not surprising that
the most persuasive similarities were found in the East. Here the early Christians
could see héréa as models for their martyrs’ graves and the iconography of their
military saints. The Cappadocian Fathers and their younger contemporaries were
still steeped in classical culture. It is thus perfectly possible, perhaps even prob-
able, that the traditions of heroes inspired them to promote the functions of
saints as healers, patrons of cities and saviours in wars and other catastrophes.
The close contacts between East and West soon meant that local traditions were
exported and appropriated everywhere in the Empire. Thus, in the end, the
pagan Greek heroes probably did exert a moderate influence on the rise to saint-
hood of those ancient Christian heroes, the martyrs and ascetics.

and Damian, Sergius and Bacchus, Gervasius and Protasius, and even Peter and Paul, as
transformations of the divine twins.”

156 Bremmer, Greek Religion and Culture (Fn. 30); D. Woods, The Origin of the Cult of
St George, in: D. V. Twomey / M. Humphries (ed.), The Great Persecution (Irish Theologi-
cal Quarterly Monograph Series; 4), Dublin 2009, p. 141-158; Barnes, Early Christian
Hagiography (Fn. 74), p. 318-321.

157 C. Belting-Thm, Heiligenbild, in: E. Dassmann [et al.] (ed.), Reallexikon fiir Antike und
Christentum, Vol. 14: Heilig - Hexe, Stuttgart 1988, p. 66-96, here p. 89-92.

158 H. Delehaye, Les Légendes grecques des Saints militaires, Paris 1909; A. M. Orselli, Santita
militare e culto dei santi militari nell’impero dei Romani (secoli 6-10), Bologna 1993;
C. Walter, The Warrior Saints in Byzantine Art and Tradition, Aldershot 2003; M. Griin-
bart, Vom christlichen Soldaten zum kriegerheiligen: Die Militarisierung der Mirtyrer von
der Spitantike bis in die byzantinische Zeit, in: E. Haustein-Bartsch (ed.), Von Drachen-
kimpfern und anderen Helden. Kriegerheilige auf Ikonen, Recklinghausen 2016, p. 15-24.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heroische Tugenden

Mehrung und Vernichtung, Kontrolle und
Funktionalisierung des religiosen Heldencharismas
in der romisch-katholischen Kirche

Michael N. Ebertz

Glaubenshelden

Religionsgeschichtlich gesehen, gehort der heilige Mensch ,,zum Kernbestand der
religiosen Vorstellungswelt und stellt ,als Typus des religiosen Ausnahmemen-
schen [...] die eigentlich tragende Erscheinung der Religion® dar.! Im Verstindnis
der romisch-katholischen Kirche sind Heilige ,die religiosen Heldengestalten®,
»Lebemeister der Religion®, denen unterstellt wird, dass sie ,besondere Macht bei
Gott haben. Sie bieten Schutz vor den Widrigkeiten des irdischen Lebens“ und
werden dementsprechend verehrt und angerufen.? Der Heldenbegriff ist also bis
heute in der Bezugnahme auf das katholische Heiligenverstindnis nicht fremd,3
und tatsichlich st6f3t man in diesem Kontext auf Zuschreibungen, die der Helden-
semantik entstammen. Es geht um Personen, die ,sich vorwagen in Gefahrenzonen
und bereit sind, existentielle Risiken bis hin zum Tod einzugehen®. Das christliche
Leben bedeutet immer auch ,Kampf*, in dem man unterliegen kann, den man aber
auch gewinnen kann, ohne ihn anzufithren. Die Heiligen konnten - so heifit es
auch - ,zu einer neuen Hoffnung” fiir die werden, ,die keine Helden sind“.> Die
Heiligen sind es im vorziiglichen Sinne, so definierte 1888 das fiir den deutsch-
sprachigen Katholizismus prominente ,Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon®:
swelche auf Erden Gott in heldenmiithiger Weise dienen, insbesondere diejenigen,
welche nach einem solchen Leben im Himmel gekront sind, mégen sie nun von

1 W. Speyer, Die Verehrung des Heroen, des gottlichen Menschen und des christlichen Hei-
ligen. Analogien und Kontinuititen, in: P. Dinzelbacher / D. R. Bauer (Hrsg.), Heiligen-
verehrung in Geschichte und Gegenwart, Ostfildern 1990, S. 48-66, hier S. 49-50.

2 W. Beinert, Wie wird man ein Heiliger und was ist man dann?, in: Stimmen der Zeit 220,
2002, S. 671-684, hier S. 671-672.

3 Vgl. auch den Buchtitel: H. Himmeler, Helden und Heilige. Die Geschichte ihres wahren
Lebens, dargestellt fiir jeden Tag, Siegburg 1954.

4 W. Lipp, Aufenseiter, Hiretiker, Revolutionire. Gesichtspunkte zur systematischen Analy-
se, in: D. Fauth / D. Miller (Hrsg.), Religiose Devianz in christlich geprigten Gesellschaf-
ten. Vom hohen Mittelalter bis zur Frithaufklirung, Wiirzburg 1999, S. 13-24, hier S. 21.

5 C. Duquoc, Heiligkeitsmodelle, in: Concilium. Internationale Zeitschrift fiir Theologie 15,
Heft 11, 1979, S. 559-564, hier S. 564.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

68 MICHAEL N. EBERTZ

der Kirche canonisiert sein oder nicht“.6 Auler diesen Mitgliedern der so genann-
ten ,triumphirenden (sic!) Kirche im Himmel“, die ein heldenhaftes Leben im
Sinne der streitenden Kirche auf Erden® gefithrt haben, kennt die romisch-
katholische Tradition noch ,die Engel, die mit den Menschen dasselbe Endziel
und dasselbe Gnadenleben haben®.” Auch sie konnen Helden genannt werden,
etwa in hymnischen Liedern mit der Schlagzeile: ,,Untiberwindlich starker Held,
St. Michael ...“ (,,O heros invincibilis/ Dux Michael©).8

Wihrend einerseits ,der Heilige* — vor allem der Mirtyrer, der sich mit dem
Grab versohnt - selbstverstindlich als einer von zehn Grundtypen des Heros the-
matisiert’ und behauptet wird, dass sich ,das Martyrium der Frithchristen in Rom
vom kulturellen romischen Erbe des Heldenmutes und eines ruhmreichen Todes
in der Schlacht nicht loslosen lasse,!? wird andererseits ein spezifischer Unter-
schied betont: Wihrend ,,der Heros aus eigener Kraft“ wirke, bleibe der Heilige
sedenfalls nach Auffassung der Kirchenschriftsteller, in seinem charismatischen

6 J.U. Becker, Artikel Heilige, in: Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon oder Encyklogédie der
katholischen Theologie und ihrer Hilfswissenschaften Bd. 5. Gaal bis Himmel, “Freiburg
im Breisgau 1888, Sp. 1620-1628, hier Sp. 1621.

7 Ebd.

Das Lied von Friedrich Spee - selbst ein Heros, obwohl nicht heiliggesprochen - hat in einer

der Kurzfassungen folgenden Strophen: ,Uniiberwindlich starker Held, Sankt Michael!

Komm uns zu Hilf, zieh mit ins Feld! Hilf uns im Streite, zum Sieg uns leite, Sankt Michael! -

Die Kirch dir anbefohlen ist; Sankt Michael! Du unser Schutz- und Schirmherr bist. - Du

bist der himmlisch Bannerherr; Sankt Michael! Die Engel sind dein Konigsheer. - Den Dra-

chen du ergriffen hast, Sankt Michael und unter deinen Fuf§ gefasst. — Beschiitz mit deinem

Schild und Schwert Sankt Michael die Kirch, den Hirten und die Herd.“ Der urspriingliche

Antwortvers heift im Original ,Hilf uns hie kimpfen, die Feind zu dimpfen.“ Alle ur-

spriinglichen Strophen, auch in lateinischer Fassung (,,O heros invincibilis, / Dux Michael/

Adesto nostris praeliis / Ora pro nobis, pugna pro nobis / Dux Michael®) bei K. Keller, Das

St. Michaelslied von Friedrich Spee und ,der deutsche Michel’, in: Spee-Jahrbuch 1, 1994,

S. 87-98, hier S. 88-89. Das Lied ist 1621 im dreiffigjahrigen Krieg entstanden, den Kittstei-

ner als ,die deutsche Ur-Katastrophe” bezeichnet hat; s. H. D. Kittsteiner, Die Stabilisie-

rungsmoderne. Deutschland und Europa 1618-1715, Miinchen 2010, S. 51.

9 Vgl.]. Campbell, Der Heros in tausend Gestalten, Frankfurt am Main 1999, S. 339-341.

10 F Wilfred, Das Martyrium in den religiésen Traditionen, in: Concilium. Internationale
Zeitschrift fiir Theologie 39, 2003, S. 64-73, hier S. 65. Auch Augustinus sah sich veranlasst,
die christlichen Mirtyrer als christliche ,Heroen® zu bezeichnen, allerdings mit Einschrin-
kungen. Siehe zu dieser alten Debatte (mit Literaturhinweisen) auch T. Klauser, Christlicher
Mirtyrerkult, heidnischer Heroenkult und spétjiidische Heiligenverehrung. Neue Einsichten
und neue Probleme (Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen;
Heft 91), Wiesbaden 1960, S.27-38. Klauser spricht von ,Glaubenshelden® (Ebd., S. 28)
und ,heroisch Frommen® (Ebd., S. 33) und sieht in der christlichen Heiligenverehrung auch
ein jidisches Erbe wirksam. Es bleibt religionsgeschichtlich strittig, ,wieweit die christlichen
Heiligen die Aufgaben der Heroen tibernahmen®, so A. Angenendt, Geschichte der Religio-
sitdt im Mittelalter, Darmstadt 1997, S. 160. Vgl. auch F. Heinzer, Hos multo elegantins, si eccle-
stastica loguendi consuetudo pateretur, nostros heroas nocaremus. Sprachbilder im frithchristlichen
Miartyrerdiskurs, in: R. von den Hoff [et al.] (Hrsg.), Imitatio heroica. Heldenangleichung
im Bildnis (Helden - Heroisierungen — Heroismen; 1), Wiirzburg 2015, S. 119-136.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 69

Handeln ganz vom Wirken des transzendenten Gottes abhingig“.!! Im liturgi-
schen Messbuch fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes von 1976 heifit es
denn auch in einer Prifation von den Heiligen: ,Die Schar der Heiligen verkiindet
deine Gnade, denn in der Kronung ihrer Verdienste kronst du das Werk deiner
Gnade®.12 Tatsichlich geht die rémisch-katholische Kirche davon aus, dass ,alle
Heiligkeit [...] vom Heiligen Geist bewirkt” werde, und sie ,kommt insoweit von
,ganz oben‘,.13 Aber offensichtlich ist auch: ,Die romisch-katholische Kirche
unterscheidet sich von allen anderen Religion und christlichen Konfessionen [...]
dadurch, dass sie als einzige ein zentrales Verfahren besitzt, um die Heiligkeit eines
Menschen festzustellen“* — und dies mit Unfehlbarkeitsanspruch.’> Diese Ent-
scheidung erfolgt in der letzten von drei Phasen des juridischen Heiligsprechungs-
verfahrens,'® der eine Phase des Sammelns von Beweisen und Zeugnissen durch
den Di6zesanbischof und eine Phase des Priifens und Beurteilens durch die papst-
liche Kongregation fiir die Heiligsprechungen (frither die Ritenkongregation)
vorangeht, nachdem ein kirchenoffizielles ,Seligsprechungsverfahren® durchlaufen
wurde.l” Wihrend dieser drei Phasen erhilt das ,Heroische’, wie wir sehen werden,
neben dem Kiriterium der ,Rechtgliubigkeit® und dem des Wunders® hochste Be-
deutung.!8

Die Definition des personlichen Charismas der Heiligkeit wird somit instituti-
onell mediatisiert. Papales Amtscharisma kontrolliert episkopales Amtscharisma
und beides kontrolliert persdnliches Charisma, das sich im religiosen Feld immer
wieder manifestieren kann, womit Alternativen wahrgenommen und als Optionen

11 W, Speyer, Artikel Heros, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum Bd. 14 Heilig — Hexe,
Stuttgart 1988, Sp. 861-877, hier S. 871. Vgl. auch P. Brown, Die Heiligenverehrung. Ihre
Entstehung und Funktion in der lateinischen Christenheit, Leipzig 1991, S. 17-18, wo er
sich — mittels des Bildes der ,innigsten Vertrautheit mit Gott“ — gegen die Analogie des
Heroenkults absetzt und die christliche Heiligenverehrung - so S. 21, S. 31 - als innovative
Grenziiberschreitung behauptet.

12° Messbuch fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes (Kleinausgabe), Einsiedeln 1976,

S. 430.

N. Liidecke, Heiligsprechung als Hierarchieschutz? Sancti ,von oben® statt sancti ,,von un-

ten, in: H. Wolf (Hrsg.), ,Wahre“ und ,falsche Heiligkeit”. Mystik, Macht und Geschlechter-

rollen im Katholizismus des 19.Jahrhunderts (Schriften des Historischen Kollegs; Kol-

loquien 90), Miinchen 2013, S. 219-248, hier S. 232.

14" Beinert, Heiliger (Anm. 2), S. 671.

15 Zur Diskussion um diesen pipstlichen Anspruch im Zusammenhang mit den Heilig-

sprechungen s. Liidecke, Heiligsprechung (Anm. 13), S. 220-221 mit Anm. 6.

Lateinische und deutsche Fassung in: W. Schulz, Das neue Selig- und Heiligsprechungs-

verfahren, Paderborn 1988, 158-175. Hinweise auf weitere Dokumente der Ausgestaltung

in Liidecke, Heiligsprechung (Anm. 13), S. 219-220 mit Anm. 3 und 4.

17 Ebd., S. 230-231.

18 ygl. U. Marckhoff, Das Selig- und Heiligsprechungsverfahren nach katholischem Kirchen-
recht, Minster 2002; s. auch W. Schulz, Artikel Heiligsprechung, in: S. Haering (Hrsg.),
Lexikon des Kirchenrechts, Freiburg im Breisgau 2004, Sp. 383-389, wo auch das Merkmal
des ,Heroischen® ins Zentrum geriickt wird, und R. Saarinen, Virtus heroica. ,Held* und
,Genie® als Begriffe des christlichen Aristotelismus, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 33,
1990, S. 96-114.

13

16

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

70 MICHAEL N. EBERTZ

wihlbar werden. Diese stehen einer Monopolisierung im religiosen Feld entge-
gen, welche die romisch-katholische Kirche — auch zur Integration oder Domi-
nierung der vielen ,Mikro-Christenheiten“!® - seit dem Zerfall des Imperium
Romanum verfolgt.?0 Dabei galt es fiir die pdpstliche Autoritit nicht nur die
bischofliche Heiligsprechungspraxis, sondern auch die Heiligenverehrungspraxis,
die von den Laien ausging, also populare Charismatisierungsprozesse, unter
Kontrolle zu bringen. Bis 1978 wurden am hiufigsten Minner heiliggesprochen
(10.-16. Jahrhundert: 89%; 17.-19. Jahrhundert: 85%; 20.Jh (bis 1978): 75%),
und dabei tiberwiegend Kleriker.2!

Charisma

Der soziologische Begriff des Charisma speist sich nur indirekt aus der paulinisch-
theologischen Tradition?? und zielt auf solche Phinomene, denen idealtypisch die
Pridikate Originalitit, Unmittelbarkeit, Spontaneitit und Dynamik zugeschrieben
werden und ein aufleralltiglicher, wenn nicht antialltiglicher, ja geradezu devianter
Zug zu eigen ist: ein Tradition und Routine sprengendes, revolutionires, beunru-
higendes und alles Institutionelle potentiell herausforderndes Moment von Autori-
tit, die an die jeweilige Person gebunden beziehungsweise ihr sozial zugeschrieben
wird. Im engeren Sinn meint Charisma ein soziales Beziehungs- und Zuschrei-
bungsgeschehen, eine besondere Art sozialer Bewegung und (Herrschafts-)Bezie-
hung. Bei aller Verschiedenheit ist den charismatischen Fihrungsfiguren gemein,
dass sie ihre Autoritit und ihren ,Auftrag’ auf eine tibernatirliche ,Auserwihlung’
oder ,Berufung® beziehen, die freilich auch der sozialen Anerkennung durch ihre

19" C. Auffarth, Mittelalterliche Modelle der Eingrenzung und Ausgrenzung religioser Ver-
schiedenheit, in: H. G. Kippenberg [et al.] (Hrsg.), Europdische Religionsgeschichte. Ein
mehrfacher Pluralismus Bd. 1, Gottingen 2009, S. 193-218, hier S. 200.

20 So heifit es etwa in der Bulle ,,Unam sanctam® von Papst Bonifaz VIIL (1302): ,Wir erkli-

ren, sagen und definieren nun aber, dass es fiir jedes menschliche Geschopf unbedingt

notwendig zum Heil ist, dem romischen Bischof unterworfen zu sein®, dokumentiert in

H. Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidun-

gen, 3’Freiburg im Breisgau [u.a.] 1991, Sp. 1304 Nr. 875.

P. Delooz, Die Heiligsprechung und ihre soziale Verwendung, in: Concilium. Internationale

Zeitschrift fur Theologie 15, Heft 11, 1979, S. 571-577, hier S. 575-576.

Vgl. hierzu M. N. Ebertz, Das Charisma des Gekreuzigten. Zur Soziologie der Jesusbewegung

(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament; 45), Tibingen 1987, besonders

S.15-17; ders., Artikel Auserwihlung, in: H. Gasper [et al.] (Hrsg.), Lexikon christlicher

Kirchen und Sondergemeinschaften, Freiburg im Breisgau 2009, Sp. 55-57; ders. Artikel

Charisma, religionswissenschaftlich, in: Religion in Geschichte und Gegenwart. Hand-

worterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft Bd. 2, 4Tiibingen 1999, Sp. 112-113;

ders., Artikel Charisma, Neues Testament und ilteres Christentum, in: Religion in

Geschichte und Gegenwart. Handworterbuch fir Theologie und Religionswissenschaft

Bd. 2, 4Tiibingen 1999, Sp. 113-115. Zum paulinische Charisma-Konzept siche H. Scherer,

Charismen in Korinth - das Konzept des Paulus, in: P. Rychterova [et al.] (Hrsg.), Das

Charisma. Funktionen und symbolische Reprisentationen (Beitrige zur Historischen Kultur-

wissenschaft; 2), Berlin 2008, S. 59-72.

21

22

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 71

Jinger, Anhinger, Mizene und Sympathisanten bedarf, um sozial wirksam zu
werden. Max Weber, der Urheber der soziologischen Charisma-Theorie, hat unter
anderem die Frage nach der Genese des Charismas unbeantwortet gelassen. Thm
zufolge ist davon auszugehen, dass ,jedes Charisma doch irgendeinen Rest von
magischer Herkunft beansprucht, also religiosen Gewalten verwandt ist“,?3 und er
betont dementsprechend den Zusammenhang von magischem, religiésem und
heldischem Charisma: ,Heldenstirke galt urspriinglich ja ebenso als magische
Qualitit wie die im engeren Sinne ,magischen Krifte: Regenzauber, Krankheits-
zauber und die aufleralltiglichen technischen Kiinste“.?* So kennt Weber sowohl
ein ,Heldentum [...] des Krieges“?> als auch ,Helden der Askese“?® und somit
auch den ,religiosen Helden“,?” und den ,eschatologischen Helden®.28 Auch weif3
er — so wortlich — ,heroistische oder ,Virtuosen“-Religiositit [...] gegen ,Massen“-
Religiositit zu unterscheiden“,?’ die ihrerseits — ,mit Ausnahme des Judentums
und des Protestantismus® - ,den Heiligen- oder Heroen- oder Funktionsgotter-
kult“30 exerziert. Mehr als einige vage Bemerkungen zur inneren und dufleren Not
und Begeisterung sind, was den Ursprung des Charismas angeht, bei Weber nicht
zu finden, der sich vorwiegend fiir die Herausforderungen und Folgen bereits
emergierter charismatischer Beziehungsbildung interessierte. Um den auf3eralltagli-
chen ,Heroenglauben“3! zu nihren, muss der Triger des Charisma zum einen ver-
hindern, seine Gefolgschaft offenkundigen Misserfolgen auszusetzen, und wenn
moglich ,,immer neue Heldentaten“?? vollbringen und so sein - prinzipiell verlier-
bares — Charisma bewihren. Zum anderen hat er damit auch sein Charisma vor
Veralltiglichung, das heifft Traditionalisierung und Versachlichung, zu schiitzen
und jede Verflechtung in den Alltag abzuwehren: ,Die Triger des Charisma, der
Herr wie die Junger und Gefolgsleute, miissen, um ihrer Sendung gentigen zu
konnen, auflerhalb der Bande dieser Welt stehen, auflerhalb der Alltagsberufe
ebenso wie auflerhalb der alltiglichen Familienpflichten“.33 ,Rationale[r] Erwerb
[und] Familiensorge® sind deshalb die finalen Einfallstore der so genannten Verall-

23 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, *Tiibingen
1972, S. 691.

24 M. Weber, Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie Bd. 1, Tiibingen 1986, S. 310.

25 Weber, Wirtschaft (Anm. 23), S. 657; vgl. auch S. 145.

26 Ebd., S. 142.

27 Ebd., S. 696.

28 Max Weber, Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie Bd. 3, 8Tiibingen 1986, S. 248.

29 Weber, Religionssoziologie Bd. 1 (Anm. 24), S. 259. In einer Anmerkung betont Weber,
dass er ,den Ausdruck ,heroistische’ Religiositit vorziehen [wiirde], wenn er nicht fir
manche hierhergehérige Erscheinung allzuwenig adiquat wire®.

30 Weber, Wirtschaft (Anm. 23), S. 297.

31 Ebd,, S. 657.

32 Weber, Religionssoziologie Bd. 1 (Anm. 24), S. 310; vgl. Weber, Wirtschaft (Anm. 23), S. 656.

33 Weber, Wirtschaft (Anm. 23), S. 656, vgl. auch S. 660: ,Alle spezifischen Kriegerstaaten,
wie in typischer Art Sparta, behielten Reste des charismatischen Kommunismus bei und
suchten den Helden vor der ,Versuchung“ durch die Sorge um Besitz, rationalen Erwerb,
Familiensorge ebenso zu bewahren, wie die religiosen Orden es tun®.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

72 MICHAEL N. EBERTZ

tiglichung des Charismas3* - ein Prozess, der freilich nach dem Tod des Helden zu
erwarten ist, falls sein Charisma nicht ohnehin spitestens damit erlischt. Max We-
ber betont, dass die Veralltiglichung und die damit verbundene Nachfolgerfrage
sich ,,in der Regel nicht kampflos“ vollzieht: ,Unvergessen sind anfinglich die per-
sonlichen Anforderungen an das Charisma des Herrn, und der Kampf des Amts-
oder Erb- mit dem personlichen Charisma ist ein in der Geschichte typischer Vor-
gang”“.3®> Und er weist darauf hin, dass auch mit einer — etwa ethischen - ,,Umges-
taltung des Helden-Charisma“¢ zu rechnen ist. Veralltiglichte Formen des Cha-
rismas vernichten nicht die Erinnerung an das Ursprungscharisma, halten diese
vielmehr zur Selbstlegitimation wach. Dartiber hinaus kann diese Erinnerung, ge-
paart mit erlebnismystischen Transzendenzerfahrungen, kritisch gegen das Alltags-
charisma gewendet werden — wie beispielsweise an Petrus Valdes (1 1218), Franz
von Assisi (T 1226) und Jan Hus (} 1415) erkennbar wird — und wiederum zu cha-
rismatischen Neubildungen fiihren. Zusammen mit anderen charismatischen
Erfahrungen, die soziale Geltung, Wahrheits- und Missionscharakter beanspru-
chen, erweitern sie den religionsinternen Pluralismus oder werden als ,Ketzerei
stigmatisiert, um sich ihrerseits selbst wieder zu veralltiglichen,’” wenn sie nicht
sogar in den Orkus der Geschichte fallen.

Der Anspruch auf persdnliches Charisma kann — zumal in einem amtscharisma-
tisch dominierten religiosen Feld — konflikttrichtig wirken: Er ignoriert hiufig
nicht nur traditionale und legale Formen der Legitimation im religiosen Kriftefeld,
sondern geht hiufig mit stigmatischen bzw. selbststigmatisierenden Praktiken ein-
her, also mit Devianz beziehungsweise devianter Innovation. Dementsprechend
verfolgen personliche Charisma-Trager nicht selten die Intention, die soziale Ord-
nung ,umzudrehen‘ und ins Gegenteil zu verkehren.’® Sie definieren zum Beispiel
einen als negativ erfahrenen Zustand in einen Zustand der Auserwihlung um und
fordern die Adressaten ihrer Botschaft auf, aus der Not eine Tugend zu machen,
sich aktiv und demonstrativ mit ihrer Not zu identifizieren und sie damit zu relati-
vieren und zu unterlaufen. Damit wird ermdglicht, die Not in anderem Licht zu
sehen, die Betroffenen aus der Apathie zu reiflen und schopferisch alternativen
Lebenschancen Raum zu geben.? Es kann auch gezeigt werden, dass nicht nur die

34 Ebd., S. 660, vgl. auch S. 142.

35 Ebd.,, S. 146.

36 Weber, Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie Bd. 2, 8Tiibingen 1986, S. 65-66.

37 Zur Veralltiglichung des Charismas von Jan Hus s. P. Rychterové, Jan Hus. Der Fiithrer, Mir-
tyrer und Prophet. Das Charisma im Prozess der Kommunikation, in: P. Rychterové [et al.]
(Hrsg.), Das Charisma. Funktionen und symbolische Reprisentationen, Berlin 2008, S. 423-
445. Zur Veralltiglichung der franziskanischen Bewegung s. H. Wolf, Krypta. Unterdriickte
Traditionen der Kirchengeschichte, Miinchen 2015, S. 189-193; H. Feld, Die Franziskaner,
Stuttgart 2008; ders., Franziskus von Assisi und seine Bewegung, Darmstadt 1994.

38 Vgl. W. Lipp, Stigma und Charisma. Uber soziales Grenzverhalten (Religion in der Gesell-
schaft; 26), Wiirzburg 2010, besonders S. 67-75.

39 Vgl. G. Hartmann, Selbststigmatisierung und Charisma christlicher Heiliger der Spatantike,
Tiibingen 2006, S. 10.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 73

charismatischen Lehren die Figur des Umdrehens der ,verkehrten Welt® beinhalten,
sondern dass charismatische Fiihrer und ihre Gefolgsleute selbst gleichsam den
Drehpunkt reprisentieren, das heifdt vorstellen und darstellen, von dem aus sie ih-
re neue Sicht der Wirklichkeit verwirklichen.

An der historischen Bewegung um Jesus von Nazareth und im frithen Christen-
tum ist dieser Zusammenhang von Stigma und Charisma ebenso gut nachweis-
bar,%0 so etwa in den wundertrichtigen asketischen Bewegungen der Spitantike
(etwa im Fall Martin von Tours*), in den (franziskanischen) Armutsbewegungen
des Mittelalters (beispielsweise im Fall Franziskus von Assisi*? und Elisabeths von
Thiiringen®) oder in der Freiheitsbewegung Mahatma Gandhis (gewaltloser Wider-
stand; burgerlicher Ungehorsam). Auch in Jugendsubkulturen, sogar in der Pop-
kultur mit ihrer Charismatisierung der Stars und in der modernen Kunst ldsst sich
die Resistenz von Stigma und Charisma erschlieffen, ist hier doch beobachtbar,
dass sich ,sozial randstindige Existenzen in Figuren mit hohem Sozialprestige
verwandeln®, zu ,Reprisentanten gesellschaftlicher Minorititen und Randgrup-
pen“# werden und mit ihren Botschaften einen bestimmten Umgang mit Krisen
propagieren. Selbst die Kultisierung von Lady Di lebt von dem Zusammenhang
von Stigma und Charisma - deutlich bereits im ,Diana-Himmelfahrtslied* (,,Cand-
le in the Wind®“), das Elton John ihr zum Begribnis-Event geschrieben hat (,Du
warst die Giite, die sich immer dort hinstellte, wo Leben auseinandergerissen wur-
den. Du hast ... leise zu den Leidenden gesprochen. Jetzt gehorst du dem Himmel,
und die Sterne buchstabieren deinen Namen®).#?

Charismakonkurrenz und Charismakontrolle

»Ob und wo der Heilige Geist geweht hat®, entscheidet allerdings in der romisch-
katholischen Kirche ,allein das hierarchische Lehramt“.#¢ Weder Petrus Valdes
oder Jan Hus, noch Lady Di sind bekanntlich heiliggesprochen worden. Auch viele

40 Vgl. Ebertz, Charisma des Gekreuzigten (Anm. 22); ders., Stigma und Charisma in der Jesus-

bewegung, in: W. Lipp, Stigma und Charisma. Uber soziales Grenzverhalten (Religion in der
Gesellschaft; 26), Wirzburg 2010, S.277-285; H. Modritzer, Stigma und Charisma im
Neuen Testament und seiner Umwelt. Zur Soziologie des Urchristentums, Gottingen 1994.
4l Hartmann, Selbststigmatisierung (Anm. 39), S. 13-50; Wolf, Krypta (Anm. 37), S. 115-116.
42 Vgl. O.Langer, Christliche Mystik im Mittelalter. Mystik und Rationalisierung - Stationen
eines Konflikts, Darmstadt 2004, besonders S. 215-218, S. 253-264; Wolf, Krypta (Anm. 37),
S. 177-179.
Siehe dazu zahlreiche Beitrdge in: D. Blume / M. Werner (Hrsg.), Elisabeth von Thiiringen —
eine europdische Heilige. Katalog und Aufsatzband, Petersberg 2007.
44 H. Zitko, Die Resistenz des Charisma. Zu den Rollenbildern des Kiinstlers in der Moderne,
in: R. Faber / V. Krech (Hrsg.), Kunst und Religion im 20.Jahrhundert, Wiirzburg 2001,
S. 19-34, hier S. 22, S. 30.
M. Niichtern, Diana — Die Heilige vom eigenen Leben, in: M. Niichtern, Die (un)heimliche
Sehnsucht nach Religiésem, Stuttgart 1998, S. 11-47.
46 Liidecke, Heiligsprechung (Anm. 13), S. 232.

43

45

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

74 MICHAEL N. EBERTZ

Frauen, die im 19. Jahrhundert als begnadete Seherinnen auftraten und ,fir nicht
wenige kirchliche Amitstriger [...] die Funktion von geistlichen Fithrerinnen
tibernahmen, deren Einfluss und Wirkungskreis nicht geringer war als die der
vielbeschworenen Jesuitenbeichtviter der Monarchen fritherer Jahrhunderte®,*
wurden nicht kanonisiert. Dies impliziert, dass Heiligkeit in der romisch-
katholischen Kirche auch durch Ausgrenzung dessen definiert wird, was nicht den
juridischen Verfahrenskriterien des Papstes entspricht, und dazu dient, ,die papst-
liche Autoritit zu bekriftigen“.*® Gleichwohl gilt die Zuschreibung von ,Heilig-
keit® als assertiv, nicht exklusiv und besagt somit nicht, ,dass nur kanonisierte
Personen ,im Himmel‘ sind“.#> Als Spitze des hierarchisierten Amtscharismas ent-
scheidet seit mehreren Jahrhunderten letztlich der Papst im Rahmen eines aus-
differenzierten, selbst wieder papstlich approbierten, Heiligsprechungsverfahrens
Uber das personliche Charisma der Heiligkeit. Dieses Verfahren wird auch Kano-
nisation genannt, weil es dariiber zur Aufnahme in das kirchliche Verzeichnis (gr.
kanon) der nachbiblischen Heiligen kommt. Im kirchenamtlichen Sinn sind sie
»die aufgrund einer unfehlbaren lehramtlichen Entscheidung des Papstes nament-
lich im Buch der Heiligen (Martyrologium Romanum) registrierten (kanonisier-
ten) Himmelsbewohner, das heif3t jene verstorbenen Katholiken, die das Heil be-
reits erlangt haben. Sie sehen ,den dreifaltigen und einen Gott selbst in Klarheit®,
besingen unter Maria und den Engeln seine Ehre und Barmherzigkeit, halten fir
die noch auf Erden pilgernden Gliubigen bei Gott Fiirsprache und kiimmern sich
um den Schutz von Ortskirchen, Nationen, Vereinigungen und Berufen, um
besondere Lebenslagen und die Erlangung besonderer Gnaden und diirfen nicht
nur, wie Selige mit einer Gloriole (Strahlenkranz um das Haupt), sondern auch
mit dem Nimbus (flichiger Ganzkorperschein) dargestellt werden. Die Gliaubigen
sind verpflichtet, Heilige als solche anzuerkennen und zu verehren®.50

Eine der banalsten, aber wichtigsten Voraussetzungen fir die kanonische Heilig-
sprechung ist, dass die Betreffenden (mindestens fiinf Jahre) tot sind und als
Mirtyrer oder als sogenannte ,Bekenner® gelten miussen. Lebende Heilige kennt

47 0. Weif3, Weisungen aus dem Jenseits? Der Einfluss mystizistischer Phinomene auf Ordens-

und Kirchenleitungen im 19. Jahrhundert, Regensburg 2011, S. 11, S. 128, der den Fall der
Altottinger Mystikerin Luise Beck rekonstruiert, die in einem ,Kult der Hoheren Leitung®,,
von leitenden Ordensminnern und Personen aus dem ,hohen Klerus® (Bischofe und Kardi-
nile) ,wie eine Heilige® verehrt wurde.

Delooz, Heiligsprechung (Anm. 21), S. 572. Es gibt noch andere Voraussetzungen: Man
braucht Geld und eine Pressure Group, die gegebenenfalls tiber Generationen hinweg in
der Lage ist, eine Antragstellung zu verfolgen bzw. nach Einstellung des Verfahrens es
immer wieder neu - auch mit Umschreibungen von Begriindungen - zu initiieren. Eine
anschauliche Fallstudie skizziert B. Plongeron, Das Ringen um die Darstellung der Mutter
Agnes von Jesus. Ein hagiographisches Thema mit Variationen (1665-1963), in: Concilium.
Internationale Zeitschrift fir Theologie 15, Heft 11, 1979, S. 578-584. Agnes von Jesus
Galand wurde dann schliellich 1994 von Johannes Paul II. seliggesprochen.

49 Beinert, Heiliger (Anm. 2), S. 681.

50 Liidecke, Heiligsprechung (Anm. 13), S. 220-221.

48

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 75

die offizielle Kirche nicht (mehr).>! Heiliggesprochen konnen somit nur diejenigen
werden, welche selbst nicht mehr erfahrungs-, kommunikations- und handlungs-
fihig sind, sondern Objekt der Erfahrungen, Handlungen und Kommunika-
tionen anderer geworden, also zu kontrollieren sind.’? Wenn nur Tote heilig-
gesprochen werden, kann die Heiligsprechung nicht dem Heiliggesprochenen
selbst dienen. Sie dient ,in jedem Fall dazu, die Autoritit des Heiligsprechenden
zu bekriftigen“.>®> Damit zusammen hingt eine der weniger banalen und
zugleich wichtigsten Voraussetzungen bereits fuir die Einleitung des derzeit gilti-
gen Kanonisationsverfahrens: Es ist die bis dahin feststellbare Nicht-Verehrung
des oder der Heiligen: ,Wenn sich um eine heiligmifige Person ein Kult heraus-
gebildet hat, wird gar nicht mehr weiter vorgegangen.>*

Es kann bezweifelt werden, dass letzteres Kriterium immer eingehalten wurde,
wenn man etwa an die rasche Selig- und Heiligsprechung von Johannes Paul II.
(1920-2005) oder an die Kanonisation von Pater Pio (1887-1968) denkt. Zumin-
dest Letzterer fand - als ,der erste Priester” mit den Wundmalen Christi gezeich-
net, ebenfalls ,Stigmata® genannt — schon primortal eine massenhafte Kultgefolg-
schaft und wurde im durchaus antagonistischen Zusammenspiel seiner Ordens-
gemeinschaft, der Kapuziner von San Giovanni Rotondo, des Vatikans, der
frommen Offentlichkeit und der profanen Medienindustrie zum Heiligen stili-
siert: ,Pio trat den Glaubigen [...] schon zu Lebzeiten als Universalheiliger ent-
gegen, der kumulativ all jene Qualititen, die sich seit dem frithen Christentum
als spezielle Gaben verschiedener Heiliger herausgebildet hatten, in seiner Person
vereinte“.>> Erst 1999 (Seligsprechung) beziehungsweise 2002 (Heiligsprechung)
hob Papst Johannes Paul II., der nach seinem Tod selbst seliggesprochen (2011)
und heiliggesprochen (2014) wurde, ,den Kult auf eine offizielle Ebene®.>® 1983
ordnete er eine Reform (auch zur Beschleunigung) des Heiligsprechungsverfah-
rens an und er sprach in seiner pipstlichen Amtszeit (1978-2005) mehr Men-
schen selig und heilig, als alle seine Vorginger zusammen®’ Bis dahin hatte die
romische Kurie vergeblich versucht, den sich verselbstindigenden und bis heute

51 Freilich kennt (nicht nur) die Spitantike christliche Asketen, die ,bereits zu Lebzeiten als
,Heilige* galten®; so Hartmann, Selbststigmatisierung (Anm. 39), S. 1.

52 7Zu dieser Priferenz der Bischofe Galliens s. ebd., S. 10.

33 Delooz, Heiligsprechung (Anm. 21), S. 572.

54 Beinert, Heiliger (Anm. 2), S. 677.

35 U. Krass, Stigmata und yellow press. Die Wunder des Padre Pio, in: A. C. T. Geppert /
T. Kossler (Hrsg.), Wunder. Poetik und Politik des Staunens im 20. Jahrhundert, Frankfurt
am Main 2011, S. 363-394, hier S. 370.

56 Ebd., S.371.

57" Von 993, der ersten pipstlichen Kanonisation an, bis 1978 wurden insgesamt 1553 Christen
und Christinnen selig (1260) und heilig (293) gesprochen, so Beinert, Heiliger (Anm. 2),
S. 672; allein durch diesen Papst bis zum Ende seiner Amtszeit selbst: 482 bzw. 1338. Das
Verfahren ist seit 1983 ,weniger juridisch als historisch geprigt. So wird eher die Vermeh-
rung als das Knapphalten der Heiligen beglinstigt [...]. Und der Wunsch, die Wunder
mochten nicht abgenommen haben, wird genihrt“: J. Kaube, Die wundersame Heiligen-
vermehrung, in: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung 4. Juni 2006, Nr. 22, S. 66.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

76 MICHAEL N. EBERTZ

wachsenden Massenkult um den Wunderménch zu marginalisieren, zumal die
Echtheit seiner Wundmale schon frith von unabhingigen medizinischen Gutach-
tern und anderen Akteuren bezweifelt wurde: ,1923 sprach die Curie seinen
Malen den ubernatirlichen Charakter ab, der Vatikan bedrohte ihn mit Aus-
schluss, verfiigte Hausarrest und verbot dem Kapuzinerpater Pio, offentliche
Messen abzuhalten. Zeitweise wurde sein Beichtstuhl mit Abhdrwanzen verse-
hen, um ihn der Angeberei zu Uberfiihren - ohne Erfolg. Der Volksglauben sagte
ihm die Fihigkeit nach, Wunder durch Gebete bewirken zu konnen und iiber-
schiittete ihn mit Tausenden von Bittbriefen. Schliefflich berichteten Augenzeugen,
wie ein Krebstumor kurz vor der Operation verschwunden, ein hoffnungsloser
Fall aus dem Koma wieder aufgewacht, ein Kinderwunsch erfiillt worden sei und
noch viele andere Wunder‘,,.5® Die Frage der Echtheit von religiésen Stigmata ist
kirchenhistorisch schon frith - seit dem Aufkommen dieses Phinomens im
13. Jahrhundert (vor und nach Franz von Assisi) - zum Kampfmittel etwa
zwischen Monchsorden geworden, ,die jeweils die Stigmatisierten der anderen
fur Betriiger erklirten“.®® Im Fall Pater Pios, der Nachahmer und Nachfolger
gefunden hat,®0 hatten nicht zuletzt die Massenmedien daftir gesorgt, dass sich
abseits offizieller Pastoralpolitik ,ein wundergesittigter Kult entwickelte und so
michtig wurde, dass die Kirche ihn schliellich nicht mehr ignorieren konnte®,°!
ohne damit die Charismakontrolle Giber das religiose Feld zu verlieren und in der
Charismakonkurrenz zu unterliegen. So bedienten die Massenmedien, welche
Pio als ,Gegenhelden® zu Papst Johannes XXIII. aufzubauen versuchten, im Pio-
Kult nicht zuletzt ,diejenigen Teile der Kirche [...], die darin eine Gelegenheit
sahen, das christliche Wunder aus den Fesseln des kanonischen Rechts zu 16sen
und zugleich diejenigen Ereignisse hervorzuheben, welche die Kirche eigentlich
hitte zensieren miissen®.%?

Auffillig ist, dass bei der Heiligsprechung Pios nicht dessen Erlebnismystik
oder die ihm zugeschriebenen und seinen Charismaglauben befeuernden Wun-
der herausgestellt wurden,® sondern

»in erster Linie Pios ,heroischer Tugendgrad® [...] Neben den gottlichen Tugenden Glaube,
Hoffnung und Liebe hebt die offizielle Vita die Kardinaltugenden Tapferkeit, Gerechtig-
keit, Mafigung und Klugheit sowie seine Obddienz (Gehorsam) hervor. Extra betont

58 G. Overbeck / U. Niemann, Stigmata. Geschichte und Psychosomatik eines religidsen

Phinomens, Darmstadt 2012, S. 25.

59 Ebd,, S. 24.

60 Vgl. ebd., S. 26-27. - F. Turolli, Fra Elia, der Engel mit den Wundmalen Christi. Ein Leben
heute in der Nachfolge Pater Pios, Altenstadt 2004.

61 Krass, Stigmata (Anm. 55), S. 374.

62 Ebd., S. 390, hier S. 387.

63 Uber die abnehmende Bedeutung der Wunder, deren Vielfalt sich weitgehend auf nur
noch medizinisch nicht erklirbare Heilungen reduziert hat, s. Delooz, Heiligsprechung
(Anm. 21), S. 574: ,Es gab eine Zeit, da legte man fiir eine Heiligsprechung Dutzende, ja
Hunderte von Wundern vor. Heute hat man direkt Miihe, die zwei, die die Regel sind,
beizubringen®.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 77

werden zudem Pios ,besondere Vorliebe fir die Tugend der Keuschheit® sowie die ,De-
mut und Gelassenheit® angesichts ,ungerechtfertigter Anklagen und Verleumdungen®.
Durch diese gesonderte Erwihlung verleiht der Vatikan indirekt der Debatte um Pios
angebliche sexuelle Beziehungen zu Frauen sowie um die Scharlatanismusvorwiirfe
erhebliches Gewicht. Die Erduldung von Anfeindungen und duflerem Druck wurde die
Last physischer Schmerzen gleichgestellt, was den Fokus von den primiren Aspekten der
Mystik und Wundertitigkeit Pios auf die sekundire Dimension des Phinomens verlagerte:
auf die Sphire des offentlichen Diskurses.“64

Interpretiert man diese Ereignisse mit dem religionssoziologischen Konzept der
popularen Religiositit, das nur seine Plausibilitit im Kontext einer strukturellen
Differenzierung des religiosen Feldes durch die Herausbildung des Anspruchs
einer ,offiziellen Religion® erhilt,%> erweist sich die Kanonisierung Pater Pios als
Versuch der ekklesiastischen Instrumentalisierung und Steuerung der von ihm
und um ihn entfachten charismatischen Massenbewegung, die allerdings in der
modernen Gesellschaft ihre Grenzen haben diirfte.

Die Steuerung und Instrumentalisierung der Heiligenverehrung war schon seit
dem frithen Christentum Thema der sich herausbildenden episkopalen Kirchen-
leitung. Bereits die um die Mitte des zweiten Jahrhunderts spontan ,,0b ihres hel-
denmiitigen Lebensopfers® entstandene Verehrung der Mirtyrer, deren Glauben
»sich weder durch Schmerzen noch durch Drohungen noch durch die lockendsten
Versprechungen wankend machen® lief3,%¢ war schon zwischen dem 3. und 6. Jahr-
hundert unter die Kontrolle der Bischofe geraten: ,,Sie verbanden Grab und Altar
durch die Uberfithrung von Reliquien. Sie entprivatisierten die Mirtyrerverehrung
durch ihre Einbeziehung in die bischofliche Liturgie und die Zuriickdringung pri-
vater Gedenkfestmahle. Zudem l6sten sie die bisherigen (Laien-) Patrone der Kulte
ab“.” Ein anschauliches Beispiel hierfur gibt Ambrosius, der Bischof von Mailand,
ab.68

Obwohl auch das Verstindnis des ,Mirtyrers® nicht so eindeutig ist, wie es
erscheint, und im Verlauf der Geschichte bis in jiingerer Zeit erheblichen semanti-
schen Schwankungen unterliegt,®® reprisentiert er den Prototyp des kirchlichen

64 Krass, Stigmata (Anm. 55), S. 373-374.

65 Vgl. M. N. Ebertz / F. Schultheis, Einleitung, in: M. N. Ebertz / F. Schultheis (Hrsg.), Volks-

frommigkeit in Europa. Beitrige zur Soziologe popularer Religiositit aus 14 Lindern (Reli-

gion, Wissen, Kultur; 2), Miinchen 1986, S. 11-52, besonders S. 24-25.

R. Hofmann, Die heroische Tugend. Geschichte und Inhalt eines theologischen Begriffes

(Miinchener Studien zur historischen Theologie; 12), Miinchen 1933, S. 135, S. 137.

67 Liidecke, Heiligsprechung (Anm. 13), S. 232.

68 E. Dassmann, Ambrosius und die Mirtyrer, in: Jahrbuch fiir Antike und Christentum 18,
1975, S. 49-68.

89 Vgl. Delooz, Heiligsprechung (Anm. 21), S. 573, vgl. C. Markschies, Das antike Christen-
tum. Frommigkeit, Lebensformen, Institutionen, Miinchen 2006; O. Fuchs, Die ,Heiligen-
verehrung® als interpersonale Gestalt der Erinnerung, in: Jahrbuch fiir Biblische Theologie
22, 2007, S. 333-359, besonders S. 333-338; T. Baumeister, Der Rekurs auf die Bibel als
Mittel zur Darstellung heiliger Geschichte in der altchristlichen Hagiographie, in: A. Hol-

66

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

78 MICHAEL N. EBERTZ

Heiligenideals. Allerdings hatte sich schon in altchristlicher Zeit und zumal nach-
dem die ,,Chancen fir das Martyrium auf Null“7? sanken ein neuer Typ des christ-
lichen Heiligen herausgebildet, der des ,Bekenners’. Fiir diese Bekennerheiligen —
Asketen, Jungfrauen, Bischofe — war nicht das Blutzeugnis, sondern die innere
Bereitschaft dazu typisch. Damit war eine Ausdifferenzierung in der Heiligenvereh-
rung beschritten worden, sie ,allmdhlich von dem tatsichlich erlittenen Tod und
der tatsichlich erduldeten Verfolgung um des Glaubens willen unabhingig zu
machen®.’! Diese Bekennerheiligen zeigten hiufig handlungspraktische Ziige von
Devianz, womit sie — wie Wolfgang Lipp immer wieder betonte — Stigma und Cha-
risma verbinden: ,Mancherlei Besonderheiten und Auffilligkeiten duflerlicher Art“
konnten die ,Bewunderung und Verehrung der Mitmenschen“ hervorrufen: ,so
das Leben in der Einsamkeit und Rauheit der Wiiste, die Enthaltung von der Ehe,
auflergewOhnliches Fasten und Beschrinkung auf das Allernétigste, so auch die
Wunder, die zumal von den Aszeten und Monchen in grofler Zahl verbreitet wur-
den, 72 oder die ,sexuellen Sonderrollen“,® die manche kultiviert haben.”* Wer
sich den gesellschaftlichen Produktions- und den Reproduktionsnormen entzieht,
lduft Gefahr, zum Randseiter definiert zu werden, ja sucht sich moglicherweise
selbst als deviant zu marginalisieren. Lipp sieht Helden somit als aufleralltigliche
Grenzuberschreiter und damit sich freiwillig Selbststigmatisierende, ndmlich als
»Opferbereite® und ,Selbstopferer®, als ,die Voropfernden“’> an, die gesellschaft-
liche Institutionen dramatisch und prototypisch in Wandlungsprozesse hineinzu-
ziehen vermogen und die jeweiligen Macht- und Herrschaftsverhiltnisse irritieren.
Verschiedene Typen von Bekennerheiligen diirften seitdem auch die hiufigsten Fil-
le der zunichst bischoflich-lokalen, dann zunehmend auch (seit 993) durch die
Beteiligung der Pipste bestimmten, nur schwach normierten Heiligsprechungen
und schliefllich allein den Pipsten reservierten Kanonisationsverfahren sein, die
noch ganz am Muster des zeitgenossischen romisch-kanonischen Prozessrechts
orientiert waren. Im ,Liber extra“ (1234) hat Papst Gregor IX. dem Papst allein die
Billigung von Kanonisationen reserviert. Dieser Zentralisierungsversuch wurde aber
erst nach dem Konzil von Trient im Zuge der Kurienreform von Sixtus V. mit der

zem (Hrsg.), Normieren, Tradieren, Inszenieren. Das Christentum als Buchreligion, Darm-
stadt 2004, S. 55-71.

70 Beinert, Heiliger (Anm. 2), S. 675.

71" Hofmann, Tugend (Anm. 66), S. 140. Vgl. auch G. Biihrer-Thierry, Qui sont les athlétes de
Dieu? La Performation sportive par I'ascése et la prédication, in: F. Bougard [et al.] (Hrsg),
Agdn. La compétition Ve-XIle siecles (Haut Moyen Age; 17), Turnhout 2012, S. 293-310.

72 Hofmann, Tugend (Anm. 66), S. 143.

73 Beinert, Heiliger (Anm. 2), S. 675: So wurde zum Beispiel Thomas von Cantilupe Heilig-
keit zugeschrieben, ,unter anderem weil er die Keuschheit (aber nicht die Reinheit) so liebte,
dass er nicht badete und sich weigerte, seine Schwester zu umarmen. Von Eleazar von
Sabrau, dem einzigen heiliggesprochenen Laien im 14. Jahrhundert, wusste man, dass er in
25 Jahren Ehe niemals seine Ehe vollzogen hatte®.

74 Ebd.,, S. 676.

75 Lipp, Stigma und Charisma (Anm. 38), S. 234.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 79

Bildung der Ritenkongregation (1588) realisiert, der die Kanonisations-Kompetenz
zukam. Allerdings hat sich auch die Heilige Inquisition fiir ,die nachtridentinisch
zunehmenden Heiligsprechungsbitten interessiert. 1625 kehrte sie per Dekret das
bisherige Prinzip ,Keine Heiligsprechung ohne Verehrung® um und verbot jede
offentliche Verehrung ohne vorherige Erlaubnis des Papstes, aufer sie bestehe seit
mindestens 100 Jahren. Um die Befolgung ihres Dekrets abzusichern, formulierte
sie 1634 jenes Breve Papst Urbans VIII., wonach ein Verfahren erst begonnen
wurde, nachdem in einem eigenen Prozess ,super non cultu‘ die Einhaltung der
Offiziums-Dekrete nachgewiesen war®.7¢ Erst jetzt wurde das pipstliche Vorrecht
der Heiligsprechung ,fast ganz anerkannt®.””

Heroischer Tugendgrad

Im Zuge dieses Normierungs-, Formalisierungs- und Zentralisierungsprozesses
wird bis heute als entscheidendes Kriterium der Beurteilung von ,Heiligkeit® eine
Vorstellung zentral, die auch in der Kanonisation Pater Pios herausgestellt wurde:
das ethische Konzept des ,heroischen Tugendgrades’. Es ist nicht fur die ,Causae
martyrum’, sondern fir die ,Causae confessorum’ ,zum Inbegriff der Voraussetzun-
gen zur Heiligsprechung geworden®, welche ,,die Lebensfithrung des Heiligen, also
seine ethischen Heiligkeit betreffen, daff folglich der Name heroische Tugend die
regelmiflige und amtliche Bezeichnung fur die vom Heiligen geforderten Tugen-
den geworden ist“.”® Vor dem Hintergrund einer anhebenden ,Rationalreligion’
seit dem 14. und 15. Jahrhundert, die auf theologischer Seite mit der Rezeption
Aristoteles’ begann und eine ,Unterscheidung der Geister® entfaltete” sowie einer
wachsenden Skepsis der Amtskirche — wihrend des Groflen Abendlindischen
Schismas (1378-1417) und dann nach der ,Affire Savonarola‘ im frithen 16. Jahr-
hundert - gegen die praktische Erlebnismystik, insbesondere von Frauen, die
keine Pressure Group hinter sich wussten,® ging auch eine massive Delegitimierung
von Wundertitigkeiten und groffen Transzendenzerfahrungen wie Visionen und
Auditionen einher. So sollten die Traktate Gersons, des Kanzlers der Universitit
von Paris, die tiber die Unterscheidung wahrer und falscher Visionen (,De distinc-

76 Liidecke, Heiligsprechung (Anm. 13), S. 233.

77" Delooz, Heiligsprechung (Anm. 21), S. 572.

78 Hofmann, Tugend (Anm. 66), S. 133.

79 S. hierzu W. Efibach, Religionssoziologie, Bd. 1 Glaubenskrieg und Revolution als Wiege
neuer Religionen, Paderborn 2014, besonders S. 156-157, S. 160-162. Zur Unterscheidung
der Geister s. P. Dinzelbacher, Echte und falsche Mystik aus historischer Sicht, in: D. Fauth /
D. Miiller (Hrsg.), Religiose Devianz in christlich geprigten Gesellschaften. Vom hohen Mittel-
alter bis zur Frihaufklirung, Wiirzburg 1999, S.45-68, besonders S. 47, S.53, S.57-64;
M. Dreyer, Dona et virtutes im Frith- und Hochmittelalter. Erkenntnis als Gnadengabe oder
dianoetische Tugend, in: P. Rychterova [et al.] (Hrsg.), Das Charisma. Funktionen und sym-
bolische Reprisentationen, Berlin 2008, S. 255-273, besonders S. 258-261.

80 Vgl. Dinzelbacher, Mystik (Anm. 79), S. 49-54, S. 56.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

80 MICHAEL N. EBERTZ

tione verarum visionum a falsis“) und iiber die Bestimmungen der Geister (,De
probatione spirituum®) handelten, 1415 in Konstanz den Konzilsteilnehmern
vorgetragen, ,,[...] Standardwerke werden, wenn es kiinftig darum ging, Charisma-
tiker durch die Amtskirche zu priifen [...] Entscheidend ist natiirlich, ob ein Cha-
rismatiker bereit ist, sich in Demut unterzuordnen, womit einmal mehr die Domi-
nanz des Amtes tiber das Wirken des Geistes festgeschrieben wird“.#! Das flinfte
Laterankonzil hatte dann am 19. Dezember 1516 beschlossen, alle Visionen und
Prophezeiungen zur Unterscheidung der Geister den kirchlichen Autorititen zu
unterwerfen — eine amtscharismatische Skepsis, die sich nach der Reformation,
dem Konzil von Trient (1545-1563), im katholischen Barock und nach der Auf-
klirung noch weiter steigerte und auch die Hexenverfolgung bestimmte.82

Seit dem 13. Jahrhundert ldsst sich erkennen, wie sich die Lebensberichte in
den Kanonisationsbullen auf zwei Gebiete konzentrieren: ,auf die Lebensfiihrung
und auf die Wunder. , Vita et miracula ist eine stets wiederkehrende Formel“,33 die
auch eine Spannung zwischen Mysterium und ethischer Vernunft zum Ausdruck
brachte, die zunehmend zugunsten der ethischen Vernunft am diskursiven Maf3-
stab der Tugenden ausschlagen sollte: ,Wenn auch sachlich die Betrachtung der
Lebensfihrung und der Tugenden immer mit Entschiedenheit als der wichtigste
Teil, als das, was die Verehrungswiirdigkeit eigentlich begriindet, beurteilt wurde,
so tritt doch im rein duflerlichen Verlauf die Erorterung und der Beweis der Wun-
der in den Vordergrund®, was sich ,ohne weiteres aus der besonderen Schwierig-
keit der Beweisfithrung® ergibt. ,Wunderberichte sind eben einer Tduschung viel
eher ausgesetzt, weshalb sie zuverlissigeren Beweis durch Zeugen und besonders
kritische Beurteilung erfordern“.®* Seit Beginn des 14. Jahrhunderts werden im
Kanonisationsverfahren die Untersuchung der Tugenden von der Priifung der
Wunder ,strikte und vollstindig getrennt“.8> Zum einen ging es um die Realisie-
rung der ,eigentlichen Absicht des Verfahrens, die Verehrung eines Unwiirdigen
zu verhiiten® und ,eine moglichst hohe moralische Sicherheit flir das Fehlen sitt-
licher Defekte zu gewinnen®.8¢ Schon die frithen papstlichen Heiligsprechungs-
verfahren legen ,,Nachdruck auf den Unterschied des Tugendwirkens eines Heiligen
von dem, was man in Berechnung der menschlichen Schwichen® erwarten konnte.8”
Es galt somit, die ,Ausnahmestellung des Heiligen® zu taxieren, also den ,,Grund
und Anlass zur Verehrung® ausfindig zu machen,? der freilich nicht tber die
kirchliche Institution hinausfihren durfte, mit ihr kompatibel, also ekklesiastisch
legitimierbar sein musste. So war es in ,erster Linie [...] immer der Glaube, der

81 Ebd., S. 57

82 Ebd,, S. 61.

83 Hofmann, Tugend (Anm. 66), S. 148.
84 Ebd.

85 Ebd., S. 151.

86 Ebd., S. 148.

87 Ebd., S. 149.

88 Ebd.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 81

eine besondere Priifung und Wertung erfihrt. Das erhabene Tugendleben wird als
Ausfluff tiefen und lebendigen Glaubens gewertet. In seiner sittlichen Heiligkeit
bietet der Diener Gottes zugleich ein kraftvolles Glaubensbekenntnis und eine
unbesiegbare Verteidigung gegentiber aller Hiresie und allem Unglauben. Da-
durch wird er Schiitzer und Forderer des Christentums, der Kirche®.8°

Nachdem die Heiligsprechungen in den Kompetenzbereich der neu geschaf-
fenen Ritenkongregation einbezogen worden waren, wurde die Priifformel ,vita et
miracula um die Dreiteilung ,vita et virtutes et miracula’ erweitert beziehungsweise
ersetzt, mit anderen Worten eine differenziertere Erfassung der Tugenden ange-
strebt. Mit der ,gesonderten Pritfung der Tugenden® erhilt nun ,die Beurteilung
der Tugenden ein systematisches Geprige“,’® und nicht die Beurteilung der Wun-
der, das freilich nach wie vor fiir die Heiligsprechung hinzukommen muss. Damit
findet auch ,der Begriff der heroischen Tugend Eingang in die kirchliche Kanoni-
sation“.?! Es geht um eine ,,multiplex vitae excellentia“, die fiir die Kanonisation
»das Ausschlaggebende® wird, ohne dass die ,Tugendhdhe“ kanonistisch bestimmt
wurde.?”? Mitte des 17. Jahrhunderts gehort dann der aristotelische Begriff der
sheroischen Tugend zur festen Terminologie des kirchlichen Heiligsprechungs-
verfahrens“,” worin auch ein Einfluss des humanistischen Zeitgeistes gesehen
werden kann. Schlieflich findet die Behandlung dieses Terminus in vier Kapiteln
des vierbandigen Werks Benedikts XIV. (1740-1758) tber das Kanonisations-
verfahren Berlicksichtigung, das in der romisch-katholischen Kirche bis ins
20. Jahrhundert hinein ,oberste und mafigebende Norm geblieben“®* ist. Im Be-
griff der ,allseitigen Heroizitit“ betont dieser Papst insbesondere die Kontinuitit,
Kohirenz und Konsistenz der iiberragenden Tugendpraxis des Kandidaten bezie-
hungsweise der Kandidatin, darunter auch die ,Beherrschung der Affekte.” Dem-
entsprechend habe der kirchliche Anwalt, dem im Heiligsprechungsprozess die
Funktion eines ,Advocatus diaboli‘ zukommt, stets darauf bedacht zu sein, ,in der
Betitigung der verschiedenen Tugenden Mingel und Fehler oder nur eine Ubung,
die sich in nichts Gber den Durchschnitt erhebt, nachzuweisen, um so die Heroi-
zitit zu bestreiten®.”> Auflerdem setzt Benedikt XIV., der ebenfalls ,keinerlei
Definition oder nihere Bestimmung des heroischen Tugendgrades® normiert,
einen handlungstheoretischen Akzent, indem er ,zum Erweise der heroischen
Tugend, die an sich wie jeder seelische Habitus nicht erkennbar ist, das Vorhan-
densein heroischer Taten, zu denen sie befihigt und veranlalt und aus denen sie
folglich erkannt werden kann®, voraussetzt.”® Damit wird Heiligkeit auf die inter-

89 Ebd., S. 150.

%0 Ebd., S. 153.

91 Ebd.

92 Ebd., S. 154.

%3 Ebd., S. 156.

94 Ebd., S. 161; Saarinen, Virtus (Anm. 18)
9 Hofmann, Tugend (Anm. 66), S. 165.

% Ebd., S. 166.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

82 MICHAEL N. EBERTZ

subjektive Erfahrungsebene gehoben und zum Diskursthema erhoben, womit die
Spannung zwischen Mysterium und Vernunft erneut eine Verlagerung zugunsten
der Letzteren erfihrt.

Man mag im wachsenden Einbau dieses ,heidnischen Konzepts® der ,heroi-
schen Tugend® ins kirchliche Verfahren der Heiligsprechung und seiner Ethisie-
rung des Heiligkeitsverstindnisses eine Sikularisierung erkennen — dann aber eine
Sakralisierung durch Sikularisierung oder eine Sikularisierung zwecks Sakrali-
sierung. Mit der Gewichtung des Kriteriums der ,heroische Tugendhaftigkeit*
wurde zum einen die hochgradig subjektive Erlebnismystik des personlichen
Charismas, wie auch die Bedeutung des Wunders, zwar nicht neutralisiert, aber
doch als ein institutionsfeindlicher, fiir das Amtscharisma jedenfalls kaum steuer-
barer Referenzpunkt religiés-charismatischer Geltungsanspriiche relativiert. Zu-
gleich eroffnete die Aufwertung des Kriteriums des heroischen Tugendgrades
dem Amtscharisma Spielraum, es mit jeweils unterschiedlichen Deutungen zu
fullen und seine jeweilige Interpretation der Heilswahrheiten und mit ihrer Pastoral-
politik flexibel zur Geltung zu bringen.

Legitimationsschopfung

Folgt man Max Weber, basiert die kirchliche Struktur der Gnadenanstalt®’ auf
den Massen und gerade nicht auf religiés hoch qualifizierten Minderheiten. Das
Prinzip des Heilsuniversalismus deutet die Kirche als Gnadenanstalt namlich so,
dass die gespendete Anstaltsgnade allen Menschen zuginglich sein muss und
zum Heil gentigt.”® ,Jede Virtuosen-Religiositit“, so formuliert dann Max Weber
weiter, ,wird nun in ihrer eigengesetzlichen Entfaltung grundsitzlich bekimpft
von jeder hierokratischen Amtsgewalt einer ,Kirche®, das heifdt einer anstaltsmaflig
mit Beamten organisierten gnadenspendenden Gemeinschaft. Denn als die
Trigerin der Anstaltsgnade strebt diese die Massenreligiositit zu organisieren und
ihre eigenen amtlich monopolisierten und vermittelten Heilsgliter an Stelle der
religids-stindischen Eigen-Qualifikation der religiosen Virtuosen zu setzen. Sie
muf$ ihrer Natur, d.h. der Interessenlage ihrer Amtstriger nach, in diesem Sinne
der allgemeinen Zuginglichkeit der Heilsgiter ,demokratisch® sein: d.h. Anhin-
gerin des Gnadenuniversalismus und der ethischen Zulinglichkeit aller derer, die
sich ihrer Anstaltsgewalt einordnen®.”” Die Logik der Gnadenanstalt hat somit

97 Weber, Wirtschaft (Anm. 23), 339 definiert: ,Jmmer aber gelten bei konsequenter Durch-
fithrung die drei Sitze: 1. extra ecclesiam nulla salus. Nur durch Zugehérigkeit zur Gnaden-
anstalt kann man Gnade empfangen. — 2. Das ordnungsmiflig verliehene Amt und nicht
die personliche charismatische Qualifikation des Priesters entscheidet tiber die Wirksamkeit
der Gnadenspendung. - 3. Die personliche religiose Qualifikation des Erldsungsbediirftigen
ist grundsitzlich gleichgiiltig gegeniiber der gnadenspendenden Macht des Amts.”

8 Ebd., 339.

99 Weber, Religionssoziologie Bd. 1 (Anm. 24), S. 260.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 83

ein spezifisches Verstindnis von ,Demokratie und meint die allgemeine ,Zuging-
lichkeit® der Heilsgiiter, allerdings auf der ,Konsumentenseite‘, nicht auf der ,Ver-
waltungsseite‘ der Heilsgiiter (und Heilswahrheiten), die ihrerseits — zumindest
mehrheitlich — nur den geistlichen Amtstrigern offen steht.

Deshalb setzen die offiziellen Vertreter der verfassten romisch-katholischen
Kirche auf eine amtscharismatisch kontrollierte charismatisch-plebiszitire Legiti-
mation durch den Laientraditionalismus.!% Es kommt nicht von ungefihr, dass die
romisch-katholische Kirche als iltester ,global player und - so Kallscheuer - ,ein-
zige noch funktionierende Internationale“19! die Sozialform des Events als ,Platt-
form zur Unternehmenskommunikation“19? schon seit einigen Jahren, wenn nicht
Jahrhunderten fiir sich entdeckt hat.!9 Das Spektrum reicht von Feiern des Heili-
gen Jahres bis hin zu den Weltjugendtagen'® und eben einer beispiellosen
Beschleunigung, Steigerung und globalen Verschiebungen von kanonischen Selig-
und Heiligsprechungen.!%> Dabei zeigt sich nicht nur, wie die romisch-katholische
Kirche den unausrottbaren ubiquitiren Wunderglauben unter Kontrolle zu bringen
versucht, sondern wie sie sich frommigkeits-, medien- und missionspolitische
Chancen sowie ,eine zusitzliche Legitimation durch die Erweiterung der charisma-
tischen Reprisentation zu verschaffen® weiff, indem das durch Biirokratisierung
und ,Versachlichung bedrohte Amtscharisma mit dem personalen Charisma der

100 Die , plebiszitire Herrschaft, so hat M. Weber, Wirtschaft (Anm. 23), S. 156, fiir die politi-
sche Sphire formuliert, bestehe ,iiberall da, wo der Herr sich als Vertrauensmann der Massen
legitimiert fihlt und als solcher anerkannt ist. Das adiquate Mittel dazu ist das Plebiszit.
In den klassischen Fillen beider Napoleons ist es nach gewaltsamer Eroberung der Staats-
gewalt angewendet, bei dem zweiten nach Prestige-Verlusten erneut angerufen worden.
Gleichgiiltig (an dieser Stelle), wie man seinen Realititswert veranschlagt: es ist jedenfalls
formal das spezifische Mittel der Ableitung der Legitimitit der Herrschaft aus dem (formal
und der Fiktion nach) freien Vertrauen der Beherrschten®. Das Plebiszit ,ist keine Wahl,
sondern erstmalige oder [...] erneute Anerkennung eines Pritendenten als persénlich quali-
fizierten, charismatischen Herrschers®, so ebd., S. 665. Es ,,ist keine gewohnliche ,Abstim-
mung’ oder Wahl‘, sondern die Bekennung eines ,Glaubens® an den Fithrerberuf dessen,
der fiir sich diese Akklamation in Anspruch nimmt®, so ebd., S. 862.

O. Kallscheuer, Der Vatikan nach Johannes Paul II. Nachwort in: T. J. Reese, Im Inneren
des Vatikan. Politik und Organisation der katholischen Kirche, Frankfurt am Main 1998,
S. 397-426, hier S. 398.

M. Bruhn, Kommunikationspolitik. Bedeutung, Strategien, Instrumente (Vahlens Hand-
biicher der Wirtschafts- und Sozialwissenschaften), Miinchen 1997, S. 777.

Uber die Internationalisierung der rémische Kurie in den letzten Jahren s. T.J. Reese, Im
Inneren des Vatikan. Politik und Organisation der katholischen Kirche, Frankfurt am Main
1998, S. 92-97.

Siehe M. N. Ebertz, Transzendenz im Augenblick. Uber die ,Eventisierung’ des Religitsen
- Am Beispiel der Katholischen Weltjugendtage, in: W. Gebhardt [et al.] (Hrsg.), Events.
Soziologie des Auflergewohnlichen (Erlebniswelten; 2), Opladen 2000, S. 345-362; For-
schungskonsortium WJT, Megaparty Glaubensfest. Weltjugendtag. Erlebnis — Medien -
Organisation (Erlebniswelten; 12), Wiesbaden 2007.

Vgl. — wenn auch etwas erbaulich - J. Freitag, ,Migration® des Papstes. Die Pilgerreisen Papst
Johannes Paul II. und ihre Bedeutung fiir die Religionen, die Gesellschaften und die
Kirchen, in: C. Kraft / E. Tiefensee (Hrsg.), Religion und Migration. Frommigkeitsformen
und kulturelle Deutungssysteme auf Wanderschaft, Minster 2011, S. 97-114.

10

—_

102

103

104

105

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

84 MICHAEL N. EBERTZ

Seligen und Heiligen“1%  verbunden wird. In allen Phasen der romisch-
katholischen Kanonisationsprozedur kommt heute weniger den ,Berichten tiber
Wunder1%7 der Kandidaten, Bestitigungen und Beurteilungen ihrer Wundertitig-
keiten® sowie den medizinischen Beurteilungen und pipstlichen Approbationen
von Wunderheilungen® eine Bedeutung zu, sondern ins Zentrum wird die Beurtei-
lung des heroischen Tugendgrades der Kandidaten gestellt. Zugleich zeigt sich in
der seit Johannes Paul II. durchgefiihrten Reform eine wachsende Anerkennung
und Aufwertung der ,spezifische[n] Laienreligiositit der unteren Schichten®,1%8 ein
Biindnis mit den Kriften des von Max Weber so genannten ,Laientraditionalis-
mus“ und Teilen der ,[Laien-|Prophetie” (gegen den ,Laienintellektualismus)“.19
Die Reform des Kanonisierungsverfahrens hat doch seit 1983 tiber die Aufwertung
des so genannten ,Rufs der Heiligkeit die ,plebiszitire’ Mitwirkung der Laien
ebenso erhoht wie die Anerkennung der Laien dadurch gesteigert wurde, dass ihre
Anzahl unter den von Johannes Paul II. zur ,Ehre der Altire® Erhobenen erheblich
erhoht wurde.!1 Auch und gerade daran zeigt sich: ,Der offizielle Himmel spiegelt
die Interessen der irdischen Kirche wider [...] Die Art und Weise, wie die Kirche
den Himmel bevolkert, verrit ihre Vorstellung von ihrer Beziehung zu dieser irdi-
schen Welt“.!!! Die zentrale romisch-katholische Kirchenleitung ist offensichtlich
bemiiht, alles daran zu setzen, das ,Heldentum des Glaubens® im heutigen globa-
len religiosen Wettbewerb nicht anderen Konkurrenten zu tberlassen und es als
Mobilisierungsmittel gegen die au8erchristlichen und auflerkirchlichen Konkur-
renten des kirchlichen Amtscharismas einzusetzen, sogar gegen die innerkirch-
lichen. Die damit wieder gewonnene soziale Stirke des Katholizismus, die in seiner
weltweiten Ausdehnung, in seiner medial vermittelbaren Visibilitit und Zentral-

106 A, Bienfait, Zeichen und Wunder. Uber die Funktion der Selig- und Heiligsprechungen in
der katholischen Kirche, in: Koélner Zeitschrift fir Soziologie und Sozialpsychologie 58,
Heft 1, 2006, S. 1-22, hier S. 3.

107" Auf der Vollversammlung der Kongregation fiir die Heiligsprechungsverfahren Ende April
2006 forderte Papst Benedikt XVI. die Teilnehmer schriftlich auf, iiber das reformierte
Kanonisationsverfahren neu nachzudenken und die Kriterien schirfer zu definieren: ,,Ein
Seligsprechungsprozess konne nur eingeleitet werden, wenn der Kandidat tatsichlich im
,Ruf der Heiligkeit* steht, betont Benedikt XVI. in seiner Botschaft. Herausragende christ-
liche Lebensfithrung oder besondere kirchliche oder soziale Leistungen allein seien noch
keine hinreichenden Voraussetzungen, um die Eroffnung eines Verfahrens zu rechtferti-
gen®. Auflerdem forderte der Papst die Kongregation auf, ,die Frage eines Wunders im
Licht der kirchlichen Tradition, der heutigen Theologie und dem neuesten Stand der Wissen-
schaften zu kldren. Es miisse sich um ein ,physisches Wunder handeln; ein ,moralisches
Wunder sei nicht ausreichend®, so Die Tagespost 29. April 2006, Nr. 51, S. 5.

108 Weber, Religionssoziologie Bd. 2 (Anm. 36), S. 247; zur ,Laienreligiositit” s. ebd., S. 247,
S. 278, S. 315.

109 Uber diese ,,drei im Kreise der Laien wirksamen Michte® s. Weber, Wirtschaft (Anm. 23),
S. 278.

10 Darauf macht Bienfait, Zeichen (Anm. 106), S. 12-13, hier S. 17 aufmerksam, ohne aller-
dings in ihrer Analyse Webers wichtige Differenzierung der ,drei im Kreise der Laien wirk-
samen Michte“ zu beriicksichtigen.

111 Duquoc, Heiligkeitsmodelle (Anm. 5), S. 563.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HEROISCHE TUGENDEN 85

autoritit besteht, gehort heute — neben dem unaufhaltsamen Aufstieg der Freikir-
chen (in Lateinamerika, Asien und Afrika) und der Expansion eines Islam, der
seine traditionelle geographische Heimat verlassen hat — zu den drei aktuellen
religiosen Bewegungen von weltgeschichtlicher Bedeutung.!1?

112 §o D. Martin, On Secularization. Towards a Revised General Theory, Aldershot 2005,
S. 25; vgl. J. Sweeney, Das Ende des soziologischen Atheismus. Neufassungen der Sikulari-
sierungstheorie, in: M. Knechtges / J. Schenuit (Hrsg.), Das westliche Dilemma (Fuge. Journal
fiir Religion & Moderne; 1), Berlin 2007, S. 37-59, hier S. 55.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

m 13.01.2028, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elija, Mose und Josef

Drei biblische Gemeinschaften, ihre Leitgestalten
und die Vielfalt des antiken Judentums.
Eine These uber alttestamentliche ,Helden®

Bernbard Lang

Sobald sich eine Gemeinschaft als ,heilig® versteht, sakralisiert sie ihre Helden.
Das Musterbeispiel fiir diesen Vorgang ist die christliche Kirche: Sie halt die Mar-
tyrer, die Helden ihrer Frithzeit, als ,Heilige’ in Ehren. Der Vorgang lisst sich
bereits in der Bibel beobachten, deren Heldenfiguren sich als Leitgestalten be-
stimmter religioser Gemeinschaften verstehen lassen. Die zentrale religiose Ge-
stalt der Bibel ist der Prophet, der als Offenbarer und Mittler zwischen Gott und
Mensch agiert; da er Gottes Anspruch geltend machen und gegen erbitterten
Widerstand durchsetzen muss, wird von ihm Heldentum verlangt. Fiir die nach-
stehenden Ausfihrungen wihlen wir Mose und Eljja als signifikante Propheten-
gestalten. Thnen an die Seite gestellt ist Josef als weitere, weniger religios konno-
tierte Figur, da sie, als Kontrastgestalt verwendet, das spezifische Profil der reli-
giosen Helden besser hervortreten lasst. Von jeder der drei Gestalten berichten
Erzihlungen des Alten Testaments.

Die Methode

Als Hilfsmittel fiir die wissenschaftliche Lektiire traditioneller Heldenerzahlungen
empfiehlt sich folgende Themenliste:

. Kindheit und Initiation bzw. Berufung des Helden
. Die Taten des Helden
. Das Ende des Helden
. Der Typus des Helden
. Die literarische Gattung des Berichts
. Ort und Zeit des Helden
Ort und Zeit des Berichts
. Die Gemeinschaft des Helden

0NN AW N

Die ersten drei Themen sind den bekannten, oft langen Listen des ,Heldensche-
mas‘! verpflichtet, die den typischen Lebensgang des Protagonisten stichwortartig
skizzieren, von seiner irreguliren Geburt und Kindheit, seiner Initiation und sei-

1 7. de Vries, Betrachtungen zum Mirchen, besonders in seinem Verhiltnis zu Heldensage

und Mythos, Helsinki #1967.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

88 BERNHARD LANG

nen nachfolgend ausgefithrten groflen Taten bis hin zu seinem ungewohnlichen
Tod. Die weiteren Themen erginzen das deskriptive Heldenschema durch analy-
tische Themen aus der folkloristischen, literarischen und soziologischen Forschung.

Warum fragen wir nach der ,Gemeinschaft des Helden‘? Die Antwort fillt nicht
schwer, denn kein Held existiert kontextlos, in einem imagindren, von der Gesell-
schaft unberiithrten Raum. Insbesondere in der volkstiimlichen Heldengestalt
spiegeln sich stets die soziale und historische Situation einer Gruppe, ihre Werte
und Hoffnungen. Fiir unsere Uberlegungen hat Bronislaw Malinowski in seinem
Aufsatz ,Die Rolle des Mythos im Leben® (1926) die theoretische Grundlage ge-
liefert: Mythen sind nicht funktionslose Erzihlungen, sondern pragmatisch ver-
wendete Geschichten, die soziales Verhalten normativ bestimmen und rechtferti-
gen.? Sie dienen dem Leben gleichsam als Blaupause, dhnlich wie ein Bauplan
dem Baumeister als Handlungsanweisung dient. Die Pointe meiner Liste - und
meiner Ausfithrungen — ist daher der letzte Punkt: Die Uberlegung zur ,Gemein-
schaft des Helden®. Darunter verstehe ich die Gruppe, welche einen Helden zu ih-
rem Leitbild gewdhlt hat. Man mag von Trigergruppe, Erzihlgemeinde, Tradi-
tions-, Rezeptions- oder Textgemeinschaft sprechen. Statt ,Gemeinschaft’ mag
man auch einen unscharfen Ausdruck bevorzugen: etwa den des ,sozialen Milieus®,
der ,sozialen Richtung’ oder ,Bewegung‘. Durch Riickgriff auf eine Leitgestalt ver-
sucht eine solche Gruppe oder Bewegung Fragen zu beantworten wie diese: Wer
sind wir? Was verbindet uns? Was sollen wir tun? Auf wen sollen wir héren? Diese
Fragen fiihren zur These, die der vorliegende Aufsatz darzulegen sucht.

Daie These

Viele Erzihlungen des Alten Testaments lassen sich nach der Art historischer Ro-
mane lesen: Erzihlt wird von ferner Vergangenheit, gemeint ist aber die Gegenwart
des Erzihlers. Der Erzihler ist kein ,Historiker’, der zu erkliren sucht, was in der
Vergangenheit wirklich geschehen ist. Vielmehr nutzt er wirkliche oder erfundene
Gestalten der Vergangenheit, um seinen Zeitgenossen etwas fiir sie Wichtiges mit-
zuteilen. Nach diesem Muster lassen sich auch die Erzihlungen Gber Elija, Mose
und Josef lesen. Die imaginierte Vergangenheit fillt ungefihr in die Zeit um 1400
(Josef), 1200 (Mose) und 850 v. Chr. (Eljja); in ihrer tiberlieferten Textgestalt
stammen die entsprechenden Erzihlungen jedoch alle aus der Zeit um 500 v. Chr.
Diese Zeit miissen wir uns als die Epoche eines intensiven Neuanfangs vorstel-
len. Im Jahr 586 v. Chr. war Jerusalem zerstort worden. Nach einer ersten Deporta-

2 Die klassische Analyse der Funktion des Erzihlens in traditionellen Gesellschaften ist

B. Malinowski, The Role of Myth in Life, in: B. Malinowski, Magic, Science and Religion,
Garden City 1954, S. 96-111. Man muss sich den Unterschied zum Erzihlen im neuzeit-
lichen Roman klarmachen: In der Neuzeit dient literarisches Erzihlen zumeist nicht mehr
der Eintibung in einen traditionellen Verhaltenscode, sondern der Infragestellung tradi-
tioneller Verhaltens- und Denkweisen.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ELIJA, MOSE UND JOSEF 89

tion von Mitgliedern der judiischen Oberschicht im Jahr 598 v. Chr. war es 586 zu
einer weiteren Deportation nach Babylonien gekommen - zur groflen ,babylo-
nischen Gefangenschaft’. Um 500 aber war diese bereits beendet, denn die neuen
persischen Oberherren waren, anders als ihre babylonischen Vorginger, den Juden
freundlich gesonnen. Um 500 wurde in Jerusalem wieder ein Tempel gebaut. Man-
che der Verschleppten zogen in die juddische Heimat zurtick. Andere zogen es vor,
in der ,Diaspora‘ — Babylonien oder Agypten — zu bleiben. Alte Schriften wurden
{iberarbeitet, neue kompiliert. Uber Helden wurde nachgedacht — mit ganz unter-
schiedlichen Interessen.

An dieser Stelle kommt die Bedeutung des ,Ortes® der Helden oder deren Erzih-
ler ins Spiel. Die Elija-Geschichte spielt im Norden Palistinas; dort kommt es —
irgendwann nach 500 - zur Idee eines Judentums, das Elijja zu seinem Exponenten
wihlt. Die Mose-Erzahlung spielt zwar groflenteils in der Wiiste, doch durch die
Schilderung von kultischen Einrichtungen und Kultpersonal verweist sie auf Jerusa-
lem als Ort, an dem Mose zur Leitgestalt einer neuen jiidischen Religionsrichtung
wird. Wiederum anders steht es bei Josef. Die Erzihlung spielt in Agypten. Viel-
leicht von einem dort lebenden Diasporajuden erfunden, bildet die Gestalt Josefs
die Leitgestalt des Diasporajudentums. Soviel als Vorblick! Und nun zu den drei
Heldengestalten. Ich beginne mit Eljja, vielleicht der iltesten der drei.

Der Prophet Elija und das eljjanische Judentum

Uber Kindheit und Berufung des Elija ist nichts iiberliefert. Die Erzihlung (1 Kon
17 - 2 Kon 2) fuhrt in medias res. Die mitten in die Erzihlung eingeschobene Beru-
fungs- oder Beauftragungsepisode weist Ziige eines Initiationsberichts auf, doch
vertritt sie im Geflige der Erzihlung die ,Krise des Helden®, aus der er neu gestirkt
hervorgeht. Der Prophet, von Verfolgung und Ungemach heimgesucht, ist seines
Amtes und sogar seines Lebens tiberdriissig. Er ergreift die Flucht, durchzieht die
Wiste vierzig Tage und vierzig Nichte lang (ein Initiationsmotiv), um schliefflich
am Gottesberg Horeb anzukommen. Als er dort in einer Hohle {ibernachtet (ein
weiteres Initiationsmotiv), hort er die Stimme Gottes. Vor Gott schiittet er seine
Klage aus. Auf die Klage aber geht Gott nicht ein; vielmehr schickt ihn Gott zu-
riick ins Leben. Elija erhilt den Auftrag, einen bestimmten Mann, ndmlich Elischa,
zu seinem Nachfolger im prophetischen Amt zu bestellen.

Wias die Tatigkeit des Elija angeht, fugt die Erzahlung Episoden aneinander, die
teils lose, teils tiberhaupt nicht miteinander verkntipft sind. Mehrere Episoden las-
sen sich als besonders charakteristisch hervorheben. Der Prophet verlisst das Land
Israel und begibt sich auf gottliches Geheif? ins nordliche Ausland. In der phoni-
zischen Stadt Sarepta begegnet er einer mittellosen Witwe, die ihn versorgen soll.
Das wird moglich, nachdem Elija Olkrug und Mehlschiissel verzaubert hat, so dass
sich ihr Inhalt von selbst vermehrt. Als ihm der Tod des Sohnes der Witwe gemel-
det wird, erweckt er das Kind zum Leben. Eine weitere Episode: Kénig Ahab von

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

90 BERNHARD LANG

Israel lisst den Bauern Nabot toten, einen unbescholtenen Mann. Dieser hatte sich
geweigert, dem Konig seinen ererbten Weinberg zu verkaufen. Der Prophet sucht
den Konig auf und sagt ihm Gottes Strafe an. Als Ahab, vom Wort Eljjas betroffen,
Reue zeigt, das Bufigewand anlegt, auf hartem Boden schlift und fastet, entschirft
der Prophet die von ihm angekiindigte Strafe: Nicht Ahab selbst werde Unbheil er-
eilen, sondern erst seinen Sohn.

Von grofiter Bedeutung ist eine dritte Episode. In ihr tritt Elija als Regenma-
cher auf. Der Zusammenhang ist dieser: Konig Ahab hat einen Baalstempel er-
richten lassen; darob erziirnt, kiindigt der Prophet eine Diirreperiode an. Nur der
Prophet selbst kann den auf dem Land liegenden Bann wieder brechen. Das ge-
schieht auch eines Tages. Ein Regenzeremoniell soll durchgeftihrt werden — doch an
wen soll es sich richten? Die Baalspriester sind der Meinung, das Zeremoniell sol-
le sich an Baal wenden, doch nach Elija ist hier Jahwe zustindig. Der Streit wird
als Wettkampf auf dem Berge Karmel ausgetragen. Dort hat Elija den zerstorten,
fur den Kult Jahwes bestimmten Altar wieder errichtet. Nun stehen sich an die-
sem Altar Baalspriester und Elija gegentiber. Jede Partei hat die Aufgabe, ein
Brandopfer herzurichten, das ihr Gott annehmen soll, indem er vom Himmel
ein Feuer herabfallen und das Opfer verzehren lisst. Den Baalspropheten gelingt
es nicht, Baal - ihren gottlichen Herrn - zu diesem Signal zu bewegen. Als Elija
an die Reihe kommt, schickt Jahwe zuerst das Feuer, dann den erflehten Regen,
der die Diirre beendet.

Als Einzelginger fuhrt Elija mit Kénig Ahab und, mehr noch, mit dessen Frau
Isebel einen Privatkrieg. Gegenstand des Streits ist Baal, der Gott der phoni-
zischen Stadt Tyrus, dessen Kult Ahabs auslindische Gemahlin ins Land gebracht
zu haben scheint — zum Verdruss des Propheten, der sich der Alleinverehrung
Jahwes verschrieben hat. Die Gunst seines Erfolgs auf dem Karmelberg nutzend,
lasst Elija die Baalspriester ergreifen und toten, mehr als achthundert Personen. —
Einzelne Abschnitte sind dem Bericht iiber die Karmelepisode zweifellos erst
nachtriglich zugewachsen, so besonders ein den Geist der Spitzeit Israels verra-
tendes Gebet des Gottesmannes und der Hinweis, der Prophet habe das Gebet
»zur Zeit, da man das Speiseopfer darzubringen pflegt® gesprochen (1 Koén 18,
36-37).

Die Elija-Uberlieferung erreicht ihren Gipfel in der Episode vom Verschwin-
den des Propheten. Auf seiner letzten Reise im einsamen Bergland wird Elija von
seinem Prophetenschiiler Elischa begleitet. Der Gottesmann gibt seinem Beglei-
ter einen Wunsch frei, und Elischa wiinscht sich - gleichsam als Erbe - einen Teil
des Charismas seines Meisters. Der Wunsch wird erfiillt. Dann erlebt er, wie sein
Meister von einem feurigen Wagen in den Himmel entriickt wird, um nicht wieder
zurlickzukommen.? Nur Elijas wunderwirkender Mantel bleibt ihm - und der

3 Oft in der Kunst dargestellt, vgl. P. Landesmann, Die Himmelfahrt des Elija. Entstehen
und Weiterleben einer Legende sowie ihre Darstellung in der frithchristlichen Kunst, Wien
2004.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ELIJA, MOSE UND JOSEF 91

Auftrag, das Werk des Meisters fortzufithren. Elija hinterldsst seinem Diener ein
doppeltes Erbe: als sichtbares Erbstiick seinen Zaubermantel, als unsichtbares
Erbe seinen wundermichtigen Geist, sein Charisma. Beides zusammen sichert
sein Wirken als Gottesmann.

Von Eljjas Entriickung wird nur duf8erst knapp berichtet — in der fiir biblische
Geschichten typischen Stilvariante einer ,unausgefithrten Erzihlung’. Eine eigent-
liche Schilderung fehlt. Die nachbiblische Uberlieferung hat fiir Elija noch eine
Geburtslegende geschaffen, um die Himmelfahrt des Propheten zu erkliren:* Vor
seiner Geburt hatte sein Vater eine Vision. Er sah, wie menschengestaltige Licht-
wesen das Kind begriifiten, in Feuer wickelten und ihm Feuer als Nahrung reich-
ten. Elija war demnach kein gewohnlicher Mensch, sondern ein Engelwesen, das
nach seinem irdischen Leben in den Himmel entschwebte.

Einen bezeichnenden Zug der Elija-Uberlieferung miissen wir noch hervorhe-
ben: Eljjas Bereitschaft zur Gewalttat. Wie sich aus der Episode von der Ermor-
dung der Baalspropheten ergibt, erscheint Elija als gewaltbereiter, religitser Fana-
tiker. Er steht in der Tradition der Leviten. Diese Laienpriester verstanden sich als
Sklaven Gottes; ein Sklave aber gehort ganz seinem Herrn, so dass dieser Bin-
dung gegentiber die Giblichen Familienbindungen zuriicktreten oder sogar ganz
entfallen.” Der Levit erkennt keine Verpflichtung gegeniiber Eltern und Kindern
an. Die Leviten werden verherrlicht, weil sie auf Geheif! des Mose dreitausend
Israeliten toteten, die das Goldene Kalb verehrten und damit das Bilderverbot ver-
letzten (Ex 32, 26-29). Sie toteten auch eigene Sohne. Gegen solchen Fanatismus
gab es im biblischen Israel heftigen und unmissverstindlichen Protest. Man legte
dem Erzvater Jakob ein Wort in den Mund, das sich von solcher levitischer Untat
distanziert. Uber die Briidder Levi und Simeon sagt er: ,Werkzeuge der Gewalt
sind ihre Messer. Zu ithrem Kreis mag ich nicht gehoren, mit ihrer Rotte vereinige
sich nicht mein Herz. Denn in ithrem Zorn brachten sie Méinner um. Verflucht
thr Zorn, da er so heftig, verflucht ihr Grimm, da er so roh“. (Gen 49, 5-7)

Solche Kritik hat sich auch auf das Portrit des Propheten Elija ausgewirkt. In ei-
nem der biblischen Prophetenbiicher — es handelt sich um die Textgrofle Sacharja
9-14 plus Maleachi 1-3 - ist an zwei Stellen von Generationenkonflikten die Rede.
Die erste Stelle handelt von Eltern, die ihren Sohn toten, weil sie dessen prophe-
tisches Auftreten missbilligen (Sach 13, 2-6). Die zweite Passage kiindigt das

4 So die Elija-Vita der ,Vitae prophetarum® (21, 2), vgl. A. M. Schwemer, Studien zu den
frithjidischen Prophetenlegenden Vitae Prophetarum, Bd. 2: Die Viten der kleinen Prophe-
ten und der Propheten aus den Geschichtsbiichern, Tabingen 1996, S. 224, S. 234-241.

B. Lang, Die Leviten. Ihre Anthropologie und die Folgen fiir Ahnenkult und Bildervereh-
rung im alten Israel, in: A. Berlejung [et al.] (Hrsg.), Menschenbilder und Kérperkonzepte
im Alten Israel, in Agypten und im Alten Orient, Tiibingen 2012, S. 287-319, hier S. 291.
Zum Erldschen familidrer Verpflichtungen von Menschen, die zu Sklaven werden, vgl.
F. Steiner, Enslavement and the Early Hebrew Lineage System, in: B. Lang (Hrsg.), Anthro-
pological Approaches to the Old Testament (Issues in Religion and Theology; 8), Philadel-
phia/London 1985, S. 21-25.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

92 BERNHARD LANG

Kommen eines zweifellos jungen Charismatikers an, der mit eiserner Faust und
vor Todesopfern nicht zuriickschreckend gegen die korrupte Jerusalemer Priester-
schaft vorgehen wird (Mal 3, 1-3. 19. 21). Beiden Passagen fillt ein Glossator ins
Wort: Der Prophet Elija werde kommen und das Herz der Sohne wieder den
Vitern, das Herz der Viter wieder den Sohnen zuwenden, so dass sich das Straf-
gericht ertibrigt (Mal 3, 23-24).6 Das ist der letzte Satz des Maleachi-Buches. In
den christlichen Bibelausgaben ist dies gleichzeitig der letzte Satz des Alten Testa-
ments. Aus Elija, dem Ketzermorder, ist Elija, der Versohner, geworden,” und aus
seinem Bild sollten fortan die gewalttitigen Ziige verschwinden.® Als Versohner
stof3t er die bisher geltende levitische Lebensordnung um, die sich durch eine Rela-
tivierung oder sogar Verneinung familidrer Solidaritit auszeichnete. Durch Elijas
Reform werden die Leviten zu Menschen, die, wie andere Menschen auch, fami-
lidgre Solidaritit pflegen. Das ist moglich, weil sich unter Eljjas Einfluss alle zur
wahren Gottesverehrung bekennen und die geforderten kultischen Bestimmungen
strikt befolgen. Aufgrund der Intervention Eljjas haben die Leviten keine Feinde
mehr und miissen keinen mehr toten.

Soweit die Erzdhlung von Elija. Nun kdnnen wir uns der Interpretation dieser
Gestalt zuwenden. Die erste Frage, die sich hier stellt, ist die nach der typolo-
gischen Verortung des Helden. Elija betitigt sich als Kritiker des politischen und
religiosen Establishments im Konigreich Israel; Konig Ahab, Konigin Isebel und
die Baalspropheten betrachten ihn als Gegner. Eigentlich miisste man meinen, ein
Einzelner konne dem Establishment gegeniiber niemals bestehen, geschweige denn,
sich als tiberlegen erweisen. Daher auch die zeitweise Verzagtheit des Propheten.
Doch mit gottlicher Hilfe kann er sich der Verfolgung durch den Konig und dessen
Gemahlin entziehen sowie sich den Baalspropheten gegeniiber als tiberlegen zei-
gen. In den Erzdhlungen macht sich ein in vielen Gesellschaften der Welt verbrei-
tetes Heldenmuster bemerkbar: das Muster des ,guten Geichteten® (the good outlaw
oder outlaw hero), der sich auflerhalb des Gesetzes stellt und zeitweise versteckt oder
in der Wiiste lebt. Sein Aufieres lisst einen ,wilden Mann‘ vermuten, der unge-
wohnliche Kleidung trigt und dessen Korper vielleicht stark behaart ist.” Beim
Volk findet er Unterstiitzung und weifl im Gegenzug die Armen zu unterstiitzen.

6 Die Verhinderung des gottlichen Strafgerichts durch Elija hilt auch das Buch Jesus Sirach

fest (Sir 48, 10).

Die vielverhandelte Frage, wie Eljja zum Versohner werden konnte, ist wie folgt zu beant-

worten: Generell ist die charismatische Autoritit des Propheten der traditionalen Autoritit

der Eltern tiberlegen und schiebt diese beiseite; das gilt fur Elija und noch fiir Jesus (Lk 14,

26). Eljja allerdings machte im Falle seines Schiilers Elischa Zugestindnisse und lief diesen

von seinen Eltern Abschied nehmen (1 Kén 19, 20-21). Das erschien einem frithen Midra-

schisten bemerkenswert und veranlasste thn zur Glosse Maleachi 3, 24.

Den Verzicht auf elijanische Gewalttat hilt auch das Lukasevangelium fest: Wihrend Jesu

Jinger ihren Meister dazu auffordern, seine Feinde durch Feuer zu vernichten, das vom

Himmel fillt, lehnt Jesus solches Tun ab (Lk 9, 54-55).

? ,Ein Mann, behaart und mit ledernem Giirtel (oder Lendenschurz) um die Hiiften* (2 Kén 1,
8, Septuaginta).

7

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ELIJA, MOSE UND JOSEF 93

Robin Hood bildet das Paradebeispiel. Der vom politischen Establishment geich-
tete Prophet kann dank seiner Wunderkraft und dank gottlichen Schutzes nicht
nur Uberleben, sondern der Obrigkeit auch mancherlei Schaden zufiigen, zum Bei-
spiel, indem er durch Zauber Feuer vom Himmel herabruft und damit die vom
Konig zu ithm gesandten Boten vernichtet. Das Heldenmuster des ,guten Geichte-
ten‘ lehrt uns, den gewalttitigen Zug im Charakterbild Elijas als typisches Merkmal
zu wirdigen.

Wollen wir die Gattung der Eljja-Erzdhlungen bestimmen, miissen wir mangels
eines anderen Ausdrucks zum Begriff der Legende (Heiligenerzidhlung) greifen.!0
Legenden sind personenbezogene Erzidhlungen, die auf die Verherrlichung ihres
Protagonisten zielen. Typisch fuir Legenden ist das vom Helden berichtete Wunder,
das nur er bewirken kann. Tatsichlich ist die Sammlung der von Elija und dessen
Schiiler Elischa berichteten Wunder die ilteste Sammlung solcher Erzihlungen,
die wir tiberhaupt kennen.!!

Haben wir bis jetzt nur den Helden selbst und die von ihm handelnden Ge-
schichten betrachtet, so soll uns nun die Gemeinschaft beschiftigen, die von ihm
erzdhlt und ihn als zentrale Identititsfigur versteht. Tatsichlich steht die elija-
nische Uberlieferung fiir eine auflerordentlich wirkmichtige Konzeption des
antiken Judentums.!? Mehrere Ziige sind fir diesen Typ des antiken Judentums
charakteristisch:

1. Im Mittelpunkt steht die Gestalt des wunderwirkenden Propheten, der mit
Hilfe seines Gottes Regen schafft, Kranke heilt, Lebensmittel vermehrt.

2. Unterstiitzung erhilt der Prophet aus allen Schichten der Bevolkerung, selten-
er von zentralen Institutionen wie dem Konigtum. Seine Freunde bilden eine
informelle Gemeinschaft.

3. Es besteht eine Spannung, wenn nicht Gegnerschaft zum offiziellen Tempel-
kult, der als Baalskult diffamiert wird. Ein legitimes Heiligtum besteht nicht
aus einem von Priestern verwalteten Tempelhaus, sondern aus einem Altar, der
im Freien aufgebaut und mit keinem Kultbild verbunden ist, so dass das bi-
blische Bilderverbot gilt.

4. Als nach-elijanisches Ritual wird eine Waschung im Jordan gepflegt, deren Vor-
bild Elischa, der Schiiler Elijas, begriindet haben soll; das Urbild der Taufe ist

10" Zur Gattung Legende vgl. Y. Shemesh, The Elisha Stories as Saints’ Legends, in: E. Ben Zvi
(Hrsg.), Perspectives on Hebrew Scriptures 5. Comprising the Contents of Journal of
Hebrew Scriptures, Bd. 8, Piscataway, NJ 2009, S. 93-139.

R. Sauerwein, Elischa. Eine redaktions- und religionsgeschichtliche Studie (Beihefte zur
Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft; 465), Berlin/Boston 2014, S. 215-222.
Wihrend die Elija-Erzahlungen bereits theologisiert sind, weisen die Elischa-Geschichten
einen volkstiimlichen Charakter auf und sind wohl auch ilter. Die Elija-Erzihlungen ste-
hen bereits unter dem Einfluss des Elischa-Stoffes (ich danke Ruth Sauerwein fiir diese
plausible Einschitzung).

Uberlegungen zum elijanischen Judentum finden sich bei B. Lang, Jesus der Hund. Leben
und Lehre eines jiidischen Kynikers, Miinchen 2010, S. 33-50; Lang, Die Leviten (Anm. 5).

11

12

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

94 BERNHARD LANG

ein Ritual des Untertauchens im Jordanfluss, das den syrischen General Naaman
von seiner Hautkrankheit heilte (2 Kon 5). Die Naaman-Legende bringt damit
nur ein Ziel der Taufe zu Gesicht; der andere, spiter allein wichtige Zweck ist die
spirituelle Reinigung.

5. Zu den besonders hervorstechenden Uberzeugungen dieser jiidischen Richtung
gehort die vom Weiterleben des Propheten — und vielleicht aller seiner Anhin-
ger — bei Gott im Himmel.

Hinter dieser Konzeption steht eine archaische volkstiimliche Auffassung von
nichtinstitutioneller Religion; als Schamanismus reicht sie in vorstaatliche Zeit
zuriick und kennt weder staatliches Priestertum noch Tempel.!3 Diese Form von
Religion besteht in Paldstina in Gestalt der Verehrung islamischer Heiliger am
ortlichen Heiligengrab (weli) bis in die Gegenwart.!4

Wir kennen einzelne jiidische Propheten, die sich als Nachfolger Eljjas begriffen
haben; sie alle wirkten im 1. Jahrhundert n. Chr. und stammen aus dem Norden
Palistinas, also aus jenem Gebiet, in dem Elija gewirkt haben soll: Choni der
Kreiszieher, Hanina ben Dosa, Johannes der Tadufer und Jesus von Nazaret. Jesus
selbst scheint sein Wirken als Fortfithrung des elijanischen Musters verstanden zu
haben.!> Das elijanische hat sich in jesuanisches Judentum - und damit in das
Christentum - verwandelt. Tatsichlich wirkt das elijanische Judentum im Christen-
tum bis heute prigend und gestaltgebend nach, vor allem durch den Typus des
wunderwirkenden Heiligen.16

Mose und das mosaische Judentum

Die Geschichte des Mose beginnt im Buch Exodus wie folgt: Die Hebréer leben
in Agypten. Auf Geheif§ des 4gyptischen Konigs werden sie unterdriickt. Sie wer-
den zu schwerem Frondienst beim Bau einer Stadt herangezogen. Thren neu-
geborenen Knaben droht der Tod, denn aus bevolkerungspolitischen Griinden
sollen die Hebrier keinen minnlichen Nachwuchs mehr groflziehen. Als Siug-

13 Diesen Zug betont T. W. Overholt, Cultural Anthropology and the Old Testament, Minnea-

polis, MN 1996, im Kapitel ,Interpreting Elijah and Elisha“ (S. 24-68).

S.D. Hill, The Local Hero in Palestine in Comparative Perspective, in: R. B. Coote (Hrsg.),

Elija and Elischa in Socioliterary Perspective, Atlanta, GA 1992, S. 37-73. Hill versteht Elija

und Elischa als ,Ortshelden’, die sich den Noten der lindlichen Bevolkerung annehmen und

sich iiber staatliche und andere Institutionen hinwegsetzen. Nach ihrem Tod bleiben sie

Gegenstand lokaler Verehrung, wofiir die lokalen Heiligengriber ein nachbiblisches Beispiel

bilden.

15 Lang, Jesus der Hund (Anm. 12), S. 33-50. Kein alttestamentlicher Prophet wird im Neuen
Testament hiufiger genannt als Eljja.

16 In L. Bieler, Theios Anér. Das Bild des ,gottlichen Menschen® in Spitantike und Frithchristen-
tum, Bd. 2, Darmstadt 1967 [urspriinglich 1935/1936], S. 18-21, wird auf Elija eingegan-
gen; P. Brown, Society and the Holy in Late Antiquity, Berkeley [u.a.] 1982, S. 103-152;
P. Brown, Autoritit und Heiligkeit. Aspekte der Christianisierung des Romischen Reiches,
Stuttgart 1998, S. 80-109.

14

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ELIJA, MOSE UND JOSEF 95

ling von seiner Mutter in einem Binsenkorbchen im Nil ausgesetzt, soll das Kind
seinem Schicksal Giberlassen werden. Doch das Kind wird von der Tochter des
Pharao gefunden, gerettet, Mose genannt und adoptiert.

Die traditionelle Topik der gefihrdeten Kindheit des Helden ist hier voll aus-
geprigt. Wer die Aussetzung tiberlebt, steht unter besonderem gottlichen Schutz
und ist zu Hoherem erwihlt. Der Aussetzungstopos gehort zum internationalen
Repertoire von Heldenerzihlungen. Nach einer beliebten Auffassung ist die Mose-
Erzihlung an dieser Stelle von einer Legende aus dem Zweistromland abhingig.
Erzidhlt wird sie von Sargon (Scharrukin) von Akkad, der um 2300 v. Chr. das
erste semitische Grof3reich im Zweistromland gegriindet hat. Die Legende wird in
der Gestalt einer autobiographischen Erzihlung tiberliefert:

»lch bin Scharrukin, der michtige Konig, der Konig von Akkad. Meine Mutter war eine
Priesterin, meinen Vater kenne ich nicht. [...] Die Priesterin, meine Mutter, empfing mich
und gebar mich insgeheim. Sie legte mich in einen Binsenkorb und machte den Deckel
Uber mir mit Pech dicht. Sie setzte mich im Fluss aus, der mich nicht iiberspiilte. Der
Fluss trug mich zu Akki dem Wasserschopfer. Akki der Wasserschopfer holte mich heraus,
als er seinen Eimer eintauchte. Akki der Wasserschopfer nahm mich als Sohn an und zog
mich grofl. Akki der Wasserschopfer machte mich zu seinem Girtner. Als ich Gértner war,
schenkte mir (die Gottin) Ischtar ihre Liebe [... und machte mich zum Herrscher]“.17

Die Parallelen springen sofort ins Auge. Auffillig ist das verpichte Binsenkorb-
chen, das in der Bibel und in der Sargonbiographie vorkommt.

Fahren wir mit der Mose-Erzidhlung fort! Die fremde, hebriische Herkunft des
Knaben bleibt bekannt, auch Mose selbst weif davon. Als Erwachsener fillt Mose
in Ungnade, als er einen igyptischen Arbeitsaufseher erschligt, der die Hebrier
quilt. Er flieht aus Agypten ins nahegelegene Midian in Vorderasien. Dort dient er
einem Priester als Hirte. Flucht und Hirtenzeit haben die Funktion einer Initiation,
die in einer Berufungsepisode ihren Abschluss findet. In der Wiiste bemerkt er ei-
nen brennenden Dornbusch und geht zu diesem hin. Eine Stimme heif3t ihn, sich
seiner Schuhe zu entledigen. Er befindet sich an einem heiligen Ort. Die Stimme
Gottes erteilt ihm den Auftrag, nach Agypten zuriickzukehren. Er soll sein Volk
aus Agypten herausfithren. Das gelingt ihm auch. Sparen wir uns den ausfithr-
lichen biblischen Bericht von den Plagen, mit denen Mose die Agypter miirbe zu
machen versucht, um die Erlaubnis zum Auszug zu erwirken. Kommen wir gleich
zum Durchzug durch das Schilfmeer: Wihrend die Israeliten das Schilfmeer durch
ein Wunder trockenen Fufles durchqueren, setzen die dgyptischen Verfolger der
fliehenden Karawane nach. Doch das Schilfmeer schliefit sich, und alle Kriegs-
wagen der Agypter werden samt ihrer Mannschaft vernichtet.

Mag man Mose im Zusammenhang mit dem Auszug aus Agypten als kimpfen-
den Helden betrachten, so mutiert er im Fortgang der Erzihlung zum Offenbarer,
zum Mittler zwischen dem Gott Jahwe und dem Volk Israel sowie zum frommen

17 Akkadische Sargon-Legende, iibersetzt nach J. Goodnick Westenholz, Legends of the Kings
of Akkade: The Texts, Winona Lake, IN 1997, S. 36-49.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

96 BERNHARD LANG

Kultstifter und Gesetzgeber. Nach dem Auszug aus Agypten fithrt Mose das Volk
immer tiefer in die Wiste. Schliefllich macht die Karawane lingere Station am
Fufie eines heiligen Berges, den die Uberlieferung teils als Sinai, teils als Horeb be-
zeichnet. Vom Berg her ertont unter Blitz und Donner Jahwes Stimme - zum Er-
schrecken des ganzen Volkes. Um die Furcht zu begrenzen, beschliefit Mose, fortan
nur noch allein mit Gott zu kommunizieren. Er besteigt den Berg und empfingt
dort Gottes Gesetz. In der biblischen Erzihlung sind zwei Fassungen miteinander
verwoben. Nach der einen Version erhilt Mose ein Kultgesetz, das ihn auf den Bau
einer transportablen Kultstitte, die Berufung einer Priesterschaft und die Einrich-
tung eines Opferkults verpflichtet. Nach der anderen Fassung werden eher Staats-
und Moralgesetze erlassen, die das zwischenmenschliche und politische Leben re-
geln. Im Zentrum dieser Gesetze stehen die Zehn Gebote, die zu den bekanntesten
Bibeltexten gehoren: ,Du sollst neben mir keine anderen Gétter haben. Du sollst
dir kein Gottesbild machen. [...] Ehre deinen Vater und deine Mutter. [...] Du
sollst nicht morden. Du sollst nicht die Ehe brechen® - und so weiter (Ex 20).

Einige Episoden aus der Erzihlung von der mosaischen Gesetzgebung sind fur
unseren Zusammenhang besonders einschligig. Dazu gehoren Berichte tiber die
Riickkehr des Mose vom heiligen Berg. Mose steigt vom Berg herab. Schon von
ferne vernimmt er einen seltsamen Larm im Lager der Israeliten. Die Israeliten ha-
ben wihrend der Abwesenheit ihres Fithrers eine Skulptur geschaffen, um Gott in
der Gestalt eines jungen Stieres — des Goldenen Kalbs — verehren zu kénnen. Das
aber ist ein schlimmer Verstofl gegen das Gebot Jahwes. Im Zorn zerbricht Mose
die von ihm mitgebrachten Gesetzestafeln. Mit den Schuldigen geht er streng ins
Gericht. Er bedient sich dabei einer religiosen Miliz, der Bruderschaft der Leviten.
Diese erhalten den Auftrag, alle Schuldigen zu toten. In der erbarmungslos durch-
gefihrten Sduberungsaktion verlieren ,gegen dreitausend Personen® das Leben (Ex
32, 28). Danach besteigt Mose wieder den heiligen Berg, erhilt nochmals Gesetzes-
tafeln und steigt wiederum ins Lager der Israeliten herab. Nun wird er mit Ehr-
erbietung, ja Ehrfurcht empfangen. Zur Furcht vor Mose trigt sein Aussehen bei,
denn sein Antlitz strahlt ein geheimnisvolles Licht aus (Ex 34, 29-30). Die Uber-
setzung der Stelle ist schwierig; sie hat in der Vulgata zur Vorstellung gefiihrt, das
Haupt des Mose sei mit Hornern versehen gewesen (,cornuta esset facies sua®, V.
29). Dies wiederum hat die Kunstler schon frith dazu gefithrt, Mose mit Hornern
darzustellen; ein Beispiel dafiir ist die berithmte Mose-Plastik des Michelangelo in
San Pietro in Vincoli in Rom. Das leuchtende Antlitz ist als Heroisierung aufzufas-
sen: Mose hat Anteil an jenem Licht, das von der Lichtgestalt Gottes ausgeht.

Nun zum Ende des Mose: Nach dem Sinaiereignis fithrt Mose sein Volk vierzig
Jahre lang durch die Wiiste, dem verheiflenen Land Palistina entgegen. In seinem
Greisenalter wandelt sich Moses Rolle vom frommen Kultstifter zum politischen
Gesetzgeber. Im Buch Deuteronomium erlésst er in langen Reden eine Staatsver-
fassung, die eine strenge monotheistische Gottesverehrung ebenso vorschreibt, wie
sie die Einsetzung eines Konigs vorsieht, dem das heilige Gesetzbuch zur Richt-

- am 13.01.2026, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ELIJA, MOSE UND JOSEF 97

schnur der Regierung dient. Damit hat Mose sein Testament gemacht. Die ab-
schlieflende Notiz iiber Moses Tod fillt lakonisch aus:

,Und Mose, der Diener Jahwes, starb dort im Lande Moab nach dem Befehl Jahwes.
Und er begrub ihn im Tal, im Lande Moab gegeniiber von Bet-Peor, und bis heut kennt
niemand sein Grab. Mose aber war 120 Jahre alt als er starb. Seine Augen waren nicht
triitbe geworden, und seine Frische hatte ihn nicht verlassen. Die Israeliten beweinten
Mose in den Steppen Moabs dreiflig Tage lang; dann waren die Tage des Weinens und
der Trauer um Mose zu Ende.” (Dtn 34, 5-8)

Je linger wir diese Notiz betrachten, desto seltsamer will sie uns erscheinen: Moses
Lebenszeit ist mit 120 Jahren die maximale und ideale Lebenszeit, ungefihr die
doppelte Lebensspanne, die man tatsichlich erwarten konnte. Im Vollbesitz seiner
Krifte hat Mose eigentlich keinen Grund zu sterben. Jahwe selbst scheint ihn zu
bestatten, weshalb niemand den Ort des Begribnisses kennt. Trotzdem wird die
ungefihre Lage des Grabes notiert. Wie ist dieses Biindel von unklaren Mitteilun-
gen zu verstehen? Meines Erachtens kann die Antwort nur lauten: Hier wird eine
esoterische Uberlieferung verschwiegen. Sie diirfte besagt haben: In Wirklichkeit
ist Mose gar nicht verstorben; Jahwe hat ihn zu sich in den Himmel genommen.
Nach dieser Auffassung hat man Mose dasselbe Schicksal wie dem Propheten Elija
zugeschrieben.

Soweit die Uberlieferung {iber Mose. Wie steht es mit dem Heldentypus, den
er verkorpert? Mose ldsst sich als ,Held einer Minoritit® (minority hero) verstehen,
der sich in der Mehrheitskultur behaupten und ihr gegeniiber Anspriiche durch-
setzen kann.!® Als modernes Beispiel lisst sich der schwarze Biirgerrechtler Martin
Luther King anfithren. Als die Hebrier in Agypten zu schwerem Frondienst ver-
pflichtet werden und von Arbeitsaufsehern schikaniert werden, totet Mose einen
Aufseher als Zeichen des Protests der unterdriickten Minderheit. Er kann sich der
Verfolgung entziehen, und alsbald sehen wir ihn als den Helden, der sich den
Hebriern in Agypten als Wortfiihrer zur Verfiigung stellt, durch zauberische Mit-
tel seine Uberlegenheit iiber dgyptische Magier beweist und iiber den michtigen
dgyptischen Staat allerlei Plagen kommen ldsst. Es gelingt ihm, die Hebréer aus
Agypten zu befreien. Damit endet seine Karriere als oppositioneller minority hero
und seine weitere Karriere als prophetischer Mittler zwischen Gott und Volk und
als Gesetzgeber kann beginnen. Typologisch gesehen wird er nun zum ,Kultur-
bringer* oder ,Kulturheros® (culture hero), der seinem Volk die Regeln des sozialen
Verhaltens und Institutionen von bleibender Geltung bringt.

18 Frequently the minority-hero motif is detailed with confrontations and proofs of superior

cleverness succeeding over the symbols of domination — whether it be rulers, evil advisors,
prison, slavery, a lion’s den, or other adversaries“: D. L. Smith, The Religion of the Landless.
The Social Context of the Babylonian Exile (Biblical studies), Bloomington, IN 1989, S. 163.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

98 BERNHARD LANG

Von Mose erfahren wir in Gestalt einer Sage, die Anspruch auf Wahrheit er-
hebt.!? Wie oft in dieser Gattung ist ihr Held diisteren Gemidits, verschlossen und
zum Zorn geneigt. Ein disterer Zug bestimmt zumindest Teile der Erzdhlung,
denn Mose vermittelt seinem Volk, dem eigentlichen Triger der Handlung, gott-
liche Gesetze, die es nicht halten kann, und das sich so nicht nur den Zorn des
Sagenhelden, sondern auch gottlichen Zorn und géttliche Strafe zuzieht.

Wie bei Elija liegt auch der Mose-Uberlieferung eine ganz bestimmte Konzep-
tion der jiidischen Religion zugrunde. Nach dem mosaischen Konzept beruht die
judische Religion auf einem einmaligen, in der Vergangenheit liegenden Offen-
barungsvorgang, der — wie wir historisch anmerken kénnen - in einer ausladen-
den Offenbarungsdichtung geschildert wird. Die Offenbarungsdichtung ist nicht
sehr alt; sie stammt aus der Perserzeit, dem 6. bis 4. Jahrhundert v. Chr.2? Die in
elitiren Schreiber- und Priesterkreisen entstandene Offenbarungsdichtung fiillt
die durch den Verlust judiischer Staatlichkeit entstandene Liicke, indem sie dem
Volk in Gestalt einer genau geregelten Religion eine identititsstiftende Kultur
gibt. Die Grundidee ist die Verfassung des Judentums als ,geschlossene Gesell-
schaft’, um einen Ausdruck von Karl Popper zu gebrauchen. Die geschlossene
Gesellschaft schottet sich von anderen Gesellschaften ab, lisst keine Berithrung
mit fremden Kulturen zu (daher der Auszug aus Agypten) und ist auf Reglemen-
tierung aller Lebensbereiche bedacht. Als Ideal gilt konformes, unauffilliges Ver-
halten. Das Verhalten aller wird genau kontrolliert, Abweichler werden streng
bestraft. Als warnender Prizedenzfall wird die Geschichte vom Goldenen Kalb
erzihlt - jene Geschichte, nach der dreitausend Schuldige ihr Leben lassen muss-
ten. Es kann keinen Kompromiss, keine Aufweichung der Vorschriften geben.
Suchen wir nach einer Bezeichnung fiir diesen Typ des Judentums, so mag man
vom mosaischen oder ,nomistischen® Judentum reden, denn hier herrscht das
,Gesetz‘, der nomos.

Gesellschaften des ,geschlossenen® Typus entstehen dann, wenn eine Gesell-
schaft um den Verlust ihrer traditionellen Identitit bangt. Das ist oft der Fall,
wenn eine Gesellschaft durch Kolonialisierung iiberfremdet zu werden droht -
und genau das ist in der Spitzeit Israels der Fall. Die mosaische Konzeption des
Judentums schafft etwas Neues, das mit dem Anspruch auftritt, die traditionellen
Werte, Verhaltensweisen und Institutionen zu bewahren und zu schiitzen. Die
Angst vor dem Identitdtsverlust liegt wie ein Schleier iiber dem mosaischen

19 B. Lang, Die Religion der Leviten und ihre Gegner — Alternativen zu einer archaischen
Lebenshaltung im Alten Testament, in: J. Assmann / H. Strohm (Hrsg.), Echnaton und
Zarathustra. Zur Genese und Dynamik des Monotheismus (Lindauer Symposien fiir Reli-
gionsforschung; 3), Miinchen 2012, S. 161-180, hier S. 175-178, auf der Grundlage von
M. Liithi, Volksmirchen und Volkssage. Zwei Grundformen erzihlender Dichtung, Bern
21966, S. 22-56.

B. Lang, Der redende Gott. Erfahrene und erfundene Offenbarung im Alten Testament, in:
J. Assmann / H. Strohm (Hrsg.), Orakel und Offenbarung. Formen gottlicher Willensbekun-
dung, Miinchen 2013, S. 181-208.

20

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ELIJA, MOSE UND JOSEF 99

Judentum. Dementsprechend erscheint Mose auch als eine diistere, zornige Gestalt,
die Respekt einzuflofen sucht und auf Verstofle gegen die von ihm etablierte
Ordnung mit harter Strafe reagiert.

Josef in Agypten und das liberale Judentum der Diaspora

Das Buch Genesis schliefit mit der ausfithrlich erzdhlten Geschichte von Josef
(Gen 37-50). Josef ist der Lieblingssohn seines Vaters Jakob; er hat Rahel zur Mut-
ter, die schone Lieblingsfrau seines Vaters. Als Knabe erzihlt er seinen Bridern
vorausweisende Berufungstriume: ,Wir banden Garben mitten auf dem Feld.
Meine Garbe richtete sich auf und blieb stehen. Eure Garben umringten mich
und neigten sich tief vor meiner Garbe. [...] Ich triumte noch einmal: Die Sonne,
der Mond, und elf Sterne verneigten sich tief vor mir”“. (Gen 37, 7-9) Die Pointe
ist diese: Josefs Briider sind die Stammviter der Stimme Israels; wenn sie sich als
Garben oder Sterne vor Josef verneigen, erkennen sie den Stamm Josef als den
fihrenden Stamm des Volkes an.

In der Josefsgeschichte schimmert eine alte Erzdhlung durch, die noch in Um-
rissen erkennbar ist: Josefs Vater Jakob ist Magier, der sich auf Traumdeutung ver-
steht. Er stellt seinen Sohn von der Arbeit bei den Herden frei (aber nicht auch
von der Erntearbeit), stattet ihn mit dem bunten Gewand der Magier aus und er-
teilt ihm Unterricht in der magischen Kunst.2! Von Josef wird eine komplexe
Initiationsgeschichte erzihlt. Wie alle Helden muss auch Josef eine Periode der
Erniedrigung erleben. Josefs Briidder beneiden den vom Vater Bevorzugten, neh-
men ihn gefangen, stecken ihn in eine trockene Zisterne, verkaufen ihn jedoch
schlieSlich in die Sklaverei, um sein Leben zu schonen.

Der Sklave versieht bei einem reichen Manne das Amt des Hausékonomen,
fillt jedoch wegen einer Verleumdung in Ungnade und kommt ins Gefingnis. Im
Gefingnis wird er als virtuoser Traumdeuter bekannt. Sein Meisterwerk ist die
Deutung des Konigstraums von den sieben fetten und den sieben mageren Kiihen,
die auf die Abfolge von sieben fruchtbaren und sieben unfruchtbaren Jahren fur
den Ackerbau Agyptens schlielen lassen. Sofort wird Josef vom Sklaven im Ge-
fingnis zum Wirtschaftsminister Agyptens berufen — damit endet die Initiation
des Helden. Bemerkenswert ist der Vorgang der Berufung des Helden: Anders als
Elija und Mose wird Josef nicht von Gott berufen, sondern vom Kénig von Agyp-
ten. Dieser Zug verleiht der Erzihlung ein geradezu ,weltliches® Geprige.

Josefs Mission, das Land durch die mageren Jahre zu fithren, gelingt gut, denn
wihrend der fetten Jahre ldsst Josef groffe staatliche Vorratsmagazine fir Getreide
anlegen. Damit ist Agypten gerettet. Und nicht nur Agypten. Josefs Briider kom-
men nimlich nach Agypten, um Getreide zu kaufen und damit die Hungersnot in

21 B. Lang, Joseph the Diviner: Careers of a Biblical Hero, in: B. Lang, Hebrew Life and Lit-
erature. Selected Essays of Bernhard Lang, Farnham 2008, S. 93-109.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

100 BERNHARD LANG

ihrer Heimat zu mildern. Josef erkennt seine Briider, versdhnt sich mit ihnen und
holt seine ganze Verwandtschaft nach Agypten. Dort kann er ihnen Land zum
Siedeln und ihren Herden das beste Weideland zuweisen. Josefs Tun ist zwar von
seiner Kompetenz im Traumdeuten und in der Zukunftsdiagnostik bestimmt,
aber diese Fihigkeiten begleiten nur sein grofies Werk: das der Rettung Agyptens
durch staatliche Vorratswirtschaft und das damit verkniipfte Werk der Rettung der
Israeliten durch Vermittlung von Lebensraum in Agypten.

Das Ende Josefs wird knapp und unspektakulir erzihlt:?? Josef starb im Alter
von 110 Jahren. Man balsamierte ihn ein und legte ihn in Agypten in einen Sarg®.
(Gen 50, 26 - die letzte Zeile der Genesis) Hier wird jede Heroisierung vermieden,
denn es verlautet nichts tiber ein Eingreifen Jahwes wie bei Mose und Elija. Wie
in der gesamten Josefserzihlung bleibt auch hier Gottes Prisenz im Hintergrund
verborgen. In den Erzdhlungen von Mose und Eljja tritt Gott als literarische Ge-
stalt auf, in der Josefsgeschichte nicht.

Josef stirbt einen ganz gewohnlichen dgyptischen Tod: Er erreicht das dgyp-
tische Idealalter von 110 Jahren und wird auf dgyptische Weise bestattet — einbal-
samiert und in einen Sarg gelegt. Von einem Grab ist nicht die Rede; doch die
Bergung des Sarges in einem eigens flir Josef hergestellten Beamtengrab entspri-
che dem dgyptischen Kolorit der Erzdhlung. Josef stirbt einen dgyptischen Tod
und wird als Agypter in Agypten bestattet, ohne dass ein Ort des Grabes genannt
wird — so endet die Erzihlung. Die Vermeidung der Angabe des Begribnisortes ist
gut verstindlich, denn Josef ist eine fiktive Gestalt. Als solche konnte er hochstens
ein fiktives Grab bekommen.

Wie Mose vertritt auch Josef den Typus des minority hero, wenn auch in charak-
teristischer Abwandlung. Josef lebt zwar wie Mose in fremder Umgebung, doch
muss er nicht als Vertreter einer Minoritit gegen den dgyptischen Staat kimpfen
und von diesem Rechte fiir seine Gruppe einfordern. Vielmehr zeigt er sich dank
seiner geistigen Fihigkeiten als den Einheimischen tberlegen, nach einem be-
kannten Erzahlmuster wird er zum Helfer des Konigs.? Josef erscheint als das
Urbild des erfolgreichen Diasporajuden: Der ,Diasporaheld® (diaspora hero)** lebt
schon lange in nichtjidischer Umgebung; er hat sich erfolgreich in die Majoritits-
kultur integriert und iibrigens eine Agypterin geheiratet. Ein Mann von freundli-
cher, heller Sinnesart, ist er Agypter und Jude zugleich. Den neu in der Diaspora
ankommenden Juden leistet er erste praktische Hilfe und setzt sich fiir sie bei
Behorden als Fiirsprecher ein.

22 Der Textbestand dieser Schlusspassage ist allerdings manipuliert. Josef wird nimlich noch

die Auferung eines letzten Wunsches zugeschrieben: Bei einem zu erwartenden Auszug
der Israeliten aus Agypten sollen Josefs Gebeine mitgenommen werden (Gen 50, 24-25).
Dieser Textzusatz soll die Josefserzihlung mit der im Buch Exodus folgenden Erzihlung
vom Auszug aus Agypten verkniipfen.

23 R. Gnuse, From Prison to Prestige: The Hero Who Helps the King in Jewish and Greek
Literature, in: Catholic Biblical Quarterly 72, 2010, S. 31-45.

24 Zum ,Diasporahelden vgl. Smith, The Religion of the Landless (Anm. 18), S. 153-178.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ELIJA, MOSE UND JOSEF 101

Die Josefserzahlung wird im Modus des Mirchens prisentiert:25 Josef ist der nie
vom Gliick verlassene Mirchenheld, der frith das Vaterhaus verlisst, in die Welt
zieht und es fern seiner Heimat zu Ansehen und Ruhm bringt. Sein helles Gemiit,
die Leichtigkeit, mit der er auch schwere Schicksalsstunden iibersteht, und nicht
zuletzt der gute Ausgang der Erzihlung sind typisch fiir diese Gattung.

Auch bei der Josefserzihlung konnen wir die Frage anschlieflen: Was fiir eine
Konzeption des Judentums liegt der Geschichte zugrunde? Hier haben wir es, an-
ders als beim mosaischen Judentum, mit der Konzeption einer ,offenen Gesell-
schaft® (Karl Popper) zu tun. Die offene Gesellschaft ist anderen Kulturen gegen-
tber aufgeschlossen; auch ldsst sie ihren Mitgliedern Spielriume fuir individuelle
Entfaltung. Josef ist ein Mann der offenen Gesellschaft, der als Gouverneur segens-
reich in einem fremden Land — in Agypten — wirkt. Josef steht fiir Offenheit, Ver-
sohnung, Freundschaft und grofiztigige Philanthropie. Die gesamte Josefserzihlung
scheint als Gegengeschichte gegen die Mose-Erzahlung konzipiert zu sein: Statt
von einem Exodus aus Agypten berichtet sie von einem umgekehrten Auszug —
aus Palistina zach Agypten, oder allgemeiner: aus Palistina in die Diaspora. Die
Josefserzahlung hilt die Lebensbedingungen in der Diaspora fiir besser als in Palds-
tina und entwirft fir das Leben in der Fremde einen Verhaltenskodex — den der
offenen Gesellschaft.

Welchen Namen sollen wir der Konzeption des Judentums geben, die uns in der
Josefserzihlung vor Augen gefithrt wird? Der Ausdruck ,josefinisches® oder ,jose-
fisches” Judentum hat keinen guten Klang, weil eine Verwechslung mit dem
Josephinismus im Osterreich des 18. Jahrhunderts nicht ausgeschlossen wire.
Daher schlage ich vor, von einem Konzept des ,liberalen® Judentums zu sprechen.
In der hellenistischen Antike war dieser Typus des Judentums weit verbreitet. Als
Exponenten des hellenistischen Judentums gelten Philon von Alexandrien und
Flavius Josephus, zwei Autoren, von denen der eine die meiste Zeit seines Lebens
in Rom, der andere in Alexandria in Agypten verbrachte. Auch Koénig Herodes der
Grof3e wire hier zu nennen, der romfreundliche, bilinguale Herrscher, der in Jeru-
salem einen prichtigen judischen Tempel bauen lieff, aber auch heidnische Kulte
unterstiitzte. Die Genannten stehen stellvertretend flir eine sehr grofe Zahl judi-
scher Menschen, die nicht nur in Palistina, sondern auch in der Diaspora, vor
allem in groflen Stidten wie Alexandria und Rom lebten. Achttausend in Rom
ansissige Juden, berichtet Josephus, hitten eine aus Jerusalem kommende Dele-
gation unterstiitzt, die Kaiser Augustus eine Bitte vortrug.2® Die wenigsten von
ihnen diirften sich als mosaische Juden strenger Observanz verstanden haben. Ge-
wiss hat die Mehrzahl nach dem liberalen, weltoffenen Modell gelebt und gedacht.

25 Lang, Die Religion der Leviten und ihre Gegner (Anm. 19), S. 175-178, auf der Grundlage
von Liithi, Volksmirchen und Volkssage (Anm. 19), S.22-56; M. Liithi, Es war einmal.
Vom Wesen des Volksmirchens, Gottingen 81998, S. 103-114.

26 Josephus, Antiquitates Tudaicae 17, 300, in einem Bericht {iber eine Delegation des Jahres
4v. Chr.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

102 BERNHARD LANG

Die Vielfalt des antiken Judentums

Die drei untersuchten biblischen Gestalten — Elija, Mose und Josef — wurden in
erster Linie unter soziologischem Aspekt dargestellt. Dieser Aspekt ist abschlie-
fend zusammenzufassen und zu verdeutlichen. Das soll in der Form knapper
Thesen geschehen.

Erstens: Die Heldengestalten sind Exponenten von Gemeinden. — Ich fasse Elija, Mose
und Josef nicht als historische Gestalten auf, sondern als Figuren, in denen sich
gesellschaftliche und religiose Lebenskonzepte ausdriicken; in sich schlissige,
vollstindige, anschauliche und praktikable religiose und gesellschaftliche Optio-
nen. Jede der Gestalten und ihre Uberlieferung ist einer bestimmten Gruppe zu-
zuordnen; wir mogen sie als Tragergruppe, Rezeptionsgemeinde oder Textgemein-
schaft bezeichnen.?” Mose steht fir das mosaische, sich an einem vielfiltig aus-
formulierten Gesetz orientierende priesterliche, auf Segregation bedachte Juden-
tum. Jude ist, wer die mosaischen Sitten annimmt. Elija reprisentiert ein prophe-
tisches, anti-priesterliches, an magischer Heilung interessiertes Judentum, wie es
spéter besonders bei Jesus und im frithen Christentum Gestalt gewinnt. Die Mit-
glieder der elijanischen Gemeinde scharen sich um den Propheten und glauben an
ihn und seine Wundermacht. Josef schlieflich steht fir ein eher kulturelles, libera-
les, weltoffenes, weniger religios geprigtes Judentum, das man als Laien-Judentum
bezeichnen mag. Der Josefsgeschichte gilt deshalb der levitisch-mosaische religiose
Zelotismus als verwerflich; die Leviten werden als Minner der Gewalt denunziert:
~Werkzeuge der Gewalt sind ihre Messer. Zu ihrem Kreis mag ich nicht gehoren,
mit ihrer Rotte vereinige sich nicht mein Herz“. (Gen 49, 5-6) Die Zugehorigkeit
zum Judentum ergibt sich in der Josefsgeschichte aus den gemeinsamen Vorfahren
und der gemeinsamen Sprache.

Die Leitgestalten der drei Spielarten oder (anachronistisch ausgedriickt) Konfes-
sionen des Judentums werden unterschiedlich inszeniert. Als Sagenheld bleibt
Mose eine Einzelgestalt; seinen Vorschriften ist zu folgen. Der Modus der Erzih-
lung ist grundsitzlich priskriptiv. Das ist bei Elija und Josef anders. Sie werden als
exemplarische Gestalten der Legende beziehungsweise des Miarchens vorgefiihrt;
sie laden zur Nachfolge und sogar zur Nachahmung ein. Der Modus der Erzih-
lung ist suggestiv.

Jedem Mitglied der Gemeinschaft bietet die Leitgestalt die Moglichkeit, sich
deren Grundsitze und Verhaltensweisen spielerisch anzueignen, sie sich immer
wieder narrativ zu vergegenwirtigen und sie an die nichste Generation weiter-

27 Zu Ausdriicken wie JTextgemeinschaft’ und ,Erzihlgemeinschaft’ vgl. den Exkurs ,Kurze
Ubersicht iiber ,Gemeinschaften in B. Lang, Predigt als ,intellektuelles Ritual‘. Eine Grund-
form religioser Kommunikation kulturwissenschaftlich betrachtet, in: P. Strohschneider
(Hrsg.), Literarische und religiose Kommunikation in Mittelalter und Frither Neuzeit. DFG-
Symposion 2006, Berlin/New York 2009, S. 292-323, hier S. 321-323, S. 295-300.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ELIJA, MOSE UND JOSEF 103

zugeben. Zumindest das antike Judentum ist ohne solche vorbildlichen Gestalten
nicht ausgekommen.

Zweitens: Die verschiedenen ,Gemeinden sind am ebesten als soziale Bewegungen vorzu-
stellen. — Geht man von den modernen Bewegungen aus, lassen sich sechs ty-
pische Merkmale herausstellen:28

1.

Eine Bewegung wird von einem Anliegen getragen; sie hat eine ganz bestimm-
te Botschaft, der grofle kulturelle, religiose oder politische Bedeutung beige-
messen wird.

. Bewegungen entstehen nicht im politischen Zentrum, sondern an der Periphe-

rie einer Gesellschaft, also fern von der Konzentration politischer und gesell-
schaftlicher Macht.

. Mitgliedschaft und Fiihrung sind eher diffus als deutlich, weil eine straffe Orga-

nisation fehlt.

. Die Aktivisten sind bereit, fiir ihr Anliegen einzutreten, zum Beispiel durch

Anderung des personlichen Lebens, durch zivilen Ungehorsam, gelegentlich
durch Gewalt. ,Elan und Charakter der sozialen Bewegungen ergibt sich aus
dem Gefuihl der Mitglieder, [...] als Retter der Gesellschaft gegen eine Unzahl
von Feinden wirken zu missen®.?’

. Mitglieder und Sympathisanten kommen typischerweise aus verschiedenen

sozialen Schichten oder Klassen, und es ist gerade diese Mischung, die ihr Er-
folg zu geben vermag.30

. In Abwesenheit einer Fihrung kommt in Bewegungen bestimmten Schrift-

dokumenten, die ihr Gedankengut aussprechen, besondere Bedeutung zu;
Bewegungen sind daher oft Lesergemeinden. Das gilt fiir die biblische Zeit
ebenso wie zum Beispiel fur christliche Bewegungen der frithen Neuzeit, die
ohne Institutionen bleiben. Letztere betreiben massive Traditionsbildung
mittels erbaulicher Literatur, etwa Biographien ihrer Helden.

Drittens: Das antike Judentum kennt verschiedene Spielarten oder Richtungen. — Die drei
von unseren Helden reprisentierten Spielarten des Judentums sind als alternative
Entwiirfe angelegt. Sie sollen einander nicht etwa erginzen, sondern ersetzen. Sie
konkurrieren miteinander und schlieffen einander aus. Jede Gruppe, ,Bewe-
gung‘ oder ,Richtung’ legt sich eine Erzdhlung zurecht, um die eigene Lebensord-

28

29
30

Anregungen entnehme ich folgenden Werken: J. Frese, Bewegung, politische, in: J. Ritter
[et al.] (Hrsg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 1, Basel 1971, Sp. 880-882;
H. Schoeck, Bewegungen, soziale, in: H. Schoeck, Kleines soziologisches Worterbuch,
Freiburg im Breisgau 1969, S. 54-55; S. Tarrow, Social Movements, in: A. Kuper / J. Kuper
(Hrsg.), The Social Science Encyclopedia, London/New York 21996, S. 792-794.

Schoeck, Bewegungen (Anm. 28), S. 55.

Beispiele fiir diesen Grundsatz finden sich bei H. A. Landsberger, Peasant Unrest: Themes
and Variations, in: H. A. Landsberger (Hrsg.), Rural Protest: Peasant Movements and So-
cial Change, London 1974, S. 1-64, hier S. 57-60.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

104 BERNHARD LANG

nung als legitim zu beweisen und mit der Wiirde eines heiligen Ursprungs auszu-
statten; gleichzeitig werden alternative Lebensordnungen abgewiesen. Mose hat
mit Eljja nichts zu schaffen. Josef passt weder zu Mose noch zu Eljja. Bis heute gilt
Josef orthodoxen, sich an der mosaischen Thora orientierenden Juden als pro-
blematische Gestalt — als Befiirworter jiidischer Assimilation an die heidnische
Umwelt.3! Ohne die Primisse des pluralistischen Charakters des antiken Juden-
tums lassen sich unsere Helden und die mit ihnen verbundenen Erzihlungen nicht
angemessen verstehen.

31 A. Wildavsky, Assimilation versus Separation: Joseph the Administrator and the Politics of
Religion in Biblical Israel, New Brunswick/London 1993.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entheroisierung des Mose
im klassischen Judentum

Gabrielle Oberbénsli-Widmer

Aus Sicht des Alten Testaments mag Mose tatsichlich heroisch anmuten. Schon
als Sdugling von einem tyrannischen Pharao verfolgt, wird er als junger Mann
einen gepeinigten Glaubensgenossen richen, spiter sein Volk aus der dgyptischen
Knechtschaft in die Freiheit fiihren, allen inneren und dufleren Anfechtungen auf
dem vierzigjahrigen Weg durch die Wiiste trotzen, Wunder vollfithren und - auch
das gehort ins stimmige Heldenbild - einen tragischen Tod im Anblick des gelob-
ten Landes sterben.

Im klassischen Judentum, in der spitantiken talmudischen Tradition indes fin-
den sich nur wenige Voten, welche Mose einen Status als Heros attestieren, eine
Stelle in der Mischna etwa, dem nachbiblischen Gesetzeskodex, die rhetorisch
fragt: ,Wer ist grofler als Mosche? Mit ihm beschiftigte sich nur Gott ...“.! Sonst
aber zeichnet sich im rabbinischen Schrifttum eine unverhohlene Demontage des
Exodus-Helden ab. Manchenorts wird er aus der Liturgie verbannt, sein Part am
Befreiungsgeschehen gestrichen, seine biblischen Fihigkeiten gestutzt, und - be-
sonders signifikant — sein Name erhilt in hebraischen Traditionsschriften ein festes
Epitheton: Mosche Rabbenu, Mose, unser Rabbi, Mose, unser Lehrer. Schulstuben
aber sind selten Orte, aus denen sich Recken rekrutieren, und Schulmeister iibli-
cherweise kaum der Stoff, aus dem Heroen sprieflen. Kurz: Die talmudischen
Weisen entziehen dem alttestamentlichen Protagonisten sein heroisches Potential
und verengen seine vielfiltigen biblischen Rollen auf eine erzieherische Aufgabe
im Lehrhaus.

Dem ist nachzugehen. Was treibt die Rabbinen in den ersten nachchristlichen
Jahrhunderten zu einem solchen beinahe despektierlichen Unterfangen? Und wie
wird es konkret realisiert? Insbesondere angesichts der frithchristlichen und frith-
judischen Rezeption, welche demgegeniiber die Mose-Gestalt geradezu messia-
nisch tiberhohen. Die rabbinische Entheroisierung des Mose ist mithin ein span-
nendes und zudem wenig bearbeitetes Feld in der Wirkungsgeschichte dieser fur
Judentum und Christentum zentralen Figur. Eine Dynamik, in der Sakralitit und
Heldentum, Heroisches und Religitses zusammenlaufen und sich in die Real-
und Mentalititsgeschichte ihrer Epoche einschreiben.

Dazu eingangs eine Klirung und eine Primisse.

Die Klirung: Unter ,klassischem Judentum® ist die nachalttestamentliche, spit-
antike Tradition der talmudischen Rabbinen zu verstehen, das heifdt der Weisen,

1 Sotal9.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

106 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

welche die biblisch-israelitische Religion mit ihrer Eigenstaatlichkeit und ihrem
Zentralheiligtum nach 70. n. Chr., nach der Zerstérung Jerusalems und des Zweiten
Tempels, zu einer ginzlich verinderten Exilsreligion umgeschmiedet haben, deren
Strukturen das normative Judentum bis heute nachhaltig prigen.

Die Primisse: Ohne den geneigten Leser, die geneigte Leserin des biblischen
Analphabetismus zu bezichtigen, mogen einleitend ein paar Eckdaten der alttesta-
mentlichen Textvorgabe hilfreich sein, auf deren Grundlage sich die Wirkungs-
geschichte dann umso klarer abheben soll.

Auf der Handlungsebene der Bibel ist Mose der dominierende Protagonist der
Thora, vom Buch Exodus bis zum Deuteronomium. Orte der Handlung sind
Agypten und die Wiiste Sinai. Die Handlungszeit: um 1300 v. Chr. Der Plot:
Nachdem die Jakob-S6hne vor Generationen aufgrund einer Hungersnot aus dem
Lande Kanaan nach Agypten ausgewandert sind, fristen die Israeliten nun eine
Fronexistenz im Exil, unterdriickt und verfolgt vom Pharao, der die hebriischen
Neugeborenen kurzerhand umbringen lisst. Als Sdugling tiberlebt Mose das Mas-
saker nur, weil seine Mutter ihn in einem Korbchen am Nil aussetzt und er wunder-
sam und ausgerechnet von der Tochter des Pharao gerettet wird. Dieses Wander-
motiv des im Wasser ausgesetzten Kindes ist weithin bekannt, wobei Exodus 2 eine
besondere Affinitit zur akkadischen Sargon-Legende aufweist.2 Obwohl Mose am
Pharaonenhof aufwichst, sieht er die Not des hebriischen Volkes und erschligt
einen dgyptischen Hischer, worauf er flichen muss. Als Schathirte in der Wiiste
erhilt Mose in einer gottlichen Berufung den Auftrag, die Israeliten aus Agypten
zu befreien. Sekundiert von seinem eloquenten Bruder Aaron tritt Mose vor den
Pharao. Erwartungsgemafd widersetzt sich dieser dem Plan. Erst zehn - die spiter
danach benannten ,dgyptischen® — Plagen zermiirben den Despoten. So lasst der
Pharao das Volk Israel ziehen, jagt ihm dann aber nach. Doch durch ein Wunder
ziehen die Hebrier trockenen Fufles durch das Schilfmeer, wihrend die igyp-
tischen Verfolger darin umkommen. Zur Erinnerung an den Befreiungszug wird
das Pesach-Fest eingesetzt. Nunmehr in der Wiiste, am Berg Sinai empfingt das
Volk mittels Mose die gottliche Thora: Gesetz, Verfassung und Kultkalender
zugleich. Diese rechtlichen und kultischen Passagen bestimmen dann tiber weite
Strecken den Pentateuch, wihrend der Plot seltsam stockt, die Story férmlich in
der Wiiste versandet — vierzig Jahre fuir einen Weg von wenigen hundert Kilo-
metern. Das muss man sich schon vergegenwirtigen: Die Distanz zwischen den
dgyptischen Fronstidten und dem Siiden Kanaans ist — etwa auf schweizerische
Verhiltnisse tibertragen — die zwischen Boden- und Genfersee. Vierzig Jahre! Da-
bei kimpft Mose unermiidlich. Einerseits gegen duflere Feinde, allen voran gegen
die Amalekiter, andererseits aber auch mit dem eigenen Volk, das sich angesichts
von monotonem Manna und ewigen Wachteln nach den Fleischtépfen zuriick-

2 Zum Wortlaut der akkadischen Sargon-Legende vgl. W. Beyerlin (Hrsg.), Religions-

geschichtliches Textbuch zum Alten Testament, Géttingen 1975, S. 123-124.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 107

sehnt und wiederholt von seinem Gott abfillt - beriihmt ist die Episode vom
goldenen Kalb, welche die fatalen goldenen Kilber der spiteren Konigszeit anti-
zipiert.3 Im Jahzorn zerschmettert Mose da die Gesetzestafeln. Schliefilich rebel-
lieren selbst Mirjam und Aaron gegen ihren Bruder Mose, von den levitischen
Konkurrenten, bekannt als ,Rotte Korach®, ganz zu schweigen. Nach Jahrzehnten
endlich an der Grenze zum gelobten Land angekommen, bleibt es Mose versagt,
seine Lebensaufgabe zu vollenden. Josua wird das fur ihn tun. Mose aber darf die
ersehnte Erde nicht betreten, da er fir den Ungehorsam seines Volkes haften
muss. Hier der Wortlaut der Todesszene, der Schluss des funften Buches Mose:

»1 Und Mose stieg von den Steppen Moabs auf den Berg Nebo, auf den obersten Gipfel,
der gegeniiber Jericho lag. Und der Herr zeigte ihm das ganze Land [...]. 5 Und dort
starb Mose, der Knecht des Herrn, im Lande Moab auf den Befehl des Herrn [al pi Ado-
naj — wortlich... auf den Mund des Herrn]. 6 Und er begrub ihn im Tal, im Lande Moab
gegeniiber Beth-Peor. Und niemand kennt sein Grab bis auf diesen Tag. 7 Mose war 120
Jahre alt als er starb. Sein Auge war nicht triibe geworden, und seine Lebenskraft nicht
gewichen. [...]. 10 Und es stand von nun an kein Prophet mehr in Israel auf wie Mose,

mit dem der Herr von Angesicht zu Angesicht verkehrte, 11 in Bezug auf all die Zeichen

und Wunder, mit denen ihn der Herr ausgesandt hatte [...]“.*

Soweit das biblische Narrativ. Ganz anders aber die realgeschichtliche Einschit-
zung. Eine historische Lektiire muss hier als Advocata Diaboli ein paar kritische
Beobachtungen nachtragen. Zeitlich sind Mose und der Auszug aus Agypten, wie
schon gesagt, um 1300 v. Chr. anzusetzen. Leider liegen dazu weder auflerbibli-
sche Belege aus dem entsprechenden Zeitraum, noch archiologische Befunde vor,
kein Tagebuch des Mose als Sensationsfund aus dem Wiistensand des Sinai.’ Erste
Verschriftlichungen setzen erst Jahrhunderte spiter ein, ungefihr im achten vor-
christlichen Jahrhundert, also in der Konigszeit. Mindestens ein halbes Jahrtau-
send klafft demzufolge zwischen der Gestalt des Mose und ihrer biographischen
Formgebung.® Mose ist mithin vor allem andern eine Erinnerungsfigur. Fraglich,
ob sich aus dieser noch ein authentischer Kern herausschilen lisst — am ehesten
vielleicht der dgyptische Name Mose.” Verfiithrerisch winkt dann die These, Mose
in den Bannkreis der Aton-Religion zu stellen, in jenen dgyptischen Monotheis-
mus unter Amenophis IV Echnaton (um 1364-1347 v. Chr.). Doch gilt es, dieser
Verlockung zu widerstehen und eine andere Fihrte aufzunehmen. Die Erzihlung

1 Kén 12,28.

Dtn 34,1.5-7.10.11. Aus dem Hebriischen von G. O.-W.; falls nicht anders vermerkt,
stammen die Ubersetzungen auch im Folgenden von der Verfasserin.

Zu den Gruppen der sogenannten ,Hapiru‘ und ,Schazu‘ vgl. R. G. Kratz, Israel als Staat
und Volk, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 97/2000, S. 1-17, insbesondere S. 13-17.
6 E.Otto, Mose. Geschichte und Legende, Miinchen 2006; H. Schmid, Die Gestalt des
Mose. Probleme alttestamentlicher Forschung unter Beriicksichtigung der Pentateuchkrise,
Darmstadt 1986; R. Smend, Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin Noth. Beitrige
zur Geschichte der biblischen Exegese, Tiibingen 1959.

M. Gorg, Mose — Name und Namenstriger. Versuch einer historischen Anndherung, in:
E. Otto (Hrsg.); Mose. Agypten und das Alte Testament, Stuttgart 2000, S. 17-42.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

108 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

des Exodus ist zweifellos ein Exilstext. Aber um welches Exil handelt es sich? Um
das agyptische, oder nicht vielleicht um das babylonische im sechsten vorchristli-
chen Jahrhundert? Die alttestamentliche Forschung tendiert heute dazu, den Pen-
tateuch immer jinger zu datieren, konkret eben in die exilisch-nachexili-
sche Epoche. Der Exodus als Ruckprojektion der babylonischen Unterdriickung
und Verbannung in eine ferne dgyptische Vergangenheit. Die Annahme konnte
Einiges erkldren, etwa weshalb Mose biblisch nahezu alle gesellschaftlich rele-
vanten Rollen einnimmt — Gesetzgeber, Kultvollzieher, Levite, Stratege, Richter,
Politiker, Prophet —, aber niemals als Konig auftritt, hatte doch das Kénigtum mit
der babylonischen Deportation definitiv ausgedient und jedes Prestige verspielt.
Einer solchen historischen Hypothese zufolge wire die Gesetzgebung am Sinai
nicht fester Bestandteil und Hohepunkt der Exoduserzihlung, sondern vielmehr
diente der Mose-Plot als narrative Hiille fiir das Gesetz, als deren Rahmenerzih-
lung oder Legitimationsgeschichte, die viele Jahrhunderte nach der zeitlichen Ver-
ortung der Mose-Figur fiir dieses Gesetz verfasst worden wire.

Die Fragen sind kaum zu l6sen. Man verharrt hier im Hypothetischen. Und die
Wachstumsmodelle der Pentateuch-Forschung nehmen kein Ende.? Als Hinter-
grund fur die nun folgende Rezeption des Mose muss das gentigen. Zudem liegt
fur die Rabbinen jede historische Fragestellung aufierhalb ihres Denkhorizonts, gilt
fur sie doch: ,En mugqdam u-me’uchar ba-Thora - es gibt kein frither oder spiter in
der Thora“.? Den talmudischen Weisen zufolge wurde die ganze Halacha, das
gesamte Religionsgesetz, schriftliche #zd mindliche Thora (also auch das talmudi-
sche Schrifttum) Mose am Sinai gegeben als zeitiibergreifende Wahrheit mit unver-
rickbarer Giiltigkeit bis zum heutigen Tag.

Die nachbiblische Wirkungsgeschichte. Die Literatur zu Mose ist tiber die Jahr-
hunderte zu einer imposanten Bibliothek von Monographien und Kommentaren,
Historischem und Fiktionalem, Prosa und Lyrik, Oper und Drama gewachsen.
Obwohl sich das Korpus kaum noch tiberblicken lisst, wird im Folgenden ver-
sucht, aus den jidischen Texten eine Typologie herauszuschilen, welche Mose
epochentibergreifend auf drei Typen reduziert: den Mose-Messias, den dgyptisier-
ten Mose und - dies der Fokus — den entheroisierten Mose. Zu den beiden ersten
Typen nur ein paar Stichworte, zwecks deutlicherer Konturierung des entheroisier-
ten Mose.

In die Kategorie des ersten Typus, des Mose-Messias, fligen sich all die Ansitze
ein, die Mose als Triger einer wie auch immer gearteten ersten Offenbarung an-
erkennen, inzwischen aber eine zweite Offenbarung im Blick haben oder diese in
Zukunft erwarten. In der Antike gehoren dazu die sogenannten ,rewritten Bibles®

8 . C. Gertz, Tora und Vordere Propheten, in: J. C. Gertz (Hrsg.), Grundinformation Altes
Testament, Gottingen 42010 (2006), S. 193-311; E. Zenger, Die Biicher der Tora / des Pen-
tateuch, in: E. Zenger [et al.] (Hrsg.), Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart 31998,
S. 66-176.

9 Pesachim 6b.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 109

im Umfeld von Qumran, beispielsweise das apokalyptische Jubilienbuch, jedoch
ebenso neutestamentliche Zeugnisse, besonders bildlich etwa die Verklarungsszene
der synoptischen Evangelien, wo Mose von Jesus formlich iiberblendet wird. Hier
zur Vergegenwirtigung ein paar Verse aus der Fassung des Markus:

»2 Und sechs Tage danach nimmt Jesus den Petrus, den Jakobus und den Johannes mit
und fiihrt sie auf einen hohen Berg, sie allein. Da wurde er vor ihren Augen verwandelt, 3
und seine Kleider wurden glinzend, ganz weif3, wie kein Firber auf Erden sie weif§ ma-
chen kann. 4 Und es erschien ihnen Elijja mit Mose, und sie redeten mit Jesus. [...]. 8 Und
auf einmal, als sie um sich blickten, sahen sie niemanden mehr bei sich aufier Jesus.“10

Der Mose-Messias, der neue Mose als eschatologischer Bote und Triger einer er-
neuerten Lehre tritt denn auch vorwiegend um die Zeitenwende auf, getragen von
apokalyptischer Naherwartung. Eine solchermaflen aktualisierte Mose-Figur steht
am Scheideweg von Frithjudentum und Frithchristentum einerseits, gegeniiber
dem talmudischen Judentum andererseits, denn die spitantiken Rabbinen haben
verstindlicherweise kein Interesse an konkurrierenden Offenbarungsschriften. In
spiteren Epochen bis in die gegenwirtigen Tage begegnet man dem Mose-Messias
verschiedentlich dann wieder, wenn neue Geistesstromungen einen prestigetrich-
tigen Ahnherrn benétigen. Im Mittelalter etwa spekulieren die Mystiker tiber ein
konsonantisches Neuarrangement einer kabbalistischen Neo-Thora. In der Neu-
zeit stilisiert Friedrich Schiller Mose zu einem Proto-Aufklirer,!! und im 20. Jahr-
hundert gestaltet ihn Micha Bin Gorion zum Existentialisten.!2 Die hebriische
Techija-Literatur!® macht Mose zum frithen Verkiinder des Zionismus, und neuer-
dings vereinnahmt ihn gar die israelische Frauenbewegung.!4 Soweit der erste
Typus, der Mose-Messias.

Der zweite Typus, der des dgyptisierten Mose, stammt aus der Zeit des Helle-
nismus. Von Anfang an steht er im Zeichen eines Disputs zwischen Juden und
Nichtjuden. Denn Mose wird dann in idgyptisches Leinen, Pallium oder Toga ge-
kleidet, wenn es gilt, das Judentum anzugreifen beziehungsweise es zu verteidigen.
Dementsprechend fallen die Debatten um einen wie auch immer gearteten agypti-

100 Mk 9,2-4.8.

11 F. Schiller, Die Sendung Moses, in: K.-H. Hahn (Hrsg.), Schillers Werke. Nationalausgabe,
Bd. 17: Historische Schriften, Erster Teil, Weimar 1970 (1789/1790), S. 377-397.

12 M. ]. Bin Gorion, Das Bildnis, in: M. J. Bin Gorion (Hrsg.), Born Judas. Altjiidische Le-

genden und Volkserzihlungen, aus dem Hebriischen von R. Bin Gorion, Frankfurt am

Main 1981 (6-bandige hebriische Originalausgabe 1916-1923), S. 12-14.

Diese Literatur der nationalen ,Auferstehung® umfalt die frithen und klassisch-zionisti-

schen Schriften.

Zur Veranschaulichung hier die Anfangszeilen der Lyrikerin E. Bat-Zion: ,,Und wenn ich

einst eine Heilige werde so wie Mose am Sinai / vierzig Tage und Nichte / dann zeigt mir

Gott ein Buch der Weisung / Geheimnisse und verborgene Ritsel / meine Augen werden

das Buch durcheilen [...]“. Zitiert nach E. Bat Zijon, Uchsche-ehje gedoscha - Und wenn ich

einst eine Heilige werde, in: M. Shaked (Hrsg.), La-nezach anagnech — T'll play you forever:

The Bible in Modern Hebrew Poetry. An Anthology (hebr.), Tel-Aviv 2005, S. 172 (aus

dem Hebriischen von G. O.-W.).

13

14

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

110 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

schen Mose ambivalent aus, konnen sowohl positiv wie negativ besetzt sein.!
Offensichtlich brachte der dgyptische Priester Manetho im dritten vorchristlichen
Jahrhundert als einer der ersten tibelste Berichte in Umlauf: Mose als aussitziger
agyptischer Priester, eine Gefahr fiir Agypten, kultisch pervertiert, verstiimmelt,
vertrieben etc. Manethos Darstellung fand unter griechischen und lateinischen
Autoren nicht wenige Nachahmer, allen voran den Grammatiker und Rhetor
Apion (im ersten Jahrhundert n. Chr). Ihm bietet auf judischer Seite Flavius
Josephus mit ,,Contra Apionem® nach Kriften Paroli, indem er Mose auf seine
Weise als zeitgenossischen Heros verkldrt. Man hore nur, wie Flavius Josephus
Mose hellenistisch ausstaffiert:

»An Geistesschirfe tibertraf er alle Menschen, die je gelebt haben, und geschickt im Er-
denken von Plinen, besafl er auch eine wunderbare volkstiimliche Beredsamkeit. Seine
Stimmungen beherrschte er in solchem Grade, dass sie in ithm gar nicht vorhanden zu sein
schienen, und dass er ihre Namen mehr deshalb, weil er sie bei anderen Menschen sah, als
von sich selbst her zu kennen schien. Er war ein vorziiglicher Feldherr und ein Seher, wie
kaum ein zweiter, sodass, wenn er redete, man Gott selbst zu horen vermeinte.“16

Angesichts der biblischen Vorlage mag eine solche Charakterisierung nicht wenig
verwundern, doch wer sich auf Wirkungsgeschichte einldsst, tummelt sich auf
reichlich rechtlosem Terrain, dessen Friichte nicht nur besonders tppig, sondern
zuweilen auch duflerst gefihrlich gedeihen. Denn in der hellenistischen Mose-
Debatte geht es um politische Polemik mit unabsehbaren Konsequenzen, konkret:
um die Ausschreitungen gegen Juden und Pogrome wie diejenigen im antiken
Alexandrien. Das dgyptische Erbe des Mose girt schlieflich iiber die Epochen
weiter — die entsprechenden Positionen hat Jan Assmann in seinem ebenso
bekannten wie umstrittenen Buch ,Moses der Agypter* vor ein paar Jahren refe-
riert.1” Das eigentliche Glanzlicht setzt diesem zweiten Mose-Strang indes Thomas
Mann mit seiner Erzihlung ,,Das Gesetz“ auf, er wiederum als Verteidiger der israe-
litischen und judischen Werte. Mose hier als Spross einer dgyptischen Prinzessin
und eines hebrdischen Sklaven modelliert, ringt namentlich um die Niederschrift
des Dekalogs, dem unverriickbaren ethischen Urrecht, welches Thomas Mann den
Nazis 1943 aus seinem amerikanischen Exil entgegenschleudert.!® Mithin ist der
Typus des dgyptisierten oder dgyptischen Mose seit der klassischen Antike von

15 G. Oberhinsli-Widmer, Mose in apokalyptischer und jiidisch-hellenistischer Literatur, in:

G. Krause / G. Miiller (Hrsg.), Theologische Realenzyklopidie, Bd. 23, Berlin 1994, S. 347-
357; M. Stern, Greek and Latin Authors on Jews and Judaism, Bd. 1, Jerusalem 1974.

16 F Josephus, Jiidische Altertiimer, iibers. von H. Clementz, Wiesbaden 81989, S. 250, Buch

4, Kapitel 8.

J. Assmann, Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedichtnisspur, Miinchen/Wien 1998

(amerikanische Originalausgabe 1997).

18 T Mann, Das Gesetz, in: T. Mann, Die Erzihlungen, Frankfurt am Main 1981, Bd. 2,
S. 621-672 (Ersterscheinung in englischer Ubersetzung in: The Ten Commandments. Ten
Short Novels of Hitler’s War against the Moral Code, New York 1943; erste deutsche Aus-
gabe, Los Angeles 1944).

17

- am 13.01.2026, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 111

Antisemitismen einerseits und judischer Verteidigung andererseits iberschattet, bis
hin zu Sigmund Freuds 1939 publiziertem ,Mann Moses“.1?

Und damit zum dritten und letzten Typus: dem entheroisierten Mose. Er ist
zweifellos der am wenigsten bekannte, sprachlich und methodisch am schwierigs-
ten zugdngliche, da Talmudim und Midraschim nach wie vor wissenschaftlich we-
nig erschlossen sind. Der Bezugsrahmen ist das spitantike, normative oder eben
klassische Judentum, exiliert sowohl in Babylonien wie in Eretz Israel selber, vor-
zugsweise in Galilda. Hier zunichst ein paar Fakten und Textfragmente, zwecks
abschliefender Erklirung und Auswertung dieser Befunde.

Mosche Rabbenu, ,Mose, unser Rabbi‘, mit dieser stereotypen Wortverbindung
bezeichnet die judische Traditionsliteratur die biblische Figur — wie eingangs
erwihnt. Kein Exodusheld, sondern der erste Vertreter der rabbinischen Zunft.
Vom alttestamentlichen Mose abgesehen, kommt der Name Mosche in der Spit-
antike kaum vor, weder in Textzeugnissen, noch auf Grabsteinen. Mit der nament-
lichen Tabuisierung geht eine inhaltliche Ausgrenzung einher, denn — ganz auf-
fillig - fehlt die Nennung des Mose im zentralen Achtzehn-Gebet, wihrend die
Erzviter oder auch Konig David als Prifiguration des Messias darin bestens posi-
tioniert werden. Noch viel mehr jedoch befremdet Moses Absenz in der Pesach-
Haggada, denn wo, wenn nicht in diesem liturgischen Exodus-Singspiel, sollte
Mose eine Rolle vergonnt sein? Aber nein, keine Erwdhnung, ausdriicklich kein
Part fiir den Protagonisten der Thora. Man achte auf den Wortlaut, da wird deut-
lich jemand ausgebootet:

Wajjozi’enu ,Der Ewige fithrte uns aus Aegypten (V. B. M. 26,8) — nicht durch Vermitt-

lung eines Engels, nicht durch einen Seraph und nicht durch einen Boten, sondern der

Heilige, gepriesen sei Er, in seiner Herrlichkeit selbst, wie es heifit (II. B. M. 12,12): ,Ich

werde ziehen durch das Land Aegypten in dieser Nacht. Ich werde schlagen jeden Erst-

geborenen vom Menschen bis zum Vieh und an allen Gotzen Aegyptens werde ich Straf-
gerichte iben, ich, der Ewige*. - Ich werde ziehen im Lande Aegypten, ich, nicht ein Engel.

Ich werde schlagen jeden Erstgeborenen, ich, kein Seraph. An allen Gotzen Aegyptens
werde ich Strafgerichte iiben, ich, kein Bote. Ich, der Ewige, ich bin es, kein anderer.“20

Eine solch augenfillige Ausgrenzung muss wohl dahingehend erklart werden, dass
judische Kinder von ihrem ersten Seder-Abend an aus der populiren Haggada
lernen sollen, dass Gott und nicht Mose ihr Ahnvolk auf wunderbare Weise aus
Agypten errettet habe, damit sich ja nicht - fern sei es — irrefithrende Verwechs-
lungen zwischen Gott und Moses einstellen kdnnten wie etwa im obigen Zitat des
Flavius Josephus.

Auf diesem Hintergrund erklart sich so manch talmudisches Motiv, das Mose in
nicht allzu vorteilhaftes Licht riickt: Mose als unbedarfter Zuhorer in den hin-
tersten Ringen des Lehrhauses, von Rabbi Aqivas subtilen Thora-Vortrigen restlos

19 G. Oberhinsli-Widmer, Klassiker der jiidischen Literatur: Sigmund Freud, Der Mann
Moses oder die monotheistische Religion (1939), in: Kirche und Israel 29,1, 2014, S. 74-89.

20 Zitiert nach Haggada schel Pesach — Die Pessach-Haggadah, iibersetzt und erklirt von
P. Schlesinger und J. Giins, Tel-Aviv 1971, S. 17-18.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

112 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

iiberfordert;2! oder Mose, der sich von Gott drei Wiinsche erbeten darf, dessen
Einsichten in die gottlichen Erlduterungen dann aber kliglich scheitern.?? Ganz
besonders irritieren Moses Wundertaten die Rabbinen, sodass sie diese nicht selten
homiletisch zurechtstutzen, beispielsweise die hochdramatische Szene aus der
Amalekiter-Schlacht,?® welche die Mischna kurzerhand zu einer Minipredigt
domestiziert:

»,Und es geschah, wenn Mosche seine Hand erhob, siegte Israel, und wenn Mosche seine
Hand sinken lief3, siegte ,Amalek’. Kénnen denn Mosches Hinde den Kampf fordern
oder den Kampf hemmen? Das will vielmehr sagen, dass die Israeliten, solange sie nach
oben blickten und ihr Herz dem himmlischen Vater zu eigen gaben, die Oberhand hat-
ten, sonst aber unterlagen.“24

Am deutlichsten indes zeigt sich die rabbinische Entheroisierung in der Todesszene.
Moses Tod hat die jidische Literatur seit der Antike zu ungezahlten Fassungen in-
spiriert, und vorzugsweise die Midraschim zu Petirat Mosche, zum ,Hinscheiden
des Mose’, erfreuten sich grofiter Beliebtheit.? Moses Tod als ausladendes tragi-
komisches Drama, als munterer Totentanz mit einem denkbar hasenfiifligen Mose
und einer nicht minder furchtsamen Mose-Seele, welche verzweifelt mit Gott und
Engeln um ein winziges Weilchen Lebenszeit feilschen, bevor der Heilige, gepriesen
sei er, Mose endlich mit einem zarten Todeskuss heimzufithren vermag — heif3t es
doch in Deuteronomium 34,5: ,al pi Adonaj — auf den Mund des Herrn®, rabbi-
nisch eben ein gottlicher Kuss. Hier ein kleines Muster aus dem durchaus heiter
arrangierten Sterben:

»Da kam der Heilige, gepriesen sei er, vom allerhdchsten Himmel herab, um die Seele
des Mose zu nehmen, und mit ihm die drei Dienstengel: Michael, Gabriel und Sagsagel.
Michael breitete das Lager des Mose aus, und Gabriel legte ein Byssuskleid an sein
Kopfende, Sagsagel eines an sein Fulende. Michael stand zu der einen, Gabriel zu der
anderen Seite. Der Heilige, gepriesen sei er, sagte zu Mose: ,Mose, schliefe deine Augen,
dein eines wie dein anderes Lid!* Und er schloss seine Augen, das eine wie das andere
Lid. Er sagte zu ihm: ,Lege deine Beine aneinander, das eine an das andere!* Er legte
seine Beine aneinander, das eine an das andere. In ebendieser Stunde rief der Heilige,
gepriesen sei er, die Seele aus seinem Korper.“26

Diese Szenerie erinnert wenig an den biblischen Berg Nebo mit dem hiinenhaften
Mose, vielmehr liegt hier ein alter Mann (immerhin 120-jdhrig!) auf seinem

21 Menachot 29b.

22 Berachot 7a.

23 Ex 1711.

24 Rosch Haschana IIL8. Zitiert nach Mischnajot. Die sechs Ordnungen der Thora. Hebrii-
scher Text mit Punktation, deutscher Ubersetzung und Erklirung, Teil 2: Moed, iibersetzt
und erklirt von E. Baneth, Basel 31986, S. 404-405.

25 R. Kushelevsky, Moses and the Angel of Death, New York/Bern 1995; K. Haacker /
P. Schifer, Nachbiblische Traditionen vom Tod des Mose, in: O. Betz [et al.] (Hrsg.),
Josephus-Studien. Untersuchungen zu Josephus, dem antiken Judentum und dem Neuen
Testament. Otto Michel zum 70. Geburtstag gewidmet, Gottingen 1974, S. 147-174.

26 Midrasch Devarim Rabba 11,10.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ENTHEROISIERUNG DES MOSE IM KLASSISCHEN JUDENTUM 113

Krankenlager, ein einfaches dngstliches Menschenkind von firsorglichen Engeln
und einem viterlich-gottlichen Beschiitzer liebevoll begleitet.

Der rabbinischen Beispiele, die Mose so oder dhnlich auf seine Conditio humana
zuriickweisen, wiren noch viele. Doch moge das Anschauungsmaterial geniigen.
Relevant sind die Griinde einer solchen Entheroisierung. Diese hier zum Schluss.

Die Griinde sind sowohl sozio-politisch als auch ideologisch bedingt. Ein erster
Grund. Zwar verfassen die Rabbinen einzig religiose Literatur, aber dennoch ver-
packen sie zuweilen zeitgeschichtliche Beziige in ihre Texte, hochst allusiv und
fein verschlisselt versteht sich.?” Da die Midraschim und damit die meisten rabbi-
nischen Mose-Entwirfe in Galilia, im unmittelbaren Kulturkontakt mit dem
erstarkenden Christentum entstehen, nehmen sie zweifellos auch darauf Bezug -
stets wichtig zu wissen, was die Konkurrenz denkt. Folglich richtet sich der rabbi-
nische Mose gegen die konkurrierende Religion, gegen ein Christentum, welches
die Rabbinen als polytheistisch verbrimt wihnen, wihrend das Judentum fiir sie
den uneingeschrinkten Monotheismus verkorpert. Ergo ist das Judentum kein
Mosaismus, keine nach dem Religionsstifter benannte Mose-Religion, so wie das
Christentum die Religion des Jesus als Christus ist, eines Jesus zudem, der als
Sohn Gottes verehrt wird. Fiir die jidischen Weisen gibt es einen einzigen Helden
Israels, nur einen, der Wunder vollbringt und nur einen, der die Israeliten aus
Agypten gefiihrt hat, und das ist Gott, der Heilige, gepriesen sei er. Die neutesta-
mentlichen Wundererzihlungen konnten den talmudischen Lehrern kaum ent-
gangen sein, sodass sie deshalb Moses biblische Wunder wie etwa das der Amale-
kiter-Schlacht nach Kriften redimensionierten.?

Ein zweiter Grund. Die Rabbinen vermochten die politische Lage ihrer Gemein-
schaft durchaus niichtern einzuschitzen und wollten nach dem verlorenen Krieg
gegen Rom jeden Freiheitsaufstand vermeiden. Spitestens nach der verheerenden
Bar-Kochba-Revolte um 135 n. Chr. galt es, jede martialisch-virile Dynamik zu
dimpfen. Kein neuer Freiheitskimpfer, kein neuer Mose, kein Abschiitteln der
erneuten Knechtschaft, vielmehr diplomatisch-diskretes Unterordnen unter die
entsprechenden Fremdherrschaften und Gastlinder war von nun an fir fast zwei
Jahrtausende die Devise. Erst am Ende der Zeiten - so die rabbinische Vorstellung
- werde der von Gott bestellte Messias dem Exil ein Ende setzen. Doch dieser
Messias gehe dann als strahlender Sohn Davids aus dem Stamme Juda hervor,
und wohlgemerkt nicht aus Mose und dessen Stamm Levi. Fiir das exilierte Volk
Israel gingen mithin Helden in Stil des biblischen Mose mit Destabilisierung und
Gefahr einher.

27 Y. H. Yerushalmi, Zachor: Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und jiidisches Gedichtnis,
aus dem Amerikanischen von W. Heuss, Berlin 1996 (amerikanische Originalausgabe 1982).

28 Die These, dass vor allem die Pesach-Haggada gezielt Gegentopoi zu den Evangelien lanciere,
vertritt insbesondere 1. J. Yuval, Zwei Volker in deinem Leib. Gegenseitige Wahrnehmung
von Juden und Christen in Spitantike und Mittelalter, aus dem Hebriischen von D. Mach,
Gottingen 2007 (amerikanische Originalausgabe 2006).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

114 GABRIELLE OBERHANSLI-WIDMER

Ein dritter und letzter Grund. Mosche Rabbenu - eine solche Typisierung
lenkt den Blick vom alttestamentlichen Protagonisten auf dessen ganzlich verin-
derte Rolle als Thora-Lehrer und vor allem auf das Gesetz, das diese Figur in
Hinden hilt. Nach 70 n. Chr.,, nach dem Verlust von staatlichem Territorium
und zentraler Kultstitte, bedeutete die Thora dem Judentum den einzigen
verbleibenden Wert. Und deshalb vermag nunmehr keine heroische Menschen-
gestalt die judische Identitit zu reprisentieren. Diese erhabene Rolle, die judische
Identitit zu stiften, ist jetzt und tiber die Epochen dem Heiligen Buch vorbehal-
ten. Auf einem so gearteten Hintergrund versteht sich das rabbinische Mose-Bild
wie ein Klappbild: Mose tritt dort und dann in grof8er Pose auf, wenn er Rabbi-
nen und Judentum personifiziert und die gottliche Thora in Hinden hilt,?® aber
jammerlich in seiner conditio humana.°

Soweit der rabbinisch entheroisierte Mose. Bestimmend bleibt diese Sicht fur
das Judentum von der Spitantike bis heute. Und sie wirkt auch nach der Aufkli-
rung im sidkularen Denken nach. Moderne Urteile, die fiir ein christlich soziali-
siertes Publikum nahezu abschitzig klingen mogen, tun es fiir Juden oder Israelis
weit weniger, ist man mit Mose doch auf familidrem Du. In diesem Sinn sei an
dieser Stelle das Schlusswort der ersten und bisher einzigen Premierministerin
des Staates Israel das Schlusswort tberlassen mit ihrer realpolitisch durchaus
berechtigten Kritik an Mose: ,Vierzig Jahre in der Wiiste®, schnauzte Golda Meir,
Hhur um uns schlieflich an den einzigen Ort im Nahen Osten zu fiihren, wo es
kein Ol gibt* 3!

29 Wie es die Maimonidischen Glaubensgrundsitze im 12. Jahrhundert dogmatisch beschwo-
ren werden: ,Ich bin vollkommen tiberzeugt, dafl die ganze Lehre, die sich jetzt in unseren
Hinden befindet, unserem Lehrer Mosche, Friede sei mit ihm, tibergeben worden ist. Ich
bin vollkommen {iberzeugt, dafl diese Lehre nicht umgetauscht werden wird und keine
andere Lehre kommen wird vom Schopfer, gelobt sei sein Name®. Zitiert nach Sidur Sefat
Emet, mit deutscher Ubersetzung von S. Bamberger, Basel 1982, S. 79. Mit dieser ,ganzen
Lehre’ meint Maimonides die schriftliche wie die miindliche Thora und polemisiert damit
sowohl gegen die Offenbarungsschriften von Christen und Muslimen, als auch innerji-
disch gegen ein Ausufern der Kabbala und gegen die Ablehnung der miindlichen (d.h.
rabbinischen) Traditionen durch die Karier.

Nicht von ungefihr findet sich dieser Midrasch — auch als eigenstindiger Text unter dem
Titel Midrasch Petirat Mosche, ,Midrasch iiber den Tod des Moses®, — in demselben Manu-
skript wie der mit ,Moses Grofle® tiberschriebene (Codex h Paris Nr. 710); vgl. dazu die
funf Moses-Midraschim bei A. Winsche, Aus Israels Lehrhallen. Bd. 1: Teile 1-3. Kleine
Midraschim zur spiteren legendarischen Literatur des Alten Testaments, Hildesheim 2013
(Leipzig 1907), S. 61-176, S. 126.

31 Zitiert nach A. Oz / F. Oz-Salzberger (Hrsg.), Juden und Worte, aus dem Englischen von

E.-M. Thimme, Berlin 2013 (englische Originalausgabe 2012), S. 234.

30

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schlisselfiguren des christlichen Spanien
im Mittelalter

Wege vom Helden zum Heiligen

Klaus Herbers

Kulturelle und religiose Raume: zur Einfiihrung

Knapp 170 Jahre nach der weitgehenden Eroberung der Iberischen Halbinsel
durch arabisch-berberische Truppen schrieb ein Chronist im christlich gebliebe-
nen Norden Spaniens! mit dem Hinweis auf das 38. Kapitel des Propheten Eze-
chiel zu den Volkern Gog und Magog, das Volk der Ismaeliten, also der Muslime,
sei leichten Fufles in Spanien eingedrungen und habe die Bevolkerung tribut-
pflichtig gemacht.? Nun bleibe Christus die Hoffnung der Unterworfenen. Dem
wird in einer Handschrift hinzugefiigt, dass selbst die Sarazenen, durch Prodigien
und Zeichen der Gestirne von ihrem bevorstehenden Untergang erfahren hitten,
ebenso wie die Christen mit Alfons III. (866-910) bald in ganz Spanien (,in omni
Spania®) herrschen wiirden, denn seit der Eroberung von 711 seien 169 Jahre ver-
gangen und ab dem 170. Jahr konne dies laut den Weissagungen des Propheten
Ezechiel geschehen.?

Weissagende Versprechen machen Helden nicht tberflussig, vielleicht fordern
sie sogar Heldentum. Welche Moglichkeiten boten sich fir Christen in dieser
Konstellation? Auch nach der muslimischen Eroberung der Iberischen Halbinsel
711 durften Christen und Juden in Al Andalus, ab 756 Emirat von Cérdoba, ihren

1 7. Gil Fernéndez [et al.] (Hrsg.), Crénicas asturianas: Crénica de Alfonso III (Rotense y ,A

Sebastidn‘); Crénica Albeldense (y ,Profética‘), Oviedo 1985, zur Crénica Profetica S. 101-
102, zur hier vorgestellten Passage 18 S. 185-186, spanische Ubersetzung S. 260; vgl. zum
Chronikzyklus ferner die Einleitung der weiteren jiingeren Editionen: J. Prelog, Die Chro-
nik Alfons’ III. Untersuchung und kritische Edition der vier Redaktionen (Europiische
Hochschulschriften, Reihe 3: Geschichte und ihre Hilfswissenschaften; 134), Frankfurt am
Main 1980 und Y. Bonnaz, Chroniques asturiennes (fin IX¢ siécle) (Sources d’histoire
médiévale), Paris 1987, S. 2-3; vgl. zur Interpretation J. I. Ruiz de la Pefia Solar, La monar-
quia asturiana (718-910), Cangas de Onis 2000, S. 18-42 und ders., La realeza asturiana y
la formacién del poder regio. Actas del Simposio celebrado en Covadonga (8-10 de octu-
bre de 2001), Oviedo 2002, S.163-201. Zu den Quellen vgl. die bibliographische Er-
schliefung J. C. Martin [et al.], Sources latines de I’Espagne tardo-antique et médiévale
(Ve-XIVe siecles). Répertoire bibliographique, Paris 2010, S. 145, Nr. 1618-1622 mit weite-
ren Angaben. - Fiir Hilfe und Diskussion danke ich Frau Dr. Claudia Alraum (Erlangen).
Gil Ferndndez, Crénicas (Anm. 1), cap. 19, lateinisch S. 186-187, spanisch S. 261.

Ebd., cap. 19, 3 und 4, lateinisch S. 188 und spanisch S. 262. Die 169 Jahre fiihren von 714
gerechnet auf das Jahr 883 als Zeitpunkt der Abfassung der Chronik. Vgl. zur Interpreta-
tion dieses Chronikzyklus auch K. Herbers, Christen und Muslime im 9. Jahrhundert in
Italien und Spanien. Gewalt und Kontakt, Konzeptualisierung und Wahrnehmung, in:
Historische Zeitschrift 301.1, 2015, S. 1-30.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

116 KLAUS HERBERS

Glauben zwar weiterhin behalten, konnten jedoch einem gewissen sozialen und
wirtschaftlichen Druck unterliegen. So mussten im sogenannten Dhimma-
System Nichtmuslime eine hohere Kopfsteuer bezahlen und waren dadurch wirt-
schaftlich stirker belastet. Daraus ergaben sich mehrere Moglichkeiten fur die
christliche Bevolkerung, mit den neuen Herausforderungen umzugehen. In die-
sem Beitrag mochte ich drei Facetten hervorheben: Widerstand im tdglichen
Leben, Riickbesinnung auf bessere, alte Zeiten und aktiver Kampf mit neuen
Mitteln. Mit drei Beispielen werde ich auch nach den Wegen von der Heroisie-
rung zur Sakralisierung oder vom Helden zum Heiligen bzw. umgekehrt fragen.
Gewihlt habe ich Eulogius von Cérdoba, der als Christ unter muslimischer Herr-
schaft in der Mitte des 9. Jahrhunderts lebte, den Kirchenlehrer Isidor von Sevilla
und seine Translation nach Leén im 11. Jahrhundert sowie die Gestalt des feuda-
len Kidmpfers gegen die Muslime, der in der Geschichte den Namen E/ Cid erhal-
ten hat.

Eulogius von Cordoba

Als erstes Beispiel fur Heroisierung und Heiligenverehrung sei aus der Gruppe der
Christen in Al Andalus - der sogenannten Mozaraber (must’arabib) — Eulogius
von Cérdoba in den Vordergrund gestellt. Das erste relativ sichere Datum zum
Leben des Eulogius ist eine Reise in den Jahren zwischen 845-848. Fir die Zeit
zuvor sind wir auf sporadische Bemerkungen in den Werken der drei wichtigsten
,Mirtyrer von Cérdoba‘ angewiesen: Speraindeo, Alvarus und Eulogius selbst.*

Vgl. zu seiner Person die klassische und umfassendste — freilich auch parteiische - Auf-
arbeitung von J. Pérez de Urbel, San Eulogio de Cérdoba o la vida andaluza en el siglo IX,
Madrid 1927, 21942. Zu dieser Bewegung insgesamt: F. R. Franke, Die freiwilligen Mirtyrer
von Cordova und das Verhiltnis der Mozaraber zum Islam (nach den Schriften von Spe-
raindeo, Eulogius und Alvar) (Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft, Erste Reihe.
Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens; 13), Miunster 1958, S.1-170;
K. B. Wolf, Christian Martyrs in Muslim Spain (Cambridge Iberian and Latin American
studies), Cambridge [u.a.] 1988; J. Coope, The Martyrs of Cérdoba: Community and Fam-
ily Conflict in an Age of Mass Conversion, Lincoln, NE 1995, wo vor allem Fragen der
Neudefinition von Identititen auf beiden Seiten in den Vordergrund gestellt werden;
P. Henriet, Sainteté martyriale et communauté de salut. Une lecture du dossier des martyrs
de Cordoue (milieu IXe siécle), in: M. Lauwers (Hrsg.), Guerriers et moines, Conversion et
sainteté aristocratique dans 1'Occident médiéval (Collection d'Etudes médiévales de Nice;
4), Antibes 2002, S. 93-139 (mit weiteren Literaturangaben); K. Herbers, ,Gott will es!“ -
Christlicher ,Fundamentalismus® im europidischen Mittelalter?, in: H. Neuhaus (Hrsg.),
Fundamentalismus. Erscheinungsformen in Vergangenheit und Gegenwart. Atzelsberger
Gespriche 2004 (Erlanger Forschungen, Reihe A, Geisteswissenschaften; 108), Erlangen
2005, S.9-40; K. Herbers, Patriotische Heilige in Spanien vom 8.-10. Jahrhundert, in:
D. Bauer [u.a.] (Hrsg.), Patriotische Heilige. Beitrdge zur Konstruktion religiéser und poli-
tischer Identititen in der Vormoderne (Beitridg zur Hagiographie; 5), Stuttgart 2007; neue
Studien dazu auch im Sammelband M. Maser [et al.] (Hrsg.), Von Mozarabern zu Moz-
arabismen. Zur Vielfalt kultureller Ordnungen auf der mittelalterlichen Iberischen Halb-
insel (Spanische Forschungen der Gérresgesellschaft N.F.; 41), Minster 2014.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 117

Eulogius wurde wohl in Cérdoba geboren und in der Kirche des heiligen Zoilo
getauft, wie er selbst in spiteren Werken erwihnt.’ In seinen Studien durchlief er
noch die Bildung und Prigung durch die klassischen Artes. An der Kathedrale, die
in eine Moschee umgewandelt worden war, gab es keine Ausbildung mehr. Der
Unterricht musste also an anderen Kirchen, teilweise auch in Klosterschulen statt-
finden. Schon in dieser Zeit traf Eulogius eine Reihe spiterer Mitstreiter. Dazu
gehorte sein Lehrer mit dem programmatischen Namen Speraindeo, der wohl an
einem Kloster der Stadt Cdérdoba unterrichtete. Neben diesem Meister, den Eu-
logius sehr verehrte, fand er auch den Mitstudenten und Freund, der ihn in seinem
weiteren Leben begleiten sollte: Paulus Alvarus, der wie er aus einer angesehenen
Familie Cérdobas stammte. Alvarus war ein Kimpfer, und als Gebildeter auch
Apologet und zur beilenden Polemik neigend. Eulogius hingegen suchte bei aller
Distanz zu den Muslimen auch die Kontemplation, die er als Ruhepol benotigte.
Wihrend Alvarus heiratete, schlug Eulogius die Klerikerlaufbahn ein.

Uber die ersten Zeiten des Eulogius als Priester wissen wir nur wenig. Alvarus
rihmt die Eloquenz, mit der Eulogius die sich stindig vermindernde Schar moz-
arabischer Christen in seinen Bann zu ziehen wusste. Dass Bischofe wie Eulogius
auch zuweilen als Richter fiir ihre Glaubensgenossen fungierten, erfahren wir aus
einigen Randbemerkungen, eine vielleicht geplante Romfahrt des Eulogius schei-
terte wohl.® Jedoch orientierte sich Eulogius in der Folge immer stirker an mo-
nastischen Lebensformen. Die Lektiire der Bibel hatte schon Speraindeo dem
jungen Eulogius nahegelegt. Die Formel, um dem Druck standzuhalten habe - so
die spiteren Schriften — gelautet: Glauben und schweigen.

Eulogius blieb nicht nur in Cérdoba. Ein Brief von 851 (?) an den Bischof Wil-
lesindo von Pamplona gewihrt Aufschluss tiber seine Reise in das christlich geblie-
bene oder wieder christlich gewordene Reich Pamplona/Navarra.” Eulogius erzahlt
hier unter anderem vom Kontakt zu den christlichen Zentren auflerhalb des Emi-
rates, aber auch von weiterem Austausch. Eulogius schildert im Zusammenhang
mit den Weggefahren durchaus zutreffend die politischen Konstellationen in der
stidwestlichen Gallia und im Pyrendenraum. Er besuchte die Kloster San Zacarias
de Serasa am Aragonfluss sowie das Kloster Leyre unter Abt Odoarius. Von den
groflen Konventen (iiber 100 Monche), dem herzlichen Empfang, dem regen geis-
tigen und spirituellen Leben ist er begeistert. Bei diesem Besuch war ihm auch dar-
an gelegen, die eine oder andere Handschrift einsehen zu konnen.

5> Die Kirche wurde im westgotischen Cérdoba unter Bischof Agapio im Jahr 613 dem Heiligen

Zoilus zu Ehren errichtet. Von diesem Heiligen kannte man die Ruhestitte nicht, dem Bi-
schof Agapio soll sie 613 gewiesen worden sein, was dann auch den Kirchenbau veranlasste,
vgl. E. Flérez, Espana Sagrada, Bd. 10: Iglesias sufragdneas antiguas de Sevilla: Abdera, Asido,
Astigi, y Cordoba, Madrid 31792, S. 221-222, sowie Pérez de Urbel, Eulogio (Anm. 4), S. 29.
6 Vgl ebd., S. 64.
7 Vgl. ebd., S. 89-104. Druck des Textes: I. Gil (Hrsg.), Corpus Scriptorum Muzarabicorum
(Manuales y Anejos de ,Emerita‘; 28), 2 Bde., hier: Bd. 2, Madrid 1973, S. 498-503.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

118 KLAUS HERBERS

Wie seinem Freund Alvarus lag auch Eulogius die lateinische Kultur am Her-
zen. Bei seiner Reise soll er Werke Juvenals, die Satiren des Horaz, die ,,Civitas
Dei“ von Augustinus, Werke des Aldhelmus von Malmesbury und andere einge-
sehen und teilweise kopiert haben.? So erginzte er seine Bibliothek, die auch sei-
nen Schilern zur Verfugung stand. Die Kirchenviter und besonders die Werke
Augustins nahmen dabei einen vorrangigen Platz ein.” Samson, ein Schiiler des
Eulogius, soll sogar gesagt haben: Es wird die Zeit kommen, in der man Latei-
nisch wieder in korrekter Form in Spanien sprechen wird.! Schwindende Kennt-
nis antiker Traditionen und der Viterschriften samt den Notwendigkeiten der
Sprachbeherrschung hingen fiir diese Personengruppe mit Fragen des christlichen
Glaubens zusammen. Die Riickbesinnung auf das Lateinische verhinderte jedoch
nicht religiose Polemik, wenn Eulogius im letzten Teil seines Briefes an Willesindo
sagt, dass Priester, Diakone und Laien mit dem Eifer fir das Gottliche ausgeriistet
(»zelo divinitatis armati“) gegen den Feind des Glaubens (,hostem fidei“) auf den
Marktplatz Cérdobas gegangen seien und den schindlichen und verruchten Seher
Mohammed verflucht hitten (,maledicentes nefandum et scelerosum ipsorum
uatem Mahomat®).1! Soweit eine Kurzcharakterisierung der sogenannten ,Mirty-
rer von Cordoba’, die in der Mitte des 9. Jahrhunderts, zwischen 850 und 859,
nach solchen oder dhnlichen Aktionen von Muslimen getotet wurden.!2

Die ,Vita Eulogii“ wurde nach dessen Tod von seinem Weggefihrten Alvarus
verfait.13 Von Eulogius selbst kennen wir aufler den Briefen drei theoretische
Werke: zunichst das ,Memoriale sanctorum® (851 verfasst und 856 erginzt [III.
Buch]), in dem er die Legitimitit der Mirtyrer verteidigt, weiterhin das im Ge-
fingnis geschriebene ,Documentum martyriale® und schliefflich ein drittes Werk,
den ,Liber apologeticus sanctorum martyrum®, der nach 857 aufgezeichnet wur-
de. Er verteidigt hierin das freiwillige Martyrium und schliefft auch eine Lebens-
beschreibung Mohammeds ein, die er angeblich bei seinem Besuch im navarre-
sischen Kloster Leyre gefunden haben will.14

Eulogius kommentierte die Martyrien im Einzelnen, und eine Untersuchung
des ,Memoriale Sanctorum® konnte dazu fihren, auch seine Theologie und
Kirchenpolitik ndher zu charakterisieren.!> Beschliisse eines Konzils von 852, bei
dem das Verhalten der Mirtyrer kiinftig verboten wurde, lehnte er ab und zeigte

8 Vgl. Pérez de Urbel, Eulogio (Anm. 4), S. 113-114.

7 Vgl.ebd., S. 116-117.

10 Vgl. ebd., S. 110.

' Gil, Corpus Bd. 2 (Anm. 7), S. 501.

12 vgl. ebd., S. 502-503.

13 vgl. Gil, Corpus Bd. 1 (Anm. 7), S. 144-361.

14" vgl. Eulogius, Liber apologeticus, cap. 15-20, in: Gil, Corpus Bd. 2 (Anm. 7), S. 483-488,
die Fundnotiz auf S. 483. Zu den lateinischen Mohammedviten des frithen Mittelalters,
die stark von byzantinischen Traditionen bestimmt waren, vgl. H. Bobzin, Islam II. Islam
und Christentum 7.-19. Jahrhundert, in: Theologische Realenzyklopiadie 16, 1987, S. 336-
349, hier S. 338. Vgl. hierzu auch Herbers, Christen und Muslime (Anm. 3).

15 Gil, Corpus Bd. 2 (Anm. 7), S. 363-459, vgl. Pérez de Urbel, Eulogio (Anm. 5) S. 139-157.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 119

dabei keine Kompromissbereitschaft. Offenbar wollte er sich dem Druck des
muslimischen Herrschers, der auch auf dem Konzil lastete, aber auch den An-
sichten von anderen Christen nicht beugen.

Wie die ,Vita Eulogii“ berichtet, erlitt Eulogius selbst das Martyrium nach
einem Besuch bei den Weggefihrtinnen Flora und Leocritial® an den 5. Iden des
Mirzes (also am 11. Mirz), einem Sabbat. Nach seinem Tod setzte sich eine Tau-
be auf seinen Leichnam. Drei Tage spiter wurden die Reliquien des Eulogius bei
Sankt Zoilo (,sub umbra beatissimi martiris Zoili“!”) beigesetzt. Vier Tage nach
dessen Martyrium starb Leocritia. Der Abschluss der Notiz berichtet davon, dass
sein Leichnam an den Kalenden des Juni (also am 1. Juni) in die Basilica des hl.
Zoilus tibertragen wurde.

Aufschlussreich ist die Verehrung der Mirtyrer nach der Mitte des 9. Jahrhun-
derts. Im Emirat von Cérdoba sind Graber der Mirtyrer nicht explizit belegt.
Wurden die Leichname in den Fluss geworfen, so war das Vergessen und fehlende
Verehrungsmaglichkeit gleichsam angelegt und gewollt.!3 Interesse bestand aber an
anderer Stelle: Konig Alfons III. von Asturien forderte nach einem Sieg tiber die
Truppen Emirs Muhammad I. 883 die Reliquien von Eulogius und Leocritia, die er
durch einen Samuel nach Oviedo uberfiihren lie}, wo sie am 9. Januar 884 an-
kamen.!®

Auflerdem strahlte der Kult der Mirtyrer bis in das Westfrankenreich aus, wie
eine kurz zuvor erfolgte Reliquientranslation der Heiligen Georg, Aurelius und
Nathalia dorthin verdeutlicht?. Auch das Karl dem Kahlen gewidmete Martyro-

16" vgl. Vita Eulogii, in: Gil, Corpus Bd. 1 (Anm. 7), S. 337-343.
17 Vgl. ebd., S. 341, Kap. 15, Z. 84-85.
18 Zur Ubersicht iiber die Bestattungsorte ist die Liste bei Henriet, Sainteté martyriale
(Anm. 4), S. 132-139 mit den jeweiligen Belegen niitzlich.
19 Zur Gesandtschaft des Dulcidius vgl. Crénica Albeldense a. 883, in: Gil Fernandez, Créni-
cas (Anm. 1), hier S. 181; vgl. auch Breviario antiguo de Oviedo, in: Florez, Espafia Sagrada
10 (Anm. 5), S. 467, Anm. *: ,,Cum anno Domini 883 vigesimum quartum post martyrium
SS. Eulogij et Leocritiae, Magnus Adephonsus Oveti Rex quemdam Presbyterum, Dulci-
dium nomine, Cordubam, ut coram Mahomat Cordubae regem nonnulla ad utriusque per-
tinentia tractanda statum, dimitteret; Presbyter Dulcidius cum esset in urbe, quomodo ipso-
rum corpora sanctorum Eulogii et Leocritiae Martyrum in suam pervenire potestatem pos-
sent, curavit. Intentum quidam Muzarabi Christiano, cognomine Samuel, patefecit, qui
promisit sanctum Dulcidii votum implere. Oblata complevit Samuel: et disposiits negotiis
Dulcidius Adephonsum de sacris reliquiis certiorem fecit, qui cum Hermenegildo episcopo
Ovetensi, et clero, solemni processione ordinata, illis extra urbem Ovetum obviam fuit.
Quibus receptis, et in capsam cypressinam translatis, et in capella S. Leocadiae sub arae ta-
bula conditis, Regis et Procerum devotio occupavit laetitiam. Quae tranlatio facta fuit
IX. Januarii, quo sacra corpora pervenerunt®. Vgl. ferner R. P. A. Dozy, Histoire des Musul-
mans d’Espagne jusqu'a la conquéte de 1’Andalousie par les Ovetum almoravides (711-
1110), Leiden 1932, S. 361-362; Franke, Die freiwilligen Martyrer (Anm. 4), S. 169.
Vgl. zu dieser abenteuerlichen Reise, zunichst sogar mit etwas anderem Ziel die Quellen-
berichte (samt folgenden Mirakeln) von Aimon von St-Germain-des-Prés: J.-P. Migne, De
translatione ss. martyrum Georgii, Aurelii et Nathaliae, in: J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologia
Latina, Bd. 115, Sp. 939-960 (BHL 3409); ders., Historia translationis s. Vincentii ex His-
paniae in Castrense Galliae monasterium, in: J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologia Latina, Bd. 126,

20

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

120 KLAUS HERBERS

log Usuards von Saint-Germain-des-Prés von etwa 860 verzeichnet verschiedene
spanische Heilige unter den nicht unbetrichtlichen ,Neuzugingen®.?! Damit ent-
falteten die Reliquien der Mirtyrer ihre Wirkung, vor allem auflerhalb des Emi-
rates; die Bedeutung der christlichen Reiche fiir die Memoria spiegelt sich auch
in der handschriftlichen Uberlieferung der lateinischen Schriften.?2

Zugleich durfte die kurze Charakterisierung von Eulogius deutlich gemacht
haben, dass sich religiose Fragen mit kulturellen Orientierungen — was Sprache
und Literatur betraf - iiberlagerten.

Isidor — von Sevilla nach Ledn

Das Beispiel des Eulogius zeigt, wie die im Zuge der militdrischen Auseinander-
setzungen nach Stiden expandierenden Reiche die Deutungshoheit tber christ-
liches Leben unter muslimischer Herrschaft erlangten, indem sie das Andenken
einiger Mirtyrer in Schrift und Kult pflegten. Gab es aber weitere Moglichkeiten
Helden und Vorbilder auch hagiographisch zu iiberhohen? Der Blick auf die Zeit
vor der muslimischen Eroberung bietet eine weitere Moglichkeit. Isidor von Se-
villa (gest. 633) war seit der Karolingerzeit nicht nur auf der Iberischen Halbinsel
wegen seiner Haltung bei der Uberwindung des Arianismus, sondern auch durch
viele seiner grundlegenden Schriften wie den ,Etymologiae“ bekannt.

Nach 910 wurde Leén neue Hauptstadt des Konigreiches Ledn, das Asturien ab-
loste. Die christlichen Reiche fithrten dennoch weiterhin oft bewusst oder un-
bewusst westgotische Traditionen in angepasster Form weiter, und standen zugleich
seit dem 11. Jahrhundert groffen Einfliissen aus Mitteleuropa und Rom gegentiber.

Sp. 1011-1028 (BHL 8644). Vgl. hierzu in groflerem Zusammenhang (mit weiterer Litera-
tur) J. Fontaine, Mozarabie hispanique et monde carolingien: Les échanges culturels entre la
France et 'Espagne du VIII® au X® siécle, in: Anuario de estudios medievales 13, 1983, S. 33
und 36-38 sowie S. Meyer, Der heilige Vinzenz von Zaragoza. Studien zur Prisenz eines
Mirtyrers zwischen Spitantike und Hochmittelalter (Beitrdge zur Hagiographie; 10), Stutt-
gart 2012, S. 175-182. — Das Westfrankenreich diirfte fiir Kultbeziehungen zu Spanien auch
durch seine Nachbarlage in der spiten Karolingerzeit die wichtigste Rolle gespielt haben.
Die Traditionslinie der ilteren karolingischen transpyreniischen Politik war wohl auf Karl
den Kahlen tibergegangen, vgl. neben den Hinweisen auf Karl den Groen und Ludwig den
Frommen auch die Beobachtungen zur Vision des Chorbischofs Audradus (Modicus)
von Sens tber die Rolle Karls des Kahlen, hierzu Herbers, Patriotische Heilige (Anm. 4),
S. 75-76.

Vgl. bereits hierzu B. de Gaiffier, Les notices hispaniques dans le martyrologe d’Usuard, in:
Analecta Bollandiana 55, 1937, S. 268-283. Vgl. die Edition des Martyrologs von J. Du-
bois, Le martyrologe d’Usuard (Subsidia hagiographica; 40), Briissel 1965, S. 144-364, der
in der Einleitung die neuen spanischen Heiligen zusammenstellt (S. 93-96). Vgl. auch
E. A. Overgaauw, Martyrologes manuscrits des anciens diocéses d’Utrecht et de Liege.
Etude sur le développement et la diffusion du Martyrologe d’Usuard, Hilversum 1993,
S. 549-1136. - Siehe dhnlich auch das spitere Schicksal des Pelagius, das bis nach Mittel-
europa bekannt wurde, vgl. Herbers, Patriotische Heilige (Anm. 4), S. 76-77.

22 Vqgl. Gil, Corpus Bd. 2 (Anm. 7), S. 363.

21

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 121

Die Akzeptanz und Ablehnung mitteleuropdischer und romischer Formen erschei-
nen bei der Neustrukturierung des christlichen Spanien im 11./12. Jahrhundert
ausgesprochen vielfiltig.?? Trug die Riickbesinnung auf eigene oder gar muslimisch
bestimmte Traditionen der Iberischen Halbinsel hier zu weiterer Differenzierung
bei?

Als ein Beispiel von mehreren Translationen?* mochte ich diejenige Isidors von
Sevilla nach Leén 1063 herausheben. Uberliefert ist das Ereignis nur in lateini-
schen Quellen aus dem Leoneser Milieu. Der alteste Bericht stammt aus dem aus-
gehenden 11. oder dem beginnenden 12. Jahrhundert.?> Die Schrift erzihlt detail-
liert von den Verhandlungen in Sevilla. Der Aufbruch der Gesandtschaft mit den
Reliquien war von symbolischen Akten begleitet. Vorausgegangen war ein erfolg-
reicher Feldzug Ferdinands I. von Ledn in sevillanisches Gebiet. Nach der wunder-
baren Auffindung der offensichtlich in dieser Quellenperspektive in Vergessenheit
geratenen Isidorreliquien soll sich der muslimische Herrscher vor dem Abtransport
auf den Sarkophag geworfen und gesagt haben, wie sehr die Sache Isidors auch
immer die seine gewesen sei. Solche Abschiedsrituale entsprechen zwar den aus
dem 9. Jahrhundert bekannten Translationsberichten Mitteleuropas, aber hier wird
aufgrund der besonderen Situation Spaniens ein nichtchristlicher Herrscher in die-
ses Ritual einbezogen. Die Translation des bedeutenden Isidor von Sevilla nach
Ledn symbolisierte damit nicht nur eine Ankniipfung an die grofle westgotische

23 Vgl. hierzu K. Herbers, Das Papsttum und die Iberische Halbinsel im 12. Jahrhundert, in:
E.-D. Hehl [et. al.] (Hrsg.), Das Papsttum in der Welt des 12.]Jahrhunderts (Mittelalter-
forschungen; 6), Stuttgart 2002, S. 25-60 (Nachdr. in: K. Herbers, Pilger, Pipste, Heilige:
ausgewihlte Aufsitze zur europdischen Geschichte des Mittelalters, Tibingen 2011,
S.237-278); ders., Die Iberische Halbinsel im 12.Jahrhundert. Streiflichter auf die
Geschichte eines ,,Grenzraumes®, in: G. Tamer (Hrsg.), The Trias of Maimonides. Die Trias
des Maimonides. Jewish, Arabic and Ancient Culture of Knowledge. Judische, arabische
und antike Wissenskultur, Berlin 2005, S. 23-39.
Schon seit dem 8./9. Jahrhundert sind Translationen erwihnt (so Eulogius nach Oviedo,
Georg, Aurelius und Nathalie von Cérdoba nach Saint-Germain des Prés). Im 11. Jahr-
hundert konnte man hier die Ubertragung des Indalecius von Almerfa nach San Juan de la
Peia oder diejenige des hl. Zoilus von Cérdoba nach Carrién de los Condes anfithren.
Vgl. zur letzten Ubertragung P. Henriet, Un hagiographe au travail: Raoul et la réécriture
du dossier hagiographique de Zoile de Carrién (années 1130). Avec une premiére édition
des deux prologues de Raoul, in: M. Goullet / M. Heinzelmann (Hrsg.), La réécriture ha-
giographique dans I'occident médieval: transformations formelles et idéologiques (Beihefte
der Francia; 58), Ostfildern 2003, S. 251-283.
2> Edition bei J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologia Latina, Bd. 81, Sp. 39-43, vel. spiter die Historia
Silensis: J. Pérez de Urbel / A. Gonzalez Ruiz-Zorrilla (Hrsg.), Historia Silense (Escuela de
Estudios Medievales; 30), Madrid 1949, S. 198-204. Vgl. zu dieser Edition C. Sinchez Al-
bornoz, De nuevo sobre la Crénica de Alfonso III y sobre la llamado Historia Silense, in:
Cuadernos de Historia de Espafia 37/38, 1963, S. 292-317 (Nachdr. in: C. Sdnchez Albor-
noz, Investigaciones sobre la historiografia hispana medieval, Madrid 1967, S. 235-263, be-
sonders S. 249-263). Zur Ubertragung vgl. auch W. Deimann, Christen, Juden und Muslime
im mittelalterlichen Sevilla: religiose Minderheiten unter muslimischer und christlicher
Dominanz (12. bis 14. Jahrhundert) (Geschichte und Kultur der Iberischen Welt; 9), Berlin
[u.a.] 2012.

24

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

122 KLAUS HERBERS

Zeit, sondern integrierte indirekt zugleich muslimisch geprigte Traditionen. Mit
diesem Akt gewann der Aufbruch aber zugleich eine neue Dimension fir Zeit und
Raum. Isidor stiftete in dieser Quellenperspektive doppelt Einheit, indem er mus-
limische und christliche Entwicklungen reprisentierte und zugleich auf die alte
westgotische Einheit der Hispania verwies. Die neue Ruhestitte San Isidoro in Le-
on zeigte aber zudem, wo der Ausgangspunkt fir die Einigung Spaniens unter
christlicher Herrschaft kiinftig liegen sollte: in Le6n. In San Isidoro, wo im Pan-
téon eine Grablege der leonesischen Konige entstehen sollte, befanden sich im be-
nachbarten Hochaltar der Kirche nun auch die Reliquien des hl. Isidor.

Ein solcher Held diente aber nicht nur zur Legitimation der leonesischen Ko-
nige. Er war wandlungsfihig. Fine zweite hagiographische Schicht,?¢ vor allem die
LVita sancti Isidori“?” aus dem ausgehenden 12. Jahrhundert, zeigt einen Isidor, der
wie das nordliche Spanien zu dieser Zeit den Schulterschluss mit Rom suchte.?
Ein prodigium erzihlt, dass der Kirchenlehrer Isidor, um seinen ,Kollegen® Gregor
den Groflen (gest. 604) in Rom zu treffen, in einer einzigen Weihnachtsnacht von
Sevilla nach Rom und zuriick reisen konnte ,in parvissimo temporis intervallo®.?’
Damit wurde Isidor zusitzlich als rombezogener Kirchenlehrer stilisiert. Die so-
genannte ,Adbreviatio Braulii“ etwa aus der gleichen Zeit unterstreicht diesen
Akzent eines neuen Isidorbildes,*® denn auch die Gegner, gegen die Isidor kimpft,
indern sich. Hatte der historische Isidor gegen die arianische Haresie Stellung be-
zogen, so wird er nun sogar zum Kimpfer gegen den Islam, den man auch als Hi-
resie ansah.3! Dabei ergab sich eine interessante Parallelisierung: Isidor erscheint
zusammen mit dem Apostel Jakobus dem Alteren und wird auf der anderen Seite
mit Gregor dem Groflen verglichen, der sich auf Petrus bezieht.3? Es wird deutlich,
wie Rom und Nordspanien in eine Art Konkurrenz treten. Das hagiographische

26 Vgl. P. Henriet, Rex, lex, plebs. Les miracles d’Isidore de Séville a Leén (XIe-XIII¢ siecles),

in: M. Heinzelmann [et al.] (Hrsg.), Mirakel im Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungs-

formen, Deutungen (Beitrdge zur Hagiographie; 3), Stuttgart 2002, S. 334-350, hier S. 339.

Vgl. zu den Indizien beziiglich der Datierung und zur Zusammensetzung des hagiographi-

schen Dossiers ebd., besonders S. 339-340.

28 Vgl. J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologia Latina, Bd. 82, Sp. 24-25.

29" Ebd.

30 E. Anspach, Adbreviatio Braulii, in: E. Anspach (Hrsg.), Taionis et Isidori nova fragmenta et
opera, Madrid 1930, S. 56-64. Zur Datierung dieser Schrift auf Ende des 11. bis Anfang des
12. Jahrhunderts vgl. M. C. Diaz y Diaz, Literatura Jacobea hasta el siglo XII, in: G. Scalia
(Hrsg.), Il Pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la letteratura jacopea (Atti del Con-
vegno internazionale di studi, Perugia 23-25 settembre 1983), Perugia 1985, S. 225-250, hier
S.239-240 und K. Herbers, Politik und Heiligenverehrung auf der Iberischen Halbinsel. Die
Entwicklung des ,politischen Jakobus”, in: J. Petersohn (Hrsg.), Politik und Heiligenver-
ehrung im Hochmittelalter, Sigmaringen 1994, S. 177-275, hier S. 208-209. Henriet, Rex, lex,
plebs (Anm. 26), schldgt auf S. 340 ein spiteres Datum vor (Ende des 12. Jahrhunderts).

31 Vgl. ebd., S. 346 Anm. 73 mit den entsprechenden Belegen.

32 Vgl. Anspach, Adbreviatio Braulii (Anm. 30), S. 63-64: ,Nam sicut Gregorius doctor Ro-
mae successit Petro ita beatus Isidorus in Hispaniarum partibus doctrina Jacobo successit
apostolo®.

27

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 123

Dossier Isidors wird mithin mehrfach neu geschrieben: Mit jedem Neuschreiben
(Réécriture) waren neue Konzeptionen verbunden, die neben der Person auch die
Sakralisierung des Raums betrafen.3

El Cid

Der Gestalt des Cid kann man sich als Historiker besonders schwer nihern, denn
bis heute ist sie doch in unzihligen literarischen Bearbeitungen weitgehend dem
historischen Zugriff entzogen worden. Die Puerta in Burgos zeigt ihn mit ver-
schiedenen anderen Helden der Geschichte Kastiliens.

Neben den zahlreichen literarischen Bearbeitungen haben Filme das Bild des
Helden besonders verfestigt, so der 1961 von Anthony Mann gedrehte Histo-
rienfilm mit Charlton Heston und Sophia Loren in den Hauptrollen. Ramén
Menéndez Pidal, der 1929 eine umfassende Studie zum Cid vorgelegt hatte34,
war Berater.

Damit ging seine Sicht der Dinge auch in diesen Film mafigeblich ein. Im April
2005 kam der spanische Zeichentrickfilm ,El Cid - Die Legende® (2003, Origi-
naltitel: ,El Cid: La Leyenda®) in die deutschen Kinos. Dargestellt wird ein edler
Ritter, der nie fiir personlichen Reichtum oder Ruhm, sondern fiir die Vergebung
seines Konigs und fiir seine Ehre kdmpfte. Damit gibt der Trickfilm treffend die
Kernaussage der spiteren Imaginationen wieder, die durchaus auch dem Film
von 1961 und den Interpretationen von Menéndez Pidal folgt.

Zwei neuere Studien wollen den Mythos Cid vom historischen Cid trennen:
Richard Fletcher und Gonzalo Martinez Diez.3> Der Klappentext der deutschen
Ausgabe von Fletchers Buch unterstreicht das Problem der Mythisierung ,,Einge-
bettet in 500 Jahre spanischer Geschichte schildert der Autor akribisch, wie und
warum sich ein kastilischer Ritter aus dem 11. Jahrhundert in den Heros verwan-
delte, der er nie war®. Martinez Diez will ebenfalls entmythologisieren und
nahm den 900. Todestag des Cid 1999 zum Anlass, um die cidofobia der orienta-
listischen Forscher wie Dozy und die cidofilia eines Menéndez Pidal wieder in ein
Gleichgewicht zu bringen.

Das Leben des Cid spielt in der neu aufsteigenden Gegend von Kastilien, das
schon als entstehende Grafschaft durchaus mit Ledn in Konkurrenz trat. Der Cid
wurde um 1043 als Rodrigo in Vivar bei Burgos geboren. Nach dem Tod seines

33 Vgl. vor allem den Band Goullet / Heinzelmann, La Réécriture hagiographique (Anm. 24)

und M. Goullet / M. Heinzelmann (Hrsg.), Miracles, Vies et Réécritures dans 1'Occident
Médiéval, Actes de 1'Atelier ,La Réécriture des miracles” (IHP, juin 2004) et SHG 10-12:
Dossiers des saints de Metz et Laon et de Saint Saturnin de Toulouse (Beihefte der Francia;
65), Ostfildern 2006.

34 Vgl. R. Menéndez Pidal, La Espaiia del Cid, 2 Bde., Madrid 1929.

35 Vgl. R. A. Fletcher, El Cid. Leben und Legende des spanischen Nationalhelden. Eine Bio-
graphie, aus dem Engl. von M. Pfeiffer, Weinheim 1999; G. Martinez Diez, El Cid histéri-
co, Barcelona 1999.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124 KLAUS HERBERS

Vaters (um das Jahr 1058) kam er als Halbwaise an den Hof Konig Ferdinands
und wurde dort zusammen mit dessen Sohn Sancho erzogen. Schon 1038 diirfte
er bei der Erhebung Ferdinands zum Koénig von Ledn zugegen gewesen sein. Die
Ausbildung entsprach der eines Adeligen der Zeit: er lernte wohl Lesen und
Schreiben, aber vor allem auch Reiten und weitere Dinge, die das Kriegshand-
werk betrafen.

Rodrigo nahm im Gefolge Sanchos, der nach seinem Vater Ferdinand Konig
von Kastilien wurde, wichtige Aufgaben wahr, so das Amt eines koniglichen Ban-
nertrigers (alférez oder armiger regis). Bereits in dieser Zeit erhielt er den Beinamen e/
Campeador oder campi doctor, ein von lat. campio (Kimpe, Duellkimpfer) hergelei-
teter Titel, der auf das siegreiche Bestehen von Zweikimpfen verweist.

Die drei Sohne Ferdinands I., unter welchen das Reich nach dessen Tod 1065
aufgeteilt worden war, standen aber im Konflikt. Als Sancho 1072 Zamora bela-
gerte, trat Rodrigo in die Dienste von Sanchos Bruder Alfons VL., der die Konig-
reiche Leén und Kastilien wiederum vereinigte. Obwohl Rodrigo Lehnsmann
Alfons’ VI. wurde und dieser ihm zunichst (um 1074) noch eine gute Heiratspartie
(Jimena Diez, eine Verwandte des Konigs) vermittelte, blieben die Beziehungen
zum nunmehrigen Alleinherrscher gespannt.

Nach verschiedenen eigenmichtigen Eroberungsziigen und der vom Konig
nicht gewiinschten Einmischung in einen regionalen Konflikt fiel Rodrigo 1081 bei
Alfons VI. in Ungnade, erfuhr den koniglichen Zorn, die 774 regia, und wurde des
Landes verwiesen. In den Quellen erscheint dies als Konflikt zwischen Konig und
Lehnsmann, vielleicht spielten aber weitere Feinde Rodrigos im Hintergrund eine
Rolle.

In der Folgezeit brachten eher eigenstindige erfolgreiche Unternehmungen
Rodrigo den Beinamen El Cid ein, den wohl Muslime zuerst verwendeten (von
arabisch sayyid: Herr). Der Cid diente dem muslimischen Kleinkonig von Zarago-
za, sammelte aber Gefolgsleute um sich, die ihm zu einer zunehmend wichtigen
Position in der Levante verhalfen. Vielleicht dachte der Cid, mit seiner Unterstiit-
zung Zaragozas konne er sogar indirekt seinem fritheren Herrn Alfons VI. dienen,
denn als Alfons die Stadt 1086 belagerte, leistete er bezeichnenderweise keinen
Widerstand. Die Aktion Alfons’ VI. gehort aber in einen grofleren Zusammenhang.
Das muslimische Toledo kapitulierte am 6. Mai 1085 und Alfons VI. marschierte
am 25. Mai in der Stadt ein. In diesen Zusammenhang gehoren auch Alfons Akti-
vitdten gegen Zaragoza, das er im Frithsommer 1086 belagern lief3, wihrend Rodri-
go auf der anderen Seite stand. Doch wihrend der Belagerung erreichten den Herr-
scher beunruhigende Nachrichten: Nordafrikanische Muslime waren gelandet und
bauten auch gegen Alfons VI. Druck auf. In Sagrajas (oder az-Zallaga) bei Badajoz
erlitt der Konig eine empfindliche Niederlage (23.10.1086).

In dieser Situation vertraute Alfons VI. den wieder akzeptierten Lehnsmann
Rodrigo dem Schutz des Taifenherrschers von Valencia an, des ehemaligen Tole-
daner Konigs al-Qasir. Alle Lander in der Levante, die er erwerben wiirde, sollten

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 125

thm zure hereditario, also erblich zustehen. Nach den Erfolgen der Almoraviden in
weiten Teilen von al-Andalus sicherte der Cid Valencia von Stiden her ab und
baute seine Stellung dort aus. Alfons VI. versuchte 1092 selbst, die Stadt zu er-
obern, tiberlief} aber dann dem Cid die Interessenswahrnehmung im ganzen Ge-
biet von Valencia. Dieser konnte nach 1092 die Stadt bis 1099 als oberster Rich-
ter und Herr (Sesior de Valencia) leiten und verteidigte das Konigreich gegen die
von Stiden vorriickenden Almoraviden. Seine Herrschaft wird in den lateinischen
und arabischen Quellen sehr unterschiedlich gewertet.

Der Tod des Cid ist legendir: Todlich verwundet, lie8 er seine Leute verspre-
chen, weiter zu kimpfen. Zur Tduschung sollen die Kimpfer den geschminkten
Leichnam vor der Schlacht in voller Ristung aufs Pferd gesetzt haben. Auf diese
Weise motiviert, errangen seine Leute einen glinzenden Sieg iiber die von der
Erscheinung des Totgeglaubten erschreckten Berber. Allerdings wissen wir iiber
die tatsichlichen Todesumstinde des Cid kaum etwas; wohl eher starb er nach
einer Pfeilverwundung am 10. Juli 1099 friedlich im Bett.

Der Cid hinterlief keine minnlichen Erben, sein einziger Sohn Diego
Rodriguez fiel schon 1097 in der Schlacht. Seine Witwe konnte die Stadt noch
bis August 1101 halten, doch die Hilfe Alfons’ VI. im Mirz 1102 kam zu spit; er
musste den angreifenden Almoraviden die Stadt tiberlassen, die er zuvor in
Flammen aufgehen lief. Der Konig lief aber noch die Witwe und den Leichnam
des Cid zusammen mit seinen Truppen aus Valencia evakuieren.

Beigesetzt wurde der Leichnam im Kloster San Pedro de Cardefa bei Burgos.
Heute finden wir das Grabmal in der Kathedrale von Burgos und sein Schwert Ti-
zona im Armeemuseum in Madrid. Eine von Menéndez Pidal verfasste Grab-
inschrift fur den Cid und seine Gemahlin lautet: ,,Aqui yacen Rodrigo Diaz, el
Campeador, muerto en Valencia en 1099, y su esposa Jimena, hija del conde Die-
go de Oviedo, de regia estirpe. A todos alcanza la honra del que en buena hora
naci6®.36

Die Geschichte des Cid vermittelt das Bild eines ruhelosen Kiampfers, der
mehrfach die Fronten wechselte, in mehrere Konflikte mit seinem Lehnsherrn
geriet, schliefflich aber doch die christliche Sache verteidigte. So hat es auch die
Dichtung von seinen Taten im 13. Jahrhundert in epischer Form festgehalten.?”
Damit wurde er auch zum Prototyp des Reconquista-Kidmpfers, der zugleich Kas-
tilien als Trager dieser Auseinandersetzungen stilisierte.

Diese mythische Uberhohung des Cid erfolgte aber nicht nur in der Literatur.
In verschiedenen Schritten nach seinem Tod und begann dieser Prozess im Klos-

36 Hier ruhen Rodrigo Diaz, der Campeador [etwa: ,der Champion‘], gestorben zu Valencia

im Jahre 1099, und seine Gemahlin Jimena, Tochter des Grafen Diego von Oviedo, aus
koniglichem Geschlecht [was ungeklirt ist]. Alle erreicht die Ehre dessen, der zur rechten
Stunde geboren ward®.

37 Vgl. Text und Ubersetzung bei H.-J. Neuschifer (Hrsg.), El Cantar de mio Cid (Klassische
Texte des Romanischen Mittelalters; 4), Miinchen 1964.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

126 KLAUS HERBERS

ter Cardefa, wo er seine letzte Ruhe fand. Dort wurde er durch den Grabeskult
immer stirker zu einer Art Helden Kastiliens und der Reconquista stilisiert.38

Wann und wie geschah dies? In Cardefia gewann der Cid vor allem in einer
Zeit an Bedeutung, in der es um einheitliches Handeln gegen die Muslime ging.
Die Niederlage der christlichen Heere gegen die muslimischen Almohaden in der
Schlacht von Alarcos 1195 machte eine stirkere Einheit der christlichen Reiche
notig, die durch Personen wie den Cid unterstiitzt werden konnte. Der Cid wurde
- wie im spateren Heldenlied - zunehmend zu einem Kimpfer, der sogar ent-
gegen seiner Lebensgeschichte die konigliche Autoritit anerkannte.3* Auflerdem
sah man im Cid zunehmend einen Glaubenskrieger, der er bei seinen Wechseln
auf verschiedene Seiten, denn er kidmpfte ebenso fur muslimische Herrscher,
ebensowenig gewesen sein dirfte. Wie im Kloster Arlanza, wo man das Andenken
des kastilischen Kiampfers Ferndn Gonzélez pflegte,** wurde in Cardefia der Cid
zur angeblichen Stifter- und Griinderfigur der monastischen Gemeinschaft. Ob-
wohl also in den zeitgenossischen Quellen kaum direkte Beziehungen der beiden
Protagonisten zu den genannten Klostern festzustellen sind, erschienen sie in
Schriften im 13. und 14. Jahrhundert zunehmend als Forderer und Mitglieder der
jeweiligen monastischen Gemeinschaften. Von daher ist es logisch, dass sich der
Cid zusammen mit dem Grafen Ferndn Gonzalez (931/932-970), der im 10. Jahr-
hundert kastilische Eigenstindigkeit demonstriert hatte, auf dem gezeigten grofSen
Torbogen in Burgos findet, zumal literarische Werke die Bedeutung des Cid -
auch fur Kastilien - fortschrieben.

Vergleichende Schlussbetrachtung

(1) Meine drei Helden und Heilige legten in unterschiedlicher Weise den Weg
vom Helden zum Heiligen oder umgekehrt zuriick. Besonders Eulogius und der
Cid wurden zu Figuren, die bis heute unterschiedlich bewertet werden. Die Mar-
tyrer von Cérdoba und die Mozaraber insgesamt sah man noch vor wenigen
Jahrzehnten sogar in der spanischen Forschung unterschiedlich. Waren diese Per-
sonen fur die eine Seite Verriter, weil sie sich schon zu sehr einer arabisch-
muslimischen Lebensweise gendhert hatten, so sah die andere Seite — beispielsweise
Fray Justo Pérez de Urbel - in ihnen Helden, die fiir das wahre, christliche Spanien
die Fihrungsrolle Kastiliens in Frage stellten. Aber sowohl Eulogius als auch der
Cid sind Figuren, die als Helden und Heilige Griindungsmythen vom Widerstand
der Christen symbolisierten, wihrend Isidor vielleicht stirker arabisch-
muslimische und westgotische Traditionen evozierte.

38 So wie Arlanza den Mythos des anderen kastilischen Helden Ferndn Gonzalez konstruiert

hat, vgl. F.]J. Pefia Pérez, El Surgimiento de una Nacién, Castilla en su Historia y en Sus
Mitos, Critica, Barcelona 2005.

39 So die Interpretation von Pefia Pérez, El Surgimiento (Anm. 38), S. 118-119.

40 Ebd,, S. 137-161.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 127

(2) Die Rolle von Klostern und monastischen Gemeinschaften scheint fur diese
Prozesse wichtig gewesen zu sein, wie besonders das Beispiel des Cid unter-
streicht. Aber auch die memoria, die in Grablegen oder anderen Kirchen prakti-
ziert wurde, schuf neue Helden.

(3) Die Verflechtung von Heroischem und Religidsem, wie es im Untertitel des
Bandes heif3t, wird bei Eulogius besonders gut deutlich, denn es ging in Cérdoba
nicht nur um eine religiose Auseinandersetzung, sondern auch um Fragen der
Sprache und Kultur. Multifunktionalititen der Personen sind auch in den Tradi-
tionen Isidors als westgotische Leitfigur sowie seiner Neubestimmung als Kimpfer
gegen die Muslime und die Auseinandersetzung mit romischen Einflissen er-
kennbar. Wenn schlieffllich der Cid vom Pragmatiker zum Glaubenskrieger stili-
siert wurde, dann wird die Transformation des Heroischen in einen religiésen
Kontext mehr als deutlich.

(4) Damit bieten aber die drei Beispiele auch fir die Historiker einen Kommentar
zur Entwicklung und zu den Facetten der sogenannten Reconquista, der Riick-
eroberung. In der Reihenfolge meiner drei Beispiele konnte dies heiflen: Von den
Innensichten und Klagen zur Unterstiitzung von auflen. Sodann vom Austausch
mit den muslimischen Kleinkénigreichen im 11. Jahrhundert tber Tribute und
Transfer zum symbolischen Kapital im Sinne Bourdieus, das die sterbliche Hiille
Isidors in Ledn gewihrleistete. Und schlieflich im Falle des Cid vom Lehnsmann
und der politischen Gefolgschaft zum Helden firr den Glaubenskampf.

Mit dem Hinweis auf diese Konstruktionsprozesse diirfte aber auch deutlich wer-
den, wie problematisch die Bezeichnung ,Glaubenskrieg® oder ,Reconquista‘ wer-
den kann, wenn man wie in diesem Band nach den Relationsgeflechten fragt.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

m 13.01.2028, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mensch, Held, Gott

,Fluid identities‘ in hinduistischen Traditionen

Karin Steiner

Die indischen Traditionen im Allgemeinen und die hinduistischen Traditionen im
Besonderen bieten vielfiltiges Quellenmaterial zur Frage der Verflechtung von Re-
ligiovsem und Heroischem. Auch die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit
dem Konzept von Heldentum in der indischen Kultur sowie ,Helden®, ,Gott-
Heroen® und anderen im Hinduismus hat eine lange Geschichte.! Im Folgenden
werde ich Quellen und Befunde aus verschiedenen Epochen der hinduistischen
Kultur- und Religionsgeschichte von der Frithzeit (etwa 1200 v. Chr.) bis zur Ge-
genwart vorstellen,2 die filir einen interkulturellen Vergleich besonders geeignet
scheinen. Alle Beispiele veranschaulichen, dass die Sphiren des Heroischen, Gott-
lichen und Menschlichen miteinander verwoben sind, dass Mensch und Gott sich
nicht als in sich geschlossene, unwandelbare Entititen/Individuen gegeniiber-
stehen, sondern dass ihre Daseinsformen flexibel oder fluide gestaltet sind. Dies
spiegelt sich auch in bestimmten rituellen beziehungsweise performativen Prakti-
ken wider. Man kann im indischen sowie hinduistischen Kulturkreis nicht, wie
zum Beispiel im germanischen, klar unterscheiden zwischen auf uranfingliche,
vorzeitliche oder fundamentale Gegebenheiten und Gotter bezogenem ,Mythos*
einerseits und ,Heldendichtung® mit rein menschlichen Protagonisten andererseits.
Beide Bereiche verschmelzen beispielsweise in der duflerst vielfiltigen und um-
fangreichen epischen Literatur, die auch miindliche Epen einschliefit. Ich lasse

1 Insbesondere im Zusammenhang mit der religionshistorischen Entwicklung von Gottes-

gestalten oder deren Kulten wurde das Erklirungsmuster der Vergottlichung® historischer,
menschlicher Helden herangezogen, so zum Beispiel in der Frage der Entwicklung des
Krsna-Kultes: J. Brockington, The Sanskrit Epics (Handbook of Oriental Studies; 12), Lei-
den [u.a.] 1998, S. 256-267; A. Malinar, Krsna, in: K. A. Jacobsen [et al.] (Hrsg.), Brill’s En-
cyclopaedia of Hinduism, Bd. 1: Regions, Pilgrimage, Deities, Leiden [u.a.] 2009, S. 1-12,
hier S. 1. Bezogen auf die Entstehung ,kleinerer® Gottheiten S. Blackburn, Death and Dei-
fication: Folk Cults in Hinduism, in: History of Religions 24, 1985, S. 255-274; R. Thapar,
Death and the Hero, in: S. C. Humpbhreys [et al.] (Hrsg.), Mortality and Immortality: The
Anthropology of Death, New York 1981. Ein Sammelband widmet sich dem Konzept des
Helden in der indischen Kultur: H. Briickner [et al.] (Hrsg.), The Concept of Hero in In-
dian Culture, New Delhi 2007.

Die Betrachtung des ,Helden‘ beziehungsweise des Protagonisten literarischer Werke, wel-
che die Klassische indische Dramen- und Literaturtheorie sowie Asthetik beriicksichtigen
miisste, die ihrerseits enge Verflechtungen mit dem Bereich des Religidsen aufweisen, wiir-
de den Rahmen dieses Artikels sprengen. Die Bezeichnung des Protagonisten in der klassi-
schen Literaturtheorie lautet #ayaka, anders als die fiir ,Held* (vira; s.u.). Nach der klassi-
schen indischen Lehre weist jegliches Kunstwerk, sei es sprachlicher, musikalischer oder
anderer Art, eine oder mehrere der standardisierten poetisch-dsthetischen ,Stimmungen’
(rasa) auf, zu denen auch das Heroische (vira) gehort.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

130 KARIN STEINER

mich von zwei Fragen leiten: (1) Was macht den ,Helden® aus? Gibt es bestimmte
Eigenschaften oder biografische Gemeinsamkeiten, die diesem eigen sind, die ihn
als solchen qualifizieren? Hier ergeben sich auffillige Parallelen zu anderen Kul-
turkreisen. (2) Worin genau besteht die Verflechtung von Heroischem und Reli-
giosem, die man in hinduistischen Traditionen als gegeben voraussetzen kann?
Wo ist der Held anzusiedeln auf der Skala zwischen Mensch und Gott? Es wird
deutlich werden, dass letztere Frage mit der Frage nach dem Konzept von Person
beziehungsweise Personlichkeit und menschlicher Identitit einhergeht.

Zunichst aber mochte ich verdeutlichen, wie ich die Bezeichnung ,hinduistisch’
beziehungsweise ,Hinduismus‘ verwende. ,Hinduismus® als Begriff zu erldutern
oder gar zu definieren gestaltet sich ebenso schwierig wie eine Definition der Be-
griffe des Religiosen und der Religion - jedenfalls wenn man versucht, inhaltliche
Kriterien festzulegen, die fiir alle unter ,Hinduismus‘ subsumierbaren Traditionen
Giiltigkeit beanspruchen. In Anlehnung an die Indologen Heinrich von Stieten-
cron, Axel Michaels und andere verstehe ich ,Hinduismus* als einen Sammelbegriff
fur verschiedene religiose Traditionen mit teilweise erheblich voneinander ab-
weichenden Grundlagen, die aber Berithrungspunkte aufweisen. Diese Tradi-
tionen kann man im Wesentlichen auf zwei Ebenen ansiedeln: (1) Der Sanskrit-
Hinduismus, der in ganz Stidasien verbreitet ist und in dem die Verehrung be-
stimmter Gottheiten praktiziert wird, getragen von einer brahmanischen Priester-
schaft. Ebenso gibt es bestimmte Sanskrit-Texte, die als kanonisch gelten, und ein
Ritualsystem mit liturgischen Texten ebenfalls in Sanskrit. In diesem Zusammen-
hang spricht man in der Forschungsliteratur oft von einer ,,Grolen Tradition®.3
(2) Sogenannte volksreligiose Traditionen, ,kleine Traditionen®, die regional, lokal
oder/und auf bestimmte soziale Gemeinschaften begrenzt sind. Die religidsen
Spezialisten gehoren hiufig nicht-brahmanischen gesellschaftlichen Gruppen an,
obwohl auch brahmanische Ritualspezialisten beteiligt sein konnen. Festrituale, in
denen vielfach regionalsprachliche, auch orale, Texte eine Rolle spielen, stehen im
Zentrum der religiosen Praxis. Wihrend der Rituale verkorpern sich die verehrten
Gottheiten oder anderen ,ibernatiirlichen® Wesen (bezeichnet als Gotter, Geister,
Ahnen, Helden) in bestimmten, als Trance-Medien fungierenden Personen - die
sogenannte Besessenheit.* Die Gottheiten werden teilweise mit Gottern der

3 Das Konzept der ,Groflen® beziehungsweise ,Kleinen Traditionen wurde im Rahmen der

Hinduismusforschung wiederholt aufgegriffen und modifiziert. Es geht auf die Soziologen
R. Redfield / M. Singer, The Cultural Role of Cities, in: Economic Development and Cul-
tural Change 3, 1954, S. 53-73 zuriick.

Es handelt sich, im Gegensatz zur negativ bewerteten Besessenheit durch Dimonen, um
einen positiv konnotierten Zustand, der durch bestimmte rituelle Methoden induziert wird
und eine divinatorische Funktion hat. Zur Bewertung derartiger Rituale durch frithe christ-
liche Missionare in Indien siehe E. Schombucher, ,Heilige Offenbarung und Gesichter von
Gott“: Die Schaffung gottlicher Prisenz im menschlichen Korper, in: K. Steiner (Hrsg.),
Wege zum Heil(igen)? Sakralitit und Sakralisierung in hinduistischen Traditionen, Wies-
baden 2014, S. 159-186. Zahlreiche ethnologische Untersuchungen widmen sich dem Phi-

nomen.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 131

sanskritischen Tradition identifiziert beziehungsweise in eine verwandtschaftliche
oder Inkarnationsbeziehung gesetzt.

Beide Ebenen stehen in einer komplexen, synchron wie diachron diagnosti-
zierbaren Wechselwirkung und sind untrennbar verwoben, grenzen sich aber auch
voneinander ab. Meine Beispiele sind aus verschiedenen Epochen der indischen
Literatur- und Religionsgeschichte von den Anfingen bis zur Gegenwart gewihlt
und entstammen beiden der hier benannten Ebenen.

Bereits im ,,Rgveda® (RV), dem iltesten Text des vedischen Kanons (etwa 1200
v. Chr.), begegnen wir dem ersten ,Helden‘: Es handelt sich um Indra, ein Kriegs-
und Siegesgott der Arya-Stimme, die gegen Mitte des zweiten Jahrtausends
v. Chr. auf den sidasiatischen Subkontinent einzuwandern begannen. In 245
Hymnen wird Indra unter anderem fiir verschiedene Heldentaten kosmogonischen
Charakters gerithmt, insbesondere die Totung eines schlangengestaltigen Wesens/
Dimons, das die Wasser und andere lebenspendenden Giiter eingeschlossen hat-
te:> ,Des Indra Heldentaten verkiinde ich jetzt, die er getan hat als die ersten, mit
seiner Keule bewehrt: er erschlug die Schlange — er hat die Wasser aufgebohrt [...]“
(RV 1.32.1).6

Mit Indra werden auch die beiden Worter, die im Sanskrit und anderen indi-
schen Sprachen ,Held* entsprechen, vira” und §ira®, hiufig verbunden:

»Als ob er nicht [ernstlich] zu kimpfen brauchte, in tbler Trunkenheit hatte er [der
Schlangendimon] den groflen Helden [maba-vira; Indra], den michtig bedringenden,
vorwirtsstiirmenden herausgefordert [...].“ (RV 1.32.6)°

5 Etwas detaillierter wird diese Heldentat in dem Hymnus RV 1.32 dargestellt: http://gretil.
sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/1_veda/1_sam/1_rv/rv_hnOlu.htm, 3. Mai 2017.

RV 1.32.1: ,indrasya nu viryani pra vocam yani cakara prathamani vajri | ahann ahim anv
apas tatarda pra vaksana abhinat parvatanam ||“. Ich zitiere die deutsche Ubersetzung von
P. Thieme: Gedichte aus dem Rig-Veda, hrsg. von P. Thieme, Stuttgart 1964, S.26-29.
M. Witzel / T. Goto, Rig-Veda, das heilige Wissen, erster und zweiter Liederkreis, Frankfurt
am Main / Leipzig 2007, S. 60-62, Gibersetzen ahi- (,Schlange®) grundsitzlich mit ,Drache’,
da in der vergleichenden Mythologieforschung die Heldentat des vedischen Indra mit der
exemplarischen ,Drachent6tung’ parallelisiert wird. Auch andere Heldentaten Indras sind in
die vergleichende Mythologieforschung eingeflossen (vgl. M. Witzel, Slaying the Dragon
Across Eurasia, in: J. Bengtson (Hrsg.), In Hot Pursuit of Language in Prehistory: Essays in
the Four Fields of Anthropology in Honor of Harold Crane Fleming, Amsterdam [u.a.]
2008, S. 263-286; M. Witzel, The Origins of the World’s Mythologies, New York 2011, pas-
sim, besonders S. 148-154; C. Watkins, How to Kill a Dragon: Aspects of Indo-European
Poetics, New York 1995, dem es vor allem um die sprachliche Umsetzung vergleichbarer in-
doeuropiischer Mythen und Rituale geht).

Ved. vira hat etymologische Entsprechungen in zahleichen anderen indogermanischen
Sprachen, zum Beispiel lat. vir (siche M. Mayrhofer, Artikel ,vir“, in: Etymologisches Wor-
terbuch des Altindoarischen, Bd. 2, Lieferung 18, Heidelberg 1995).

Zu den nicht ganz so zahlreichen Entsprechungen von §#ra in anderen indogermanischen
Sprachen siehe M. Mayrhofer, Artikel ,sura®, in: Etymologisches Worterbuch des Altindo-
arischen, Bd. 2, Lieferung 19, Heidelberg 1996.

RV 1.32.6: ,ayoddheva durmada a hi juhve mahaviram tuvibadham rjisam | natarid asya
samrtim vadhanam sam rujanah pipisa indrasatruh ||

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

132 KARIN STEINER

,[...] Du ersiegtest die Kiihe, du ersiegtest, Held! [§izra], den Prefitrank.“ (RV 1.32.12)10

Indra wird als ,Himmlischer” beziehungsweise als ,,Gott“ (deva) bezeichnet (RV
1.32.12) und ist auch ,,Kénig des Gehenden und Ruhenden® sowie ,Konig tiber
die Linder” (RV 1.32.15). Die Tat wird als ein von duflerster Brutalitit gekenn-
zeichneter Kampf geschildert, aber als ein wesentliches Charakteristikum der
Heldenhaftigkeit Indras, die intrinsisch mit seinem Konigtum verbunden ist, wird
auch wiederholt seine grofiziigige Haltung gegeniiber seinen Verehrern/Anhingern
angesprochen:

Wie ein Stier [...] ergriff der Herr, der freigiebig Spendende!! [Indra] die Wurfkeule, er-
schlug er ihn, den Erstgeborenen der Schlangen.“ (RV 1.32.3)12

»l...] als Indra und die Schlange gekimpft hatten, ist der freigiebig Spendende Sieger
geblieben auch fiir alle Zukunft“. (RV 1.32.13)13

Die Heldentaten oder auch Einzelheiten der Biografie Indras werden im ,Rgveda®
nie chronologisch in allen Details erzihlt. Die Hymnen dienen dazu, Indra gegen-
Uber den Anliegen der Verehrer giinstig zu stimmen und ihn zu Opferritualen ein-
zuladen. Da der Gottheit selbst alle angesprochenen Begebenheiten bekannt sind,
geniigen Anspielungen darauf. Daher und auch aufgrund der sprachlichen Schwie-
rigkeiten ist die Auswertung der Quellen nicht unproblematisch, manche Einzel-
heiten bleiben enigmatisch. Thomas Oberlies!* wies bereits darauf hin, dass die aus
verstreuten Anspielungen im ,Rgveda® rekonstruierbare Biografie Indras®> typische
Elemente eines heldischen Lebenslaufes enthilt. Auch wenn Details der Rekon-
struktion schwierig zu erfassen sind, kann man festhalten, dass die bekannten
heroischen Topoi im Falle Indras und weiterer indischer ,Helden", (aber auch
Gotter, ,Geister” und ,Heiliger1¢) wiederkehren:17

10 RV 1.32.12: ,,aévyo varo abhavas tad indra srke yat tva pratyahan deva ekah | ajayo ga ajay-

ah $Gra somam avasrjah sartave sapta sindhan ||“.

Das Wort maghavan (,freigiebig’, ,gabenreich®) wird von Thieme, Gedichte aus dem Rig-
Veda (Anm. 6), S. 26, S. 28 als ,Herr der Gaben® tibersetzt.

RV 1.32.3: ,vrsayamano 'vrnita somam trikadrukesv apibat sutasya | a sayakam maghava-
datta vajram ahann enam prathamajam ahinam ||“.

RV 1.32.13: ,nasmai vidyun na tanyatuh sisedha na yam miham akirad dhradunim ca |
indra$ ca yad yuyudhate ahi$ cotaparibhyo maghava vi jigye ||“.

T. Oberlies, Die Relgion des Rgveda. Erster Teil: Das religiose System des Rgveda, Wien
1998, S. 251-253.

Zur Geburt Indras aus mythenvergleichender Perspektive siehe E. Pirart, La naissance
d’Indra, Paris 2010.

Die heroischen iiberschneiden sich teilweise mit hagiographischen Topoi nicht nur der
hinduistischen Traditionen, sondern auch der anderen indischen Religionen Jainismus und
Buddhismus.

Zum typischen Verlauf eines Heldenlebens siehe die vor einem germanistischen Hinter-
grund entwickelte Ubersicht mit kulturvergleichender Perspektive bei J. de Vries, Heldenlied
und Heldensage, Bern 1961, S. 282-289. Vgl. auch T. Klein, Vorzeitheld und Heldensage,
in: H. Beck (Hrsg.), Heldensage und Heldendichtung im Germanischen, Berlin 1988,
S.116-119. Aufgrund rémischer Befunde kommen J. N. Bremmer / N. Horsfall, Roman
Myth and Mythography, London 1987, S.26-30, zu dhnlichen Ergebnissen. Bereits der

11

12

13

14

15

16

17

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 133

1. Die Zeugung des Helden ist oft ungewohnlich oder von ungewohnlichen Um-
stinden begleitet (beispielsweise ohne vorausgehenden Geschlechtsakt; Gotter-
sohn; Inzest; vorausgehender vergeblicher Kinderwunsch und diesen behebende
rituelle Mafinahmen oder Geliibde).

2. Auch die Geburt erfolgt nicht auf normalem Wege oder ist von ungewdhn-
lichen Umstinden begleitet.

3. Oft wird der Held nach der Geburt ausgesetzt und wichst bei Pflegeeltern auf,
die manchmal niedriger Herkunft sind, oder er wird spiter verbannt.

4. Schon in friher Jugend zeigen sich die Kraft, der Mut oder besondere Eigen-
schaften und Fihigkeiten des Helden. Manchmal erlangt er weitgehende Un-
verwundbarkeit.

5. Mittels besonderer Waffen besteht er typische Heldentaten, zum Beispiel
Kimpfe gegen Ungeheuer oder Dimonen. Haufig richt er sich fur die Aus-
setzung beziehungsweise Verbannung und besiegt seine urspriinglichen Wider-
sacher.

6. Bisweilen stirbt er einen frithen, hiufig gewaltsamen, ungewohnlichen Tod.

Indra kommt im Ritualsystem der vedischen Religion eine zentrale Rolle zu: Ins-
besondere zu den sogenannten Soma-Ritualen wird er mittels Hymnenrezitation
eingeladen. Diese Rituale sind duflerst komplex und werden in mittel- und spit-
vedischen (ab 1000 v. Chr.) exegetischen Texten vielschichtigen Interpretationen un-
terzogen, zum Beispiel erkliren die altindischen Ritualspezialisten manche Rituale
oder Teilaspekte davon — vereinfacht ausgedriickt — als Reenactment diverser Taten
Indras. Der vedische Kult kennt keine Bilderverehrung und Tempel. Die zu den Ri-
tualen geladenen Gottheiten werden von den Mitwirkenden, den Priestern und
dem Ritualpatron, verkdrpert. In einer bestimmten Phase der ,Soma-Rituale® ,ist
der Ritualpatron Indra“, wie sich die Quellen ausdriicken.!® Ob durch derartige
Formulierungen Identitit ausgedriickt werden soll, eine Homologie, Anniherung
oder Parallelisierung, ldsst sich nicht entscheiden. Ebensowenig wird aus den Tex-
ten klar,!? ob sich diese — nennen wir es versuchsweise ,Identitit’ — in Form sicht-
barer Zeichen duflert, etwa durch einen verinderten psychophysischen Zustand
und/oder diesen begleitende abnormale Verhaltensweisen (Trance mit Zittern,
Tanz oder Selbstverletzung, stimmliche AufSerungen und Ahnliches). Klar ist aber,
dass in der Gedankenwelt der altindischen Ritualspezialisten Gottheros Indra und

Osterreichische Diplomat und Albanologe J. G. von Hahn, Sagenwissenschaftliche Studien,
Jena 1876, S. 340, machte auf diese wesentlichen, kulturiibergreifend feststellbaren Bausteine
aufmerksam, worauf Bremmer / Horsfall hinweisen (S. 26). J. G. von Hahn verglich die Bio-
grafien von Romulus und Remus, des persischen Cyrus, von Siegfried, Dietrich und Krsna.
Es gibt zahlreiche Stellen, an denen dies ausgesprochen wird, siehe zum Beispiel Satapatha-
brahmana 5.1.3.4 ,indro vai yajamanas®, http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/1_
veda/2_bra/satapath/sb_05_u.htm, 3. Mai 2017.

Die Texte wurden von Ritualspezialisten fiir ihresgleichen verfasst und setzen die kompli-
zierten Vorginge und Ablidufe wihrend des Rituals als bekannt voraus, daher werden nicht
alle Einzelheiten und Aspekte angesprochen oder gar interpretiert.

18

19

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

134 KARIN STEINER

Mensch beziehungsweise Ritualpatron nicht uniiberbriickbar voneinander geschie-
denen Welten angehoren. Indra ist einerseits ,Himmlischer’, andererseits im Ritual
oder im Ritualpatron irdisch/physisch prisent, was fur die Wirksamkeit des Rituals
entscheidend ist. Dieses Beispiel gehort in die dlteste greifbare Phase indischer Re-
ligion, eine frithe Form der Tradition, die Jahrhunderte spiter in den klassischen,
oben benannten Sanskrit-Hinduismus miinden wird.

Auf ein ganz anderes Konzept von Heldentum verweist mein zweites Beispiel,
das sich nicht auf einem bestimmten Helden bezieht, sondern eine Aufzihlung
verschiedener Arten von Helden beinhaltet:

JVerschiedene Arten von Helden (§#r@h) werden [in den kanonischen Werken] gelehrt.
Vernimm von mir die Ziele dieser Heldenarten und auch die dem [jeweiligen] Helden
zugeschriebene Belohnung. Es gibt Helden des Opferrituals, Helden bei der Selbstbeherr-
schung sowie Helden der Wahrhaftigkeit, Menschen, (die) als Kampfeshelden sowie
Helden des Gebens bezeichnet werden. Es gibt Helden des Verstandes, Helden der Duld-
sambkeit sowie Menschen, (die) als Helden in redlichem Benehmen und Seelenruhe weilen.
Infolge der verschiedenen Gebote gibt es viele weitere Helden: Helden des Veda-Studiums
und Helden, die sich der Lehre widmen. Es gibt Helden des Gehorsams gegeniiber dem
Lehrer und solche, deren Hochstes Ziel Gehorsam gegentiber dem Vater ist, Helden des
Gehorsams gegentiber der Mutter, weiterhin Helden des Almosen[gebens]. Viele Helden
der Samkhya-Philosophie, weiterhin Helden des Yoga; [Helden, die] in der Wildnis
[leben], solche die im Hause leben und Helden in der Ehrung des Gastes. Sie alle gelangen
in hohere (0. jenseitige) Welten, die sie als Belohnung fiir ihre Taten gewinnen.“20

Diese scholastische Aufzihlung weist auf ein ethisiertes, normengeprigtes Konzept
von Heldentum, das typisch fur den Kontext ist, dem sie entnommen wurde.
Quelle ist das altindische Epos ,Mahabharata“, ein Kompilationswerk, dessen
lange Entstehungsgeschichte zwischen etwa 500 v. Chr. und 500 n. Chr. angesie-
delt ist.2! Genauer handelt es sich um ein Zitat aus einer langen didaktischen Text-
partie des Epos, dem ,Anusasanaparvan®, das inhaltlich der Gattung der ,Rechts-
literatur® (dharmasastra) nahesteht.

Das Heldentum besteht nach diesem Zitat darin, dass bestimmte ethisch-
moralische und religiose Ideale in besonderem Mafle zur Grundlage des individu-
ellen Handelns gemacht werden. Diese Ideale sind eng verbunden mit dem varpas-
ramadbarma, der sozio-religiosen Grundordnung (dharma), die im Einhalten der

20 Mahiabharata, Cr. Ed. 13.74.22-27, http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/2_epic/
mbh/mbh_13_u.htm, 3. Mai 2017:

»$ura bahuvidah proktas tesam arthams$ ca $rnu / $aranvayanam nirdistham phalam $urasya
caiva ha //22// yajfiasura dame $urah satyastras tathapare / yuddhas$uras tathaivokta
danasura§ ca manavah //23// buddhisuras tathaivanye ksamasuras tathapare / arjave ca
tatha $urah $ame vartanti manavah //24// tais tais tu niyamaih $urah bahavah santi capa-
re / vedadhyayanasura$ ca $ura$ cadhyapane ratah //25// guru$usrusayasurah pitréusrasaya-
pare / matr§usrusayasura bhaiksyasuras tathapare //26// samkhya$ura$ ca bahavo yogasuras
tathapare / aranye grhavase ca $ura$ catithipujane / sarve yanti paramllokan svakarmaphala-
nirjitan //27//¢.

Zur kontroversen Frage der Datierung und Entstehungsgeschichte des Epos siehe Brocking-
ton, The Sanskrit Epics (Anm. 1), S. 130-158.

21

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 135

Normen und Regeln beziiglich der Geburtsstinde (varza) und Lebensstadien
(asrama) besteht. Der Hinweis auf die jenseitige Belohnung, welche die spezifische
Form von Heldentum einbringt, stellt eine weitere Relation zum Religiésen dar.
Allerdings werden diese Aufzihlung und die darin greifbaren normativen Vorstel-
lungen keineswegs den weitaus vielfiltigeren Heldenkonzeptionen in den hinduis-
tischen Traditionen gerecht, die in mancher Hinsicht an die vedischen Befunde
ankniipfen, denen derartig eng gefasste moralisch-ethische Vorstellungen fremd
sind.

Gerade auch innerhalb des Mahabharata lassen sich Darstellungen von Helden-
tum finden, die vielschichtiger sind, was das nichste Beispiel verdeutlicht: Eine der
wichtigsten Figuren des Mahabharata ist der Gottheros Krsna?2, der im tberliefer-
ten Text des Epos meist als menschlich, gelegentlich als gottlich dargestellt ist.
Diese ,Doppelnatur® alleine im Licht der Textgeschichte zu diskutieren, wird der
Sachlage nicht gerecht. In den spiteren, nachepischen Traditionen wird Krsna zu-
nehmend als Herabkunft/Inkarnation des Gottes Visnu betrachtet. Er ist fiir einige
einflussreiche hinduistische Traditionen von zentraler Bedeutung als Hochgott,
wobei jeweils unterschiedliche Aspekte seiner Person und ,Biografie® als Bezugs-
punkte der Theologie herangezogen werden. Die religionsgeschichtliche Entwick-
lung der Gottesgestalt ist komplex und muss hier unbericksichtigt bleiben.2* Im
Epos weist Krsna eine duflerst vielschichtige, teilweise widerspriichliche Personlich-
keit auf. Er spielt die menschliche Rolle eines Kriegshelden und Konigs, eines Ver-
wandten, Freundes und klugen Beraters besonders eines der Protagonisten, dem er
in einem Krieg unter Vettern und Verwandten auch als Wagenlenker dient, ohne
selbst zu den Waffen zu greifen. Seine Rolle stellt sich als kriegsentscheidend her-

us: ,Wo Krsna ist, ist der Sieg®,2* wird einem der Protagonisten in den Mund ge-
legt.

Gelegentlich offenbart Krsna seine Gottlichkeit, die zudem an verschiedenen
Stellen des Epos unterschiedlich erkldrt wird. In seiner Rolle als Berater des Heer-
fuhrers der einen Kriegspartei ist er es, der die Niederlage der gegnerischen Partei
herbeifthrt. Er rit zur Nichteinhaltung ethischer Normen oder vereinbarter
Kampfesregeln, wodurch es gelingt, die Heerfithrer der gegnerischen Seite nach-
einander zu toten. So stiftet er im finalen Duell den Kimpfer seiner Seite dazu
an, die der Grundordnung entsprechenden Verhaltensnormen aufler Acht zu
lassen, den letzten Heerfithrer der gegnerischen Seite unterhalb der Girtellinie
mit der Streitkeule zu schlagen und ihm die Schenkel zu zerschmettern:

»Bhimasena aber kann nicht gewinnen, wenn er gemifl der Grundordnung (dbarmena)
kdmpft. Mit anderen Mitteln kimpfend aber soll er Suyodhana [sprechender Name: den

22 Grundsitzlich und ausfithrlich zu Krsna siche noch immer A. Hiltebeitel, The Ritual of
Battle: Krsna in the Mahaharata, Ithaca 1976.

23 Ausfithrlich zum Beispiel F. Hardy, Viraha-Bhakti: The Early History of Krsna Devotion in
South India, Delhi 1983. Einen Uberblick gibt Malinar, Krsna (Anm. 1), S. 1-12.

24 MBh Cr. Ed. 6.21.12 und 14: ,yatah krsnas tato jayah“.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

136 KARIN STEINER

guten Kimpfer] toten. ,.Durch List iiberwanden die Gotter die Dimonen’, so wird es uns
in der Offenbarung gelehrt?> [...] Mit List soll er den listenreichen Kénig niedermet-
zeln.“26

Diese Verletzung des Ehrenkodex seines Geburtsstandes, des Kriegeradels, und
damit der sozio-religiosen Grundordnung (dbarma) wird Krsna mehrfach zum
Vorwurf gemacht, so etwa durch den im unfairen Keulenkampf todlich verwun-
deten Heerfiihrer selbst:

,Du Sohn von Kamsas Sklaven,?’ du hast kein Schamgefiihl, dass ich unrechtmifig
(adbarmena) im Keulenkampf niedergestreckt wurde. [...] Du hast aufrecht kimpfende
Konige tausendfach mit zahlreichen unredlichen Mitteln toten lassen. Du hast kein
Schamgefiihl, du schreckst vor nichts zuriick.“%8

Krsnas Rechtfertigungen sind pragmatisch-zweckorientiert, ,machiavellistisch®, ein
Sieg wire mit anderen Methoden nicht moglich gewesen, die Gegner hitten sich
durch ihr Verhalten selbst ins Unrecht gesetzt (sieche zum Beispiel MBh 9.60.39).
Divergierende Auffassungen tiber die Grundordnung, hier festgemacht an Krsnas
kritisierbarer Auffassung davon, sind ein zentrales Thema des Epos, das immer
wieder aufgegriffen wird. Beide Kriegsparteien reklamieren fur sich, auf der Seite
von Recht und Grundordnung (dbarma) zu stehen. Vergleichbar der oben ange-
fithrten Feststellung ,Wo Krsna ist, ist der Sieg”“ ist die analog strukturierte Aus-
sage ,Wo der Dharma ist, ist der Sieg®,2° die verschiedenen Personen in den Mund
gelegt und im Epos mehrfach zitiert wird. Bringt man beide Aussagen zusammen,
ist man versucht zu konstruieren: Wo Krsna ist, ist der Dharma, was die Endre-
daktoren des Textes zwar nicht konkretisieren aber moglicherweise implizieren.
Der Ausgang des fur beide Seiten verheerenden Krieges, die Art und Weise, wie
dieser gefithrt wurde, fithrt schliefilich dazu, dass Krsna verflucht wird: Sein ge-
samtes Geschlecht werde durch ihn selbst zugrunde gehen, weil er den Bruder-
krieg nicht verhindert habe, und er werde einen schmachvollen, einsamen Tod er-
leiden (MBh 11.25.36-42). Krsna akzeptiert dies gleichmiitig,® was im Text an
verschiedenen Stellen wiederholt wird. Jahre spiter, nachdem sich zur angekiin-
digten Zeit der Fluch teilweise ausgewirkt hat, begibt er sich in den Wald, um ein
asketisches Leben zu fithren. Wihrend er Yoga-Praktiken iibend daliegt, trifft ihn

25 MBh Cr. Ed. 9.57.4-5: ,bhimasenas tu dharmena yudhyamano na jesyati / anyayena tu

yudhyan vai hanyad esa suyodhanam//4// mayaya ninjita devair asura iti nah $rutam /

1517

MBh Cr. Ed. 9.57.7: ;mayavinam ca rajanam mayayaiva nikrntatu //7//%.

Eine beleidigende Anrede, in der auf die vermeintlich niedrige Herkunft Krsnas angespielt

wird: Als ,Sklave® wird hier der Pflegevater Krsnas bezeichnet, ein Hirte im Dienste von

Krsnas koniglichem Onkel.

MBh Cr. Ed. 9.60.27: ,kamsadasasya dayada na te lajjasty anena vai/ adharmena gada-

yuddhe yad aham vinipatitah //27// [...] ghatyitva mahipalan fjuyuddhan sahasrasah /

jihmair upayair bahubhir na te lajja na te ghrna//29//«.

29 Zum Beispiel MBh Cr. Ed. 6.21.11, 11.17.6: ,yato dharmas tato jayah®.

30 Siche MBh Cr. Ed. 16.2.14: ,krtantam anyatha naicchat kartum sa jagatah prabhuh (,Der
Herr der Welt wiinschte nicht, die Sache / das Schicksal zu andern°).

26
27

28

- am 13.01.2026, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 137

der Pfeil eines Jdgers (sein sprechender Name ist Jara: Alter) in die Fulsohle (MBh
16.5.20), die einzige Stelle an der er verwundbar ist.3! Krsna stirbt, nicht ohne den
tiber seinen versehentlich abgeschossenen, todlichen Pfeil verzweifelten Jiger ge-
trostet zu haben, und erlangt als Gott Narayana seine ihm ,eigene, unermesslich
machtvolle Stellung®.32

Auch die Tradition {iber Krsnas Kindheit, die erstmals in einem Text, der sich
als Anhang zum Mahabharata versteht (etwa 3. Jahrhundert n. Chr.),33 zusam-
menhingend dargelegt wird,>* weist Parallelen zu anderen indischen und aufler-
indischen Motiven auf, die fur ,Heldenbiografien® typisch sind. Konig Kamsa, ein
Onkel mitterlicherseits des noch ungeborenen Krsna, erfihrt durch eine Prophe-
zeiung, dass er durch ein Kind seiner Schwester umgebracht werde. Daher lésst er
seine Schwester und deren Gatten inhaftieren. Zeitgleich mit der Schwangerschaft
von Krsnas Mutter inkarniert sich eine Goéttin im Leib einer Hirtin. Beide Kinder
werden gleichzeitig geboren und in der Nacht ihrer Geburt ausgetauscht, wodurch
Krsna der Ermordung durch seinen Onkel entgeht. Krsna wichst bei besagter Hir-
tin und deren Gatten auf, seine Kindheit ist gekennzeichnet durch Heldentaten,
zum Beispiel siegreiche Kimpfe gegen Dimonen oder eine Riesenschlange.’> Spi-
ter erobert Krsna die Hauptstadt und totet seinen Onkel. Wer ist Krsna in der
Mahabharata-Tradition, Gott oder Mensch? Sowohl indigene Theologen als auch
Indologen oder Religionshistoriker haben diese Frage diskutiert. Seine zwischen
gottlich und menschlich oszillierende Identitit ist schwer zu bestimmen, unzweifel-
haft aber ist seine Qualifikation als Held. Auf theologischer Ebene wird Krsna als
gottliche Herabkunft oder Inkarnation konzipiert, was eine grofie Fluiditit bezig-
lich seiner Einordnung erlaubt.

Im Zusammenhang mit Krsna gibt es neben der Vorstellung der gottlichen In-
karnation eine Tradition der Verkorperung’, vergleichbar der Indras im Ritual: Be-
reits seit der Antike sind bestimmte Formen des volkstimlichen, religids-
devotionalen Theaters?® in regional unterschiedlichen Varianten nachweisbar, in

31 Die Geschichte, wie er durch den Brahmanen Durvisas seine weitgehende Unverwundbar-

keit erlangte, wird von Krsna selbst in MBh Cr. Ed. 13.144 berichtet.

MBh Cr. Ed. 16.5.23: ,sthanam prapa svam mahatmaprameyam®.

Zur auch im Falle dieses Textes, des ,Harivams$a®, schwierigen Frage der Datierung und
Entstehungsgeschichte siehe Brockington, The Sanskrit Epics (Anm. 1), S. 326-332.

Auch im Mahabharata wird auf Kindheitsereignisse angespielt, ohne diese niher auszufiih-
ren. Erwihnungen von Einzelheiten in ilteren Texten belegen allerdings ein weit hoheres
Alter des Uberlieferungstrangs iiber die Kindheit Krsnas (siche auch Brockington, The
Sanskrit Epics (Anm. 1), S. 256-260). Insgesamt stimmt die Geschichte Krsnas, wie sie in
den Kap. 44-113 des ,Harivams$a“ dargelegt wird, nicht in allen Einzelheiten mit dem
»Mahaharata®“ Giberein (ebd., S. 313).

Manche Aspekte dieser Heldentaten legen eine Gegnerschaft oder Konkurrenz mit dem
oben behandelten vedischen Gott Indra nahe, ein interessanter Aspekt, auf den ich an die-
ser Stelle nicht weiter eingehen kann.

Einen Uberblick iiber performative Traditionen in einem hinduistischen, religidsen Kon-
text gibt K. Binder, Drama and Theatre, in: K. A. Jacobsen [et al.] (Hrsg.), Brill’s Encyclo-
paedia of Hinduism, Bd. 2, Leiden [u.a.] 2010, S. 511-528.

32
33

34

35

36

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

138 KARIN STEINER

denen bestimmte Ereignisse aus Krsnas Leben inszeniert werden.3” Diese Auffith-
rungen ermOglichen dem gliubigen Zuschauer den unmittelbaren auspizisen
Anblick (darfana) des gottlichen Krsna, der durch Darsteller verkorpert wird; es
handelt sich hier nicht um Trance-Rituale. Aus der Perspektive der Gldubigen ent-
fillt die Notwendigkeit, genau zu bestimmen, ob hier eine temporire Identitit
zwischen Darsteller und Gottheit vorliegt oder ob es sich ,nur® um schauspiele-
risch ausgedriickte Homologie oder Parallelisierung handelt.

Mit dem folgenden Beispiel komme ich zur Ebene der Volksreligion im enge-
ren Sinne: Goludev ist eine regionale Gottheit aus dem Kumaon-Himalaya im
nordindischen Bundesstaat Uttarakhand. Heutzutage von allen sozialen Gemein-
schaften geehrt3® und fur ihre Anliegen in Anspruch genommen ist er ,,Gott der
Gerechtigkeit” beziehungsweise der ,Rechtsprechung® (nyay ki devata) und wird
von seinen Anhingern als michtigste der regionalen Gottheiten betrachtet. Seine
Zustandigkeit erstreckt sich nicht nur auf ,Gerechtigkeit’ im juristischen Sinne,
sondern auch auf innerfamilidre oder soziale Ungerechtigkeiten und Probleme.
Im Zusammenhang mit dieser Gottheit ist nicht, wie oben im Falle Krsnas, das
weltfundierende Dharma-Konzept zentral, sondern #yaya: Norm, Regel, Gesetz
aber auch Rechtssache, Entscheidung und Urteilsspruch. Beides ist natiirlich nicht
vollstindig voneinander zu trennen, setzt doch Letzteres Ersteres voraus. Jedoch
ist die lebenspraktische Bedeutung und Alltagsrelevanz von nyaya hoher einzu-
schitzen, der Bezug zum Erleben und zur Erfahrungswelt der Glaubigen unmittel-
barer. Es gibt verschiedene Methoden, wie die Anhinger mit dem Gott in Verbin-
dung treten beziehungsweise seinen Beistand erbitten konnen, beispielsweise
durch schriftliche ,Petitionen® (manaunti), die sie an seinen Haupttempeln ein-
reichen, oder durch elaborierte Rituale, in denen Barden die Geschichte des Gottes
rezitieren und die Gottheit dadurch anregen, sich in Medien zu verkérpern und
von diesen Besitz zu ergreifen. Es handelt sich um eine divinatorische Trance oder
Besessenheit: Durch diese Medien wird ein direkter Kontakt, ein Dialog der
Gldubigen mit dem physisch prisenten Gott Goludev moglich, in dessen Verlauf
die Gottheit zu den verschiedensten Fragen und Problemen, hiufig personlicher
Art, Stellung nimmt. Derartige regionale Gottheiten haben eine mindlich tber-

37 Laut A. W. Entwistle, Braj: Centre of Krishna Pilgrimage, Groningen 1987, S. 117, ist die
dramatische Inszenierung der Totung des Kamsa durch Krsna bereits seit dem 1. oder
2. Jahrhundert n. Chr. epigrafisch nachweisbar; vgl. auch Malinar, Krsna (Anm. 1), S. 9.

S. A. Malik, Temples, Travels and Territories, in: K. Steiner (Hrsg.), Wege zum Heil(igen).
Sakralitit und Sakralisierung in hinduistischen Traditionen, Wiesbaden 2014, S. 195-202,
hier S. 195. Malik untersuchte diesen Kult in einigen Artikeln und reprisentiert die aktuelle
ethnologische Forschung dazu. E. T. Atkinson, The Himalayan Gazetteer, Bd. 2, Allahabad
1882 (Reprint New Delhi 1981), S. 821, ordnet diesen Kult niederen sozialen Schichten zu.
Ebensowenig spricht Atkinson von Goludev als ,Gottheit der Gerechtigkeit’, wenn er auch
bestimmte rituelle Praktiken als effektive Methode bezeichnet, Gerechtigkeit zu erlangen,
ohne [weltliche] Gerichte einzuschalten (S. 824). Ob sich in diesem Punkt eine Entwick-
lung vollzogen hat, oder ob Atkinson diesen Aspekt aus welchen Griinden auch immer
nicht erwahnt hat, lisst sich nicht mehr feststellen.

38

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 139

lieferte Lebensgeschichte, die einen Bezug zu historischen und ortlichen Ge-
gebenheiten herstellt und Gber die Entstehung beziehungsweise Entwicklung der
Gottesgestalt berichtet. Diese Geschichte wird stets im Rahmen der rituellen Rezi-
tation neu gestaltet und existiert daher in vielen Versionen mit variierender Aus-
schmiickung im Detail. Wie im Falle der beiden vorgenannten Beispiele weist sie
typische Bausteine der heroischen Biografie auf.’

Jhalrai, ein Konig, der in der legendarischen Uberlieferung der Katyuri-
Dynastie*® zugeordnet wird, hatte acht Gattinnen, aber lediglich einen einzigen
Sohn von seiner achten und jiingsten Ehefrau.*! Aus Neid versuchen die anderen
Ehefrauen mehrmals, das Kind umzubringen. Als dies misslingt, setzen sie es in
einem eisernen Kifig oder Behilter*? auf einem Fluss aus. Der Kifig/Behilter geht
einem kinderlosen Fischerehepaar ins Netz, die das Kind als Pflegeeltern auf-
ziehen. Als Jugendlicher erweist sich Golu als mutig und hochintelligent. In
einem Traum werden ihm seine wahre Herkunft und die Umstinde seiner Geburt
und frithesten Kindheit offenbart. Er reitet auf einem holzernen Pferd, das ihm
sein Pflegevater zur Verfigung stellt, zu einer Wasserstelle, wo er seine Stiefmiitter
trifft und sie mit ihren Mordversuchen konfrontiert. Nachdem die Intrige vor Go-
ludevs leiblichem Vater, dem Konig, enthiillt worden ist, werden die Stiefmiitter
mit dem Tode bestraft oder auf ein Gesuch Golus hin begnadigt.*3

Spiter wird Golu als Nachfolger seines Vaters Konig und reist in seinem gesam-
ten Reich umher, um sicherzustellen, dass die Anliegen aller Untertanen Gehor
finden und dass im gesamten Reich Gerechtigkeit herrscht. Goludevs besonderer
Bezug zur Gerechtigkeit und seine Wirkmacht als Gottheit ergeben sich aus seiner
eigenen Erfahrung von Ungerechtigkeit.** Bei der zutiefst menschlichen, wenn
auch typisch heroischen, Biografie stellt sich die Frage, wie der Protagonist zur
Gottheit wird. Von einer religionshistorischen Auflenperspektive her betrachtet,

39 Die ilteste mir bekannte Aufzeichnung wurde von E.T. Atkinson 1882 veroffentlicht (ebd.,

S. 821-823). Eine ausfiihrlichere und in manchen Punkten abweichende Version der Bio-

grafie findet sich bei C. M. Agrawal, Golu Devata. The God of Justice of Kumaun Hima-

layas, Almora 1992, S. 20-28.

Dies ist der Name mehrerer, miteinander zusammenhingender regionaler und subregiona-

ler mittelalterlicher Klans, die an unterschiedlichen Orten und mit unterschiedlicher

Machtausdehnung in Kumaon und im benachbarten Garhwal (teilweise dariiber hinaus)

regierten. Es gibt kaum belastbare historische Quellen, die zudem keine exakte Datierung

erlauben. Es handelt sich um traditionelle Genealogien, deren Herrschernamen allerdings

nicht mit den spirlichen epigrafischen Zeugnissen Ubereinstimmen (vgl. O. Handa, His-

tory of Uttaranchal, New Delhi 2002, S.22-44). Atkinson, The Himalayan Gazetteer

(Anm. 38), S. 469-483, diskutiert lediglich sechs Inschriften.

Diese ist Schwester von Gottern (Agrawal, Golu Devata [Anm. 39], S. 20) beziehungsweise

besitzt kraft ihrer strengen Askeseiibungen tbernatiirliche Fihigkeiten (Atkinson, The Hi-

malayan Gazetteer [Anm. 38], S. 822-823).

42 Kifig: Atkinson, Himalayan Gazetteer (Anm. 38), S. 822); Behilter: Agrawal, Gulu Devata
(Anm. 39), S. 21-22.

43 Tod: Atkinson, Himalayan Gazetteer (Anm. 38), S. 823; Begnadigung: Agrawal, Golu Dev-
ta (Anm. 39), S. 23.

44 Malik, Temples, Travels and Territories (Anm. 38), S. 196.

40

41

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

140 KARIN STEINER

lasst sich der Vorgang als Apotheose eines besonders verehrten Herrschers erklaren.
Anhand sparlicher historischer Quellen ist zwar die in der regionalen legenda-
rischen Uberlieferungen sehr prisente Katytri-Dynastie belegbar, die Namen von
Vater Jhalrai und Sohn Golu werden aber in der mir zuginglichen historiogra-
fischen Literatur nicht erwihnt. Ausschlaggebender fiir die Interpretation der heu-
tigen Rezeption Goludevs als Gottesgestalt ist daher ein anderer Aspekt der Erkla-
rung. Aus der Binnenperspektive der Glaubigen, die sich in den aufgezeichneten
Geschichten widerspiegelt, gilt Goludev seinen Anhingern als (Teil-)Inkarnation
eines nicht niher bezeichneten Gottes beziehungsweise des Gottes Bhairav(a),
eine der Formen des hinduistischen Hochgottes Siva, und erfihrt auch schon zu
Lebzeiten gottliche Verehrung.*> Es ist gerade diese Inkarnationsbeziehung zu
einer Gottheit, die ihn zu seiner heroischen Lebensfithrung und zu seinem durch
Bezug zur Gerechtigkeit geprigten Handeln befihigt. Es ergibt sich also ein zirku-
larer Verlauf beim Wechsel der Identititen des Protagonisten: Gott Bhairav inkar-
niert sich als Golu, fiihrt ein heroisches Leben, indem er exemplarisch die bedrohte
gerechte Ordnung wiederherstellt. Er erfihrt bereits zu Lebzeiten kultische Ver-
ehrung, die sich nach seinem Ableben verstirkt und etabliert. Diese kultische
Verehrung richtet sich allerdings nicht an die gottliche Ausgangsform Bhairav,
sondern an dessen ehemalige Inkarnation Goludev. Dieser wiederum verkorpert
sich fortlaufend in bestimmten Menschen im Rahmen von Trance-Ritualen. Die
Identitit Goludevs ist dhnlich wie in den oben genannten Beispielen auf einer
durchlissigen Skala angesiedelt, die zwischen Gott-Mensch, Held, Gott, Mensch
oszilliert.

Ein weiteres Bespiel aus dem Bereich der Volksreligion bezieht sich auf das, was
man in der Hinduismusforschung als hero worship im engeren Sinne bezeichnet.*6
Manifester Ausdruck und Objekte dieser ,Heldenverehrung® sind die sogenannten
Heldensteine, die lokalen, an bestimmte soziale Gemeinschaften gebundenen
,Helden® errichtet werden und die kultische Verehrung erfahren. Die Praxis ist in
ganz Indien verbreitet und reicht lange zuriick, wie manche Steine, die datiert wer-
den konnen, beweisen. Oft existieren im Zusammenhang damit lokale orale Uber-
lieferungen der Geschichte der betreffenden Helden, auch in Form miindlicher
Epen. In manchen Fillen ist der Kult elaborierter, vergleichbar den im Zusam-
menhang mit Goludev geschilderten Trance-Ritualen. Hiufig weisen die ,Biogra-
fien® solcher Helden ebenfalls typische Merkmale auf, wie besondere Umstinde
der Geburt und Kindheit, manchmal Inkarnationsbeziehung zu Gottheiten, be-
merkenswerte Taten fiir die Gemeinschaft, besondere Umstinde des Todes, bei-
spielsweise ein gewaltsamer oder vorzeitiger Tod. In diesen Fillen wiirde als Ent-

45 Atkinson, The Himalayan Gazetteer (Anm. 38), S. 823; Agrawal, Golu Devata (Anm. 39),
passim, besonders S. 19; A. Malik, In the Divine Court of Appeals. Vows before the God of
Justice, in: T. Lubin [et al.] (Hrsg.), Hinduism and Law, Cambridge [u.a.] 2010, S. 207-214,
hier S. 207.

46 Impulsgebend und grundlegend hierzu: S. Settar / G. D. Sontheimer (Hrsg.), Memorial
Stones: A Study of their Origin, Significance and Variety, Dharwad 1982.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 141

stehungsgeschichte der Kulte die Interpretation von nach ihrem Tod vergottlichten
Personen beziehungsweise Helden greifen. Elisabeth Schombucher?” schildert am
Beispiel einer stidindischen Fischerkaste die Praxis, vorzeitig verstorbene Familien-
angehorige, insbesondere kleine Kinder, in den Stand von ,Helden® (virulu) zu
erheben, die dann eine Mittlerstellung zwischen den hierarchisch hoher eingeord-
neten Gottheiten und den lebenden Familienangehorigen einnehmen. Dadurch
konnen sie diese in vielerlei Problemen unterstiitzen. ,Heldensteine® werden in die-
sem Fall nicht errichtet, lediglich einfache Kultbilder aus Lehm und Sand. Idealer-
weise initiieren die Verstorbenen selbst den Beginn ihrer kultischen Verehrung, in-
dem sie einem Angehorigen im Traum erscheinen. Essenzieller Bestandteil der Ver-
ehrung ist auch hier, dass die Verstorbenen iiber Medien in Trance-Ritualen mit
den lebenden Angehorigen, und nur mit diesen, in Verbindung treten. Die Erinne-
rung an diese ,Helden® ist also familiengebunden und wihrt meist nur iiber eine
oder zwei Generationen.

Zusammenfassend halte ich fest: Es gibt in hinduistischen Traditionen Konzepte
von Heldentum, die enge Verflechtungen mit dem Bereich des Religiésen auf-
weisen: Heroen sind in manchen Fillen Gottheiten, die entweder als solche oder
aber als menschliche Herabkiinfte der Gottheiten eine Biografie mit wieder-
kehrenden Elementen aufweisen. Dabei handelt es sich etwa um widrige Umstinde
bei der Geburt oder wihrend der Kindheit. Typisch sind auch das Ausgesetzt-
Werden der Protagonisten und das Aufwachsen bei Pflegeeltern. Das Heldentum
kann dadurch gekennzeichnet sein, dass der Betreffende jenseits #blicher mora-
lischer oder ethischer Grundsitze steht, und zwar zugunsten eines bestimmten,
moglicherweise hoheren Zieles, der Grundordnung oder der Gerechtigkeit, das der
Gemeinschaft (oder einer Gemeinschaft, nimlich der der Verehrer) von Nutzen ist.
Dies schliefdt jedoch nicht aus, dass andere, stirker ethisierte, normorientierte Kon-
zepte von Heldentum zeitgleich vorhanden sein kénnen. Ahnlich wie besondere
Umstinde bei der Geburt konnen auch ebensolche Todesumstinde entscheidend
zum ,Heldentum® der betreffenden Personen beitragen. In seiner reduziertesten
Form gentigt, wie im oben genannten Fall der frith verstorbenen Kinder, ein vor-
zeitiger oder gewaltsamer Tod zur Qualifizierung als ,Held".

Schwierig ist allerdings die exakte Unterscheidung und Kategorisierung, wer
,Held‘ und wer ,Gott" ist. Vor dem Hintergrund, dass ,Gott* (resp. ein Gott) zum
Menschen, zum Helden, der Mensch/Held umgekehrt aber auch zu Gott werden
kann, scheint eine eindeutige Zuordnung bestimmter Daseinsformen zu bestimm-
ten Sphiren nicht moglich. Welcher Sphire wird also der Held zugeordnet? Natiir-
lich hat das Interpretationsschema vom Menschen, der zum Helden und nach sei-
nem Tod vergottlicht wird, in bestimmten Fillen seine Berechtigung. Insbesondere

47 E. Schombucher, Death as a Beginning of a New Life: Hero-Worship among a South In-
dian Fishing Caste, in: E. Schémbucher [et al.] (Hrsg.), Ways of Dying: Death and its Mea-
nings in South Asia, New Delhi 1999, S. 162-178.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

142 KARIN STEINER

bei dem letzten, rezenten Beispiel ist die Vergottlichung klar bestimmbarer Perso-
nen belegbar. Schwierig wird es aber bei den anderen Beispielen aus der Religions-
geschichte, in denen frithe Stadien der Entwicklung nicht in Quellen greifbar sind,
obwohl etwa die Entwicklung der Gottesgestalt Krsna versuchsweise nach diesem
Schema erklidrt wurde. Aus den Beispielen wird deutlich, dass in den durchaus dis-
paraten Quellen und Feldforschungsbefunden, die sich sowohl auf die Ebene des
Sanskrit-Hinduismus als auch auf volksreligiose Traditionen beziehen, eine absolu-
te Trennung von Gott-Sein und Mensch-Sein nicht vollzogen wird. Vielmehr
kommt die Fluiditit beider Seinsweisen, die Durchlissigkeit beider Daseinssphiren
zum Ausdruck. Diese Durchlissigkeit wird mit folgenden Mitteln gestaltet:*3

1. Die unmittelbare, zeitlich begrenzte Verkorperung von Gottheit/Held in Ritua-
len in menschlichen Medien, mit oder ohne Trance;

2. Verkorperung durch Darsteller in religiosen Schauspielen.

3. Das theologische Konzept der gottlichen Herabkunft/Inkarnation, die nicht
auf die Dauer zum Beispiel eines Rituals begrenzt ist.

4. Das Konzept einer ,Statuserhohung® des Menschen nach seinem Tod, etwa in-
dem er in bestimmte, seinem Verdienst entsprechende, himmlische Welten ge-
langt oder indem er quasi-gottlichen Status erlangt. Hier wiederum ist die Mog-
lichkeit eingeschlossen, dass die betreffende ,Person‘ nicht endgiiltig in einer an-
deren Welt verbleibt, sondern dass sie sich durch Medien temporir irdisch ver-
korpert.

Dem liegt ein Konzept des menschlichen Korpers und der Person zugrunde, das
der Kulturanthropologe M. Marriott* im Gegensatz zum modernen/westlichen
Individuum als ,Dividuum‘ bezeichnet hat und das unter anderem in Rahmen
ethnologischer Forschungen zur hinduistischen Volksreligion und zur ,Besessen-
heit® wiederholt aufgegriffen wurde. Die verkorperte Person, eingebettet in ein Sys-
tem des Abgebens und Aufnehmens feinstofflicher Substanzen, wird als ,teilbar’
wahrgenommen. Korperliche Grenzen sind flieflend und durchlissig, was eine Per-
son dufleren Einflissen gegeniiber empfinglich macht. Dabei handelt es sich nicht
nur um Einfliisse anderer Menschen, sondern auch iibermenschlicher Wesen wie
Gottheiten, Geister und anderer, die ebenfalls Teil der soziokosmischen Ordnung
sind. Die Person ist auf einem potenziell durchlissigen Kontinuum zwischen
;menschlich® und ,gottlich® angesiedelt.

48 Weitere lielen sich anfithren, die aber in geringerem Mafle zur vorliegenden Fragestellung

nach der Verflechtung von Heroischem und Religiosem beitragen, beispielsweise Konzepte
der Selbstvergottung in yogischen und/oder tantrischen rituellen und meditativen Prakti-
ken, die Vorstellung des Einswerdens mit Gott in devotionalen und/oder philosophisch-
theologischen Traditionen.

49 M. Marriott, Hindu Transactions: Diversity without Dualism, in: B. Kapferer (Hrsg.), Trans-
actions and Meaning: Directions in the Anthropology of Exchange and Symbolic Behaviour,
Philadelphia 1976, S. 109-142.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leidenshelden im Transzendenzdruck

Skizze einer aristokratischen Heldenfiguration in
England und Frankreich (ca. 1586 bis 1646)

Andreas Schliiter

Die englischen und franzosischen Aristokraten des ausgehenden 16. und begin-
nenden 17. Jahrhunderts hatten ereignisgeschichtlich mit ganz unterschiedlichen
Erfahrungen zu kimpfen; wihrend sich in Frankreich aus einem blutigen konfes-
sionellen Biirgerkrieg heraus eine zunehmend stabile Monarchie formte, kam
England aus einer stabilen Friedensepoche, um Mitte des 17. Jahrhunderts in ei-
nen alle Ordnung zerstorenden Biirgerkrieg zu geraten. Strukturell jedoch gab es
zwischen beiden Adelsgesellschaften grofle Parallelen,! unter anderem, so meine
Grundthese, im Bereich der heroischen Inszenierung. Diese wird im Folgenden
anhand eines zentralen Aspekts skizziert, nimlich der Bedeutung des Leidens fiir
die Kriegeradligen beider Linder dieser Zeit.

Emnfiibrung: Leidenszeiten — Heldenzeiten?

In der westlichen Moderne, so jedenfalls lehren es die meisten Uberblickswerke,
suchen die Menschen den Schmerz zu unterdriicken wo immer es moglich ist.
Eine explizite Bejahung oder sogar die Suche nach Leiden, sei es korperlicher
oder seelischer Schmerz,? ist in der europdischen Kultur tiblicherweise nicht vor-
gesehen, weshalb die Beschiftigung mit dem auflerordentlichen Zustand des Lei-
dens jedenfalls nicht auf den ersten Blick naheliegt. So ldsst sich der Appell von
Burkhard Liebsch verstehen, der 2014 eine Riickbesinnung auf die Grundkon-
stante der pathischen Dimension menschlichen Lebens gefordert hat3 Und
gleichgiiltig, ob man diese These einer nur verdringten anthropologischen Kon-
stante teilt, lieffe sich argumentieren, dass spitestens mit dem Siegeszug des

1" Dazu J.-M. Constant, La Noblesse en liberté. XVIe-XVIIe siecles, Rennes 2004, S. 57-65.

2 Diese beiden Dimensionen des Leidens werden im Folgenden nicht unterschieden und folg-
lich synonym behandelt; die Dichotomie zwischen kérperlichem Schmerz und geistigem
Leiden, die seit Descartes das westliche Denken iiber dieses Phinomen mitbestimmt, war zu
der Zeit, die ich untersuche, noch nicht in der Alltagspraxis durchgesetzt, sondern in Konkur-
renz zu dominierenden anderen Narrativen. Siehe J. F. van Dijkhuizen, Partakers of Pain. Re-
ligious Meaning of Pain in Early Modern England, in: J. F. van Dijkhuizen / K. A. E. Enenkel
(Hrsg.), The Sense of Suffering. Constructions of Physical Pain in Early Modern Culture (In-
tersections; 12), Leiden 2008, S. 189-220, hier S. 216.

B. Liebsch, Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im gegen-
wirtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricceur und
Butler (Die graue Reihe; 63), Zug 2014, S. 10-12.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

144 ANDREAS SCHLUTER

Christentums in der europdischen Kultur fast zwei Jahrtausende lang Sinnstiftung
fundamental vom Leiden her gedacht war: nimlich vom ,Schmerzensmann®
Christus, der die Ubel der Welt auf sich genommen und Schmerzen erlitten hat,
um letzten Endes erlost dariiber zu triumphieren und damit doch einen Sieg,
ermOglicht nur durch das Leiden, zu erringen.* Das Leiden wird also vom Men-
schen mit Bedeutung belegt, aber zu unterschiedlichen Zeiten und in unter-
schiedlichen Riumen auf verschiedene Weise — ein kulturabhingiges Phinomen,
anders als es etwa Elaine Scarry mit ihrer einflussreichen These der Unkommuni-
zierbarkeit des Schmerzes behauptet hat:> Wenn Historiker mit dem Leiden etwas
anzufangen vermogen, dann tber seine diskursive Wirkmichtigkeit, tiber Zeug-
nisse meist sprachlich codierter Narrative des Leidens.

Welche Zeiten, welche Riume aber sprechen dem Leiden eine besondere Rolle
zu? Ich folge hier Anna Thompsons These, dass es Epochen starken Transzen-
denzdrucks sind, in denen also das Sakrale besonders stark das profane Alltags-
leben interpenetriert,® und schliefe mich damit zugleich den klassischen Uberle-
gungen Emile Durkheims an, der in den ,elementaren Formen des religivsen
Lebens® eine Trennung zwischen sacrum und profanum, zwischen einer dem Men-
schen tblicherweise nicht zuginglichen, transzendenten Sphire und seiner All-
tagswelt, als Grundlage aller Religion und zugleich der menschlichen Vergesell-
schaftung postuliert hat.” Durkheim hat in seinen ethnologisch fundierten Uber-
legungen auch eine besondere Bedeutung des Leidens in auflerordentlichen
Zeiten und fur herausragende Menschen plausibel gemacht.

Damit bin ich beim Thema des Heroischen angekommen: Wie auch immer
man den Helden zu fassen versucht, an der Matrix einer Figur mit aufleralltig-
lichen Gaben, die Auf3eralltigliches im Angesicht eines Widerstands zu vollbringen
vermag, fuhrt kein Weg vorbei.? In der Alltagsvorstellung mag dabei die strahlen-
de Heldentat im Vordergrund stehen — und doch gibt es gerade im Leiden heraus-
gehobene Figuren, die sich von der Masse der ,,Kreaturen, die blind dahin gehen,
wohin sie die Lust trigt“, absetzen. Wer Schmerz aushilt, so Durkheim, hat da-

4 J. Perkins, The Suffering Self. Pain and Narrative Representations in the Early Christian
Era, London 1995, S. 3; siehe S. Brietz Monta, Martyrdom and Literature in Early Modern
England, Cambridge 2005, S. 144, die von einem ,martyrological commonplace® spricht
»that suffering is the mark of the true Christian®.

5 E. Scarry, The Body in Pain. The Making and Unmaking of the World, Oxford 1985, S. 4-5.

In dieser Formulierung der starken Interpenetration des Sakralen mit dem Profanen in

Verbindung mit einer Aufwertung und Betonung des Leidens folge ich A. Thompson, The

Art of Suffering and the Impact of Seventeenth-Century Anti-Providential Thought,

Aldershot 2003, S. 12.

E. Durkheim, Die elementaren Formen des religisen Lebens (Verlag der Weltreligionen.

Taschenbuch; 2), Berlin 2007.

8  Fiir Eingrenzungen siche R. von den Hoff [et al.], Helden — Heroisierungen — Heroismen.
Transformationen und Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle
Ausgangspunkte des Sonderforschungsbereichs 948, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu
Kulturen des Heroischen 1.1, 2013, S. 7-14, hier S. 8-9, DOI 10.6094/helden.heroes.heros/
2013/01/03.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 145

durch ,einen Sonderplatz in der Welt, denn das sei ein Zeichen, dass ,gewisse
Bindungen, die ihn an die profane Welt halten, gebrochen sind®, dass er sich von
ithnen hat befreien kdnnen - beziehungsweise gewendet auf das Heroische: auch
andere durch sein Leiden hat befreien oder als eines der ,lebende[n] Modelle, die
zur Anstrengung anspornen®, dienen kénnen.’

Eine Zeit des sakralen Uberschusses, des allgegenwirtigen Transzendenzdrucks,
war die Zeit konfessioneller Konflikte in den letzten Jahrzehnten des 16. und der
ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts, in der sich verschlechternde Lebensbedin-
gungen mit eschatologischen Vorstellungen und einer allgemeinen Eintritbung der
Mentalitit verbanden.!® Dabei manifestierten sich untiberbriickbar werdende Be-
kenntnisgegensitze zwischen den inzwischen weitgehend etablierten Kirchen mit
oft blutigen inneren Unruhen in fast allen europiischen Gesellschaften, die sich
mit den Fundamentalprozessen der Staatsbildung und der Sozialdisziplinierung
zum historiographischen Profil einer Epoche verdichteten.!!

In dieser Epoche, in der das Sakrale also in besonderer Weise prisent in der
Wahrnehmung der Zeitgenossen war, kam es zum Siegeszug einer spezifischen
Heldenfigur: des leidend-erduldenden Mirtyrers. Auch wenn dieser — ein Unter-
legener, der zum Nichthandeln gezwungen ist — auch als Gegenbild des siegen-
den, aktiven Heroen gedeutet werden kann, so lsst er sich durchaus als Held fas-
sen: Er zeigt im Aushalten seines Leidens, obwohl er es beenden konnte, hero-
ische Handlungsmacht; durch seine irdische Niederlage erlebt der Mirtyrer einen
himmlischen Triumph, er siegt also letzten Endes doch.

Welche Sprengkraft dieser Figur in der Epoche der Konfessionskonflikte, also
den letzten Jahrzehnten des 16. und den ersten des 17. Jahrhunderts, innewohn-
te, lasst sich an den Uberlegungen von John Foxe illustrieren, der in den 1560er
und 1570er Jahren eines der einflussreichsten Martyrologien tiberhaupt verfasste,
die ,Actes and Monuments®, die ausgehend von der Verfolgung englischer Pro-
testanten in der Regierung Marias der Katholischen bis 1559 ein Panorama lehr-
reicher Exempel der Glaubensfestigkeit und Opferbereitschaft ausbreiteten. Foxe
nimlich sah diese christlichen Mirtyrer als Substitute des Soldaten: Seine Hel-
den seien ,in deede the true Conquerers of the worlde“, denn ,they declare to
the worlde what true Christian fortitude is, and what is the right way to con-
quere“. Und Foxe fuhr fort, er winsche sich, dass auch ,Kinges and Princes,
which commonly delite in heroicall stories, woulde diligently peruse suche
monumentes of Martyrs, and lay them alwayes in sight, not alonely to read, but

?  Durkheim, Die elementaren Formen (Anm. 7), S. 464-465.

10" Siche dazu allgemein W. Behringer [et al.] (Hrsg.), Kulturelle Konsequenzen der ,Kleinen
Eiszeit“. Cultural Consequences of the ,Little Ice Age® (Veroffentlichungen des Max-
Planck-Instituts fiir Geschichte; 212), Gottingen 2005.

Exemplarisch W. Reinhard, Sozialdisziplinierung — Konfessionalisierung — Modernisierung.
Ein historiographischer Diskurs, in: N. Boskova-Leimgruber (Hrsg.), Die Frithe Neuzeit in
der Geschichtswissenschaft. Forschungstendenzen und Forschungsertrige, Paderborn [u.a.]
1997, S. 39-55.

11

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

146 ANDREAS SCHLUTER

to follow” - die Aufforderung also zur Mimesis des Martyrers durch die Michti-
gen, besonders Monarch und Adel:

»For doubtles[s] such as these” [Foxes Mirtyrer nimlich] ,are more worthy of honour
then an hundreth Alexanders, Hectors, Scipions and warrelike Iulies. And though the
worlde iudgeth preposterously of thynges, yet with God the true iudge, certes suche are
to be reputed in deede, not that kill one an other with a weapon, but they which beyng
rather killed in Gods cause, do retayne an inuincible constancie agaynst the threates of
tyrantes and violence of tormentours.“12

Die Texte, denen Foxe diese Ankiindigung (unter dem Titel ,utilitie of this story)
voranschickte, gelten als Grundbaustein der politischen Kultur Englands ab den
1560er Jahren und bis weit ins folgende Jahrhundert.!3 So hat Melissa E. Sanchez
kiirzlich die Wirkmacht hagiographischer Narrative bei der Ausbildung einer
offentlichen Meinung bis weit ins 17. Jahrhundert nachgewiesen, und zwar gelte
das auf beiden Seiten der ,confessional divide“.}* Dass nimlich auch die katho-
lische Konfessionskultur in den letzten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts eine
,heroische Wende® erfahren habe, in der das Martyrium an einen explizit poli-
tischen Ort im allgemeinen offentlichen Diskurs geriickt ist (und wiederum die
protestantische Konfessionskultur beeinflusste), hat Peter Burschel in seiner ganz
Europa durchmessenden Studie zur Kultur des frithneuzeitlichen Martyriums
festgestellt.!> Und in der katholischen Konfessionskultur Frankreichs hat Antoi-
nette Gimaret darauf hingewiesen, dass in den spiten 1570er Jahren eine Wieder-
aufladung des Sakralen (,véritable recharge sacrale®) bei den Katholiken statt-
gefunden habe.!® Dabei gab es fur beide streitenden Konfessionsparteien ein
simaginaire martyrologique commun®: Das Martyrium stelle namlich die ,validité
de la souffrance®, die Wertschitzung des Leidens als Auszeichnung, sicher, wenn

J. Foxe, The Ecclesiastical History Contayning the Acts and Monuments of Martyrs, Lon-
don 1576, S.9-10 (dort auch die im nichsten Satz erwihnte Uberschrift ,utilitie of this
story®).

13 W. Haller, Foxe’s Book of Martyrs and the Elect Nation, London 1963. Hallers pointierte
und weit verbreitete Sicht, Foxe sei dafiir verantwortlich, dass die Englinder sich als aus-
erwihlte Nation im apokalyptischen letzten Kampf fiir die Vorsehung um die rechtgldubige
Zukunft Europas verstanden hitten, ist nicht unwidersprochen geblieben, siehe A. Dailey,
The English Martyr. From Reformation to Revolution, Notre Dame, IN 2012, Kapitel 2
»New Actors in an Old Drama. The Martyrology of John Foxe®, S.53-97, mit Kritik an
Hallers These als ,long-dismissed®, S.55. Dagegen wiederum J. R. Knott, Discourses of
Martyrdom in English Literature, 1563-1694, Cambridge 1993, S. 3, der Haller fiir ,still
valuable® hilt.

14 M. E. Sanchez, Erotic Subjects. The Sexuality of Politics in Early Modern English Litera-
ture, Oxford 2011, S. 18.

15 P, Burschel, Sterben und Unsterblichkeit. Zur Kultur des Martyriums in der frithen Neu-

zeit, 2004, S. 263-264, hier zum Jesuitentheater, aber seine Einschitzung duflert Burschel

fiir die gesamte ,katholische Welt®.

A. Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des Croix. Les représentations du corps soufirant,

1580-1650 (Bibliothéque littéraire de la Renaissance; Sér. 4, 82), Paris 2011, S. 32. Die dif-

ferenzierte Sicht Gimarets auf unterschiedliche Stadien des Martyriumsdiskurses in Frank-

reich wird im Folgenden noch erliutert.

16

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 147

auch die Formen sich unterschieden haben mogen.!” Wie Jan Frans van Dijkhui-
zen fiir England gezeigt hat, fanden sich jedoch in der Praxis verschiedene Model-
le des Martyriums, ob katholisch tradiert oder calvinistisch inspiriert, lange Zeit
nebeneinander, ohne dass eines davon die Dominanz erlangen konnte. Der Mo-
ment der ,Wasserscheide® im englischen Leidensdiskurs, den van Dijkhuizen in
der calvinistischen Trennung zwischen korperlichem Schmerz und geistigem Lei-
den identifiziert, fand sich also in der Praxis bis zur Jahrhundertmitte nicht.!® Die
trennscharfe ,bekenntnisspezifische Martyrologie“, die laut Kaspar von Greyerz
und Kim Siebenhiiner im Lauf des 16. Jahrhunderts ausgebildet wurde,!? lisst sich
beim Blick auf den transnational verflochtenen Adelsstand und dessen Todes-
inszenierungen nicht aufrechterhalten.

Diese Verinderungen in einem bestimmten, eigentlich nur die Sphire des Reli-
giosen betreffenden Bereich hatten nimlich in dieser Zeit des Transzendenzdrucks
auch Auswirkungen auf die Heroisierungsstrategien des Kriegeradels. An die Seite
des bisherigen aggressiv-militirischen Tatheldentum, das bisher die Schwertaristo-
kraten sowohl in Frankreich als auch in England in ihrer heroischen Inszenierung
ausgezeichnet hatte, trat, so meine These, das heroische Leiden des Mirtyrers als
weitere Option der Okkupation einer mit positiven Werten besetzten, herausra-
genden Figur.20 Im Folgenden werde ich zwei exemplarische Figuren beleuchten,
die ich als jeweilige Begriinder einer Kultur des heroischen Leidens in der eng-
lischen respektive der franzosischen Adelsgesellschaft verstehe: Philip Sidney und
Henri de Guise. Beider Tode und deren narrative Ausgestaltung in den folgenden
Funeralschriften werden im Folgenden auf diese These hin untersucht. Die Todes-
erzahlungen zu zwei Adligen, die in kurzem Abstand zueinander starben, betrach-
te ich als Ausgangspunkte der heroischen Figuration, die ich im Folgenden skiz-
zieren mochte.

17 Ebd,, S. 76.

18 Van Dijkhuizen, Partakers of Pain (Anm.2), S.190. Eine andere, materialreich ideen-
geschichtlich entwickelte Sicht dazu bei D. Crouzet, Sainthood and Heroism. Images and
Imagery in Sixteenth-Century Europe, in: A. Molho / D. Ramada Curto (Hrsg.), Finding
Europe. Discourses on Margins, Communities, Images, New York/Oxford 2007, S. 335-357.

K. von Greyerz / K. Siebenhiiner, Einleitung, in: K. von Greyerz / K. Siebenhtiner (Hrsg.),
Religion und Gewalt. Konflikte, Rituale, Deutungen (1500-1800) (Verdffentlichungen des
Max-Planck-Instituts fiir Geschichte; 215), Géttingen 2006, S. 9-27, hier S. 10.

Eine ganz andere Rolle spielte das Leiden fuir das militirische Heldentum: Es wurde durch
Hervorrufen von Zorn unterdriickt, um besser kimpfen zu konnen; siche dazu spezifisch
auf Philip Sidney und seine Behandlung des Stoffes in der Schiferromanze ,,Arcadia® be-
zogen K. A. Craik, Reading Sensations in Early Modern England, Houndmills 2007,
Kapitel 3 ,,Arming the Reader. Sir Philip Sidney and the Literature of Choler®, S. 52-72;
K. Steenbergh, Green Wounds. Pain, Anger and Revenge in Early Modern Culture, in:
J. F. van Dijkhuizen / K. A. E. Enenkel (Hrsg.), The Sense of Suffering. Constructions of
Physical Pain in Early Modern Culture (Intersections; 12), Leiden 2008, S. 165-187, hier
S. 180-186.

19

20

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

148 ANDREAS SCHLUTER

Parallele Ausgangsfiguren: Philip Sidney und Henri de Guise

Philip Sidney galt als Ausnahmetalent; der Hofling, Ritter und Dichter wurde mit-
ten in der Adoleszenz zum Fokus einer Gruppe von Hoflingen, die als Sidney-
Essex-Kreis bekannt wurde. Als deren Hoffnungstriger begleitete er 1585 seinen
Forderer Leicester in die Niederlande, um dort gegen die Spanier zu kimpfen. In
seiner ersten Schlacht 1586 wurde er verwundet und starb einige qualvolle Wochen
spater.2!

In den Funeralschriften zu Sidneys Leben und Tod spielt die Figur des Martyri-
ums eine grofe, wenn auch nicht dominierende Rolle. Jan van Dorsten hat bei
diesen einigen hundert Werken von einem ,sudden awakening® englischer Dichter
fur Trauerlyrik gesprochen,?? deren Ausmafl Gavin Alexander erstaunlich nennt.?
Es lassen sich in den so zahl- wie umfangreichen lyrischen Panegyriken, die bald
nach 1586 vor allem an Universititen und im engeren Umfeld Sidneys entstanden
und als vollige Neuerung in England bezeichnet worden sind,?* zwei Haupt-
themen ausmachen: Zum einen die ,resolution of conflicting talents“?> bei Sidney,
dass er nimlich einander scheinbar ausschliefende musisch und militdrisch Talente
in seinem (heldenhaften) Habitus verband. Zum anderen Sidneys ,final transfor-
mation“ zum christlichen Mirtyrer, durch die das ,official image“?¢ des calvinis-
tischen Blutzeugen geschaffen worden sei.

Diese beiden Elemente lassen sich bereits in Sidneys Schriften finden, wenn
man - mit William Craft - ,doing and suffering als Fundament von Sidneys
Uberlegungen versteht:2” Wenn etwa der Herrscher der literarischen Schiferwelt
»Arcadia®, Musidorus, tiber die Erziehung der dortigen Prinzen sagt, ,they were
so brought up that all the sparks of virtue which nature had kindled in them
were so blown to give forth their uttermost heat [...], their bodies exercised in all

21 Niheres zu seiner Person und Position bei A. Schliiter, Blowing the Coals of Ambition.

Hubert Languet, Giordano Bruno and Antonio Pérez as Marginal Hero-Makers in the

Sidney-Essex Circle, in: R. G. Asch / M. Butter (Hrsg.), Die Helden und ihr Publikum

(Helden - Heroisierungen — Heroismen; 2), Wiirzburg 2015, S. 44-46.

J. A. van Dorsten, Poets, Patrons, and Professors. Sir Philip Sidney, Daniel Rogers, and the

Leiden Humanists (Publications of the Sir Thomas Browne Institute; 2), Leiden/London

1962, S. 153.

23 G. Alexander, Writing after Sidney. The Literary Response to Sir Philip Sidney 1586-1640,
Oxford 2006, S. 57.

24 D. Baker-Smith, ,,Great Expectation®. Sidney’s Death and the Poets, in: J. van Dorsten [et al.]
(Hrsg.), Sir Philip Sidney. 1586 and the Creation of a Legend, Leiden 1986, S. 83-103, hier
S. 85.

25 Ebd., S. 88, S.97.

26 Ebd., S. 99.

27 W. Craft, Labyrinth of Desire. Invention and Culture in the Work of Sir Philip Sidney,
Newark [u.a.] 1994, S. 104 (,the Sidnean virtues®). Ebd., S. 5 heifit es, die ,Arcadia [...]
transforms the heroic life®.

22

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 149

abilities both of doing and suffering®.® Mit dem aristokratisch eingefiihrten ag-
gressiven militirischen Heldentum der Tat verband sich ein kontemplatives Hel-
dentum der tugendhaft-geduldigen Standhaftigkeit.?? Kurz vor seinem Tod sagte
der todkranke Sidney seinen Arzten — jedenfalls gemif} der Uberlieferung Fulke
Grevilles, seines besten Freundes — er sei ,one to whom a stronger spirit had
given power above himself either to do or suffer®.30

Einen Hauptpunkt der Schriften bilden Erzihlungen zu Sidneys schmerzhaf-
ter und langwieriger Verwundung vor dem Tod. In Thomas Moffets ,,Nobilis*
wurde Sidneys leidensvolles Sterben in antikisierender Form gelobt: ,,Glucklich
die Kranken, die ohne Schmerz sterben! Glicklicher aber die, durch die der
Schmerz verachtet wird durch Seelengréfle oder zum Ende gebracht wird durch
tapferstes Aushalten!“3! Statt einer religiosen Tradition war hier der neostoizis-
tische Gedanke der Nobilitierung des Leidens angesprochen, der in ganz Europa
zeitgenOssisch eine wichtige Rolle spielte.3?

Aber auch die auf Christus zentrierte Leidensrhetorik findet sich bei Sidney. So
heifdt es bei George Whetstone, dessen Bruder bei Sidneys Tod anwesend war, tiber
Sidneys letzte Lebenszeit: ,The wound was deepe, / and shivered the bone, / His
hart was good, and manly bore this Crosse: / With courage stoute, he did sup-
presse the mone“. Das Ertragen von Schmerzen also bezeichnete Whetstone als
Kreuztragen, als smitatio Christi. Sein guter Tod, so fuhr Whetstone fort, sei ,wholy
bent, by vertue to aspire®, durch tugendhaftes Verhalten also ermdoglicht, zugleich
mit dem Hinweis auf mogliche Mimesis.33

28 P, Sidney, The Countess of Pembroke’s Arcadia (The New Arcadia), hrsg. von V. Skretko-
wicz, Oxford 1987, S. 163.
Siehe zum Vorstellungszusammenhang geistigen Heldentums als Leiden Giordano Brunos
einflussreiche Schrift ,Eroici Furori® (1585, Philip Sidney gewidmet). Zur Vorstellung der
Melancholie als Zustand des Leidens und zugleich als Auszeichnung des heroischen ngeni-
ums siehe A. Schliiter, Humouring the Hero. The Uses of Melancholy among Military
Nobles in Late Elizabethan England, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des He-
roischen, Special Issue 1, 2014, S. 24-34, DOI 10.6094/helden.heroes.heros/2014/QM/04.
Zur Beziehung zwischen der heroischen Figur Sidney und dem Heldenmacher Bruno aus-
fithrlicher Schliiter, Blowing the Coals of Ambition (Anm. 21), S. 43-72, hier S. 47, S. 51-
52, S.56-58, S. 66-67, S. 71-72.
30 J. Gouws, The Prose Works of Fulke Greville, Lord Brooke, Oxford 1986, S. 78.
31 T Moffet, Nobilis or a View of the Life and Death of a Sidney, hrsg. von
V. B. Heltzel / H. H. Hudson, San Marino, CA 1940, S. 39 (eigene Ubersetzung). Original:
»Felices aegri qui sine dolore moriuntur: Feliciores quibus dolor accedens, aut spernitur
magna animi generositate, aut epikartereia fortissima perfertur®.
Zur Bedeutung der ,vogue stoicienne” im Europa des beginnenden 17. Jahrhunderts siehe
etwa J.-M. Constant, La folle liberté des baroques (1600-1661), Paris 2007, S. 41, S. 53.
Speziell fur England siehe A. McCrea, Constant Minds. Political Virtue and the Lipsian
Paradigm in England, 1584-1650, Toronto 1997. Da es in diesem Rahmen jedoch vor al-
lem auf die religios grundierte Dimension des Leidens ankommt, wird diese Tradition hier
nicht ausfithrlicher behandelt.
33 G. Whetstone, Sir Phillip Sidney, his Honorable Life, his Valiant Death, and True Vertues,
[London 1587], C, C2.

29

32

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

150 ANDREAS SCHLUTER

Ludowick Bryskett wurde in seiner christuszentrierten Angleichung Sidneys an
das Leiden anderer Mirtyrer am deutlichsten: In seiner ,Mourning Muse of

Thestylis“ schrieb er:

»the noble knight, who [be]gan to feele / ... his mortal bodie to assaile, / With Eyes lift
up to heav’n, and courage frank as steele, / With cheerful face, where valour lively was
exprest, / But humble mynd, he said; ... / ... I hope now to be plast / In th’ everlasting
blis, which thy precious blood / Thou purchase did for us.“34

Eine solche Rhetorik des christlichen Martyriums, das der ,noble knight* auf
sich genommen habe, um mit dem Opfer seines Blutes und Lebens seine An-
hinger zu erlosen, war deutlich prononcierter bei Henri de Guise zu finden, den
ich als Sidneys franzosisches Gegeniiber in der Einfithrung des Leidens in die
aristokratische Heldeninszenierung betrachte. Beider Tod lag nur etwa zwei Jahre
auseinander und wurde durch den gemeinsamen Bezug auf eines der Haupt-
ereignisse politisierten Martyriums in der Frithen Neuzeit verklammert: die Hin-
richtung Maria Stuarts Anfang 1587. Der vielgerithmte grandiose Leichenzug von
300 Personen durch London, der Sidneys Status als Martyrer fiir die konfessio-
nelle Sache zu festigen half, fand nimlich vermutlich deshalb wenige Tage nach
ithrer Hinrichtung statt, um mit seinem Pomp das vorige Ereignis zu tiberstrah-
len.35 Und in Frankreich verlieh das vielfach als Martyrium bezeichnete Sterben
der katholischen Maria Stuart als Tochter einer Guise dem ganzen Haus das tra-
gische Prestige des Martyriums, an das die Trauerschriften auf Henri de Guise
ankniipfen konnten.3¢ Dieser 1550 geborene Hochadlige war der Anfiithrer der
1576 gegrindeten katholischen Liga, die sich als radikalisierte und zutiefst spiri-
tualisierte Religionskriegspartei nicht nur gegen die hugenottische, sondern auch
gegen die um Ausgleich bemiihte kdnigliche Partei von Heinrich III., dem letz-
ten und tragisch scheiternden Valois-Konig, stellte.3”

Am Morgen des 23. Dezember 1588 zu Heinrich III. gerufen, wurde er, im
Schloss Blois angekommen, auf Befehl des Konigs hinterriicks erstochen, und zwar
durch eine grofe Zahl von Dolchstichen in den Oberkérper. Damit wurden simt-
liche Regeln, etwa die des Zweikampfs oder der gerichtlich sanktionierten Hinrich-
tung, verletzt; mehr noch, der Konig lief den Leichnam aus Sorge, dieser konne
als Reliquie und sakrales Objekt der Aufwiegelung genutzt werden, verbrennen

34 L. Bryskett, Mourning Muse of Thestylis, in: A. Chalmers, The Works of English Poets,
from Chaucer to Cowper, Bd. 3, London 1810, S. 390-392, hier S. 391 (hier E. Spenser
zugeschrieben).

35 J.F. R. Day, Death Be Very Proud. Sidney, Subversion, and Elizabethan Heraldic Funerals,
in: D. Hoak (Hrsg.), Tudor Political Culture, Cambridge 1995, S. 179-203, hier S. 189.

36 R. M. Wilkin, Women, Imagination and the Search for Truth in Early Modern France

(Women and Gender in the Early Modern World), Aldershot 2008, S. 120.

Zur asketisch-spirituellen und letztlich erfolglosen Inszenierung Heinrichs III. zuletzt

N. Le Roux, L’héroisme impossible des derniers Valois, in: M. Wrede (Hrsg.), Die Inszenie-

rung der heroischen Monarchie. Frithneuzeitliches Konigtum zwischen ritterlichem Erbe

und militirischer Herausforderung (Historische Zeitschrift. Beihefte; 62), Minchen 2014,

S. 152-169, hier S. 162-169.

37

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 151

und die Asche in die Loire streuen.3® Am Tag darauf wurde der Bruder von Guise,
ein Kardinal, verhaftet und dann ebenfalls auf Befehl des Konigs getotet.

Das religios figurierte Gedenken an diese hiufig gemeinsam betrachteten Ta-
ten begann am 1. Januar 1589 in Paris. Die Stadt verwandelte sich gemifl Denis
Crouzet als Reaktion auf die Bluttaten von Blois in ein neues Jerusalem, in dem
barfiiflige Buflprozessionen angefithrt von Kindern durch die Quartiere der Stadt
zogen, um Rache zu schworen und eine irdischen Herrschaft Christi zu errichten.
In der ganzen Stadt sollte fiir 55 Tage ,,a mystical body of suffering united in
prayer” entstehen, eine Leidensgemeinschaft als mystische Vereinigung mit den
Getoteten von Blois, die sich in den Kirchen und Kldstern der Stadt versammel-
te, in denen Effigien der gestorbenen Guise-Brider aufgestellt wurden, wirkungs-
voll beleuchtet und in schwarzem Gewand, bestickt mit silbernen Trinen.3? Diese
Trinen waren ein hagiographischer Topos und angelehnt an die Trinen Henris de
Guise selbst, die er — seine Ermordung prifigurierend - unbewusst bereits zuvor
in den Augen gehabt haben soll.*0

Der ,auflerordentliche psychologische Schock®, den Denis Crouzet der Ermor-
dung der Guise-Briider auf Befehl des Konigs zuschreibt," sorgte fiir eine bisher
nicht bekannte Welle von Texten, die dieses Ereignis verarbeiteten, hiufig in poli-
tisch-parteilicher, radikaler Weise. Alexander Wilkinson hat die Reaktionen syste-
matisch untersucht und einen ,enormous surge” an Druckschriften durch dieses
Ereignis feststellen konnen, die 1589 mit weitem Abstand zum Jahr mit den grof3-
ten Druckzahlen im Frankreich des 16. Jahrhunderts machten.*? Wie Antoinette
Gimaret urteilt, sorgten die Morde von Blois fir einen deutlichen Auftrieb des
Mirtyrerthemas in der katholischen Liga, mittels einer mystischen und zugleich
politischen ,,orchestration“®, also einer Verbindung zwischen Religion und Poli-
tik, Sakralem und Profanem. Fir Nicolas Le Roux handelt es sich dabei um eine
sikulare ,Propagandakampagne®, die sich allerdings etablierter Muster der Hagio-
graphie und der Frommigkeit bediente.* Zu dieser gehorte das Einriicken des
Duc de Guise in eine Tradition religioser Blutzeugen.

38 Siehe dazu N. Le Roux, La propagande et le probléme de sa réception, d’apres les mémoi-

resjournaux de Pierre de LEstoile, in: Cahiers d’Histoire 90-91, 2003, S. 19-32. Online,

http://chrhc.revues.org/1435, 1. August 2015, Rn. 21.

Fiir eine Wiedergabe und autoritative Deutung der Pariser Ereignisse vom Januar und Feb-

ruar 1589 siehe D. Crouzet, Les Guerriers de Dieu. La violence au temps des troubles de

religion (vers 1525 - vers 1610), Seyssel 1990, Bd. 2, S. 494-500. Ausfithrlicher dazu D. Ri-

chet, Politique et religion. Les processions a Paris en 1589, in: D. Richet, De la Réforme a

la Révolution. Etudes sur la France moderne, Paris 1991, S. 69-82.

40 Le Roux, La propagande et le probléme de sa réception (Anm. 38), Rn. 24.

41 Crouzet, Les Guerriers de Dieu (Anm. 39), S. 379.

42 A.S. Wilkinson, ,,Homicides Royaux“. The Assassination of the Duc and Cardinal de
Guise and the Radicalization of French Public Opinion, in: French History 18.2, 2004,
S. 129-153, hier S. 131.

43 Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des Croix (Anm. 16), S. 68-69.

44 Le Roux, La propagande et le probléme de sa réception (Anm. 38), Rn. 26. Fiir die Nut-
zung des Begriffs ,,Propaganda”“ in diesem Zusammenhang spricht er sich aus (ebd., Rn. 1).

39

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

152 ANDREAS SCHLUTER

Eine grofe Zahl der Schriften trigt das Martyrium bereits im Titel,* etwa die
sEpitaphes des deux fréres martyrs® (Paris 1589), in denen klargemacht wurde,
was der Kernaspekt threr Martyriumserzidhlung war: ,LCInnocence®. Das lisst sich
als Kompensation des fehlenden Leidens im Sterben lesen: Denn da Henri durch
das Attentat vollig iiberrascht war, hatte er gar keine Gelegenheit dazu gehabt.
Indem die Unschuld und Loyalitit Henris betont wurde, wurden tradierte hagio-
graphische Konventionen aufgenommen. Stattdessen wurde, wie Nicolas Le
Roux argumentiert, dessen Leiden sinnlich durch die nachtrigliche Darstellung
der geschundenen Leichen nachvollziehbar gemacht.*¢ Die Propagandisten der
Liga sorgten durch die Fokussierung ihrer Flugschriften auf die Leichen der Bri-
der dafir, dass die Prisenz der prisumtiven Mirtyrer durch die Zurschaustellung
und damit die visuelle Evidenz ihres Leidens gewahrt blieb.*

Weitere martyrologische Defizite, die man Henri de Guise attestieren konnte,
wurden durch die Betonung anderer Aspekte ausgeglichen. So war in den Erzih-
lungen tber das Attentat neben der Unschuld sein hervorstechendes Merkmal
die Loyalitit gegeniiber dem als tyrannisch charakterisierten Konig, dessen Ein-
ladung ins Schloss von Blois er vollig ahnungslos und gutwillig gefolgt sei.*

Eine weitere Voraussetzung eines Mirtyrerkultes fehlte Guise genauso wie
Sidney. So entstand fiir keinen der beiden ein fixierter Ort des Kultes: Wihrend
Sidney zwar in der St. Paul’s Cathedral in London einen prestigetrichtigen Ort
fur seine Gebeine fand, erhielt er nie ein regelrechtes Grabmal, sondern nur eine
schmucklose Platte.*? Sidneys Lobredner griffen die Ortlosigkeit des Verstorbe-
nen auf, nicht ohne sie positiv zu wenden. So schrieb der Leidener Gelehrte Hie-
ronymus Groslotius am 12. Dezember 1586 einen ,tumulus®, einen Grabhtigel
fur Sidney, ,ac doctrina et virtute incomparabilis®, der also in Lehre wie Tugend
nicht zu vergleichen sei, tiber diesen freuten sich ,coelum®“ und ,orbis“, also
Himmel und ganzer Weltkreis.’® Entgrenzt ist das Gedenken an Sidney auch et-
was spdter im bekannten Epitaph, den der konkurrierende Hofling Walter Ra-
leigh wohl 1591 schrieb und der 1593 von John Eliot folgendermafien wiederge-

45 Denis Pallier listet in seiner Bibliographie 36 Schriften allein fiir das Jahr 1589 {iber die
Ermordung der Guise-Briider auf; siehe D. Pallier, Recherches sur 'Imprimerie & Paris
pendant la Ligue (1585-1594) (Centre de Recherches d’Histoire et de Philologie; 9), Genf
1975, S. 281-288, Nr. 279-315, fur die hiufig auf das Martyrium bezogenen Titel.

Le Roux, La propagande et le probléeme de sa réception (Anm. 38), Rn. 23.

C. Bouteille-Meister, Les cadavres fantasmés des Guise. Les corps sanglants du Balafré et
de son frére dans les stratégies de représentation des assassinats de Blois, in: C. Bouteille-
Meister / K. Aukrust (Hrsg.), Corps sanglants, souffrants et macabres. XVIe-XVIle siécle,
Paris 2010, S. 285-302, besonders S. 286.

M. Bernard, Ecrire la peur 4 I’époque des guerres de Religion. Une étude des historiens et
mémorialistes contemporains des guerres civiles en France (1562-1598), Paris 2010, S. 199.
Zu Fulke Grevilles unausgefithrtem Plan eines Doppelgrabs knapp Alexander, Writing after
Sidney (Anm. 23), S. 221.

H. Groslotius, Tumulus v.c.m. Philippi Sydnaei equitis illustrissimi, ac doctrina et virtute in-
comparabilis, zitiert in van Dorsten, Poets, Patrons, and Professors (Anm. 22), S. 184-185.

46
47

48

49

50

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 153

geben wurde: ,England, Netherlands, the Heauens, and the Arts / The Soul-
diours, and the World, haue made six parts, / Of the noble Sydney: for non will
suppose, / That a small heape of stones can Sydney enclose®.’!

Auch fur Henri de Guise gab es keinen Ort des Kultes — sein Leichnam wurde
offenbar verbrannt und die Asche in die Loire gestreut, auch wenn es unterschied-
liche Versionen der Ereignisse gibt. Der Grund daftir war laut dem Diaristen Pierre
de LEstoile ,,qu’il n’en restat ni relique, ne mémoire“, dass also kein der Verehrung
zuginglicher Uberrest bleiben solle.52 Die physische Ausléschung war offenbar er-
folgreich - erst in den spiten 1620er Jahren wagte es seine Witwe Cathérine de
Cleves, ihrem Gatten und sich das eindrucksvolle Doppelgrab in der Jesuitenkapel-
le von Eu (Normandie) errichten zu lassen, das von Henris militdrischen Trium-
phen und seiner Eignung als katholischer Held zeugte und ihm damit ein bleiben-
des physisches Erinnerungszeichen zu setzen.> Bis dahin aber hatte man sich, ihn-
lich wie bei Philip Sidney, damit begniigt, ein imagindres Grabmal zu errichten wie
folgender unbekannter Zeitgenosse: ,N’eslevez point de tombeaux magnifi-
ques / A ces deux corps en cendres consommez / Car il suffit qu’ils sont bien in-
humez / Dedans les coeurs de tous les catholiques®.>* Dieses Thema des Einschlie-
RRens in die Herzen der Uberlebenden als Ersatzbestattung steigerte Charles Pinse-
let noch, indem er in seinem ,Martire des devx freres“ nicht nur die Herzen, son-
dern das ganze Universum zum allumfassenden Ort des Gedichtnisses an die Brii-
der erklirte: ,leur gloire est sans exemple / Tout se grand Univers leur servira de
Temple, / Et le coeur des Frangois sera leur vray Tombeau / semper®.>?

Zwischen Sidney und Guise gab es aber auch grofle Unterschiede. Wihrend
Sidney bald als nationaler Mirtyrer fir die gesamteuropdische Sache des Protes-
tantismus gefeiert wurde, blieb Henri de Guise inmitten des Birgerkrieges eine
zutiefst umstrittene Figur, die zudem von der koniglichen Propaganda mit allen
Mitteln denunziert wurde, um die eigene Bluttat zu rechtfertigen.’® Trotzdem las-
sen sich zwischen beiden auch im Bereich der politischen Funktion Parallelen zie-
hen: Genauso wie Guise eine umstrittene Figur in einer umstrittenen politischen

51 Zitiert nach W. H. Bond, The Epitaph of Sir Philip Sidney, in: Modern Language Notes
58.4, 1943, S. 253-257, hier S. 254. Dieses Gedicht war eng an ein franzosisches von Joachim
du Bellay angelehnt, das dieser 1525 fiir einen Adligen geschrieben hatte.

52 P.de LEstoile, Registre-Journal de Henri III [1588], in: J.-J. Champollion-Figeac (Hrsg.),

Mémoires pour servir 2 'Histoire de France, Bd. 1.1, Paris 1837, S. 269.

Siehe dazu J. Coural, Les tombeaux du duc et de la duchesse de Guise a Eu, in: Bulletin de

la Société de I'Histoire de I’Art frangais, 1957, S. 251-255 und kiirzlich J. Richards, War-

riors of God. History, Heritage and the Reputation of the Guise, in: J. Munns [et al.]

(Hrsg.), Aspiration, Representation and Memory. The Guise in Europe, 1506-1688, Alder-

shot 2015, S. 169-182, hier S. 176-177.

Le Tumbeau de Messeigneurs les Cardinal et Duc de Guyse, avec plusieurs Sonnets en

forme de regrets et autres Poesies sur le mesme subject, 0.0. 1589, S. 47-48.

55 C. Pinselet, Le Martire des devx freres, 0.0O. 1589, zitiert nach Crouzet, Les Guerriers de
Dieu (Anm. 39), S. 535.

56 Wilkinson, ,Homicides Royaux“ (Anm. 42), S. 133.

53

54

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

154 ANDREAS SCHLUTER

Faktion war, waren die ,,Forward Protestants“ der um Sidney und seine Nachfolger
gebildeten Hoffaktion eine partikulare und mit der Krone selten iibereinstim-
mende Gruppe, die eine aggressive konfessionsgebundene Auflenpolitik auf dem
Kontinent forderten.’” Und auch wenn Sidney als Aushingeschild dieser Gruppe
hiufig rhetorisch mit dem Gemeinwohl verkniipft wurde, wurde auch Henri de
Guise von seinen Lobrednern mit nichts als dem Wohl des ganzen Landes assozi-
iert. Wie es etwa Charles Pinselet ausfiihrte: ,Le tombeau le plus honorable que
tu peux eriger A ce sainct martyr est que tu imite sa pieté, sa constance, & ceste
saincte resolution de mourir en la conseruation de la religion pour la liberté de ta
nation & repos de ta patrie®.>8

Festzuhalten bleibt, dass beide in vielen Punkten nur schwer mit dem tradier-
ten Bild von Mirtyrern als Selbstopfernden fiir die eigene religiose Uberzeugung
in Einklang zu bringen waren. Dennoch: Das heroische Leiden haben die nach-
traglichen Narrationen iiber beide stark in den Vordergrund geriickt. Im Folgen-
den soll der Frage nachgegangen werden, wie sich diese Impulse in den nichsten
Jahrzehnten auswirkten.

Letzte Nachfolger: Marquis de Cing-Mars und 3. Earl of Essex

Sowohl Sidney als auch Guise fanden - nicht nur fiir ihre Tode, sondern allgemein
als exemplarische Figuren - Eingang in die Inszenierungs-, und das heiflt in der
Frithen Neuzeit hiufig: Heroisierungsstrategien ihrer jeweiligen Adelsgesellschaf-
ten. Sie sind Ausgangspunkte der transnationalen heroischen Figuration, deren
Entwicklung ich in einer grofleren Arbeit verfolge und die ich im Folgenden an-
hand des Leidens als exemplarischem Teilaspekt ihrer inneren Matrix bis zu ihrem
jeweiligen Ende verfolgen mochte. Dabei kann an dieser Stelle nur hochst selektiv
vorgegangen werden. Ich stiitze mich bei der Reichweite der jeweiligen heroischen
Modellhaftigkeit Sidneys und Guise’ auf die Ergebnisse fritherer Forschungen.

Vor allem in der franzdsischen Geschichtswissenschaft ist es Uiblich, die Bedeu-
tung des Martyriums mit dem Ende des 16. Jahrhunderts stark einzuschrinken.
Antoinette Gimaret sieht den erzihlten Tod Henris de Guise als Ausgangspunkt
fur Mirtyrernarrative etwa mit dem Ende der katholischen Liga 1594 als abge-

57 Siehe zur eigentlich fithrenden, die Leicester-Sidney-Essex-Faktion deutlich hinter sich las-
senden Hoffaktion um William Burghley: M. Partridge, Lord Burghley and Il Cortegiano:
Civil and Martial Models of Courtliness in Elizabethan England, in: Transactions of the
Royal Historical Society. Sixth Series 19, 2009, S. 95-116. Zur franzosischen Liga vor al-
lem J.-M. Constant, La Ligue, Paris 1996, und A. Jouanna, Le dévoir de révolte. La no-
blesse francaise et la gestation de I’Etat moderne (1559-1661), Paris 1989, Kapitel ,,Autour
de la Ligue. La confessionnalisation des stratégies nobiliaires®, S. 180-211.

58 Pinselet, Le Martire des devx freres (Anm. 55), S. 36. Das Buch hatte eine grofle Verbrei-
tung gemdfl L.Zilli, Le meurtre des Guises et la littérature pamphlétaire de 1589, in:
Y. Bellenger (Hrsg.), Le mécénat et I'influence des Guises (Colloques, congrés et conféren-
ces sur la Renaissance; 9), Paris 1997, S. 581-593, hier S. 588.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 155

schlossen;>* Denis Crouzet sieht zum selben Zeitpunkt ,the failure of sacrificial
heroism® evident geworden.®® Gimaret konstatiert in der Zeit nach der Befriedung
der franzdsischen Konfliktparteien, also ab 1598, einen Umbruch, ,,un nouveau
climat®, in dem der frithere radikale Glaubenseifer stigmatisiert worden sei. Die
positiv gewendete — in anderen Worten heroisierte — Auflerordentlichkeit des Lei-
dens sei einer Stigmatisierung und Profanierung gewichen, die die Sprengkraft die-
ser Figur entschirft und sie domestiziert bzw. veralltiglicht habe.®! Erst in dieser
Zeit sieht Gimaret die Entstehung des Typus eines ,martyr politique®, der zwar
denselben Eifer fur eine gute Sache und dieselbe Hingabe des Korpers bewiesen
habe wie der ,martyr de foi“, allerdings fur eine andere gute Sache: Statt des Glau-
bens sei es nun um das Wohl des — zunehmend sakralisierten — Staates gegangen.®?
Diese Unterscheidung ist jedoch in einer Epoche, die mindestens seit der Zeit der
Religionskriege das Sakrale und das Profane kaum noch auseinanderzuhalten ver-
mochte, nicht aufrechtzuerhalten, wenn auch die Theorie der Konfessionalisierung
nicht ohne Abstriche fiir Frankreich angewendet werden kann.

War es tatsichlich ein hilfloser Anachronismus, wenn Formen des Martyriums
aufgegriffen wurden, wie Gimaret fiir die 1630er Jahre feststellt? Um dieses Bild zu
nuancieren, hilft ein Blick auf die englische Historiographie. Fiir Thomas
S. Freeman war namlich in England bis zum Tod Karls I. der ,hold of martyrdom
on the popular imagination® so stark und sogar anwachsend, dass nach seiner An-
sicht jeder von einer Obrigkeit Verfolgte sich dem christuszentrierten Mirtyrerbild
angleichen musste, um eine wohlwollende Offentlichkeit zu erreichen. Er stellt —
dhnlich wie Gimaret in Frankreich - eine Politisierung des Martyriums fest, die seit
dem ausgehenden 16. Jahrhundert zu einem erfolgreichen politischen Verhaltens-
modell wurde, ohne ihre religiose Einbettung zu verlieren.®4

Fur die aristokratische Tradition sollte also die Kraft des Martyriums in seiner
politisierten Form nicht vorschnell ad actas gelegt werden. So hat fur Frankreich
Mathilde Bernard festgestellt, dass die martyriumsartigen Todesumstinde des Hen-
ri de Guise teilweise als Muster (,matrice®) fiir spitere Tode von Adligen gedient
hitten, insbesondere bei Hinrichtungen, bis hin zum Tod des Marquis de Cing-
Mars 1642, der letzten Hinrichtung eines Adligen unter Kardinal Richelieu.t> Und

59 Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix (Anm. 16), Kapitel ,Les martyrs ligueurs®,

S. 68-77.
60 Crouzet, Sainthood and Heroism (Anm. 18), S. 350.
61 Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix (Anm. 16), Kapitel ,Le temps de I’oubli®,
S. 77-118, hier S. 77.
62 Ebd., Kapitel ,,Les martyrs ligueurs, S. 119-120.
63 Siehe grundlegend P.Benedict, Confessionalization in France? Critical Reflections and
New Evidence, in: R. A. Mentzer / A. Spicer (Hrsg.), Society and Culture in the Huguenot
World 1559-1685, Cambridge 2002, S. 44-61.
T. S. Freeman, ,Imitatio Christi with a Vengeance®. The Politicisation of Martyrdom in
Early Modern England, in: T. S. Freeman / T. F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and Martyrdom in
England, c. 1400-1700, Woodbridge 2007, S. 35-69, hier S. 61 und passim.
Bernard, Ecrire la peur 4 ’époque des guerres de Religion (Anm. 48), S. 199, Anm. 8.

64

65

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

156 ANDREAS SCHLUTER

fur England ist Sidney — weniger durch seine Todesumstinde als insgesamt durch
seine heroische Persona — zum ,powerful cultural token®,®® zum intellektuellen
Ausgangspunkt einer sozialen Gruppe geworden, die sich um ein heroisches Leit-
bild formte und die bis zum Tod des 3. Earls of Essex 1646 aktiv blieb.¢”

Im Folgenden werden deshalb einige Schriften aus Anlass des Todes dieser bei-
den Personen, Henri Coiffier de Ruzé, Marquis de Cing-Mars (1642) und Robert
Devereux, 3. Earl of Essex (1646), auf diese Traditionslinien hin tiberpriift.68

Die letzte grofle Hinrichtung der Regierung Ludwigs XIII. wegen der Verschwo-
rung gegen Kardinal Richelieu fand 1642 in Lyon statt. Einer der beiden Hinge-
richteten war der Marquis de Cing-Mars, der gerade 22-jihrige bisherige Grof3-
stallmeister und Vertraute des Konigs. Von ihm wurde berichtet, er sei den Tag
»avec constance et quelque affectation de mépriser la mort“ angegangen; il a
porté son humeur hautaine®.®? Beim Besteigen des Schafotts — ,avec une addresse
et gayeté majestueuse” —, habe er das Kruzifix aus der Hand des Priesters genom-
men, es umschlossen und gekiisst ,,avec une douceur inconcevable®, um dann die
Enthauptung ,fort constamment et religieusement® zu ertragen.”” An seinen Mit-
verschworer de Thou gerichtet sagte er, Gott habe sie zum gemeinsamen Sterben
bestimmt, ,,de mourir comme Son fils, ... de conquerir le ciel pour un peu de
honte“.”! Offensichtlich forcierte Cing-Mars hier seine eigene Nachfolge Christi,
die im Himmel durchaus militirisch abzulaufen versprach.

66 A. Sinfield, Faultlines. Cultural Materialism and the Politics of Dissident Reading, Oxford
1992, S. 210.
67 R.B. Manning, Swordsmen. The Martial Ethos in the Three Kingdoms, Oxford 2003,
S. 37-40. Fiir den konkreten Einfluss der Funeralschriften Sidneys auf spitere Adlige siehe
exemplarisch fiir Henry Unton, den englischen Botschafter in Paris: Baker-Smith, ,,Great
Expectation” (Anm. 24), S. 85.
Fiir Cing-Mars ist das bereits teilweise geschehen, fiir Essex bisher kaum; zu Cing-Mars siehe
Constant, La folle liberté (Anm. 32), S. 61-65; A. Fillon, Politique, théitre et sentiment dans
les Mémoires de quelques gentilshommes conspirateurs de la génération du Cid, in:
P. Contamine (Hrsg.), LCEtat et les Aristocraties (France, Angleterre, Ecosse). XIle-XVIle sié-
cle, Paris 1989, S. 305-333; H. Germa-Romann, Du ,,bel mourir” au ,,bien mourir®. Le sen-
timent de la mort chez les gentilshommes frangais (1515-1643) (Travaux d’Humanisme et
Renaissance; 347), Genf 2001, S.204-219; Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix
(Anm. 16), S.131-136. Fir den 3.Earl of Essex siche die unersetzte Biographie von
V. F. Snow, Essex the Rebel. The Life of Robert Devereux, the Third Earl of Essex, 1591-
1646, Lincoln, NE 1970, S. 488-495, der aber auf den Aspekt heroischen Leidens nicht ein-
geht.
Nicht niher bestimmter zeitgendssischer Bericht, zitiert nach Germa-Romann, Du ,bel
mourir® au ,bien mourir® (Anm. 68), S. 214. Am ausfiihrlichsten zu der Inszenierung als
Martyrium S. Houdard, La conjuration de Cing-Mars et de Thou ou ’actualité ambigue
du récit de martyre, in: P. Civil / D. Boillet (Hrsg.), PActualité et sa mise en écriture aux
XVe-XVle siécles, Paris 2005, S. 205-219.
L. d’Astarac, vicomte de Fontrailles, Relation faite par M. de Fontrailles des choses parti-
culi¢res de la cour arrivées pendant la faveur de M. de Cing-Mars, grand écuyer, avec sa
mort et celle de M. de Thou, hrsg. von J. Michaud / M. Poujoulat, Paris 1838, III. Reihe,
Bd. 3, S. 265-266.
71 Ebd., S. 264.

68

69

70

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 157

Jean-Marie Constant sieht diese Hinrichtung als exemplarisch fir den franzo-
sischen Adel der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts, in der ein ,spectacle de la
mort“ als ,model culturel” des Adels gedient habe;’? ob derartige spektakulire
Inszenierung und Theatralik des franzosischen Adels bei seinen Todesnarrativen
auch auf Henri de Guise zuriickgeht, erwihnt er nicht. Fir Héléne Germa-
Romann fiigt sich diese Hinrichtung in eine Reihe, die durch Adelsrebellionen -
die berithmteste des duc de Biron 1602 - verursacht wurden und in dem die
Hingerichteten sich durch ,grande constance et résignation, voire jouissance face
a la mort® auszeichneten.” Bei der diese Reithe von Adelsrebellionen abschlie-
Benden Generation, der Cing-Mars angehorte, handelte es sich nach Anne Fillon
um eine ,Scharniergeneration‘: noch lebendig und leidenschaftlich wie zur fritheren
Zeit gehorig habe sie noch ,le gotit de sang® besessen und sich am Spektakel des
Todes erfreut. Zugleich aber hitten diese Adligen sich in Richtung des kommen-
den Kulturwandels bewegt und wihlen konnen ,entre la dissimulation et le
naturel®, also zwischen der bewussten Theatralik des Dissimulierten und person-
licher Authentizitit, der notwendigen Ubereinstimmung zwischen Innen und
Auflen, Handeln und Sprechen, die in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts
bestimmende Norm geworden sei.’”* Somit steht der Tod des Marquis de Cing-
Mars fiir eine Ablosung des bisherigen aristokratischen Modells heroischen Lei-
dens in Frankreich in den 1640er Jahren. Eine dhnliche Scharnierfunktion
schreibe ich einem englischen Kriegeraristokraten zu, der 1646 starb.

Dass mit dem Tod des 3. Earl of Essex, des 55-jihrigen letzten minnlichen
Nachfahren eines traditionsreichen Adelshauses, 1646 eine grofle Figur von der
Heldenbiihne abtrat, lief§ sich an seinen Bestattungsfeierlichkeiten ablesen. Es habe
sich um die grandiosesten seit der Beisetzung Jakobs 1. 1625 gehandelt; ein Zeitge-
nosse schrieb: ,Such a Subject’s Funeral hath not been seen in the memory of
man®.”®> Die Funeralschriften fir den letzten Anfuhrer des Sidney-Essex-Kreises
riickten ihn rhetorisch nochmals in die Reihe, die mit Philip Sidney begonnen
worden war: Ausfuhrlich wurde, etwa vom engen Vertrauten Daniel Evance in
LJusta Honoria®, ,my Lords Sickness“ behandelt, wie auch Philip Sidneys korper-
licher Verfall im Sterben wichtiges Thema gewesen war.”® Und in ,,My Lords Elegy®
desselben Autoren heif3t es, eine in ferner Zukunft vermutete Auferstehung des
Earls vorausahnend: ,thou dost not dye, / But only hasten to thine History“.”’
Denn es gebe irgendwann wieder Gelegenheit fiir ihn ,,To be in action®, nimlich:
»lo be on Horse back for the Countreys good“. Aber nicht nur diese ritterliche

72 Constant, La folle liberté (Anm. 32), S. 61-62.

73 Germa-Romann, Du ,,bel mourir® au ,,bien mourir* (Anm. 68), S. 208.

74 Fillon, Politique, théitre et sentiment (Anm. 68), S. 329-330.

75 Snow, Essex the Rebel (Anm. 68), S. 490.

76 D. Evance, Justa Honoria. Or, Funeral Rites in Honor to the great Memorial of my De-
ceased Master, The Right Honorable, Robert Earl of Essex [...], London 1646, S. 7-9.

77 Ebd., S. 13.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

158 ANDREAS SCHLUTER

Tatigkeit war gefragt, sondern ,To do and suffer, and to bear away / The work®.”®
Diese an Sidney erinnernde Verbindung aus Titigsein und Erleiden wurde im Fol-
genden bei der imaginiren Suche eines moglichen Nachfolgers bekriftigt: ,If there
be courage steel’d with constancy, / [...] If candor mixed with heroicknes®, konne
es jemand dem Militirfithrer der republikanischen Burgerkriegspartei gleichtun;
und sicher nicht ohne Bedacht hief§ ,the Catalogue® seiner Taten ,The Acts and
Monuments of that General“, Militir und Mairtyrer anspielungsreich ineinander
verschrinkend.” In der Leichenpredigt, die Richard Vines hielt, brachte er der
Gemeinde ,the reliefe of those great sufferers who have been great doers“ nahe; ,,A
cunctator sometime saved the Common-wealth“.8? Die Betonung des Leidens als
immer mitzudenkende Begleitung des aktiven Handelns auch eines heroisierten
Aristokraten weist zurtick auf Philip Sidney, ebenso die Thematisierung des
kranken Korpers wihrend des andauernden Sterbevorgangs. Ansonsten aber hilt
sich die - weder quantitativ noch qualitativ bemerkenswerte — Trauerliteratur zum
3. Earl of Essex weitgehend zuriick, was die Beschreibung und Illustration des Lei-
dens angeht; die Texte enthalten kaum starke Affekte.

Stattdessen wird in einer nostalgischen Stimmung das Ende beschworen: ,But
Essex is quite lost, till he be found / In some Inheritors, who can compound®,?!
die jedoch nicht in Sicht waren: Essex starb ohne Nachkommen, und mit ithm als
letztem Anfiihrer endete der Sidney-Essex-Kreis.®2 Die wenig hoffnungsvoll ge-
stimmten Trauertexte fiir den Earl sehe ich auch als Indiz fiir die schwindenden
Moglichkeiten dieser heroischen Inszenierungsform beim kriegerischen, auf Au-
tonomie pochenden Adel. Ahnlich wie wenige Jahre zuvor beim Tod des Mar-
quis de Cing-Mars war eine Ablosung der aristokratischen Norm heroisch-
spektakuldren Leidens im Umfeld des Todes im Gang.

Dieser Prozess wurde, so meine These, von den Todesinszenierungen der je-
weiligen Monarchen beschleunigt, die dem heroischen Leiden eine neue Qualitit
gaben und dadurch die aristokratische Tradition noch stirker an den Rand dring-
ten, wie im Folgenden anhand der Funeralnarrationen Ludwigs XIII. von Frank-
reich (gestorben 1643) und Karls I. (hingerichtet 1649) zu zeigen sein wird.

Ablosungen: Ludwig XIII. und Karl I.

Wihrend Ludwig XIII. nach lingerer Krankheit in seinem Bett starb, wurde Karl L.
offentlich als Tyrann und Verriter hingerichtet. Auch wenn diese Tode dem duf3e-

8 Ebd., S. 15.

79 Ebd., S. 16-17.

80 R.Vines, The Hearse of the Renowned Right Honourable Robert Earl of Essex, London
1646, S. 23.

81 Evance, Justa Honoria (Anm. 76), S. 16.

82 Fiir eine Bestitigung dieser Beobachtung im literarischen Bereich siche Alexander, Writing
after Sidney (Anm. 23), S. 336-337.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 159

ren Anschein nach wenig miteinander zu tun hatten, waren die um diese Tode ge-
bildeten Erzihlungen durchaus vergleichbar, wie Ronald G. Asch in einer verglei-
chenden Untersuchung der Sakralitit der englischen und franzosischen Monar-
chien dieser Zeit festgestellt hat.®3

Die letzte Krankheit des Konigs dauerte zwei Monate und 23 Tage bis zu sei-
nem Tod, die verschiedene Berichte mit Markierungen des Leidens (,marques de
souffrance®) erzihlerisch ausflillten — nicht ohne zu betonen, dass der Kénig Sorge
vor allem um das Wohl seines Landes hatte.34 Balthazar de Riez etwa schrieb, der
Konig ,souffrait de trés grandes douleurs et incommodités en sa maladie, et que
néanmois il les souffrait avec une fermeté et une constance inconcevable, sans s’en
plaindre“.3> Ludwig schaffte es demnach, sein Schmerzen und Leiden mit der er-
warteten ,constance“ zu ertragen, der Bestindigkeit, die zum Standardrepertoire
des Mirtyrers gehorte. Der Konig orientierte sich dabei auch an den Erzdhlungen
der Martyrologien, wie folgende Beobachtung des Abbé Archon zeigt: ,quand on
lui lisoit ce que les Martyrs avoient souffert, il avouoit que ses douleurs étaient
moindres que les leurs, et qu’il souhaiterait de souffrir comme eux, pour expier ses
péchés®.86

Dabei dominierte in fast allen der insgesamt 45 Oraisons funébres®’ die Anru-
fung Christi, was die messianische und christusmimetische Inszenierung Ludwigs
XIII. unterstrich.88 So erklirte Louis Amariton in seiner Oraison funébre, damit
der Konig ,une copie de cet homme de douleurs” sein konne, sei es notwendig,
dass auch er leide: ,’Homme-Dieu n’a jamais regné sans souffrir; et Louys n’a pas-
sé aucun iour de sa vie sans douleur dans le Throsne®“.8* Und bei Pierre de Bertier
hief§ es: ,,C’est que Dieu voulant conformer I’estat du grand Louys a celuy de Iesus
Christ son Fils [...] a associé ses douleurs aux plaisirs de son regne®.%

83 R.G. Asch, Sacral Kingship between Disenchantment and Re-Enchantment. The French
and English Monarchies 1587-1688 (Studies in British and Imperial History; 2), New
York/Oxford 2014, S. 94-95.

C. Coraillon, Les deux morts de Louis XIII, in: Revue d’histoire moderne & contempo-
raine 55.1, 2008, S.50-73, hier S.55-56. Zum gesamten Komplex siche auch Germa-
Romann, Du ,bel mourir” au ,,bien mourir (Anm. 68), S. 298-307.

B. de Riez, Lincomparable pieté des tres-chrestiens rois de France, et les admirables pre-
rogatives qu’elle a méritées a leurs majestez, tant pour leur Royaume en general, que pour
leurs Personnes Sacrées en particulier, Paris 1672, S. 686.

J. Archon, Histoire ecclésiastique de la chapelle des rois de France, dediée au Roy par
Monsieur ’Abbé Archon, Chapelain ordinaire et sacristain de la chapelle de Sa majesté,
Bd. 2, Paris 1711, S. 785.

Germa-Romann, Du ,bel mourir” au ,,bien mourir” (Anm. 68), S. 301-302.

A.Y. Haran, Louis le Juste a travers les oraisons funébres. Roi-sauveur et monarque provi-
dentiel, in: B. Barbiche [et al.] (Hrsg.), Pouvoirs, contestations et comportements dans
I’Europe moderne. Mélanges en ’honneur du professeur Yves-Marie Bercé, Paris 2005,
S. 247-262, hier S. 253.

L. Amariton, Oraison funebre sur le Trepas de Louis le Iuste [...] prononcé en I’Eglise
Saint Estienne du Mont, le 19 juin 1643, Paris 1643, S. 13.

P. de Bertier, Oraison funebre du Roy Louis le Tuste prononcee en I’Eglise de Sorbonne, le
29 luillet 1643, Paris 1644, S. 49.

84

85

86

87
88

89

90

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

160 ANDREAS SCHLUTER

Laut Héléne Germa-Romann wurde trotz einiger Ansdtze zuvor erst mit Lud-
wig XIII. der betont christliche Tod des Herrschers zu einem regelrechten ideolo-
gischen Konstrukt: Ludwigs Sterben wurde, mit allen Details des physischen Ver-
falls und der Selbstaufgabe, hagiographischen Traditionsmustern angeglichen.”!
Madame de Motteville etwa schrieb, ,jamais personne n’a témoigné tant de cons-
tance a souffrir, [ni] tant de fermeté dans la pensée certaine de sa fin“.? So be-
richtete Jacques Dinet, ein Jesuit, der Konig, der so viele Schlachten geschlagen
und in ganz Europa tiber Feinde triumphiert habe, ,me dit un jour qu’il preferoit
cette derniere maladie avec ses souffrances a la partie la plus belle et la plus éclat-
tante de sa vie“.” Jedem Sterben auf dem Schlachtfeld zog der Kénig demnach al-
so das Sterben in seinem Bett vor, eine deutliche Verschiebung der Werthorizonte,
die Jacques Hennequin folgendermafien versteht: ,I’idéal du héros généreux fait
place a celui du souverain dévot et saint“:** Hélene Germa-Romann identifiziert -
dhnlich wie Anne Fillon beim 1642 hingerichteten Adligen Cing-Mars - fiir den
Tod Ludwigs XIIIL. eine Scharnierfunktion: Bis zu seinem Ende seien die Konige
bei der Darstellung ihrer Tode der kriegerischen Adelsideologie teilhaftig gewesen,
mit seinem Tod aber hitten sich erstmals die Konturen einer neuen politischen
Kultur gezeigt.”> Germa-Romann fasst diese wie folgt zusammen: ,le roi choisit
de mourir de maniére religieuse et non aristocratique®.¢

Die Mirtyrer-Erzihlung Karls I. war deutlich erfolgreicher. Sie prigte andert-
halb Jahrhunderte lang die politische Landkarte Englands; dem Narrativ des Ko-
nigs, der sein Leben fiir das eigene Land aufopferte, habe niemand entgehen kon-
nen, so Andrew Lacey.”” Die Narrationen des eigentlichen Ereignisses bewegten
sich in traditionellen Bahnen, indem sie schilderten, wie Karl ruhig und gelost
zum Schafott schritt. Nach der Hinrichtung hitten viele der Zuschauer versucht,
das konigliche Blut mit ihren Taschentiichern aufzuwischen und dadurch an sich
zu nehmen, was mit der Faszination der Reliquien zusammenhingen konnte.”
Bereits eine Woche spiter war Karls ,,Eikon basilike®, jedenfalls der Uberlieferung
nach von ihm selbst in der Haft geschrieben, im Umlauf und brachte es auf 35

91 Germa-Romann, Du ,bel mourir® au ,,bien mourir (Anm. 68), S. 300-301, mit dem Hin-

weis in Anm. 125, warum das bei Heinrich III. noch nicht der Fall war.

92 Madame de Motteville, Mémoires, hrsg. von J. Michaud / M. Poujoulat, Paris 1838,

II. Reihe, Bd. 10, S. 11-572, hier S. 266.

J. Dinet, UIdée d’une belle mort ou d’une mort chrestienne, dans le recit de la fin bien-

heureuse de Louis XIII, Paris 1656, S. 27.

J. Hennequin, CImage du prince dans les oraisons funébres de Louis XIII, in: Colloque

sur 'image du roi (Travaux de Linguistique et de Littérature; 22.2), Strasbourg 1984, S. 41-

55, hier S. 54.

9 Germa-Romann, Du ,,bel mourir® au ,,bien mourir* (Anm. 68), S. 298.

9% Ebd., S. 306.

97 A.Lacey, ,Charles I and Christ the Second“. The Creation of a Political Martyr, in:
T. S. Freeman / T. F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and Martyrdom in England, c. 1400-1700,
Woodbridge 2007, S. 203-220, hier S. 203.

%8 Ebd., S. 205-206.

93

94

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 161

Auflagen allein in England und weitere 25 auf dem Kontinent — im Jahr 1649.%
Das ,Eikon basilike® war eines der bestverkauften Biicher des 17. Jahrhunderts
und eines der erfolgreichsten zum Thema Mirtyrer in englischer Sprache tber-
haupt.1% Wie Alice Dailey in ihrer griindlichen Untersuchung dieses Werkes fest-
gestellt hat, wurde durch Karls Hinrichtung eine in diesem Land vollig neue Art
des Martyriums entworfen — durch eine Wendung ins Innere sei das Sakrale mit-
ten im royalen Bewusstsein verankert worden.!! Unter Auslassung alles Militi-
rischen — ,They knew My chiefest Arms left me“ — verlief er sich demnach gegen
seine Verfolger auf Gebet und auf Trinen als Waffen; diese seien geeignet, ,if not
to Conquer as a Soldier, yet to suffer as a Martyr*.192 Bei diesem Akt gehe es ihm,
so Karl, darum, ,,[to] redeem my People from this miserable War®. Karl stellte sich
also als selbstopfernder Siindenbock einer ganzen Nation zur Verfiigung, um die-
se mit demselben Anspruch (und rhetorischen Repertoire) wie Christus zu erlo-
sen: ,,O my Father, for they know not what they do“.19% Es handelt sich somit um
eine Verschmelzung des eigenen Opfers mit dem Christi in einem neuen Mirty-
rermodell, durch die seine eigene Person sakralisiert und aus der Masse der Bevol-
kerung als beispielhaft Leidender herausgehoben wurde.1% Dies findet durch eine
Verinnerlichung statt. Karls Verteidigung seines reinen Gewissens bis zum letzten
Lebensmoment wird als die eigentliche heroische Tat konstruiert. Indem er aus-
fuhrlich beschrieb, was in seinem Inneren vorging — unter anderem ein Zwie-
gesprich mit Gott —, lieff er die Leser als Zeugen an dieser inneren, eigentlich
schwer visualisierbaren Schau teilhaben und sein Gewissen dadurch zu dem des
ganzen Landes werden:1% I wish My Subjects had yet a clearer sight into My
most retired thoughts“.1% Dadurch gelang es, den Lesern den Eindruck zu ver-
mitteln, ihnlich wie ein allwissender Gott Einblick in simtliche Gedanken des
Konigs zu erhalten, eine Privilegierung, die anziehend wirkte.

Es gab eine ganze Reihe weiterer Parallelen zwischen den Konigen. Genauso
wie Karl im berithmten Frontispiz des ,,Eikon basilike“ seine irdische Krone ab-
gelegt, die Dornenkrone ergriffen und den Blick auf die himmlische Krone ge-
richtet hat,!9” tauschte Ludwig XIII. in den Augen seiner Laudatoren seine irdi-
sche Krone nach seinem Tod gegen ,,un Diademe immortel“ ein.!%® Am Morgen
seines Hinrichtungstages sagte Karl, ,,before tonight I hope to be espoused to my

99 Dailey, The English Martyr (Anm. 13), S. 208.

100 [ acey, ,,Charles I and Christ the Second* (Anm. 97), S. 204.

101 Dajley, The English Martyr (Anm. 13), S. 208.

102 1. Deams / H. Faith Nelson (Hrsg.), Eikon Basilike with Selections from Eikonoklastes
(Broadview Editions), Peterborough/Plymouth 2006, S. 88.

103 Ebd., S. 87, mit der Deutung von Dailey, The English Martyr (Anm. 13), S. 211.

104 Dailey, The English Martyr (Anm. 13), S. 213.

105 Ebd., S. 222-224, S. 229.

106 Deams / Nelson, Eikon basilike (Anm. 102), S. 159-160.

107 Freeman, ,Imitatio Christi with a Vengeance® (Anm. 64), S. 59.

108 H. Bouché, Le Mausolee royal, dressé a 'immortelle memoire de Louys le Iuste [...], Aix
1643, S. 2.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

162 ANDREAS SCHLUTER

blessed Jesus“ und stilisierte seinen Tod so zum Festtag einer himmlischen Union.
Genauso war es bei Ludwig XIII. sechs Jahre zuvor zu einer mystischen Union
zwischen dem Koénig und seinem Schopfer gekommen - durch die Glorifizierung
Ludwigs als Jungfrau des Herrn, einer nicht weniger bemerkenswerten Vertau-
schung von Gender- und anderen Rollen.!® Ganz dhnlich wie bei Ludwig XIIL.
wurde beim englischen Monarchen ein fast ausschliefflich auf Christus fokus-
siertes Modell des Martyriums entwickelt, das nur noch dem Monarchen in sei-
ner zunehmend sakralisierten Sphire zuganglich war.

Viele der Elemente, die sich in den Funeralschriften des franzosischen Konigs
finden, sind bereits zu seinen Lebzeiten in den Darstellungen seiner herrscher-
lichen Tugend aufgeworfen worden. Und ganz dhnlich wurden die inhaltlichen
Voraussetzungen fiir das Martyrium Karls I. von England bereits zu Lebzeiten
geschaffen: Lacey konnte zeigen, dass die Grundlagen fiir den spiteren Kult be-
reits Jahre vor Karls Hinrichtung gelegt wurden, dass nimlich die Narrative des
Selbstopfers und des Leidens am und fiir das eigene Land bereits nach der verlo-
renen Schlacht von Naseby 1645 konstruiert und verbreitet worden waren.110

Das zeugt zum einen davon, dass es fir einen Monarchen einer gewissen Vor-
bereitung bedurfte, um eine derartige Rolle des heroisch Leidenden glaubhaft
auszufiillen, und mag zum anderen ein Hinweis darauf sein, dass sich bereits vor
den jeweiligen Konigstoden in den 1640er Jahren die Moglichkeiten der aristo-
kratischen Stilisierung als heroisch Leidende einzuschrinken begannen: Diese
Darstellungsform wurde zunehmend, so meine These, von den Monarchen
usurpiert, appropriiert und letztendlich monopolisiert.

Dass tatsichlich eine Aneignung des bisher aristokratischen heroischen Lei-
dens stattfand, ldsst sich anhand eines Textes zeigen, den Karl L. in sein ,Eikon
basilike® integrierte: Ein Gebet, in dem es um die Erlosung des leidenden Mirty-
rers ging. Darin hief§ es: ,O Powerful and Eternall God! [...] O Lord, I yeeld
unto thy will, and cheerfully embrace what Sorrow thou wilt have me suffer: [...]
so that at the last I may come to thy eternall Kingdom through®.!1! Diese Zeilen
stammten von Philip Sidney, dem Ausgangspunkt dieser Uberlegungen. Er hatte
sie seiner Protagonistin Pamela auf den Leib geschrieben, einer Figur seiner Schi-
ferromanze ,Arcadia“, die — gefoltert und bedringt — standhaft in ihrer Liebe
blieb und als eine seiner wirkmachtigsten literarischen Figuren gilt, die sein Hel-
denbild mitbestimmte.!? Dieses Gebet veranlasste den republikanischen Propa-
gandisten und Gegner Karls, John Milton, in seiner Gegenschrift ,,Eikonoklastes®
zu einer seiner schirfsten Erwiderungen: Es handle sich um ,a Prayer stol’n word

109 Haran, Louis le Juste a travers les oraisons funébres (Anm. 88), S. 257-258. In Fufinote 38
der Hinweis auf ganz dhnliche Modelle bei Karl I. von England.

10 T acey, ,Charles I and Christ the Second” (Anm. 97), S. 203.

11 7, Milton, A Complete Collection of the Historical, Political, and Miscellaneous Works of
John Milton, London 1738, S. Ixxix (mit Gegeniiberstellung des Originals Sidneys).

12 Craft, Labyrinth of Desire (Anm. 27), S. 5-6, S. 108.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 163

for word from the mouth of a Heathen fiction praying to a heathen God“; au-
Rerdem handle es sich um ,,no serious Book, but [a] vain amatorious Poem*®, das
slike a rott’n building newly trimmed over® sei.!3

Eigentlich war also fur Milton das zwei Generationen zuvor verfasste heid-
nische und unseridse Gebet bereits nicht mehr aktualisierbar. Was fiir ihn dagegen
als die Zukunft des Heroischen galt, wird im Zusammenspiel mit anderen wich-
tigen Stimmen der Zeit abschliefend erortert.

Schluss:
Umbriiche des Leidens in der politischen Kultur des 17. Jahrbunderts

Insgesamt zeigt sich, dass das Leiden in der Zeit meiner Untersuchung eine her-
ausragende Rolle in der Konstruktion des Heroischen bei Adligen gespielt hat, in
England wie in Frankreich, wenn auch in unterschiedlichen Schattierungen und
Pfadabhingigkeiten. Das Martyrium als die hauptsichliche Form dieses hero-
ischen Leidens wurde dabei in dieser Zeit der intensiven Verschrinkung von Poli-
tik und Religion von den Adligen auf der Suche nach Autonomie und Eigen-
macht gegentiber der erstarkenden Zentralgewalt'!# eingesetzt und auf unter-
schiedliche Weise ausgefuillt, abhingig von der jeweiligen Position in der ho-
fischen Gesellschaft, vom Lebensalter, von den Todesumstinden, aber auch von
Ubergreifenden kulturellen Faktoren wie der Konfession. Diese Unterschiede dif-
ferenzierter zu beleuchten, bleibt einem anderen Ort vorbehalten.

Dieses Erfolgsmodell geriet in eine Krise, weil sich grundlegende Verschie-
bungen in der kulturellen Matrix ereigneten, die in der Umbruchphase des mitt-
leren 17. Jahrhunderts in England wie in Frankreich auftraten.!1®

Wie Laurie Bagby in ihrer Untersuchung der Ehrvorstellungen Thomas Hobbes’
gezeigt hat, war in dieser Zeit auch ideengeschichtlich ein Umbruch festzustellen:
Wihrend Hobbes das aristokratische Tatheldentum ablehnte, akzeptierte er als ein-
zige verbliebene legitime Form des Heroischen das christliche Martyrium.!1¢ Litera-
risch ldsst sich diese Entwicklung mit John Milton belegen, der mit zwei berithm-

113 7, Milton, Eikonoklastes, in: Merrit Y. Hughes (Hrsg.), Complete Prose Works of John Mil-
ton, Bd. 3, New Haven, CT 1962, S. 362, S. 364, S. 377.

114 Diese These ist, wenn auch nicht mehr in einer linearen Form vertreten, doch weiterhin als
Meistererzahlung des 17. Jahrhunderts giiltig. Siehe zuletzt etwa M. Wrede, Ohne Furcht
und Tadel - fir Konig und Vaterland. Frithneuzeitlicher Hochadel zwischen Familienehre,
Ritterideal und Furstendienst (Francia / Beihefte; 75), Ostfildern 2012.

115 So spricht Alexander, Writing after Sidney (Anm. 23), S. 333, fiir England von einer ,great
cultural watershed®. Diese Beobachtungen lassen sich mit Paul Bénichous einflussreicher
These von der ,démolition du héros“ verbinden, die ab der Mitte des 17. Jahrhunderts in
Frankreich stattgefunden habe: P. Bénichou, Morales du grand siécle, Paris 1948, Kapitel
,La démolition du héros“, S. 155-180.

116 1, M. Johnson Bagby, Thomas Hobbes. Turning Point for Honor, Lanham 2009, besonders
S. 49.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

164 ANDREAS SCHLUTER

ten Stellen in seinen Werken das militdrische Heldentum ebenso vom duldenden
Aushalten abgetrennt hat, das Ersteres in seiner Dignitit tiberwunden und ersetzt
habe: Am Anfang des neunten Buches von ,,Paradise Lost“ heift es, ,Warrs, hither-
to the onely Argument / Heroic deem’d, seien in Ginze abgelost worden von
einer inzwischen bekannten heroischen Ausprigung: ,the better fortitude / Of Pa-
tience and Heroic Martyrdom / Unsung“.!17 Die Unterscheidung zwischen den
beiden heroischen Modellen und ihre Umwertung, die John Foxe in seiner Vorrede
der ,Actes and Monuments® erdffnet hat, war also Mitte des 17. Jahrhunderts zum
ideellen Gemeinplatz geworden.!!8 Jegliche Mimesis eines Martyrers — und insbe-
sondere Karls I. - lehnte Milton zudem als unaufrichtig ab.1’® Auch in Frankreich
war die Notwendigkeit der Aufrichtigkeit besonders ab der zweiten Jahrhundert-
hilfte Thema der Moralisten, etwa bei La Rochefoucauld.’?’ Diese Verinderung
lasst sich moglicherweise mit einer Verinderung der Wertschitzung von Performa-
tivitit verbinden: Das sichtbare Leiden, das gemifl dem Theaterwissenschaftler
Christian Biet bis Ende des 16. Jahrhunderts lediglich als Teilaspekt des Martyri-
ums anzusehen war, war bis in die Mitte des 17. Jahrhunderts zum zentralen Cha-
rakterelement des Mirtyrers und seiner Legitimierung aufgestiegen.!?! David M.
Posner hat jedoch zeigen konnen, dass die intensive performative Inszenierung des
Adels, der spektakulire ,theatrical mode of self-representation®, im Lauf des 17.
Jahrhunderts zunehmend als nicht mehr tiberzeugend angesehen wurde — und ab
der Jahrhundertmitte einer Betonung des Riickzugs zu sich selbst und der Intimitit
wich.1?2 Die Auswirkung dieser Verschiebungen auf das heroische Leiden mochte
ich im Folgenden anhand einiger Forschungsergebnisse zu einem tentativen Ge-
samtbild verdichten.

In einer Untersuchung von Theaterstiicken und Gemilden hat Katherine Ib-
bett festgestellt, dass die Darstellungen des Martyriums in Frankreich in den
1630er und 1640er Jahren einen starken Wandel erfuhren. Statt wie bisher den
leidenden Leib des meist miannlichen Mairtyrers als aktiv Handelnden in den

117 Zitiert nach D. Norbrook, Writing the English Republic: Poetry, Rhetoric and Politics, 1627~
1660, Cambridge 1999, S. 440. Dazu ausftihrlich Knott, Discourses of Martyrdom in English
Literature (Anm. 13), Kapitel 5 ,Milton and martyrdom®, S. 151-178, hier S. 151-152.

118 Dass sich Miltons Uberlegungen auf Foxe zuriickfithren lassen, vermutet Knott ebd.,
S. 151-152.

119 Dailey, The English Martyr (Anm. 13), S. 240.

120 Als eine grundlegende Verschiebung des Heldentums betrachtet Nora Weinelt eine solche
Aufrichtigkeit verlangende Stelle bei La Rochefoucauld, sieche N. Weinelt, Zum dialek-
tischen Verhiltnis der Begriffe ,Held* und ,Antiheld‘. Eine Anniherung aus komparatis-
tischer Perspektive, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 3.1,
2015, S. 17-24, hier S. 21, DOI 10.6094/helden.heroes.heros/2015/01/03.

121 C, Biet, La souffrance scénique du martyr au début du XVIle siécle, in: C. Bouteille-
Meister / K. Aukrust (Hrsg.), Corps sanglants, souffrants et macabres. XVIe-XVIle siecle,
Paris 2010, S. 243-256, hier S. 245-246.

122 D, M. Posner, The Performance of Nobility in Early Modern European Literature, Cam-
bridge 1999, S.2 und Kapitel 5 ,La Bruyére and the end of the theatre of nobility®,
S. 181-210.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIDENSHELDEN IM TRANSZENDENZDRUCK 165

Mittelpunkt zu riicken, setzte sich eine Darstellungsweise durch, in der die Zu-
schauer fokussiert wurden, die sich hochstens noch in Akten der sorgenden
Nichstenliebe um den sterbenden Leib kiitmmern konnten, eigentlich aber meist
in hilfloser Passivitit dargestellt wurden — als Betrachter, der stets etwas Bedeut-
sames wahrnehme, ohne selbst an dieser bedeutsamen Handlung teilzuhaben.
Statt einen solchen Betrachter durch Bewunderung fiir den heroischen Mirtyrer
zu verindern, ihn zur Mimesis zu dringen, wird seine passive Trauer nobilitiert;
eine Wirdigung, die Ibbett als eine neue, ,stummere” Form des Martyriums mit
Attraktivitdt fur breitere Bevolkerungsschichten ohne subversives Potential iden-
tifiziert.123 Sie sieht diesen Umschwung verbunden mit politischen Entwicklungen,
nidmlich mit den Hinrichtungen rebellischer Adliger durch Kardinal Richelieu;
die neue Art der Darstellung habe die Anziehungskraft dieser rebellischen Adligen
im Keim ersticken sollen.

Eine dhnliche Transformation hat Anne Thompson in England in einem ande-
ren Bereich festgestellt. Sie hat puritanische Ubungen zur Devotionspraxis unter-
sucht und bei dieser ,Kunst des Leidens” in den 1640er Jahren einen Umbruch-
punkt ausgemacht, eine radikale Transformation in der ,Natur der Leidenskunst®
(sart of suffering).124 In den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts sei eine ,vol-
untaristic art of suffering” vorherrschend gewesen, die gelehrt habe, ,both how to
,cope with® and how to ,grow from* affliction”, wie also das Leiden als Motor der
Verinderung Menschen zu positiven Taten bringen konne. Die ,voluntaristische®
Art des Leidens, bis in die 1640er Jahre dominant, sieht Thompson als nur dort
moglich an, wo es ,a ,high degree of interpenetration® of the sacred and the pro-
fane® gebe, dort also, wo eine numinose Intervention in Alltagsangelegenheiten als
glaubhaft angesehen werde. In den 1640er Jahren sei diese Vorstellung fast voll-
standig ersetzt worden: Seitdem sei es nur noch um das ,,cope with®, nicht mehr
um das ,grow from“ gegangen, einen Riickzug in die Passivitit und ohne positive
Verinderungen hervorrufen zu kénnen.!?> Diesen Umbruch hat John R. Yamamoto-
Wilson in seiner umfassenderen Untersuchung der Leidensdiskurse im England
des 17. Jahrhunderts bestatigt.126

Mit Thompsons Uberlegungen bin ich wieder am Ausgangspunkt angekom-
men: Die hier von ihren Anfangs- und Endpunkten beschriebene Epoche des ho-
hen Transzendenzdrucks, der intensiven Interpenetration zwischen sacrum und pro-
fanum, war also von einer Aufwertung und Intensivierung des aktiven, weltverin-
dernden — man konnte eben auch sagen: heroischen - Leidens geprigt, auch und

123 K. Ibbett, From Martyr to Mourner. The Politics of the Un-Extraordinary, in: Seventeenth-
Century French Studies 24, 2002, S. 165-176, hier S. 173-174.

124 Thompson, The Art of Suffering (Anm. 6), S. 4, S. 12, S. 24-25, hier S. 4.

125 Ebd,, S. 12.

126 7 R. Yamamoto-Wilson, Pain, Pleasure and Perversity. Discourses of Suffering in Seven-
teenth-Century England, Farnham 2013, S. 50.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

166 ANDREAS SCHLUTER

besonders unter Aristokraten. Und diese Epoche endete in einer Verschiebung des
Potenzials, das dem Leiden als weltverindernde Kraft zugeschrieben wurde.

Die weitgehende Verengung des heroischen Leidens auf das irdische Aushalten
unter Einordnung in profane Hierarchien (wenn es sich nicht um den Monarchen
selbst handelte), diese grundlegende Verinderung war mit der vom Krieg aus-
gehenden Ideenwelt der Aristokraten schliefflich nicht mehr vereinbar. Fir die
Adligen, die durch die Annahme des Leidens als heroischer Option im ausgehen-
den 16. Jahrhundert ihre politischen Handlungsmoglichkeiten zunichst nicht ohne
Erfolg ausgebaut hatten, war diese Selbstsakralisierung dadurch etwa in der Jahr-
hundertmitte nicht mehr moglich. Indem die dominanten Diskurse des heroischen
Leidens sich ndmlich von der Integration verschiedener Verhaltensoptionen ent-
fernten und ausschliefflich das Leiden des irdisch Unterlegenen thematisierten,
stieflen die Aristokraten an die Grenzen ihres ilteren Verhaltensideals. Uber Jahr-
zehnte hatten sie das Leiden lediglich als eines von verschiedenen Elementen ihrer
integrativen heroischen Gesamtinszenierung, etwa neben ritterlich-militirischen
Aspekten, aufgenommen. Diese performative und dissimulative Vermischung war
in einer Epoche, als deren Signatur Peter Burschel kiirzlich die ,Erfindung der
Reinheit” bezeichnet hat,'?” nicht mehr glaubwiirdig. Thre Heroisierungsstrategien
mussten sich deshalb am Ende einer Zeit groflen Transzendenzdrucks, in der Mitte
des 17. Jahrhunderts, grundlegend dndern.!28

127 P, Burschel, Die Erfindung der Reinheit. Eine andere Geschichte der frithen Neuzeit, Got-
tingen 2014, besonders S. 32-34 zur Sprachpurifizierung im Lauf des 17. Jahrhunderts und
S. 39-41 zur Kultur des Martyriums wihrend der Konfessionalisierung.

128 Sanchez, Erotic Subjects (Anm. 14), spricht {iber die Verinderungen nach der Jahrhun-
derthilfte bei englischen Adligen an verschiedenen Stellen; beispielhaft zu Margaret Ca-
vendish ebd., S. 177.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

(9

»Lhe only righteous in a world perverse’

Sakraler Heroismus, Republikanismus
und ,einsame Gerechte* bei John Milton
und Lucy Hutchinson

Anne-Julia Zwierlein

»Servant of God, well done, well hast thou fought
The better fight, who single hast maintained
Against revolted multitudes the cause

Of truth, in word mightier than they in arms;
And for the testimony of truth hast borne
Universal reproach, far worse to bear

Than violence: for this was all thy care

To stand approved in sight of God, though worlds
Judged thee perverse.“1

Hier lobt die Stimme Gottes aus Miltons Epos ,Paradise Lost® den Engel Abdiel
(im Hebriischen: Diener Gottes, ,Servant of God®“), der sich als Einziger Luci-
fers/Satans himmlischer Revolte und den resultierenden Kriegsplinen entgegen ge-
stellt hat. Diese Figur des ,einsamen Gerechten, der standhaft bleibt angesichts
von (scheinbarem) ,Universal reproach®, verkorpert einen spezifisch sakralen,
transgressiven Heroismus und wirkt in ,Paradise Lost® (1667/1674), im Versdrama
»Samson Agonistes” und dem Kurzepos ,,Paradise Regained” (beide 1671) sowie in
Miltons republikanischen Prosaschriften strukturbildend. Der einsame Gerechte
kann in der Tat als Leitfigur fur Miltons gesamte, stets eschatologisch ausgerichtete
Historiographie und Poetologie angesehen werden. Dieser Figurentyp soll hier be-
fragt werden hinsichtlich der ideologischen Funktionen des sakralen Heroismus
wihrend der einschneidenden politischen und sozialen Umwilzungen des 17.
Jahrhunderts in Grofibritannien, zwischen Biirgerkrieg, der Republik unter Oliver
Cromwell und der Restauration der Monarchie. Hierbei soll der Schwerpunkt auf
den Verlierern der Geschichte®, den Republikanern liegen: Neben John Miltons
Schriften wird vor allem das biblische Epos ,,Order and Disorder” (1679) der eben-
so radikalen Republikanerin Lucy Hutchinson herangezogen.

Im Durchgang durch einige grundsitzliche Uberlegungen zum (minnlichen
und weiblichen) Prophetentum und einer kosmologischen Historiographie wih-
rend des englischen Biirgerkriegs werden Miltons Narrative zu einsamen Gerech-
ten, neben Abdiel insbesondere die alttestamentarischen Figuren Enoch und No-
ah, mit der Behandlung derselben Narrative bei Hutchinson vergleichend zusam-

1 7. Milton, Paradise Lost, hrsg. von A. Fowler, London 21998, 6.29-37.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

168 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

mengeschlossen. Milton und Hutchinson nutzen diese Figuren, um jeweils den
Widerstand eines einzelnen heldenhaften Gottgefilligen gegeniiber einer depra-
vierten Volksmenge symbolisch auszugestalten — mit signifikanten Unterschieden.
»,Order and Disorder” ist geprigt von einem starken Interesse an Psychologie,
menschlichen Motivationen und soziologischen Umstinden. Besonders markant
sind die dramatischen Schilderungen von Gewalt in politisch unruhigen Zeiten,
mit deutlichen Verweisen auf Hutchinsons eigene Erfahrungen als Republikanerin
wihrend des Biirgerkriegs sowie auf das erzwungene Exil der Familie nach der Res-
tauration.? Solche konkreten historischen Beziige treten im Uberblick iiber die
Menschheitsgeschichte der Biicher 11 und 12 von ,Paradise Lost“ (Version von
1674), anders als in Miltons Prosaschriften, kaum hervor. Wihrend Robert Wil-
chers Analyse von Hutchinsons Epos eine generische Modulation hin zur romance
fur manche ihrer erzdhlerischen Passagen postuliert hat — insbesondere die hius-
lichen und familidren Verhiltnisse um Abraham oder Jakob und deren Frauen
betreffend -, so vernachlissigt dies doch Hutchinsons zentrale Schilderungen der
einsamen Gerechten-Figuren Enoch und Noah, die nicht in das Schema der ro-
mance passen.> Inwiefern Hutchinsons radikaler Calvinismus und Republikanismus
hier durchaus ,maskulinistische’ Heldenfiguren bevorzugt, die gleichzeitig als ein-
same Propheten jedoch nicht im Zentrum der Macht stehen, wird auch vor dem
Hintergrund ihrer expositorischen Texte Uber die Commonwealth-Zeit sowie in der
Kontrastierung mit Miltons Versionen zu zeigen sein.

Bei Hutchinson, so eine zentrale These dieser Untersuchung, wird insgesamt die
Figur des einsamen Gerechten noch facettenreicher ausgestaltet als in ,Paradise
Lost“ und mit Uberlegungen zum Mirtyrertum, absoluten Gehorsam und der
Notwendigkeit des religiosen Separatismus zusammen geschlossen. Dabei ist aller-
dings fur Hutchinsons Separatisten-Figuren die spirituelle Gemeinschaft in einer
Ehe von Gleichgesinnten ein wichtiges Element, welches die Isolation des ,ein-
samen Gerechten‘ zumindest teilweise relativiert (hier nimmt Hutchinson Ziige der
eigenen Biographie auf). Auflerdem ist zu differenzieren zwischen Hutchinsons or-
thodoxem Calvinismus und Miltons stirker am Arminianismus ausgerichteten,
liberalerem Protestantismus, der das Konzept von Gottes Allmacht mit dem des
menschlichen freien Willens verbindet. Milton, so ist erneut festzuhalten, kann
keiner religiosen Denomination fest zugeordnet werden: Obwohl er mitunter als
,Puritaner® bezeichnet worden ist (eine These, die zuletzt Catherine Martin Gber-
zeugend revidiert hat), ldsst er sich immer noch am treffendsten, wie bereits A. L.
Rowse feststellte, als einziges Mitglied einer ,,church of one® beschreiben.* Die hier

2 Vgl. hierzu W. S. H. Lim, John Milton, Radical Politics, and Biblical Republicanism, New-

ark, DE 2006, S. 187-189.

R. Wilcher, Lucy Hutchinson and Genesis: Paraphrase, Epic, Romance, in: The Journal of

the English Association 59.224, 2010, S. 1-18.

4 J.T. Shawcross, John Milton: The Self and the World, Lexington, Ky. 1993, S. 256, mit Be-
zug auf A. L. Rowse, Milton the Puritan. Portrait of a Mind, London 1977. Vgl. C. G. Martin,
Milton among the Puritans: The Case for Historical Revisionism, Farnham 2010.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 169

unternommene historische Diskursanalyse und die vergleichende Betrachtung bei-
der Textkorpora sollen also in ihrer Verbindung religiéser und politischer Subtexte
nicht Fredric Jamesons Auslegung von Religion als Chiffre fur Politik, als ,,master
code” der Frithen Neuzeit wiederholen,> sondern es soll vielmehr unterstrichen
werden, dass die politischen Auseinandersetzungen des 17. Jahrhunderts gleichzei-
tig untrennbar auch religitse Auseinandersetzungen sind. Hier erweist sich, in den
Worten von Arthur Marotti und Philip Lorenz, zugleich die historische Differenzi-
alitit der Frithen Neuzeit und die radikale Andersartigkeit und AufSeralltiglichkeit
von Religion, ,this real Other that is religion®.6

Miltons Drama der Geschichte und der ,einsame Gerechte®

David Loewenstein beschreibt fir Miltons Spitwerke eine Spannung zwischen
polemischem Auflenseitertum und radikaler Involviertheit in den historischen
Moment und die Lage der Nation. Die mythopoetische Kraft, die Loewenstein in
den spiten Prosawerken sieht, prigt auch Miltons Ausgestaltung geschichtlicher
Zusammenhinge in seinem groflen Epos.” Als Secretary for Foreign Tongues unter
Oliver Cromwell in die diplomatischen Netzwerke der republikanischen Regie-
rung involviert, nimmt Milton bekanntlich im Laufe der Commonwealth-Zeit zu-
nehmend Abstand vom autokratischer werdenden Regierungsstil Cromwells und
der Parlamentarier des Long Parliament in den spiten 1640er Jahren. In ,Areopa-
gitica“ (1644), entstanden wihrend der hoffnungsvollen Phase, in der Milton
erstmals in die 6ffentliche politische Arena tritt, antizipiert er noch eine Zeit, in
der England ,,a Nation of Prophets“ sein und der sakrale Heroismus von diesem
auserwihlten Volk kollektiv vertreten werde; die Mafinahmen zur ,Reformation
der Reformation® seien von Gott zunichst den Englindern offenbart worden:
»[He] reveal[s] Himself to his servants, and as his manner is, first to his English-
men“.8 Doch bald wendet sich die Utopie einer Nation von Propheten zur Vision
weniger isolierter ,Gerechter’. Schon in Miltons ,History of Britain® (1648)
stellen sich immer wieder einzelne starke Rebellen gegen die Korruption der
Herrschenden,® und Miltons Auffassung eines zyklischen Geschichtsmusters trifft
sich mit der Schilderung solcher wiederholt auftretender einzelner Heroen - laut

F. Jameson, Religion and Ideology: A Political Reading of Paradise Lost, in: F. Barker (Hrsg.),

Literature, Politics, and Theory, London 1986, S. 35-56, hier S. 40.

P. Lorenz, paraphrasiert in: B. Holsinger, Introduction, in: B. Holsinger (Hrsg.), Literary His-

tory and the Religious Turn (English Language Notes; 44,1), 2006, S. 141-143, hier S. 141.

Vgl. D. Loewenstein, Milton and the Drama of History: Historical Vision, Iconoclasm,

and the Literary Imagination, Cambridge 1990, S. 88.

8 J. Milton, Areopagitica, in: E. Sirluck (Hrsg.), Complete Prose Works of John Milton, Bd. 2,
New Haven 1959, S. 480-570, hier S. 553-554.

9 Vgl. B. Greenway, Milton’s History of Britain and the One Just Man, in: K. P. McColgan /

C. W. Durham (Hrsg.), Arenas of Conflict: Milton and the Unfettered Mind, Selinsgrove, PA

1997, S. 65-76, hier S. 65.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

170 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

Wyman Herendeen verkdrpern sie ,the potency of the individual to break from
history“.1% In den frithen Prosaschriften ist Cromwell noch der eine Held, der
England durch alle Widrigkeiten hindurch in ein neues Zeitalter fithren wird.!!
Doch kidmpft Milton spitestens seit der ,Second Defence® (1654), erst recht in
»The Readie and Easie Way to Establish a Free Commonwealth® (1660), das kurz
vor der Restauration publiziert wurde, einen erfolglosen Kampf gegen die frei-
willige Riickkehr des englischen Volks unter das ,Joch® der Monarchie.

Das periodisch wiederkehrende Auftreten von — meist erfolglosen — ,Rufern in
der Wiiste®, die heilstypologisch auf Johannes den Tiufer sowie auf den Wider-
stand Jesu gegen die Versuchungen Satans vorausweisen, strukturiert auch in der
Bergvision der beiden letzten Biicher von ,Paradise Lost® (Version von 1674) die
Menschheitsgeschichte. Wihrend C. S. Lewis berithmtermafien diese beiden letz-
ten Biicher als ,untransmuted lump of futurity” und auflerordentlich schlecht ge-
schrieben anprangerte,'? so verkorpern sie doch gerade in ihrer zeitraffenden,
summarischen Erzihlweise Miltons eschatologische wie politische Visionen: Stets
ist es hier ein einzelner Held im Widerstand gegen sein Volk, der die Verbindung
zur gottlichen Wahrheit aufrechterhilt und diese Funktion, oft Generationen tber-
springend, jeweils an den nichsten einsamen Gerechten weitergibt — in einer
diachronen Gemeinschaft der Heiligen, dergegeniiber die Verstoflung aus der
synchronen Gemeinschaft der Zeitgenossen in den Hintergrund tritt. Stets ist auch
das Potential fiir politische Erneuerung - hier wie in Miltons ,History of Britain® -
dem sakralen oder politischen Heldentum eines Einzigen geschuldet: das Vorbild
kann potentiell andere befeuern, der Enthusiasmus potentiell ansteckend auf ande-
re wirken. Nie wird dagegen dieser Einzelne als Verkorperung breiterer gesellschaft-
licher Bewegungen gesehen.!3

Die zyklische Geschichtsauffassung Miltons transportiert ein Bewusstsein
(scheinbarer) Ziellosigkeit: nicht linear, sondern in ,,[p]aths indirect” bewegt sich der
Lauf der Geschichte, wie Michael ihn Adam schildert,’* und Loewenstein ver-
gleicht hierzu Miltons Beschreibung des Lebens in ,The Reason of Church-
Government“ als ,dunkle Reise* (,darke voyage®).!1> Die Visionen in Buch 11, zu
denen auch die Geschichten Enochs und Noahs gehoren, sind eine Abfolge tragi-
scher Konflikte, und trotz der Vision des neuen Bundes zwischen Gott und den
Menschen nach der Sintflut, die das Buch abschliefit, bestehen auch die Narrative
des folgenden Buchs 12 wieder aus Erzdhlungen der Tyrannei und des Verlusts der

10 W. H. Herendeen, Milton and Machiavelli: The Historical Revolution and Protestant Poet-
ics, in: M. A. di Cesare (Hrsg.), Milton in Italy: Contexts, Images, Contradictions (Medie-
val and Renaissance Texts and Studies; 90), Binghamton, NY 1991, S.427-444, hier
S. 443.

11" Vgl. Greenway, Milton’s History of Britain (Anm. 9), S. 71.

12 C. S. Lewis, A Preface to Paradise Lost, London 1946, S. 123.

13 Dies beobachtet auch Greenway, Milton’s History of Britain (Anm. 9), S. 66.

14 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 11.631.

15 Loewenstein, Milton and the Drama of History (Anm. 7), S. 97.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 171

wahren Kirchenlehre. Historische oder soziologische Konstellationen interessieren
Milton in diesen beiden Biichern des Epos wenig; selbst Erzengel Michael, der
Adam die Vision der Menschheitsgeschichte ermoglicht, verzichtet schliefilich re-
signiert auf Einzelheiten und fasst zusammen: ,s0 shall the world go on, / To good
malignant, to bad men benign®“.1¢ Eigentlich gedacht als trostliche Perspektive kurz
vor der bevorstehenden Verstoflung aus dem Paradies,!” wird die Darstellung von
Geschichte zu einem gewaltsamen Szenario aus Verfolgern und Verfolgten:

»l...] Yet many will presume:

Whence heavy persecution shall arise

On all who in the worship persevere

Of spirit and truth; [...]

[...] truth shall retire

Bestuck with slanderous darts [...]“. (PL 12.530-533; 535-536)

Dies miindet jedoch auch in die Gewissheit, dass die Opfer solcher religiosen
(und obrigkeitlichen) Tyrannei schliefflich gericht werden: die letzte Vision ist
die des apokalyptischen Gerichts, der ,vengeance to the wicked“.!3

Sowohl fiir die miltonische epische Erzdhlerstimme als auch fir die Milton-
Persona der anti-monarchistischen Prosaschriften kann eine entsprechende
Selbststilisierung anhand des prophetischen Modells des heldenhaften einsamen
Gerechten demonstriert werden. ,The Readie and Easie Way“, der Traktat, in
dem Milton am Vorabend der Restauration im Angesicht personlicher Todes-
gefahr ein letztes Mal versucht, sein Volk zur Umkehr Richtung Republik zu bewe-
gen, wurde zu Beginn des Jahres 1660 in kurzen Abstinden in zwei Auflagen ge-
druckt. Die zweite Auflage trigt der sich rasant verschlechternden politischen
Situation Rechnung (d.h. der Auflésung des Rumpfparlaments), betont anderer-
seits aber trotzig den kontrafaktischen Glauben, die englische Nation konne sich
immer noch selbst erneuern, ,now is the opportunitie, now the very season®,!®
und die Englinder konnten wieder ,,[God’s] peculiar people® werden, ,a glorious
rising Commonwealth®.20 Beide Auflagen schlieflen jedoch mit einer pessimis-
tischen Peroratio, in der zweiten Auflage noch eindringlicher, in der Milton als
Prophet Jeremias, als der eine Gerechte sein Volk, das die heroische Mission doch
fast erfullt hitte (,heroic cause“?!), vor dem Riickfall in die Sklaverei warnt:

What I have spoken, is the language of that which is not call’d amiss the good Old Cause:
if it seem strange to any, it will not seem more strange, I hope, then convincing to back-
sliders. Thus much I should perhaps have said though I were sure I should have spoken

16 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 12.537-538.

17 Vgl. J. S. Shoulson, Milton and the Rabbis: Hebraism, Hellenism, and Christianity, New
York 2001, S. 238.

18 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 12.541.

19" 7, Milton, The Readie and Easie Way, Second Edition, in: R. W. Ayers (Hrsg.), Complete
Prose Works of John Milton, Bd. 7, New Haven 1974, S. 396-463, hier S. 430.

20 Ebd., S. 449, S. 420.

21 Ebd., S. 420.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

172 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

only to trees and stones; and had none to cry to, but with the Prophet, O earth, earth,
earth! to tell the very soil it self, what her perverse inhabitants are deaf to. Nay though
what I have spoke, shuld happ’n (which Thou suffer not, who didst create mankinde free;
nor Thou next, who didst redeem us from being servants of men!) to be the last words of
our expiring libertie. But I trust I shall have spoken perswasion to abundance of sensible
and ingenious men: to som perhaps whom God may raise of these stones to become chil-
dren of reviving libertie; and may reclaim, though they seem now chusing them a captain
back for Egypt, to bethink themselves a little and consider whether they are rushing.“%2

In der Rolle des Propheten gibt Milton hier dem historischen Geschehen eine
kosmische Dimension. Im Rahmen seiner Selbststilisierung zum ,last English-
man left standing“,?3 wie Stephen Fallon treffend formuliert, betont Milton in
den anschlieflenden Passagen besonders die Wertschitzung, die ihm im Ausland
zuteilwurde und -wird; das Schreiben selbst wird hier zum spirituellen Kampf,
und gleichzeitig wird die Einsamkeit des Propheten in einer internationalen Ge-
meinschaft Gleichgesinnter relativiert.

In ,Paradise Lost®, dessen Historiographie gefangen ist in einem Dilemma zwi-
schen biblischer Typologie und tragischer Geschichtsdeutung,?* schwankt auch die
Autor-Persona stirker als in den Prosaschriften zwischen stolzer Selbstaffirmation
als prophetische Stimme - in Riickbezug auf ,The Readie and Easie Way* - und
der dngstlichen Selbstbefragung des isolierten Auflenseiters. Die Spannungen zwi-
schen der dargestellten Tragik und dem interventionistischen Bediirfnis des Pro-
pheten werden besonders deutlich, wenn die Autor-Persona sich, kurz bevor die
Erzihlung zur zentralen Katastrophe des Siindenfalls tibergeht, die ,warnende
Stimme* der Apokalypse wiinscht - diese jedoch nicht hervorbringen kann: ,,Oh
for that warning voice, which he who saw / The Apocalypse, heard cry in heaven
aloud / [...] / [...] that now, / While time was, our first parents had been warn-
ed“.?> Solche Visionen eingreifenden Handelns bleiben illusiondr, und so deutet
Milton in einer beriihmten metafiktionalen Passage dann auch hergebrachte Mo-
delle des Heldentums, die militirische aristeia, um. Die Natur des Epos als
Heldengedicht (,heroic [...] poem“%¢) wird an das religiose Prophetentum seines
neuen Werks angepasst, wobei er Ariostos Kundgabe der eigenen Originalitit aus
»Orlando Furioso® zitiert und, mit Verweis auf die spirituelle Einzigartigkeit seines
neuen Epos, auch parodiert: ,,Not sedulous by nature to indite / Wars, hitherto the
only argument / Heroic deemed [...] /[...] / [...] the better fortitude / Of patien-
ce and heroic martyrdom / Unsung [...]“.?” Diese Umdeutung des Heroismus
vom epischen Thema der arma virumgue hin zur Tapferkeit des heroischen Mirty-

22 Ebd., S.462-463. Vgl. zu den zwei Auflagen von ,The Readie and Easie Way“: S. M. Fallon,
Milton’s Peculiar Grace: Self-Representation and Authority, Ithaca, NY 2007, S. 177-180,
und vgl. auch Loewenstein, Milton and the Drama of History (Anm. 7), S. 88-91.

23 Fallon, Milton’s Peculiar Grace (Anm. 22), S. 180.

24 Vgl. Loewenstein, Milton and the Drama of History (Anm. 7), S. 93-94.

25 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 4.1-6.

26 Ebd., 9.40-41.

27 Ebd., 9.27-33.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 173

rers in einer gefallenen Welt nimmt gleichzeitig den Helden und das Heldenge-
dicht klassischer Tradition in den Blick, um beide dann zu verwerfen: ,Not that
which justly gives heroic name / To person or to poem“.?® Diese Betonung des ge-
duldigen Leidens als neues Heldentum stellt auch ein Echo dar auf ein frithes be-
rithmtes Sonett Miltons (No. 16: ,When I consider how my light is spent®, c.
1655, publ. 1673), in dem betont wird, der Gottesdienst des Ertragens und Wartens
sei gleichwertig mit einem aktiven missionarischen Leben. Die Figur der ,Patience’

belehrt hier den Sprecher, der sich sorgt, ob er die ihm gegebenen Talente vergeu-
det hat:

»[.-.] God doth not need

Either man’s work or his own gifts, who best
Bear his mild yoke, they serve him best, his state
Is kingly. Thousands at his bidding speed

And post o’er land and ocean without rest:
They also serve who only stand and wait.“2°

Auch diejenigen, die tiber lange Zeitstrecken geduldig auf den Moment des Ein-
satzes warten, sind Gottes Diener. Das Motiv von ,patience and heroic martyr-
dom“;*0 ein interreligidses Merkmal spiritueller Radikalisierung, ist freilich auch
seit den Christenverfolgungen der Spitantike ein narrativer Topos christlicher
Selbstdarstellung. Wie Sharon Achinstein tber die 1671 zusammen im selben
Band veroffentlichten Werke, das Kurzepos ,Paradise Regained“ und das Vers-
drama ,Samson Agonistes“ festgestellt hat, setzen sich diese sehr ernsthaft mit
Angsten der religiosen Dissenter vor einer potentiellen Gottverlassenheit ausein-
ander. Zwar waren Zeiten der Verfolgung fiir die unter dem Clarendon Code von
1660 verfemten Sektierer Zeiten einer spirituellen Anndherung an Gott; dennoch
sind ihre Geschichtsdeutungen dominiert von der Frage nach der Zeitspanne zwi-
schen Christi Wirken auf Erden und seiner Wiederkunft. Auch Miltons Geschichts-
vision bietet ja wiederholt Momente einer beunruhigenden Abwendung Gottes:
Sl God at last / Wearied with their iniquities, withdraw / His presence from
among them, and avert / His holy eyes; resolving from thenceforth / To leave
them to their own polluted ways“.3! Miltons Werke der Restaurationszeit, ebenso
wie seine fortdauernden personlichen, auch internationalen Netzwerke, sind mit
seiner Sympathie fur die Nonkonformisten, die seit der Restauration verfolgten reli-
giosen Gruppen der Quakers, Baptisten oder Fifth Monarchists, in Verbindung ge-
bracht worden,3? und Michaels Ausblicke auf die Menschheitsgeschichte kénnen

28 Ebd., 9.40-41.

29 J. Milton, Sonnet 16, in: John Milton. Complete Shorter Poems, hrsg. von J. Carey, Lon-
don 21997, S. 331-333, hier S. 333 Z.9-14.

30 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 9.32.

31 Ebd., 12.106-110.

32 Vgl. M. Davies, ,Heaven’s Fugitives: Exile and Nonconformity in the Restoration, in:
S. Ouditt (Hrsg.), Displaced Persons: Conditions of Exile in European Culture (Studies in
European Cultural Transition; 14), Aldershot 2002, S. 33-53, hier S. 43-45.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

174 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

somit auch sinnbildlich fir die eschatologische, gedehnte Zeit der noch nicht
erfilllten Heilserwartung stehen.® In diese Erkenntnis einer neuen, nicht-militi-
rischen Tugend des Wartens und Leidens — des Mirtyrertums — wird auch Adams
Bergvision in Buch 12 miinden:

»Henceforth I learn that to obey is best,
And love with fear the only God [...]

[...]

[...] by things deemed weak

Subverting worldly strong, and worldly wise
By simply meek; that suffering for truth’s sake
Is fortitude to highest victory,

And to the faithful death the gate of life“34

Das Modell dieses Lernprozesses soll nun auch der Leserschaft, Miltons erwihltem
Kreis einer ,fit audience [...], though few*?> vor Augen fiihren, wie es sich als Teil
einer spirituellen Minderheit in einer gottlosen Zeit leben lisst. Diese neue Form
der (nicht-calvinistischen) Auserwihltheit ist im Ubrigen supranational: Buch 12
nimmt zwar auch wieder die Hoffnung auf die ,one peculiar nation“3¢ aus den
frithen Prosaschriften auf — doch ohne diese direkt mit England in Verbindung zu
bringen.37

Miltons Abdiel: Heldentum als Gottesdienst

Vor dem Hintergrund dieser kosmischen Dimension von Miltons Geschichtsdar-
stellungen ldsst sich nun ein erneuter Blick auf Miltons Engel Abdiel und seinen
einsamen Kampf gegen Satans Truppen werfen. Abdiels Geschichte ist gleichzeitig
eine lange allegorische Erzihlung von wahrem Heldentum als Gottesdienst. Even-
tuell nachtriglich von Milton in das Epos eingearbeitet, wird die Erzihlung, durch
ihre detailreiche Ausgestaltung, zu einem Exkurs aus der Haupthandlung,38 wel-
cher die Aufarbeitung theologischer Positionen ermoglicht. Als einsamer Held ver-

33 Fiir eine hnliche Interpretation von ,Samson Agonistes® als dramatische Inszenierung der

Zeit der Heilserwartung vgl. S. Achinstein, Literature and Dissent in Milton’s England,
Cambridge 2003, S. 115-153.
34 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 12.561-571.
35 Ebd., 7.31.
3¢ Ebd., 12.111.
37 Auch direkte Beziige Miltons auf die eigenen Traktate sind kommentiert worden, so z. B.
die Schilderung des Auszugs der Israeliten aus Agypten, gefithrt von Moses, einem weite-
ren Propheten, zur Ablenkung der Verfolger ,not the readiest way” (Milton, Paradise Lost
(Anm. 1), 12.216). Dies parodiert, wie Walter Lim feststellt, in einer traurigen Korrektur
den scheinbaren Optimismus des Traktats ,The Readie and Easie Way to Establish a Free
Commonwealth“: vgl. Lim, John Milton, Radical Politics, and Biblical Republicanism
(Anm. 2), S. 197.
Zur moglichen nachtriglichen Interpolation vgl. Achinstein, Literature and Dissent in Mil-
ton’s England (Anm. 33), S. 120.

38

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 175

korpert Abdiel eine Ethik der Einmischung und Auseinandersetzung, die gerade -
hierin Miltons Ideen zum freien Willen aufnehmend - in der Konfrontation,
wenn nicht sogar in der phasenweisen Involviertheit mit dem ,Bosen® besteht. So
sind auch Adam und Eva ,[s]ufficient to have stood, though free to fall“,3* und
bereits in Miltons ,Areopagitica“ wird ja ein Aufruf an den ,true warfaring Chris-
tian“ in einer gefallenen Welt formuliert, fur den die offene Auseinandersetzung
mit den Argumenten der gottlosen Gegenpartei geradezu Programm ist:

»He that can apprehend and consider vice with all her baits and seeming pleasures, and
yet abstain, and yet distinguish, and yet prefer that which is truly better, he is the true
warfaring Christian. I cannot praise a fugitive and cloister’d vertue, unexercis’d & un-
breath’d, that never sallies out and sees her adversary, but slinks out of the race, where
that immortall garland is to be run for, not without dust and heat. Assuredly we bring
not innocence into the world, we bring impurity much rather: that which purifies us is
triall, and triall is by what is contrary.“40

Milton bezieht sich hier im Rahmen seiner Diskussion der Buchzensur vor allem
auf die Notwendigkeit, christlichen Lesern durch Buchlektiire die Auseinanderset-
zung mit einer Vielzahl an Standpunkten zu ermoglichen. Auch in ,schlechten
Biichern finde sich Wertvolles, ex negativo: ,bad books [...] to a discreet and judi-
cious Reader serve in many respects to discover, to confute, to forewarn, and to il-
lustrate®.#! Zur Entstehungszeit dieses berihmten Traktats gegen die Zensur hielt
Milton die englische Republik und die Errichtung eines Gottesreiches auf Erden
noch flir moglich und sah eine mittels Traktaten und Pamphleten gefiihrte offent-
liche Debatte als Privileg der klugen Minner Englands. Besonders London wird
hier zum ,mansion house of liberty®, einer Werkstitte neuer Ideen, in der ,[some
are] musing, searching, revolving new notions and idea’s [sic] [...] others as fast
reading, trying all things“.#? Mit fiir Milton typischen baconianischen Verweisen auf
die Abkehr von iiberkommenen Positionen, auf die Prozessualitit der Wahrheits-
findung heif3t es weiter: ,,opinion in good men is but knowledge in the making“.*3
Diese hier evozierte ,Offentlichkeit* ist freilich eine elitire, in der besondere spiri-
tuelle und politische Fihigkeiten wenigen ,men of rare abilities” vorbehalten sind:

»For when God shakes a Kingdome with strong and healthfull commotions to a generall
reforming, ’tis not untrue that many sectaries and false teachers are then busiest in se-
ducing; but yet more true it is, that God then raises to his own work men of rare abi-
lities, and more then common industry not only to look back and revise what hath bin
taught heretofore, but to gain furder and goe on, some new enlightn’d steps in the dis-
covery of truth. For such is the order of Gods enlightning his Church, to dispense and
deal out by degrees his beam, so as our earthly eyes may best sustain it.“4*

39 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 3.99.

40 Milton, Areopagitica (Anm. 8), S. 514-515.
41 Ebd., S. 512-513.

42 Ebd,, S. 554.

43 Ebd.

44 Ebd,, S. 566.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

176 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

Wieder sind es einzelne Gerechte, die eine fithrende Rolle iibernehmen. Auch in
,Of Christian Doctrine“ (c. 1658, entdeckt 1823) wird Milton auf die elitire
Funktion der ,extraordinary ministers®, die auflerhalb der Kirchenhierarchie ste-
hen, als Vermittler zwischen Gott und den Menschen hinweisen: ,To this class
the prophets, apostles, evangelists and others of that kind belonged“.#>

Fur Abdiels Position in ,Paradise Lost“ ldsst sich, analog zu den Postulaten in
»Areopagitica“, eine Entwicklung feststellen von Involviertheit mit dem Bosen -
Abdiel folgt Satan in die nordlichen Regionen des Himmels, wo dieser seine
Truppen zusammenzieht —, bis zum Lernen aus Erfahrung und freiwilliger Zu-
rickweisung des Bosen: ,that which purifies us is triall, and triall is by what is
contrary“.*¢ Mary Ann Radzinowicz hat gezeigt, wie Milton in der Entwicklung
seiner Theologie auch in den frithen Sonetten zunehmend calvinistische Sicher-
heiten der Auserwihltheit zuriickstellt gegeniiber einer Ethik der Auserwihlung
als Prozess.*” Eine solche Auseinandersetzung mit der Gefahr aus freiem Willen
heraus, und die Unterscheidung von Gut und Bése bleiben - dies ein Leitmotiv
in Miltons Texten seit den 1640er Jahren —, in einer gefallenen Welt permanente
Aufgabe. Die bestandene Priifung trigt Abdiel schliefflich das Lob Gottes ein:
seine Tugend ist eben nicht, in den Worten aus ,Areopagitica®, ,fugitive and clois-
ter’d [...], unexercis’d & unbreath’d“.#® Die einsame Riuickkehr Abdiels durch die
Himmelsregionen bis zum Thron Gottes ist, wie Catherine Martin festgestellt hat,
eine interessante Umdeutung biblischer Vorlagen: Abdiel wird zum ,verlorenen
Schaf, zu dem Einen, der Gott wertvoller ist als die neunundneunzig anderen
Schafe der Herde.*® Er wird jedoch nicht vom Schifer gesucht und gefunden,
sondern findet sich in freier Entscheidung gewissermaf3en selbst:

»30 spake the seraph Abdiel faithful found,

Among the faithless, faithful only he;

Among innumerable false, unmoved,

Unshaken, unseduced, unterrified

His loyalty he kept, his love, his zeal;

Nor number, nor example with him wrought

To swerve from truth, or change his constant mind
Though single. From amidst them forth he passed,
Long way through hostile scorn, which he sustained

45 1. Milton, Two Books of Investigations into Christian Doctrine Drawn from the Sacred

Scriptures Alone, in: M. Kelley (Hrsg.) / J. Carey (Ubers.), Complete Prose Works of John
Milton, Bd. 6, New Haven 1973, S. 125-807, hier S. 570. Vgl. zu diesem Zusammenhang
auch W. Kerrigan, The Prophetic Milton, Charlottesville, VA 1974, S. 171.

46 Milton, Areopagitica (Anm. 8), S. 515.

47 M. A. Radzinowicz, Toward Samson Agonistes: The Growth of a Milton’s Mind, Princeton
1978, S. 133. Ahnlich argumentiert Eva, bevor sie, allein, von Satan verfithrt wird: ,,And
what is faith, love, virtue unassayed / Alone, without exterior help sustained?* (Milton,
Paradise Lost (Anm. 1), 9.335-336)

48 Milton, Areopagitica (Anm. 8), S. 515.

49 C. G. Martin, The Ruins of Allegory: Paradise Lost and the Metamorphosis of Epic Con-
vention, Durham, NC 1998, S. 209-210.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 177

Superior, nor of violence feared aught;
And with retorted scorn his back he turned

On those proud towers to swift destruction doomed.“>0

Abdiels Heldentum besteht im Nein-Sagen: die Verneinungen in ,unmoved, /
Unshaken, unseduced, unterrified zeigen den Weg fuir religiose Abweichler unter
dem Clarendon Code nach der Restauration. Achinstein hat die besondere Ge-
staltung der Metrik an dieser Stelle analysiert, die abrupten Enjambements und
die damit semantisch implizierten Schwierigkeiten, einen festen moralischen
Standpunkt einzunehmen:

»Grammatically, Milton requires a jump from verb to the modifers [sic], ,though sin-
gle / long way / superior® in each of the three consecutive lines, leaps of faith, as it were.
This moving portrait of Abdiel, the dissenter, prompts the cowering persecuted to bear
up bravely and perform their unshaken beliefs.“>1

Die Dramatik von Abdiels mutigem verbalen Angriff auf Satan wird durch seine
Isolierung verstirkt: er ist ,alone / Encompassed round with foes“,’2 und die
Autor-Persona beschreibt sich an spiterer Stelle selbst ganz dhnlich:

»--- | sing with mortal voice, unchanged

To hoarse or mute, though fallen on evil days,
On evil days though fallen, and evil tongues;

In darkness, and with dangers compassed round,
And solitude; [...]“>3

Wie die Dissenters der Restaurationszeit hilt sich Abdiel, und mit ihm die Mil-
ton-Persona des Epos, an die Maxime, ,How few sometimes may know, when
thousands err:>* die sichtbare Welt ist eine Inversion der ,wahren’, spirituellen
Welt.>> Entscheidend ist, dass die elitiren Modelle des Widerstands aus ,,Areopa-
gitica“ hier im Sinne der Bergpredigt umgekehrt werden: Abdiel ist ein in der ange-
lischen Hierarchie weiter unten stehender Engel, er ist ,nur‘ einer von vielen Sera-
phim. Doch ausgerechnet ihm wird der einsame Aufstand gegen die ,orders and
degrees“® der satanischen Streitmacht zugestanden.>” Stella Revards vergleichende
Analyse von ,Paradise Lost“ mit anderen hexameralen Epen betont, dass die Wahl
dieses geringsten aller Engel keineswegs selbstverstindlich ist: ,In other Renais-
sance poems it is not the humble Abdiel, surrounded by adversaries who is the
one to denounce Satan, but most often the mighty Michael in the midst of God’s

50 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 5.896-907.

51 Achinstein, Literature and Dissent in Milton’s England (Anm. 33), S. 122.

52 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 5.875-876.

33 Ebd., 7.24-28.

5% Ebd., 6.148.

35 Vgl. ebd., S. 122, wo entsprechende Formulierungen aus dem Schrifttum der Dissenters der
Biirgerkriegszeit zusammengetragen werden.

56 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 5.792.

57 Vgl. C. W. Durham, ,To stand approv’d in sight of God‘: Abdiel, Obedience, and Hier-
archy in Paradise Lost, in: Milton Quarterly 26.1, 1992, S. 15-20, hier S. 15.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

178 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

camp“.>® In diesem dramatischen ,David-gegen-Goliath-Motiv® kntipft Milton auch
an die Paradoxie der gleichzeitigen Erniedrigung und Erhohung des Sohns Gottes
an.

Abdiel bleibt es vorbehalten, Satans Illusionen von Absolutheit und Autono-
mie aufzudecken — durch die Verweigerung des Gottesdienstes werde dieser gerade
unfrei: ,Thyself not free, but to thyself enthralled“.® Die bekannten miltonischen
Invektiven gegen die selbstverschuldete Sklaverei unter weltlichen Herren kehren
sich hier um in eine Feier des Gottesdienstes als Weg zur Freiheit.®® Bei Abdiels
Revolte gegen Satan, wie bei Miltons anderen Gerechten, handelt es sich um eine
rebellische Orthodoxie, die sich gegen ein korruptes System wendet;®! somit sym-
bolisiert auch Abdiel Miltons Thema der Wachsamkeit des Gerechten in gottlosen
Zeiten. Die beiden Spitwerke, ,Paradise Regained” und ,Samson Agonistes®, be-
schiftigen sich ebenfalls mit der eschatologischen Zeit der Erwartung der Wieder-
kunft und geben, wie Achinstein gezeigt hat, scheinbar widerspriichliche Hand-
lungsanweisungen: das (vordergriindig) passive Warten Jesu einerseits, der sich
nach erfolgreichem Widerstand gegen die Versuchungen Satans ins Haus seiner
Mutter zuriickzieht, und die gewaltsame politische Intervention Samsons anderer-
seits, der das Dach des Tempels Giber den Philistern einstiirzen lasst und sich selbst
darunter begribt. Diese einsamen Gerechten — Abdiel, Jesus, Samson - konnten
aber auf ihre je unterschiedliche Weise religiosen Abweichlern nach der Restaura-
tion als Erinnerung daran dienen, dass ihr spiritueller Kampf von Gott gesehen
und honoriert wiirde.®2 Auch ,Paradise Lost® als Ganzes verweist ja auf diesen
Moment in der Zukunft, ,till one greater man / Restore us“®3 — eine radikale Um-
deutung dessen, was ,Restauration® bedeutet.

Die ,Gerechten® Enoch und Noab in ,,Paradise Lost*
und ,,Order and Disorder”

Mit den bereits eingangs erwihnten alttestamentarischen Gerechten-Figuren Enoch
und Noah mochte ich mich nun abschliefend in einer vergleichenden Analyse der
Bearbeitungen bei Milton und bei der Republikanerin Lucy Hutchinson beschif-

58 S.Revard, The War in Heaven: Paradise Lost and the Tradition of Satan’s Rebellion,
Ithaca, NY 1980, S. 165.

59 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 6.181.

60 Vgl. die Darstellung der Debatten um ,slavery und ,servility“ bei Milton, auch im Zu-
sammenhang mit aristotelischen und augustinischen Definitionen, in A.-J. Zwierlein, Ma-
jestick Milton: British Imperial Expansion and Transformations of Paradise Lost, 1667-
1837 (Studien zur englischen Literatur; 13), Miinster 2001, S. 357-361.

61 Vgl, Greenway, Milton’s History of Britain (Anm. 9), S. 75: ,a type of rebellious purity®.

62 Vgl. Achinstein, Literature and Dissent in Milton’s England (Anm. 33), S. 120. Vgl. auch
Shoulson, Milton and the Rabbis (Anm. 17), S. 192: ,Milton seeks to combine the appar-
ently contradictory human responses to history of standing and waiting, on the one hand,
and the reaffirming of political agency, on the other®.

63 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 1.4-5.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 179

tigen. In der neueren Milton-Forschung, die schon seit langem auch an Miltons
Konstruktion einer Hierarchie der Geschlechter interessiert ist,** gab es beden-
kenswerte Interventionen, die Miltons Rolle als einsamer Prophet mit dem weib-
lichen Prophetentum der Biirgerkriegszeit zusammen gelesen haben. So postulierte
Shannon Miller, Milton inszeniere sich in seinen vergeblichen Bekehrungsappellen
an das freiwillig ins Joch® der Monarchie zuriickgekehrte Volk in Analogie zu der
markierten Marginalitit, wie sie radikale religitse Autorinnen als Selbstermichti-
gungsstrategie nutzten, um daraus ihre paradoxe Autoritit als Stimme und Instru-
ment Gottes zu schopfen: ,After 1660, Milton could be described much as Sue
Wiseman describes female prophets: ,excluded from the centres of political power
and speech®.%®> Die Position des prophetischen (Anti-)Helden, der ein ,Gefdf* fiir
Gottes Wort werden muss, ist stets zugleich gesellschaftlich marginal und eschato-
logisch zentral; sie ldsst sich auch mit dem frithneuzeitlichen Diskurs zum Priester-
tum der Frau verbinden, wie Theresa M. DiPasquale gezeigt hat.%® Scheinen solche
Vergleiche prophetischer Strategien zunichst stimmig, so basieren sie doch auf
einer Fortschreibung der eigentlich iiberholten These von Miltons ,innerer Emigra-
tion‘ nach der Restauration. Tatsichlich war Milton, wie bereits geschildert, auch
unter Charles II - trotz seiner Erblindung und der Notwendigkeit, sich fir einige
Monate versteckt zu halten — noch hochst aktiv und europaweit mit anderen Non-
konformisten ,vernetzt‘.%” Politisch mag er desillusioniert gewesen sein, was aller-
dings, wie Clay Daniel betont, seine Erwartungen aus ,The Readie and Easie Way“

64 Vgl. aus feministischer Perspektive: M. Nyquist, The Genesis of Gendered Subjectivity in

the Divorce Tracts and Paradise Lost, in: M. Nyquist / M. Ferguson (Hrsg.), Re-Membering
Milton: Essays on the Texts and Traditions, New York 1987, S. 99-127, zu ,Gegenseitigkeit*
und Hierarchie in Miltons Darstellung des Geschlechterverhiltnisses. Fiir eine Gegenposi-
tion vgl. W.G. Campbell, Hierarchy, Alterity, and Freedom in Paradise Lost, in:
K. A. Pruitt / C. W. Durham (Hrsg.), Milton’s Legacy, Selinsgrove, PA 2005, S. 50-69.
65 S, Miller, Engendering the Fall: John Milton and Seventeenth-Century Women Writers,
Philadelphia 2008, S. 81, mit Bezug auf S. Wiseman, Unsilent Instruments and the Devil’s
Cushions: Authority in Seventeenth-Century Women’s Prophetic Discourse, in: I. Arm-
strong (Hrsg.), New Feminist Discourses: Critical Essays on Theories and Texts, London
1992, S. 176-196, hier S. 191. Vgl. auch P. Mack, Visionary Women: Ecstatic Prophecy in
Seventeenth-Century England, Berkeley 1992, S. 87-124, sowie N. Baker, ,,Break down the
walls of flesh“: Anna Trapnel, John James, and Fifth Monarchist Self-Representation, in:
S. Brown (Hrsg.), Women, Gender and Radical Religion in Early Modern Europe (Studies
in Medieval and Reformation Traditions; 129), Leiden 2007, S. 117-137.
Vgl. T. M. DiPasquale, Refiguring the Sacred Feminine: The Poems of John Donne,
Aemilia Lanyer, and John Milton, Pittsburgh 2008, S. 137-148.
Als jiingeres Beispiel fiir die These vom ,inneren Exil‘ vgl. Davies, Heaven’s Fugitives
(Anm. 32). Als Beispiele fiir Revisionen dieser These vgl. S. Achinstein, Samson Agonistes
and the Drama of Dissent, in: A. C. Labriola / M. Lieb (Hrsg.), The Miltonic Samson,
Milton Studies 33, Pittsburgh 1996, S. 133-158; J. Mueller, The Figure and the Ground:
Samson as a Hero of London Nonconformity, 1662-1667, in: G. Parry /J. Raymond
(Hrsg.), Milton and the Terms of Liberty (Studies in Renaissance Literature; 7), Wood-
bridge 2002, S. 137-162; D. Loewenstein, Representing Revolution in Milton and His
Contemporaries: Religion, Politics, and Polemics in Radical Puritanism, Cambridge 2001;
B. K. Lewalski, The Life of John Milton: A Critical Biography, Oxford 2000, S. 525-536.

66

67

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

180 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

auch bestitigte.%® Zur eigenen politischen Haltung nach der Restauration betonte
Milton in den Prosaschriften sowie in ,Paradise Lost“ wiederholt, wie wir gesehen
haben, er sei ,unchanged®,®® trotz der ihn umgebenden Gefahren. Ebenso hief§ es
tiber Abdiel, Miltons Symbolfigur des sakralen Heroismus, niemand habe ihn be-
wegen konnen, ,Jo swerve from truth, or change his constant mind“.”® Millers
Thesen einer ,Passivitit” des Propheten Milton nach der Restauration erscheinen
somit zu einseitig. Prophetische Tugenden werden in den zitierten Passagen mit
;minnlicher’ heroischer Unbeugsamkeit gleichgesetzt, wie sie bereits in Miltons
Panegyrik auf Oliver Cromwell in der ,Second Defense® anklang. Auch muss
konstatiert werden, dass es in Miltons gesamtem Oexvre keinen Hinweis auf die
weiblichen Predigerinnen der Biirgerkriegszeit gibt, trotz deren offentlicher Promi-
nenz — fiir Walter Lim Zeichen einer ,general indifference®.”! Dies steht tibrigens
im Gegensatz zu Miltons nachweislicher Auseinandersetzung mit den Schriften
weiblicher Autorinnen der Querelle des femmes wie beispielsweise dem ,Salve Deus
Rex Judaeorum® (1611) von Aemilia Lanyer, deren in der ,Eve’s Apology® dar-
gelegte Argumente sich in ,Paradise Lost® in der Debatte Adams und Evas nach
dem Stindenfall deutlich widerspiegeln.”?

Hier sollen solche Fragen nun zuriickgestellt werden gegeniiber der Untersu-
chung der beiden prophetischen Figuren, der heldenhaften Gerechten Enoch und
Noah, in Miltons ,Paradise Lost* und Hutchinsons biblischem Epos ,,Order and
Disorder®. Hutchinson publizierte ihr Versepos, im Manuskript mit dem Untertitel
»The World made and undone®, zu Lebzeiten nur als Fragment. Finf Cantos wur-
den 1679 anonym publiziert; die restlichen 15 Cantos blieben Manuskript und
wurden erst 2001 durch David Norbrook herausgegeben, der im Vergleich mit zeit-
genossischen Autorinnen konstatiert: ,,Order and Disorder |[...] is much less overtly
feminist than many contemporary writings by women®“.”3 Tatsichlich wurden die
publizierten Teile zu Hutchinsons Lebzeiten als Werk eines Mannes betrachtet, das
ihres Bruders Allen Apsley. In den ersten fiinf Cantos werden die Schopfung und
der Siindenfall erzihlt, wihrend die restlichen 15 Cantos die wichtigsten Stationen
aus dem biblischen Buch Genesis nachzeichnen, von Kain und Abel bis zur Ge-
schichte um Jakob, Rahel und Leah - hier bricht das Gedicht mitten im Vers ab.
Die kurzen Ausblicke auf die Menschheitsgeschichte, die die Biicher 11 und 12 in
Miltons ,Paradise Lost“ bilden, werden also hier ausfiihrlich dargeboten, wihrend

68 C. Daniel, Milton and the Restoration: Some Reassessments, in: Connotations 11.2-3,
2001/2002, S. 201-221, hier S. 201: ,this restoration, on the whole, confirmed his political
expectations®.

69 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 7.24.

70" Ebd., 5.902.

71" Vgl. Lim, John Milton, Radical Politics, and Biblical Republicanism (Anm. 2), S. 173.

72 Vgl. hierzu Miller, Engendering the Fall (Anm. 65), S. 48-74.

73 D. Norbrook, John Milton, Lucy Hutchinson and the Republican Biblical Epic, in:
M. R. Kelley [et al.] (Hrsg.), Milton and the Grounds of Contention, Pittsburgh 2003,
S. 37-63, hier S. 38. Fiir die hier zitierte Ausgabe vgl. L. Hutchinson, Order and Disorder,
hrsg. von D. Norbrook, Oxford 2001.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 181

die Geschichte des Falls, bei Milton im Zentrum, nur knapp eingangs dargestellt
wird.”* Die Frage eines gegenseitigen Einflusses von Milton und Hutchinson, die
tber Arthur Annesley, den Earl of Anglesey, auch personliche Verbindung hatten,
ist wiederholt diskutiert worden; Norbrook vermutet jedoch, dass Hutchinson erst
nach der Verdffentlichung von ,Paradise Lost“ in zehn Biichern im Jahre 1667 mit
der Arbeit an ihrem Epos begann.”> Wilcher sieht auflerdem die markierten Un-
sagbarkeitstopoi in ihrem Werk als direkte Reaktionen auf, und implizite Kritik der
Calvinistin an Miltons Ausfiihrungen zu himmlischen Ereignissen oder in der
Bibel nicht enthaltenen Einzelheiten, die sie als unorthodox empfinden musste. So
ist ithr Epos durchzogen von Selbstbeschrinkungsfloskeln wie: ,Let not my
thoughts beyond their bounds aspire®;’¢ ,,Of [the apostate angels’] rebellion and
their overthrow / We will not dare t'invent®.””

In politischer Hinsicht jedoch war die Republikanerin Hutchinson mitunter
expliziter als Milton; ebenso wie er insistierte sie auch auf dem heroischen Ethos
der ,Unwandelbarkeit’ und Unbeugsamkeit der politischen Verlierer. So verzeich-
net sie stolz in der Biographie tiber ihren Ehemann Colonel Hutchinson die Ein-
schitzung, die Clarendon nach der Restauration Giber ihn abgab: ,[he was] the
most unchang’d person of the party“.’8 Eine vergleichende Analyse zu Miltons
und Hutchinsons sakralen Heldenfiguren, die diese politischen Gemeinsamkeiten
somit aufnehmen konnte, existiert allerdings bisher nicht: die Forschung zu
Hutchinson hat sich mit der Genre-Frage, stilistischen Fragen und mit den Frauen-
gestalten der Passagen zum Alten Testament, z. B. Sarah, Rebecca oder Hagar be-
schiftigt.”? Es fillt jedoch auf, dass Hutchinsons Narrative zu Enoch und Noah
um ein Vielfaches linger und dramatisch ausgestalteter sind als Miltons analoge
Erzihlungen. Beide alttestamentarischen Figuren treten sowohl bei Milton als
auch bei Hutchinson als Warner vor apokalyptischen Szenarien auf: schon in der
,,Christian Doctrine” hob Milton Enoch und Noah als ,illustrious men® hervor,
die in dunklen Zeiten ihren Glauben bezeugten.® In ,Paradise Lost“ jedoch bietet
Enoch, der sich gegen eine depravierte Volksmenge erhebt, welche Macht und

74 Vgl. hierzu Norbrook, John Milton, Lucy Hutchinson and the Republican Biblical Epic
(Anm. 73), S. 42-43.

75 Vgl. die Einfithrung zu Order and Disorder: D. Norbrook, Order and Disorder: The Poem
and Its Contexts, in: L. Hutchinson, Order and Disorder, hrsg. von D. Norbrook, Oxford
2001, S. xii-lii, hier S. xvii.

76 Hutchinson, Order and Disorder (Anm. 73), 1.42.

77 Ebd., 4.44-45. Vgl. R. Wilcher, ,Adventurous song‘ or ,presumptuous folly*: The Problem
of ,utterance’ in John Milton’s Paradise Lost and Lucy Hutchinson’s Order and Disorder,
in: The Seventeenth Century 21.2, 2006, S. 304-314.

78 Zitiert nach: Norbrook, John Milton, Lucy Hutchinson and the Republican Biblical Epic

(Anm. 73), S. 44, mit Bezug auf L. Hutchinson, Memoirs of the Life of Colonel Hutchin-

son, hrsg. von N. H. Keeble, London 1995, S. 256.

Vgl. z. B. Wilcher, ,Adventurous song® or ,presumptuous folly* (Anm. 77); ders., Lucy

Hutchinson and Genesis (Anm. 3), S. 24-42.

80 Milton, Christian Doctrine (Anm. 45), S. 571-572. Vgl. Loewenstein, Milton and the Drama
of History (Anm. 7), S. 103.

79

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

182 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

Gewalt anbetet und als ,heroic virtue“®! verbrimt, ein relativ kurzes — und erfolg-
loses — Intermezzo im Lauf der Geschichte:

... till at last

Of middle age one rising, eminent

In wise deport, spake much of right and wrong,
Of justice, of religion, truth and peace,

And judgment from above: him old and young
Exploded, and had seized with violent hands,
Had not a cloud descending snatched him thence
Unseen amid the throng: so violence

Proceeded, and oppression, and sword-law

Through all the plain, and refuge none was found.“82

Kaum hat Enoch seine Stimme erhoben und wird von der Menge bedringt, ent-
hebt Gott ihn auch schon in einer Wolke. Linger als diese kurze Episode sind
Adams trinenreiche Reaktion sowie Michaels moralische Erlduterungen zu Enoch
als ,The only righteous in a world perverse“.83 Besonders zentral ist hier das Mo-
ment der Belohnung und Bestrafung: die Episode, betont Michael, moge Adam
dazu dienen, ,to show thee what reward / Awaits the good, the rest what punish-
ment“.84 Ahnlich ist es auch im Falle von Miltons Noah, der sich gegen die Kor-
ruption seines Volkes erhebt, die Vergeblichkeit seines Tuns jedoch bald einsehen
muss und sich in die heilige Isolation zuriickzieht.8> Noahs Warnung vor der Sint-
flut ist bei Milton auch sprachlich an Abdiels Rolle des warnenden Propheten
riickgebunden.?¢ Wiederum folgt Michaels moralischer Kommentar in einem
zweiten Durchgang, im Stile der Bibel-Exegeten, in dem er Noah als ,,only son of
light / In a dark age® preist,’” dessen Bau der Arche ihn und die Seinen vor dem
universellen Untergang bewahrt und den ,Neuen Bund‘ mit Gott erméglicht.

In Hutchinsons ,,Order and Disorder” sind diese einsamen Gerechten-Figuren
ebenfalls leitmotivisch mit der Schilderung einer zyklischen Menschheitsgeschich-
te verkntipft: ,In every age some few with pure hearts sought / The Lord of Life
and to their children taught“.®® Hier finden sich beide biblischen Erzihlungen,
mit interessanten Abweichungen. Hutchinsons Canto 6 verortet die Einzigartig-
keit Enochs ebenfalls im Kontext eines depravierten Umfelds; wieder warnt der

81 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 11.690.

82" Ebd., 11.664-673.

8 Ebd., 11.701.

8 Ebd., 11.709-710.

85 Ebd., 11.726-727.

86 Vgl. das Echo auf Gottes Ankiindigung der Sintflut in Genesis: ,And the Lord said, I will
destroy man whom I have created” (Gen. 6.7; The Holy Bible, King James Version,
Nachdr. Cambridge, 0J.), in Abdiels Warnung an den abtriinnigen Engel Lucifer/Satan:
»Then who created thee lamenting learn, / When who can uncreate thee thou shalt know”
(Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 5.894-895).

87 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 11.808-809.

88 Hutchinson, Order and Disorder (Anm. 73), 7.3-4.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 183

Prophet vor dem Gottesgericht: ,Warned and rebuked those reprobates of
old / To whom he God’s ensuing vengeance told“.#? Im Unterschied zu Milton
gestaltet Hutchinson die Episode jedoch ausfiihrlich. So gibt sie Enoch eine lange
warnende Rede an das abtriinnige Volk,*® wihrend diese bei Milton nur in zwei-
einhalb Versen — und zusammenfassend, indirekt — wiedergegeben wurde. Die Er-
hohung Enochs durch Entriickung in den Himmel folgt hier auch nicht — wie bei
Milton - sofort, sondern Hutchinson zeigt Enoch noch in einer langen Phase auf
Erden, wihrend der er zwar zuriickgezogen, aber als einzig verbleibendes Beispiel
fur Rechtschaffenheit mit seinem - symbolisch fir die wahre Kirche stehenden -
Hausstand zusammen lebt: ,[...] a house which in that dark age blazed. / Like
heaven’s bright lamps that nightly wanderers guide®.’! Bei Milton und Hutchin-
son ziehen die Gerechten sich zuriick; doch bei Hutchinson wird auch das hius-
liche Leben des Sektierers mit seinem ,chaste pious wife“? als Kirche markiert
und somit zum heimlichen neuen Zentrum auch des irdischen Lebens.
Hutchinsons Schilderung der Noah-Erzihlung in Canto 7 kommentiert dann
den depravierten Atheismus im Volk, gegen den der Prophet sich wendet, in or-
thodox calvinistischer Manier: ,Man’s universal Fall left nothing good: / Nothing
is pure that springs from flesh and blood. / In natural and moral actions, then, / Is
there no goodness left to fallen men?/ No, nothing’s good, all ill by ill men
done®.”? Noah, wie zuvor Enoch, ist der einzige Gerechte, und wieder ist die
Gleichsetzung des hiuslichen Lebens mit dem Leben der Kirche ein wichtiges
Merkmal von Hutchinsons Dichtung: ,The Church alone in Noah’s house remai-
ned, / Who to the last his uprightness retained“.”* Thm gibt Gott nun Anwei-
sungen zum Bau der Arche, und erneut ist es eine lange Passage direkter Rede,
mit der Hutchinson von der Ausgestaltung bei Milton abweicht. Zwar ist Noahs
Gehorsam von Beginn an gesetzt, doch stellt eine ausfithrliche Praeteritio alle
erdenklichen, menschlich-schwachen Einwinde vor, die es gegen dieses Unter-
nehmen gegeben haben konnte: Angst vor Einsambkeit, vor dem Lebendig-Begra-
bensein in der Arche, vor dem langsamen Verhungern und Verdursten, vor dem
ewigen Dahintreiben auf einem Meer, das an kein Land mehr grenzt (,Flesh might
have said, What will this ark avail / When there’s no shore to which the boat can
sail? [...]).%> Hutchinsons Calvinismus, der sich in seiner Rigiditit von Miltons

89 Ebd., 6.573-574.

90" Ebd., 6.575-608.

91 Ebd., 6.620-621.

92 Ebd., 6.618.

93 Bbd., 7.177-181. Vgl. Norbrook, John Milton, Lucy Hutchinson and the Republican Bib-
lical Epic (Anm. 73), S. 54: ,Hutchinson’s poem insists with a Calvinist rigor on universal
depravity; but in retailing general corruption she tends to focus on the wealthy and the
noble, and there is a certain populist coloring in Order and Disorder that is not found so
sharply in her other writings”.

94 Hutchinson, Order and Disorder (Anm. 73), 7.241-242.

% Ebd., 7.289-312.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

184 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

flexibleren Idee des freien Willens unterscheidet, tritt deutlich zutage, wenn sie den
Auswahlprozess, durch den die Arche beladen wird, mit der Vorherbestimmung
der Auserwihlten vergleicht.%¢

Politisch ist Hutchinsons Epos, besonders in den 1679 noch nicht veroffentlich-
ten Cantos, expliziter in der Befurwortung des Republikanismus als Miltons Epos,
das zu Zeiten rigider obrigkeitlicher Zensur veroffentlicht wurde. Fir beide ist der
Missbrauch von Freiheit die Wurzel der (Selbst-)Versklavung; beide nehmen in
ihren Texten auch Abstand von Cromwells spiterer Regierungsphase, wihrend der
er und seine Armee, laut Hutchinson, ihre Macht missbrauchten.’” Wie Lim an-
merkt, kann Hutchinsons Schilderung der Sintflut auch als Wunschvorstellung
vom ,defeat of history’s victors“ gelesen werden.’® Generalisierende Aussagen iiber
den zyklischen Aufstieg und Fall von Weltreichen konkretisieren sich so bei
Hutchinson in einer - aus der politischen Marginalitit heraus geiuflerten -
Prophezeiung vom schlie8lichen Ende der Monarchie:

»Though God awhile do raging pride permit

Till his just judgement be fulfilled by it,

Yet violent empires but a small time last

And having climbed their heights, decline as fast.
Change in a moment comes to every state,

Both the triumphant and the desperate.“?

Norbrook sieht Hutchinson ebenfalls als standhafte Republikanerin, die auch nach
der Restauration die Hoffnung auf eine erneute politische Wende nicht aufgab:
»[she] believed that her political time would come again®.!1% In einer Passage ihrer
lediglich zwolf Seiten umfassenden Autobiographie, ,The Life of Mrs Lucy
Hutchinson, by Herself, a Fragment®, ein kurzer Anhang zu der von ihr verfassten
mehrere hundert Seiten starken Biographie ihres Ehemannes (1664-1670), verkiin-
dete sie zuversichtlich: ,no tyranny, faction and confusion [can ever] tread down
popular liberty [in the land, but that it] arose again with renewed vigour, till at
length it trod on those that trampled it before®.1%! Thr Epos stellt immer wieder po-
lemisch die verdorbene Kultur des Hofes nach der Restauration heraus; insbeson-
dere sei dort eine Form des Atheismus in Mode gekommen, die man zynisch als
neuen Heroismus feiere: ,,So run the old world then, so do they now / Who none
but atheists for wise men allow:/[...] Who valiantly have conscience over-

% Vgl. ebd., 7.350-354.

97 Vgl. Lim, John Milton, Radical Politics, and Biblical Republicanism (Anm. 2), S. 208: ,In her
Memoirs, Lucy Hutchinson had described Cromwell and his army as having grown ,wanton
with their power’, a political reality that made ,both the victors and vanquished ... equal
slaves under the new usurpers.™

%8 Ebd., S. 189.

99 Hutchinson, Order and Disorder (Anm. 73), 7.521-526. Vgl. Lim, John Milton, Radical
Politics, and Biblical Republicanism (Anm. 2), S. 202.

100 Norbrook, John Milton, Lucy Hutchinson and the Republican Biblical Epic (Anm. 73),
S. 48.

101 Zitiert nach: ebd., S. 208.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,THE ONLY RIGHTEOUS IN A WORLD PERVERSE® 185

come / And feel no pain when that is once made numb®.1%2 Wihrend sie keine
konkreten revolutiondren Szenen imaginiert und ihre Geschichtsvisionen, auch in
der Formulierung sehr dhnlich wie Miltons ,s0 shall the world go on [...]%,1% pessi-
mistisch den wiederholten Abstieg des Volkes in Tyrannei und Idolatrie zeigen,
kann ihr Epos insgesamt im Vergleich mit ,Paradise Lost“, wie auch Norbrook
konstatiert, als politisch ,aufriihrerischer® betrachtet werden.!%4 Gerade der wieder-
holte Riickzug von Hutchinsons heldenhaften Gerechten-Figuren in die hiusliche
Abgeschiedenheit demonstriert aber auch ihre Uberzeugung von der Notwendig-
keit des Sektierertums in einer depravierten Welt, und im Vorwort sieht sie auch
sich selbst ausdriicklich als solch eine heroische Prophetin: das Epos sei ein ,Zeug-
nis‘ von Gottes Werk und Worten, abgelegt in einem ,atheistischen Zeitalter‘.19

Coda:
Die Wiederentdeckung von Miltons und Hutchinsons
radikalem Prophetentum

Wie schon das Motiv des Mirtyrertums, das die Konigstreuen natiirlich ebenso fuir
den 1649 hingerichteten Charles I. bemiihten,!% liefen sich auch Miltons (und
Hutchinsons) ,einsame Gerechte® als Symbolfiguren fiir beide politische Lager nut-
zen: Laura Knoppers berichtet iiber einen frithen Leser (oder Leserin) von Miltons
1671er Band, in dem ,Paradise Regained” und ,,Samson Agonistes“ vereint sind.
Dieser Leser (oder Leserin) identifiziert in einem handschriftlichen Kommentar die
biblische Schilderung von Israels Abtriinnigkeit und Korruption im Index als ,,Eng-
land’s case®.197 Wie Milton selbst betont dieser religids radikale und republikani-
sche Leser die Verfehlungen der etablierten Kirche und Priesterschaft und hebt die
Thematik des Wartens auf Gottes Wiederkunft, die Bereithaltung fir den Dienst an
Gott hervor - eine kongeniale Milton-Lektiire unter den Vorzeichen der milton-
ischen Thematik des ,standing and waiting®.19 Andererseits konnte sogar die bei
Milton als religioser Sektierer und einsamer Gerechter eingesetzte Figur Abdiels
unter royalistischen Vorzeichen umgedeutet werden. So notiert im frithen 18.
Jahrhundert ein royalistischer Leser (oder eine royalistische Leserin) mit dem

102 Huytchinson, Order and Disorder (Anm. 73), 7.137-142.

103 Milton, Paradise Lost (Anm. 1), 12.537.

104 ygl. Norbrook, John Milton, Lucy Hutchinson and the Republican Biblical Epic
(Anm. 73), S. 54-55.

105 ygl. Hutchinson, Order and Disorder (Anm. 73), Preface, S. 3-5, hier S. 5: ,a consenting
testimony [...] in this atheistical age“. Vgl. hierzu auch E. Scott-Baumann, Forms of En-
gagement: Women, Poetry, and Culture 1640-1680, Oxford 2013, S. 171.

106 Vgl. Loewenstein, Milton and the Drama of History (Anm. 7), S. 55-56.

107 1, L. Knoppers, General Introduction, in: J. Milton, The Complete Works of John Milton,
Bd. 2, The 1671 Poems: Paradise Regain’d and Samson Agonistes, hrsg. von L. L. Knoppers,
Oxford 2008, S. xix-Ixxiv, hier S. Ixx.

108 ygl. zum Motiv des ,waiting® bei Milton und den Dissenters ebd., S. lxx-Ixxiv.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

186 ANNE-JULIA ZWIERLEIN

Kiirzel ,W.T.“ eine Bemerkung tiber Milton handschriftlich in seiner (oder ihrer)
Tonson-Ausgabe von Miltons Prosaschriften aus dem Jahre 1697, in einer Formu-
lierung, die auf das Lehrgedicht ,,Cyder des Royalisten John Phillips (1708) an-
spielt: ,Oh? had He like his Abdiel been! — How art Thou fallen, Thou Son of the
morning!“1% Hier wird die Widerstindigkeit des einsamen Gerechten, den Abdiel
symbolisch verkorpert, ironischerweise gerade aus royalistischer Sicht eingefordert -
im Sinne eines Widerstands, der gegen den ,Konigsmord® an Charles 1. hitte er-
folgen sollen. Auch zeigt sich schon an diesem Beispiel eine Tendenz der Milton-
Rezeption, die sich im Laufe des 18. Jahrhunderts verstirkte: die Tendenz, Miltons
politische Aktivititen und seine religidse Radikalitit zunehmend von seiner Dich-
tung zu trennen und vor allem seine Prosaschriften bis auf wenige Ausnahmen zu
ignorieren. So notiert dieselbe anonyme Hand vor der internen Titelseite des
»Eikonoklastes®: ,I spare this Book from the Thames for the sake of Paradise Lost.
W.T.“110 Nur solchermaflen umgedeutet und als Dichter ,rehabilitiert’, konnte Mil-
ton dann im Jahre 1737 unter Konig George II und auf Betreiben der Whig-Partei
mit einer Biiste in Westminster Abbey geehrt werden - ironischerweise als Natio-
naldichter der neuen Monarchie. Seine republikanische Prophetie geriet fur tiber
200 Jahre nahezu vollstindig in Vergessenheit. Aus dieser Perspektive lassen sich
sowohl der politische und religiose Sektierer John Milton als auch die hier verglei-
chend untersuchte Calvinistin und Republikanerin Lucy Hutchinson als Wieder-
entdeckungen des spiten 20. Jahrhunderts bezeichnen: erst seitdem erschliefit sich
der sakrale Heroismus beider Werke wieder in seiner ganzen Radikalitit.

109 Handschriftliche Marginalie in J. Milton, The Works of Mr. John Milton, London 1697, 2
Bde., Bd. 1, Trennseite vor erster Titelseite (MFW reel No.111; WING M2086, Bodleian
Library; Original in Yale University Library): Der Leser / die Leserin identifiziert sich selbst
als ,W.T.“. Fiir die Anspielung vgl. John Phillips, ,Cyder: A Poem in Two Books®, London
1708, S. 47-48, 1.785-787: ,,Oh, had but He that first ennobled Song / With holy Raptures,
like his Abdiel been / ’Mong many faithless, strictly faithful found®.

110 Ebd., Trennseite vor Titelseite zu ,Eikonoklastes“. Zu dieser Bevorzugung von Miltons po-
etischen vor seinen politischen Prosawerken seit dem Ende des 17. Jahrhunderts vgl. auch
N. von Maltzahn, The First Reception of Paradise Lost (1667), in: The Review of English
Studies 47.188, 1996, S. 479-499, und ders., The Whig Milton, 1667-1700, in: D. Armitage
[et al.] (Hrsg.), Milton and Republicanism (Ideas in Context; 35), Cambridge 1995,
S. 229-253.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helden im Dienst der Revolution

Symbolpolitische Strategien zur Sakralisierung
des Nouveau Régime (1789-1799)

Christina Schroer

Am 21. September 1794, zwei Jahre nach der Errichtung der Ersten franzosischen
Republik und knapp zwei Monate nach dem Sturz Robespierres und der Jakobi-
nerdiktatur, kreuzten sich in Paris die Schicksale von zwei ,Helden® der Franzosi-
schen Revolution auf denkwiirdige Art und Weise miteinander. Das von Mira-
beau, dem adeligen Revolutionidr und Vertreter der konstitutionellen Monarchie
aus den frithen Tagen der Revolution, mit dem des jakobinischen Publizisten und
Abgeordneten Jean-Paul Marat: dem ,Freund des Volkes (ami du peuple), wie er
sich selbst genannt hatte, dessen Angst und Gewaltbereitschaft schiirende Schrif-
ten entscheidend zur Dynamisierung der Volksbewegung und zum Sturz der Mo-
narchie im Sommer 1792 beigetragen hatten. Auf dem Platz vor dem Pantheon
verlas ein Amtsdiener den Beschluss, den Leichnam Honoré Riquettis, besser be-
kannt unter dem Namen Mirabeau, aus dem nationalen Ruhmestempel zu ent-
fernen. Mirabeaus sterbliche Uberreste wurden Polizeibeamten iibergeben, um
anschlieflend Jean-Paul Marat ,triomphalement® ins Pantheon zu tiberfithren.!
Diese erste von einer Reihe folgender Depantheonisierungen kann als Zeichen
einer Krise des revolutioniren Heldenkultes im Jahre 1794 gedeutet werden. So
iiberrascht es nicht, wenn auch die Polizeiberichte vermerkten, anlisslich des Fes-
tes hitten sich weniger Zuschauer als iiblich eingefunden und es habe weniger
Freude und Enthusiasmus geherrscht als sonst.? Kaum dreiflig Mitglieder des
Jakobinerklubs erschienen zu der Zeremonie? und selbst die Konventsmitglieder
nahmen nicht bis zum Ende an der Festprozession teil®. Und als sei dies noch
nicht genug: In den Monaten nach der Pantheonisierung sollte das Andenken
Marats selbst zum Objekt eines veritablen Symbolkrieges in der Hauptstadt gera-
ten. Biisten des ami du peuple wurden in der ganzen Stadt beschiddigt oder zerstort
und mancherorts sogar Weihrauch verbrannt, um die Stelle zu reinigen, auf die

1 Féte sans-culotide des récompenses: Les détails, I'ordre et la marche de toutes les cérémo-

nies qui doivent étre observées a la translation des cendres de ’Ami du peuple au Pan-
théon frangais, Paris 4¢ jour des Sans-Culotides, 0.0. [Paris] o.]., S. 3.
2 Paris, Archives nationales, AF II 139, dossier 1089, piece 2.
3 F-A. Aulard (Hrsg.), Paris pendant la réaction thermidorienne et le Directoire: Recueil de
documents pour ’histoire de P’esprit public a Paris, Bd. 1: Du 10 thermidor an II au 21
prairial an III (28 juillet 1794 - 9 juin 1795), Paris 1898, S. 121.
M. Ozouf, Thermidor ou le travail de ’oubli, in: M. Ozouf, Lécole de la France. Essai sur
la Révolution, 'utopie et I’enseignement (Bibliothéque des histoires), Paris 1984, S. 91-
108, besonders S. 95.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

188 CHRISTINA SCHROER

die Scherben gefallen waren.> In Theatervorfithrungen wurden Pamphlete® gegen
den Volksfreund verlesen und reaktionire politische Lieder gesungen’. Der Kon-
vent sah sich genotigt, offiziell eine ,Demaratisierung’ zu dekretieren. Die Marat-
biiste im Konvent wurde durch die des Brutus ersetzt, die Zerstorung des offentli-
chen Denkmals zu seinen Ehren veranlasst und am 8. Februar 1795, also keine
funf Monate nach der Pantheonisierung, seine Depantheonisierung beschlossen.?

Das Fallbeispiel zeigt: Eine Untersuchung von ,Helden® in der Franzosischen
Revolution muss zwangsldufig auch der rasanten politischen Entwicklung und der
Instabilitit der politischen Verhiltnisse Rechnung tragen. Mit jedem revolutioni-
ren Schub sahen die Franzosen nach 1789 neue ,Helden® kommen und gehen.
Deren Vermichtnis bot nicht nur eine Chance zu politischer Selbstvergewisserung
und nationaler Gemeinschaftsstiftung, sondern gleichzeitig viel politischen Kon-
fliktstoff: Die wiederholten Regimeumbriiche entlarvten die Kontingenz bezie-
hungsweise die Pluralitit des ,Heroischen® und daher auch den fragilen Charakter
der politischen Ordnung des Nouwvean Régime selbst.

Dennoch bezogen sich alle Regierungen des Revolutionsjahrzehnts immer wie-
der auf revolutionire ,Helden® oder ,grofle Minner‘. Ziel des vorliegenden Beitra-
ges ist es, den Helden als symbolpolitisches Instrument zu betrachten. Worin
bestand einerseits die ungebrochene Attraktivitit des Heroischen fir die revolu-
tiondre Politik und Gesellschaft, wann und warum stieffen Heldenfiguren anderer-
seits an ihre Grenzen? Zur Beantwortung dieser Fragen soll zunichst ein Uber-
blick tiber Typen und Inszenierungsstrategien revolutioniren Heldentums zwischen
1789 und 1799 gegeben und anschlieflend nach regimeiibergreifenden Kontinui-
titen sowie phasenspezifischen Besonderheiten gefragt werden. Der Schwerpunkt
liegt auf der Perspektive der politischen Macht- und Entscheidungstriger, die im
gesamten Untersuchungszeitraum sinnstiftend auf das Reden iiber beziehungsweise
Gedenken an revolutionire Helden einwirkte. Die symbolpolitische Steuerung
des Diskurses gelang jedoch — wie das Beispiel Marat belegt — nur begrenzt. Hel-
dinnen und Helden fungierten keineswegs reibungslos als Garanten und Stabili-
satoren der neuen Ordnung, sondern waren stets auch potenzielle Unruhestifter
und Konfliktgeneratoren.

Der Frage nach der besonderen Bedeutung von Sakralisierungsstrategien im
Konstruktionsprozess des Heroischen ist trotz des in den letzten Jahren wieder-

5> Aulard, Paris pendant la réaction (Anm. 3), S. 450.

Vgl. unter anderem P.-A.-L. Maton de La Varenne, Les Crimes de Marat et des autres égor-
geurs; ou Ma Ressurrection. Ou I'on trouve non-seulement la preuve que Marat et divers
autres scélérats, membres des Autorités publiques, ont provoqué tous les massacres des pri-
sonniers; mais encore des matériaux précieux pour I’histoire de la Révolution francaise, Pa-
ris an IIT (1795).

Le Courrier républicain, 15 pluvidse an III (3. Februar 1795); Aulard, Paris pendant la réac-
tion (Anm. 3), S. 446.

Procés-verbaux du Comité d’instruction publique de la Convention nationale, hrsg. von
M. J. Guillaume, Bd. 5: Du 17 fructidor an II au 30 ventose an III (3 septembre 1794 - 20
mars 1795), Paris 1904, S. 477.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 189

erstarkten Forschungsinteresses fiir Helden der Franzosischen Revolution bislang
noch nicht systematisch nachgegangen worden.’ Dies mag damit zusammenhan-
gen, dass — so eine der im Folgenden zu belegenden Thesen — aus Sicht der sym-
bolpolitischen Entscheidungstriger, Sakralisierungen von 1789 an konsequent auf
das neue Regime beziehungsweise dessen Wertvorstellungen und Institutionen
bezogen wurden. Sakralisiert wurden die Werte der Freiheit und Gleichheit, die
Verfassung, der republikanische Kalender oder die Staatsform der Republik
selbst.1? Heldinnen und Helden wurden hingegen bewusst als Diener des Nowwveau
Régime inszeniert oder sogar tendenziell desakralisiert, um das von ihnen ausge-
hende Konkurrenz- und Konfliktpotenzial zu kontrollieren.

Der Begriff des ,Helden® war bereits im Zeitalter der Aufklirung Gegenstand
heftiger Kritik und anhaltender Debatten geworden; besonders die Idee des grand
homme sollte den aristokratisch oder kriegerisch konnotierten Heldenbegriff lang-
fristig ergdnzen und transformieren.!! 1789 konnte man entsprechend an eine
ganze Reihe verschiedener Traditionen und Konzepte ankniipfen und tat dies
auch sehr bewusst.!2 In den nachfolgenden Uberlegungen dienen sowohl ,der

? In allgemeiner Perspektive vgl. S. Bianchi (Hrsg.), Héros et héroines de la Révolution fran-

caise. Comité des travaux historiques et scientifiques (CTHS histoire / Frankreich; 48), Paris
2012; C. Amalvi (Hrsg.), Les Héros des Frangais. Controverses autour de la mémoire natio-
nale (Bibliothéque historique Larousse), Paris 2011. Wichtige Impulse gingen auch von den
Forschungen zum politischen Totenkult und zu Denkmilern der Revolution aus, tiber die
ebenfalls Heldenverehrung betrieben wurde, s. W. Kruse, Auftakt ohne Vollendung. Die An-
finge des monumentalen Gefallenenkults in der Franzdsischen Revolution, in: W. Daum
[et al.] (Hrsg.), Politische Bewegung und symbolische Ordnung (Hagener Studien zur Politi-
schen Kulturgeschichte / Festschrift fiir Peter Brandt), Bonn 2014, S. 113-129; J. Clarke,
Commemorating the Dead in Revolutionary France. Revolution and Remembrance (Cam-
bridge Social and Cultural Histories; 11), Cambridge 2007; M. Papenheim, Erinnerung und
Unsterblichkeit. Semantische Studien zum Totenkult in Frankreich (1715-1804) (Sprache
und Geschichte; 18), Stuttgart 1992; A. Jourdan, Les monuments de la Révolution, 1770-
1804. Une histoire de représentation (Les dix-huitiémes siécles; 10), Paris 1997; J. A. Leith,
Space and Revolution. Projects for Monuments, Squares and Public Buildings in France
1789-1799, Montreal [u.a.] 1991.

Vgl. dazu tiber Fragen des Heroischen hinaus: C. Schréer, Republik im Experiment. Sym-
bolische Politik im revolutiondren Frankreich (1792-1799) (Symbolische Kommunikation
in der Vormoderne), Koln [u.a.] 2014, besonders S. 467-470, S. 637-676.

Im 18. Jahrhundert sind viele Bemithungen erkennbar, den ,groflen Mann‘ vom ,Helden*
klar abzugrenzen und Begabung, Moral und Verdienste stirker als zum Beispiel militdrische
Leistungen als vorbildlich fiir die Gesellschaft herauszustellen. So auch bei L. de Jaucourt,
Artikel Héros, in: Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des mé-
tiers, hrsg. von D. Diderot [et al.], Bd. 8, Paris 1765, Sp. 182-183. Vgl. auch M. Ozouf, Das
Pantheon, in: M. Ozouf, Das Pantheon, Freiheit Gleichheit Briiderlichkeit. Zwei franzosi-
sche Gedichtnisorte (Kleine kulturwissenschaftliche Bibliothek; 56), Gibers. von H. Thill,
Berlin 1996, S. 7-38, besonders S. 8-10; J.-C. Bonnet, Naissance du Panthéon, in: Poétique.
Revue de théorie et d’analyse littéraires 33, 1978, S. 46-65.

Walther geht davon aus, die weitreichende Pluralisierung des Heldenbegriffes sei ein typisch
neuzeitliches Phinomen, auch wenn es in der Frithen Neuzeit bereits konkurrierende Kon-
zepte gegeben hitte: G. Walther, Artikel Held/in, in: Enzyklopidie der Neuzeit Online,
hrsg. von E. Jaeger, 2015, http://referenceworks.brillonline.com/entries/enzyklopaedie-der-
neuzeit/heldin-a1659000, 24. April 2015.

10

11

12

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

190 CHRISTINA SCHROER

Held" als auch ,das Sakrale® als Analysekategorien, die nicht flir jedes behandelte
Fallbeispiel auch quellensprachlich verwendet wurden. Unter ,Held® verstehe ich
in Anlehnung an das Konzept des SFB 948 ein durch Narration sowie durch Prak-
tiken der Verehrung konstruiertes Vorbild, mit dessen Hilfe sich individuelle
ebenso wie politisch und gesellschaftlich virulente Wertvorstellungen kommuni-
zieren und verhandeln lassen.’® Auch der grand homme, das modéle oder auch ein
Kollektiv wie der peuple konnen in diesem Sinne Helden sein oder werden. Unter
sakral verstehe ich in Anlehnung an Durkheim das Gegenteil von profan, das
heift das Auferalltigliche, was einer unmittelbaren Verfiigbarkeit entzogen ist.!4
Mit dem Begriff der ,Sakralisierung’ lassen sich auch tiber Durkheims engeres Beg-
riffsverstindnis hinaus Prozesse beschreiben, bei denen Personen, Gegenstinden
oder abstrakten Dingen eine Transzendenz beziehungsweise Aufleralltiglichkeit
zugeschrieben wird. Es soll besonders danach gefragt werden, inwiefern traditio-
nell-religiése Sprache, Bilder und Praktiken auf innerweltliche Phinomene wie die
sozio-politische Ordnung transferiert wurden, welche anderen Symbolsprachen als
Repertoire fir Sakralisierungen im Zusammenhang mit Heldentum dienten oder
ob es sogar zu revolutionidren Neuerfindungen von Aufleralltiglichkeit kam.

1789-1792:
Entstehung und Politisierung des revolutiondren Heldentums
im Kult des Vaterlandes

Die Revolution hat sich von Beginn an ihrer Werte und Ziele durch die Hervor-
bringung, Auszeichnung und Erinnerung von Heldenfiguren vergewissert, sowohl
in der Konstruktion kollektiven Heldentums als auch in der Herausstellung und
Wiirdigung Einzelner. Zeitgenossen benutzten den Begriff Held seit 1789, um
Menschen zu bezeichnen, die an den Ereignissen des revolutionidren Umsturzes
direkt beteiligt waren, wie unter anderem die sogenannten ,Bezwinger der Bastille®
(vainqueurs de la Bastille), die am 14. Juli die Gefingnisfestung im Stidosten der
Hauptstadt eingenommen hatten.!> Ein anonym veroffentlichtes Flugblatt bei-
spielsweise verglich bereits kurze Zeit nach dem Ereignis den Mut des am Bastille-
sturm beteiligten Volkes mit demjenigen antiker Heldenfiguren und legitimierte
durch diese mythologische Uberhéhung den Volksaufstand als vorbildliche Tat:

13 R, G. Asch, The Hero in the Early Modern Period and Beyond: An Elusive Cultural Con-
struct and an Indispensable Focus of Social Identity?, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu
Kulturen des Heroischen 1, Special Issue 1, 2014, S. 5-14, besonders S. 5-6. DOI 10.6094/
helden.heroes.heros./2014/QM/02.

E. Durkheim, Die elementaren Formen des religidsen Lebens, Frankfurt am Main 1998
(Frz. Original 1912).

15 Vgl. dazu unter anderem H.-J. Liisebrink / R. Reichardt, Die ,Bastille. Zur Symbolge-

schichte von Herrschaft und Freiheit, Frankfurt am Main 1990, S. 100-122.

14

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 191

WICTOIRE, [...], victoire! Une armée levée en vingt-quatre heures, a eu des canons &
des Héros! & la Bastille est prise! Lauriez vous cru que ce Peuple, qui chante & qui rit,
avait le courage des Hercule et des Pirithotis? J’ai vu tomber sous ses haches ces portes
d’airain qui sembloient n’avoir a craindre que la fin du monde; & mon pied tranquille a
foulé ces vofites ol hier encore grondoit sourdement le tonnerre des Rois.“1¢

Neben solchen Lobpreisungen in der Presse wurde die Hauptstadt Zeugin einer
Vielzahl spontaner, mehrheitlich volkstiimlicher Ehrenbezeugungen gegeniiber
den Bastillestiirmern, im Rahmen von Festen und/oder Straenumziigen.!” Die
neue politische Fihrungsschicht reagierte ebenfalls sehr schnell: In der nach wie
vor unsicheren Zeit des Umbruchs galt es, die frisch eroberte Deutungshoheit
Uber die Ereignisse zu verteidigen.!® Die ,Bezwinger der Bastille® wurden nach-
traglich mit Titeln, Auszeichnungen und Sonderrechten regelrecht tiberhiuft.
Lusebrink und Reichardt sprechen in diesem Zusammenhang sogar von einem
eigenen Kult.!? Ahnliche Vorginge spontaner Heroisierung und anschlieRender
offizieller Vereinnahmung koénnen auch in anderen Zusammenhingen, unter
anderem am Beispiel des Zugs der sogenannten franzosischen Heldinnen im
Oktober 1789 von den Pariser Markthallen nach Versailles beobachtet werden,
der in der zeitgendssischen Presse in Wort und Bild kommentiert wurde.?’ Die
tberlieferten Darstellungen nehmen weniger auf einzelne Frauen Bezug, sondern
zeigen sie als Gruppe, hiufig auch in Verbindung mit den ebenfalls am Aufstand
beteiligten Nationalgardisten.?! Teilweise bescheinigte ihnen die Bildunterschrift
einen Heldenstatus, teilweise zeichneten Kokarden, Freiheitsmiitzen und andere

La Journée Parisienne, ou Triomphe de la France, Paris 0.]. [1789], S. 1-2.

17 Lisebrink / Reichardt, Die ,Bastille® (Anm. 15), S. 101-104.

18 Es kann als grundsitzliches Charakteristikum der Symbolpolitik in Revolutionszeiten fest-
gehalten werden, dass Protestkultur durch Uberfithrung in offizielle Formen des Geden-
kens kontrolliert beziehungsweise zur Legitimation des neuen Regimes nutzbar gemacht
wird. Vgl. fur die Jahre nach 1789 Schréer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 62-101.

19" Lisebrink / Reichardt, Die ,Bastille” (Anm. 15), S. 104-108.

20 Vgl. unter anderem [Unbekannter Kiinstler], Le Retour triomphant des heroines francaises

a Paris le 6 octobre 1789, Paris 1789 (Radierung, koloriert, Paris, BnF. Coll. de Vinck, t.18,

Inv. 2993). Dazu V. Schmidt-Linsenhoff, Frauenbilder der Franzosischen Revolution, in:

V. Schmidt-Linsenhoff (Hrsg.), Sklavin oder Biirgerin? Franzgosische Revolution und die

Weiblichkeit, 1760-1830 (Ausstellungskatalog Frankfurt am Main / Kleine Schriften des

Historischen Museums Frankfurt; 44), Frankfurt am Main 1989, S. 422-501, hier S. 431;

K. Michalik, Der Marsch der Pariser Frauen nach Versailles am 5. und 6. Oktober 1789. Ei-

ne Studie zu weiblichen Partizipationsformen in der Frithphase der Franzosischen Revolu-

tion (Forum Frauengeschichte; 3), Pfaffenweiler 1990. — Andere Drucke beschrieben das

Geschehen als ,Iriomphe de I’armée parisienne®, stellten die Frauen als militdrisch organi-

sierte ,Avant-garde® dar oder bezeichneten sie als ,heroines parisiennes“: Vgl. Paris, BnF.

Coll. de Vinck, t.18, Inv. 2996, 2998 sowie Coll. Hennin, t.119, Inv. 21389.

Die einzige Frau, die bereits im Revolutionsjahrzehnt individuell verehrt wurde, war Char-

lotte Corday, eine Heldin der Gegenrevolution: G. Dermenjian [et al.], Cautre Panthéon:

Femmes et héroisation sous la Révolution francaise, in: Bianchi, Héros et héroines

(Anm. 9), S. 81-95, besonders S. 93-95 sowie G. Mazeau, Le bain de I’histoire. Charlotte

Corday et Pattentat contre Marat (1793-2009), Seyssel 2009.

21

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

192 CHRISTINA SCHROER

von ihnen mitgefiihrte Abzeichen indirekt ihre patriotische Gesinnung als vor-
bildlich aus (Abb. 1).22

Neben solchen Prozessen kollektiver Heroisierung setzte die neue Obrigkeit ge-
zielt einzelne ,grofle Minner® in Szene, um sich an ihrem Beispiel der eigenen
Leitwerte und Zielvorstellungen zu vergewissern und diese einer breiten Offent-
lichkeit zu kommunizieren. Die Idee des grand homme hatte auch iber den Ein-
schnitt von 1789 hinaus weiterhin Konjunktur in Wort und Bild - freilich nun-
mehr mit einem Schwerpunkt auf ihrer politischen Bedeutung fiir das Nowwvean in
Abgrenzung zum Ancien Régime.?? Leben und Tod von Vertretern der Aufklirung,
wie unter anderem Voltaire, wurden als exemplarisch fiir die Zukunft der Nation
herausgestellt, wenn die Radierung eines unbekannten Autors den Philosophen als
»groflen Mann“ lobt, dank dessen ,Lektionen“ Frankreich zu einem ,neuen Rom*
geworden sei.2* Als Weiterentwicklung des Kultes um die grands hommes der Epo-
che der Aufklirung erschufen die Revolutionire mit der Einrichtung des Pantheons
erstmals einen zentralen Gedichtnisort fur die ,groflen Minner des Vaterlandes® -
tber dessen ,Bewohner’ auch zentral in der Hauptstadt entschieden wurde.??
Schon die Debatten rund um den Umbau der ehemaligen Kirche Sainte-
Geneviéve zeigen deutlich, inwiefern die Erinnerung an die Toten de facto vor al-
lem der (Selbst-)Vergewisserung des neuen Regimes dienen sollte. Kiinstler und Ar-
chitekten wie Quatremeére de Quincy rieten schon frith von einer Visualisierung
des Konigs und der Monarchie in dem Gebiude (ebenso wie auf anderen offiziel-
len Institutionen oder Papieren) ab: Vielmehr sollten die zentralen Wertvorstellun-
gen der konstitutionellen Monarchie, allen voran die Freiheit und die Gleichheit,
visualisiert und mit dem Gedenken an die ,groflen Minner* verkniipft werden.26

Im Zuge der Umbauarbeiten entwickelte sich das Pantheon zur zentralen Kult-
stitte fuir ein neues Heiligtum: das Vaterland® (/z patrie).?” Nicht nur Philosophen

22 Thr Andenken wurde auch nach der Errichtung der Republik weiter geehrt, beispielsweise

durch eine eigene ,Station‘ der ,héroines des cinq et six octobre 1789“ beim groflen Fest-

umzug zum Jahrestag des Sturzes der Monarchie im August 1793 oder eine offentliche Aus-

zeichnung von Veteraninnen durch den Konventsprisidenten, vgl. J. L. David, Convention

nationale. Rapport et décret sur la féte de la réunion républicaine du 10 ao(t, présentés au

nom du Comité d’instruction publique (le 11 juillet 1793), 0.O. [Paris] 0.]., hier S. 6. Dazu:

R. Reichardt, Das Blut der Freiheit. Franzosische Revolution und demokratische Kultur,

Frankfurt am Main 1998, S. 246-248.

Annie Jourdan betont besonders Prozesse der Nationalisierung und Demokratisierung im

Zuge der Revolution: A.Jourdan, Le culte des grands hommes sous la Révolution:

I'invention d’un lieu de mémoire, in: P. den Boer / W. Frijhoff (Hrsg.), Lieux de mémoire

et identités nationales (La France et les Pays-Bas; 1), Amsterdam 1993, S. 165-183.

Vgl. Bildunterschrift ,VOLTAIRE, la France qui donna naissance a ce grand homme [...],

Paris 1791 (Radierung und Punktsticharbeit, 23 % 14,5 cm, Paris, BnF, Coll. de Vinck, t. 24,

Inv. 4093).

2> Ozouf, Das Pantheon (Anm. 11), S. 18-33. Zur Vorgeschichte vgl. Bonnet, Naissance du
Panthéon (Anm. 11), S. 46-65.

26 Jourdan, Les Monuments (Anm. 9), S. 154-156, S. 229-241.

27 Zur sakralen Dimension des Pantheons und zu seinen ambivalenten Wirkungen vgl.
Ozouf, Das Pantheon (Anm. 11), S. 18-25, S. 32-33.

23

24

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

193

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION

*[o15] aTESIoA ® JUE[[ER SOWW) SAP IpIeS-IurAY (T QY

§ % vy YO g@\wﬁ ﬁe%ﬂa%

G

—

e e

PHY . L : . . A

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

194 CHRISTINA SCHROER

der Aufklirung wurden in offiziellen Festakten als geistige Viter der Revolution
vereinnahmt beziehungsweise ihre Popularitit im Zuge des Vaterlandskultes sakral
aufgeladen. Als erster ,grofler Mann® wurde im April 1791 der jiingst verstorbene
Abgeordnete und Revolutionir der ersten Stunde, Mirabeau, ,pantheonisiert’; erst
im Juli folgte die feierliche Uberfithrung der Gebeine Voltaires.28 Druckgraphiken
zu den Ereignissen sowie Formulierungen in den offiziellen Festreden zeugen von
einer starken Tendenz zur Sakralisierung der neuen Ordnung im Zuge des Toten-
gedichtnisses: Indem ihr Leben und Wirken der Nachwelt zur ewigen Verehrung
angetragen wurden, transzendierten die ,grofen Minner die weltliche Sphire und
verschafften dem Nowvean Régime Legitimitit und Aufleralltiglichkeit. Als Mittler
zwischen Welt und Ewigkeit dienten in der Druckgrafik hiufig befliigelte Genien
oder weibliche Allegorien der Gelehrtenkultur (stellvertretend fur la liberté, la poste-
rité, oder, im Falle Mirabeaus, auch fiir /'‘éloquence), welche die Abbilder der Ver-
storbenen auf Leichenwagen verehrten, ihnen Denkmaler setzten oder sie gleich
direkt in den Himmel erhoben (Abb. 2).?° Festreden und Festprogramme boten
Gelegenheit, einer etwaigen Verselbstindigung der Verehrungspraktiken durch kon-
sequente Indienstnahme fur das Vaterland entgegenzuwirken. Cérutti sprach im
April tiber Mirabeau als ,Diener und ,Retter® Frankreichs, dessen Redegewandtheit
allen zukiinftigen Staatsminnern als Vorbild dienen sollte.3? Die Erlduterung zur
Translation Voltaires betont schwerpunktmiflig die Dankbarkeit der Nation gegen-
tber ihrem ,groflen Mann‘ und Vorbild‘: Man hoffte, mit Hilfe der Zeremonie
eine ,Emeuerung der Sitten® des nunmehr ,freien Volkes® der Franzosen zu errei-
chen3!

In der Forschung wurden solche symbolischen Akte der Jahre bis 1791 lange als
Ausdruck der ,gliicklichen® Revolution interpretiert, die noch darauf hoffen durfte,
den politisch-sozialen Umbruch zu einem guten Ende zu fithren und die Einheit

28 Détail des honneurs funébres rendus hier soir 4 M. de Mirabeau, par la nation reconnais-

sante, Paris 1791; Translation de Voltaire a Paris, et détails de la cérémonie qui aura lieu le

4 juillet, Paris 1791. Dazu: Reichardt, Das Blut der Freiheit (Anm. 22), S.242-246;

J. A. Leith, Les trois apothéoses de Voltaire, in: Annales historiques de la Révolution

frangaise 51, 1979, S.161-209; Papenheim, Erinnerung und Unsterblichkeit (Anm. 9),

S. 113-238.

Vgl. unter anderem P. Groenia / C.-E. Gaucher, Hommages rendus a la mémoire de Mira-

beau: la France éplorée s’appuye sur le tombeau du grand homme dont elle regrette la

perte [...], Paris 1792. (Radierung und Grabstichelarbeit, Paris, BnF, Coll. de Vinck, t. 11,

Inv. 1920); J. M. Mixelle, Honoré Gabriel c.te de Mirabeau: député de la Sénéchaussée

d'Aix a PAssemblée nationale en 1789 [...], Paris 1791 (Radierung, Paris, BnF, Coll. de

Vinck, t. 11, Inv. 1928); C. N. Malapeau / S.-C. Miger, Translation de Voltaire au Panthéon

frangais [...], hrsg. von J.-J. Lagranée, 0.0. [Paris] 1795 (Radierung und Grabstichelarbeit,

Paris, BnF, Coll. de Vinck, t. 24, Inv. 4179).

30 J-A. Cérutti, Eloge funebre de M. de Mirabeau, prononcé le 4 avril 1791 [...], Paris 1791,
S. 1-11, besonders S. 5: ,Si le génie révolutionnaire de Mirabeau a servi la France, son gé-
nie constitutionnel I’a sauvée” sowie S. 9: ,les orateurs de la patrie viendront renforcer leur
éloquence devant I'image de Mirabeau®.

31 Translation de Voltaire 4 Paris (Anm. 28), S. 1-4, S. 21.

29

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 195

11ONORE GAHPJ}’:C A B MI.HAHEAU.. -
Depute de fo Serch e ifur & Eillneombise Madonale on r7 8y ale ot fo 29 Swevine evgs .
& b mssgwf;;&xm,mm,ﬂ,_mjsgg "N’M‘w:w s g

Al gd}wwﬁ.;'mm?)rfw o ommae rasimblar it par ordhe d pegple e netie név cortrone g dove for hetnedtar.
ol o Mirador & W dedreee’ &7

{ Pavie, e Bt rue S Sacguar, av: coln- die vedle dee Azt

Abb. 2: Honoré Gabriel c.te de Mirabeau: député de la Sénéchaussée d’Aix a PAssemblée na-
tionale en 1789 [...].

- am 13.01.2026, 06:49:31. e .



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

196 CHRISTINA SCHROER

der Nation wiederherzustellen. Die genuin politische Dimension revolutiondren
Ruhms beziehungsweise revolutioniren Heldentums, auch schon in der Phase der
konstitutionellen Monarchie, wurde dabei hiufig tibersehen. Bereits vor dem Sturz
der Monarchie wurde die Hauptstadt Zeugin konkurrierender Heldenverehrungen,
wenn im Frithjahr und Sommer 1792 bei der Féte de la liberté¢ sowie der Féte de la loi
zunichst der Anfithrer eines Aufstandes sowie anschlieflend ein bei einem anderen
Aufstand ums Leben gekommener Hiiter der 6ffentlichen Ordnung gefeiert wur-
den.3? Spitestens mit Sturz der Monarchie und der Errichtung der Republik lag
nur wenige Monate spiter die Fragilitit und damit auch die Fragwiirdigkeit der
Helden der neuen Ordnung fiir jeden aufmerksamen Beobachter offen zutage:
Akteure wie Mirabeau waren diskreditiert; ihre Depantheonisierung wurde ver-
anlasst. Die Republikaner machten sich auf die Suche nach neuen Vorbildern.

1793-1794:
Heldenkult und Heldenmythos — Mdirtyrer und Heilige der Republik

Die Republik musste in ihrer Symbolpolitik einen schwierigen Balanceakt zwi-
schen revolutiondrer Kontinuitit und glaubwiirdigem Neuanfang meistern. Im
Januar 1793 passierten zwei entscheidende Dinge: Zum einen wurde Ludwig XVI.
hingerichtet, was de facto das Ende des sakralen Konigtums bedeutete; fast zeit-
gleich wurde der Abgeordnete Le Peletier de Saint-Fargeau ermordet, was beson-
ders Robespierre, in seiner doppelten Funktion als fithrendes Mitglied des Jakobi-
nerklubs und Konventsabgeordneter, dazu nutzte, ihn als Mirtyrer der Republik
zu Uberhohen.33 Der Konvent beschloss, den Adligen ins Pantheon iiberfuhren zu
lassen. Fine neue Form der Heldenverehrung, der revolutionire Mirtyrerkult (culte
des martyrs de la liberté), wurde geboren, als Robespierre in seiner Grabrede formu-
lierte: ,,Citoyens [...] c’est 4 nous qu’il appartient d’honorer la mémoire des marty-
res de cette religion vraiment divine dont nous sommes les missionnaires |[...]. Vo-
lons au Panthéon déposer les cendres [de ce] héros que nous célébrons®“.3* Le Pele-
tier wurde zum ersten Mirtyrer der Republik stilisiert, dessen Ruhm auf den Kon-
vent zuriickstrahlen sollte. Sogar von Religion ist hier die Rede, als deren Missio-
nare man sich versteht. Der Kult wurde im Laufe des Jahres noch mehrfach erwei-
tert: zunichst um General Dampierre, dann um den ermordeten Politiker und
Publizisten Jean-Paul Marat.?> Auf dem Hohepunkt der Krise des Sommers 1793
wurde der radikale Revolutionir Chalier in Lyon von aufstindischen Biirgern hin-

32 M. Ozouf, La féte révolutionnaire, 1789-1799 (Collection Folio / Histoire; 22), Paris 1976,

S. 110-129.

M. Ganzin, Le héros révolutionnaire: 1789-1794, in: Revue historique de droit francais et

étranger 61, 1983, S. 371-392, hier S. 378.

34 M. Bouloiseau [et al.] (Hrsg.), (Buvres de Maximilien Robespierre, Bd. 9, Paris 1958,
S. 257-258.

35 Ganzin, Le héros révolutionnaire (Anm. 33), S. 378-379.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 197

Wiy,

pad A AN g

Abb. 3: Martyrs de la liberté: Marat Le Pelletier Chalier, 0.0., o.J.

- am 13.01.2026, 06:48:31. - [ Er—



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

198 CHRISTINA SCHROER

gerichtet und komplettierte eine ,republikanische Dreifaltigkeit’ von Freiheitsmir-
tyrern, die iiber Druckgraphiken im ganzen Land verbreitet wurde (Abb. 3).36
Trauerfeiern assoziierten das Gedenken an alle drei Revolutionshelden, ihre Bisten
schmiickten Versammlungsorte und frithere Marienwinkel. Jenseits dieser durch
offizielle Symbolpolitik kanonisierten ,Mirtyrerhelden® kam es zu einer Flut von
Vorschligen zur Erweiterung ihres Kreises seitens der Departements, besonders in
Bezug auf gefallene Generile oder ermordete Patrioten.?’ Viele von ihnen sind
rasch in Vergessenheit geraten und harren noch einer genaueren Analyse.?

Der Wohlfahrtsausschuss fiirchtete eine Verselbstindigung des Mirtyrerkultes,
zumal dieser sich im Zuge der Dechristianisierungswelle im Herbst/Winter
1793/1794 immer stirker mit dem in Paris populdren Vernunftkult vermischte.
Besonders die Verehrung Marats, die Ziige einer religios motivierten Heiligenver-
ehrung annahm,’® war den Jakobinern und dem Wohlfahrtsausschuss ein Domn
im Auge. Der Schwerpunkt des Mirtyrerkultes sollte nach Vorstellungen des Deis-
ten Robespierre?® fortan auf der Praxis der Pantheonisierungen liegen, was eine
klarere Einflussnahme zu garantieren schien: auf Chalier folgten der junge Bara,
der in der konterrevolutioniren Vendée in einen Hinterhalt geraten war sowie die
Beschliisse zur Pantheonisierung von Rousseau und Viala.*! In seiner berithmten
Rede vom 18. Floréal IT (7. Mai 1794), die der Begriindung eines neuen revolutio-
niren ,Kultes des Hochsten Wesens® gewidmet war, setzte sich Robespierre auch
mit dem Mirtyrerkult auseinander, der einen wesentlichen Bestandteil seines Ver-
stindnisses der Beziehungen zwischen Republik und Religion ausmachte. Das

36 Vgl. zum Beispiel [Unbekannter Kiinstler], Martyrs de la liberté: Marat Le Pelletier Cha-
lier, 0.0. o.J. [Paris 1793/1794]. (Radierung und Punktsticharbeit, Paris, BnF, Coll. De
Vinck, t. 33, Inv. 5419).

Diese Tatsache konstatierte Mona Ozouf bereits im Rahmen ihrer Arbeiten zum Pantheon,
zit. nach N. Alzas, La formation d’un panthéon révolutionnaire, entre stratégies locales et
stratégies nationales: un martyr de la liberté en I’an II, Vincent Malignon, in: Bianchi, Hé-
ros et héroines (Anm. 9), S. 115-130, besonders S. 115.

Ebd., passim. — Alzas rekonstruiert exemplarisch den Prozess der Heroisierung Vincent
Malignons im Jahr II und fragt nach der Funktion seiner Figur im Kontext republikani-
scher Symbolpolitik.

A. Soboul, Sentiment religieux et Cultes populaires pendant la Révolution: Saintes patrio-
tes et martyrs de la liberté, in: Annales historiques de la Révolution francaise 29, 1957,
S. 193-213, besonders S. 209-210.

Robespierre war gleichermaflen Gegner jeder Form von bilderstiirmerischem Atheismus
sowie pseudo-religidser und traditionell religioser Heiligenverehrung, dazu: F.-A. Aulard,
Le culte de la Raison et le culte de I’Etre supréme 1793-1794. Essai historique, Paris 1892.
Ganzin, Le héros révolutionnaire (Anm. 33), S. 380. Marat ist sicherlich die interessanteste
und am besten erforschte Figur aus dem Kreis der ,neuen® Helden der Franzosischen Revo-
lution. Die in diesem Aufsatz nicht zentral thematisierten Prozesse der Konstruktion eines
Volkshelden ,von unten‘ konnen an seinem Beispiel exemplarisch nachvollzogen werden:
vgl. unter anderem G. Mazeau, Marat ou la naissance d’un héroisme républicain (1789-
1793), in: Bianchi, Héros et héroines (Anm. 9), S. 97-113; I. Germani, Jean-Paul Marat.
Hero and Anti-Hero of the French Revolution, Lewiston [u.a.] 1992; J.-C. Bonnet (Hrsg.),
La Mort de Marat, Paris 1986.

37

38

39

40

41

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 199

Andenken an Rousseau, die Helden der Antike, den jungen Bara und schlieSlich
Viala wurden im Dienste der offentlichen Sache miteinander verbunden. Robes-
pierre erklirte sie in einem Atemzug alle zu ,Garanten der franzosischen Freiheit®
und formulierte, Frankreich verdanke diesen ,,Helden des Vaterlandes“ seine Frei-
heit, nie diirfe man sie vergessen: ,Vous ne serez point oubliés, illustres martyrs de
la République francaise. Vous ne serez point oubliés, héros morts en combattant
pour elle: qui pourrait oublier les héros de ma Patrie? La France leur doit la liber-
té, 'univers leur devra la sienne”.42

Flankiert wurden solche Formen quasi-religioser Heldenverehrung durch eine
lingerfristig angelegte staatsbiirgerliche Moralerziehung der Franzosen, die eben-
falls mit dem Instrument des Helden arbeiten sollte. Der Jakobiner Bourdon
stellte im Namen des Erziehungsausschusses eine Sammlung ,heroischer und
ziviler Aktionen der franzosischen Republikaner” zum Gebrauch in den nationa-
len Schulen zusammen.*® Das Buch enthielt kurze Tableaus, die vor allem weit-
gehend unbekannte Helden, meist der jiingeren Vergangenheit, thematisierten.
Damit wurden bestimmte Vorstellungen von Patriotismus und Heroismus kano-
nisiert, der Heldenbegrift demokratisiert und fiir den Kult um die republikani-
sche Staatsform anschlussfihig gemacht. Denn sakralisiert wurde tiber solche Ini-
tiativen erneut weniger der Held selbst, als vielmehr die gemeinsame offentliche
Sache der Nation, fir die er gegebenenfalls sogar bereit war, in den Tod zu ge-
hen, oder die republikanische Ordnung selbst, als deren Diener man ihn insze-
nierte. Auch Literatur und Kunst partizipierten an diesem Kult um die Republik,
wenn zum Beispiel die Mutter des Kinder-Mirtyrers Viala ihren Sohn in einem
Theaterstiick belehrte, seine wahre Mutter sei letztlich die Republik selbst, auf die
er sein Leben und Handeln auszurichten habe: ,Ne nous occupons que de la
République, mon cher Agricol, voila ta véritable meére [...] sois un homme [...]
il faut aujourd’hui que le laurier de la victoire ceigne ton front ou que la palme
civique couronne ton cercueil“.#

42 M. Bouloiseau [et al.] (Hrsg.), Euvres de Maximilien Robespierre, Bd. 10, Paris 1967, S. 459.
43 L. Bourdon, Recueil des actions héroiques et civiques des républicains francais. Présenté a
la Convention National, au nom de son Comité d’Instruction Publique, Paris 1793. Dazu
zuletzt: J. Clarke, Valour knows neither Age nor Sex: The Recueil des actions héroiques
and the Representation of Courage in Revolutionary France, in: War in History 20, 2013,
S. 50-75.

Philippon de la Madelaine, Agricol Viala ou le jeune héros de la Durance, Fait historique et
patriotique, acte en prose mélé de chant, Paris 1794, zit. nach M. A. Carlson, Le théitre de la
Révolution francaise, Paris 1970, S. 166. Zur Heroisierung Vialas in Theater und Oper zur
Zeit der Terreur vgl. auch P. Bourdin, Les apothéoses théitrales des héros de la Révolution
(1791-1794), in: Bianchi, Héros et héroines (Anm. 9), S. 139-158, besonders S. 155-156.

44

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

200 CHRISTINA SCHROER

1795-1799:
Der Held als Exempel — Entsakralisierung des Heldenkultes

Der Sturz Robespierres und das Ende der Jakobinerherrschaft bedeuteten einen
weiteren tiefen Einschnitt in der Geschichte der Franzosischen Revolution, der
erneut eine Neuausrichtung der offiziellen symbolischen Politik zur Legitimitits-
und Gemeinschaftsstiftung nach sich ziehen sollte. Der republikanische Mirtyrer-
kult war allzu eng mit dem Namen Robespierres und der Phase der Terreur
verbunden, von denen sich die neuen republikanischen Machthaber entschieden
abzugrenzen versuchten.#S Nach einer konfliktreichen Ubergangszeit mit teil-
weise biirgerkriegsdhnlichen Zustinden bekannte sich die neue Regierung des
Direktoriums ab 1795 zwar weiterhin klar zur Staatsform der Republik und machte
diese deutlicher noch als je zuvor zum Objekt von Sakralisierungen;* im Bereich
der politischen Instrumentalisierung von Heldentum fiir die Reprisentation und
Legitimation der eigenen Macht, iibte man jedoch eher Zuriickhaltung. Nach der
Erfahrung des eingangs beschriebenen Symbolkriegs um das Andenken Jean-Paul
Marats hatte der Konvent bereits am 8. Februar 1795 bestimmt, kein Biirger konne
die Ehrungen des Pantheons vor Ablauf einer Frist von zehn Jahren nach seinem
Tod zugesprochen bekommen. Ahnlich vorsichtig waren auch die Bestimmungen
der neuen Verfassung vom August 1795 im Bereich der Kulturpolitik. Dafiir kam es
zu neuerlichen Vorstéflen in Richtung einer Demokratisierung und Pluralisierung
des Heroischen. Drei Praxisfelder sollen exemplarisch herausgegriffen werden: die
Nationalfeste, der republikanische Totenkult und die staatsbiirgerliche Moralerzie-
hung mittels Heldenerzihlungen und -darstellungen.

Mit dem Erziehungsgesetz vom 3. Brumaire IV (25. Oktober 1795) gelang es seit
Beginn der Revolution erstmals, einen einheitlichen nationalen Festkalender zu
verabschieden. Er bestimmte sieben Nationalfeiertage, von denen funf als ,morali-
sche Feste® ausgewiesen wurden und nach der republikanischen Zeitrechnung auf
den zehnten Tag der Woche, den Dekadi fielen: das Fest der Jugend (Féte de la Jeu-
nesse), des Alters (Féte de la Vieillesse), der Eheleute (Féte des Epoux), der Dankbarkeit
(Féte de la Reconnaissance) und der Landwirtschaft (Féte de [Agriculture).*’ Daneben

4 In der Ubergangszeit des sogenannten Thermidor gab es 1794/1795 noch Versuche, an die

Rhetorik des Mirtyrerkultes anzukniipfen, freilich nunmehr um das reaktionire Lager im
Kampf gegen die Volksbewegung zu stirken, wie nach der Ermordung Férauds am 1. Prai-
rial ITL, vgl. Moniteur n°® 250, 10 prairial ITI (29. Mai 1795), CN, séance du 6 prairial.
46 Schroer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 303-470. Zur Symbolpolitik in der Uber-
gangszeit des Thermidor vgl. R. Schmidt / C. Schréer, Ordre public und homme nowvean.
Symbolische Auseinandersetzungen um die Neuordnung der ersten franzdsischen Republik
nach dem Ende der Schreckensherrschaft, in: B. Stollberg-Rilinger / Thomas Weller (Hrsg.):
Wertekonflikte - Deutungskonflikte (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche
Wertesysteme. Schriftenreihe des SFB 496; 16), Miinster 2007, S. 301-326.
P. C. F. Daunou, Rapport sur I'instruction publique présenté au nom de la Commission
des Onze et du Comité de salut public, dans la séance du 23 vendémiaire, Paris, vendé-
miaire an IV, 0.0. oJ. [Paris 1795].

47

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 201

waren zunichst nur zwei Gedenkfeste zur Erinnerung an die politischen Umbriiche
der Revolution geplant.*® Finfmal im Jahr wurden verschiedene Gruppierungen
der idealen republikanischen Gesellschaft von den Behorden so in Szene gesetzt,
dass sie moglichst die Wertvorstellungen der franzosischen Biirger beeinflussen
und dartiber langfristig die tatsichliche Sozialstruktur des Landes dndern sollten.*®
Von Helden war dabei zunichst einmal nicht die Rede: Vielmehr kntipften die
Direktorialisten an den Diskurs des Exempels und Vorbildes an. Uber Belohnungen,
;récompenses’ sollte ,gutes® Verhalten belohnt und damit sichtbar gefordert werden.
Veteranen, Gesetzgeber und Beamte konnten dabei ebenso geehrt werden wie
Kinstler, besonders tugendhafte Junglinge, Ehepaare und Greise. Sie alle galten
aufgrund ihrer Taten und Leistungen als Vorbilder und Verteidiger des Vaterlan-
des.’® So wurde beispielsweise die Landwirtschaft im Erlass des Direktoriums zur
Féte de [Agriculture im Juni 1796 zum eigentlichen Kern des gesellschaftlichen
Gluicks erklart: Aufgrund ihrer Urspriinglichkeit und Naturverbundenheit garantie-
re sie die Einfachheit und Reinheit der Sitten.’! Hohepunkt des Nationalfestes auf
dem Pariser Marsfeld war die Auszeichnung von zwei ,labourenrs® durch offizielle
Wiirdentriger der staatlichen Verwaltung.’? Im Anschluss an die offentliche Pro-
klamation ihrer Namen erhielten sie eine Biirgerkrone, bei der anschlieffenden Ze-
remonie nahmen sie Ehrenplitze ein. Bauern und Biirger tauschten symbolisch
Waffen und Werkzeuge miteinander und der Verwaltungsprisident zog mit einer
Pflugschar eine Furche in den Boden rund um den Vaterlandsaltar. In dhnlicher
Weise wurden bei der Féte de la Vieillesse Vertreter der Generation der Altesten be-
sonders ausgezeichnet.>?

48 Das Fest der Griindung der Republik am 1. Vendémiaire sowie die Feier des 9./10. Ther-
midor. Vgl. dazu auch Ozouf, La féte (Anm. 32), S. 193-194.

49 Schroer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 221. Zum Folgenden vgl. ebd., S. 221-230.

50 Besondere Bedeutung hatte das Fest der Republikgriindung: So ehrte man zum Beispiel am
1. Vendémiaire VI (22. September 1797) zunichst Kriegsveteranen und Invaliden. Dariiber
hinaus priesen Inschriften auf dem Festplatz unter anderem die Gesetzgeber und Beamten,
die patriotischen Schriftsteller und alle ,vrais amis de la Constitution de I’an III*. Eigens zu-
sammengestellte Namenslisten verzeichneten fiir Regierung und Offentlichkeit die hervorra-
gendsten Naturwissenschaftler, Pidagogen, Literaten, Musiker und bildenden Kiinstler. Vgl.
Féte de la fondation de la république. Programme, Fructidor an VI (August/September 1797)
sowie Détail circonstancié de toutes les cérémonies, Qui vont étre observées pendant les cing
jours Complémentaires et le premier Vendémiaire, Paris 0.J. [1798].

51 Directoire Exécutif, Arrété du 24 prairial an IV, in: Moniteur n® 275, 5 messidor IV (23. Juni

1796).

Die Doppelung erfolgte wohl, um das Gleichheitsideal nicht zu verletzen.

Directoire exécutif, Autre arrété du 27 thermidor an IV, in: Moniteur n°® 337, 7 fructidor IV

(24. August 1796). Zwei betagte Minner und Frauen, die einen tadellosen Ruf beziiglich

ihrer Rechtschaffenheit, ihres Patriotismus und ihrer Tugend hatten, wurden am Festtag

von Beamten, Kindern, Soldaten und Musikern zum Festplatz geleitet, wo sie Ehrenplitze,

eine Laudatio sowie Blitterkrinze erhielten. Im Bild festgehalten hat eine lindliche Fest-

gemeinde J. Duplessi-Bertaux, La Féte de la Réunion dédiée a tous les bons citoyens [...],

hrsg. von P.-A. Wille, Paris [1795] (Paris, BnF, Coll. Hennin, Inv. 11972).

52
53

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

202 CHRISTINA SCHROER

Eine Gesetzesinitiative vom Sommer des Jahres 1796 ordnete aulerdem den
republikanischen Totenkult neu. Der Abgeordnete Daubermesnil unterschied
drei Stufen von Ehrungen, die ein ,mit der Waffe in der Hand gestorbener Krie-
ger’ erreichen konnte: die einfache Bestattung (funérailles), die letztlich mehr oder
weniger privaten Charakter hatte, die Zwischenstufe der sogenannten ,Ehren-
bezeugungen® (honneurs funébres) und schlieflich die ,Apotheose® oder ,Pantheoni-
sierung’, welche Begribnis und Ehrerbietung in einem war.* So hielt man an
dem von den Jakobinern propagierten Gedanken fest, dass prinzipiell jeder Sol-
dat die Ehrbezeugungen der Republik verdiene.> Gleichzeitig kontrollierte man
weiterhin den Kreis derjenigen, die offizielle Ehrungen erhalten sollten.

Die Idee, jeden gleich behandeln zu kénnen, wire de facto einem Verzicht auf
jede Form der Ehrung gleichgekommen. Bis zum Ende des Direktoriums sollten
tatsichlich auch nur zwei Staatsbegribnisse stattfinden, und zwar nach dem Tod
von Generilen: Die Apotheose von Louis Lazare Hoche 1797 sowie diejenige
von Barthélemy Catherine Joubert 1799. Beide wurden dabei ausdriicklich zu
,Helden der Republik® stilisiert. Fiir Hoche wurde auf dem Marsfeld vor dem
Altar des Vaterlandes eine Pyramide errichtet, wo der Name des Generals sowie
seine wichtigsten Siege verzeichnet waren. Auch Elemente des monarchischen
Totenkultes wurden aufgegriffen, wenn im Festumzug eine Biiste des Verstorbenen
mitgetragen wurde.’® Als republikanische Institution beanspruchte die Regierung
iiber duflere Zeichen, am Ruhm des Generals teilzuhaben: Alle funf Direktoren
trugen bei der Feier einen Lorbeerzweig (als Zeichen von Sieg im Krieg) sowie ei-
nen Eichenzweig (als Zeichen der Republik) mit sich. Die eigens komponierte
Festhymne pries Hoche als ,jungen Helden® (jeune héros) und ,heldenhaften
Befrieder* (héros pacificateur), der dem Rest der Gesellschaft zum Vorbild empfoh-
len wurde: ,,Oui, tu seras notre modele;/ Tu n’as point terni tes lauriers;/ Ta voix
libre, ta voix fidelle [sic]/ Est toujours présente aux guerriers./ Aux champs
d’honneur ou vit ta gloire/ Ton ombre, au milieu de nos rangs,/ Saura captiver la
victoire,/ Et punir encore les tyrans.“>’ Die offiziellen Gedenkfeiern zu Ehren

54 F-A. Daubermesnil, Corps Législatif. Conseil des Cing-cents. Rapport sur les honneurs i

rendre aux guerriers morts les armes a la main: séance du 5 thermidor, par Daubermenil,
thermidor an IV, 0.0. 0.J. [Paris 1796]; dazu B. Gainot, Rites et contexte dans les cérémonies
funébres en I’honneur des généraux de la République (1796-1800), in: N. Scholz /
C. Schroer (Hrsg.), Représentation et pouvoir. La politique symbolique en France (1789-
1830), Rennes 2007, S. 83-91 sowie Schroer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 254-261.

%5 Kruse, Auftakt ohne Vollendung (Anm. 9), S. 119-124.

56 Programme officiel de la cérémonie funébre en mémoire du général Hoche, mort & Wet-
slar, le 3¢™ jour complémentaire de I'an V de la République, dans la trentiéme année de
son 4ge, in: Moniteur n° 10, 10 vendémiaire VI (1. Oktober 1797) sowie Procés-verbal, De
la cérémonie funébre qui a eu lieu au Champ-de-Mars, & Paris, le 10 Vendémiaire an VI, en
mémoire du général HOCHE, Paris, vendémiaire an VI, 0.0. oJ. [Paris 1797]. — Verschie-
dene Drucke hielten das Ereignis im Bild fest, unter anderem P. E. Lébine, / A. Giradet,
Cérémonie funeébre en I’honneur du général Hoche: mort a Wetzlar [...], Paris 1797
(Radierung und Grabstichelarbeit, Paris, BnF, Coll. Hennin, Inv. 12369).

57 M.-J. Chénier, Hymne funebre sur la mort du général Hoche, Paris 1797, S. 2.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 203

Abb. 4: Féte des Victoires au Champ-de-Mars, le 10 prairial an VI.

- am 13.01.2026, 06:49:31. e .



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

204 CHRISTINA SCHROER

Jouberts verkniipften 1799 in dhnlicher Form das Andenken an den gefallenen
General mit dem Schicksal der Republik. Seine Begribnisfeiern vermischten sich
teilweise mit den Feiern zum Jahrestag der Republikgriindung.>®

Siegesfeiern betonten immer weniger individuelle Leistungen der Verstorbenen,
sondern deren Aufopferung fur das Vaterland. Auch jenseits der offiziellen Be-
gribnisse dienten die Nationalfeste als Bithnen fir den republikanischen Toten-
kult. So verteilten beispielsweise im Mai 1796 die funf Regierungschefs auf der Fére
des Victoires im Namen des Vaterlandes Kronen aus Eichenlaub und Lorbeer an die
Soldaten. Die Szene wurde in einer Zeichnung festgehalten, auf der die Direktoren
in offiziellen Amtstrachten prominent in der Bildmitte zu erkennen sind
(Abb. 4).5 Links im Bild ehren Offiziere der Italienarmee die Biiste eines Soldaten
mit einem Lorbeerkranz. Weihrauch steigt auf, so dass beim Betrachter der Ein-
druck entsteht, Zeuge eines militirischen Kultes zu werden.® In der regimetreuen
Presse war auch erneut vom kollektiven Heldentum aller franzosischen Soldaten
die Rede, wenn es in einem offiziellen Festbericht hief3: ,,Cet esprit des anciens a
guidé nos législateurs et leurs institutions vraiment républicaines réussiront a
former des citoyens, comme I’amour de de gloire et I’enthousiasme de la liberté
ont fait des héros de tous les soldats de la France.“¢! Als wichtige symbolpolitische
Referenz diente erneut die Antike und der ,Geist der Alten‘.

Die von den Jakobinern entwickelte Idee der republikanischen Moralerzie-
hung durch Vorbilder - ,Exempel® — wurde nach 1795 ebenfalls fortgesetzt, mit
einer besonderen Schwerpunktsetzung auch im zivilen Bereich. Innenminister
Francois de Neufchiteau belehrte in einem Rundschreiben seine Beamten in der
Provinz iber die Wichtigkeit der Vorbilder, die sich durch besondere Taten aus-
gezeichnet hitten, fiir das Vaterland. Die Tugendhaften verliechen dem Vaterland
Ewigkeit. Daher miisse ihnen das Vaterland seinerseits ewigen Ruhm (,Unsterb-

lichkeit®) durch die Nachwelt sichern:

»31 les vertus des citoyens assurent I'immortalité a la patrie, la patrie a son tour doit dis-
penser I'immortalité aux citoyens vertueux; son devoir est de les présenter a la posterité,
tels qu’eux-mémes se sont présentés a leur siecle, et d’appeler sur eux I’admiration ou
I’estime des 4ges a venir.“62

58 Vgl. unter anderem Corps législatif / Conseil des Anciens, Féte funébre du 25 fructidor,

ordonnée par la loi du 19, consacrée a la mémoire du général Joubert et de ses braves
compagnons d'armes, Paris, fructidor an VII, 0.0. o.J. [Paris 1799].
59 Liberté. Egalité. Programme de la féte de la Victoire, 10 Prairial de I’an IV [1796] sowie die
Zeichnung Féte des Victoires au Champ-de-Mars, le 10 prairial an VI (29. Mai 1796)
(Vizille, Musée de la Révolution francaise, Inv. 1986-269), in: P. Bordes / A. Chevalier
(Hrsg.), Catalogue des Peintures, Sculptures et Dessins, Musée de la Révolution frangaise,
Vizille 1996, S. 212.
Philippe Bordes unterstellt sogar, die Zeichnung nehme bereits den Militirkult des Empire
vorweg: vgl. ebd.
61 Trouvé, Paris, le 11 prairial, in: Moniteur n° 253, 13 prairial IV (1. Juni 1796).
62 N. Francois de Neufchiteau, Circulaire du 1¢" brumaire VII: Recueil des belles actions civi-
les, in: N. Francois de Neufchiteau, Recueil des lettres circulaires, instructions, program-

60

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 205

Das Direktorium strebte mit Hilfe der Lokalverwaltungen an, in einem einzigen
Buch alle Taten zusammenzufassen, die in Frankreich von tugendhaften und
wohltitigen Biirgern begangen worden seien (,Recueil des belles actions civiles®).
Die Tugend zu ehren, so erliuterte Frangois weiter in seinem Schreiben, sei eine
der wichtigsten Aufgaben jeder Regierung. Es gehe darum nachzuweisen, wie
vielfiltige Typen von Heroismus die Republik hervorgebracht habe und welcher
Segen die Revolution fiir Frankreich gewesen sei: ,,Prouvons a nos contemporains,
apprenons a nos successeurs que I’ére de la liberté a été favorable au développe-
ment de tous les genres d’héroisme; et félicitons-nous de trouver, dans ces grands
exemples, de nouveaux motifs de bénir la révolution.“®3

Die Grofle der Republik wurde entsprechend keineswegs allein tiber militéri-
sche Leistungen, sondern iiber ,heldenhaftes’ Handeln im Allgemeinen definiert.
Das Direktorium subventionierte auch die ,,Fastes du peuple frangais“ von Grasset
Saint-Sauveur, eine alle zwei Wochen erscheinende Publikation von Darstellungen
ausgewdhlter ,heroischer und ziviler® Taten franzosischer Biirger, einschliefllich
Texterlduterungen.®* Die Drucke visualisierten auch Zivilisten, wie zum Beispiel
den Gefingniswirter Michel Cange, der Gefangenen wihrend der Zérreur geholfen
haben soll.6> Die meisten Motive und Anekdoten stammen jedoch aus Bereich
des Militrischen, so dass durchaus von einer republikanischen Kontinuitit im
Diskurs um den Kriegshelden auszugehen ist.%¢ Gerade jedoch die Popularitit von
Kriegshelden, wie zum Beispiel diejenige des siegreichen Revolutionsgenerals
Napoleon Bonaparte, notigte die Regierung zu symbolpolitisch feinfithligem
Handeln.®” Nach seiner Riickkehr vom Italienfeldzug wurde Bonaparte bei einem

mes, discours, et autres actes publics, Emanés du C.en Francois (de Neufchiteau), pendant
ses deux exercices du Ministére de P'intérieur, Bd. 1, an VII-VIII, 0.0. o.J. [Paris 1799],
S. 246-250, hier S. 248.
63 Ebd., S. 250.
64 7. Grasset Saint-Sauveur, Les Fastes du peuple Frangais, ou Tableaux raisonnés de toutes les
actions héroiques et civiques du soldat et du citoyen francais. Edition ornée de gravures
d’aprés les dessins du Citoyen Labrousse, Paris 1796. Die Darstellungen sind in den Sam-
mlungen der BnF katalogisiert, vgl. unter anderem L. F. Labrousse, Les Fastes du peuple
frangais, gravures au pointillé, par J. Grasset Saint-Sauveur, 0.0O. oJ. [Paris 1796] (Paris,
BnF, Coll. de Vinck, Inv. 7106-7133).
Ders., Michel Cange et George: ah! vertueux ami! je vous dois la vie... Je n’avais que cent
livres; j’aurais voulu en posseder davantage. 10 thermidor an 3, 0.0. 0.]. [Paris 1796-1805]
(kolorierte Radierung, Paris, BnF, Coll. de 'Histoire de France, Inv. IFF, 56).
Das Frontispiz sowie viele andere Motive der ,Fastes du peuple francais“ zeigten National-
gardisten oder Soldaten im Kriegseinsatz, vgl. J. Grasset Saint-Sauveur, Les Fastes du peu-
ple francais, frontispice, 0.0O. o.J. [Paris 1796] (kolorierte Radierung, Paris, BnF, Coll. de
Vinck, Inv. 7105). Kontinuitit in der ,Kultur des republikanischen Heroismus® im Direkto-
rium beschreibt auch Gainot im Hinblick auf eine weitere Exempelsammlung: B. Gainot,
Persistance d’une culture de I’héroisme républicain sous le Directoire: le Recueil des actions
héroigues ou Le livre du soldat frangais par le général Championnet (1798-1799), in: Bianchi,
Héros et héroines (Anm. 9), S. 179-194.
Im Hinblick auf Paris vgl. C. Schroer, Vive la République versus Vive Bonaparte? Die Insze-
nierung Napoleon Bonapartes als Staatsmann, in: R. Schmidt / H.-U. Thamer (Hrsg.), Die
Konstruktion von Tradition. Inszenierung und Propaganda napoleonischer Herrschaft,

65

66

67

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

206 CHRISTINA SCHROER

offiziellen Empfang im Palais du Luxembourg nicht als siegreicher General gefeiert,
sondern als ,Friedensbringer® fir die Republik: ,,c’est sur-tout comme pacificateur
du continent que le directoire exécutif se plait a vous contempler.®® Bonapartes
,Grofle® bestand in den Augen der Machthaber in seiner Dienstbarkeit fir die Re-
publik. Allein als Unterhindler und Diener der Grande Nation galt es ihn folglich
zu wirdigen. So war es auch Auflenminister Talleyrand, nicht der Kriegsminister,
der den General dem Regierungsgremium vorstellte.®” Und diese Strategie wurde
auch durch geschickte Bildpropaganda mit gestiitzt, wenn allegorische Darstellun-
gen zum Friedensschluss von Campo Formio Bonaparte als Mittelsmann des neu-
en Regimes visualisierten: Der Triumph gebiihrt nicht thm personlich, sondern der
Republik, die - allegorisch als Frauenfigur visualisiert — den Helden der Italienar-
mee (links von ihr im Bild) mit einem Lorbeerkranz kront (Abb. 5).70

Spitestens Ende der 1790er Jahre wurde die Republik selbst zum wichtigsten
symbolpolitischen Objekt, auf das sich alle staatlichen Reprisentationsformen
und offiziellen Sakralisierungen hin ausrichteten.”! Uber die neue Zeitrechnung
nach dem ,republikanischen Kalender® (calendrier républicain) wurde sie unmittel-
bar im Alltag erfahrbar und zu einer lebensweltlichen Erfahrung. Ubergangsrituale
zwischen den biologischen und sozialen Lebensabschnitten wurden auf die Re-
publik bezogen und staatlich-biirokratisch organisiert. Gemeinsame Hochfeste
und Erinnerungsrituale liefen die Republik als Gemeinschaft mit gemeinsamer
Geschichte erfahren und begriindeten eine republikanische Wertegemeinschaft.
Durch Pflege gemeinsamer Kulte — wie unter anderem der verschiedenen Varian-
ten des Heldenkultes — wurde die Republik zur Glaubenssache. Diese sakrale Auf-
ladung sollte sich im Kontext der andauernden Machtkimpfe jedoch immer
wieder auch als problematisch erweisen. Der Mirtyrerkult des Jahres 1793 war bei-
spielsweise diskursiv so eng mit der Existenz der Republik verkniipft, dass sein
Scheitern auch den republikanischen Griindungsmythos selbst mit in Frage stellte.
Die neu entstehende politische Opposition bedachte in Zeiten gelockerter Presse-
freiheit die offizielle ,Heldenverehrung’ durchaus mit Spott.”2 Die sakrale Uber-

1799-1815 (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme. Schriften-
reihe des SFB 496; 32), Miinster 2010, S. 153-189. Zur Verehrung des ,Helden® Bonaparte
zur Zeit des Direktoriums in der Provinz vgl. C. Triolaire, Fétes officielles et culte du héros
Bonaparte en province entre Directoire et Consulat, in: Bianchi, Héros et héroines
(Anm. 9), S. 159-176.
68 Journal des hommes libres n° 206, 21 frimaire VI (11. Dezember 1797).
69 In seinen Memoiren erinnert sich Barras, wie er vor der Ankunft Bonapartes in Paris Au-
Renminister Talleyrand in seine Aufgaben einwies: Memoiren von Paul Barras, Mitglied
des Direktoriums, hrsg. von George Duruy, Bd. 3, Stuttgart [u.a.] 1896, S. 115.
Eventail publié a 'occasion du traité de Campo-Formio (17 octobre 1797) (Radierung, Pa-
ris, BnF, Coll. de Vinck, Inv. 6826).
71 Vgl. dazu ausfithrlich: Schréer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 283-470. Dort auch
zum Folgenden.
So unter anderem bereits eingangs gesehen am Beispiel von Jean-Paul Marat, der im Win-
ter 1794/1795 zum Spottobjekt der reaktioniren Presse wurde, s. unter anderem Maton de
La Varenne, Les Crimes de Marat et des autres égorgeurs (Anm. 6).

70

72

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

207

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION

[0 "0 (£6L1 3190300 £ ]) oruriof-odwey) ap 93N Np uolseddo ] e a1yqnd [reruaay :G ‘qqy

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

208 CHRISTINA SCHROER

hohung der Republik, urspriinglich als symbolpolitisches Instrument zur politi-
schen Stabilisierung und sozialen Gemeinschaftsstiftung erdacht, erschwerte so-
mit auch im Kontext der wechselvollen Geschichte der revolutioniren Helden-
verehrung die Beruhigung der revolutioniren Dynamik hidufig mehr als sie zu
befordern.

Politische Instrumente in Zeiten revolutiondren Wandels —
Kontinuitéiten und Briiche

Abschlieflend sollen die in chronologischer Abfolge beschriebenen Heldenkulte
und Sakralisierungen in einer systematischen Perspektive entlang von acht Stich-
worten zusammengefasst und auf Kontinuititen und Briiche im Revolutionsjahr-
zehnt hin befragt werden. Zunichst fallen trotz der zahlreichen Regimeumbriiche
und symbolpolitischen Neuanfinge eine Reihe von Kontinuititen ins Auge:

Politische Instrumente: Fragt man aus einer tbergeordneten Perspektive nach der
Funktion der analysierten Heldenkulte in der Franzosischen Revolution, so wird
deutlich, dass sie vor allem ein Instrument waren, in dem die politische Zukunft
der Revolution, ihre Ziele und Wertvorstellungen verhandelt wurden: sowohl vom
Volk als auch von der Obrigkeit. Letztere, um die es in diesem Beitrag ja schwer-
punktmiflig ging, benutze Heldenfiguren - in der konstitutionellen Monarchie
ebenso wie in der Republik — zur Legitimation ihrer Politik, als Garanten bestimm-
ter [deen und/oder als Vorbilder fiir die Zukunft der franzosischen Nation.

Praxisfelder: Die Praxisfelder, auf denen Helden kreiert und sakralisiert wurden,
blieben prinzipiell von 1789 bis 1799 dieselben: Nationalfeste, offizielle Ehrun-
gen und Auszeichnungen sowie politischer Totenkult. In der republikanischen
Phase unterstiitze die Regierung dartiber hinaus die Sammlung und Publikation
vorbildlicher ,heroischer und ziviler Taten franzdsischer Biirger in Text und Bild,
wie beispielsweise die ,Fastes du peuple francais“ oder auch die Idee der Zusam-
menstellung aller belles actions civiles unter Innenminister Frangois de Neufchiteau
belegen.

Demokratisierung und Pluralisierung: Blickt man in einem engeren Sinne auf die
Verwendungsweisen des Heldenbegriffes in der politischen Sprache nach 1789, so
sind Demokratisierungstendenzen bereits von Beginn der Revolution an zu beo-
bachten. Schon nach der Einnahme der Bastille wurde prinzipiell das ganze Volk
sheldenfihig’. Diese Tendenz verstirkte sich in der republikanischen Phase wei-
terhin, mit der Einfithrung der Idee des Biirgersoldaten ebenso wie in der Ideo-
logisierung des Opfertodes fir das Vaterland. Gleichzeitig kam es im Vergleich
zum Ancien Régime zu einer weiteren Pluralisierung von Heldentypen und He-
roisierungsprozessen: Neben dem militirischen Helden konnten Politiker (wie
Mirabeau), Journalisten (wie Marat) und Kindersoldaten (wie Bara), aber auch
herausragende Kiinstler, tugendhafte Biirger oder einfache Bauern in bestimmten

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 209

Kontexten zu ,Helden® stilisiert werden. Besonders das Direktorium legte in Er-
ginzung zum militirischen Bereich Wert auf eine Aufwertung ziviler Helden und
Vorbilder, unter anderem im Rahmen seiner Fest- und Erziehungspolitik.”3

Erziehungsanspruch und Kontrollwunsch. Der Aufruf zur Pflege des Gedichtnisses
der ,groflen Minner‘, Vorbilder oder eben Helden der Republik stand in engem
Zusammenhang mit dem Erziehungsanspruch der Republikaner: Die Metapher
der ,Regeneration® wurde nicht nur fiir politische Reformprozesse bemiiht, son-
dern auch mit einer Erneuerung des Menschen im Sinne einer moralischen Wieder-
geburt verkntipft.”* Hier konnte der von der Obrigkeit kontrollierte Helden-
diskurs wertvolle Vermittlungsarbeit leisten. Der Kontrollwunsch war allen
beschriebenen, symbolpolitischen Strategien inhidrent: Symbolpolitik bedeutete
immer auch Ordnungspolitik.

Symbolischer Synkretismus. Regimeiibergreifend war die traditionelle religiose Pra-
xis des Katholizismus ein wichtiger Stichwortgeber fiir die revolutionire Sym-
bolpolitik: Rituale, zeremonielle Praktiken und Symbole wurden aus dem Kon-
text der christlichen Religion auf Themen, Figuren oder Objekte der neuen poli-
tisch-sozialen Ordnung transferiert (Martyrerkult, Heiligenverehrung) und christ-
liche Normen, Verhaltensweisen und Moralvorstellungen waren nach wie vor ein
wichtiger Bezugsrahmen der politischen Debatte (zum Beispiel im Tugend-
diskurs).” Daneben fanden massive Anleihen an das symbolpolitische Repertoire
der Antike sowie teilweise auch an Praktiken der franzosischen Monarchie bezie-
hungsweise des Ancien Régime statt (zum Beispiel die Biistenverehrung). Typisch
fur die Symbolpolitik der Revolution erscheint ein symbolischer Synkretismus,
den wir auch im Kontext der Heldenverehrung beobachten konnten.”® So be-
zeichnete Robespierre Rousseau, die alten Griechen, Bara und Viala in einem
Atemzug als ,Mirtyrer der Freiheit’. Die Direktorialisten kombinierten auf der
Féte des Victoires 1796 Burgerkronen mit Vaterlandsaltiren und Weihrauchfissern.
Im Zuge des Totenkultes standen Pyramiden, wie bei dem Begribnis von Hoche
1797, neben Biisten, Trauerfahnen und Freiheitsstatuen. In der Regel haben wir

73 Entgegen einer weit verbreiteten Tendenz, das Direktorium als Zeit des Niedergangs der

Republik zu beschreiben, kann gerade fiir die Jahre 1795 bis 1799 einerseits eine starke re-

publikanische Kontinuitit, andererseits der Wille zu neuen symbolpolitischen Impulsen

und einer Stabilisierung der Errungenschaften der Revolution beobachtet werden. Vgl.

Schroer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 661-676 sowie im Hinblick auf das Bei-

spiel des militirischen Helden: Q. Reynier, Le héros militaire, la mort et ’honneur sous le

Directoire: quelle menace pour la République?, in: Bianchi, Héros et héroines (Anm. 9),

S. 195-220.

D. Julia, Artikel Instruction publique / éducation nationale, in: A. Soboul, Dictionnaire

historique de la Révolution francaise, Paris 1989, S. 575-581, besonders S. 575.

75 Dazu auch: Ozouf, La féte (Anm. 32), S. 441-474 sowie Schroer, Republik im Experiment
(Anm. 10), besonders S. 205-206, S. 429-467.

76 Mit besonderem Fokus auf die Verehrung Marats vgl. Bonnet, La Mort de Marat
(Anm. 41), S. 101-127.

74

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

210 CHRISTINA SCHROER

es somit mit einer Kombination aus antiker, christlicher, freimaurerischer und re-
volutionirer Symbolsprache zu tun.

Trotz dieser Fiille von revolutionsiibergreifenden Gemeinsamkeiten lieflen
sich jedoch auch wesentliche Kontinuititsbriiche im symbolpolitischen Umgang
mit ,Helden‘ zwischen 1789 und 1799 feststellen:

Kontextabhéngige Projektionsflichen. Als politische Instrumente waren Heldenfiguren
und Heroisierungen zwangsldufig stark vom politischen Kontext sowie von den
Zielen ihrer Anhiangerschaft abhingig. Nach dem Sturz Robespierres verfolgten die
konkurrierenden politischen Gruppierungen mit der Pantheonisierung Marats im
Herbst 1794 vollig unterschiedliche Zielsetzungen: Hofften die Jakobiner auf eine
Mobilisierung des Volkes, was eventuell sogar eine Fortsetzung der Schreckensherr-
schaft erméglicht hitte, so betonte die Gruppe derjenigen, die Robespierre gestiirzt
hatte, eine vermeintliche Feindschaft zwischen dem gestiirzten Tyrannen (Robes-
pierre) und dem Volksfreund (Marat) — und benutzten die Popularitit des ,Volks-
freundes’ zur Begriindung einer gemifligten Republik.”” Vergleicht man die Fest-
reden zu den jihrlich wiederkehrenden Nationalfeiertagen, so spiegeln diese bei
genauerem Hinsehen stets zagespolitische Themen.”® Ein und dieselbe Erinnerung -
oder auch Heldenfigur - diente unterschiedlichen Akteuren in unterschiedlichen
Kontexten zu unterschiedlichen politischen Zwecken.

Konjunkturen der Sakralisierung. Auch die Praktiken der Sakralisierungen hatten ent-
sprechend unterschiedliche Konjunkturen. Neigte die radikale Republik zu starken
Sakralisierungen und bediente die gesamte symbolpolitische Palette vom metapho-
rischen Sprachgebrauch bis zum Versuch der Errichtung einer republikanischen Re-
ligion, so bemiihte sich das Direktorium seinerseits um eine Desakralisierung des
Heroischen - ohne dass dies das Ende der Instrumentalisierung von Vorbildern
oder besonderen Leistungen im Namen der Republik bedeutete. Um tugendhaftes
Handeln zu erreichen, ohne den politisch vorbelasteten Heldenbegriff tiberzustra-
pazieren, kniipften die Direktorialisten an antike, christliche und aufklarerische
Diskurse des ,Exempels‘ und Vorbildes* an.

Konjunkturen der Kulte. Im Verlauf der Revolution entstanden verschiedene, sikular
ausgerichtete und gleichzeitig sakral aufgeladene Heldenkulte. Zur Verdeutlichung
meiner Analyse habe ich den drei untersuchten Phasen schwerpunktmiflig erstens
den Kult des Vaterlandes, zweitens den Kult der Martyrer und drittens den Kult
der Republik zugeordnet. In allen beschriebenen Kulten spielten Heldenfiguren
eine zentrale Rolle. Selbstverstindlich kam es auch zu regimeiibergreifenden Uber-
schneidungen: Vor allem der Kult des Vaterlandes war bis zum Ende der Revoluti-
on virulent und erfuhr bei Regierungsstiirzen und -umbildungen allenfalls eine Ak-
tualisierung.

77 Schroer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 533-562.
78 M. Ozouf, De thermidor a brumaire: Le discours de la Révolution sur elle-méme,
in: Revue Historique 243, 1970, S. 31-66.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 211

Helden im Dienst des Nouvean Régime:
Heroisierung und Sakralisierung im Rabhmen von Kulten
um Vaterland, Nation und Republik

Die Symbolpolitik der verschiedenen revolutioniren Regierungen bediente sich
zwischen 1789 und 1799 verschiedener ,Sakralisierungsstrategien’. Hiufig be-
schrinkte sich die Sakralisierung auf einen metaphorischen Sprach- und Bildgebranch:
So war bei Parlamentsdebatten oder Festreden zum Beispiel die Rede vom Kon-
vent als ,Heiligtum der Freiheit, vom ,heiligen Buch der Verfassung® oder den
neuen Heiligtiimern des Vaterlandes®, der ,Nation® oder der ,Republik’.”® Auffillig
ist, dass das Adjektiv heilig eigentlich nie dem Helden selbst zugeschrieben wurde,
auch nicht im Falle der Revolutionsmirtyrer zur Zeit der Zerreur. Helden waren
von 1789 bis 1799 Diener der neuen Ordnung. Sakralisierungen bezogen sich in
der Regel auf die staatlichen oder verfassungsrechtlichen Institutionen selbst. Eine
Ausnahme stellt die volkstimliche Verehrung Marats durch die Pariser Sansculot-
ten dar:3 Diese Art der sakralen Aufladung einer einzelnen Heldenfigur erfolgte
jedoch eben nicht durch die republikanische Obrigkeit, sondern wurde von dieser
konsequent abgelehnt. Helden wurden in der offiziellen Symbolpolitik allenfalls
im Zuge von Traditions- und Mythenbildungen, einer zweiten Form der Zuschreibung
von Aufleralltiglichkeit, sakralisiert. Sie waren Teil einer groleren Erzdhlung tiber
die Vergangenheit und Zukunft des neuen Regimes. Hier waren als Medien vor
allem Presse, Theater, Druckgraphiken und Literatur von Bedeutung. Eine nichste
Stufe von Sakralisierungen stellten die beschriebenen sikularen Kulte (Kult der
,groflen Minner’, Kult des Vaterlandes, Mirtyrerkult, Republik-Kult) dar, die zur
Bithne fur das Reden tiber Helden oder moralische Exempel wurden und diese mit
besonderen Praktiken der Verehrung bedachten. Von einer Biirger- oder Zivilreligion
kann allenfalls in der republikanischen Zeit gesprochen werden, in der man mit
verschiedenen Ansitzen einer staatlich-moralischen Erziehung experimentierte, um
das Gemeinwesen zu stabilisieren und gegen seine Feinde zu verteidigen.8! Die
Republikaner schickten sich an, die gesellschaftspolitischen Theorien Rousseaus in
die Praxis umzusetzen: aus dem theoretischen Konzept einer Zivilreligion wurde
erstmals ein politisches Ziel.#2

79 Vgl. weitere Beispiele, zum Beispiel aus dem Umfeld des Festes vom 21. Januar sowie vom

9./10. Thermidor bei Schroer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 142, S. 176-179,
S. 461-470.

80 Vgl. Bonnet, La Mort de Marat (Anm. 41), S. 101-127; Soboul, Le sentiment religieux
(Anm. 40).

81 Zivilreligion ist in der Nachfolge der Arbeiten Robert Bellahs am Beispiel der USA zu ei-
nem analytischen Konzept weiterentwickelt worden, welches die tiefe Verwurzelung unter-
schiedlicher politischer Kulturen in religiosen Semantiken zu erkliren vermag, vgl. unter
anderem Beitrige in: H. Kleger (Hrsg.), Religion des Biirgers. Zivilreligion in Amerika und
Europa (Religion, Wissen, Kultur; 3), Miinchen 1986.

82 Schroer, Republik im Experiment (Anm. 10), S. 283-315.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

212 CHRISTINA SCHROER

Dieser Uberblick versteht sich als Beitrag zu einem nach wie vor fruchtbaren
Forschungsfeld. Die hier nur fir einzelne Fallbeispiele beschriebenen Sakralisie-
rungstendenzen verdienen im Rahmen einer kulturwissenschaftlich inspirierten
Analyse zur Religionsgeschichte der Franzosischen Revolution eine vertiefte Ana-
lyse. Auch eine im engeren Sinne begriffsgeschichtliche Studie zu den Revoluti-
onshelden bleibt ein Desiderat der Forschung, ebenso wie eine systematischere
Gegeniiberstellung von verschiedenen Heroisierungsprozessen durch offizielle
Symbolpolitik ,von oben® mit stirker volksnahen Verehrungspraktiken ,von un-
ten‘ und eine vergleichende Betrachtung von Helden der Revolution und der
Gegenrevolution, beispielsweise Charlotte Corday.?3 Nicht alle Ambivalenzen,
die sich im Spannungsfeld zwischen Anspruch und Wirklichkeit revolutioniren
Heldentums im Revolutionsjahrzehnt ergeben, konnen eindeutig beantwortet
werden. So fehlt im Bereich der Wirkungsgeschichte fir weniger populdre Hel-
denfiguren und regional durchgefiihrte Nationalfeiertage teilweise schlicht die
Quellenbasis. Auch die Beobachtung der Widerspriichlichkeit zwischen symbol-
politischen Stabilisierungsanspriichen auf der einen und gesellschaftlichen Kon-
flikterfahrungen rund um Heldenverehrung auf der anderen Seite lassen sich
nicht auflésen, sondern stellen ein Charakteristikum jeder Form von Reprisenta-
tion von Macht in der Moderne dar. Besonders fir demokratisch verfasste Ge-
sellschaften gilt es zukiinftig noch genauer nach dem Paradox der notwendigen
Herausstellung Einzelner bei gleichzeitiger Inanspruchnahme des Gleichheits-
prinzips zu fragen. Die Reprisentanten der Ersten franzosischen Republik ver-
sdumten es in den spiten 1790er Jahren, neben der Sakralisierung der abstrakten
Staatsform der Republik auch eine personale Form der Herrschaftslegitimation
zu ermOglichen, die von den Franzosen immer stirker eingefordert wurde und
vermutlich gerade in Transformationsgesellschaften von besonderer Relevanz
ist.8 Napoleon Bonaparte wusste von 1797 an diese Leerstelle geschickt auszu-
fullen. Selbst die beschriebene Darstellung zum Frieden von Campo Formio ldsst
erkennen, dass sich der Ruhm des republikanischen ,Dieners® beziehungsweise
,Friedensbringers‘ rasch verselbstindigen sollte. Thm allein, nicht der Republik,
und schon gar nicht den Mitgliedern des Direktoriums, ist am oberen Bildrand
ein Tempel gewidmet, und am rechten Bildrand tanzen die franzdsischen Biirger
einen Reigen rund um ein Monument zu seinem Gedichtnis (Abb. 5).85 Nach
dem Staatsstreich vom 18. Brumaire VIII (9. November 1799) sollten Heldendis-
kurs und Nouvean Régime, Exemplaritit und Sakralitit erstmals seit dem Ende des

83 Ansitze dazu liefern verschiedene Beitrige des Sammelbandes von Bianchi, Héros et héro-

ines (Anm. 9). Auch ,Anti-Helden® werden dort beriicksichtigt.

Darauf deuten auch die Ergebnisse eines Workshops zum Thema ,Revolutionire Idole” an
der Universitit Halle (20./21. Februar 2015) unter Leitung von Manfred Hettling und Pat-
rick Wagner hin.

Eventail publié a 'occasion du traité de Campo-Formio (Anm. 70).

84

85

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN IM DIENST DER REVOLUTION 213

sakralen Konigtums wieder konsequent zur Deckung gebracht werden: Dies ent-
faltete mittelfristig eine sehr viel stirker stabilisierende Wirkung als die wech-
selnden Heldendiskurse des revolutioniren Jahrzehnts.

Abbildungsnachweise

Abb. 1:  [Unbekannter Kinstler], Avant-garde des femmes allant a Versaille
[sic], [Paris] 1789 (kolorierte Radierung, Paris, BnF, Coll. de Vinck, t.
18, Tnv. 2960).

Abb. 2:  J. M. Mixelle, Honoré Gabriel c.te de Mirabeau: député de la Séné-
chaussée d’Aix a I’Assemblée nationale en 1789 [...], Paris 1792 (Ra-
dierung, Paris, BnF, Coll. de Vinck, t. 11, Inv. 1928).

Abb. 3:  [Unbekannter Kiinstler], Martyrs de la liberté: Marat Le Pelletier Cha-
lier, 0.0., 0.]. [Paris 1793] (Radierung und Punktsticharbeit, Paris, BnF,
Coll. De Vinck, t. 33, Inv. 5419).

Abb. 4:  Féte des Victoires au Champ-de-Mars, le 10 prairial an VI (29. Mai
1796) (Vizille, Musée de la Révolution francaise, Inv. 1986-269).

Abb. 5:  Eventail publié a I'occasion du traité de Campo-Formio (17 octobre
1797), 0.0. oJ. [Paris 1797] (Radierung, Paris, BnF, Coll. de Vinck,
Tnv. 6826).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

m 13.01.2028, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Napoleons Golgota

Sakralisierende Heldenverehrung zwischen
Restauration und Julimonarchie

Benjamin Marquart

Der 15. Dezember 1840 war ein Dienstag. Es war ein sehr kalter, wenn auch son-
niger Tag in Paris. Gegen elf Uhr vormittags verliefy der 38-jahrige Victor Hugo
seine Wohnung an der Place royale und machte sich zu Fufl auf den Weg zum
Quai des Invalides. Schliefflich vor dem Invalidendom angekommen, bot sich
dem bereits damals erfolgreichen Schriftsteller ein verwunderliches Bild. Die At-
mosphire auf dem Festplatz kennzeichnete sich in seiner Beschreibung durch ein
Nebeneinander von Euphorie und Anspannung:

»|.-.] je débouche sur la place des Invalides. L3, je crains un moment que tout ne soit
fini et que empereur ne soit passé, tant il vient de passants de mon c6té, lesquels sem-
blent s’en retourner. C’est tout simplement la foule qui reflue, refoulée par un cordon
de gardes municipaux a pied. [...]

Des gendarmes déguisés en bourgeois, mais trahis par leurs éperons et leurs cols d’uni-
forme, se promenent ¢a et 13.%!

Diese Ambivalenz der Atmosphire offenbarte sich Hugo aber nicht allein in der
erniichternden Stimmung, die gegen Mittag an der Place des Invalides vorherrsch-
te. Anldsslich der Feierlichkeiten des 15. Dezember war im Umfeld des Invaliden-
doms eine ganze Reihe sowohl allegorischer als auch gegenstindlicher Gipsstatu-
en errichtet worden, die nicht zuletzt ein sehr spezifisches Geschichtsverstindnis
transportieren sollten: So schmiickte eine Statue Napoleons im imperialen Ornat
mit Szepter und Ordensband der Ehrenlegion den Quai des Invalides. Entlang
der Esplanade des Invalides waren 32 Statuen aufgestellt worden, die grofle Herr-
scher und Feldherren Frankreichs darstellten. Die Reihe der Herrscher begann bei
Chlodwig und erstreckte sich tiber Karl Martell, Karl den Groflen und den Heili-
gen Ludwig bis hin zu Ludwig XIV. Die Reihe der Feldherren beinhaltete sowohl
nationale Identifikationsfiguren im Sinne der von der Julimonarchie propagierten
langen royalistisch-nationalen Tradition wie Jeanne d’Arc, Bayard oder Turenne,
als auch eine Reihe prominenter Militdrs der Revolutionszeit und des Empire.? In
der niheren Betrachtung von einer der Besuchertribiinen aus bemerkte Hugo al-
lerdings die teils schlechte und billige Ausfithrung dieser temporiren Dekoratio-
nen, die fur ihn kaum mehr als die plumpe Fassade eines groferen falschen

V. Hugo, Funérailles de Napoléon. Notes prises sur place, in: V. Hugo, Oeuvres Inédites de
Victor Hugo, Bd. 8 Choses Vues, Paris 1888, S. 17-36, hier S. 18, S. 20.

Vgl. E. Fureix, La France des Larmes. Deuils politiques & 1’Age romantique, Paris 2009,
S. 308-309.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

216 BENJAMIN MARQUART

Pomps darstellten, der im Widerspruch zum feierlichen Anlass stand. Dieser Ge-
gensatz offenbarte sich vollends gegen 12.30 Uhr, als sich die ersten Ausldufer des
Leichenzuges der Esplanade des Invalides niherten und die blofle Ahnung und
Erwartung des eigentlichen Leichenwagens und der erneuten Prisenz des Helden
nach Hugo die ganze Szene in ein andichtiges und erhabenes Licht tauchte, das
die ruhmreichen Taten des Kaiserreichs erinnerte:

»A Pextrémité de I'esplanade, vers la riviére, une double rangée de grenadiers a cheval, a
buffleteries jaunes, débouche gravement. C’est la gendarmerie de la Seine. C’est la téte
du cortége. En ce moment le soleil fait son devoir et apparait magnifiquement. Nous
sommes dans le mois d’Austerlitz. [...]

Le char de 'empereur apparait.

Le soleil, voilé jusqu’a ce moment, reparait en méme temps. Leffet est prodigieux.

[...] Une immense rumeur enveloppe cette apparition. On dirait que ce char traine
apres lui Pacclamation de toute la ville, comme une torche traine sa fumée.“3

Hugos Erfahrungsbericht von den Feierlichkeiten anlisslich der Rickfithrung der
sterblichen Uberreste Napoleons vom Ort seines letzten Exils, St. Helena, nach
Paris am 15. Dezember 1840 zeichnet sich durch seine kithle und sachliche Beo-
bachtungsweise aus, die mit hohem Reflexionsgrad hinter die Kulissen der Insze-
nierung und Stilisierung des Ereignisses blickt. Ausgangspunkt dieser objektiven
Beobachtungen war jedoch - fiir den Napoleonisten Hugo* nicht verwunderlich -
die grundsitzliche Einstellung, dass dem Anlass des retour des cendres des Helden
Napoleon eine Gibermenschliche, durchaus sakrale Dimension beiwohne, dem der
allzu menschliche Pomp orleanistischer Gedenkfeiern nicht gerecht werde. Mit
dieser Einschitzung war Hugo nicht allein.

Das Narrativ einer sakralen, bzw. politisch-messianischen Dimension des Napo-
leonismus, das hier aufscheint, die Verhandlung der heroischen Figur Napoleon
mittels religioser Semantiken und Bildsprachen sowie ihre Verehrung mittels reli-
gioser Praktiken und die Entstehung nach religidsen Strukturen geordneter Vereh-
rergemeinden und -gruppen in ihrem Umfeld, kurz die zeitgendssische Wahr-
nehmung der Existenz eines napoleonischen Kultes, ist eine der Grundkonstanten
der Geschichte des Napoleonismus im Frankreich des 19. Jahrhunderts. Thre Wur-

Hugo, Napoléon (Anm. 1), S. 21, S. 23.

Die politische Einordnung Hugos erweist sich grundsitzlich als problematisch. Die Span-
nung zwischen seiner royalistisch geprigten Erziehung und seiner persénlichen Affinitit
fir liberale und demokratische Ideen begleitete ihn sein ganzes Leben tiber alle franzosi-
schen Regime des 19. Jahrhunderts hinweg. Der Julimonarchie war er mit Zuriickhaltung
begegnet, auch wenn Mitte der 1840er Jahre seine aktive politische Laufbahn mit der Er-
nennung zum Pair de France begann. Um 1840 befand er sich zudem in einem Prozess der
tendenziellen Annidherung an die Monarchie, nicht zuletzt aufgrund personlicher Be-
kanntschaften mit hochrangigen Mitgliedern der Regierung, wie Adolphe Thiers oder
Charles de Rémusat. Eine Konstante seiner politischen Einstellungen war und blieb aller-
dings die Begeisterung fir Napoleon I., auch wenn er sich mit dessen Neffen Louis Napo-
leon Bonaparte nicht arrangieren konnte und in der direkten Folge des Staatsstreichs von
1851 ins Exil gehen musste.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NAPOLEONS GOLGOTA 217

zeln reichen bis zu den Selbstheroisierungen und -stilisierungen der napoleoni-
schen Konsulatszeit zuriick, gewannen aber mit Bonapartes Tod 1821 neuen Auf-
schwung und eine neue Ordnung und Eigendynamik. Der vorliegende Beitrag
zeichnet ebendiese Beziehung von Sakralisierung und Heroisierung fiir den Napo-
leonismus in Frankreich in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts anhand eines
Vergleichs zweier historische Momente nach: zum einen Napoleons Tod 1821,
zum anderen die Riickfithrung seiner Leiche 1840. Der Schwerpunkt der Untersu-
chung liegt dabei nicht primir darauf, was, sondern vor allem wie iiber Napoleon
im Kontext dieser beiden Momente gesprochen wurde, und zwar in Text, Bild
und Verehrungspraktiken.

1821 — Napoleons Golgota

Die Nachricht von Napoleons Tod am frithen Morgen des 5. Mai 1821 in Long-
wood House auf St. Helena brauchte ungefihr zwei Monate, um Europa zu errei-
chen. Am 4. Juli erschienen offizielle Meldungen in britischen Zeitungen, die
Nachricht kursierte 6ffentlich in London und die Regierung informierte den fran-
zosischen Botschafter, der offizielle Depeschen nach Paris sandte. Dort wurde die
Nachricht vom Tod des ehemaligen Kaisers am folgenden Tag bereits in Regie-
rungskreisen und in den Tuilerien verbreitet. Als Gerticht drang sie bereits am
5. Juli auch nach auflen und verbreitete sich in den folgenden Tagen auf den Boule-
vards und in den Salons,” und am 7. Juli wurden die kurzen und dufierst sachlichen
»Details officiels sur la mort de Bonaparte®® in franzosischen Zeitungen abge-
druckt. Die Monarchie und regierungsnahe Kreise zeigten sich zunichst verwun-
dert tber die scheinbare Ruhe, mit der die Pariser Bevolkerung die Nachricht vom
Tod des ehemaligen Kaisers aufnahm. Ehemalige Weggefihrten und nun royalisti-
sche ,Kollaborateure wie Talleyrand deuteten diese Ruhe als Gleichgiiltigkeit, wih-
rend Oppositionelle wie zum Beispiel der General Maximilien Sébastien Foy - seit
1819 Abgeordneter der Deputiertenkammer und einer der Anfihrer der liberalen
Opposition - sie als das erkannte, was sie eigentlich war: nimlich Skepsis. Mehr-
fach hatten seit 1815 Gertchte tiber Napoleons Tod in Frankreich die Runde ge-
macht, ebenso wie Geriichte von angeblichen Sichtungen in Europa und seiner
unmittelbar bevorstehenden Riickkehr,” so dass die erneute Nachricht seines Able-
bens in den frithen Julitagen vielfach fir gezielte Fehlinformationen seitens der
Regierung gehalten wurde. Das Ausmaf$ der Fehleinschitzung der Lage seitens der
Monarchie wurde entsprechend offenbar, als sich die 6ffentliche Reaktion dnderte
und mit dem 9. Juli plotzlich eine wahre Publikationsflut anlisslich des Ereignisses

5 Vgl. Fureix, La France (Anm. 2), S. 404.

Vgl. Anon., Détails officiels sur la mort de Bonaparte arrivés de Ste-Héléne par un bati-
ment anglais, Paris 1821.

Zu der Gerlichtekultur um Napoleon in Frankreich nach 1815 vgl. S. Hazareesingh, The
Legend of Napoleon, London 2004, S. 41-44.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

218 BENJAMIN MARQUART

einsetzte. Sowohl die Produktion bildlicher als auch textlicher Glorifizierungen
und Heroisierungen® des Todes Napoleons in Lithografien und Broschiiren explo-
dierte und der Handel damit florierte; allein bis Ende Juli erschienen 34 Broschi-
ren, die sich mit dem Thema befassten, in einer Gesamtauflage von 28.000 Stiick —
bis zum Jahresende stiegen diese Zahlen auf 130 und 134.000. Auf diesen Boom
postumer Napoleon-Heroisierungen reagierte die Obrigkeit, nachdem die Monar-
chie anfinglich den Bonapartisten gegentiber noch integrativ zu wirken versucht
hatte, duflerst ungeschickt; so kam es zum Beispiel am 20. Juli zu einer von der
Pariser Polizeiprifektur angeordneten Razzia, bei der ganze Auflagen und Druck-
platten beschlagnahmt wurden, was zu einer teilweisen Illegalisierung aber keines-
wegs dem Ende des Napoleon-Lithografien-Handels fithrte.

An diesem Beispiel offenbaren sich die beiden Aspekte, die die Diskursland-
schaft besonders des Sommers 1821 in Paris prigten: einerseits das Spannungsfeld
spezifischer Erwartungen an das Ereignis seitens der Monarchie — namentlich die
Angst vor der aufrithrerischen Kraft der Nachricht von Napoleons Tod - und im
Verhiltnis dazu diskrepanter Reaktionen seitens der Regierung auf die sich tat-
sichlich entfaltenden Diskurse; andererseits der Anschluss oppositioneller Krifte
an die heroische Figur und die Instrumentalisierung der Heroisierung des Todes
Napoleons als Mittel des politischen Protests.

Innerhalb dieser Diskurslandschaft bildeten sich Phinomene der zunehmenden
Sakralisierung im Zuge der postumen napoleonistischen Heroisierungen beson-
ders an drei Punkten heraus: 1) die Verhandlung der heroischen Figur Napoleon
mittels sakraler Motive, Figuren und Semantiken in Bild und Text; 2) die - diskur-
sive — Konstruktion von Verehrergruppen und -gemeinschaften, die sich nach reli-
giosen Strukturen ordneten und 3) die Performanz religiéser Verehrungspraktiken
im Kontext des Todes Napoleons.

(1) Die Verhandlung des Helden mittels sakraler Semantiken in Text und Bild: Fi-
nes der prominentesten Motive sakraler Semantiken 1821 war die Stilisierung Na-
poleons zum modernen Prometheus. Dies war in gewisser Hinsicht die Weiterent-
wicklung eines politisch-prophetischen Gestus, den Bonaparte zu Regierungszeiten
in Selbststilisierungen instrumentalisiert hatte, indem er sich beispielsweise zum
exzeptionellen Gesetzgeber, zum politischen Moses im Kontext des Code Civil glo-
rifiziert hatte. Die Heroisierung als neuer Prometheus, der, an den Felsen von St.
Helena gekettet, schliefflich sein Ende gefunden hatte, erwies sich zum einen fuir
die unmittelbare poetische Verarbeitung des Ereignisses als anschlussfihig — siehe

Nicht alle diese medialen Reprisentationen widmeten sich in ihren Text- oder Bildspra-
chen einer dezidierten Heroisierung Napoleons. So finden sich beispielsweise Drucke, die
allein Napoleon auf dem Totenbett oder sogar nur den Gesichtsausschnitt dieser Szene
abbilden. Auch wenn diese Beispiele ebenso in den gréfleren Kontext der Heroisierungs-
welle von 1821 gehoren, so kann man das einzelne Beispiel dennoch nicht als Heroisie-
rung bezeichnen, weshalb ich hier auch die allgemeinere Glorifizierung anfiihre.

9 Vgl. Fureix, La France (Anm. 2), S. 410-411.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NAPOLEONS GOLGOTA 219

zum Beispiel Alessandro Manzoni, Goethe, Lord Byron, Franz Grillparzer — und
wurde ebenso zu einem Leitmotiv der romantischen Affinitit fiir Napoleon als
prototypischen modernen, tragischen Helden. Gerade in Grofibritannien war das
Moment der romantischen Verklirung Napoleons seit 1815 ein weitverbreitetes ge-
sellschaftliches Phinomen, das in einem starken Zusammenhang mit der Viktimi-
sierung Bonapartes seitens der radikalen Opposition und der heftigen Kritik an der
Exilpolitik der britischen Regierung stand.!® Im extrem politisierten Kontext der
franzosischen Diskurse von 1821 verwies dieses Motiv zum anderen auf die Ten-
denz einer neuen postumen Sakralisierung des napoleonischen Heldenmodells
und der damit einhergehenden Narrative, indem es im Zusammenhang mit chris-
tologisch aufgeladenen Sprachelementen stand. Begriffe wie ,roc sauvage®,!!
srocher brulant et sauvage“!? oder ,roc éternel“!? als Umschreibungen des Exilorts
oder als Diskursinhalte prisente Akteure wie die Begleiter Napoleons auf St. Hele-
na - die Heinrich Heine mit dem Begriff der ,Evangelisten‘!* des napoleonischen
Kultes belegte — riickten zusehends in die Nihe einer Semantik des Messianismus
oder der Christus-Ahnlichkeit. Sie stilisierten das zweite Exil und den Tod der he-
roischen Figur zu einer Passion, wodurch St. Helena zu einem impliziten moder-
nen Olberg, einem politischen Golgota, umgedeutet wurde. Elemente dieser Se-
mantik waren sowohl im Text als auch im Bild prisent; als Beispiel sei hier auf
Horace Vernets Gemilde ,I’Apothéose de Napoléon® von 1821 verwiesen. Es
wurde ebenso in lithografischen Kopien multipliziert, kursierte in einer breiteren
Offentlichkeit und visualisierte die sakralen Elemente des napoleonistischen Narra-
tivs von 1821 — den Felsen von St. Helena mit dem Grab des Helden, die in Pieta-
Manier angeordneten Jinger und das Willkommen des Helden im Jenseits -
besonders durch den Gebrauch auratischer Bildmotive.

(2) Religios geordnete Verehrergemeinschaften: Besonders eine Gruppe prigte die
franzosischen, genauer die Pariser, Diskurse um den Tod Napoleons von Beginn
an, niamlich die der napoleonischen Veteranen. Die meisten Broschiiren wurden
anonym verdffentlicht oder nur mit den Initialen des Verfassers versehen Aller-
dings bildete sich sehr schnell eines der technischen Leitmotive der Publikations-
flut von 1821 heraus, nimlich die soziale Selbstpositionierung der Verfasser als
Teil eben dieser Gruppe der Veteranen. Titelzusdtze wie ,par un vieux soldat®,
»par un soldat de la vieille armée®, ,par un officier de I’ancienne armée®, ,par un

10 vgl. S. Semmel, Fallen Greatness, in: S. Semmel, Napoleon and the British, New Ha-

ven/London 2004, S. 221-239. )
C. J. Bail, Napoléon aux Champs-Elysées, nouveau dialogue des morts, par un vieux sol-
dat, Paris 1821. Vgl. Anon., Vie civile et militaire de Napoléon Bonaparte, depuis sa nais-

11

12 Anon., Analyse impartiale des accusations portées contre Napoléon; précédée d’une notice

sur sa vie, et suivie d’une table chronologique, Paris 1821, S. 22.

Anon., Chomme au petit chapeau, Paris 1821, S. 11-12.

Heine beschiftigte sich zuerst im 1827 erschienenen zweiten Teil seiner ,Reisebilder” mit
den Berichten von St. Helena.

13
14

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

220 BENJAMIN MARQUART

invalide“,!> etc. gehorten unmittelbar zum festen Repertoire der Publikations-
praxis eines ansonsten anonymisierten Feldes. In den seltensten Fillen sind die
Namen der Autoren bekannt, so wie im Falle Constant Taillards und Alexandre
Goujons, die jeweils nicht nur Broschiiren veroffentlichten, in denen sie sich in-
haltlich mit dem Ereignis auseinandersetzten, sondern die beide auch mit Revuen
der Texte, die sie Ende Juli, Anfang August 1821 fur diskursbestimmend hielten,
in einen Metadiskurs eintraten.!® An diesem Beispiel offenbart sich der tiberge-
ordnete Zweck dieser diskursiven Hervorhebung der Gruppe napoleonischer Vete-
ranen: die Besetzung einer mit auflerordentlicher Deutungshoheit versehenen ge-
sellschaftlichen Stellung, eine gesellschaftliche Aufwertung sowie die partielle
Selbstheroisierung der Veteranen durch die postume Trauer und Heroisierung des
Helden Napoleon, an dessen heroischer Sphire sie durch ihre Nihe zu ihm teil-
zuhaben beanspruchten. Diese Mode der sozialen Selbstpositionierung seitens der
Veteranen ging so weit, dass nicht-militirische Autoren beziehungsweise Nicht-
Veteranen, die an den Diskursen teilnahmen, darauf reagierten und sich explizit
als nicht-militirisch markierten — ,par un citoyen®, ,par un homme sans titre,
spar un étudiant en droit“,!” etc. Die semantische Chiffre dieser Gruppe wurde
der Begriff der ,braves’, der explizit diese Veteranen der napoleonischen Armeen
bezeichnete und mit dem diese sich gewissermaflen zu Priestern Napoleons stili-
sierten und stilisiert wurden, ausgestattet mit besonderer Deutungshoheit und der
Aufgabe, Zeugnis abzulegen sowie der Vermittlung des Lebens des Helden an eine
breitere Offentlichkeit verpflichtet. Eine Lithografie mit dem Titel ,Souvenirs
d’un brave“!® von 1821 visualisierte besonders die Vorstellung der Zeugnisable-
gung. Sie zeigt einen Soldaten, der die Uniform eines Kavalleristen trigt. Sein Si-
bel hingt an einem Haken hinter ihm an der Wand. Mit der rechten Hand zeigt
er auf eine auf dem Tisch liegende Karte, auf der die Umrisse und Namen der
Schlachten von Essling und Austerlitz verzeichnet sind. Unter der Karte liegt ein
Band der ,Victoires, Conquétes, Désastres, Revers et Guerres civiles des Frangais,

15 vgl. Bail, Napoléon aux Champs-Elysées (Anm. 11). Vgl. Anon., De profundis, par un in-

valide, Paris 1821.
16" Fiir die inhaltliche Ebene des Diskurses vgl. C. Taillard, Oraison funébre de Napoléon, Pa-
ris 1821; A. M. Goujon, Pensée d’un soldat sur la sépulture de Napoléon, Paris 1821. Fur
die Ebene des Metadiskurses vgl. C. Taillard: Revue des brochures publiées sur Napoléon,
Paris 1821; A. M. Goujon: A la mémoire du héros malheureux, ou analyse raisonnée des
principales brochures qui ont paru depuis la mort de Napoléon; par A. G...n, ancien offi-
cier, Paris 1821. Im Falle Goujons ist zu vermerken, dass dessen Beitrag zum Metadiskurs
anonym erschien; inhaltliche Anspielungen und die Nennung der Initialen ,A. G...n“ im
Titel lassen allerdings den Riickschluss zu, dass es sich bei dem Autor dieser ,analyse rai-
sonnée“ um Goujon handeln muss.
Vgl. Anon., Il n’est pas mort!!! Par un citoyen, ami de la patrie, Paris 1821; Anon., Panégy-
rique d’un mort. Par un homme sans titre, Paris 1821; A. Thourel, Les Accens de la liberté
au tombeau de Napoléon. Par un étudiant en droit, Paris 1821.
18 Vgl. L.-F. Aubry / L.-F. Charon, Les Souvenirs d’un brave, Paris 1821. De Vinck 9078. Der
Druck ist in der Gallica-Datenbank der Bibliothéque nationale de France digitalisiert ein-
zusehen: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b6954196q, 1. September 2016.

17

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NAPOLEONS GOLGOTA 221

de 1792 a 1815“.1 Die linke Hand legt er aufs Herz, zugleich aber auch auf den
Orden der Legion d’Honneur, den er an der Uniform trigt. Hinter ihm an der
Wand hingt ein Druck, der die Colonne de la grande armée auf der Place Vendome
zeigt. Die zum Schwur aufs Herz gelegte rechte Hand, der Blick in die Ferne aus
dem Bild heraus, der Verweis mit der linken Hand auf die napoleonischen Siege,
und die von napoleonischen Fetischobjekten gefiillte Umgebung des Soldaten
symbolisieren den Gestus einer Zeugnisablegung, die Vergangenheit und Zukunft
verbindet. Erginzend rundet ein kurzes Gedicht unter dem Druck das Bild des
napoleonischen Veteranen dadurch ab, dass es auf seine stete Bereitschaft verweist,
sein Blut erneut fiir die Nation zu lassen. Dieses Rollenverstindnis der ,braves’
war der franzosischen Gesellschaft der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts zutiefst
eingeschrieben. In der Sprache der Zeitgenossen wurden Napoleons ,braves‘ zu
einer festen Grofle, die jedoch nicht zwangsldufig allein auf die Gruppe der Vete-
ranen beschrinkt war, sondern sich vielmehr zu einer Chiffre der aktiven Erinne-
rung an die Zeit und die Ideen des Kaiserreichs entwickelte. So bezeichnet bei-
spielsweise der Colonel Chabert in Balzacs gleichnamiger, erstmals 1832 unter
dem Titel ,La Transaction“ in der Zeitschrift ,Artiste“?0 erschienen Erzihlung
den jungen Advokaten Derville angesichts dessen unermiidlicher Bemithungen
um die juristische Wiederauferstehung des Helden der napoleonischen Kriege
Chabert - in Balzacs Darstellung die Personifikation einer verleugneten, ruhmrei-
chen Vergangenheit — als einen ,brave‘. Er zihlt ihn zu dieser Gruppe, die sich vor
allem tiber eine gemeinsame und spezifische historische Erfahrung und ihre be-
sondere Nihe zu Napoleon definiert: ,Ma foi, monsieur, aprés 'Empereur, vous
étes ’homme auquel je devrai le plus! Vous étes un brave.“?!

Prinzipiell funktionierte das Gruppenverstindnis der Veteranen im Verhiltnis
zur Gesellschaft nach dem Prinzip des Dualismus von Sakralitit und Profanitit im
Durkheimschen Sinne.?? Sie waren Priester und zugleich Jiinger der zweiten In-
stanz. Nur der zweiten Instanz deshalb, weil sich in den unmittelbar folgenden
Jahren die kleine Zahl der tatsichlichen Begleiter Napoleons auf St. Helena durch
eine gezielte Publikationspolitik ihrer Memoiren sowohl in ihrer Selbstpositionie-
rung als auch durch die Art und Weise, wie in napoleonistischen Diskursen iiber
sie gesprochen wurde, zu den Jiingern der ersten Instanz entwickelte.

19 Vgl. C.-T. Beauvais de Préau (Hrsg.), Victoires, Conquétes, Désastres, Revers et Guerres ci-
viles des Francais, de 1792 4 1815, par une société de militaires et de gens de lettres, Paris
1817-1825.

Vgl. H. de Balzac, La Transaction, in: U’Artiste. Journal de la Littérature et des Beaux-Arts

Serie 1, Bd. 3 1832, Genf 1972, S. 27-33, S. 51-57, S. 62-65. Der Text erschien in drei Tei-

len als Fortsetzungsroman in aufeinanderfolgenden Ausgaben des ,Artiste®.

21 Ders., Le Colonel Chabert, Paris 1994, S. 88.

22 Durkhelm erldutert diese grundlegende Idee der bipolaren Aufteilung der Welt in die Be-
reiche des Profanen und des Heiligen in seiner Religionssoziologie zum ersten Mal in den
einleitenden Fragen des 1. Kapitels zur ,Definition des religiosen Phinomens und der Re-
ligion®“. Vgl. E. Durkheim, Die elementaren Formen des religidsen Lebens, iibers. von
L. Schmidts, Berlin 2007, S. 61-67.

20

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

222 BENJAMIN MARQUART

3) Religiose Verehrungspraktiken: Auch wenn die Ebene tatsichlicher Vereh-
rungspraktiken gerade in Bezug auf den Napoleonismus eine nur schwer nach-
weisbare Konstante ist, so lassen sich doch einzelne Momente und Beispiele
1821 beobachten. So zihlte das offene Tragen partieller oder kompletter Trauer-
kleidung in den Tagen nach dem 5. Juli 1821 in Paris zu Akten performativer
Trauer um den Helden. Ebenso finden sich Beispiele fiir Verehrungspraktiken,
die durchaus religios konnotiert waren, so etwa die Ausstellung frither Skizzen
des Gemaldes ,LCApothéose de Napoléon® in Horace Vernets Atelier, die zu re-
gelrechten Andachten wiederum der Veteranen vor Ort fithrten.? Der sich da-
hinter verbergende Gedanke napoleonischer Reliquien prigte hier bereits frith
die Geschichte des postumen Napoleonismus. Die Abwesenheit der Leiche Na-
poleons als ultimatives Trauerobjekt fithrte dazu, dass napoleonistische Fetisch-
objekte?* — grofitenteils nur im Bild dargestellt — wie der Hut, das Schwert oder
der Mantel Napoleons oder auch nur ein grofigeschriebenes N anstelle des Leich-
nams geradezu kultisch verehrt wurden. Entsprechend vehement wurde bereits
1821 die Forderung vorgebracht, die Leiche Napoleons als absolute Reliquie al-
lein aufgrund seiner heroischen Verdienste um die Nation unmittelbar nach
Frankreich zu tiberfithren und sie in einem ihr angemessenen Reliquiar, nimlich
im Sockel der von Napoleon selbst auf der Place Venddme errichteten Siegessiu-
le — ebenso einem kultischen Ort napoleonistischer Verehrung - beizusetzen.>

Die Tendenz der Messianisierung und Sakralisierung des Helden Napoleon, die
sich an diesen drei Punkten deutlich zeigt, diente 1821 vor allem der Entzeitli-
chung der heroischen Figur und der Zuschreibung politisch-sozialer Bedeutung
tber den Tod hinaus, an einem Moment, an dem die heroische Figur selbst und
ihr Narrativ an einem Punkt ultimativer Umschreibung und Sinnstiftung ange-
langt waren.

23 Vgl. Fureix, La France (Anm. 2), S. 412-413.

24 Vgl. ebd., S. 421. Fureix verwendet den Begriff der ,objets-fétiches® nur in Bezug auf die
im Bild dargestellten Objekte. Ich schlage vor, diesen Begriff auf die tatsichlichen Medien
der bildlichen Darstellung zu erweitern. Entsprechend verstehe ich im Kontext des hier
angefithrten Beispiels Vernets Gemailde, den fassbaren Gegenstand der Verehrung, als ei-
gentliches Fetischobjekt. Beispiele solcher Verehrung und Faszination mit napoleonischen
Reliquien und Fetischobjekten finden sich auch in anderen Kontexten; so widmete sich
etwa im Zuge der romantischen Verklirung Napoleons in Grofibritannien John Sainsbury
seit den frithen 1820er Jahren einer akribischen Zusammenstellung einer Sammlung napo-
leonischer Objekte, die er 1843 in das duflerst erfolgreiche Napoleon Musewm umwandelte.
Lady Holland, die Gattin des Whig-Oppositionsfiihrers Lord Holland, die offentlich als
Napoleon-Verehrerin auftrat und wihrend des Exils auf St. Helena in brieflichem Kontakt
mit seinem dortigen Haushalt stand, lie sich eine Locke aus Bonapartes Haar senden und
verteilte Drucke einer Schnupftabaksdose, die dieser ihr ebenso gesandt hatte, an gesell-
schaftliche Bekanntschaften. Vgl. S. Semmel, Napoleon and the British, New Haven/
London 2004, S. 226-227.

In den Publikationen pronapoleonischer Akteure war diese Forderung geradezu allgegen-
wirtig, weshalb hier als Beleg nur auf Alexandre-Marie Goujons ,Pensée d’un soldat sur la
sépulture de Napoléon® verwiesen sei. Vgl. Goujon, Pensée d’un soldat (Anm. 16), S. 4-5.

25

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NAPOLEONS GOLGOTA 223

1840 — Die Wiederauferstehung des Helden

Knappe zwanzig Jahre spiter befand sich Victor Hugo am 15. Dezember 1840
auf der Besuchertribiine am Quai des Invalides. Der refour des cendres, die Rick-
kehr der Gebeine Napoleons nach Paris, wurde mit einer monumentalen Feier
nach dem Muster orleanistischer Staatsbegribnisse begangen, die aus einer lang-
wierigen Prozession von Courbevoie an der Seine bis zum Invalidendom und
der dort stattfindenden Beisetzung bestand. Der Leichenzug passierte dabei or-
leanistisch-napoleonistische Gedenkorte wie zum Beispiel den 1836 fertiggestell-
ten Arc de Triomphe. Die Place Venddéme, die noch 1833 ein Ort gewesen war, an
dem die Julimonarchie mit der Wiederaufstellung einer Statue Napoleons auf der
1810 erbauten Siegessdule den Anschluss an und Abschluss mit dem ideologi-
schen Erbe des Empire versucht hatte, wurde allerdings ausgelassen, da sie inzwi-
schen als populirer napoleonistischer Kultort von der Obrigkeit als zu problema-
tisch angesehen wurde. Dort kam es am 15. Dezember 1840 parallel zu einer
,Gegendemonstration® quasi-revolutionirer, radikaler Gruppen, die sich unter
dem Banner der roten Fahne sammelten und anlisslich der Riickkehr des natio-
nalen Helden Napoleon daran erinnerten, dass die Revolution stets weiterlebe.26
Die offiziellen Feierlichkeiten entsprachen in ihrer Inszenierung einem rigoro-
sen Muster orleanistischer Gedenkfeiern, das sich vor allem durch die starke Pra-
senz der Nationalgarde in den Ablidufen und der Inszenierung der Feier auszeich-
nete. Dies hatte die Julimonarchie 1840 bereits iiber alle Maf3en strapaziert — bei
Staatsbegribnissen, bei den alljahrlichen Gedenkfeiern fur die Opfer der Julirevo-
lution von 1830, etc. — und es wurde entsprechend von den meisten Beobachtern
als dem Anlass nicht angemessen und den Ideen Napoleons nicht entsprechend
kritisiert — siehe Victor Hugo. So waren die Feierlichkeiten vom 15. Dezember
1840 und die zeitgendssischen Wahrnehmungen derselben geprigt von einem
Zwiespalt auf der einen Seite eines als unangemessen und aufgesetzt wahrge-
nommenen Pomps der offiziellen Inszenierung des Ereignisses, die schon seit lin-
gerem nicht mehr im Sinne der jeweils angedachten Selbststilisierung und 1840
auch Heroisierung der Monarchie wirkte, sondern im Gegenteil die Massen eher
von sich entfremdete. Auf der anderen Seite waren sie einer populiren religiésen
Anerkennung und Verehrungshaltung gegentiber der heroischen Figur Napoleon
geprigt. Diese wurde 1840 in einem tatsichlich fast allgemeinen Konsens als
Symbol nationaler Grofle gesehen, das im Vergleich zu 1821 nicht mehr so stark
an einen antiroyalistischen Habitus gebunden war, sondern vielmehr zu einem
leeren Gefifl geworden war, in das verschiedene politische Ideen gefiillt werden
konnten. Im Kontext dieser Sakralisierung von unten - die der Sakralisierung von
oben im Sinne einer monumental inszenierten Einbindung in das klassische Ze-
remoniell eines katholischen Monarchenbegribnisses gegentiberstand — spielten
auch hier wieder die Veteranen eine grofle Rolle: vor allem in der narrativen

26 Vgl. N. Petiteau, Napoléon, de la mythologie 4 ’histoire, Paris 2004, S. 96.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

224 BENJAMIN MARQUART

Reproduktion dieses Tages in Text und Bild, indem wiederholt in Berichten und
Beschreibungen dieses Tages auf ihr Erscheinen und ihre Prisenz in der ,ein-
fachen® Menge am Straflenrand insistiert wurde. In voller Montur ihrer - im
wahrsten Sinne des Wortes — alten Uniformen erwiesen sie ihrem Kaiser und
Helden die letzte Ehre und legten allein dadurch Zeugnis ab von vergangenen
Zeiten. Mehr noch als 1821 wurde dieser Moment der Zeugnisablegung 1840 aber
mit einer generationellen Thematik verbunden:

4Je reviens chez moi par les boulevards. La foule y est immense; tout & coup elle s’écarte

et se retourne avec une sorte de respect. Un homme passe fierement au milieu d’elle.

C’est un ancien houzard de la garde impériale; vétéran de haute taille et de ferme allure.

I est en grand uniforme, pantalon rouge collant, veste blanche a passementerie d’or,

dolman-bleu ciel, colback a flamme et A torsades, le sabre au c6té, la sabretache battant la
cuisse, l'aigle sur la gibeciére. Autour de lui les petits enfants crient: Vive 'empereur!*2”

Die Veteranen waren nun nicht mehr nur die Fackeltriger einer heroischen napo-
leonischen Erfahrung, die sie als Vermittler in eine breitere Offentlichkeit trugen,
sondern ihrer Vermittlerrolle wurde nun eine dezidiert temporire Dimension zu-
geschrieben, indem sie diese Erfahrung 1840 an eine neue Generation weiterreich-
ten. Die Sakralisierung der heroischen Figur Napoleon - die sich 1840 zudem
noch dadurch auszeichnete, dass Napoleon nicht nur als eine sich in einer Sphire
des Gottlichen bewegende Figur verhandelt wurde, sondern nun beispielsweise in
bildlichen Darstellungen selbst zur Quelle eines gottlichen Lichts stilisiert wurde —
diente also auch hier einer Entzeitlichung des Helden, einer konsequenten Aktua-
lisierung seiner politisch-sozialen Bedeutung und Wirkkraft.

Tendenzen und Phinomene der Sakralisierung zeigten sich 1840 allerdings
nicht nur in der Inszenierungspolitik der Feier und den Verehrungspraktiken,
sondern waren vielmehr — auch inhaltlich - allgegenwirtig. Ebenso kann das Er-
eignis des retour des cendres nicht allein Uber die Geschehnisse des 15. Dezember
definiert werden. Diese hatten eine lingere Vorgeschichte, die mit dem von Mi-
nisterprisident Adolphe Thiers an den Biirgerkonig Louis Philippe herangetrage-
nen Plan der Rickforderung der Leiche Napoleons nicht zuletzt zwecks einer
heroischen Dynamisierung des offentlichen Images der angeschlagenen Julimonar-
chie begann. Am 12. Mai 1840 kiindigte der Innenminister Charles de Rémusat
das Vorhaben in der Sitzung der Deputiertenkammer an. In der Sitzung vom 26.
Mai wurden nach einer hitzigen Debatte, in der die Vorstellung von einer Exis-
tenz eines populiren napoleonistischen Kultes durchaus politisch handlungslei-
tend wirkte, schliefflich finanzielle Mittel daftir bewilligt. Anfang Juli stach die
Fregatte Belle—Poule unter dem Kommando des Thronfolgers, des Prince de Join-
ville und mit dem Geleit einiger der letzten Begleiter Napoleons, seiner Evangelis-
ten, nach St. Helena auf, um dort die Gebeine zu bergen und nach Frankreich
riickzufithren: eine Expedition, die um 1840 in den diskursbestimmenden journa-
listischen Berichten zu einer Pilgerfahrt stilisiert wurde und in deren Kontext

27 Hugo, Napoléon (Anm. 1), S. 36.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NAPOLEONS GOLGOTA 225

christologische Analogien einen neuen Grad erreichten.?® Wichtige Tageszeitun-
gen wie der ,Constitutionnel“ oder das ,Journal des Débats“ berichteten teils tig-
lich in den letzten Monaten vor der Ankunft der Expedition in Paris von deren
Fortschritt. Detaillierte Berichte von den Gedenkfeiern, die an wichtigen Statio-
nen der Reise des Sarges die Seine hinab abgehalten wurden, wie etwa in Le Havre
oder Rouen, fiillten die Seiten dieser Zeitungen in den frithen Dezembertagen des
Jahres 1840, wobei auch diese Beschreibungen die Rolle der Veteranen in der
Menge zumeist besonders hervorhoben.

Eines der bestimmenden und wiederkehrenden Narrative dieser Pilgerfahrt der
Belle—Poule war der Moment der Exhumierung der Leiche des Helden auf St. He-
lena. Bei der Offnung des Sarges sei der Leichnam Napoleons in unverinderter
und lebensgleicher Verfassung vorgefunden worden. Ein Moment, der vor allem
bei seinen alten Begleitern ibermiflig emotionale Reaktionen und bei den restli-
chen Anwesenden andichtiges Erstaunen hervorgerufen habe, und natiirlich ein
Narrativ, mit dem der retour des cendres von 1840 in der Sprache einer - insgesamt
zumindest ideologischen — Wiederauferstehung des Helden Napoleon glorifiziert
wurde. Wenngleich die Verfasser der jeweiligen Berichte rationale Griinde fur die-
sen unverinderten Zustand anfithrten — so wurde zumeist auf das besondere Kli-
ma St. Helenas und die geologische Beschaffenheit des Bodens verwiesen -, so
diente dieses Narrativ doch einer deutlichen Sakralisierung des ehemaligen Kai-
sers. Die Unversehrtheit der Leiche ist ein klassischer Topos christlicher Heiligen-
viten, der hier durch das Setting — vor allem durch die Anwesenheit der Evangelis-
ten von St. Helena wie General Bertrand - die zunehmende Christus-Ahnlichkeit
Napoleons evozierte. Bildliche Darstellungen in Drucken, die 1840 oftmals
partiell farbig waren und vor allem die Farbe Gold gezielt einsetzten, unter-
strichen dieses Bild, indem sie diesem Ereignis der Offnung des Sarges eine mili-
tarisch und national konnotierte, religiose Dimension zuschrieben.??

28 Ein reprisentatives Beispiel fiir diese Quellengattung ist sicherlich Ferdinand Langlés offi-
zieller Bericht von den Ereignissen der Riickfithrung der Gebeine Napoleons, der in einer
Sammlung offizieller Berichte und Depeschen den Verlauf der Expedition seit der Ankiindi-
gung durch den Innenminister Rémusat im Mai 1840 bis zum Festakt vom 15. Dezember
nachzeichnete, F. Langlé, Funérailles de ’Empereur Napoléon. Relation officielle de la tran-
slation de ses restes mortels depuis I'ile Sainte-Héléne jusqu’a Paris, et description du
convoi funébre, Paris 1840. Diese Form des Berichts war ein flir 1840 typisches Muster der
Auseinandersetzung mit dem Ereignis, das sowohl neue Akteure wie Theodore Villenave,
als auch napoleonistische Kapazititen wie der populire Biograf Jacques de Norvins bedien-
ten. Vgl. Relation des funérailles de Napoléon, exhumation, translation, piéces officielles,
etc., suivies des cendres de Napoléon, poéme, par Th. Villenave fils, capitaine de la XI¢ Ié-
gion, Paris 31840; sowie J. de Norvins, Translation des cendres de Napoléon, par M. de
Norvins, auteur de ’Histoire de Napoléon, Paris 1840.

29 Vgl Fabr1que de Pellerin (Hrsg.), Exhumation des cendres de Napoleon Epinal 0.J. Hen-
nin, 14731. Diese Darstellung zeigt die Offnung des Sarges vor einer andichtigen Gruppe
hochranglger Militirs. Uber der Szene schwebt ein gekronter Adler, der ein Biindel Blitze
in den Klauen trigt — der Adler zahlt ebenfalls zu den napoleonistischen Fetischobjekten.
Von diesem Adler geht ein gottlicher Glanz aus, wobei zu bedenken ist, das mit dem Adler
als Symbol fiir Napoleon selbst, dieser in chiffrierter Form an die Stelle des Gottlichen

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

226 BENJAMIN MARQUART

Insgesamt zeichnete sich die franzosische Diskurslandschaft im Umfeld des
retour des cendres durch einen verstirkten Gebrauch sakraler Sprachen aus, die
zusehends zu einer Christologisierung Napoleons fuhrten; Titel wie ,Pique
napoléonienne? waren 1840 keine Ausnahmen.

Napoleons Golgota — Napoleons Wiederauferstehung

Der direkte Vergleich der beiden Momente 1821 und 1840 zeigt, dass der Prozess
der zunehmenden Sakralisierung postumer napoleonischer Heldenverehrung in
Frankreich primir der Zuschreibung einer temporalen Dimension diente. Sei es
1821 im Sinne einer Entzeitlichung des politisch-heroischen napoleonischen Hel-
denmodells iiber den Tod hinaus, oder 1840 im Sinne einer konkret an eine gene-
rationelle Problematik gebundenen Aktualisierung dieses Modells knappe zwanzig
Jahre nach dem Tod der heroischen Figur. In beiden Fillen wirkten diese Formen
der Aktualisierung einer drohenden Marginalisierung der heroischen Figur, ihres
heroischen Modells — oder vielmehr ihrer Modelle — und der mit ihr verbundenen
politischen Ideen entgegen. Sowohl die Restaurationsmonarchie 1821 als auch die
Julimonarchie 1840 versuchten den geschichtspolitischen Abschluss mit dem Erbe
Napoleons: die Restauration durch eine klare Abgrenzung und den Versuch, jegli-
che offentliche Auseinandersetzung mit dem Tod Napoleons zu unterdriicken, die
Julimonarchie dadurch, dass sie das Erbe des Empire und der heroischen Figur an-
zunehmen, es zwar flir sich zu instrumentalisieren, durch die Einreihung in eine
lange und konsequente historische Tradition nationaler Grofe aber damit abzu-
schlieffen suchte. Die Sakralisierung des Napoleonismus wirkte diesen Versuchen
in beiden Fillen entgegen, indem sie auf eine der Grundeigenschaften und in ge-
wisser Weise auch Problematiken des Napoleonismus nach 1821 reagierte. Nach
dem Tod Bonapartes erfillten napoleonistische Heroisierungen nicht mehr den
Zweck herkommlicher Herrschaftsreprisentation, da sowohl der zu Reprisentie-
rende als auch seine Herrschaft nicht mehr existierten. Zwar gab es vereinzelt
Stimmen, die ihre politischen Hoffnungen in Napoleon II. und eine mogliche
Riickkehr zum Empire durch dessen Person legten; tatsichlich galt diese Riickkehr
in Offentlichen Diskursen und Debatten bis zur zweiten Republik und kurz vor
dem tatsichlichen Staatsstreich Louis Napoleon Bonapartes 1851 aber als prak-
tisch unmaglich. Somit waren Heroisierungen Napoleons nach seinem Tod 1821
gewissermaflen ein Zeichen ohne Bezeichnetes und liefen Gefahr, in der Bedeu-
tungslosigkeit zu verschwinden. Die Sakralisierungen fiillten diese Leerstelle und

selbst tritt. Andere Darstellungen banden die Exhumierung der Leiche in apotheotische
Bildmuster ein, in denen Napoleon an die Stelle des himmelfahrenden Christus gestellt
wurde: s. L. de Cattier (Hrsg.), Exhumation des cendres de Napoléon, Paris 1840. De
Vinck, 12846. Beide Drucke sind in der gallica-Datenbank der Bibliothéque nationale de
France digitalisiert einzusehen.

30 N. Amould, La Pique Napoléonienne. Psaume de gloire, Paris 1840.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NAPOLEONS GOLGOTA 227

legten den Grundstein fiir einen Modus der semantischen Verhandlung, die die
Umwandlung des Napoleonismus in eine heroisch-sikulare politische Religion
bedeutete. 1840 drohte dem Napoleonismus die Gefahr der Marginalisierung auf-
grund des inflationdren Umgangs der Julimonarchie mit napoleonistischen Ge-
denkfeiern, die stets demselben, oft kritisierten Muster folgten. Dieser Gefahr der
Marginalisierung durch Trivialisierung oder Veralltiglichung begegnete eine Ten-
denz der Sakralisierung von unten, die dem refour des cendres heroisch-sakrale Be-
deutung jenseits der offiziellen Inszenierung zuschrieb. Somit wirkte der Napole-
onismus zwar nicht mehr als herkdémmliche Herrschaftsreprisentation, wurde aber
im Umbkehrschluss als nun politisch-heroische Religion von ihren Mitgliedern zu
einem Prifstein bestehender Herrschaft erhoben, der gegentiber sie zumindest in
diesen beiden Fillen deutlich destabilisierend wirkte.

Die postume Sakralisierung Napoleons driickte sich allerdings nicht nur in ei-
nem verstirkten und weit verbreiteten Gebrauch sakraler Symbolsprachen aus,
sondern fand zwischen 1820 und 1840 auch explizitere Vertreter. Besonders eine
Gruppe in Frankreich lebender polnischer Philosophen und Dichter wie Jésef
Hoéné-Wronski und Andrzej Towianski vertraten und propagierten besonders im
Umfeld und in der Folge des retour des cendres einen konkreten messianistischen
Napoleonismus. Wihrend der Dichter Towiansky 1840 mit seiner Anhinger-
schaft eine napoleonische Pilgerfahrt performierte, zu deren Etappen unter ande-
rem Waterloo zihlte, und die am 15. Dezember in Paris endete, hatte Wronski in
den 1830er Jahren seine absolute messianistische Philosophie entwickelt, in de-
ren Zuge es zu einer zunehmenden Uberblendung von Napoleon mit Christus
gekommen war. Die napoleonistischen Messianisten stilisierten vor allem die
Schlacht von Waterloo zu Napoleons Golgota, das Opfer, das die Voraussetzung
fur die Wiederauferstehung des Helden erfullt hatte. Innerhalb dieses Rahmens
propagierten die Messianisten den Mythos Napoleons als politischer Volks-
Christus, dem sie damit zukunftsweisende und heilsgeschichtliche Bedeutung zu-
schrieben.3! Der retour des cendres evozierte jedoch nicht nur solche zukunftsge-
richteten Perspektiven auf Napoleon. Heinrich Heine, der ebenso wie Victor Hu-
go die Feier des 15. Dezember 1840 beobachtet und im 29. Artikel seiner ,Lute-
zia“ festgehalten hatte, fasste die wundersame Erscheinung des zuriickgekehrten
Kaisers an diesem Tag als das genaue Gegenteil auf, nimlich als sehnstichtige Er-
innerung an eine unweigerlich vergangene Zeit:

,Der Kaiser ist todt. Mit thm starb der letzte Held nach altem Geschmack, und die neue
Philisterwelt atmet auf, wie erldst von einem glinzenden Alp. Ueber seinem Grabe er-
hebt sich eine industrielle Biirgerzeit, die ganz andre Heroen bewundert, etwa den tu-
gendhaften Lafayette oder James Watt, den Baumwollespinner.“32

31 Vg, F. P. Bowman, Le Christ romantique, Genf 1973, S. 174-177.

32 H. Heine: Lutezia. 19. Artikel, 11.1.1841, in: H. Heine, Historisch-kritische Gesamtausgabe
der Werke, hrsg. von M. Windfuhr, Bd. 13,1: Lutezia I, Hamburg 1988, S. 108-110, hier
S. 110.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

m 13.01.2028, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Khomeini’s Face 1s in the Moon

Limitations of Sacredness and the Origins of Sovereignty

Olmo Golz

Introduction

During the course of the year 1978, the person of Ayatollah Ruhollah Khomeini!
became regarded as the leading figure of the Iranian Revolution who “ultimately
engineered the downfall of the Pahlavi monarchy”.? From his exile, first in Iraq
and since September 1978 in France, he maintained his grasp on the events in
Iran through his local network and developed a distinct charismatic, if not messi-
anic appeal - so that the later success of the revolution was closely associated with
both the abscondence of the detested Mohammad Reza Shah Pahlavi in January
1979 and the return of Ayatollah Khomeini to Iran some days later, culminating
in the public opinion that the Shah had left by the force of the Ayatollah.?

In his persuasive evaluation of the source and significance of Ayatollah
Khomeini’s charisma during the Iranian Revolution of 1977-1979, the political
scientist Daniel Brumberg came to the conclusion that the revolutionary leader’s
gravity drew on a rather multi-faceted foundation.* On the one hand, the Ayatol-
lah’s example would validate Hannah Arendt’s theory that mass leaders tend to
use the notion of infallibility as a propaganda effect and therefore often an-
nounce “their political intentions in the form of prophecy”> In this regard, cha-
risma is explained as the effect of deliberate use of cultural symbols by elites,® and
Brumberg admits that Khomeini grasped this logic, for example, when in 1978 he
publicly legitimized out of exile the deviant actions of his followers as the fulfil-
ment of a divine prophecy. On the other hand, he argues, Khomeini’s alluring
power was not entirely the result of his conscious efforts to manufacture it. Rather
his charismatic appeal was the product of his own biographically explained demand
for charismatic experience in juxtaposition with the Shi’ite community’s expecta-

Note on transliterations: This article follows the rules for transliterations of the modern

Persian language formulated by the Deutsche Morgenlindische Gesellschafi (DMG). However,

for the sake of readability the contemporary actors’ names are given in European spelling.

2 H. Dabashi, Shi’ism: A Religion of Protest, Cambridge, MA 2011, p. 273.
D. Harney, The Priest and the King: An Eyewitness Account of the Iranian Revolution,
London/New York 1998, p. 157.

4 Cf. D. Brumberg, Reinventing Khomeini: The Struggle for Reform in Iran, Chicago 2001,
p. 95-96.

5 H. Arendt, The Origins of Totalitarianism, New York 1973, p. 349.

Brumberg, Reinventing Khomeini (Fn. 4), p. 12.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

230 OLMO GOLZ

tion of the saviour’s imminent arrival. In effect, “Khomeini’s charisma intensified
the longings of his followers because it articulated a messianic sensibility deeply
rooted in Shi’ite, and possibly Persian, culture”.’

Having started as a heterogeneous movement, predominantly led by leftist
intellectuals but also consisting of nationalist and secular as well as Islamist
elements, the anti-shah demonstrators increasingly articulated their demands in
religious terms during the critical year of 1978.8 By the end of that year, the
Islamists controlled the slogans on the streets.” By the same token, Khomeini
managed to maintain the “general impression that he could be a figurehead for all
forms of Islamic radicalism”10 Accordingly, even the Marxist-Islamist guerrilla
group Mogahedin-e Halg declared him to be “a famous hero and the symbol of the
Iranian struggle”.!! Additionally, it can be observed that by September 1978
Khomeini was increasingly regarded as a messianic figure and was even stylized as
being the long awaited saviour himself. This might paradigmatically be shown by
the references to him published in Iranian newspapers of that time: until the
closure of the daily newspaper “Ettela‘at” on November 1978 due to a general
strike, Khomeini was solely referred to by the title “Grand Ayatollah”,? which he
had obtained in the ranks of the Shi’ite clergy. By contrast, starting with the day
of the newspaper’s reappearance on 6 January 1979 he was named “Emam”!? a
title which in Shi’ite thinking is reserved for the early descendants of the Prophet
considered the only true leaders of the Islamic community. This culminated in
the headline of the newspaper after Khomeini’s return to Iran on 1 February 1979
“Emam amad”'* (“The Emam arrived”) - a slogan which distinctly alludes to the
arrival of the Messiah.

However, it is precisely this messianic appeal which raises some questions on
Khomeini’s perceptions of his own position in the Iranian Revolution as well as
on his intentions for the future of Iran and the implementation of the Islamic
Republic of Iran. Unambiguously, Ayatollah Khomeini had more in mind than
bringing about a successful revolution — which becomes particularly clear when
reading his publications on an Islamic government and will be discussed in this
paper. Nevertheless, the specific jeopardies that might arise while being fo0
charismatic have hitherto hardly been touched. Therefore, it is argued here that
Khomeini did not just have a utopian vision of a better Iran in mind, with him-

7 1Ibid., p. 31 and p. 96.

8 A. Ashraf, Theocracy and Charisma: New Men of Power in Iran, in: International Journal
of Politics, Culture, and Society 4.1, 1990, p. 113-152, here p. 121.

9 7. Afary / K. Anderson, Foucault and the Iranian Revolution: Gender and the Seductions of
Islamism, Chicago 2005, p. 1.

1(1) B. Moin, Khomeini: Life of the Ayatollah, London 1999, p. 176.
Ibid.

12 Cf. Ettela‘at, 9 Aban 1357 (31 Oct. 1978), p. 1.

13 Ettela‘at, 16 Dey 1357 (6 Jan. 1979), p. 1.

14 Ettela‘at, 12 Bahman 1357 (1 Feb. 1979), p. 1.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KHOMEINT'S FACE IS IN THE MOON 231

self being the country’s saviour. Rather, he was about to enforce a rationalized
concept of an Islamic state which left no room for a saint.!> Admittedly, the
establishment of a durable Islamic state system demanded the utilitarian use of
his charismatic appeal with references to messianic sensitivities, and Khomeini
might indeed have had a sense of mission and an intrinsic feeling of ‘chosen-
ness’. However, to fulfil his own concepts, Khomeini had to remain an ordinary
human being and nothing more than the hero of the revolution.

The complexity of the interrelations and transitions between the macro level of
system behaviour and the micro level of individual action - how it is problema-
tized in rational choice theory!¢ - is best to be explained through the depiction of
a widely known episode in which it is said that the believer would be able to see
Khomeini’s face in the moon, and the Ayatollah’s later refusal of this ‘natural
phenomenon’. After depicting this episode through references in several autobio-
graphical accounts as well as contemporary newspaper articles, its interpretation
has to be read against the background of the meaning of symbols in the Iranian-
Shi’ite community. In doing so, the analysis of Ayatollah Khomeini’s deeds and
words will show that he deliberately relinquished the claim to be sent by God, as
offered to him by the people of Iran. Further, it will be shown that shortly after
his return to Iran, he was zealous in building up a legitimation which invoked
notions of rational-legal authority in a Weberian sense.!” In doing so, Khomeini
presented himself as acting as the sovereign on the authority of the people, hence,
as being the hero of the people’s struggle and the leader of the community - and
not being sent from God, or representing an aloof saint reflected in the moon.

The Man is in the Sky

The writer and journalist Tara Bahrampour in her autobiographical work “To See
and See Again: A Life in Iran and America” remembers a remarkable episode of
her childhood during the turbulent weeks of the Iranian Revolution:

“Khomeini’s face is in the moon. Everyone’s talking about it. Taxicabs brake in the
middle of traffic so people can jump out and look up at the sky, and neighbors gather in
the alleys at sunset to point at the outlines of his eyes. [...] That night, Leila-Khanoum
looks up at the moon, sees Khomeini and faints. Another night, Baba looks up and sees
the face there too, beard and all, before he shakes his head and it goes away. Naneh still

15 Please note: Although the term “saint” undeniably refers to a Christian configuration, it is
used here in accordance with the scholarly literature on Islam for phenomena addressed in
the Shi’ite context in order to avoid confusion caused by simplified translations.

16 7.'S. Coleman / T.J. Fararo, Rational Choice Theory: Advocacy and Critique (Key Issues in
Sociological Theory; 7), Newbury Park, CA 1992, p. x; D. Friedman / M. Hechter, The
Contribution of Rational Choice Theory to Macrosociological Research, in: Sociological
Theory 6.2, 1988, p. 201-218, here p. 201.

17 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Grundriss der Sozialokonomik; I1I. Abt.), Tiibingen
1922, p. 124-130.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

232 OLMO GOLZ

stands in her doorway, wrapped in a black chador, but she no longer complains about
her sons beating her. ‘God is great,” she says, her voice high and creaky and filled with
delight. ‘Agha is in the sky.”18

As it has been put by another autobiographical account, besides being appar-
ently just a memory of a little child, seeing “Khomeini’s face in the moon was a
typical belief in those days and reflected the changes in thinking, belief, and
behaviour of the masses at that time”.!? Furthermore, this anecdote gains pivotal
importance for the analysis of Ayatollah Khomeini’s charismatic appeal when it
is put in context.

During his exile, Ayatollah Khomeini was expelled from Iraq in October 1978.
He then moved to France on 12 October, where he attracted world media atten-
tion. Simultaneously, the social unrest in Iran continued to grow after the Shah’s
government responded to the Tehran protests of 8 September with military ac-
tion. On that crucial day, soldiers were ordered to shoot at demonstrators.20 The
so-called “Black Friday” took a huge toll on human life and marked the im-
plementation of martial law in Iran, forbidding any gathering of more than two
people in Tehran from that date on.?! Against the background of both the escala-
tion in Iran and Khomeini’s new public scope in France,?? his strategy “consisted
of emerging as the only credible alternative to the Shah”.?3

As the chronographer of the revolution, Amir Taheri, and many others** vividly
show, the longing for Khomeini’s return was dramatically illustrated by the follow-
ing episode:?> A rumour was spread that an old, pious lady from the holy city of
Qom found a hair of the prophet in her Koran. On the same evening she had an
epiphany from which she learned that the devout believer would see the face of

18 T. Bahrampour, To See and See Again: A Life in Iran and America, New York 1999, p. 101-

102; Note: the term Aga [here Agha] literally means “Mister” or “Sir”. It is often attributed

to Ayatollah Khomeini while speaking about him in the 3™ person.

S. M. Redjali, A Symphony of Life: Triumph of Education over Adversity, Bloomington,

Ind. 2013, p. 347.

20 Moin, Khomeini (Fn. 10), p. 188.

21 Ettela“at, 18 Sahriwar 1357 (9 Sep. 1978), p. 1.

22 Cf. E. Abrahamian, Khomeinism: Essays on the Islamic Republic, Berkeley/Los Angeles
1993, p. 1.

23 A. Taheri, The Spirit of Allah: Khomeini and the Islamic Revolution, 1. U.S. ed., Bethesda,

Md. 1985, p. 241.

See further different versions of the event: E. Abrahamian, The Crowd in the Iranian Revo-

lution, in: Radical History Review 105, 2009, p. 13-38, here p. 28; J.-P. Filiu, The Return of

Political Mahdism, in: H. Fradkin [et al.] (ed.), Current Trends in Islamist Ideology 8,

p- 26-38, here p.29; M. Golabdarehi, Lahze-ha, Tehran 1986, p. 178; Harney, The Priest

and the King (Fn. 3), p. 157; A. Minu-Sepehr, We Heard the Heavens then: A Memoir of

Iran, New York 2012, p. 120; A. Sreberny-Mohammadi / A. Mohammadi, Small Media, Big

Revolution: Communication, Culture, and the Iranian Revolution, Minneapolis 1994,

p- 132; K. L. Pliskin, Camouflage, Conspiracy, and Collaborators: Rumors of the Revolu-

tion, in: Iranian Studies 13.1/4, 1980, p. 55-81, here p. 74; Taheri, The Spirit of Allah,

(Fn. 23), p. 141.

25 Tbid., p. 141.

19

24

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KHOMEINT'S FACE IS IN THE MOON 233

Ayatollah Khomeini during the next full moon. It is said that the story was spread
all over Iran in less than a day.?¢ At the awaited day of 27 November, millions of
people received the moon with cheers, actually recognized the image of Ayatollah
Khomeini and shouted “@llahu akbar” from the rooftops of their houses — which
became an established sign of political disobedience in the subsequent days and
weeks. The emotional change transported through this mass phenomenon was ex-
ceptional: The people of Iran “experienced a festive moment that sharply con-
trasted with the rest of that bleak bitterly cold and bloody autumn. Tears of joy
were shed and huge quantities of sweets and fruits were consumed as millions of
people jumped for joy, shouting T've seen the Imam in the moon.”?’

While it was still unclear how the leading clerics or Ayatollah Khomeini him-
self would react to this event, it was not only being celebrated by local clerics in
thousands of mosques,?® but also secularists and communist activists, who were
keen to confirm the Ayatollah’s appearance in the moon. As a matter of fact,
even the Soviet-sponsored journal of the communist 7#deh-Party “Navid”?
wrote: “Our toiling masses, fighting against world-devouring Imperialism headed
by the blood-sucking United States, have seen the face of their beloved Imam
and leader, Khomeini the Breaker of Idols, in the moon. A few pipsqueaks can-
not deny what a whole nation has seen with its own eyes.”30

Regrettably, it cannot easily be ascertained how or whether at all Khomeini re-
sponded to this episode soon after it occurred; due to the general strike in Iran,
no public discourses can be found in the newspapers. However, the belief that
Khomeini’s face could be seen in the moon and “that only miscreants and bas-
tards would fail to see™! it became so widely held that it demanded response at
least two months later when history repeated itself. On 13 January, just when the
first rumours of the Shah’s imminent abscondence and the Ayatollah’s return to
Iran were being spread by the newspapers,3? the “people spoke of an Islamic govern-
ment starting the following day, and that evening people were in the streets, ec-
static at what they saw: Khomeini’s face appearing on the moon”.33 Allegedly,
this time some people in the province of Hamadan decided to sacrifice a sheep
in order to celebrate this amazing phenomenon.3

26 Tbid.

27 Tbid., p. 242.

28 Tbid.

29 Cf. S. Zabih, The Left in Contemporary Iran: Ideology, Organisation, and the Soviet Con-
nection (Hoover Press Publication; 342), Abingdon 2011, p. 50.

30 “Navid”, quoted in Taheri, The Spirit of Allah (Fn. 23), p. 242.

31 1bid., p. 241-242.

32 Ettela‘at, 23 Dey 1357 (13 Jan. 1979), p. 1.

33 Pliskin, Camouflage, Conspiracy, and Collaborators (Fn. 24), p. 74.

34 Sreberny-Mohammadi / Mohammadi, Small Media, Big Revolution (Fn. 24), p. 132.

- am 13.01.2026, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

234 OLMO GOLZ

In connection with this occasion, the public response of the religious estab-
lishment in Iran as well as from Khomeini’s bureau in Paris can be determined.
The newspaper “Ettela‘at” — which, after the end of the general strike, was very
much in line with the Islamist movement of Ayatollah Khomeini - published an
article on 14 January 1979 in which leading clerics from Tehran and Hamadan
(where the sheep had been sacrificed) disavowed the appearance of the Ayatollah’s
face in the moon and depicted it as a deliberate attempt to divide the “Islamic
movement of our people” (nabzat-e eslami-ye mellat-¢e ma) — a term attributed to the
movement of Khomeini’s supporters before it had been labelled as a revolution:

“Clerics from Tebran and Hamadan:

The rumour about the appearance of Emam Khomeini’s image in the moon is the propagation of
Sfraud and superstition.

Yesterday, some of the leading clerics from Tehran and Hamadan issued a telephonic
pronouncement to the newspaper Ettela‘at on the news that Emam Khomeini’s image
appeared on the surface of the moon, which has been spread by mysterious groups to
cause a split in the unified movement of the Iranian people. The clerics declared: “These
groups seek to mislead the movement of the Iranian people. Since they currently know
no other trick to divide the serried ranks of the people, they started to spread fraud and
superstitious stories in order to picture the Islamic movement of our people as reaction-
ary and superstitious. Thus, they faked the news about the appearance of Emam
Khomeini’s image on the surface of the moon.

But there are things more important than the moon: the image and figure of Emam
Khomeini is in the heart and spirit of our people. We will find his image if we follow his
will, which equals the will of the Iranian people.””3>

Additionally, the historian Ervand Abrahamian reports a press conference held in
Paris by Khomeini’s advisers after the growth of the rumours about the Ayatollah’s
face in the moon, in which they accused the regime of the Shah for their attempt
to discredit the whole opposition through the spreading of absurd stories.?
Finally, Ayatollah Khomeini disavowed the phenomenon and “issued a statement
from Paris asking people not to be fooled by such deliberate attempts to confuse
them™.37

This denial is a rather remarkable act which indicates the intentions of
Khomeini regarding his role in the Iranian Revolution and his plans for the coun-
try after his return, and it raises the question why the revolutionary leader refused

35 Ettelaat, 24 Dey 1357 (14 Jan. 1979), 2. Original headline: “Saye‘eh-ye zuhiir-e taswir-e
Imam Homeyni bar mah entesar-e ga‘aliyat va horafat ast”

36 Abrahamian, The Crowd in the Iranian Revolution (Fn. 24), p. 28.

37 Sreberny-Mohammadi / Mohammadi, Small Media, Big Revolution (Fn.24), p.132.
Stberny-Mohammadi and Mohammadi transferred this event to “autumn of 1978”.
Though, since it is depicted against the background of the events in Hamadan and the
communiqué of local clerics from that region, a mistake in regard to the dates is very likely.
It must have been after the events of January 1979.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KHOMEINT'S FACE IS IN THE MOON 235

to accept the devotedness of the masses — at least in these terms. Reading the
events against Max Weber’s conceptions on charisma,’® one could unambiguously
state that Khomeini was to be regarded as the possessor of supernatural (sber-
natiirlichen) and superhuman (sibermenschlichen) qualities. Furthermore, the country-
wide celebrations on 27 November 1978 and 13 January 1979 represent pre-
cisely the distinct moments in which Khomeini was consensually recognized as a
revolutionary leader, thereby justifying his claim to power as a charismatic leader.
Following Weber, the recognition of such a claim by the discipleship is psycho-
logically “a matter of complete personal devotion to the possessor of the quality,
arising out of enthusiasm, or despair and hope”.3? Actually, all three points apply
and can be found in the episode. Why then the repudiation of the offered fealty
in this regard?

In anticipation of the result: Khomeini had far more in mind than a trium-
phant charismatic return to Iran. Regardless of any alleged intrinsic feeling of
chosenness and his public declarations on the establishment of an “Islamic uto-
pia” on earth,* in order to accomplish his goals, he could not be of divine origin
but had to be an ordinary human being chosen by nothing but the people of
Iran. To elaborate on the words of the above quoted clerics: There are more im-
portant things than the moon - the Iranian people.

The Sun rises in the West

For the evaluation of Khomeini’s intentions in this case, one has to recast any
possible interpretation against the meanings of symbols in the Iranian-Shi’ite con-
text. Accordingly, one has to evaluate how the underlying feelings of individuals
within the community have been addressed by the symbolism evident in the
events discussed here.

The mainstream Shi’ite tradition (“Twelver-Shi’a’) claims that the just govern-
ance of the Islamic community can only be accomplished through the leadership
of the direct descendants of the Prophet Muhammad’s daughter Fatima and her
husband “Ali b. Abi Talib, who was to be regarded as the Prophet’s first just heir.
The ’imama, i.e., the right to rule, was thereby transmitted from father to son
only. According to belief, the twelfth Imam in this line, Muhammad al-Mahdji,
did not die. Instead, during childhood he was taken to occultation by God, so
that since the year of 941 A.D. he lives on in the ‘great occultation’ (akgaiba al-
kubra), while the pious Muslim awaits his return. The Shi’ite religious expecta-

38 Cf. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Fn. 17), p. 140-142.

39 Ibid., p. 140; English translation quoted from Max Weber, Economy and Society: An Out-
line of Interpretive Sociology, ed. by Guenther Roth / Claus Wittich, Berkeley 1978, p. 242.

40 Abrahamian, Khomeinism, (Fn. 22), p. 49.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

236 OLMO GOLZ

tions are dominated by the belief that one day the Twelfth Imam will emerge as a
saviour (mahdi), return some time before the judgment day, defeat his enemies,
and establish a just rule on earth until the Last Judgement.*! Despite his absence,
the rightful ruler of the community is the Twelfth Imam.*?

This paradigm caused some serious problems for the legitimation of monarchy
in Persian history since consequently every claim to power had to be considered
as usurpation.¥ The Safavids, who ruled the Persian Empire from 1501 to 1722,
solved this problem through references to an older concept that had been promi-
nently developed and formulated during the 11t%h century in order to meet with
the obstacle that the religious authority “still resided in the office of the caliph
although power was in the hands of the sultan.”#* Although formulated in a Sunni
context, at that time the tradition was firmly established that the actual ruler
would act as ‘Shadow of God on Earth’# Implementing Shi’i Islam for the first
time as the official religion of the Persian realm, the Safavids used the notion of
the ruler as ‘Shadow of God’ in a slightly different (i.e. Shi’ite) context to legiti-
mize their claim to power after it had become obvious that the first rulers of the
dynasty could not persuasively claim the status of mahdi.*¢ Similar references were
established later by the early representatives of the Qajar dynasty (1794-1925)*
so that the rule of the Shahs had endurably been legitimized without further
authorization being needed.*8

Precisely at this point, the first reason for the denial of the episode with the
moon emerges: As Abrahamian suggests, the success of the story in Iran “was
probably an unconscious inversion of the ancient claim that the shah was the
shadow of God on earth”.4° Consequently, the Shah’s antagonist had to forcefully
reject these perceptions of his person. Instead, Khomeini was keen to applicate

41 M. Ourghi, Schiitischer Messianismus und Mahdi-Glaube in der Neuzeit (Mitteilungen zur
Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt; 26), Wirzburg 2008, p. 46.

42 V. Martin, Creating an Islamic State: Khomeini and the Making of a New Iran, New Ed.,
London/New York 2003, p. 115.

43 Tbid., p. 115-116.

4 A K. S.Lambton, Concepts of Authority in Persia: Eleventh to Nineteenth Centuries
A.D,, in: Iran 26, 1988, p. 95-103, here p. 97. For a detailed elaboration of the concept of
the “Shadow of God” see also the further works of Ann K.S.Lambton, in particular:
A.K.S. Lambton, Quis custodiet custodes? Some Reflections on the Persian Theory of
Government: L” in: Studia Islamica 5, 1956, p. 125-148; Ead., Quis custodiet custodes?
Some Reflections on the Persian Theory of Government (Conclusion), in: Studia Islamica
6, 1956, p. 125-146.

45 S. A. Arjomand, The Shadow of God and the Hidden Imam: Religion, Political Order, and
Societal Change in Shi’ite Iran from the Beginning to 1890 (Publications of the Center for
Middle Eastern Studies; 17), Chicago 1984, p. 94.

46 Tbid., 180-181. See for a more detailed analysis of the Safavids claim to power: H. Halm,
Die Schia, Darmstadt 1988, p. 107-120.

47 Arjomand, The Shadow of God and the Hidden Imam (Fn. 45), p. 229.

48 Lambton, Concepts of Authority in Persia (Fn. 44), p. 101.

49 Abrahamian, The Crowd in the Iranian Revolution (Fn. 24), p. 28.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KHOMEINT'S FACE IS IN THE MOON 237

the concept of the ‘Shadow of God’ to the masses, arguing that every ordinary
man who raised up against tyranny would act as such.?0

Thus, if he does represent the ‘Shadow of God’ on earth in a different way than
the ordinary people fighting against oppression, could the Ayatollah, by the same
token, not be the mahdi himself? Or at least the long awaited harbinger of his
imminent return? In fact, it is this specific second possible complex of explana-
tions for the appearance of Ayatollah Khomeini’s face in the moon that caused
even worse problems for the implementation of an Islamic Republic.

Shi’ite tradition assumes that the return of the mahdi will be heralded by a set
of dreadful omens. The world will be thrown into turmoil and multifarious
portents of the saviour’s impending coming will appear. There will, for example,
be signs of societal chaos and anarchy, so that immoral behaviour will spread.
Falsehood becomes commonplace; the suppression of indigents increases; ethical
values vanish; sexual licentiousness grows.’! Finally, the power of infidels will
expand and false prophets will raise and fight bloody encounters all over the
world.?? During the revolution, the activation of Shi’ite sensitivities was repeat-
edly achieved through references to these well-known signs for a distinct apoca-
lyptic mood. Accordingly, Ayatollah Khomeini himself used this diction when he
divided the world, its peoples and its governments into the oppressors (mostak-
berin) and the oppressed (mostaz‘afin), arguing that the Western powers are among
the oppressor camp,’ what surely pointed to the notion of the ‘growth of power
of infidels’. Additionally, the terms he and his entourage used to describe the
situation were very much related to the omens of the mahdi’s return, like the
accusations pointing at the decadence of the oppressors, the abasement of morality
or the aggravation of the situation of the poor. Thus, the evaluation of the socie-
tal status quo in Iran showed the situation’s compatibility to the signs and the
Shah’s regime was stigmatized in terms reserved for the enemies of the Twelfth
Imam.>* As Hamid Dabashi puts it: “The enormous arsenal of Shi’i rebellious
symbolism was put to effective political use. God Almighty, the Prophet, the
Twelve Infallible Imams, and all other major and minor Shi’i saints were all mobi-
lized in the service of the revolution against tyranny. Shi’ism was in full insurrec-
tionary posture [...].”% In this regard, the apocalyptic diagnosis of society
indicated on all levels the imminent return of the much longed for mahdi.

50 B. Ghamari-Tabrizi, The Divine, the People, and the Fagih: On Khomeini’s Theory of
Sovereignty, in: A. Adib-Moghaddam (ed.), A Critical Introduction to Khomeini, New York
2014, p. 211-238, here p. 230.

51 Ourghi, Schiitischer Messianismus (Fn. 41), p. 47.

52 Halm, Die Schia, (Fn. 46), p. 46.

53 S. Hunter, Iran and the Spread of Revolutionary Islam, in: Third World Quarterly 10.2,
Islam & Politics, 1988, p. 730-749, here p. 734.

54 'S. V. R. Nasr, The Shia Revival: How Conflicts within Islam will Shape the Future, New
York 2007, p. 131.

35 Dabashi, Shi’ism (Fn. 2), p. 314.

- am 13.01.2026, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

238 OLMO GOLZ

Furthermore, the Shi’ite tradition knows some preternatural incidents accom-
panying the societal shifts. There will be lunar as well as solar eclipse; rivers will
burst their banks; fire will rain from heaven; earthquakes will cause devastating
effects; and finally, the sun will rise in the West.’¢ The appearance of Khomeini’s
face in the moon was put into this context while being celebrated in mosques all
over Iran, “with mullahs reminding the faithful that a sure sign of the coming of
the Mahdi was that the sun would rise in the West. Khomeini, representing the
sun, was now in France and his face was shining in the moon like a sun”.>”

Additionally, the cataclysmic earthquake of 16 September 1978 near the city Ta-
bas in eastern Iran,’® as well as a subsequent quake in the neighbouring region of
Khorasan on 16 January 1979, has been interpreted as signs of the imminent arri-
val of the saviour and brought together not only with other ‘supernatural’ events —
such as the Ayatollah’s face in the moon - but also with the social turmoil of the
times. On the day of the earthquake, which coincided with the Shah’s escape from
Iran, the eyewitness of the revolution Desmond Harney wrote the following:

“What of the Old Man in Paris? [...] Will he release the seven avenging furies of popu-
lar revolution? A new chapter opens. To herald all this, the latest ‘supernatural’ event
occurred: yesterday all over Iran the faithful believed they saw Khomeini’s features on
the surface on the moon. And yet another earthquake struck Khorasan. Oh Iran, what a
year of events! But to return to the popular reaction. Irresistible not to go out. Scenes of
great excitement in the streets round us. Every car hooting rhythmically, flashing its
lights. Crowds gathering at every junction: men grinning and giving the V-sign; girls in
chadors singing and laughing; boys prancing about shouting at us to put on our lights or
to slap pictures of Khomeini on the windscreen; groups shouting ‘Everyone is free now’;
small demonstrations brandishing portraits of Khomeini aloft crying, ‘By the force of
Khomeini, the Shah has fled.”¢0

The Guardianship of the Jurist

Theologically speaking, the only admissible hypothesis for the interrelation of all
the societal and ‘natural’ factors and phenomena would have been that Ayatol-
lah Khomeini himself was the mahdi, or, at least, that he was the harbinger of the
Twelfth Imam. And presumably, the people would indeed have accepted this if
he had publicly claimed to be the awaited saint himself or in contact with him -

56 Halm, Die Schia (Fn. 46), p. 46; Ourghi, Schiitischer Messianismus (Fn. 41), p. 47.

57 Taheri, The Spirit of Allah (Fn. 23), p. 242.

58 See Ettela‘at, 26 Sahriwar 1357 (17 Sep. 1978), p. 1. The newspapers headline reads: “The city
Tabas was flattened by an earthquake” (“Zelzeleh Sabr-e Tabas ra ba bak yeksan kard”). The esti-
mated death toll is 15,000 people. See: http://earthquake.usgs.gov/earthquakes/eqarchives/
significant/sig_1978.php, 27 March 2015.

59 See Ettela‘at, 28 Dey 1357 (18 Jan. 1978), p. 8. Headline: “A thousand people died by an
earthquake in Khorasan” (“Hezar nafar dar zelzeleh-e bordsan koste Sodand”). See: http://earth
quake.usgs.gov/earthquakes/eqarchives/significant/sig_1979.php, 27 March 2015.

60 Harney, The Priest and the King (Fn. 3), p. 157.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KHOMEINT'S FACE IS IN THE MOON 239

this is certainly the subtext transmitted by the above depicted episode with the
moon.! Yet, the Ayatollah never claimed to be more than an educated scholar
and he consistently avoided performing in any manner to be in contact with the
‘hidden world’.%? One might argue that he simply did not believe to have been
sent by God. However, as many well developed works on Khomeini’s mysticism
and gnostic affectations have shown,® this leads to no definite answer, but rather
to the presumption of an intrinsic feeling of chosenness. The discussion on his
self-reflection is even up to this day the subject of theological and political de-
bates in contemporary Iran - culminating in a dramatic incident, when in 2008
Ayatollah Tavassoli died in front of a camera from a heart attack. Prior to this, he
had reported that Khomeini became furious and refused to see any religious fig-
ure who publicly declared Khomeini was in contact with the Hidden Imam.%

In order to avoid speculations in this regard, it is argued here that the reasons
for the disavowal of the status as a saint can be found in extrinsic factors and
that these extrinsic factors demanded decisions by Ayatollah Khomeini on the
basis of rational choice, in order to produce optimal social outcomes.®?

These extrinsic factors are represented through three fundamental problems
for an alleged mahdi or his harbinger in the specific Iranian context of the late
1970s. The first obstacle: historical consciousness shows examples of rulers who
dealt with the idea of being the mahdi themselves. Paradigmatically, the founder
of the Safavid dynasty Isma‘il (ruled 1501-1524) is to be named here. He lost his
messianic appeal after the defeat at the Battle of Chaldiran (1514) against the Ot-
toman Empire.%® Thus, history exemplifies that relying on a mabdi-status only
promises short-term success for the individual. Second, the impending appear-
ance of the Twelfth Imam would have serious implications for the society, since
it would put an end to all notions of futurity in hitherto familiar forms:

“Planning for any material future, concern about day-to-day issues, interest in social,
political and cultural topics and following domestic and international events suddenly
become trivial and peripheral. Worldly and material life and preoccupations dim before
the magnanimity of the promised return of the Messiah. How could a believer con-
vinced of the imminent end of the world and history as we know it keep interest in daily
and mundane affairs if the end was so clearly in sight?*67

61 Nasr, The Shia Revival (Fn. 54), p. 131.

62  A. Rahnema, Superstition as Ideology in Iranian Politics: Majlesi to Ahmadinejad (Cam-
bridge Middle East studies; 35), Cambridge/New York 2011, p. 61.

63 See Ashraf, Theocracy and Charisma (Fn. 8), p. 115-121; B. Moin, Khomeini’s Search for
Perfection: Theory and Reality, in: A. Rahnema (ed.), Pioneers of Islamic Revival, London
1994, p. 64-97; Brumberg, Reinventing Khomeini (Fn. 4), p. 39-54; L. Ridgeon, Hidden
Khomeini: Mysticism and Poetry, in: A. Adib-Moghaddam (ed.), A Critical Introduction to
Khomeini, New York 2014, p. 193-210.

64 Rahnema, Superstition as Ideology (Fn. 62), p. 82.

65 Cf. Coleman / Fararo, Rational Choice Theory (Fn. 16), p. xi—xii.

66 Halm, Die Schia (Fn. 46), p. 46; Ourghi, Schiitischer Messianismus (Fn. 41), p. 109.

67 Rahnema, Superstition as Ideology (Fn. 62), p. 74.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

240 OLMO GOLZ

In other words: how to bring about a revolution while the people wait for the
mahdi? Admittedly, this question is highly suggestive and it is very likely that an
emotionally conducted Islamic revolution would have been successful even if
Khomeini had approved the episode with all its interpretations. However, the
second question is of bigger importance: how to build up a durable Islamic szate,
when there is no necessity for planning the future any longer? Again, there would
have been just short-term success — this time for the individual and the society. In
addition, it is this question which transcends to the third and probably most
important obstacle: Khomeini aimed at implementing an Islamic government and
he himself developed the foundations for the accomplishment of this task.

In his recent evaluation of the history of Shi’ism, Hamid Dabashi argues that
this Islamic tradition has “doctrinally and historically been a religion of protest”
which typically lost its moral legitimacy as soon as it was politically successful in
the course of history.®8 In comparison, Ayatollah Khomeini developed a theory
on the Islamic state (hokamat-e eslami) aiming to implement a durable religio-
moral legitimized Shi’ite government. The theory on the just Islamic state is again
based on the assumption that the rightful ruler of the Muslim community is the
Twelfth Imam. In Iraqi exile during the late 1960s he further developed his early
idea that in the time of the greater occultation ‘general agents’ of the Imam
would be his rightful representatives in political matters.®® Back then teaching
religious seminary students in Najaf, he delivered a series of lectures between
21 January and 8 February 1970 in which he elaborated his views on the ‘guardian-
ship of the jurist’ (velayat-e faqih),’® later published under the title Hokiamat-¢ eslami
(‘Tslamic government’).”! Here he argued that during the infallible Imam’s occul-
tation, the jurisconsult (fa4ih) has the mandate and the responsibility not only to
teach the Islamic community on matters of personal affairs — representing the
quietist position promoted by most leading Ayatollahs in Iran and Iraq until the
1960s - but also to guide the people “in the social realm, and to manage the
state’s affairs on behalf of the Imam. In other words, the jurisconsult’s authority is
an extension of that enjoyed by the infallible Imams.””? In effect, the whole
political apparatus must not be composed of religious scholars. Rather, officials
need to obey the fagib in any affair. However, this by far does not indicate that
the fagih is conceptionally raised to a level above an ordinary human being.”3 On
the contrary, according to Ayatollah Khomeini, the “governance of the fagib is a

68 Dabashi, Shiism (Fn. 2), p. 313.

69 Martin, Creating an Islamic State (Fn. 42), p. 119.

70 Moin, Khomeini (Fn. 10), p. 152.

71 R. Khomeini, Hokiimat-e eslimi, transl. by Hamid Algar, http://www.al-islam.org/islamic
government, np., 30 March 2015.

72 H. Mavani, Ayatullah Khomeini’s Concept of Governance (wilayat al-fagih) and the Classi-
cal Shi’i Doctrine of Imamate, in: Middle Eastern Studies 47.5, 2011, p. 807-824, p. 807.

73 Ghamari-Tabrizi, The Divine, the People, and the Faqih (Fn. 50), p. 224.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KHOMEINT'S FACE IS IN THE MOON 241

rational and extrinsic matter; it exists only as a type of appointment”,’4 which
may be contrasted with the intrinsic spiritual pre-eminence of the Imams,
deriving from their personal qualities.”> Consequently, the leading jurist is nothing
more than a well-educated religious scholar who is considered to be the right
person to interpret the Islamic law ($a7i‘a) in all affairs.”® Apart from his learning,
the faqib is an ordinary believer with no claims on divinity or the infallibility of
the Imams,”” so that “any impression that they may aspire to supernatural status,
higher than that of ordinary human beings, is dispelled.”’8

The educational system of the Shi’ite jurisprudence defines who is qualified for
the position of the leading jurist. However, it is the role of the people to choose
the fagih — again with the guidance of the clergy.” These conceptions became part
of the constitution of the Islamic Republic of Iran, which was formulated by
Khomeini and his followers during his French exile.8 The later implemented
constitution states in Article 5 that during the occultation of the Twelfth Imam
the leadership of the Muslim community “devolve[s] upon the just and pious
person, who is fully aware of the circumstances of his age, courageous, resource-
ful, and possessed of administrative ability, will assume the responsibilities of this
office in accordance with Article 107”. Article 107 on the “Religious Leader”
determines that the fagih is to be appointed by experts who are elected by the
people. By the same token, he “is equal with the rest of the people of the country
in the eyes of law”.81

That being said, due to Khomeini’s own conception of an Islamic state, the
Ayatollah had to remain an ordinary human being - equal to the rest of the
people. Therefore, not being a saint was the best Ayatollah Khomeini could wish
for and it promised the best outcome for himself and the community he felt
responsible for. Only through a close connection to the people would it be possi-
ble to successfully transform the ‘religion of protest’, as Dabashi coined it, to a
morally legitimised ‘religion of rule’.

Conclusion

As has been shown at the beginning, the messianic appeal of Ayatollah Khomeini
helped to create a charismatic gravity in the frame of the Shi’ite community of
Iran. Furthermore, it was precisely this allure which during the revolutionary

74 Khomeini, Hokiimat-e eslami (Fn. 71), np.

75 Martin, Creating an Islamic State (Fn. 42), p. 121.

76 M. Axworthy, Revolutionary Iran: A History of the Islamic Republic, London 2013, p. 137.

77 Martin, Creating an Islamic State (Fn. 42), p. 116.

78 Ibid., p. 121.

79 Moin, Khomeini (Fn. 10), p. 155.

80 Halm, Die Schia (Fn. 46), p. 46; Ourghi, Schiitischer Messianismus (Fn. 41), p. 163.

81 Constitution of the Islamic Republic of Iran, http://iran-un.org/en/constitution, 30 March
2015, np. Effective since 3 Dec. 1979.

- am 13.01.2026, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

242 OLMO GOLZ

process culminated in the enthusiastic devotedness of the masses — far beyond
narrow circles of disciples. The episode with the moon shows that this enthusiastic
devotion was directly connected to the substantial hope raised by the belief in the
imminent arrival of the awaited saviour. By the same token, the analysis of the
Shi’ite expectations in juxtaposition to revolutionary rhetoric and processes has
documented that the camp of Ayatollah Khomeini performed in accordance with
the messianic sensitivities in order to mobilize the masses. Especially while
addressing the grievances of the societal status quo in Pahlavi Iran, he himself rhet-
orically pointed to the imminent return of the mahdi and brought his movement
in connection to the fulfilment of a divine prophecy. Furthermore, during these
turbulent years he never publicly disclaimed any links to the ‘hidden world’. It is
even reported that he just did not answer when he was asked if he was the prom-
ised saviour.8? Therefore it can be affirmed that Khomeini used the “propaganda
effect of infallibility” as stated by Brumberg with reference to Hannah Arendt.®3

However, the investigation of the nationwide rumour of Khomeini’s face in the
moon also indicates the utilitarian limits while playing with the messianic sensitivi-
ties. These limits arise from the fact that on the one hand, the Shi’ite tradition
recognizes no conceptual opportunity for a durable mundane state of affairs in the
face of the impeding return of the Messiah — at least until the establishment of the
Islamic Republic of Iran. On the other hand, the person who formulated a solu-
tion for the implementation of a legitimised Shi’i state system (deliberately) did
not incorporate a position for a saint. Therefore, it has been argued that the denial
of being sent by God in any way, might be explained through regress on intrinsic
aspects. However, this denial has been presented here as an actor’s strategy of
optimizing the societal outcomes of his individual behaviour.8* Therefore, regard-
less of the answer to the question if Khomeini believed he was the mahdi or in
contact with him, his own as well as his advisers’ and cohorts’ disavowal of the de-
picted episode was purposive and intentional®> — because it represented the only
path to the implementation of the Islamic Republic of Iran.

This hypothesis can further be verified through a short look at Khomeini’s
first speech after his return to Iran on 1 February 1979 when he presented him-
self as being the one “who decides on the exception”, therefore as the sovereign
in the sense of Carl Schmitt.3¢ While doing so, he did not perform as God’s
“acknowledged representative on earth” 87 but rather identified himself “directly

82 Cf. Nasr, The Shia Revival (Fn. 54), p. 131.

83 Brumberg, Reinventing Khomeini (Fn. 4), p. 95.

84 Cf. Coleman / Fararo, Rational Choice Theory (Fn. 16), p. xi-xii.

85 Cf. Friedman / Hechter, The Contribution of Rational Choice Theory to Macrosociological
Research (Fn. 16), p. 202.

86 C. Schmitt, Political Theology: Four Chapters on the Concept of Sovereignty, transl. by
G. Schwab, Chicago 2005, p. 5.

87 Ibid., p. 10.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KHOMEINT'S FACE IS IN THE MOON 243

with the people”:8 When he arrived in Tehran, up to five million people lined
the streets to welcome the Ayatollah.?? He directly moved to the Cemetery of
Martyrs Bebest-e zabra south of Tehran, where he delivered a long speech to
approximately 250,000 listeners.”® In a remarkable section of this speech, the
Ayatollah claims: “I will appoint the government! I will strike the present govern-
ment on the mouth! With the support of the people, I will appoint the govern-
ment! I will do this, because the people approved me!”! Hence, he claimed to
do so, not because God sent him, but rather because the people chose him. He
thus acted as the hero who is the subject of the community’s sovereignty -
because it helped him to create the Islamic Republic of Iran and become its
legitimate Supreme Leader for life.

88 Tbid.

89 BBC, “Exiled Ayatollah Khomeini returns to Iran” http://news.bbc.co.uk/onthisday/hi/
dates/stories/february/1/newsid_2521000/2521003.stm, 21 November 2016.

90 The live broadcast of Khomeini’s arrival and his speech can be seen here: baharaan, Return of
Imam Khomeini to Iran on Feb 1, 1979, Youtube, 16 February 2012, https://www.youtube.
com/watch?v=01Tsee9TIIE, 30 March 2015.

1 Ettela‘at, 14 Bahman 1357 (3 Feb. 1979), p. 3. The newspaper published “The full speech of
Imam Khomeini at Bebest-e zahra® (“Maitn-e kamel-¢ sobanan-¢ Imam Homeyni dar Bebeit-¢
zahra”). The text of the quoted passage: “Man doulat ta’yin mikonam. Man ti-ye dahan-e
in doulat mizanam. Man beh postibani-ye in mellat doulat ta’yin mikonam. Man beh
vasetehi-ye keh in mellat marra qabal darad.”

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

m 13.01.2028, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helden der Verkiindigung, Helden des Kampfes

Nagih Ibrahim und die dgyptische Gama‘a islamiyya
ab 2011

Johanna Pink

Einleitung

»Das vielleicht Gefihrlichste, das der islamischen Bewegung in vielen Lindern, darunter
Agypten, widerfahren ist, ist die freiwillige Abkehr von der Konzentration auf Verkiindi-
gung und Rechtleitung zugunsten einer schrittweisen Entwicklung hin zu einer rein poli-
tischen Bewegung; einer Bewegung, die auf die Herrschaft fixiert ist, um derentwillen sie
alles opfert und das Blut von tausenden ihrer S6hne dahingibt.“!

Der Schreiber dieser Worte, Nagih Ibrahim (geb. 1955), ist einer der prominen-
testen Vertreter der Gama‘a islamiyya, einer islamistischen Gruppe, die ihr
Bestreben, einen islamischen Staat zu errichten, vor allem zu Beginn der 1990er
Jahre unter Einsatz massiver Gewalt verfolgte. Das Opfer des Blutes ,von tausen-
den ihrer S6hne“ galt ihr nicht nur als legitimes Mittel, um dieses Ziel zu er-
reichen, sondern wurde heroisch verklirt als Martyrium im gihad fi sabil Allah,
dem Kampf auf dem Weg Gottes. Genau dieses Martyrium erkldrt Nagih Ibrahim
nun in seinem breiten publizistischen Wirken zu einem Irrweg: Der heldenhafte
Kampf mit der Bereitschaft zur Selbstaufopferung sei weder der richtige Weg
noch das richtige Ziel gewesen. Diese Botschaft ldsst sich als grundsitzliche Ab-
sage an das Heroische lesen, als einen Versuch, eine islamistische Bewegung in
einer postheroischen Gesellschaft zu verankern. Es lisst sich jedoch fragen, ob
diese Lesart Ibrahims religiosem Narrativ wirklich gerecht wird.

Der vorliegende Beitrag geht der Darstellung religioser Figuren, insbesondere
von Propheten und Figuren aus der frithislamischen Geschichte, in den neueren
massenmedialen Veroffentlichungen Nagih Ibrahims nach und untersucht, wel-
che Alternativen zum revolutionir-islamistischen Heldendiskurs dieser Autor
vorschligt. Die Heldennarrative jenes revolutionir-islamistischen Diskurses in
Agypten? umreifle ich vorab anhand der Ideen Sayyid Qutbs (1906-1966), des
vielleicht wichtigsten modernen Vordenkers des kompromisslosen Kampfes gegen

1" Nagih Ibrahim, Al-haraka l-islamiyya bayn masri‘ay al-hidaya wa-s-sulta, in: al-Watan,
24.2.2014, www.elwatannews.com/news/details/424869, 6. Mai 2014. Alle Ubersetzungen
aus dem Arabischen, soweit nicht anders vermerkt, durch die Verfasserin.

Dieser Diskurs, wie er sich unter anderem in den Schriften Hasan al-Bannas, Sayyid Qutbs
und ‘Abd as-Salam Farags widerspiegelt, ist bereits mehr als hinlidnglich untersucht wor-
den; ein Gesamtiiberblick wire an dieser Stelle unnétig und wiirde den Rahmen sprengen.
Fir eine umfassende Darstellung vgl. zum Beispiel G. Kepel, Der Prophet und der Pharao.
Das Beispiel Agypten. Die Entwicklung des muslimischen Extremismus, Miinchen 1995.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

246 JOHANNA PINK

jegliche nichtislamische Ordnung. Viele seiner Ideen stellten eine direkte Inspira-
tion flir spitere dschihadistische Gruppen dar.

Sayyid Qutb und der Koran

Sayyid Qutbs politische Sozialisation war geprigt vom Kampf fir nationale
Selbstbestimmung gegen den britischen Imperialismus, aber auch gegen politische
Eliten, die er — wie viele Agypter — als zutiefst verwestlicht sowie als Profiteure
eines sozial ungerechten Systems empfand. 1951 trat er der Muslimbruderschaft
bei, ein Ereignis, das er spiter als seine eigentliche Geburt bezeichnete. Er wurde
innerhalb kurzer Zeit zu ihrem wichtigsten Vordenker und damit auch zur Ziel-
scheibe der massiven Verfolgung, der die Muslimbruderschaft nach der Macht-
ergreifung Gamal ‘Abd an-Nasirs (Nassers) 1954 ausgesetzt war. Unter dem Ein-
druck von Massenverhaftungen, Folter, Lagerhaft und Hinrichtungen entwickelte
Sayyid Qutb seine Ideologie, die sich nun nicht mehr auf die Frage nach der Besei-
tigung europdischer Vorherrschaft richtete, sondern auf den Widerstand gegen ein
tyrannisches System, das auf Personenkult und der Unterdriickung der wahren
Muslime beruhe, die Dekrete eines menschlichen Gesetzgebers iiber das gottliche
Recht stelle und damit die Souverinitit Gottes in Frage stelle. Fur Sayyid Qutb
handelt es sich hier um eine zweite gahiliyya, also die Wiederkehr der vorislami-
schen ,Zeit der Unwissenheit, nur in weitaus verwerflicherer Form, denn der
Menschheit sei — anders als den vorislamischen Arabern - die Botschaft Gottes
verkiindet worden und sie weigere sich lediglich, sie zu befolgen. Die neue gahi-
lyya, so Sayyid Qutb, umfasst die ganze Welt. Es gebe keine Gesellschaft, die sich
rechtmiflig als muslimisch bezeichnen kénne. Nunmebhr sei es an einer Avantgarde
wahrer Muslime, sich gegen die gahiliypa zur Wehr zu setzen und eine wahrhaft
islamische Gesellschaft aufzubauen.?

Die Inspiration fiir diese Ideen gewann Sayyid Qutb aus dem Koran, zu dem
er einen ausfithrlichen, vollstindigen und vielbindigen Kommentar verfasste.
Sein Erweckungserlebnis bezog sich auf eine Passage in der Josefsure, in der der
alttestamentarische Josef, der aus muslimischer Sicht als Prophet gilt, seinen Mit-
gefangenen im Verlies des Pharao sagt:

»Siehe, ich verlief} die Glaubensweise eines Volkes, das an Gott nicht glaubt [...] Was ihr
da neben Gott verehrt, das sind doch nichts als Namen, die ihr und eure Viter so be-
nannten; Gott sandte keine Vollmacht fiir sie herab. Das Urteil [oder: die Herrschaft, ar.
al-hukm) liegt allein bei Gott: Befohlen hat er, einzig ibm zu dienen.“ (Koran 12:37, 40)*

Vgl. ebd., S. 37-57.

Koraniibersetzungen orientieren sich an der Ubersetzung von H. Bobzin, Der Koran,
Miinchen 2010 mit Anderungen durch die Verfasserin in Einzelfillen, in denen dies notig
erscheint, um die Deutung der hier behandelten islamistischen Autoren verstindlich zu
machen.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN DER VERKUNDIGUNG, HELDEN DES KAMPFES 247

Josef ist eine von vielen - oft, aber nicht immer biblischen - Prophetenfiguren
im Koran, die Sayyid Qutb in idealer Weise dazu dienen, seine Theorien zu ent-
falten. Das liegt daran, dass viele der Geschichten iiber diese Figuren bereits im
Koran als Vorlage fur die heilsgeschichtliche Erkldrung der Situation der musli-
mischen Gemeinschaft angelegt sind.

Straflegenden

Im Koran gibt es einen sehr hiufigen Typus der Prophetengeschichte: den der
Straflegende. Der Ablauf dieser Geschichten folgt einem festen Schema: Ein Pro-
phet predigt seinem Volk die Botschaft vom Monotheismus und dem Jingsten
Gericht. Das Volk weigert sich, diese Botschaft zu glauben, schmiht den Prophe-
ten oder greift ihn sogar an. Der Prophet widersteht den zahlenmiflig tiberlege-
nen Ungldubigen und am Ende verhilft Gott ihm zum Sieg. Dieses Narrativ wird
als Folie fur die Situation des Propheten Muhammad in seiner Zeit in Mekka
und den ersten Jahren nach der Hidschra prisentiert; es ruft zur Standhaftigkeit
auf und verheiflt den Sieg gegen die nach weltlichem Ermessen stirkeren Wider-
sacher.

Die Straflegenden scheinen einige Kriterien des Heldentums zu erfiillen: Sie
stellen eine Person in den Mittelpunkt, die sich in einer Auseinandersetzung mit
einem Ubermichtigen Gegner befindet und diesen Kampf am Ende gewinnt. In
diesen Geschichten wird zwar eher ein Typus als eine individuelle Personlichkeit
beschrieben, doch haben sie eine starke agonale Dimension, die um eine einzelne,
namentlich benannte Person herum aufgebaut ist. Das macht jedoch die Pro-
pheten noch nicht zwangsliufig zu Helden: schliefflich ist es in der Regel nicht
ihre Aufleralltiglichkeit, die ihnen zum Sieg verhilft, sondern allein das Eingrei-
fen Gottes. Dem lie3e sich entgegenhalten, dass Gott zuverlissig erst ins Gesche-
hen eingreift, nachdem der Prophet Mut, Gottvertrauen und Standhaftigkeit ge-
geniiber Anfeindungen, Entehrung und Bedrohung bewiesen, ja selbst seine
engsten familidren Bindungen geopfert hat. So widersetzt sich Abraham seinem
eigenen Vater zugunsten des Glaubens an den Einen Gott; Noah wiederum lisst
zu, dass sein ungldubiger Sohn von Gott vernichtet wird. Das unbeirrbare Fest-
halten an der gottlichen Wahrheit gegen alle Widerstinde ist kennzeichnendes
Merkmal des Prophetentypus der Straflegenden.

Bei vielen dieser Geschichten gibt es aber noch eine weitere Dimension. Ein
Beispiel findet sich in der Geschichte vom Konflikt zwischen Mose und dem
Pharao, die im Koran in zahlreichen Varianten erzihlt wird. Der koranischen
Darstellung zufolge ruft der Pharao Zauberer herbei, mit denen sich Mose einen
Wettstreit liefern soll, den er gewinnt. Dann heifit es:

5 Vgl. D. Marshall, Punishment Stories, in: J. Dammen McAuliffe (Hrsg.), Encyclopaedia of
the Qur’an, Bd. 4, Leiden 2000, S. 318-322.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

248 JOHANNA PINK

,Und die Zauberer fielen anbetend nieder. Sie sprachen: Wir glauben an den Herrn der
Weltbewohner, den Herm von Aaron und Mose.® Pharao sprach: ,Glaubt ihr denn an
ihn — noch ehe ich euch das gestattet habe? Siehe, das ist ein Rinkespiel, das ihr euch
ausgedacht habt in der Stadt, um ihre Einwohner aus ihr wegzutreiben. Thr werdet es
noch erfahren! Wahrlich, Hinde und Fiifle haue ich euch ab, wechselweise rechts und
links, dann werde ich euch kreuzigen - allesamt!® Sie sprachen: ,Siehe, zu unserem
Herrn kehren wir zuriick. Du ziirnst uns ja nur deshalb, weil wir an die Zeichen unseres
Herrn glaubten, als sie zu uns kamen.* ,Du unser Herr! Gib uns reichlich Geduld, und
nimm uns als Gottergebene zu dir!* (Koran 7:120-126)

Hier steht nicht die Figur des Propheten im Mittelpunkt, sondern es sind vor
allem die Gldubigen, die sich durch Gottvertrauen und Standhaftigkeit auszeich-
nen. Mose ist Empfinger und Verkiinder der gottlichen Offenbarung und wird
von Gott befihigt, Wunder zu wirken. Es sind jedoch seine Anhinger, die den
Anfeindungen und Drohungen widerstehen und die Bereitschaft zeigen, ihr
eigenes Leben zu opfern.

Warum diese Geschichte fiir Sayyid Qutb so hohe Anziehungskraft besitzt,
ldsst sich leicht nachvollziehen. Sie ldsst sich unmittelbar auf die Situation einer
verfolgten islamistischen Gemeinschaft Ubertragen und ermutigt zum Wider-
stand gegen den Tyrannen, zu dessen Inbegriff bei Sayyid Qutb der Pharao wird:
ein weltlicher Herrscher, der sich selbst tiber das gottliche Gesetz stellt. Sayyid
Qutb kommentiert Koran 7:120-126 ausfiihrlich und mit einigem Pathos. Fir
ihn stellt diese Passage die Klimax der Mosesgeschichte, ja der gesamten korani-
schen Botschaft dar.

»Ein Mensch, der die Natur dieses Kampfes zwischen sich und dem Tyrannen erkennt,
und erkennt, dass es im Kern ein Kampf des Glaubens ist, der wankt und weicht nicht.
Er wird niemals Milde und Gnade von einem Feind erhoffen, der von ithm nichts weni-
ger als die Aufgabe des eigenen Glaubens akzeptiert. [...] Derjenige, der weif}, wo er in
diesem Kampf steht und zu wem er sich hinwenden sollte, der wird von seinem Wider-
sacher keine Sicherheit erbitten, sondern er wird seinen Herrn um Standhaftigkeit in der
Heimsuchung bitten und darum, dass er als Gottergebener sterbe. [...] Die Tyrannei
steht dem Glauben, dem klaren Bewusstsein und der inneren Zuversicht machtlos ge-
geniiber. Sie hat keine Macht tiber die Herzen, von denen sie dachte, dass sie sie genau-
so beherrsche, wie sie die Hilse der Menschen beugen kann; dass sie sie ebenso kontrol-
lieren konne wie die Korper! Wenn sie keine Macht tiber die Herzen hat, weil diese Gott
und nur Gott allein gehoéren, was besitzt die Tyrannei dann, wenn die Herzen nur nach
der Nihe zu Gott streben, nur bei Thm Schutz suchen und das nicht wollen, was die
Machthaber ihnen bieten kénnen?

Es ist einer der einschneidenden Momente in der Geschichte der Menschheit. Das, was
sich zwischen dem Pharao und seinen Ratgebern einerseits und den Glaubigen, also den
fritheren Zauberern, andererseits abspielte, ist ein einschneidender Moment in der Ge-
schichte der Menschheit: Der Sieg des Glaubens tiber das [diesseitige] Leben. Der Sieg
der Entschlossenheit tiber den Schmerz. Der Sieg des Menschen tiber den Satan! Es ist
ein einschneidender Moment in der Geschichte der Menschheit: Die Verkiindung der
Geburt der wahren Freiheit.“®

6 Sayyid Qutb, Fi zilal al-Qur’an, Bd. 3, Kairo/Beirut 322003, S. 1351-1352.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN DER VERKUNDIGUNG, HELDEN DES KAMPFES 249

Der Tyrann, dessen Verblendung und Hochmut Sayyid Qutb eindringlich be-
schreibt,” ist machtlos gegen die Wahrhaftigkeit und Standhaftigkeit der kleinen,
in materieller Hinsicht weit unterlegenen Gruppe der Glidubigen. Das Helden-
tum wird einem Kollektiv zugeschrieben, der Antagonist hingegen ist eine Ein-
zelperson: ein Alleinherrscher, der das schlimmste denkbare Verbrechen gegen
die Souverinitit Gottes begeht, indem er sein eigenes Gesetz Uiber das Gesetz
Gottes stellt. Nicht umsonst rief Anwar as-Sadats (Sadats) Morder nach seiner
Tat: ,Ich habe den Pharao getotet!8

Die koranischen Straflegenden bilden einen Deutungsrahmen fir denjenigen
Teil der Biographie Muhammads, der als Zeit des Kampfes gegen einen tber-
michtigen und ungliubigen Gegner, die Mekkaner, verstanden werden kann.
Diese Lebensphase Muhammads ist es auch, die Sayyid Qutb, sofern er sich
neben dem Koran auf die Prophetenbiographie bezieht, auf die Situation der
Muslimbruderschaft zu seiner Zeit iibertrigt: eine Zeit der Prifungen, die der
Verleithung des Sieges durch Gott unweigerlich vorausgeht. Die Zeit nach dem
Sieg Muhammads tiber die Mekkaner im Jahr 630 sowie die nach dem Tod des
Propheten rezipiert er weitaus weniger stark. Die Frage nach der Ausgestaltung
der Herrschaft, wenn sie denn einmal errungen ist, stellt sich ihm kaum. Sie tritt
hinter das Ziel des Umsturzes des Systems zuriick. Dies jedoch ist ein Ziel, an
dem die revolutionir-islamistischen Bewegungen in Agypten bis dato gescheitert
sind; dies gilt auch fiir die Gama‘a islamiyya.

Die Gama‘a islamiyya und die ,,Revision der Prinzipien®

Die Gama‘a islamiyya entstand in den 1970er Jahren in Form lose vernetzter
islamischer Studentengruppen, die besonders an den neuen Hochschulen im bis
dahin wirtschaftlich und strukturell eher vernachlissigten Oberagypten viel Zu-
lauf fanden. Die Ortsgruppen boten Studierenden Dienstleistungen an, riefen
zum religiosen Studium und zu einer streng islamischen Lebensweise auf. Neben
dem Aufruf zum Islam (da‘wa) war die Betonung des koranischen Prinzips des
»Gebietens des Guten und Verbietens des Verwerflichen® (bisba) ein charakteristi-
sches Merkmal. Die pisba fand unter anderem in Form von Angriffen auf Kino-
und Musikvorfihrungen, gemischtgeschlechtliche studentische Aktivititen und
christliche Geschifte mit Alkoholverkaufslizenz statt. Ende der 1970er Jahre kam
es zum Bruch mit der Muslimbruderschaft, da diese sich vom revolutioniren
und potenziell militanten Ansatz Sayyid Qutbs distanzierte. Auch innerhalb der
Gama‘a bestand keine Einigkeit in der Frage des gewaltsamen Umsturzes; es
dominierte die oberdgyptische Sektion der Gemeinschaft, die die Pflicht zur Re-
volte gegen ein unislamisches Regime proklamierte. Sie schloss zu diesem Zweck

Vgl. ebd., S. 1350-1351.
8 Vgl. Kepel, Der Prophet (Anm. 2), S. 233.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

250 JOHANNA PINK

eine Allianz mit der Gruppe ,Islamischer Dschihad®. Allerdings waren und blie-
ben die Ansitze der beiden Gruppen hochst unterschiedlich, auch wenn beide
das gleiche utopische Ziel einer vollkommenen islamischen Gesellschaft, in der
islamisches Recht angewendet wird, verfolgten. Der ,Islamische Dschihad® setzte
eher auf die konspirative Anbahnung eines Sturzes des Regimes, wihrend die
Gama‘a islamiyya die Schaffung einer islamischen Gesellschaft durch Predigt und
hisba in den Vordergrund stellte und Breitenwirkung erzielen wollte. Nach dem
Scheitern des Umsturzversuches im Zuge der Ermordung Sadats, bei der der
ylslamische Dschihad“ federfithrend war, wurde die damalige Fithrung der
Gama‘a komplett inhaftiert. Die Organisation war jedoch weiterhin im Land
aktiv, wihrend der ,Islamische Dschihad“ sich zunehmend auf den Kampf gegen
den ,fernen Feind® verlegte, also die imperialistischen Grofimachte, zum Beispiel
in Afghanistan.

Ab dem Ende der 1980er Jahre — wihrend die erste Generation ihrer Fithrung
weiterhin in Haft safl - radikalisierte sich die Gama‘a. Sie versuchte, die Kontrol-
le iiber einzelne Gebiete zu erlangen und dort eine ,islamische Gesellschaft® auf-
zubauen und veriibte gezielt Angriffe auf sikularistische Intellektuelle, Vertreter
des Regimes und auslindische Touristen. Mitte der 1990er Jahre war sie milité-
risch besiegt, ihre Anhidnger waren fast durchweg getotet, in Haft oder im Exil.
Vor diesem Hintergrund proklamierte die erste Generation der Gama‘a-Fiihrer
aus der Haft 1997 den Gewaltverzicht und verdffentlichte ab 2002 eine Buch-
reihe unter dem Obertitel ,,Revision der Prinzipien® (tashih al-mafabim), in der sie
begriindete, warum die Strategie der Gama‘a islamiyya falsch gewesen sei. Sie
habe den Dschihad als Ziel, nicht als Mittel zum Zweck betrachtet und Blut-
vergieflen in Kauf genommen. Dadurch habe sie viele Agypter abgeschreckt, auf
diese Weise der islamischen Sache geschadet und das eigentliche Ziel des Aufbaus
einer islamischen Gesellschaft aus dem Blick verloren.’

Auf dieser in Agypten viel beachteten publizistischen Initiative baute Nagih
Ibrahim, ein fithrendes Mitglied der Gama‘a islamiyya der 1970er Jahre und ihr
wichtigster Ideologe, mit einer breiten Tatigkeit als Kolumnist auf, die sich ab
2011 uber zahlreiche viel gelesene dgyptische Medien erstreckte und die Deu-
tungsmuster des revolutionir-islamischen Narrativs komplett verwarf.

2 Vgl. R. Meijer, Commanding Right and Forbidding Wrong as a Principle of Social Action.

The Case of the Egyptian al-Jama‘a al-Islamiyya, in: R. Meijer (Hrsg.), Global Salafism.
Islam’s New Religious Movement, London/New York 2009, S. 189-220. Zu den Kern-
argumenten der ,Revision der Prinzipien® vgl. S. A.Jackson, Beyond Jihad. The New
Thought of the Gama’a Islamiyya, in: Journal of Islamic Law and Culture 11.1, 2009,
S.52-68. Zu den Hintergriinden des Gewaltverzichts vgl. O. Ashour, Lions Tamed? An
Inquiry into the Causes of De-Radicalization of Armed Islamist Movements. The Case of
the Egyptian Islamic Group, in: Middle East Journal 61.4, 2007, S. 596-625.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN DER VERKUNDIGUNG, HELDEN DES KAMPFES 251

Nagih Ibrabim auf den Spuren von Jesus und Hasan

Nagih Ibrahim, der in Assiut Medizin studierte und zum wichtigsten Intellektuel-
len der Gama‘a avancierte, war Teil der ersten Fithrungsgeneration, die nach der
Sadat-Ermordung von 1981 komplett verhaftet wurde. In der Haft erwarb er religi-
Ose und juristische Studienabschliisse und beteiligte sich an der ,Revision der Prin-
zipien®. 2005 wurde er aufgrund seiner Abkehr von der Gewalt aus dem Gefingnis
entlassen.!® Er erhielt nach der Revolution von 2011 Gelegenheit, Kolumnen in
mehreren renommierten privaten dgyptischen Zeitungen und Nachrichtenportalen
zu verdffentlichen. Ein kurzer Versuch einer Parteigriindung blieb erfolglos;!! er
konzentrierte sich daraufhin auf seine publizistische Titigkeit.

Die folgenden Ausfihrungen beruhen auf der Analyse der Kolumnen, die
Nagih Ibrahim in den vier tiglich erscheinenden Zeitungen beziehungsweise Nach-
richtenportalen ,,al-Watan®, ,,al-Misri al-Yawm®, ,a$-Surtiq® und ,al-Yawm as-Sabi<“
zwischen Mai 20112 und Mirz 2015 publizierte. All diese Veroffentlichungs-
plattformen entstanden in einer Phase begrenzter Liberalisierung in der spiten
Mubarak-Ara ab etwa Mitte der 2000er Jahre. Sie positionierten sich damals poli-
tisch und religios unabhingig, wenn auch nicht dezidiert oppositionell, und
setzten sich dadurch von der Riege der staatlichen oder quasistaatlichen Tradi-
tionszeitschriften ab. Nach dem Sturz Mubaraks 2011 konnten sie einem breiteren
Spektrum politischer Akteure eine Plattform bieten als zuvor, was auch Nagih
Ibrahim zugute kam.

Seine Kolumnen sind eine besonders aussagekriftige Quelle, weil sie aufgrund
ihres regelmifiigen Erscheinens, des kurzen und prignanten Formats sowie der
Streuung iiber mehrere Medien eine weitaus groflere Zielgruppe erreichen diirf-
ten als die Buchveroffentlichungen der Gama‘a-Fithrung. Zudem liegt bei den
Buchveroffentlichungen der Verdacht nahe, dass dem Gewaltverzicht auch ein
taktisches Element innewohnte, nimlich das Ziel der Haftentlassung; bei den
viel spiter entstandenen Kolumnen ist das auszuschlief3en.

Die Analyse der Kolumnen konzentriert sich im Folgenden auf solche Texte,
die sich niher mit der Bedeutung religioser Figuren fur heutige Muslime aus-
einandersetzen. Dabei spielen drei Kategorien von Personen eine Rolle: Erstens
die vorislamischen, koranischen Prophetenfiguren, zweitens der Prophet Muham-

10 vgl. Jackson, Beyond Jihad (Anm.9), S.58 Anm.32; www.facebook.com/pages/
el g b Sy Sali-2354/413040342118433, 6. Marz 2015; www.islamist-movements.
com/2426, 6. Mirz 2015.

11 Vgl http://islammemo.cc/akhbar/arab/2011/09/18/134131.html, 6. Mirz 2015. Die Partei

errang bei den Parlamentswahlen 2012 keinen Sitz, das Projekt wurde offenbar nicht weiter-

verfolgt.

Zu diesem Zeitpunkt begannen seine Kolumnen in ,al-Yagm as-Sabi“. Fiir ,al-Misri al-

Yawm® schrieb er ab Juli 2011 sporadisch und ab Mitte 2012 hiufiger, fiir ,a$-Suraq“ war

er ab November 2011 titig und fir ,al-Watan“ ab April 2012. In allen vier Medien pub-

lizierte er auch nach dem Militirputsch vom Juli 2013 weiter und setzte dies bis zum Zeit-
punkt der Abfassung dieses Beitrags im Marz 2015 fort.

12

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

252 JOHANNA PINK

mad selbst, dessen facettenreiche Biographie unterschiedliche Deutungen er-
laubt, und drittens bedeutende Personen der islamischen Frithgeschichte, ins-
besondere die Prophetengefihrten, die ersten Kalifen und ihre Nachfahren.

a) Vorislamische Propheten: Von Mose zu Jesus

Die koranischen Prophetengeschichten sind fiir Nagih Ibrahim selbstverstindlich
zentrale Referenzen; sie wiren aus einem Beitrag zum islamischen Diskurs kaum
wegzudenken. Die Gewichtung der Prophetenfiguren allerdings ist eigenwillig.
Mose, der Widerstandskimpfer gegen den Pharao, der fiir den revolutioniren
Islamismus Sayyid Qutbs von so hoher Bedeutung ist, tritt ebenso in den Hin-
tergrund wie Abraham, der Kimpfer gegen die Gotzen seiner Viter; beide erwihnt
Nagih Ibrahim allenfalls am Rande.

Besondere Bedeutung gewinnt fiir ihn hingegen Jesus: er ist Gegenstand eige-
ner Kolumnen, sogar einer ganzen Kolumnenreihe. Dies ist durchaus ungewohn-
lich, denn der islamistische Diskurs hat mit der Figur Jesu gewisse Schwierig-
keiten. Jesus wird im Koran zwar vielfach erwihnt, bisweilen auch in lingerer
narrativer Form, doch diese Erzihlungen lassen sich nicht in das Muster der
Straflegenden einbetten. Schliefflich endete Jesu Leben nicht mit einem von Gott
erzielten Sieg tiber seine Widersacher.!3 Nagih Ibrahim verweist zu Beginn seiner
sechsteiligen Kolumnenreihe tiber Jesus!# explizit auf das Fehlen jeglicher vertief-
ter Auseinandersetzung mit Jesus sowohl in seinen eigenen Schriften als auch in
den Werken islamistischer Autoren insgesamt. Dies sei einer der Griinde, aus
denen er sich mit Jesus niher beschiftigen wolle.

Jesus ist fur Nagih Ibrahim nicht nur Vorbild, sondern auch Symbol, und zwar
eines der grofiten Symbole der Liebe in der Menschheitsgeschichte. Zum Beleg
zitiert Nagih Ibrahim unter anderem die Bergpredigt und andere Segmente des
Neuen Testaments, was fiir einen Islamisten recht uniiblich ist. Er betont, dass
die Aufforderung zur Liebe bei Jesus ausdriicklich auch den Feind einschliefie.
Dies setzt er in Bezug zu seinen eigenen Erfahrungen. Frither habe er das alt-
testamentarische Motto ,Auge um Auge, Zahn um Zahn“ befolgt und Gewalt mit
Gegengewalt beantwortet. Dies habe ihm selbst und anderen nichts eingebracht

13 Nach koranischer Darstellung hat zwar keine Kreuzigung stattgefunden, fiir Jesu Wider-
sacher entstand aber dieser Eindruck.

Vgl. Nagih Ibrahim, Ma“ al-Masih ‘alayhi s-salam.. nabda’u sawiyyan, in: al-Misri al-Yawm,
5.2.2014, www.almasryalyoum.com/news/details/389013, 6.Mai 2014; ders., ‘Indama
yarhamu 1-Masih ummahu wa-talamidahu, in: al-Misri al-Yawm, 12.2.2014, www.almasry
alyoum.com/news/details/392593, 6. Mai 2014; ders., Sutar mudi’a ma® usrat al-Masih, in:
al-Misri al-Yawm, 19.2.2014, www.almasryalyoum.com/news/details/396796, 6. Mai 2014;
ders., Ma® al-Masih “alayhi s-salam.. mu‘allim al-mahabba, in: al-Misri al-Yawm, 26.2.2014,
www.almasryalyoum.com/news/details/400971, 6. Mai 2014; ders., Sunan an-nubuwwa bayn
Muhammad wa-I-Masih, in: al-Misri al-Yawm, 5.3.2014, www.almasryalyoum.com/news/
details/405240, 6. Mai 2014; ders., Muhammad wa-I-Masih tatabuq 12 tanaqud, in: al-Misti
al-Yawm, 12.3.2014, www.almasryalyoum.com/news/details/409566, 6. Mai 2014.

14

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN DER VERKUNDIGUNG, HELDEN DES KAMPFES 253

aufler Gefingnis, Leid und Tod. Nunmehr versuche er, sich an Jesus zu orientie-
ren, indem er Hass mit Giite vergelte in der Hoffnung, damit bei seinem Gegner
mehr zu bewegen, als lediglich neuen Hass zu erzeugen.!®

Unter den Oberbegriff der Liebe subsumiert Nagih Ibrahim weitere Eigenschaf-
ten Jesu, die er jeweils negativ mit der gesellschaftlichen Realitit Agyptens kontras-
tiert: Toleranz, Vergebungsbereitschaft, Selbstlosigkeit und Barmherzigkeit. Diese
Eigenschaften charakterisieren aus seiner Sicht nicht nur Jesus, sondern sind allen
Propheten zu eigen. Eigentlich handelt es sich seiner Darstellung nach bei Prophe-
ten um einen einzigen Personentypus: jede Handlung oder Aussage einer dieser
Personen lasse sich auch einer beliebigen anderen Person zuschreiben.!é Diese Auf-
fassung entspricht durchaus der gingigen islamischen Prophetologie. Ungewthn-
lich sind allerdings die Zentralitit, die Nagih Ibrahim der Figur Jesu zuweist, sowie
die Auswahl der Eigenschaften, die Nagih Ibrahim fiir exemplarisch hilt.

Jesus ist fir thn derjenige Prophet, der Muhammad am nichsten steht und am
dhnlichsten ist. Ausfithrlich begriindet er diese Annahme mit Aussagen, die
Muhammad der Uberlieferung zufolge iiber Jesus getitigt haben soll, und durch
eine Reihe von Parallelen, die er zwischen den beiden Figuren zieht. An erster
Stelle nennt er das Prophetentum und, damit verbunden, die Bereitschaft, dem
Jenseits Vorrang vor dem Diesseits zu geben. Eine direkte Folge des Prophetentums
sei der Drang zur Verkiindigung, die beide kompromisslos, aber in Giite und Fried-
fertigkeit betrieben hitten. Weiterhin verweist Nagih Ibrahim auf Muhammads
und Jesu Selbstlosigkeit, das Desinteresse an personlicher Sicherheit und Wohl-
stand, die Fursorge fiir ihre Angehorigen und Anhinger, das Dringen auf Wohl-
titigkeit und Barmherzigkeit insbesondere gegeniiber Armen, Witwen und Waisen
sowie die Bereitschaft, Stindern zu vergeben. All diese Aspekte belegt er im Einzel-
nen mit Geschichten aus Muhammads und Jesu Leben. Schliefllich nennt er als
wesentliche Gemeinsambkeit das Erdulden von Leid und Verfolgung, die beide Pro-
pheten zur Auswanderung zwangen, und die Existenz von Gegnern, die ihnen
nach dem Leben trachteten. Auch bei den koranischen Straflegenden ist die Ver-
folgung der Propheten ein zentraler Topos. Sie hat jedoch einen klaren Zweck und
eine zeitliche Begrenzung: sie dient dazu, Gottvertrauen und Standhaftigkeit des
Propheten auf die Probe zu stellen, der am Ende auf triumphale Weise von Gott
gericht wird. Dadurch, dass Nagih Ibrahim Jesus in den Mittelpunkt stellt, entfillt
in seiner Darstellung des Prophetentums dieser triumphalistische Aspekt voll-
kommen. Das Leid und die Verfolgung stehen hier fir sich, exemplifizieren die
Opferbereitschaft der Propheten und haben dadurch, dass sie keine diesseitige
Belohnung erfahren, umso hoheren Wert.1”

15 Ders., Ma* al-Masih ‘alayhi s-salam.. mu‘allim al-mahabba (Anm. 14).
16 Ders., Sunan an-nubuwwa (Anm. 14).
17 Ebd. sowie ders., Muhammad wa-l-Masih, (Anm. 14); ders., Muhammad wa-l-Masih..

hinama yaltaqiyan, in: al-Misri al-Yawm, 1.1.2015, www.almasryalyoum.com/news/details/
618414, 9. Mirz 2015.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

254 JOHANNA PINK

b) Mupammad: Vom Widerstandskimpfer zum Prediger und Diplomaten

An diesem Punkt stellt sich die Frage, welches Muhammadbild Nagih Ibrahim
eigentlich vertritt, das ihn so miihelos zu einer Gleichsetzung mit Jesus befihigt,
und wie er es aus der Prophetenbiographie und den Hadithen — Quellen, deren
Authentizitit er voraussetzt — heraus begriindet. Seine Sicht auf Muhammad
fasst Nagih Ibrahim folgendermafien zusammen:

»Der Gesandte Gottes ist mit Abstand der grofite aller Verkiindiger Gottes. Er war zwar
auch Richter, Staatslenker, Fithrer der muslimischen Heere, Vater, Ehemann und Freund,
und er war in jeder dieser Funktionen ein grofes Genie. Aber die ohne Einschrinkungen
grofdte seiner Aufgaben, die, die ihm am nichsten war und am engsten mit seinem
Wesen verbunden, war der Aufruf zu Gott (ad-da“wa ila llah). Diese Aufgabe libte er vom
Anfang bis zum Ende aus, ohne Unterlass; der Koran beschrieb ihn wieder und wieder
als Verkiindiger, Mahner, Propheten und Gesandten. [...] Aus dieser Aufgabe erwachsen
alle seine anderen Funktionen oder sie gehen auf sie zuriick.“18

Die Verkiindigung dominiert also andere Aspekte der Biographie Muhammads.
Sie habe die Konversion Hunderttausender zum Islam und dadurch in unermess-
lichem Umfang Gutes bewirkt. Krieg und Eroberungen kommen in dieser Dar-
stellung nicht vor.

Allerdings spielt in Nagih Ibrahims Narrativ die medinensische Periode, also
die Zeit nach der Hidschra im Jahr 622, in der Muhammad in zunehmendem
Mafle als Staatsmann und militdrischer Fithrer agierte, durchaus eine erhebliche
Rolle; sie ist weit wichtiger als bei Sayyid Qutb. Im Vordergrund stehen jedoch
nicht Siege wie etwa der in der Schlacht von Badr (624), sondern diplomatische
Aktivititen wie der Waffenstillstand von Hudaybiyya (628). Hier, so Nagih
Ibrahim, set Muhammad Kompromisse eingegangen, um mit seinen Anhingern
die Wallfahrt nach Mekka vollfihren zu kénnen und offenen Feindseligkeiten
vorzubeugen. Der Prophet habe, wie auch Hadithe belegten, Blutvergieflen zu-
tiefst verabscheut und alle Moglichkeiten genutzt, es zu vermeiden.!?

Nagih Ibrahim nutzt die Biographie Muhammads weit hiufiger, um aktuelle
Beziige herzustellen, als die Auseinandersetzung mit dem Leben Jesu. So betont
er, dass der Prophet keine Erben hinterlassen und auch keine eingesetzt habe. Es
sei ithm also, anders als den meisten gegenwirtigen nominellen Muslimen, nicht
um Reichtum oder Macht und schon gar nicht um deren Sicherung fur seine
Familie gegangen.?® Unverkennbar ist dies eine Anspielung auf den dgyptischen

18 Ders., Ayn nahnu min mu‘allim ad-da‘wa?, in: al-Watan, 24.9.2012, www.elwatannews.com/

news/details/52558, 6. Mai 2014.

Ders., Hal sa-tathamu Misr sulh al-Hudaybiyya?, in: a$-Suraq, 15.2.2014, www.shorouk
news.com/columns/view.aspx?cdate=15022014&id=d9315d61-55a0-45b9-85c0-fa5f7092aff3,
6. Mai 2014.

Ders., Min i§raqat an-nubuwwa, in: a$-Suraig, 18.1.2014, www.shorouknews.com/columns/
view.aspx?cdate=18012014&id=7181bb87-74a8-4d46-af00-96d0b293dbca, 6. Mai 2014; ders.,
Ad-daula al-islamiyya wa-tawrit al-hukm, in: al-Yawm as-Sabi¢, 23.8.2011, www.youm?7.
com/NewsPrint.asp?NewsID=479650, 6. Mai 2014.

19

20

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN DER VERKUNDIGUNG, HELDEN DES KAMPFES 255

Prisidenten Husni Mubarak, der sich gegen Ende seiner Amtszeit bemiihte, sei-
nen Sohn Gamal als Erben im Prisidentenamt zu installieren, und erheblichen
Reichtum in seiner Familie akkumulierte. Demgegentiber sei der Prophet frei-
giebig gewesen und habe nie besser gelebt als seine Anhinger, auch in Zeiten der
Armut.

Ausfithrlich beschreibt Nagih Ibrahim das hohe Mafl an Achtung, das Mu-
hammad gegeniiber diplomatischen Gepflogenheiten gehabt habe. Den Schutz,
den Muhammad Gesandtschaften habe angedeihen lassen, kontrastiert er negativ
mit Angriffen von Islamisten auf amerikanische Botschaften, etwa nach der Ver-
offentlichung eines despektierlichen Videos itber Muhammad 2012.2! Diese und
andere Verhaltensweisen seien auch deswegen scharf abzulehnen, weil sie west-
lichen Beobachtern ein vollig falsches Bild vom Propheten vermittelten. Diese
These fithrt Nagih Ibrahim kurz nach dem Mord an Redakteuren der franzosi-
schen Satirezeitschrift ,,Charlie Hebdo® im Januar 2015 niher aus. Die Regierun-
gen muslimischer Staaten, die Islamisten sowie das Handeln der Muslime insge-
samt seien daftir verantwortlich, dass sich die Menschen in westlichen Lindern
ein falsches Bild von der Botschaft Muhammads machten.?? Seinen Versuch
einer Richtigstellung schliet Nagih Ibrahim mit dem Rat des Propheten an seine
Gefdhrten ab: ,Ziirne nicht“.2> Besonders scharf geiflelt er die Tatsache, dass der
sIslamische Staat im Irak und Syrien“ (ISIS/ Da‘i$) sich auf Muhammad berufe,
gegen dessen Vorbild er jedoch auf Schritt und Tritt verstofle, etwa durch die Un-
terbindung von Meinungsfreiheit, Angriffe gegen ,Schutzbefohlene, also Chris-
ten, und den takfir - die Praxis, andere Muslime zu Ungldubigen zu erkliren.?*
Der Prophet selbst habe sehr auf den Eindruck geachtet, den sein Handeln auf
Auflenstehende hinterlasse, um nicht die Wirksamkeit seiner Botschaft zu beein-
trachtigen. So habe er sich sogar trotz des Dringens seiner Anhinger geweigert,
einen Heuchler zu toten, damit nicht der Eindruck entstehe, er tote Muslime.2>

Insgesamt stellt Nagih Ibrahim Muhammad als den ,Gesandten des mittleren
Weges* (rasil al-wasatiyya) dar und beruft sich damit auf das inhaltlich eher un-
bestimmte Schlagwort der wasatiyya, das von unterschiedlichen muslimischen
Akteuren genutzt wird, um sich sowohl von gewaltbereiten Tendenzen als auch
von allzu modernistischen Stromungen zu distanzieren. Bei Nagih Ibrahim ist
dies nicht wesentlich anders. Seiner Darstellung zufolge steht wasatiyya fur ein

2l Ders., Hal nahnu nansuru r-rasiila haqqan?, in: al-Watan, 17.9.2012, www.elwatannews.

com/news/details/50078, 6. Mai 2014.
22 Ders., Charlie Hebdo [Sarli Ibdi].. wa-udran rasila llah, in: a$-Surtiq, 17.1.2015, www.
shorouknews.com/columns/view.aspx?cdate=17012015&id=4a7d4bb7-877e-4045-9008-d644
a7562e96, 10. Marz 2015.
Ders., Ya qawm: La ta‘rifu r-rasul min hilalina, in: al-Misri al-Yawm, 22.1.2015, www.almasry
alyoum.com/news/details/637064, 9. Mirz 2015.
Ders., Nida’ <agil ila Da‘is, in: al-Misri al-Yawm, 19.2.2015, www.almasryalyoum.com/
news/details/660648, 9. Mirz 2015.
Ders., Al-haraka l-islamiyya (Anm. 1).

23

24

25

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

256 JOHANNA PINK

konfliktfreies Verhiltnis zwischen Vernunft und Schrifttreue, Wissenschaft und
Religion, Diesseits und Jenseits, Vergangenheit und Gegenwart sowie fiir die Zu-
riickweisung der ,Ubertreibungen® der Schia und der Kharidschiten. Sie beinhal-
tet die Weigerung, Stinder oder Andersdenkende zu verketzern, aber auch die
Zuruckweisung grenzenloser Toleranz.2¢ Dies ist zweifellos ein hochst selektives
Muhammadbild - aber das gilt fiir das Muhammadbild anderer muslimischer
Akteure nicht minder.

¢) Figuren der islamischen Friihgeschichte

In verschiedenen Kolumnen - auch hier sind es oft solche mit aktuellen Beziigen -
fuhrt Nagih Ibrahim Ereignisse der islamischen Frithgeschichte an. Er beruft sich
dabei immer wieder auf bestimmte Personen, die ihm entweder als Vorbild oder als
abschreckendes Beispiel dienen. Um diese einordnen zu koénnen, ist ein kurzer,
skizzenhafter Exkurs in die Zeit nach dem Tod Muhammads im Jahr 632 notig.2”
Muhammad hinterlief bei seinem Tod keine minnlichen Nachfahren, hatte
weder einen Nachfolger designiert noch eine Nachfolgeregelung getroffen; auch
der Koran bot keine konkreten Anhaltspunkte zur Losung dieser Frage. Die ers-
ten Entscheidungen tiber die Fithrung der Gemeinschaft fielen daher eher ad hoc
und beglnstigten angesehene langjihrige Prophetengefihrten: Zuerst Abu Bakr
(632-634), dann “‘Umar (634-644). An dritter Stelle folgte ‘Utman (644-656), der
ebenfalls ein hochrangiger Prophetengefihrte gewesen war, aber auflerdem einem
einflussreichen Clan, den Bant Umayya, entstammte. Angesichts der rasch fort-
schreitenden Eroberungen gab es zunehmende Verteilungskonflikte, in deren
Zuge bestimmte Gruppen ‘Utman vorwarfen, seine Familie zu bevorzugen. Er
wurde schliefflich von einem Mob ermordet. Sein Nachfolger ‘Ali (656-661) war
ein Cousin des Propheten und als Ehemann der Prophetentochter Fatima Vater
der einzigen minnlichen Nachfahren Muhammads, zweier Sohne namens
al-Hasan (im Folgenden: Hasan) und al-Husayn (im Folgenden: Husayn). ‘Ali
musste sich mit betrichtlicher Opposition auch von Seiten anderer verdienter
Prophetengefihrten auseinandersetzen, die ihm unter anderem vorwarfen, kein
Interesse an der Aufklirung des Mordes an ‘Utman zu zeigen, womoglich sogar

26 Ders., Rasil al-wasatiyya.. nana ilayhi giyabaha, in: al-Watan, 20.1.2014, www.elwatannews.
com/news/details/400533, 6. Mai 2014.

27 Vgl. dazu im Einzelnen A. Noth, Frither Islam, in: U. Haarmann (Hrsg.), Geschichte der
arabischen Welt, Miinchen 21991, S. 11-100. Noth stellt im Wesentlichen das gingige
muslimische Narrativ dar, das allerdings nicht einheitlich ist. Es gibt zum Beispiel erheb-
liche Unterschiede zwischen Sunna und Schia. Die islamische Frithgeschichte ist jedoch
auch tiber diese innermuslimischen Differenzen hinaus ein hochst umstrittenes Feld. Es
gibt in der Forschung heftige Diskussionen dariiber, welchen historischen Gehalt die mus-
limische Version der Ereignisse hat und welchen Wert die verfiigbaren Quellen besitzen.
Da sich fur Nagih Ibrahim solche Fragen jedoch nicht einmal im Ansatz stellen, wire es
hier wenig ergiebig, ihnen nachzugehen.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN DER VERKUNDIGUNG, HELDEN DES KAMPFES 257

in ihn verstrickt zu sein. Auflerdem weigerte sich der Gouverneur von Syrien,
Mu‘awiya, ein Mitglied der Bana Umayya, ‘Alis Oberhoheit anzuerkennen. ‘Ali
wurde schlieflich von einem ehemaligen Anhinger ermordet.

Nach “Alis Tod fiel das Kalifat Mu‘awiya (661-680) zu und verblieb nach dessen
Tod in der Familie der Bant Umayya. Dagegen gab es aber Opposition. Zum
einen hatte ‘Ali eine Anhingerschaft hinterlassen, die der Uberzeugung war, er ha-
be von Anfang an Anspruch auf das Kalifat gehabt und es miisse nach seinem Tod
auf seine Sohne iibergehen. Hasan wurde von ‘Alis Anhdngern zum Fiihrer aus-
erkoren, vermied jedoch die unausweichliche Auseinandersetzung mit Mu‘awiya
und erkannte ihm das Kalifat zu. Er wurde daftir grof3ziigig entlohnt und starb 670
wohlhabend und unbehelligt in Medina. Husayn machte sich nach Mu‘awiyas Tod
680 mit Angehorigen und Anhingern von Medina auf den Weg nach Kufa, um
dort die Fihrung der Gemeinschaft zu tibernehmen. Er wurde bei Kerbela von
Truppen des umayyadischen Gouverneurs von Kufa Giberwiltigt und mitsamt zahl-
reichen Begleitern getotet — ein Ereignis, das den Griindungsmythos der Schia dar-
stellt.

Zum anderen erhob sich 680 in Medina ‘Abdallah Ibn az-Zubayr und bean-
spruchte das Kalifat. Er war der Sohn eines Prophetengefihrten und Vertreter der
in Medina ansissigen Familien der ersten Anhianger des Propheten, die sich von
den Umayyaden marginalisiert fihlten. 692 unterlag er gegen die Umayyaden, die
Medina einnahmen und Ibn az-Zubayr toteten.

Aus dieser konfliktbehafteten Personenkonstellation ist es weder der von den
Schiiten verehrte Mirtyrer Husayn, den sich Nagih Ibrahim zum Vorbild wihlt,
noch sind es die ersten vier Kalifen, die von Sunniten allgemein als ,rechtgeleitet”
(rasid) betrachtet werden. Vielmehr entscheidet er sich ausgerechnet fir die am
wenigsten heroische aller oben geschilderten Figuren, fiir “Alis ltesten Sohn Hasan.

Eine seiner ersten Kolumnen im Sommer 2011 widmet Nagih Ibrahim einem
Riickblick auf den Entschluss der Gama‘a-Fithrung im Sommer 1997, den Ge-
waltverzicht zu verkiinden. Nach einem kurzen Abriss der wesentlichen Inhalte
der Erklarung fihrt er fort:

HFrieden zu schaffen fillt Fithrern schwerer, als den Krieg zu erkldren. Ich habe beides
selbst durchlebt und habe am Frieden mehr gelitten als am Krieg. Dabei war unser Herr
Hasan, der Sohn ‘Alis, mein leuchtendes Vorbild auf dem gesamten Weg des Waffen-
stillstands und Friedens. Er nahm auf sich, was nétig war, um Menschenleben zu retten
und die Kimpfe zwischen den Muslimen zu beenden. [...] Er sagte zu ihnen [d.h. sei-
nen Anhingern]: ,[...] Die Schidel der Araber waren in meiner Hand; ich aber wollte
euch nicht um der Herrschaft willen dem Tod preisgeben®“.28

Das Beispiel Hasans hat fiir Nagih Ibrahim aber nicht nur personliche biographi-
sche und historische Bedeutung, sondern dient ihm auch als Maf3stab zur Be-
urteilung der aktuellen politischen Situation. In zwei Kommentaren zum Sturz

28 Nagih Ibrahim, Hakada ta‘allamtu s-sulh min sayyidina I-Hasan b. “Ali, in: al-Yawm as-Sabi¢,
12.7.2011, www.youm?7.com/NewsPrint.asp?NewsID=453376, 6. Mai 2014.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

258 JOHANNA PINK

Muhammad Mursis durch das dgyptische Militir im Juli 2013 kontrastiert er das
Modell Hasans mit den seinem Urteil nach weit weniger gliicklichen Entschei-
dungen anderer Personlichkeiten der islamischen Frithgeschichte. “‘Utman zum
Beispiel habe sich entschieden, am Kalifat, auf das er einen legitimen Anspruch
gehabt habe, trotz heftiger Opposition festzuhalten. Dies habe zur Spaltung der
muslimischen Gesellschaft und Jahren des Buirgerkriegs gefiihrt, die den Tod zehn-
tausender Muslime zur Folge gehabt hitten. Diesem Vorbild sei Mursi gefolgt, an-
statt zuriickzutreten und Neuwahlen anzuordnen. Sein Anspruch auf Herrschaft
sel ebenso legitim gewesen wie der ‘Utmans, aber das Festhalten an ihm sei im
Vergleich zu einem Riicktritt im Hinblick auf die Folgen dieser Entscheidung das
grolere Ubel gewesen. Er hitte sich daher an Hasan orientieren sollen:

»Hasan, der Sohn °Alis, hatte einen Anspruch auf das Kalifat nach seinem Vater. Er er-
kannte [jedoch], dass der Krieg mit Mu‘awiya unvermeidlich war. Das Vergieffen des Blu-
tes von Muslimen ist schwerwiegender als alle Herrschaftsgewalt der Welt. Das Gute muss
zugunsten des Besseren aufgegeben werden; wer einen Anspruch hat, sollte ihn aufgeben,
wenn es dazu dient, Blutvergiefen zu vermeiden, einen Riss [in der Gesellschaft] zu
kitten und einen Biirgerkrieg zu verhindern.“2°

In einer weiteren Kolumne kommt Nagih Ibrahim zu dem sehr viel grundsitz-
licheren Schluss, dass in jedem historischen Konflikt zwischen den Inhabern religi-
Oser Legitimitit und Autoritit einerseits und denen der militirischen und politi-
schen Macht andererseits Letztere gesiegt hitten. ‘Abdallah ibn az-Zubayr zum
Beispiel sei dem Umayyadenkalifen ‘Abd al-Malik und dessen Truppenfiihrer
al-Haggag religios, moralisch und charakterlich iiberlegen gewesen, aber chancen-
los gegen deren militdrische Stirke und Erfahrung. Husayn sei sehenden Auges
ins Martyrium gegangen und habe dabei alle Ratschlige der Prophetengefihrten
und ihrer S6hne missachtet. Nagih Ibrahim verweist hier insbesondere auf den
eminenten Prophetengefihrten ‘Abdallah ibn “‘Umar, der gesagt habe, Gott werde
das Prophetentum und das Kalifat nicht in der Familie des Propheten vereinen.
Das bedeute, so Nagih Ibrahim, nichts anderes, als dass das Prophetentum edler
sei als das Kalifat. Analog dazu sei die Verkiindigung der weltlichen Macht tiber-
legen und die Rechtleitung von Menschen ein dauerhafterer Sieg als die politische
Herrschaft.30

Postheroischer Islamismus?

Der Begriff des Heldentums kommt in Nagih Ibrahims Kolumnen nicht vor, wohl
aber die damit in Verbindung stehenden Motive: der Kampf, das Opfer, der Sieg,
all dies personifiziert in den Taten und Entscheidungen charakterlich und religios

29 Ders., Ad-Duktir Mursi bayn hiyaray ‘Utman wa-I-Hasan, in: al-Yawm as-Sabic, 23.7.2013,
www.youm?7.com/NewsPrint.asp?NewsID=1174273, 6. Mai 2014.

30 Ders., Sira“ ahl ad-da*wa wa-l-harb ala s-sulta, in: al-Misri al-Yawm, 24.8.2013, http://www.
almasryalyoum.com/news/details/199599, 10. Mirz 2015.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN DER VERKUNDIGUNG, HELDEN DES KAMPFES 259

vorbildlicher, nahezu iibermenschlicher Figuren. Leicht liefen sich seine Ideen als
Abkehr vom Kampf und damit auch als Abwendung von heroischen Denkmustern
deuten. Deutlich weist er die Vorstellung zuriick, es habe einen Eigenwert, das Blut
junger Minner zu opfern, gleich ob es freiwillig oder unfreiwillig geschieht. Statt
zum bewaffneten Kampf, der entweder mit dem Sieg oder im potenziell nicht
weniger heldenhaften Martyrium endet, ruft er dazu auf, den Griff nach der Macht
zu unterlassen.

Dies als vollstindigen Riickzug aus dem Kampf zu deuten, wire aber zu kurz
gegriffen. In einer bereits erwihnten, sehr grundsitzlichen Kolumne, die er nach
dem Sturz Mursis verfasste, deutet Nagih Ibrahim die Geschichte des Islams als die
eines immerwihrenden Kampfes zwischen den Verfechtern der Verkiindigung und
den Inhabern politischer und militirischer Macht. Seine Grundthese lautet, dass
die Vertreter des religiosen Lagers diesen Kampf um die Herrschaft immer verlieren
wiirden; es werde ihnen nie gelingen, dauerhaft die weltliche Macht zu erringen.
Der wichtigere, hoherrangige Kampf spiele sich aber auf einer ganz anderen Ebene
ab, nimlich auf der der Verkiindigung. Nagih Ibrahims Hauptkritik an der isla-
mistischen Bewegung, verkorpert in seiner Darstellung von Personen wie ‘Utman,
‘Abdallah ibn az-Zubayr und Husayn, lautet, sie habe diese Ebene zugunsten der
weltlichen Herrschaft vernachlissigt. Allein Hasan habe die richtige Entscheidung
getroffen. Er habe Verkiindigung (da‘wa) tber Herrschaft (sulta) gestellt und habe
damit — paradoxerweise ausgerechnet durch seinen Verzicht auf die weltliche Macht
- genau diejenige Herrschaft erreicht, die ihm als Kind von Muhammad vorher-
gesagt worden sei.3! Den Verzicht auf das vordergriindig Heroische deutet er also
nicht als Riickzug aus dem Kampf, sondern sieht ihn vielmehr als den eigent-
lichen, wesentlichen Sieg. Er verkorpere Selbstlosigkeit, die Absage an personlichen
Ruhm und personliche Macht und damit das grofitmogliche Opfer.

Unweigerlich stellt sich die Frage, ob diese Umdeutung von Grofle und Hel-
denmut nicht eine blofle rhetorische Strategie ist, die wenig Chancen besitzt, An-
ziehungskraft zu entfalten. Vermag das Werben um die Akzeptanz des kleineren
Ubels wirklich den Aufruf zum kompromisslosen Kampf fiir das Gute zu erset-
zen, auf gleiche Weise die Imagination zu fesseln und Opferwillen hervorzurufen?
Die Antwort auf diese Frage wiirde deutlicher ausfallen, wenn bei Nagih Ibrahim
nicht in mancherlei Hinsicht auch Kontinuititen sichtbar wiren. Er propagiert
keineswegs die Relativierung aller fritheren Werte und Glaubensvorstellungen.
Wenn es um Verkiindigung (da“wa), Frommigkeit und personliche Lebensfithrung
geht, dann nimmt er keine Relativierungen vor, macht keine Anleihen bei mo-
dernistischen oder sikularistischen Denkern. Sein Geschlechterbild etwa geht
dezidiert von komplementiren Rollenbilden und einer Hierarchie zwischen Mann
und Frau aus.3? Die Infragestellung der Hadithe als authentische Quelle nicht nur

31 Ders., Hakada ta‘allamtu s-sulh (Anm. 28); ders., Ad-Duktiir Mursi bayn hiyaray (Anm. 29).
32 Ders., Rasiil al-wasatiyya (Anm. 26).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

260 JOHANNA PINK

fur das Leben des Propheten, sondern auch fir die heutige Ausgestaltung islami-
scher Glaubenspraxis weist er scharf zuriick.?3 Hinsichtlich der Zentralitit der
da‘wa, die nicht in erster Linie als Missionierung von Nichtmuslimen, sondern als
Aufruf an Muslime zur Ausrichtung ihres Lebens an islamischen Normen zu ver-
stehen ist, riickt Nagih Ibrahim nicht von den urspriinglichen Ideen und Prakti-
ken der Gama‘a islamiyya ab.3* Vielmehr wirft er sich selbst und seinen Mit-
streitern vor, diese Zentralitit gegenliber dem Streben nach politischer Macht
vorlibergehend aus dem Blick verloren zu haben.

Ein postislamistischer Turn?

Die auf die Erfahrung des Scheiterns gestiitzte3® Transformation der Gama‘a isla-
miyya und die daraus resultierende kritische Auseinandersetzung ihrer Fithrung
mit dem revolutioniren Islamismus scheint einige Kriterien des Konzepts zu er-
fullen, das seit den 1990er Jahren in der Islamwissenschaft unter dem Schlagwort
,Postislamismus‘ diskutiert wird. Die Verfechter dieses Konzepts verstehen es als
ein Projekt, dem es darum gehe, die Primissen des klassischen Islamismus zu
Uberdenken, weiterzuentwickeln oder zu Uberwinden. In vielen Fillen geschehe
dies dann, wenn sich revolutionire islamistische Akteure vom utopischen Ideal
eines islamischen Staates, das sie als gescheitert erlebten, abwendeten und pragma-
tischere, kurzfristigere Ziele verfolgten, ohne dabei jedoch einen islamischen Refe-
renzrahmen aufzugeben. Im Zuge dieser Entwicklung verschwimme die klare
Grenze zwischen Glaube und Unglaube, Gut und Bose, Islam und Westen. Grau-
zonen und Zwischenstufen erschienen denkbar, und die Moglichkeit, Werte des
ehemaligen ideologischen Gegners zu tibernehmen - etwa das Prinzip der Rechts-
staatlichkeit — kdnne nicht mehr ausgeschlossen werden. Eine Politik der grofen
Gesten und revolutiondren Symbolik werde abgelost durch eine weniger spekta-
kuldre, aber realistischere und zielorientierte Politik der kleinen Schritte.3¢ Auf
inhaltlicher Ebene sei Postislamismus

»|...] neither anti-Islamic nor un-Islamic nor secular. Rather, it represents an endeavor
to fuse religiosity and rights, faith and freedom, Islam and liberty. It is an attempt to
turn the underlying principles of Islamism on their head by emphasizing rights instead
of duties, plurality in place of a singular authoritative voice, historicity rather than fixed
scriptures, and the future instead of the past. It wants to marry Islam with individual
choice and freedom (albeit at varying degrees), with democracy and modernity, to

33 Ders., Hinama yahrugu 1-Buhari min qabrihi!!!, in: a§—§urﬁq, 28.2.2015, www.shorouknews.
com/columns/view.aspx?cdate=28022015&1d=f88000ba-948c-429¢-9c8d-95bb4f996aba,
11. Mirz 2015.

34

Zur Zentralitit der da‘wa vgl. Meijer, Commanding Right (Anm. 9).

35 Vgl. dazu Ashour, Lions Tamed (Anm. 9).

36 Vgl. W. Schiffauer, Nach dem Islamismus. Eine Ethnographie der islamischen Gemein-
schaft Milli Goris, Frankfurt am Main 2010, S. 11-19.

- am 13.01.2026, 06:49:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDEN DER VERKUNDIGUNG, HELDEN DES KAMPFES 261

achieve what some have termed an ‘alternative modernity’. Post-Islamism is expressed in
acknowledging secular exigencies, in freedom from rigidity, in breaking down the mon-
opoly of religious truth.“37

Dieses Konzept von Postislamismus ist vor allem aus der Beobachtung iranischer
religioser Diskurse heraus entwickelt worden, ist aber auf die Beschreibung isla-
mistischer Akteure in anderen Lindern, wie etwa die dgyptische Muslimbruder-
schaft, ebenfalls angewandt worden. Allerdings hat bereits Henri Lauziére gezeigt,
dass die pragmatische Wende islamistischer politischer Intellektueller durchaus
mit einer Beibehaltung skripturalistischer Positionen und rigoroser Frommig-
keitsforderungen einhergehen kann.3® Auch miindet eine Abkehr vom revolutio-
niren Kampf bei gleichzeitiger Beibehaltung eines religiosen Referenzrahmens
keineswegs zwangsldufig in den ,Marsch durch die Institutionen‘, der post-
islamistischen Akteuren oft zugeschrieben wird.

Das Beispiel der dgyptischen Gama‘a islamiyya, insbesondere ihres Vordenkers
Nagih Ibrahim, zeigt deutlich, dass die ,pragmatische Wende‘, die Anniherung
an vormals abgelehnte Werte und Strukturen, nicht die einzig mogliche Aus-
gestaltung eines postislamistischen Projekts darstellt. Eine Alternative besteht in
der Hinwendung zu einer Ausrichtung, die als quietistischer Salafismus — oder viel-
leicht als Post-Salafismus - eingeordnet werden konnte. Sie beinhaltet eine klare
Trennung zwischen weltlich-politischer und religioser Ebene sowie den Riickzug
auf die religiose Ebene, auf der sehr weitreichende Forderungen an die Gliubigen
erhoben werden. Diese Art von Transformation erfordert es keineswegs, Demokra-
tie, Sdkularitit oder Individualismus gutzuheiffen oder die Heiligen Schriften zu
historisieren. Vielmehr steht der Riickzug aus der Politik allein im Dienste der
Verkiindigung:

WWir wollten keinen falschen Ruhm auf den Schideln unserer Briider aufbauen, sondern
wir haben unseren Ruhm riskiert um ihrer Freiheit und des Werts ihres Lebens willen,
und auch, damit das Gewand der islamischen Bewegung rein und sauber bleibe - genau
wie es Hasan, der Sohn “Alis, mége Gott Wohlgefallen an ihm haben, tat.*3°

Der Gefahr, dass der Rickzug aus dem Kampf um die Herrschaft als Scheitern
verstanden wird, versucht Nagih Ibrahim vorzubeugen, indem er ihn heroisch
auflddt. Dies geschieht durch das Motiv des Selbstopfers: Noch iiber dem Selbst-
opfer durch den Mirtyrertod steht fiir ihn in einer paradox anmutenden Wen-
dung der Verzicht auf eben dieses Selbstopfer mitsamt dem Ruhm, den es ver-
heifit; seine Terminologie und seine Charakterisierung Hasans verleithen diesem
Verzicht eine heroische Konnotation, die in scharfem Kontrast zur kritischen
Bewertung prototypischer Helden der muslimischen Frithgeschichte steht. Die

37 A. Bayat, Post-Islamism at Large, in: A. Bayat (Hrsg.), Post-Islamism. The Changing Faces
of Political Islam, Oxford/New York 2013, S. 3-32, hier S. 8.

38 H. Lauziere, Post-Islamism and the Religious Discourse of ‘Abd al-Salam Yasin, in: Inter-
national Journal of Middle East Studies 37.2, 2005, S. 241-261.

39 Nagih Ibrahim, Hakada ta‘allamtu s-sulh (Anm. 28).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

262 JOHANNA PINK

Wendung zum quietistischen Salafismus bedeutet fiir Nagih Ibrahim auch die
Konstruktion eines neuen Heldenbildes: Das des Predigers, der der Verkiindigung
des Islams und dem Schutz von Menschenleben absoluten Vorrang vor allen an-
deren Bestrebungen einrdumt, insbesondere vor dem eigenen Streben nach dem
Erlangen von Heldenruhm. Dieser durch Sieg im Kampf oder Martyrium be-
grundete Heldenruhm erscheint in Nagih Ibrahims Rhetorik als moralisch frag-
wirdiges, fragiles Gebilde, das eher der kurzfristigen Befriedigung des eigenen
Egos zu dienen scheint als dem langfristigen Wohl des Islams.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grenzginger des Umbruchs

Der symbolische Kampf um das Gedenken an Helden
und Miartyrer des ,Arabischen Frithlings*

Friedertke Pannewick

Seit Beginn der aktuellen politischen und gesellschaftlichen Umbriiche in der ara-
bischen Welt im Laufe des Jahres 2010 gab es viele Todesopfer. Fiir die Mitglieder
der verschiedenen Protestbewegungen demonstriert ihr Tod die brutale Gewalt des
jeweiligen politischen Gegners, der fiir diese Taten verantwortlich gemacht wird.
Viele Aktivisten wie auch Hinterbliebene versuchen, dem schmerzhaften Verlust
einen Sinn zu geben und betonen den Opfercharakter dieser Todesfille. Dieser
Beitrag beschiftigt sich mit den vielfiltigen dsthetischen Ausdrucksformen, in
denen dieser Helden und Mirtyrer der sogenannten Arabischen Revolution in der
Offentlichkeit gedacht wird.

Die Opfer der gewaltsamen Umbriiche und Transformationsprozesse werden
meist idealisiert, thr Tod — sei er als bewusstes Risiko selbst einkalkuliert oder auch
als tragisches Schicksal ohne eigenes Zutun erfolgt — wird dabei aber auch hiufig
im Kampf um die politische Deutungshoheit instrumentalisiert. Beiden Richtun-
gen ist gemeinsam, dass das 6ffentliche Gedenken an die Mirtyrer dem Vergessen
entgegenwirken soll. Thre moglichst weithin sichtbare und ubiquitire Reprisenta-
tion im Offentlichen Raum soll die Erinnerung an meist ungesithnte Verbrechen
und tragische Vorfille bewahren, als ob ein Erloschen der Erinnerung eine Annul-
lierung ihrer Taten bedeute und den Tatern den Schutz des Vergessens gewihre.
Das Gedenken an die Toten bewegt sich also in einem ambivalenten Spannungs-
verhiltnis von Sinnstiftung fiir unvermeidliches Leid und politischer Strategie.
Besonders in Graffiti und Wandbildern nehmen Mirtyrerfigurationen eine wich-
tige Stellung ein, weswegen diese im Folgenden als wichtiges Beispiel fur den
symbolischen Kampf um das offentliche Gedenken dienen.

Der Begriff ,Graffiti dient als Sammelbegriff fiir unterschiedliche thematische
und stilistische Formen, Schriftziige, Zeichen oder Bilder, die mit verschiedenen
Techniken auf Oberflichen oder durch deren Verinderung im privaten und vor
allem im offentlichen Raum produziert werden. In den meisten Fillen bleibt die
Autorschaft anonym oder pseudonym, da diese Werke grofitenteils ohne Geneh-
migung angefertigt werden. Graffiti gelten als Bestandteil der Street-Art, worunter
man unterschiedliche nichtkommerzielle Formen von Kunst im offentlichen
Raum versteht. Diese Formen schlieflen oft illegal und anonym oder unter Kiinstler-
namen angebrachte Zeichen aller Art im urbanen Raum ein, die Passanten in
einen Kommunikations- und gegebenenfalls auch Interaktionsprozess einbezie-
hen wollen. Die engere oder weitere Auffassung des Begriffes ,Street-Art ist an

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

264 FRIEDERIKE PANNEWICK

deren kommerzielle Verwertbarkeit gekntipft. Teilweise wird auch unterschieden
zwischen Graffiti und Street-Art, wobei dann unter ,Street-Art‘ die Kunstform ver-
standen wird, bei der oft der Bildteil, nicht das kunstvolle Schreiben oder Malen
des eigenen Namens, iiberwiegt.!

Fir den Zusammenhang dieses Artikels sind besonders politische Graffiti als
Teil von Street-Art von Bedeutung. Im internationalen Kontext dienen politische
Graffiti grof3tenteils der Vermittlung (regierungs-)kritischer Meinungen in Berei-
chen wie Totalitarismus, Rassismus, Diskriminierung oder Minderheiten, wobei
die dsthetische Gestaltung hinter der kommunikativen Funktion oft zuriicktritt.
Hiufig werden entweder besonders gut sichtbare und stark frequentierte Orte fur
die Graffiti gewdhlt oder Bilder und Schriftziige an besonders riskanten, weil
polizeilich gesicherten Orten angebracht, um moglichst viel Aufmerksamkeit und
Anerkennung bei den Rezipienten zu erlangen.?

In der Graffitiforschung, die sich im Laufe der 1980er und 1990er Jahre in der
internationalen Wissenschaftslandschaft mit Arbeiten zu soziologischen und
kunstgeschichtlichen Aspekten zu etablieren begann, wird die offentlichkeits-
wirksame Funktion als politisches Barometer oder auch Menetekel, also als eine
Art unheilverkiindende Warnung oder mahnendes Vorzeichen drohenden Un-
heils, untersucht. Gerade in kommunikationswissenschaftlicher und soziologi-
scher Hinsicht sind die enthaltenen transpersonalen Beziehungen der Graffiti,
besonders in politischen Umbruchzeiten, interessant. An der Art des 6ffentlichen
und staatlichen Umgangs mit dieser Street-Art zwischen Duldung und strafrecht-
licher oder gewalttitiger Verfolgung konnen gesellschaftliche Transformations-
prozesse abgelesen werden.3

Im Kontext der gesellschaftlichen und politischen Transformationen in der
arabischen Welt seit 2011 gewinnt deshalb eine Beschiftigung mit Street-Art und
Graffiti eine besondere Aussagekraft und gibt wertvolle Einblicke in sensible
Themenbereiche und deren Verhandlung im offentlichen Raum mit édsthetischen
Mitteln.

Palimpseste des Protests

Wihrend meines Aufenthalts in Kairo im September 2012, fast zwei Jahre nach
dem Sturz des dgyptischen Prisidenten Hosni Mubarak am 11. Februar 2011,

1 Vgl. U.Blanché, Konsumkunst. Kultur und Kommerz bei Banksy und Damien Hirst,

Bielefeld 2012, S. 79-80.

Vgl. J. Spirig, Wieso die Sprayer Lissabon lieben, in: Tagesanzeiger, 10. Januar 2013, http://

www.tagesanzeiger.ch/leben/reisen/Wieso-die-Sprayer-Lissabon-lieben/story/116596438,

29. Mirz 2016; K-E. Carius / V. Soromenho-Marques (Hrsg.), Mauern der Freiheit. Lissa-

bons vergessene Bilder und der Aufschrei heute, Miinster 2014.

3 Vgl. Institut fiir Graffiti-Forschung (Hrsg.), Graffiti-News 48, 5. Februar 2003, http://www.
graffitieuropa.org/news/048.htm, 29. Mirz 2016; R. Banksy, Wall and Piece, London 2005;
Brassai [G. Halasz], Graffiti, Stuttgart 1960.

2

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 265

= o ¥ R TR

Abb. 1: Muhammad Mahmud StrafRe, Mauer der American University in Cairo, September 2012.

konnte ich tiglich miterleben, wie um das offentliche Gedenken an die Opfer
der Proteste gerungen wurde. Dieser symbolische Kampf wird seit 2010 bis heute
mit Engagement und grofler personlicher Betroffenheit gefiihrt. Die Auflen-
mauer des alten Campus der Amerikanischen Universitit in der Muhammad
Mahmud Strafle war zur Zeit meines Aufenthalts flichendeckend mit Graffiti
und Slogans bedeckt. Diese und unzihlige weitere Winde Kairos wurden zu
beeindruckenden offentlichen Plattformen des Protests und der Trauer, weswegen
sie in der Forschung auch als ,memorial“ oder ,iconic space” bezeichnet wurden
(Abb. 1).4

Die Muhammad Mahmud Strafle in unmittelbarer Nihe des Tahrir Platzes war
im September 2012 von starker Polizeiprisenz geprigt. Eine spiirbare Spannung
lag in der Luft. Eines frithen Morgens ging ein Aufschrei durch Facebook: Die
Stadtbehorden hatten Wandmalereien und Graffiti an dieser Mauer mit Wand-
schutzfarbe tibertiincht und dabei auch eine ganze Reihe von Bildern der am Tah-
rir gestorbenen Menschen geloscht (Abb. 2). Die Entriistung iiber den gewaltsamen
Akt der Tilgung des kollektiven Gedichtnisses an diejenigen, die ihr Leben fuir die
Ziele des Umbruchs gelassen hatten, war groff. Es war keineswegs das erste Mal,

4 Vgl. M. Abaza, Segregating Downtown Cairo and the Mohammed Mahmud Street Graffiti,
in: Theory, Culture & Society, 2012, S. 1-18, DOI 10.1177/0263276412460062, 29. Mirz
2016; M. Abaza, Mourning, Narratives and Interactions with the Martyrs through Cairo’s
Graffiti, in: e-International Relations, 7. Oktober 2013, http://www.e-ir.info/2013/10/07/
mourning-narratives-and-interactions-with-the-martyrs-through-cairos-graffiti/, 29. Mirz 2016.

- am 13.01.2026, 06:48:31. - [ Er—



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

266 FRIEDERIKE PANNEWICK

Abb. 2: Muhammad Mahmud Strafe, Mauer der American Umwmgy in Cairo, September 2012.

dass diese Wand iibermalt wurde. Solche staatlichen Aktionen finden seit Frithjahr
2011 immer wieder statt.> Innerhalb von wenigen Stunden nach Abriicken der
Polizeitransporter, deren Insassen die Loschaktion bewacht hatten, wagten sich die
ersten Graffitikiinstler hervor. In kiirzester Zeit war die geweifdte Wand wieder voll
von Schriftziigen und Bildern (Abb. 3). Die staatlich zensierte Memorialfliche
wurde sofort wieder zur aktualisierten Ausdrucksfliche der offentlichen Meinung
und bezog in ihren Statements die aktuellen Ereignisse gleich mit ein. Die Winde
Kairos wurden auf diese Weise, so die dgyptische Soziologin Mona Abaza, die seit
2011 diese Entwicklungen intensiv verfolgt, zu einem Ort, den sie als ,the site of
an unfolding continuous dramaturgical performance that visually narrates the
history of the revolution® bezeichnet (Abb. 4 und 5).6

Der Kampf um den offentlichen Raum mit dsthetischen Mitteln war in vollem
Gange. Aufgrund der traumatischen Erfahrungen der in genau dieser Strale er-
lebten gewaltsamen Auseinandersetzungen wurde er ebenso erbittert wie emoti-
onal gefithrt. Es ist bemerkenswert, dass vor allem das Gedenken an die Opfer
und Helden der Umstiirze die Gemiiter unmittelbar erhitzt und die Debatte zu-
spitzt. Es ist, als wiirden die Biirger Kairos diese bemalten Wande fiir sich bean-

Vgl. die Online-Fotoreportage M. Abaza, An Emerging Memorial Space? In Praise of Mo-
hammed Mahmud Street, in: Arab Studies Institute (Hrsg.), ]adahy‘ya 10. Mirz 2012,
www.jadaliyya. com/pages/mdex/4625/ an-emerging-memorial-space-in-praise-of- mohammed
m, 29. Mirz 2016.

Abaza, Mourning, Narratives and Interactions (Anm. 4).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 267

spruchen, sie sind zu 6ffentlichen Orten des Gedenkens und Trauerns geworden.
Es geht hier um ein reichhaltiges Palimpsest, durch das dgyptische Kunstler, An-
wohner und Aktivisten der Mirtyrer ihrer Revolution gedenken und zugleich ihr
eigenes historisches Narrativ einfordern und neu schreiben.” Das Gedenken an
die Mirtyrer ist zu einer oOffentlichen Angelegenheit mit enormer politischer
Wirkungsmacht geworden, so Mona Abaza in einer Studie von 2013:

wEgyptians are today confronted with an unprecedented escalating violence that is
building into a ,collective trauma‘ over how to come to terms with the frightening
number of very young victims, of mutilated bodies, and even more of blinded protest-
ers. A collective trauma, which has resulted in that today mourning mothers, who have
lost their children, are gaining public visibility in the media by the day. Thus, martyr-
dom is becoming a public concern. It is no longer the poor man’s concern, since vio-
lence and murders have touched upon middle class children. This is no novelty, since
Khaled Said, the good looking middle class young Alexandrian, was turned into the
iconic martyr exactly because of the diffusion via internet of his face, tortured and frac-
tured by the police officers; this face is what triggered the revolution.*8

In einem Aufsatz unter dem Titel ,Reclaiming the City: Street Art of the Revolu-
tion“ schildert Lewis Sanders IV, wie der symbolische Kampf um das Gedenken an

7 Vgl. N. Demerdash, Consuming Revolution: Ethics, Art and Ambivalence in the Arab
Spring, in: New Middle Eastern Studies 2, 2012, S.1-17, http://www.brismes.ac.uk/
nmes/archives/970, 29. Mirz 2016.

Abaza, Mourning, Narratives and Interactions (Anm. 4).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

268 FRIEDERIKE PANNEWICK

I‘WJ&R ] a;_’ aé{mjwczéa%* - /jg ;‘:V%cr-g (“ u
,.Ju,w .._,; : a;> g&@* LIS DTN
o ) ! . i ': = %ﬂ&@-”é‘.’ \\‘w‘

el b

Abb. 5: Muhammad Mahmud Strafle, Mauer der American University in Cairo, September 2012.

- am 13.01.2026, 06:48:31. - [ Er—



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 269

die Mirtyrer wihrend der frithen Phase der Umbriiche in der dgyptischen Offent-
lichkeit gefithrt wurde.” Am 28. Januar 2011, dem ersten sogenannten Tag des
Zorns in Agypten, raste ein Diplomatenwagen in die Menge der Demonstranten;
der achtzehnjihrige Demonstrant Islam Ra’fat wurde dabei iiberrollt, er starb an
den Folgen des Aufpralls.!® Der dgyptische Kinstler Muhammad Fahmy, bekannt
unter dem Kiinstlernamen Ganzeer,!! startete ein Projekt im Internet und auf den
Stralen Kairos zum Gedenken an diejenigen, die im Zuge der Umbriiche in Agyp-
ten ums Leben gekommen waren. Das Ziel war es einerseits, die Martyrer zu ehren
- was einem starken offentlichen Bediirfnis entsprach —, und andererseits, Passan-
ten auf Kairos Straflen an Agyptens Kampf fiir Freiheit, Demokratie und Gleich-
berechtigung zu erinnern.!? Doch im April 2011 wurden die Memorialwinde zu
Ehren der Mirtyrer erstmals von den Behorden Gbermalt, was einen Sturm der
Entriistung auf Facebook und in anderen sozialen Medien ausloste. Im Mai initi-
terte Ganzeer zusammen mit anderen Kiinstlern und Aktivisten das ,Mad Graffiti
Weekend®, das einer symbolischen Riickeroberung des offentlichen Raums bezie-
hungsweise der Stralle dienen sollte. Das zweite Mirtyrerbild (nach der Loschung
des ersten) an dieser Mauer war eine wiitende Antwort auf die staatliche Zensur: Es
wurde mit dem Schriftzug ,Du bist nicht besser als die, die gestorben sind“ ver-
sehen, womit die unrechtmiflige Autoritit der Behorden angeklagt wurde, die ein
nicht-staatlich gelenktes Gedenken an die Opfer der Umbriiche verhindern wollen
und sich selbst {iber diejenigen stellen, die ihr Leben fiir Agyptens demokratische
Zukunft gegeben haben. Am 28. Juni 2011 intervenierte die Polizei bei einem
offentlichen Mirtyrer-Memorial, was in gewaltsamen Auseinandersetzungen mit
den Familien der Opfer endete, bei denen fast eintausend Demonstranten verletzt
wurden. Dieser Zeitpunkt wird von vielen als der Beginn der zweiten Phase der
Revolution angesehen. Ganzeer selbst wurde, zusammen mit zwei weiteren Kiinst-
lern, kurz nach dem ,Mad Graffiti Weekend“ am 26. Mai 2011 verhaftet, die im
Zusammenhang damit neu entstandenen Kunstwerke wurden im Juli geléscht.13

9 L. Sanders IV, Reclaiming the City: Street Art of the Revolution, in: S. Mehrez (Hrsg.),
Translating Egypt’s Revolution: The Language of Tahrir, Kairo 2012, S. 143-182, hier
S. 160-163.

10 N. El-Aref, The Death of Innocence, in: Al-Ahram Weekly on-line, 10. Februar 2011, http://

weekly.ahram.org.eg/2011/1034/s¢32.htm, 29. Mirz 2016.

Mehr Informationen zu diesem Kiinstler auf seiner Webseite: www.ganzeer.com, 29. Mirz

2016; zu seinen ,martyr murals“ und der ,mad graffiti week” siehe http://www.culture

congress.eu/en/people/ganzeer, 29. Mirz 2016.

Zur Frage der Rezeption der Graffiti aulerhalb von Aktivisten- und Kiinstlerkreisen vgl.

H. Elansary, Revolutionary Street Art: Complicating the Discourse, in: Arab Studies Insti-

tute (Hrsg.), Jadaliyya, 1. September 2014, http://www.jadaliyya.com/pages/index/19033/

revolutionary-street-art_complicating-the-discours, 29. Mirz 2016.

13 Vgl. H. Elkayal, Ganzeer: The de facto Cultural Operator, in: Daily News Egypt, 27. Juli
2011, http://www.dailynewsegypt.com/2011/07/27/ganzeer-the-de-facto-cultural-operator/,
29. Mirz 2016.

11

12

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

270 FRIEDERIKE PANNEWICK

Dichtung und Street-Art

Der symbolische, nicht selten gewaltsam endende Kampf um das offentliche Ge-
denken und die Deutungshoheit der Revolutionsgeschichte hilt weiterhin an
und eroffnet immer wieder neue Schauplitze. Die Themen und Aussagen der
Graffiti sind mit denen von literarischen Texten und Liedern oft deckungsgleich,
die verschiedenen Kunstgenres arbeiten in dieselbe Richtung. Dadurch wird das
jahrhundertealte Genre der arabischen Dichtung mit den seit Kurzem erst auf-
blithenden Kunstmedien Graffiti, Videokunst und Street-Art verknipft und
durch diese neuen Verbindungen auch in sich selbst transformiert. Fast mag es so
erscheinen, als finde in revolutioniren Zeiten die althergebrachte Dichtung den
Weg auf die Strafle, so dass eine Volksndhe und Aktualitit erreicht wird, die seit
der Mitte des 20. Jahrhunderts in der arabischen Literatur immer wieder hart-
nickig eingefordert, aber kaum je wirklich erreicht worden war.

Anschauliche Beispiele fur die Mobilitit literarischer Texte in Ort und Zeit
und zwischen den Bereichen Asthetik und Politik finden sich im Zusammenhang
mit Demonstrationen in verschiedenen arabischen Lindern. Ein Beispiel wire
das im Bildteil abgebildete illegale Handy-Foto von einer Demonstration in Sy-
rien, in der Stadt Idlib (Abb. 6). Ein alter Mann, an seiner Kleidung als Mann
vom Land zu erkennen, hilt ein Plakat mit seinem personlichen Slogan fur die
Demonstration in die Hohe. Darauf steht die erste Zeile eines Gedichts des tune-
sischen Nationaldichters Abu al-Qasim al-Shabbi (1909-1934) mit dem Titel
slradat al-hayat® (Der Wille zum Leben). Es wurde in den 1930er Jahren verfasst,
die hier zitierte Zeile lautet in Ubersetzung:

~Wenn das Volk eines Tages das Leben einfordert, / dann muss das Schicksal das gewihren.
Die Nacht muss weichen / die Ketten gesprengt werden.“14

In diesem Bild zeigt sich sehr deutlich, wie wenig sich literarisches und politi-
sches Feld trennen lassen. Und es zeigt sich auch, dass literarische Texte mit
Leichtigkeit nicht nur ins politische Feld wechseln konnen, sondern auch Ort
und Zeit tberfliegen: Zeilen eines jungen tunesischen Nationaldichters aus den
1930er Jahren tauchen plotzlich als politischer Slogan eines syrischen Bauern bei
einer Straflendemonstration im Jahr 2011 auf. Der isthetische und der politische
Bereich erweisen sich als gemeinsame symbolische Interaktionsfliche.!

14" Abu I-Qasim ash-Shabbi, Iradat al-hayat. Der Wille zum Leben, tibers. von Kaouther Ka-
bai, in: Lisan Magazin 11, 2011, S. 25. Vgl. ferner M.Y. Elbousty, Abu al-Qasim al-Shabbi’s
;The Will to Live‘: Galvanising the Tunisian revolution, in: The Journal of North Africa
Studies 18.1, 2013, S. 159-163.

Ein weiteres Beispiel fur diese intermedialen Verflechtungen ist ein im Juni 2011 an die
Wand des dgyptischen Innenministeriums gespraytes Stencil mit einem Portrit von Khaled
Sa‘id und einem Vers des populiren dgyptischen Widerstandsdichters Amal Dunqul: ,\Wiirde
mein Blut zu Wasser werden zwischen deinen Augen; wiirdest du meine Kleider, blut-
getrinkt, vergessen? Vgl. B. Hamdy / Don Karl AKA Stone (Hrsg.), Walls of Freedom,
Berlin 2014, S. 72, Abb. 2.

15

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 271

B “||n|'-rr"'
| | i

L]
/_J-JJ (ot ﬂ—____)(_Jl_,p

b o

T ,1

Abb. 6: Demonstration in der Stadt Idlib in Syrien, 2011.

Eine eingingige Verflechtung von visuellen, musikalischen und literarischen
Aspekten zeigt sich auch in vielen Videoclips im Internet. Anfang Januar 2013
stellte der dgyptische Dichter Ahmad ‘Atiya ein Gedicht mit dem Titel ,Mash-
hur® (Bertthmt), in dgyptischer Umgangssprache verfasst, auf Youtube, dessen
sanft eingesprochener Text von der Musik Ian P. Livingstones untermalt ist:

,Ich bleibe berithmt

Und mein Name ist eingraviert in die Mauern
Mein Bild ist ein schmiickendes Zeichen

Ich bleibe immer da

Eine Zeile in einer wiederkehrenden Geschichte
Ich bleibe vorhanden

In jedem Gedicht und jedem Roman

In den Herzen der Menschen werde ich leben
Aber das Leben ist schwer

Der Tag wird kommen, an dem ich eine Erinnerung sein werde
Dann 15st sich mein Bild vom Zeichen®.16

16 Ahmad ‘Atiya, Mashhar, 2. Januar 2013, meine Ubersetzung. Das Video kann aufgerufen
werden unter https://www.youtube.com/watch?v=ss7_MK6Pké6o, 29. Mirz 2016.

- am 13.01.2026, 06:48:31. - [ Er—



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

272 FRIEDERIKE PANNEWICK

Auch hier wurde wie in den Graffiti um das Gedenken an die Mirtyrer gerungen,
als ob ein Vergessen einer Loschung der Errungenschaften des Volksaufstandes
gleichkime. Doch zwei Jahre nach dem Regierungssturz Mubaraks ist der Tonfall
leiser, schwermiitiger und vielleicht auch realistischer geworden: ,Der Tag wird
kommen®, so die letzten Zeilen dieses Gedichts, ,an dem der Mirtyrer nicht mehr
als lebendige Erinnerung unter den Menschen ist, / sondern an dem das Vergessen
einsetzt / und der Symbolwert des heldenhaften Mirtyrertums erlischt“.1”

Helden, Mdrtyrer und Opfer im Kontext
politischer und religioser Diskurse's

Angesichts der Ubiquitit von Helden- und Mirtyrerfigurationen im Kontext des
sogenannten Arabischen Frithlings lohnt es sich, tiber das Verhiltnis dieser bei-
den Begriffe nachzudenken: Ist ein Mirtyrer einfach nur ein toter Held oder was
haben beide sonst noch gemeinsam? Der Politologe Thomas Scheffler definiert
in einer Studie mit dem Titel ,Helden, Mirtyrer, Selbstmordattentiter. Zur reli-
giosen Semantik des Heldentods“ den Begriff des Helden wie folgt:

,Ein ,Held® ist ein Rollenmodell, mit dem Gesellschaften positive, fiir ihr Uberleben be-
sonders wichtige Leitvorstellungen hervorheben und fiir ihre kollektive Erinnerung auf-
bereiten. Ein Held #s# man nicht, man wird qua Konsens meinungsbildender Gruppen
dazu stilisiert. Die Vorstellungen davon, was einen ,Helden® ausmacht, sind daher kaum
abzutrennen von den miindlichen und schriftlichen Erzihlungen, in denen sich Bediirf-
nisse, Sehnsiichte und Ideale einer Gruppe oder Gesellschaft artikulieren - und sie
indern sich mit diesen.“1?

Helden sind also stilisierte Idealfiguren. Und diese Eigenschaft haben sie mit
Mirtyrern gemeinsam. Der Nationalheld erscheint als Retter oder als Handeln-
der, dem ein ,nationales Schicksal® vorbestimmt ist, eine Erldserfigur, ein Prophet
der Nation oder Ahnliches. Um diesen Titel zu erhalten, zihlt der Erfolg bzw.
Misserfolg einer heroischen Tat wenig. Was zihlt, ist die Bereitschaft zu Risiko
und personlichem Leid bis hin zum Tod.

Der Held verleiht dem Wert, der seine Opfertat motiviert, eine Existenz in
Form eines transzendentalen Prinzips. In der Erzihlung beziehungsweise im Ab-
bild der Opfertat (und nur tiber diese Form der 6ffentlichen Zeremonie kann das
Opfer sozial aktiv werden) scheint es so, als gentige der Tod fiir einen Wert, um
eine Instanz anzuzeigen, die hoher steht als das Leben, und als sei der Tod ein

17" Ebd.

18 vgl. fiir diesen Abschnitt F. Pannewick, Sinnvoller oder sinnloser Tod? Zur Heroisierung
des Opfers in nahostlichen Kulturen, in: S. Conermann / S.von Hees (Hrsg.), Islam-
wissenschaft als Kulturwissenschaft, Bd. 1: Historische Anthropologie. Ansitze und Maglich-
keiten (Bonner Islamstudien; 4), Schenefeld 2007, S. 291-314, hier S. 300-301.

19 T. Scheffler, Helden, Mirtyrer, Selbstmordattentiter. Zur religitsen Semantik des Helden-
tods, in: A. Hamzawy / F. Ibrahim (Hrsg.), Religion, Staat und Politik im Vorderen Orient.
Festschrift fiir Friedemann Biittner, Miinster [u.a.] 2003, S. 88-109, hier S. 92.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 273

Beweis fiir deren Existenz. Genau dies ermoglicht in heldenhaftem Mairtyrertum
eine strukturale Aquivalenz des Religiosen und des Nationalen. In diesem Sinn
gentigt nimlich die Anrufung eines nationalen Helden-Mirtyrers, um die Nation
als etwas Absolutes zu setzen, vergleichbar dem gottlichen Gesetz.?0

Genauso wie der Opfertod den Existenzbeweis fiir die hohere Wahrheit an-
tritt, fiir die er geschieht, vollzieht auch die Geste der Opfertat eine symbolische
Konstitution der Gemeinschaft, fur die dieses Opfer geschieht. Das heldenhafte
Opfer ist also gemeinschafts- und solidarititsstiftend. Tote Helden schaffen zu-
dem eine Erinnerungsgemeinschaft, die einen Bund zwischen Lebenden und
Ahnen einer Nation kniipft.

Mairtyrergedenken als Selbstermdichtigung der arabischen Biirger

Wer aber inszeniert und medialisiert eine solche Erinnerungsgemeinschaft? Und
mit welchen Mitteln? Vergleicht man die Reprisentation von heldenhaften Mar-
tyrern im Kontext der verschiedenen arabischen Befreiungsbewegungen des
20. Jahrhunderts mit denen des sogenannten Arabischen Frithlings, fillt auf, dass
es im Jahr 2011 nicht mehr Institutionen, Parteien oder religiose Organisationen,
auch nicht mehr staatliche Instanzen sind, welche die legitime Gedichtnis-
wahrung fiir sich beanspruchen kénnen. An den Schauplitzen von Gewalt im
Nahen Osten traten bis 2011 zumeist religiose oder politische Gruppierungen
oder staatliche Institutionen als Verwalter der nationalen oder religiosen Erinne-
rung auf. Der Umgang mit Mirtyrern war nicht Sache von Individuen, sondern
von autoritir agierenden Organisationen, die sich als Wachter und Verwalter der
kollektiven Erinnerung verstanden.?!

Der ,Arabische Frithling® hat dem staatlichen Geschichtsmonopol und der Deu-
tungshoheit des Staates beziehungsweise der herrschenden Partei ein Ende setzen

20 Vgl. J.-P. Albert, Du martyr 3 la star. Les métamorphose des héros nationaux, in: P. Cent-
livres [et al.] (Hrsg.), La fabrique des héros (Ethnologie de la France / Cahiers; 12), Paris
1998, S. 11-32, hier S. 21-22.

Vgl. zu Graffiti als kultureller Produktion wihrend eines Moments intensiver politischer
Auseinandersetzungen und der Rolle der Milizen und politischer wie religidser Parteien
J. Peteet, The Writing on the Walls: The Graffiti of the Intifada, in: Cultural Anthropology
11.2, 1996, S. 139-159; P. Zoghbi / D. Stone, Palestinian Graffiti, in: P. Zoghbi / Don Karl
AKA Stone (Hrsg.), Arabic Graffiti, Berlin 2011, S. 65-71; T. E. Saleh, Marking Beirut, in:
P. Zoghbi / Don Karl AKA Stone (Hrsg.), Arabic Graffiti, Berlin 2011, S. 81-88. Das The-
ma wurde auch in einem Roman von Elias Khoury zum libanesischen Biirgerkrieg behan-
delt, in dem die Rolle der Biirgerkriegsmilizen in der Instrumentalisierung des Mirtyrer-
gedenkens kritisch reflektiert wird; vgl. dazu S. Mejcher-Atassi, The Martyr and His Image:
Ilyas Khuri’s Novel al-Wigih al-bayda (The White Faces, Beirut, 1981), in: F. Pannewick
(Hrsg.), Martyrdom in Literature. Visions of Death and Meaningful Suffering in Europe
and the Middle East from Antiquity to Modernity (Literaturen im Kontext; 17), Wies-
baden 2004, S. 343-355. Vgl. zu Mirtyrerpostern der libanesischen Biirgerkriegsmiliz der
christlichen Phalangisten W. Jabre, Lebanese Resistance Posters, 1975-1985 / Affiches de la
Résistance Libanaise, 1975-1985, Beirut 2012, S. 74-81.

21

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

274 FRIEDERIKE PANNEWICK

wollen. Die Macht der Diktaturen baute auf ideologischen Narrativen tiber natio-
nale Befreiungskriege und deren Helden und Martyrer auf. Dieses vertraute Bild
wurde im Zuge der ,Arabellion‘ durchbrochen: Stattdessen sind es nun die Biirger
selbst, engagierte und opferbereite Individuen, die im Sinne einer zivilgesellschaft-
lichen Selbstermichtigung das Gedenken im offentlichen Raum fiir sich bean-
spruchen. Es sind nicht die staatlichen Institutionen und Parteien, die im Kontext
des symbolischen Kampfes um das Gedenken an die Mirtyrer der ,Arabellion‘ das
Sagen haben - ganz im Gegenteil: Nun sind es einzelne Mitglieder der Gesell-
schaft, die gegen die staatlichen Loschaktionen des kollektiven Gedichtnisses
ankimpfen. Es war so zum Beispiel in Agypten auch kein Unterschied, ob die
Regierung von der Armee (SCAF) oder den Muslimbriidern gestellt wurde: Die
Loschaktion der Mairtyrer-Graffiti am Tahrir, die ich im Herbst 2012 beobachten
konnte, wurde zum Entsetzen vieler von der seit gut einem halben Jahr im Amt
befindlichen Muslimbruderschaft angeordnet (Muhammad Mursi war von Juni
2012 bis zu seinem Sturz am 3. Juli 2013 Prisident Agyptens).

Neu seit den Umbriichen 2011 ist: Der einfache Biirger will sich nicht mehr
mit der Rolle des Zuschauers und Rezipienten der manipulierten Geschichte zu-
friedengeben. Es hat eine Selbstermichtigung arabischer Biirger stattgefunden,
die als ,Macher und Schiitzer ihrer nationalen Geschichte auftreten.

Sterben fiir Gott und das Vaterland im Palistina der 1930er Jahre

Helden und Mirtyrer als semantische Kippfiguren zwischen religiosem und natio-
nalem Bedeutungsgehalt — das ist keine neue Erscheinung in der arabischen Welt.
Wenn wir zuriickschauen auf die Frithzeit des Nahostkonflikts in den 1930er Jah-
ren, konnen wir beobachten, wie sich in einer Zeit tiglicher Verluste auf palastinen-
sischer Seite die Gedichte und Lieder als sehr wichtig erwiesen, die diese tragischen
Erfahrungen sinnstiftend dsthetisierten und den Heroismus derjenigen priesen, die
sich in den Augen der palistinensischen Gemeinschaft fur die Nation opferten.
Die Asthetik des Mirtyrertums wurde so zu einem der wesentlichen Pfeiler der im
Entstehen begriffenen palistinensischen Nationalliteratur.

Wenige Jahre vor der israelischen Staatsgriindung, als ein erbitterter Kampf
zwischen der palistinensischen Bevolkerung und zionistischen Siedlergruppen
sowlie der sie unterstiitzenden britischen Mandatsmacht tobte, schrieb ein be-
rihmter palistinensischer Dichter, Ibrahim Tugan (1905-1941) ein Gedicht mit
dem Titel ,ash-Shahid“ (Der Mairtyrer). Hier werden ein anonymer Held und
sein Opfertod fiir ,,Gott und das Vaterland“ gepriesen. Es endet mit den Versen:

»Frag nicht, wo sein Korper liegt

Sein Name ist auf den Lippen der Zeit.

Er war der Leitstern, der

Durch die Finsternis des Prozesses fiihrte [...]
Was fiir ein Antlitz glithend vor Freude,

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 275

Freiwillig in den Tod gehend

Singend vor der Welt

Als seine Seele zum Himmel aufstieg —
,Fiir Gott und das Vaterland bin ich!*“?2

Der Schluss dieses berihmten Mirtyrergedichts ist vielsagend: ,Fiir Gott und das
Vaterland“ - die extreme Erfahrung des Todes wird hier legitimiert durch einen
Bezug auf den Islam und die Nation. Die palistinensische Nationalbewegung der
1930er Jahre zeigt sehr deutlich, wie in diesem entscheidenden historischen
Moment der arabischen Aufstinde eine urspriinglich religiose Figur nun zusitz-
lich mit nationalistischen Attributen ausgestattet wird.

Es findet eine semantische Transformation statt, die man entweder als Rekon-
figuration religidser Ideen im Kontext der sdkularisierten Moderne oder auch
umgekehrt als Sikularisierung religiosen Gedankenguts im Geiste des Nationa-
lismus betrachten kann. Seit diesem Gedicht aus den 1930er Jahren hat es unzih-
lige weitere dieser Art gegeben — das Motiv des todesverachtenden Helden hatte
Hochkonjunktur.

Neue Revolutionen — neue Mdrtyrer?

Auch im Zuge der Anfang 2011 entfachten Biirgerrevolten in der arabischen Welt
engagieren sich hoch motivierte, meist junge Menschen fuir eine bessere Zukunft.
In diesem aktuellen Kontext verkiindeten immer wieder Akteure des Umbruchs in
der Offentlichkeit, dass sie bereit seien, fiir die Durchsetzung ihrer Ziele zu sterben.
So spielte auch im revolutionidr bewegten Tunesien, dessen Diktator Ben Ali am
14. Januar 2011 fluchtartig das Land verlassen musste, eine charakteristische Mirty-
rer-Konstellation eine zentrale Rolle. Im Dezember 2010 ziindete sich in der Pro-
vinzstadt Sidi Bouzid ein Straflenhindler, der 26-jihrige Muhamed Bouazizi
(Muhammad al-Bu‘azizi), vor einem Regierungsgebiude an. Die Nachricht von
dieser Tat verbreitete sich wie ein Lauffeuer in den Medien und setzte die tunesi-
sche Revolution in Gang. Am 4. Januar 2011 starb Bouazizi und zehn Tage spiter
musste der Prisident nach 23-jahriger Herrschaft geschlagen sein Land verlassen.
Muhamed Bouazizi war nicht der erste Mann, der in der arabischen Welt durch
eine Selbstverbrennung seinen Protest duflerte. Aber er war es, der zur Schlissel-
figur der erfolgreichen tunesischen Revolution wurde.? Das Medienecho war bei-
spiellos, zahllose Artikel und Bilder stilisierten ihn zu einer heldenhaften Heiligen-
figur, einem modernen Helden und Mirtyrer. Auch Anleihen bei der christlichen

22 1. Tiqan, Diwan, Beirut 1997, S. 271-273; englische Ubersetzung in: S. Kh. Jayyusi (Hrsg.),
Modern Arabic Poetry. An Anthology, New York 1987, S. 106-107.

Vgl. zum Fall Abdesselem Trimechs, der sich am 3. Mirz 2010 in Monastir anziindete,
T. Ben Jelloun, Arabischer Frithling. Vom Wiedererlangen der arabischen Wiirde, {ibers.
von C. Kayser, Berlin 2011, S. 61-63; 111 cas de suicides depuis le 14 janvier dont 69 par
immolation par le feu, in: Le Temps, 16.Juni 2011, http://www.turess.com/fr/letemps/
56754, 29. Mirz 2016.

23

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

276 FRIEDERIKE PANNEWICK

Mirtyrersymbolik sind in diesem Medienecho in der arabischen Welt zu finden:
Der libysche Schriftsteller Ibrahim al-Koni bezeichnete den jungen Tunesier in
einem Interview als ,heilig, ja als ,Christus unserer Zeit“, er habe ,sein Kreuz
getragen und sich geopfert®, er sei ein ,,Symbol der Hoffnung® und iiber ihn zu
schreiben sei ,etwas Tiefes, eine titanische Inspiration.2* Synkretistisch anmutende
Anleihen an christliche Symbolik finden sich tibrigens auch in dgyptischen Graffiti,
die Mirtyrerfiguren mit Fliigeln zeigen (Abb. 7) - eine Vorstellung, die im Islam
eher untiblich ist.?

Fur ein arabisches Publikum musste der Akt einer Selbstverbrennung zunichst
vom Vorwurf des religios und gesellschaftlich sanktionierten Selbstmords losge-
16st werden, um als altruistisches Opfer und Protestform anerkannt werden zu
konnen. Deshalb wurde die Rolle des Selbsttotungsverbots im Islam seit der Tat
des jungen Tunesiers vielfach diskutiert.26 Eine Stimme in dieser Debatte im Jahr
2011 war der marokkanische Romanschriftsteller Tahar Ben Jelloun, der in der
Tat allerdings ein Anzeichen fiir eine ,Revolte ohne Islamisten“?” sah: Aktuelle
Stellungnahmen der dgyptischen Azhar Universitit, die als hochste sunnitische
Autoritit in der arabischen Welt gilt, machen deutlich, dass das Suizidverbot aus
islamischer Sicht weiterhin giiltig ist. Dennoch hat es reihenweise Nachahmungs-
titer in der arabischen Welt gegeben. Junge Muslime haben sich also klar Giber
das Gebot Gottes hinweggesetzt.

Ben Jelloun sieht in diesem Ungehorsam gegeniiber Gott eine Niederlage des
Islamismus, die sich auch darin zeige, dass es wihrend der ersten Proteste kaum
Akteure gegeben habe, die sich auf den Islam oder Allah bezogen hitten. Deswegen

S. Schanda, ,Herr Bouazizi ist der Christus unserer Zeit“. Interview mit Ibrahim al-Koni,
in: Der Tagesspiegel, 1.Mirz 2011, http://www.tagesspiegel.de/kultur/interview-herr-
bouazizi-ist-der-christus-unserer-zeit-/3892926.html, 29. Mirz 2016.

Vorislamische, volkstiimliche und pharaonische Symbolik und Bildlichkeit finden sich
auch in den berithmten Wandbildern der dgyptischen Kiinstler Ammar Abu Bakr und Alaa
Awad, vgl. Abaza, Mourning, Narratives and Interaction (Anm. 4); M. Abaza,The Burags
of Tahrir, in: Arab Studies Institute (Hrsg.), Jadaliyya, 27. Mai 2012, www.jadaliyya.
com/pages/index/5725/the-burags-of-tahrir, 29. Mirz 2016. Weitere Beispiele fur Fligel-
Mirtyrer, teilweise als eine Art revolutiondre Engel mit Gasmasken, finden sich in Hamdy
/ Don Karl AKA Stone, Walls of Freedom (Anm. 15), S. 125; vgl. auch B. Hamdy, Scarabs,
Burags and Angels, in: B. Hamdy / Don Karl AKA Stone (Hrsg.), Walls of Freedom, Ber-
lin 2014, S. 146-149.

In Agypten scheinen vor allem politische Motivationen die Diskussion um die moralische
beziehungsweise religiose RechtmiRigkeit von Selbstverbrennungen bestimmt zu haben.
Am 18. Januar 2011, wenige Tage nach dem Tod Bouazizis und dem Sturz der tunesischen
Regierung, nahm die in religisen Fragen mafSgebliche sunnitische Institution Agyptens,
die Azhar, Stellung zu diesem symboltrichtigen und wirkungsmichtigen Suizid: Selbst-
totung, auch als Form des Protests, sei durch die islamische Scharia (Sari‘a) klar verboten.
Auch das dgyptische Ministerium fur religiése Stiftungen forderte die Imame des Landes
auf, in ihren Freitagspredigten das Suizidverbot klarzustellen. Vgl. M. “A. Hasanayn,
al-Qaradawi, in: a$-Sarq al-awsat, 20. Januar 2011, Nr.11741.

T. Ben Jelloun, Arabischer Umbruch. Revolte ohne Islamisten, in: Zeit Online, 7. April
2011, http://www.zeit.de/2011/15/Ben-Jelloun, 29. Mirz 2016.

25

26

27

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 277

Abb. 7: Muhammad Mahmud Strale, Mauer der American University in Cairo, Mirtyrer mit
Fligeln, September 2012.

so Ben Jelloun, sei ,der islamistische Diskurs tiberholt“ und ,funktioniert” nicht
mehr.28 Zu Beginn hitten die Aufstinde einen laizistischen Charakter gehabt, sie
seien spontan gewesen und hitten auf den Einzug der Moderne in die arabische
Welt gezielt. Es sei um die ,Anerkennung des Einzelnen und seinen Status als
Biirger und nicht linger als Untertan® gegangen, um Demokratie, Wiirde,
Gerechtigkeit und den Kampf gegen Korruption und Diebstahl, das heifdt, um
die Einforderung grundlegender Normen.?’

Viele verschiedene Fotomontagen, Videoclips und Bilder im Internet, die
flichendeckend von unterschiedlichen Varianten einer Art sikularer Widerstands-
isthetik geprigt sind, bestitigen Ben Jellouns Interpretation der frithen Phase der
arabischen Aufstinde. Eine Google-Bilder-Recherche zu Bouazizi, sozusagen der
,Griinderfigur® des ,Arabischen Frithlings®, ergibt unzihlige Bilder der politischen
Ikone Tunesiens. Er figuriert als ein Che Guevara des 21. Jahrhunderts, sein tod-
liches Selbstopfer wird in Varianten immer wieder bezeichnet als ,Revolution des
Heldentums® und als ,,bedeutendste Lektion fiir Freiheit, Stolz und Wiirde®.

28 Ebd.
29 Ebd.; vgl. auch Ben Jelloun, Arabischer Frithling (Anm. 23).

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

278 FRIEDERIKE PANNEWICK

Revolutionsphantasien mit unsterblichen Helden

Sehr anschaulich werden diese Tendenzen zum Beispiel in einem Videoclip, der
im Frithjahr 2011, also ganz zu Beginn der damals noch so enthusiastisch als
,Arabischer Frithling® benannten Aufstinde, von einer franzosischsprachigen
Musikgruppe namens Hydra produziert und auf Youtube gestellt wurde.3? Hydra
bezeichnet ihre Musik im Untertitel ihrer Webseite als ,Rap Arabo Andalou®.3!

Dieses Video spiegelt die optimistischen und kidmpferischen Hoffnungen der
Anfangsphase der Umbriiche in Tunesien deutlich wider. Der junge Gemtise-
verkdufer und seine Verzweiflungstat werden in emotionalen Bildern, Texten und
einer eingingigen Melodie gefeiert — Bouazizi wird ,der kleine Stern des Magh-
reb“ genannt, ein ,Held“, ein Mirtyrer und ,kleiner Bruder allen Totens®. Das
imaginierte Ich dieses Lieds spricht im Namen eines nicht niher benannten Kol-
lektivs davon, dass es sich dem Mirtyrer nahe flihle und sein Geheimnis ver-
stehe, im Gegensatz zu ,ihnen®, die ihn verbrannt haben und nach ihm noch
viele andere verbrennen lassen werden: ,Ich kenne das Geheimnis deines Lebens,
sie wissen nicht, was du weifft.“ Und dann folgt der inzwischen weltweit in
solchen Kontexten obligatorische Schulterschluss mit dem Opfer: ,Wir sind alle
Mohammad Bouazizi“.3?

Text und Bilder des Videoclips bewegen sich zwischen einem deutlichen Be-
kenntnis zum eigenen Land, zu Tunesien, auf der einen Seite und auf der ande-
ren Seite eher transregionalen, teils arabischen, teils afrikanischen, teils globalen
antikolonialen Beziigen. Der englische Untertitel des Lieds spricht den Helden
direkt an: ,Mohammad Bouazizi, kleiner Star Nordafrikas. Von Europa, von der
Welt Nordafrikas. Entziinde das Feuer der neu erwachten Hoffnung. Du bist der,
der den Alarm ausloste. [...] Tunesien, erhebe dich, Agypten, erhebe dich, Jorda-
nien, erhebe dich, Jemen, erhebe dich, Marokko, Algerien, Senegal, Europa,
Afrika und die Welt, erhebt euch. [...] Afrika erhebt sich, lasst uns hoffen, dass
die Welt folgen wird.“33

Der Aspekt des Gedenkens und der eindringliche Appell, nicht zu vergessen,
sondern tatkriftig die Erinnerung an Unrecht und Ungerechtigkeit zu bewahren,
wird immer wieder in Wort, Bild und Ton in den Vordergrund gestellt: ,,Oh Mir-
tyrer, jede Nacht bist du in meinen Gedanken. [...] Moge niemand deine Geste
der Verzweiflung vergessen.“3* Das Gedenken wird dabei eng gekoppelt an den
Akt der Identifizierung mit den Opfern fur die gemeinsame Sache: ,Denn unter
solchem Druck sind wir ALLE tot, Tausende Opferbereite haben sich in Bewe-

30 Hydra, Mohamed Bouaziz anglais, 20. Mirz 2011, https://www.youtube.com/watch?v=h

MBZzxOPyjY, 29. Mirz 2016.
31 Hydra, http://hydra.propagande.org/, 29. Mirz 2016. B
32 Hydra, Mohamed Bouaziz anglais (Anm. 30). Deutsche Ubersetzung von der Verfasserin.
33 Ebd.
3% Ebd.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 279

gung gesetzt. Eines Tages wird Tunesien eine Statue errichten, fiir dich, kleiner
Mirtyrer, ermordet von den Usurpatoren.“3?

Memoria gegen Staatsgewalt

Dieses Musikvideo zeugt noch von dem groflen revolutioniren Enthusiasmus
der Anfangszeit des sogenannten Arabischen Frithlings, der inzwischen lingst zu
einem ,Arabischen Herbst" geworden ist. Tunesien ist vielleicht dasjenige arabi-
sche Land, in dem am ehesten die demokratischen Friichte der gewaltsamen
Umbriiche geerntet werden konnen.3¢ In Agypten dagegen erschiitterten immer
neue Wellen von Gewalttaten die Offentlichkeit. Im Februar 2012 gab es im
Fuf3ballstadion von Port Said ein Massaker an Fans des Kairiner Ahly Clubs. 72
zumeist jugendliche Fans kamen ums Leben. Zu diesem traumatischen Ereignis
gibt es unzihlige offentliche Memorialzeugnisse.3” Mona Abaza verfolgte das
Entstehen und Loschen beziehungsweise Ubermalen von Graffiti und Wand-
bildern in der Zeit von Mai 2012 bis Juli 2013 regelmiflig und beobachtete, wie
die Zahl von Mirtyrerportrits in den Straflen Kairos nach diesem Ereignis
sprunghaft zunahm und zugleich eine performative Interaktion der Passanten
mit diesen Bildern entstand: ,The street was transformed into a memorial space,
a shrine (a mazaar) to be visited and where flowers could be deposited.“3® Die
Symbolsprache ist hier auf die ikonische Zahl 72 (teilweise auch 74) sowie auf
Namen und oft auch das Bild der Opfer fokussiert (Abb. 8).

Im Kontext der Memorialkultur zum Massaker an den Fufiballfans fillt auf,
dass religiose beziehungsweise konfessionelle Unterschiede bewusst ausgeblendet
werden zugunsten einer religionsiibergreifenden Symbolik, die einen demonstra-
tiven Gegenpol zur Brutalitit der Staatsgewalt bildet. Sheikh Emad Effat, der im
Dezember 2011 in der Muhammad Mahmud Strafle getotet wurde, und der junge
Kopte Mina Daniel, der bei den Ereignissen am Maspero-TV-Gebidude in Kairo
im Oktober 20113 ums Leben kam, wurden zu Ikonen des Widerstands, die in
einer unendlichen asthetischen Vielfalt immer wieder neu gestaltet werden
(Abb. 9). Mona Abaza interpretiert die gemeinsame Darstellung dieser beiden
Ikonen, der muslimischen und der christlichen, in tiberdimensionierten Wand-
bildern als Symbol fiir Agyptens religiose Einheit, die in dem sie einenden Mar-
tyrium besteht:

35 Ebd.

36 Vgl. N. Gana (Hrsg.), The Making of the Tunisian Revolution. Contexts, Architects, Pro-
spects, Edinburgh 2013.

37 Vgl. Hamdy, Scarabs, Burags and Angels (Anm. 25), S. 146-149.

38 Abaza, Mourning, Narratives and Interactions (Anm. 4).

39 Vgl. Amr Khalifa, Maspero: A Massacre Revisited, in: The Tahrir Institute for Middle East Pol-
icy, 9.Oktober 2014, http://timep.org/commentary/maspero-massacre-revisited/, 29. Mirz
2016.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

280 FRIEDERIKE PANNEWICK

Abb. 8: Muhammad Mahmud Strale, Mauer der American University in Cairo, Namen der

Mirtyrer der gewaltsamen Auseinandersetzungen im Fuflballstadion von Port Said im Februar
2012.

»Sheikh Emad Effat and Mina Daniel keep on appearing as pairs in multiple drawings.
Sometimes they are holding each other’s hands, smiling in a position of victory. Here too
one notes the size of both Sheikh Emad Effats and Mina Daniel kept on growing over
time. Often their portraits are juxtaposing each other. They symbolise Egypt’s unity as the
Azharite Sheikh and young Coptic activist are united by martyrdom.“40

Der igyptische Dichter, Musiker und politische Kommentator Ahmad Aboul
Hassan beschreibt die aufgewiihlte und immer wieder von Gewalt geprigte Situa-
tion in der Muhammad Mahmud Strafle in den ersten Monaten des Jahres 2012,
kurz bevor die Muslimbriidder mit Muhammad Mursi im Juni des Jahres mit
51,7 % der Stimmen gewihlt werden sollten. In dieser spannungsgeladenen At-
mosphire, in der Anhidnger der Muslimbriider direkt auf die Graffitiaktivititen
Einfluss zu nehmen versuchten, produzierten Kiinstler wie Ammar Abu Bakr
und Alaa Awad grof3flichige Wandbilder. Die Religion spielte eine wichtige Rolle
als Ort ethischer Selbstverortung, auch der Graffitikiinstler:

»For 50 continuous days, we remained in Mohamed Mahmoud Street, painting and

talking to thousands of people morning and night about the revolution, about dignity,

and about Islam. This was the Islam that certain religious currents had attempted to re-
interpret according to political interests.“41

40 Ebd.
41 A. Aboul Hassan, The Wall: People’s Chronicle and Voice of the Revolution, in: B. Hamdy /
Don Karl AKA Stone (Hrsg.), Walls of Freedom, Berlin 2014, S. 134-135, hier S. 135.

- am 13.01.2026, 06:48:31. - [ Er—



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

281

GRENZGANGER DES UMBRUCHS

"Z107 FenIqa Wi preg 10 Ul suej[[eqyny [y eH][] USP UE SIOYESSEJA] SIP
WIDIAMIRIA] USP 1aqn [d1ue(] euljy 93doY] 1ap pun jezzy pewry YNIYS ‘04w ur djisiontuf) uviiiam]y 19p 9NN 95fe1IS pnWyejN Pewweyniy 6 'qqy

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

282 FRIEDERIKE PANNEWICK

Laut Basma Hamdy, die die vielen pharaonischen, koptischen, muslimischen,
nubischen und weiteren lokalen Inspirationen der Wandbilder in der Muham-
mad Mahmud Strafle analysiert hat, stellen diese den Versuch dar, in die dgypti-
sche Kunst wieder den Stoff dgyptischer Identitit hineinzuweben, der durch
Konfessionalismus, religidse Ideologien und korrupte Politik stark gefihrdet sei.
Fir Hamdy ist Sheikh Emad Effat

»the ultimate antidote to the extreme religious Salafist views and the highly ambitious pol-
itical goals of the Muslim Brotherhood. Both parties use Islam to gain power and to cre-
ate a politicized Islamic state that transcends borders. Sheikh Emad - an accomplished re-
ligious scholar — opposed both political parties and stood side by side with revolution-
aries calling for justice and freedom in Tahrir square. Again this mural contradicts the
teachings of fundamental Islamic groups and asserts the moderate teachings of Islam.“42

Gegen Ende des Jahres 2012 eskalierte im Vorfeld des fiir Dezember anstehenden
Verfassungsreferendums die Gewalt in und um die Muhammad Mahmud Strafle
herum immer wieder. Polizeieinheiten errichteten in diesem umkidmpften Gebiet
meterhohe Sperrmauern aus Beton. Ahmed Aboul Hassan hat die in dieser Zeit
charakteristische Kombination von Graffiti mit Kalligraphien und Koranzitaten
anschaulich analysiert. Er sieht darin einen Akt der kritischen Enthiillung der Alli-
anz von Sicherheitskriften und Islamisten. Es sei kein Zufall, dass diese neue Sym-
bolsprache genau in dem Moment auftauchte, als Tausende von birtigen Isla-
misten sich am Tahrir versammelten und die Anwendung der Scharia in Agypten
forderten.*3 Aboul Hassan schildert, wie am 25. November 2012 der Kiinstler
Ammar Abu Bakr Verse aus dem Koran iiber das grofle Memorialbild fur die Opfer
des Massakers an den Ahly Clubfans (Abb. 8) schrieb und durch diese pa-
limpsestartige Uberschreibung der Mirtyrermemorials eine erhitzte Debatte aus-
loste. Die Fufballfans beschuldigten die Islamisten, dass sie die Bilder ihrer Mir-
tyrer geloscht und durch Koranverse iiberschrieben hitten. Obwohl diese mit der
Uberschreibung nichts zu tun hatten, nahmen sie die Verantwortung dafiir gerne
an und verkiindeten, dass die Toten von Port Said keine Mirtyrer, sondern einfach
nur Opfer von Ausschreitungen bei einem Fufiballspiel seien. Wihrend sich beide
Parteien dariiber stritten, was heiliger sei, der Koran oder Mirtyrerbilder, liefd der
Graffitikiinstler Abu Bakr verlautbaren, dass seine Koran-Inschrift genau diese Art
des Machtkampfs um die Deutungshoheit der Erinnerung kritisieren soll:

»This is what Ammar Abo Bakr confirms stating that he intentionally wrote the Quranic

verses over the portraits of the Ultra martyrs as a response to the psychological warfare

waged by the counter-revolution throughout this whole phase of the Egyptian revolu-

tion. To influence Egyptian society, anti-revolution forces allied with fanatic bearded
men and even more fanatic football fans. 44

42 Hamdy, Scarabs, Burags and Angels (Anm. 25), S. 149.

43 A. Aboul Hassan, Quran: The Revolutions’s Voice and Its Holy Witness, in: B. Hamdy /
Don Karl AKA Stone (Hrsg.), Walls of Freedom, Berlin 2014, S. 190-192, hier S. 191.

4 Ebd. Ein Foto dieser Uberschreibung durch Koran-Verse findet sich in diesem Artikel auf
den Seiten 190-191. Vgl. zu einem fritheren Fall der Ubermalung eines Wandbildes durch

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 283

Auch nach dem Sturz Mursis am 3. Juli 2013 dauerten die 6ffentlichen und un-
gemein gewaltsamen Auseinandersetzungen an. Die Muslimbriider wurden zur
Terrororganisation erklirt und auf ihre Sympathisanten wurde eine regelrechte
Hexenjagd veranstaltet. Es gab viele Hundert Opfer. Natiirlich spielte auch in die-
sen Kreisen die Erinnerung an die Mirtyrer eine wichtige Rolle. Allerdings schei-
nen Graffiti und Straflenkunst hier weniger zentral zu sein als in den anderen Ak-
tivistenkreisen. Dies ist keineswegs in allen arabischen Lindern im Kontext der
jeweiligen politischen Auseinandersetzungen der Fall. Im Fall palistinensischer
Graffiti ldsst sich zum Beispiel beobachten, dass alle politischen und religiosen
Gruppierungen und Parteien dieses schnelle und effektive Kommunikationsmittel
nutzen. Speziell im von der Auflenwelt und Europa isolierten Gazastreifen gibt es
Graffiti von der sikularen Fatah ebenso wie von Hamas oder dem Islamischen
Jihad und anderen Fraktionen - alle lassen die Winde mit den Inschriften tiber
Nationalhelden und Mirtyrer und mit Bildern von diesen besprithen:

»Palestinian graffiti grew increasingly throughout the Intifada, since it was the quickest
method to spread news. It was used by all Palestinian factions without exception. [...]
What is outstanding about the graffiti of Palestine is the fact that the artists get training in
Arabic calligraphy from their respective political or religious factions until the time
comes for them to start creating murals. For Hamas this practice was of great importance
because of their common use of sacred religious texts, whose display needed careful at-
tention. This attitude towards beautification through graffiti and the competition of
Fatah and Hamas in Gaza led their artistic endeavors to heights unseen in other parts of
Palestine.“4

Bei den adgyptischen Muslimbriidern tauchten im Zuge zunehmender Regierungs-
gewalt nach der Amtsenthebung Mursis im Sommer 2013 ikonische Zeichen wie
die emporgehaltenen vier Finger einer Hand auf. Dieses Zahlensymbol mit in-
direkter, aber nicht offensichtlicher politischer oder religioser Bedeutung verweist
auf die gewaltsame Riumung des Protestlagers der Muslimbriider am Rabi‘a al-‘Ada-
wiyya (Nasr City) und am Nahda Platz (Gize) in Kairo am 14. August 2013, bei der
es an die tausend Tote gab. Die Zahl Vier beziehungsweise ,die Vierte® (arabisch:
arba‘a/ar-rabi‘a) verweist auf den Namen des Platzes, an dem die Gewalt statt-
fand.46

Abu Bakr im Mai 2012, als er seine bisherigen idealisierenden Fliigel-Mirtyrer mit trau-
ernden Mutterfiguren ibermalte: B. Hamdy, The Power of Destruction, in: B. Hamdy /
Don Karl AKA Stone (Hrsg.), Walls of Freedom, Berlin 2014, S. 246-251, hier S. 249-250.

45 Zoghbi / Don Karl AKA Stone, Palestinian Graffiti (Anm. 21), S. 66.

46 Der Name des Platzes geht auf die sufische Heilige gleichen Namens zuriick (Basra,
8. Jahrhundert), die als vierte Tochter ihrer Eltern so genannt wurde. Vgl. Mikala Hyldig
Dal, Transliterations of Rabaa, in: B. Hamdy / Don Karl AKA Stone (Hrsg.), Walls of Free-
dom, Berlin 2014, S. 244-245.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

284 FRIEDERIKE PANNEWICK

Vom heiligen Helden zum Folteropfer

Zudem gab es immer wieder, auf Facebook wie in Graffiti, Bilder der Toten, die
auf jede Idealisierung verzichten und stattdessen die grauenhaft entstellten Ge-
walt- und Folteropfer zeigen.*’ In der Muhammad Mahmud Strale tauchte Ende
2012 ein realistisches Wandbild des Folteropfers Khalid Sa‘id auf, gemalt von
Ammar Abu Bakr nach dem Vorbild des Pressefotos von 2010, das iiber die sozi-
alen Medien verbreitet und zum Ausldser eines breiten Birgerprotests wurde.
Sa‘ids grauenvoll entstelltes Gesicht erscheint vor einem roten Hintergrund mit
einer langen Reihe weiterer gewaltsam entstellter Gesichter. Uber dem Portrit
steht die Inschrift: ,Wenn das Bild noch deutlicher werden soll, mein Herr, dann
ist die Realitit sogar noch scheuf8licher.#8

Hier werden Gewalt und Opfertod nicht idealisiert, hier wird die sinnlose
Grausamkeit staatlichen Gewaltmissbrauchs angeprangert.*’ Es werden keine Hei-
ligen gezeichnet, deren Opfertod zur Nachahmung aufrufen soll, sondern Opfer
von Menschenrechtsverletzungen. Gewalt und Tod missen aufhéren und die
Schuldigen vor Gericht gestellt werden — das ist bei solchen Bildern die Botschaft
im Gegensatz zu stilisierten Heiligenbildchen. Die ambivalente Symbolkraft des
Mirtyrergedenkens wird also von den Graffitikiinstlern, die ihre eigenen Heili-
genbildchen mit realistischen Folterbildern tibermalen, selbst kritisch reflektiert.
Wie eingangs erwihnt, erweisen sich Martyrer als Kippfiguren, denn das Geden-
ken an sie bewegt sich in einem Spannungsverhiltnis von Sinnstiftung fir un-
vermeidliches Leid auf der einen Seite und politischer Strategie und der Suche
nach Gerechtigkeit auf der anderen.

Die Soziologin Mona Abaza kommentierte im Januar 2015 die seit Ende 2013
immer mehr an Umfang und politischer Bedeutung verlierende Graffitiszene in
Kairo:

47 Mona Abaza (Abaza, Mourning, Narratives and Interactions [Anm. 4]) fithrt die bleibende
Popularitit offentlicher Darstellungen von Mirtyrerbildern darauf zuriick, dass die Schul-
digen der vielen Morde und Gewaltakte bis heute straffrei blieben: ,Pain to injury was
added since none of the officers responsible for these killings, have been convicted. [...]
This explains why there is a kind of perseverance in the act of commemorating the mar-
tyrs, collectively, in a multiplicity of ways, through displaying large size photographs of
the tortured and dead bodies such as those of the protestors who were brutally tortured at
the Presidential Palace in Heliopolis in December 2012°.

»1f the picture still needs to be made clearer, Sir, then the reality is even uglier: Abaza,
Mourning Narratives and Interaction (Anm. 4); dort finden sich auch Fotos dieser Wand-
bilder. Vgl. fiir weitere Bilder Hamdy / Don Karl AKA Stone, Walls of Freedom (Anm. 15),
S.190-191. B. Hamdy interpretierte die realistische Darstellung als Mahnung an die Passan-
ten: ,The elaborately colorful - yet realistic - depiction of their brutalized faces offered a
horrific image of disfigurement and death. Painting the martyr as corpses rather than angels
transformed spirituality into horror”. Hamdy, The Power of Destruction (Anm. 44), S. 250.
Vgl. zur Menschenrechtssituation in Agypten S. Carr / L. Doss, Too Many To Count, in:
Mada Masr, 31. Januar 2014, http://madamasr.com/content/too-many-count, 29. Mirz 2016.

48

49

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRENZGANGER DES UMBRUCHS 285

»Clearly Cairene graffiti has lost momentum during this year. Having been the faithful
barometer of the revolution over the past three years, graffiti has recently faced transmu-
tations and drawbacks that run parallel with the political process of restoring ,order‘ in
the street.“>0

Abaza fuhrt als aussagekriftiges Beispiel den Tod des neunzehnjihrigen Graffiti-
kiinstlers Hisham Rizq an, der eine Woche verschollen war, bis Ende Juni 2014
seine Leiche in einem Leichenschauhaus in Kairo entdeckt wurde. Obwohl sein
tragischer Tod keineswegs der erste dieser Art seit Beginn der revolutioniren Um-
briiche war, sieht Mona Abaza darin einen dramatischen Wendepunkt, ,signaling
the danger of street politics under military rule, perhaps even marking the end of
street art, after such a mesmerizing blossoming over three years since the January
25 Revolution began“.’! Im Zuge massiver urbaner Sduberungskampagnen unter
Prisident “Abd al-Fattah al-Sisi seit Mitte 2013 wurden auch unzihlige Winde Kai-
ros mit weiler Farbe {ibertiincht’?2 — doch diesmal, so Abaza, hitten die Ldsch-
aktionen keine explosiven Graffitiaktionen wie in den Jahren zuvor ausgelost, so
dass sie von einem ,tragischen Ende einer Ara dgyptischer Street-Art“S3 ausgeht,
die von regelmifigen Verhaftungswellen und einem um sich greifenden Exodus
dgyptischer Menschenrechtsaktivisten, Kiinstler und Intellektueller begleitet wird,
deren personliche Sicherheit zunehmend bedroht ist. Wahrend das Gedenken an
Meirtyrer und Helden in den ersten Jahren der revolutioniren Umbriiche in Agyp-
ten die politischen Ereignisse in allen Facetten widerspiegelte und kommentierte,
erlebte diese asthetische Memorialfunktion zeitgleich mit Sanktionierungsmaf-
nahmen der Militirherrschaft al-Sisis eine deutliche Einschrinkung.

Mirtyrer- und Heldendarstellungen haben sich in diesem Kontext also tatsich-
lich als Grenzginger des Umbruchs erwiesen, der symbolische und oft sogar ge-
waltsame Kampf um ihr Gedenken im o6ffentlichen Raum spiegelt die ideologi-
schen und politischen Auseinandersetzungen deutlich wider und macht sie zu
Seismographen gesellschaftlichen und politischen Wandels.

50 M. Abaza, Is Cairene Graffiti Losing Momentum?, in: Arab Studies Institute (Hrsg.),
Jadaliyya, 25. Januar 2015, http://www.jadaliyya.com/pages/index/20635/is-cairene-graffiti-
losing-momentum, 29. Mirz 2016.

51 Bbd.

52 Diese Aktionen zur staatlichen Riickeroberung des 6ffentlichen Raums wurden nach dem

Sturz Mursis in der zweiten Jahreshilfte 2013 flankiert von einem Anti-Protest-Gesetz, der

Wiedereinfithrung von Notstandsgesetzen, Ausgangssperren und einem Graffiti-Verbot, vgl.

Hamdy / Don Karl AKA Stone, Walls of Freedom (Anm. 15), S. 255. Verletzte und Todes-

opfer der Aufstinde werden unter anderem von der unabhingigen Webseite ,Wiki-Thawra.

Statistical Database of the Egyptian Revolution® dokumentiert: https://wikithawra.wordpress.

com, 29. Mirz 2016.

»| T]ragic end of an era in Egyptian street art“: Abaza, Is Cairene Graffiti Losing Momen-

tum? (Anm. 50).

53

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

286 FRIEDERIKE PANNEWICK

Abbildungsnachweise

Abb. 1-8: Friederike Pannewick.
Abb. 9: Mona Abaza.

- am 13.01.2026, 06:49:31.



https://doi.org/10.5771/9783956503085
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Einleitung: Relationen zwischen Sakralisierungen 
und Heroisierungen (Felix Heinzer / Jörn Leonhard / Ralf von den Hoff)
	Welche Religionsbegriffe eignen sich zur Analyse sakraler Dimensionen des Heroischen?(Wolfgang Eßbach)
	From Heroes to Saints and from Martyrological to Hagiographical Discourse (Jan N. Bremmer)
	Heroische Tugenden. Mehrung und Vernichtung, Kontrolle und Funktionalisierung des religiösen Heldencharismas in der römisch-katholischen Kirche (Michael N. Ebertz)
	Elija, Mose und Josef. Drei biblische Gemeinschaften, ihre Leitgestalten und die Vielfalt des antiken Judentums. Eine These über alttestamentliche ‚Helden‘ (Bernhard Lang)
	Die Entheroisierung des Mose im klassischen Judentum (Gabrielle Oberhänsli-Widmer)
	Schlüsselfiguren des christlichen Spanien im Mittelalter. Wege vom Helden zum Heiligen (Klaus Herbers)
	Mensch, Held, Gott. ‚Fluid identities‘ in hinduistischen Traditionen (Karin Steiner)
	Leidenshelden im Transzendenzdruck. Skizze einer aristokratischen Heldenfiguration in England und Frankreich (ca. 1586 bis 1646) (Andreas Schlüter)
	„The only righteous in a world perverse“. Sakraler Heroismus, Republikanismus und ‚einsame Gerechte‘ bei John Miltonund Lucy Hutchinson (Anne-Julia Zwierlein)
	Helden im Dienst der Revolution. Symbolpolitische Strategien zur Sakralisierung des Nouveau Régime (1789–1799) (Christina Schröer)
	Napoleons Golgota. Sakralisierende Heldenverehrung zwischen Restauration und Julimonarchie (Benjamin Marquart)
	Khomeini’s Face is in the Moon. Limitations of Sacredness and the Origins of Sovereignty (Olmo Gölz)
	Helden der Verkündigung, Helden des Kampfes. Nāǧiḥ Ibrāhīm und die ägyptische Ǧamāʿa islāmiyya ab 2011 (Johanna Pink)
	Grenzgänger des Umbruchs. Der symbolische Kampf um das Gedenken an Helden und Märtyrer des ‚Arabischen Frühlings‘ (Friederike Pannewick)

