Emmanuel Lévinas:

Das skeptische Sprechen

PAscAL DELHOM

1. Wie nicht sprechen?

Wie nicht sprechen? Wie nicht sprechen angesichts der Ungerech-
tigkeit, die andere erleiden? Wie wiére es moglich, zu schweigen,
wenn andere die Gewalt des Unrechts erleiden?

Philosophie fingt fiir Lévinas mit dem Gewicht und dem Ernst
von Fragen an, die allesamt Fragen des Rechts, des von anderen
erlittenen Unrechts und der Gerechtigkeit sind.

»Die zuvor kommenden oder vorgiangigen Fragen sind gewifs nicht die
ersten, die gestellt werden: Die Menschen handeln, sprechen, denken
sogar, ohne sich um Prinzipien zu kiimmern, wohingegen das Vorgén-
gige, das Vor-urspriingliche, das Diesseits nicht einmal einem Anfang
gleichkommt, nicht den Status des Prinzips hat, vielmehr aus der - vom
Ewigen zu unterscheidenden - Dimension des Anarchischen kommt.«!

Aber auch, wenn sie nicht zuerst gestellt werden, sind die >vor-
géngigen« Fragen diejenigen, auf die Lévinas’ Philosophie ver-
weist wie auf ihre Quelle. Sie unterbrechen den Fluss des Han-
delns, des Denkens und des Sprechens und setzen sie in Frage,
hinterfragen sie, lassen sie dadurch zu Fragen werden.

1 Emmanuel Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht, aus dem Franzosischen von Thomas Wiemer, Frei-
burg/Miinchen: Alber 1992, S. 67, Fn. 2.

115

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASCAL DELHOM

Diese Fragen betreffen zuerst den Fragenden selbst, der durch
sein Handeln und sogar durch seine blofse Existenz den anderen
vielleicht Gewalt antut. »Sind mein In-der-Welt-Sein oder mein
>Platz an der Sonne<, mein Zuhause,« fragt Lévinas in ausdriickli-
chem Anschluss an Pascal,

»nicht bereits Usurpation der Orte gewesen, die anderen gehoren, die
von mir schon unterdriickt oder ausgehungert, in eine Dritte-Welt ver-
trieben worden sind: ein ZuriickstofSen, ein AusschliefSen, ein Verban-
nen, ein Der-Kleider-berauben, ein Toten?«2

Auf Grund der Schwere dieses Verdachts iiber die Gewaltsamkeit
meines Seins betrifft die erste Frage der Philosophie mein Recht
auf dieses Sein. »Die Frage par excellence oder die erste Frage
lautet nicht: > Warum gibt es Sein und nicht vielmehr nichts?«, son-
dern: >Habe ich ein Recht auf das Sein?«3 Das Wissen, das aus
dieser Frage hervorquillt, ist das unruhige Wissen der Kritik, die
von sich aus immer hinter ihren Ursprung zurtickgeht und sich
schuldig erfahrt.

Die Kritik betrifft allerdings nicht nur das eigene Sein, sondern
auch die eigenen Handlungen und die Freiheit, die ihnen zugrun-
de liegt. Denn meine Freiheit entdeckt sich vor dem Anderen als
willkiirlich. Der Andere widersetzt sich nicht meiner Freiheit, wie
eine Kraft einer anderen widersteht, sondern er stellt sie als unge-
recht in Frage. Vor ihm, der meiner moglichen Gewalt ausgesetzt
ist, entdecke ich mich als unwiirdig: Meine Freiheit ist nicht schon
als Spontaneitdt gerechtfertigt, sondern sie wird aufgefordert, sich
zu rechtfertigen. Sie wird aufgefordert, denn der Andere entzieht
sich meinem Konnen und tibersteigt unendlich mein Vermogen.
Nicht ich erreiche ihn zuerst durch mein Handeln und mein Wis-
sen, sondern er spricht mich an. Sein Wort stort noch radikaler als
sein Blick die Ordnung der Welt, deren Zentrum ich bin. Es ist zu-
gleich ein Ruf zur Hilfe und ein Gebot (»Du wirst nicht téten),

2 Emmanuel Lévinas: Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an
den Anderen, aus dem Franzosischen von Frank Miething, Miin-
chen/Wien: Hanser 1995, S. 181 (mehrfach verinderte Ubersetzung).

3 Emmanuel Lévinas: Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iiber
die Betroffenheit von Transzendenz, aus dem Franzosischen von
Thomas Wiemer, Freiburg/Miinchen: Alber 1985, S. 228.

116

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

das fiir mich die ethische Unmoglichkeit bedeutet, ihn ohne Ge-
walt wie einen Gegenstand zu behandeln. Dieses Wort fordert von
meiner Freiheit, dass sie sich rechtfertigt, wobei diese Recht-
fertigung meiner Freiheit fiir mich nicht darin bestehen kann, »sie
zu begriinden, sondern sie gerecht zu machen.«*

Fiir Lévinas besteht die angestrebte Gerechtigkeit der Freiheit
nicht blof$ in der Befolgung der institutionellen Regeln der vertei-
lenden oder ausgleichenden Gerechtigkeit. Sie geht einher mit ei-
nem Innehalten meiner Spontaneitit und meines Handelns, in
dem sich diese Spontaneitit ausdriickt.

»Das berithmte Innehalten des Aktes, von dem es heif3t, es mache die
Theorie moglich, liegt an einer Zurtickhaltung der Freiheit, die sich
nicht ihrem Elan, den spontanen Bewegungen hingibt, sondern Abstand
hilt. Die Theorie, in der die Wahrheit entspringt, ist die Haltung eines
Seienden, das sich selbst mifitraut.«>

Dank dieses Innehaltens, das Lévinas besonders in Totalitit und
Unendlichkeit betont, kann das Wissen und besonders die Philoso-
phie als Kritik oder als Riickgang hinter die Freiheit verstanden
werden.b Sie verweist demnach auf ihre Quelle in der Unterbre-
chung einer Spontaneitit, die sich vor dem Anderen rechtfertigen
muss. Doch die Unterbrechung allein bildet noch keine Philoso-
phie und sie macht nicht die Freiheit gerecht. Es muss gezeigt
werden, wie der Riickgang hinter die Freiheit selbst die Notwen-
digkeit eines Wissens und eines Handelns enthélt. Es muss ge-
zeigt werden,” wie dieser Riickgang nicht nur ein Innehalten, son-

4 Emmanuel Lévinas: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch tiber die
Exterioritdt, aus dem Franzosischen von Wolfgang N. Krewani,
Freiburg/Miinchen: Alber 1987, S. 114.

5 Ebd,S. 113.

Vgl. ebd., S. 117.

7 Dieses Zeigen selbst ist ein Teil des kritischen Wissens der Philoso-
phie. In Jenseits des Seins wird die Notwendigkeit des Fragens und
des Thematisierens in Anwesenheit des Dritten, welche im dritten
Absatz des fiinften Kapitels thematisiert wird, regelmifiig seit den

[e)}

ersten Seiten des Buches mit dhnlichen Formulierungen angekiin-
digt: »Es wird selbstverstandlich zu zeigen sein...« (S.35, Fn. 5);
»Wir werden spéter zeigen...« (S. 77, Fn. 5); »Es ist nun zu zeigen,
daB...« (S. 111); usw.

117

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASCAL DELHOM

dern auch die Quelle eines kritischen Wissens, eines Handelns
und eben eines Zeigens aus Gerechtigkeit ist.

In Jenseits des Seins zeigt Lévinas den Weg von der Verantwor-
tung fiir den Anderen, die aus der absoluten Passivitit meines
Angesprochenwerdens entsteht, hin zur Notwendigkeit der Frage,
des Wissens und des gerechten Handelns: Auf Grund der Plura-
litdit der Menschen, das heifit auf Grund der Anwesenheit des
Dritten neben meinem Néchsten, muss die asymmetrische Bewe-
gung des Handelns fiir den Anderen unterbrochen werden. Denn
ein Handeln ausschliefilich fiir meinen Nachsten wiére eine Form
der Gewalt gegen alle anderen, die mit uns in der Welt leben und
fiir die ich auch verantwortlich bin.8 Ich muss fragen: »Was also
sind sie, der Andere und der Dritte, was sind sie, der-Eine-fiir-
den-Anderen? Was haben sie einander getan? Welcher hat Vortritt
vor dem Anderen?«® In Anwesenheit des Dritten beginnt »die Sor-
ge um die Wahrheit, um die Entbergung des Seins. Aber um der
Gerechtigkeit willen zeigt sich all das.«10

Auch in diesem Zusammenhang ldsst Lévinas die Philosophie
mit einer Frage anfangen. Es ist nicht diejenige meines Rechtes auf
das Sein, aber deren notwendige Folge in der Welt: »Was habe
ich gerechterweise zu tun?< Gewissensfrage.«!!

Die zuvor kommenden oder vorgédngigen Fragen driicken also
in der Philosophie Lévinas’ zwei Momente des Innehaltens oder
der Unterbrechung aus. Der erste ist das Innehalten des Handelns
und des Sprechens vor dem Anderen, vor dem sich mein gutes
Recht auf das Sein und meine Freiheit in Frage stellen und sich
rechtfertigen miissen. Der zweite ist umgekehrt und in Anwesen-
heit des Dritten die Unterbrechung meiner Verantwortung fiir
den Anderen und die Notwendigkeit eines unruhigen Wissens
um der Gerechtigkeit willen.

8 Warum ich nicht nur fiir meinen Néachsten verantwortlich bin, wa-
rum der Dritte auch mein Nachster ist und nicht nur der Ferne, der
von der Nihe zum Néchsten immer ausgeschlossen ist, kann nur in
Zusammenhang mit einer anderen Darstellung des Dritten in Totali-
tit und Unendlichkeit (S. 307 ff.) verstanden werden, auf die Lévinas
in einer Fufinote in Jenseits des Seins (S. 344, Fn. 23) verweist.

9 E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 343.

10 Ebd., S. 351.

11 Ebd., S. 343.

118

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

Das Innehalten des Handelns und des Sprechens driickt eine
Furcht vor der eigenen Gewalt gegen die anderen und vor ihrer
Verletzung, vor ihrem moglichem Tod aus. Diese Furcht kann nie
beseitigt werden und nur meine Forderung nach Gerechtigkeit
kann auf sie antworten. Wie der Skeptizismus trotz seiner Wider-
legung immer wieder aus seiner Asche aufersteht und die Behaup-
tung seiner Niederlage in Frage stellt,’2 so beunruhigt die Furcht
vor dem Tod des Anderen immer wieder die in der Welt erreichte
Gerechtigkeit und das Wissen, das um deretwillen entsteht.

Aber nichtsdestotrotz fordert die Frage eine Antwort. Sie for-
dert, dass die Furcht fiir den Anderen nicht nur das Handeln und
das Sprechen unterbricht, sondern zu einem Handeln fiir die an-
deren und zu einem Wissen tiber sie um der Gerechtigkeit willen
fithrt. Die Philosophie ist »Weisheit der Liebe«!3: Eine Weisheit,
die auf ihre Quelle in der Liebe, in der Ndhe des Anderen ver-
weist. Aber sie ist auch Weisheit der Liebe.

Lévinas betont also die Notwendigkeit eines Denkens und ei-
nes Sprechens, aus Verantwortung fiir die anderen, in denen sich
die Welt und die Beziehungen zwischen den Menschen zeigen.
Mehr noch: Das Sprechen, in dem etwas iiber die Welt und die an-
deren gesagt wird, soll in der Welt durch die allgemeinen Regeln
der Logik, durch die Institutionen der Wissenschaft und der Poli-
tik gestiitzt werden, so dass die Gerechtigkeit nicht nur eine ethi-
sche Forderung bleibt, sondern eine weltliche, ja eine politische
Realitdt wird.! Dies ist eine politische Dimension der Sprache und
der Logik, die angesichts des vom Anderen erlittenen Unrechts in
der Welt notwendig ist - und dies trotz der immer wieder beteu-
erten Gewalt der Politik. Schon in Bezug auf Totalitit und Unend-
lichkeit hatte Jacques Derrida diese Dimension unterstrichen, die
alle Bereiche der Philosophie Lévinas’ einbezieht: »Lévinas
schleppt also alle klassischen Gedanken, die er befragt, zur agora,
wo sie aufgefordert werden, sich in einer ethisch-politischen Spra-
che zu erkldren«.'> Dies gilt auch fiir Jenseits des Seins, in dem die

12 Vgl.ebd,, S. 363 ff., S. 391.

13 Ebd,, S. 351.

14 Vgl.ebd., S. 368 f.

15 Jacques Derrida: »Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Denken
von Emmanuel Lévinas, in: Die Schrift und die Differenz, aus dem

119

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASCAL DELHOM

Notwendigkeit des Skeptizismus gerade als Folge dieser politi-
schen Dimension der Sprache verstanden wird:

»Die bestindige Wiederkehr des Skeptizismus bedeutet nicht so sehr
das mogliche Zerbrechen der Strukturen als die Tatsache, daf$ sie nicht
das letztgiiltige Sinngertist bilden, daf8 zur Ubereinstimmung mit ihnen
schon die Repression notig sein kann. Die bestdndige Wiederkehr des
Skeptizismus ruft uns den -in einem sehr weiten Sinne - politischen
Charakter jedes logischen Rationalismus in Erinnerung, das Biindnis
der Logik mit der Politik.«1°

Der Skeptizismus ist notwendig, weil die Strukturen des rationa-
len Diskurses der repressiven Gewalt des Politischen bediirfen
und entsprechend immer wieder in der Nihe des Anderen in
Frauge gestellt werden miissen. Doch der Skeptizismus ist nicht
nur eine notwendige Korrektur dieser Gewalt, die durch das
Biindnis der Logik mit der Politik entsteht, sondern ein immer
wiederkehrender Verweis auf die Quelle des Diskurses selbst in
der Ndhe des Anderen und in dem darauf folgenden Verlangen
nach Gerechtigkeit. Ein Diskurs, der diese Quelle vergessen wiir-
de, wire nicht nur totalitdr, er wiirde einem Schweigen gleich-
kommen. Er wére ein Diskurs, der von niemandem ausgespro-
chen und an niemanden adressiert wire, reiner Text ohne Adres-
sat, reines Gesetz ohne Menschen, fiir die es gilt.

»Die Totalitdt, die jede Eschatologie und jede Unterbrechung umfafst,
hitte sich schlieffen konnen, wenn sie Schweigen wire, wenn der stille
Diskurs moglich wire, das Geschriebene ein fiir allemal geschrieben
bleiben - auf jede Tradition, von der es getragen und ausgelegt wird,
verzichten kénnte, ohne seine Bedeutung zu verlieren.«!”

Ein solches Schweigen wiirde die SchlieSung der Totalitdt und das
Ende des Diskurses bedeuten. Der Skeptizismus 6ffnet aber diese
Totalitdt, indem er auf die Quelle des Diskurses und der ihm zu-
grunde liegenden Fragen hinter ihrer sprachlichen Formulie-
rungen verweist. Er verweist auf eine unausdriickliche Frage hin-

Franzosischen von Rodolphe Gasché u. Ulrich Koppen, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 121-235, hier S. 150.

16 E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 370.

17 Ebd, S. 370.

120

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

ter den Fragen »Was?«, »Wer?« oder »Warum?«, die eine Suche
einleiten und ein Sprechen und ein Wissen als Antwort hervor-
rufen. Er verweist auf eine Frage, die das Fragen selbst betrifft:
Warum frage ich? Warum muss ich fragen?

Ist das Fragen nur in Bezug auf das Sein notwendig, weil die-
ses immer nur partiell erscheint und sich immer hinter seinen Er-
scheinungen verbirgt, weil es entsprechend unabldssig gesucht
werden muss? Dies wire die Antwort einer Philosophie, die sich
als Ontologie versteht.

»Aber die Frage der Frage ist eine radikalere. Warum wird die Suche zur
Frage? Wie kommt es, dass das Was?, das schon ganz ins Sein vertieft
ist, um es noch weiter zu erschlieflen, zur bittenden Frage, zum Gebet
wird, einer Spezialsprache, die in die > Kommunikation« des Gegebenen
einen Hilferuf einbringt, einen an den Anderen gerichteten Ruf um Bei-
stand?«18

Die Frage der Frage geht tiber die artikulierte Frage im Spiel von
Fragen und Antworten hinaus zum Anderen hin, vor dem die
Frage ein Fragen und ein Ansprechen ist, und an den sie sich
richtet. Sie ist eine Frage im Angesicht der anderen, fiir die ich
verantwortlich bin, fiir die ich in Anwesenheit des Dritten Ge-
rechtigkeit fordere und fiir die sich alles zeigen muss, um dieser
Gerechtigkeit willen. Deswegen ist sie auch Frage an die anderen,
ohne die meine Gerechtigkeit der Gefahr ausgesetzt wire, selbst-
herrlich und gewaltsam zu sein. Denn fiir Lévinas ist jede Hand-
lung gewaltsam, »bei der man handelt, als wére man allein: als
wire der Rest des Universums nur dazu da, die Handlung in
Empfang zu nehmen; gewaltsam ist folglich auch jede Handlung,
die uns widerfahrt, ohne dass wir in allen Punkten an ihr mitwir-
ken.«? Dies gilt auch fiir eine Handlung, deren angestrebte Ge-
rechtigkeit von den anderen nur in Empfang genommen werden
soll. Und dies gilt auch fiir eine Frage, die sich auf die Erschei-
nungen des Seins konzentriert und hierbei die anderen vergisst.

18 Ebd., S. 67.

19 Emmanuel Lévinas: »Ethik und Geist«, in: Schwierige Freiheit, Ver-
such iiber das Judentum, aus dem Franzésischen von Eva Molden-
hauer, Frankfurt a. M.: Jiidischer Verlag 1992, S. 15.

121

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASCAL DELHOM

2. Wie (nicht) sprechen?

Die Philosophie fangt mit einer Frage an die anderen an, aber sie
muss auch nach etwas fragen. Sie muss sich in einer artikulierten
Sprache ausdriicken, wenn sie nicht nur ritselhaft, wenn sie nicht
nur Liebe, sondern Weisheit der Liebe sein will. Gibt es in diesem
Sinne eine Sprache der Philosophie? Wie kann der Philosoph spre-
chen, der es um der Gerechtigkeit willen tut? Und wie sollte er
vermeiden, zu sprechen?

Der Skeptizismus, der in Jenseits des Seins bekréftigt wird,
blickt auf eine lange Tradition des Denkens zuriick, die Lévinas
verlangert und erneuert, als ob selbst diese Tradition sich selbst
kritisch gegeniiber stehen miisste. Montaigne hatte seinerzeit die
pyrrhonischen Philosophen kritisiert, die behaupteten, sie wiiss-
ten nichts oder sie wiirden zweifeln, denn dies waren noch Aus-
sagen, die sie nicht in Frage stellten. Entsprechend sollte fiir ihn
die skeptische Haltung eher durch eine Frage ausgedriickt wer-
den: »Was weif$ ich?«20

Auch Lévinas pflegt die interrogativen Formulierungen, wenn
er die wichtigsten Thesen seiner Philosophie anspricht. So fragt er
nach den bereits zitierten Uberlegungen {iiber einen stillen oder
schweigsamen Diskurs, der niemanden ansprechen wiirde: »Der
stille Diskurs mit sich selbst, ist er wirklich moglich?«2! Solche
Formulierungen sind bei Lévinas nicht nur sehr hdufig, sie sind
entscheidend als Ausdruck seines kritischen oder skeptischen Phi-
losophierens. Viel seltener, aber nicht weniger entscheidend, sind
indirekte Formulierungen von Fragen, die Lévinas ausdriicklich
mit einem bestimmten Wissen verbindet. Dieses Wissen wird je-
des Mal als wichtig dargestellt, aber der Gegenstand dieses Wis-
sens wird in einer Frage thematisiert. Der erste Satz von Totalitdit
und Unendlichkeit ist eine solche indirekte Frage: »Jeder wird uns
ohne weiteres darin zustimmen, dass es hochst wichtig ist zu wis-
sen, ob wir nicht von der Moral zum Narren gehalten werden.«2?
Eine &dhnliche, mehrmals wiederholte Formulierung betrifft den

20 Michel de Montaigne: »Apologie fiir Raymond Sebond, in: Essais,
Erste moderne Gesamtiibersetzung von Hans Stilett, Frankfurt a. M.:
btb 1998, Bd. II, Zweites Buch, Essai 12, S. 165-416, hier S. 300.

21 E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 370.

22 E. Lévinas: Totalitdt und Unendlichkeit, S. 19.

122

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

Ursprung der Gesellschaft und das Verhiltnis zwischen Moral
und Politik: »Es ist duflerst wichtig zu erkennen, ob die Gesell-
schaft im tiblichen Sinn das Ergebnis einer Beschrdnkung des
Prinzips, dass der Mensch des Menschen Wolf ist, darstellt oder
ob sie im Gegensatz dazu aus der Beschriankung des Prinzips,
dass der Mensch fiir den Menschen da ist, hervorgeht.«? Und
nach einer dhnlichen Formulierung in Jenseits des Seins schreibt
Lévinas tiber die Philosophie selbst:

»Es ist, was die Philosophie betrifft, auch nicht ganz unwichtig zu wis-
sen, ob die rationale Notwendigkeit, die durch die kohérente Rede zu
Wissenschaft verwandelt wird und deren Prinzip die Philosophie zu er-
fassen sucht, den Status eines Ursprungs [...] oder der Manifestation
des Seins, hat; oder ob diese Notwendigkeit nicht ein Diesseits, ein Vor-
Urspriingliches, ein Unvorstellbares, ein Unsichtbares voraussetzt, und
also ein Diesseits, das anders vorausgesetzt wird als ein Prinzip durch
seine Folge vorausgesetzt wird, mit der es in einer Synchronie steht. An-
archiches Diesseits, das - gewif3, auf rétselhafte Weise - in der Verant-
wortung fiir die Anderen bezeugt ist.«?

Es gibt auf diese Fragen keine Antworten im Text von Lévinas,
auch wenn der Leser sehr genau weifs, welches Glied der Alterna-
tive in seinem Denken bevorzugt wird. Und man vermutet, dass
es keine Antworten geben darf, dass im Gegenteil das wichtige
Wissen nur in der Form einer Frage ausgedriickt werden kann.
Dafiir gibt es, so scheint mir, zwei Griinde.

Erstens driickt die Frage auf eine eigenartige Weise die Unter-
brechung des Denkens und des Sprechens aus, die das kritische
Denken ausmacht. Sie tut es nicht nur inhaltlich, indem sie nach
der Beziehung der politischen oder diskursiven Ordnung zu ih-
rem Ursprung oder zu ihrer Quelle jenseits jedes Ursprungs fragt,
sondern auch durch ihre interrogative Form. Sie unterbricht die
Darstellung von Thesen und Argumenten, ohne sie jedoch zu ne-
gieren oder aufzuheben. Sie driickt eine Storung aus, die keine
neue Ordnung hervorbringt und die bestehende Ordnung nicht
ernsthaft verwirrt. Diese Storung

23 Emmanuel Lévinas: Ethik und Unendliches. Gesprache mit Philippe
Nemo, aus dem Franzosischen von Dorothea Schmidt, Graz/Wien:
Passagen 1986, S. 62.

24 E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 348.

123

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASCAL DELHOM

»tritt auf so subtile Weise ein, daf8 sie sich schon zuriickgezogen hat, es
sei denn, wir hielten sie fest. Sie schleicht sich ein - sie zieht sich zuriick,
bevor sie eintritt. Sie bleibt nur bei dem, der bereit ist, ihr zu entspre-
chen. Andernfalls hat sie die Ordnung wiederhergestellt, die sie storte:
Es hat geklingelt, und niemand ist an der Tiir. Hat es geklingelt?«®

Dieses »Hat es geklingelt?« behauptet nicht die Realitdt der Sto-
rung und sie negiert sie auch nicht. Sie ldsst eine Moglichkeit of-
fen, die beunruhigen, aber auch sofort vergessen werden kann.
Dank der Frage ohne Antwort tritt die Storung in die Sprache im
Modus eines Ritsels ein, das sich durch seine Zurtickhaltung vom
Erscheinen eines Phinomens unterscheidet. Und sie verweist auch
in der Gegenwart der Phianomene und der Ordnung auf die Ver-
gangenheit einer Transzendenz - der Transzendenz des Anderen
-, die sich nie gezeigt hat, die sich in dem Moment, in dem sie in
der Frage ratselhaft ausgedriickt wird, schon zuriickgezogen hat,
auf die aber die Frage - rétselhaft - als auf ihre Quelle verweist.
Zwischen der Gegenwart des Bewusstseins, in der sich alles zeigt,
und der Vergangenheit dieser Transzendenz, die nicht vergegen-
wartigt werden kann, ist keine zeitliche Einheit moglich. Das, was
Lévinas in Ritsel und Phinomen iiber die Ausdriicke »vielleicht«
und »wenn man so will« als privilegierte Ausdrucksweisen der
Modalitdt des Rétsels sagt,? konnte auch in Bezug auf die Frage
gesagt werden:

»Das Bedeuten des Ritsels kommt aus einer unumkehrbaren, nicht
wiederzubringenden Vergangenheit, die es vielleicht nicht verlassen hat
(vielleicht«, Modalitdt des Rétsels, nicht zuriickfithrbar auf die Modali-
titen des Seins und der Gewif3heit), da es von den Termini selbst, in de-
nen es sich ankiindigte, schon abwesend war.«%”

25 Emmanuel Lévinas: »Rétsel und Phédnomens, in: Die Spur des
Anderen. Untersuchungen zur Phanomenologie und Sozialphiloso-
phie, aus dem Franzosischen von Wolfgang N. Krewani, Frei-
burg/Miinchen: Alber 1983, S. 236-260, hier S. 245.

26 Vgl. ebd., S.247. Ich danke Peter Zeillinger, der mich darauf
aufmerksam gemacht hat.

27 Ebd., S.255. Unmittelbar nach seiner Bemerkung iiber das »Viel-
leicht« verweist Lévinas, in einer Fufinote, auf einen Text von Jeanne
Delhomme, »La pensée interrogative« (Das fragende Denken), in
dem er viele Uberschneidungen mit seinem eigenen Denken findet.

124

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

Doch es wire falsch, in diesen Wendungen der konstituierten
Sprache einen angemessenen Ausdruck der Transzendenz zu se-
hen. Der Andere hat sich auch von diesen Worten zurtickgezogen
und ihnen droht die Gefahr, als blofle Rhetorik missbraucht zu
werden. So werden in Rdtsel und Phinomen die Diplomatie, die
Liebeserkldrung und die Offenbarung Gottes, sei es in einem
Busch oder in Biichern, als Figuren der ritselhaften Zweideutig-
keit eines Wortes dargestellt, das sich zurtickzieht und, wenn man
will, nicht ausgesprochen worden ist. Diplomatie wird aber auch
in Totalitit und Unendlichkeit neben Propaganda und Schmeichelei
als eine Form der Rhetorik angeprangert, die darin besteht, die
Freiheit des Anderen zu korrumpieren.? Es gibt eine mogliche
Gewalt und Ungerechtigkeit der Sprache, die versucht, ihre Un-
terbrechungen zu vereinnahmen und in Formeln auszudriicken,
die wie rhetorische Spiele benutzt werden koénnten. Das »Viel-
leicht«, das »Wenn man so will« und auch die Frage sind nicht als
solche ritselhaft. In einem Text, der nur um seiner Kohirenz wil-
len gelesen wird, schweigen sie genau so wie alle anderen Worter
und Sétze. Sie sind nur dann Zeichen eines Ritsels, wenn sie Ad-
resse an die anderen sind und schon Beunruhigung durch sie, be-
vor diese Beunruhigung in Worten gefasst werden kann.

Und dies ist der zweite Grund, warum das wichtige Wissen der
Philosophie in der Form einer Frage ausgedriickt werden muss:
Die philosophische Frage, wie sie Lévinas versteht, ist nicht rhe-
torisch. Sie ist adressiert. Sie ist nur deswegen eine Frage, weil sie
vor den anderen, die mein Recht auf das Sein in Frage stellen, ei-
nen Hilferuf ausdriickt, einen an den Anderen gerichteten Ruf um
Beistand. Sie ist deswegen Frage, weil sie ohne diesen Beistand
und ohne diese Hilfe nur Ausdruck der eigenen Spontaneitit des

28 Vgl. E. Lévinas: Totalitdt und Unendlichkeit, S. 95.

29 Nur ein einziges Wort entzieht sich nach Lévinas der Moglichkeit,
in die artikulierte Sprache einzugehen: Gott. Wie das ewige Du bei
Martin Buber als einziges nicht zum Es werden kann, so ist das
Wort »Gott« fiir Lévinas ein »semantisches Ereignis« (Jenseits des
Seins, S. 331), in dem jemand spricht, ohne in eine Sprache tiber je-
manden eingehen zu kénnen (Vgl. auch den letzten Absatz von:
»Sprache und Néahe, in: Die Spur des Anderen, S.260-294, hier
S.294). Die Frage, inwiefern fiir Lévinas Gott als irreduzierbare
Transzendenz das erste Wort jeder Philosophie sein muss, miisste in
einem anderen Rahmen gestellt werden.

125

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASCAL DELHOM

Sprechers sein konnte und als solche den anderen schon Gewalt
antun wiirde.

Der Unterschied zwischen der formulierten Frage und der Ad-
resse oder dem Ruf, der ihr vorangeht, wird in Jenseits des Seins als
Unterschied zwischen dem Gesagten und dem Sagen beschrieben.
Das Gesagte ist das, was thematisiert wird, was in der Gegenwart
des Bewusstseins erscheint, was Gegenstand der Sprache ist und
was die Sprache selbst ist, insofern sie auf einen Gegenstand ge-
richtet ist. Dagegen ist das Sagen einerseits das Korrelat dieses Ge-
sagten, wie die Noesis bei Husserl das Korrelat eines Noema ist. Als
solches geht das Sagen in die Gegenwart des Gesagten ein. Es ist
ein Akt des Sagens, ein weltliches Sagen.

Aber das Sagen ist auch, jenseits des Sagens eines Gesagten,
Anngherung des Anderen. Es ist kein Akt im Sinne der Ausiibung
der eigenen Spontaneitidt, sondern »hdchste Passivitdt der Ausge-
setztheit dem Anderen gegeniiber«.® Dieses Sagen ist das Gegen-
teil und, vielleicht, die Unmdoglichkeit einer Sprache, die sich jeder
Unterbrechung verschlieflen, das heifit, die schweigen wiirde.?! Es
ist ein Sagen »vor« jedem Gesagten. Fiir Lévinas heifit dieses Sagen,

»Zeichengeben von nichts Anderem als von ebenjener Zeichenhaftig-
keit, jener Bedeutsamkeit der Ausgesetztheit; es heifit die Ausgesetzt-
heit aussetzen, anstatt sich in ihr aufzuhalten wie in einem Akt des Aus-
setzens; es heifst sich darin erschopfen, sich auszusetzen, es heifdt Zei-
chen geben, indem man sich zum Zeichen macht, ohne sich auszuruhen
in der eigenen Zeichengestalt. [...] Ausspruch des >hier, sieh michs, das
sich mit nichts identifizieren 143t aufler ebender Stimme, die so spricht
und sich ausliefert, der Stimme, die bedeutet.«32

Dieses Sagen ist es, was diesseits oder jenseits der Freiheit mein
Recht auf das Sein in Frage stellt. Es ist das Sagen meiner Verant-
wortung fiir den Anderen, die als Verantwortung fiir die anderen
Gerechtigkeit fordert. Doch es zeigt sich nicht in der Welt. Es hin-
terldsst nur eine Spur in dem Gesagten, insofern sich alles um der
Gerechtigkeit willen zeigt. Und diese Spur ruht sich in keiner For-
mulierung des Gesagten aus. Sie hat es gestort und sich immer
schon zuriickgezogen, wenn sich die Sprache bemiiht, sie einzu-

30 E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 115.
31 Auch in diesem Sinne ist es ein Verbot der Gewalt.
32 E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 313.

126

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

fangen und sie zu ihrem Gegenstand zu machen oder in einer
Ausdruckweise einzusperren.

Fiir die Philosophie als Kritik oder als Skeptizismus, als Weis-
heit der Liebe, gilt es aber, von dem Gesagten aus zu dem Sagen
zurtickzugehen, ohne jedoch dieses Sagen als Thema eines Gesag-
ten betrachten zu konnen. Denn dadurch wiirde das Sagen zu ei-
nem Idol, das nicht mehr sprechen wiirde, das kein Adressat eines
Sagens, eines Rufes um Beistand sein konnte. Diesen Riickgang
zum Sagen nennt Lévinas Reduktion. Er denkt hierbei an die pha-
nomenologische Reduktion und distanziert sich jedoch von ihr als
Akt des Bewusstseins. Die Reduktion, an die er denkt, ist eine Lo-
ckerung der Herrschaft des Seins durch die Verantwortung. Sie ist
eine »Reduktion, die nicht durch Einklammerung erfolgen kann,
ist diese doch Schriftarbeit; Reduktion, die aus der Kraft der ethi-
schen Unterbrechung des sein lebt.«3

Wie kann aber die Philosophie vermeiden, das Sagen und das
Gesagte, von dem aus es in der Reduktion erreicht wird, zusam-
menzubringen und dadurch das Sagen zu vergegenwartigen? Die
Reduktion besteht darin, das Gesagte zu verneinen, um das Sagen
jenseits dieses Gesagten bejahen zu konnen. Das Gesagte muss in
der Reduktion verneint werden, aber nicht, weil es falsch ware und
auch nicht, um etwas Neues zu sagen, sondern um das Sagen jen-
seits dieses Gesagten bejahen zu konnen. Und dies ist nur moglich
durch den Skeptizismus als

»Weigerung, die im Sagen implizit enthaltene Bejahung und im Gesag-
ten dieser Bejahung ausgedriickte Verneinung zu synchronisieren. Der
Widerspruch ist fiir die Reflexion, die ihn widerlegt, sichtbar, der
Skeptizismus lafit ihn jedoch aufler Acht, als erklangen die Bejahung
und die Verneinung nicht zugleich.«

Die philosophische oder kritische Reduktion, die der Skeptizis-
mus ermdoglicht, bejaht die nie Gegenwart gewesene Vergangen-

33 Ebd., S.107f.

34 Manche wiirden hier nicht von einem logischen, sondern von einem
performativen Widerspruch sprechen. Doch beide beziehen sich auf
das Gesagte bzw. auf das Sagen als Korrelat des Gesagten. Sie errei-
chen nicht das Sagen der Verantwortung als Storung oder Unterbre-
chung der Ordnung des Gesagten.

35 Ebd.,S. 363.

127

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASCAL DELHOM

heit des Sagens in der Ambiguitét eines Rétsels, das heifst in der
Ambiguitit einer Exposition von Gesagtem, die etwas sagt und
zugleich, wenn auch nicht in derselben Zeit, widerruft.

»Dieses Sagen (dire) und dieses Ent-Sagen (dédire), lassen sie sich versam-
meln, konnen sie zur selben Zeit sein? Eine solche Gleichzeitigkeit for-
dern, hiefse in Wirklichkeit, schon das Andere des Seins auf das Sein und
auf das Nichtsein zurtickfiihren. Wir miissen uns mit der Extremsi-
tuation eines diachronen Denkens begniigen.«3¢

Die Diachronie des Denkens darf nicht als das Nacheinander eines
Sagens und eines Ent-Sagens bzw. des Sagens eines Gesagten und
des Sagens eines neuen Gesagten verstanden werden, in dem das
frithere Gesagte aufgehoben wire. Sie ist viel eher ein Moment
des Zogerns im Sagen eines Gesagten, das sich selber in eben dem
Moment dieses Sagens in Frage stellt und sich dem Anderen, der
sich von diesem Moment immer schon zuriickgezogen hat, dia-
chronisch in einem Sagen ohne Gesagtes aussetzt. Dieses Zogern
muss jede Formulierung der konstituierten Sprache in Frage stel-
len, die sich ausschliefllich auf die Kohidrenz des philosophischen
Textes bezieht und den Anderen nicht um Hilfe ruft.

Die philosophische Darlegung (exposition) eines Gesagten um
der Gerechtigkeit willen zogert nicht trotz, sondern gerade auf
Grund dieser Gerechtigkeit und setzt sich dem Anderen aus (s’ex-
pose a l'autre). Der ganze Hauptteil von Jenseits des Seins, der auf
Franzosisch »Exposition« genannt wird, verweist durch diesen
Titel auf den Moment des Zoégerns und erklirt sich als skeptisch,
als »hitte der Skeptizismus ein Gespiir fiir die Differenz zwischen
meiner - riickhaltlosen - Ausgesetztheit gegeniiber dem Anderen,
die das Sagen ist, und der Exposition oder der Aussage des Ge-
sagten, in ihrer Ausgewogenheit und ihrer Gerechtigkeit.«?”

In Bezug auf das Zogern spricht Lévinas auch von einer ge-
wissen Schwiche der Philosophie, die keine Zurtickhaltung und
keine Weichheit bedeutet, sondern eher ihre Furcht vor dem Tod

36 Ebd., S. 34 (leicht verdnderte Ubersetzung).

37 Ebd., S.364. Vgl. dazu Elisabeth Weber: Verfolgung und Trauma.
Zu Emmanuel Lévinas’ Autrement qu’étre ou au-dela de l'essence,
Wien: Passagen 1990, besonders das zweite Kapitel: »Expositionc.
Zur Methode von Autrement«.

128

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

des Anderen und vor der Unendlichkeit des Anspruchs bekundet,
auf den sie zu antworten hat, bis in dem Diskurs des Rechts und
der Gerechtigkeit und in den Institutionen, die diese Gerechtigkeit
sichern sollen:

»Fiir das biichen Menschlichkeit, das die Erde ziert, braucht es eine
Seinsschwiche zweiten Grades: im gerechten Krieg, der gegen den Krieg
gefiihrt wird, unablissig zittern - ja schaudern - gerade um dieser Gerechtig-
keit willen. Es braucht diese Schwiéche. Es brauchte dieses Schwachwer-
den des Mannhaften, das nicht Feigheit ist, fiir das bifichen Grausam-
keit, das unsere Hénde verweigert haben.«%

Das Innehalten des (kriegerischen) Aktes, das Zogern im Namen
selbst der Gerechtigkeit, um deretwillen der Akt vollzogen wird,
die Infragestellung der Rationalitdt, in der sich alles um der Ge-
rechtigkeit willen zeigt, diese Schwéche, die die Philosophie als
Weisheit der Liebe ausmacht, verweist auf ein Jenseits des Politi-
schen und des Diskurses, weil das Mafd der Gerechtigkeit des Ak-
tes und des Gesagten und der Institutionen immer das Wort des
Anderen ist, dem ich in meinem Urteil und in meinem Handeln
ausgesetzt bin. Der Andere ist fiir mich ein Meister, der mir die
Welt zeigt, weil sich mir alles um der Gerechtigkeit willen zeigt.
Und an seinem Gebot misst sich meine Gerechtigkeit. Das ist mei-
ne Schwiche und zugleich meine ganze Kraft.

In einem Aufsatz iiber Jean Wahl fragt Lévinas: »Wie spre-
chen?«3® Und er beschreibt die Art und Weise, wie er iiber Gedichte
von Jean Wahl sprechen sollte, auch wenn dies sein Vermogen
iibersteigt:

»Ich lege Wert darauf, aus Jean Wahls Denken eine Bedeutung darzu-
stellen, die sich nicht auf die Kohidrenz - oder auf die Inkohidrenz - der
Signifikanten reduziert, die sie tragen, noch auf deren psychologische
Entstehung. Man muf sich diesen Sinn anhoren, ohne sich tiber Spuren
zu beugen, um deren Logik zu priifen oder deren Psychologie zu erfin-

38 E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 394 f. (Hervorhebung im Text).

39 So der (nicht iibersetzte) Untertitel des ersten Abschnitts des Aufsat-
zes. Emmanuel Lévinas: »Ohne Sein, ohne Haben - Jean Wahl, in:
Aufser sich. Meditationen tiber Religion und Philosophie, aus dem
Franzosischen von Frank Miething, Miinchen/Wien: Hanser 1991,
S. 143-160, hier S. 143.

129

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASCAL DELHOM

den. Man mufl im Gegenteil so dariiber sprechen, als hebe man die Augen
zu einer Unterweisung, die von sich aus den psychologischen Beson-
derheiten des Meisters in ihrer Empirie oder in ihrem Schicksal voraus-
geht und gebietet, die sogar den Zufilligkeiten seines Temperamentes
vorausgeht. Hochste Naivitit oder hochste Aufmerksamkeit? [...] Ich
personlich glaube, daf in einem solchen Hinhéren das gehort wird, was
sich in einem Denken an Kraft des Anstofigebens und Wachriittelns zu-
sammenballt.«*0

Ist aber der Andere nicht immer der Meister und ist sein Wort
nicht immer Unterweisung? Und muss man nicht immer so spre-
chen, so fragen, so vergleichen, als hebe man die Augen zu einer
Unterweisung, anstatt nur tiber einen Gegenstand zu sprechen?
Ist das philosophische Sprechen nicht immer ein hinhoérendes
Sprechen? Ist nicht gerade dies der Sinn des Skeptizismus und der
Diachronie als Unterbrechung des philosophischen Diskurses? Ist
nicht gerade dies die Art und Weise, wie die Philosophie zu spre-
chen hat, um der Gerechtigkeit willen?

Literatur

Derrida, Jacques: »Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Den-
ken von Emmanuel Lévinas«, in: Die Schrift und die Differenz,
aus dem Franzosischen v. Rodolphe Gasché u. Ulrich Koppen,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 121-235.

Lévinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur
Phanomenologie und Sozialphilosophie, aus dem Franzosi-
schen v. Wolfgang N. Krewani, Freiburg/Miinchen: Alber
1983.

Lévinas, Emmanuel: Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse
iiber die Betroffenheit von Transzendenz, aus dem Franzosi-
schen v. Thomas Wiemer, Freiburg/Miinchen: Alber 1985.

Lévinas, Emmanuel: Ethik und Unendliches. Gesprédche mit Phi-
lippe Nemo, aus dem Franzosischen v. Dorothea Schmidt,
Graz/Wien: Passagen 1986.

40 Ebd., S. 144 (fast vollstindig veranderte und erganzte Ubersetzung).

130

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE


https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

Lévinas, Emmanuel: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber
die Exterioritit, aus dem Franzosischen v. Wolfgang N. Kre-
wani, Freiburg/Miinchen: Alber 1987.

Lévinas, Emmanuel: »Ohne Sein, ohne Haben - Jean Wahl, in:
Aufler sich. Meditationen tiber Religion und Philosophie, aus
dem Franzosischen v. Frank Miething, Miinchen/Wien: Han-
ser 1991, S. 143-160.

Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht, aus dem Franzosischen v. Thomas Wiemer, Frei-
burg/Miinchen: Alber 1992.

Lévinas, Emmanuel: »Ethik und Geist«, in: Schwierige Freiheit,
Versuch iiber das Judentum, aus dem Franzosischen v. Eva
Moldenhauer, Frankfurt a. M.: Jiidischer Verlag 1992.

Lévinas, Emmanuel: Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an
den Anderen, aus dem Franzosischen v. Frank Miething,
Miinchen/Wien: Hanser 1995.

Montaigne, Michel de: Essais. Erste moderne Gesamtiibers. v.
Hans Stilett, Frankfurt a. M.: btb 1998.

Weber, Elisabeth: Verfolgung und Trauma. Zu Emmanuel Lévi-
nas’ Autrement qu’étre ou au-deld de 'essence, Wien: Passagen
1990.

131

hutps://dol.org/1014361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:30:08. /dele Access - [ EXEmE



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839408285-006 - am 14.02.2028, 14:



https://doi.org/10.14361/9783839408285-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

