
3. Arbeit an der Kultur I: Cultural Anthropology 117

in Bezug auf seine Erklärungskraft an, andererseits versuchten sie dem Kon-

zept so eine größere Wissenschaftlichkeit zu verleihen. Allerdings berührten

die Autoren mit diesen Vergleichen ein grundlegendes Problem des Konzepts

selbst, nämlich das der Evidenz. Denn während sich über Status und Defi-

nitionen von Schwerkraft, Masse, Energie und selbst Evolution in vergleichs-

weise engem Rahmen streiten ließe, galt dies nicht in gleicher Weise für cul-

ture. Und ihr eigener Band belegte diesen Umstand sehr anschaulich. In einer

Fußnote räumten Kroeber und Kluckhohn ein, dass sich neben den explizit

genannten 164 Definitionen von culture bis zu 300 in ihren eigenen Darstel-

lungen ausmachen ließen.39 Und auch wenn sie culture einen gewichtigeren

ontologischen Status zuschrieben, wird dadurch allein noch nicht plausibel,

warum ihre eigene Definition mehr als ein weiteres Postulat sein sollte. An-

hand der Ausführungen von Kroeber und Kluckhohn lässt sich sehr gut eine

erkenntnistheoretische Crux des Konzepts zu dieser Zeit ausmachen: enorme

Popularität bei gleichzeitiger konzeptueller Unschärfe. Und damit kamen sie

auch an der Überfigur der amerikanischen Anthropologie, Franz Boas, nicht

vorbei.

3.3 Wissenschaftlichkeit und Amerikanisierung

Wennman dieThese Kroebers und Kluckhohns vonDeutschland als einer kul-

turell ›fortschrittlichen‹, aber politisch ›verspäteten‹ Nation akzeptieren will,

so ließe sich, in sehr grober Verkürzung und zeitlich versetzt, für die USA das

Gegenteil behaupten – oder wie John S. Gilkeson formulierte: »It was far ea-

sier for Americans to achieve their political independence from England and

to develop a flourishing and largely self-sufficient domestic economy than to

free themselves from European cultural and intellectual dominion and from

a pervasive sense of cultural inferiority.«40

Vor diesem Hintergrund ist es interessant, sich die Rolle Franz Boas’ als

»Gründervater«41 der amerikanischen Anthropologie sowie seine Funktion als

Übermittler ihres bald zentralen Konzepts anzuschauen. Mit Blick auf das

39 Vgl. ebd., S. 149.

40 Gilkeson: Anthropologists and the Rediscovery of America, S. 16.

41 Diese Bezeichnung findet sich immer wieder in der Literatur. Vgl. beispielhaft Geist-

hövel: Intelligenz und Rasse, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014 - am 13.02.2026, 09:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Arbeit an der Kultur

Kulturkonzept nämlich könnte Franz Boas als eine Übersetzerfigur verstan-

den werden, die ein sehr deutsches Konzept von Kultur mitbrachte, das aber

im Laufe der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts schließlich ein ebenso sehr

amerikanisches – »a peculiar American one«42 – wurde.43 Am Beispiel Franz

Boas lässt sich zudem die erkenntnistheoretische Crux des Culture-Konzepts

verdeutlichen. Einerseits wurde (und wird) Boas attestiert, zentral für den Er-

folg, d.h. die Etablierung und Verbreitung, desCulture-Konzepts in der ameri-

kanischen Anthropologie gewesen zu sein. Andererseits wurde ihm aber auch

vorgeworfen, sich nicht ausreichend und früh genug um eine theoretisch-

konzeptuelle Bestimmung gekümmert zu haben. »Boas was not a systema-

tic theoretical thinker«,44 schrieb etwa George W. Stocking, Jr., er habe keine

Theorie der Kultur formuliert.45 Und genau das warfen ihm auch Kroeber und

Kluckhohn vor: »Boas was interested in dealing with culture, not systemati-

cally theorizing about it. He gave his first definition of it at the age of seventy-

two, in an encyclopedia article on the scope of anthropology.«46 Sie gingen so-

gar einen Schritt weiter, Boas selbst sei aufgrund seines enormen Einflusses

als Anthropologe bei gleichzeitiger Vernachlässigung theoretisch-konzeptuel-

ler Anstrengungen das eigentliche Problem gewesen. Er habe der Sache quasi

selbst im Weg gestanden: »As Boas in one way or another influenced almost

all his successors in American anthropology, the result was that directly he

contributed little to Tylor’s concept of culture as such, and that indirectly he

hindered its progress by diverting attention to other problems.«47

Hier klang eine Enttäuschung durch, die auch darin begründet war, dass

gerade die Cultural Anthropology sich als Wissenschaft von Beginn an dem

42 Gilkeson: Anthropologists and the Rediscovery of America, S. 9.

43 Wie tief Boas’ Kulturkonzept im deutschen Denken verhaftet war, hatMatti Bunzl sehr

anschaulich herausgearbeitet. Vgl. Bunzl, Matti: Franz Boas and the Humboldtian Tra-

dition. From Volksgeist and Nationalchakter to an Anthropological Concept of Culture,

in: Stocking, Jr., George W. (Hg.): History of Anthropology, Vol. 8, Volksgeist as Method

and Ethic. Essays on Boasian Ethnography and the German Anthropological Tradition,

Madison 1996, S. 17-78; vgl. in demselben Band auch Liss, Julia E.: German Culture and

German Science in the Bildung of Franz Boas, in: ebd., S. 155-184.

44 Stocking, Jr., George W.: Franz Boas and the Culture Concept in Historical Perspective,

in: ders.: Race, Culture, and Evolution, New York/London 1971 [1968], S. 195-233, hier

S. 196.

45 Vgl. ebd.

46 Kroeber/Kluckhohn: Culture, S. 151.

47 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014 - am 13.02.2026, 09:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Arbeit an der Kultur I: Cultural Anthropology 119

Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit ausgesetzt sah. Noch 1919 sorgte sich

Kroeber, der 1901 bei Boas als Erster in Anthropologie an der Columbia Uni-

versity promovierte, dass unklar bliebe, was culture eigentlich sei, und er äu-

ßerte seinem Doktorvater gegenüber die Befürchtung, dass andere Diszipli-

nen die Anthropologie aufgrund dieser unklaren Bestimmung ihres Begriffs

als etwas Unwissenschaftliches betrachten könnten.48 Um aber das Fach nach

innen und nach außen als wissenschaftlich auszuweisen, brauchte es eine sol-

che Bestimmung. Dafür waren Lehrbücher eine ideale Form.49 Da Boas selbst

keines schrieb, waren es vier seiner Schüler, darunter auch Kroeber selbst,

die zwischen 1920 und 1923 Bücher publizierten, die sich teilweise sehr un-

terschiedlich damit befassten, wie culture eigentlich funktionierte.50

Offenbar bestand auchMitte der 1930er Jahre noch Selbstrechtfertigungs-

druck der Cultural Anthropology hinsichtlich ihres Status als Wissenschaft.

Robert H. Lowie, der ebenso wie Kroeber Anthropologieprofessor in Berke-

ley war (Kroeber seit 1901,51 Lowie seit 1917), gehörte auch zur ersten Schü-

lergeneration Boas’. Im Gegensatz zu Kroeber war Lowie aber ein inhaltlich

loyalerer Anhänger seines Doktorvaters. 1936 veröffentlichte er einen Aufsatz

mit dem programmatischen Titel »Cultural Anthropology: A Science«.52 Darin

unternahm er den Versuch zu erklären, warum diese Disziplin eine Wissen-

schaft sei. Lowie beklagte die weitverbreitete, aber in seinen Augen gefährli-

48 Vgl. Gilkeson: Anthropologists and the Rediscovery of America, S. 37. Noch 1915 ver-

wendete Kroeber den Begriff civilization anstelle von culture. Vgl. Kroeber, Alfred L.:

Eighteen Professions, in: American Anthropologist, New Series, Vol. 17, No. 2 (Apr./Jun.

1915), S. 283-288. Und auch in seinem bekannteren Aufsatz »The Superorganic« be-

schrieb Kroeber sehr umschweifig, was er offenbar unter culture verstanden wissen

wollte, und nutzte auch hier zunächst nur den Begriff civilization und anschließend

nur vereinzelt culture. Vgl. ders.: The Superorganic, in: American Anthropologist, New

Series, Vol. 19, No. 2 (Apr./Jun. 1917), S. 163-213.

49 Zur Bedeutung von Lehrbüchern für die Etablierung und Vereinheitlichung einer Wis-

senschaft vgl. Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frank-

furt a.M. 1976, S. 25ff. und 147-154.

50 Vgl. Gilkeson: Anthropologists and the Rediscovery of America, S. 37f. Die anderen

Schüler waren Robert Lowie, Alexander Goldenweiser und Clark Wissler.

51 Das Institut für Anthropologie in Berkeley wurde nicht zuletzt auf Drängen Boas’ ge-

gründet, Kroeberwar der erste Professor dort. Vgl. University of California (Hg.):Home-

page. The Department of Anthropology, History, unter: https://anthropology.berkeley.

edu/about/history [21.1.2021].

52 Vgl. Lowie, Robert L.: Anthropology: A Science, in: American Journal of Sociology, Vol.

42, No. 3 (Nov. 1936), S. 301-320.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014 - am 13.02.2026, 09:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://doi.org/10.14361/9783839456934-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history
https://anthropology.berkeley.edu/about/history


120 Arbeit an der Kultur

che Tendenz, die Sozialwissenschaften als von den Naturwissenschaften ge-

trennt zu betrachten. Und dass gerade die Anthropologie als unwissenschaft-

lich verstanden werde, beruhe auch auf einem Missverständnis der Natur-

wissenschaften, die oftmals mit weniger universellen Gewissheiten umgin-

gen, als weithin angenommen würde. Zwar sei culture nicht exklusiver Gegen-

stand der Anthropologie, aber die Wissenschaftlichkeit entscheide sich nicht

zuerst am Gegenstand, sondern daran, dass – mitunter subjektive – Phäno-

mene mit objektiven Methoden erforscht würden. Cultural Anthropology sei

eine Wissenschaft, die sich um Objektivität bemühe, aber aufgrund der kom-

plexen Beschaffenheit ihres Gegenstandes in ihren Bestimmungen begrenzt

sei.53 Culture sei eben nicht ohne die Zeit- und Raumebene zu verstehen, his-

torische Entwicklungen müssten ebenso wie geografische Besonderheiten in

Betracht gezogen werden. Dennoch sei die Cultural Anthropology eine objek-

tive Disziplin.54 Es ist nicht nur bezeichnend, dass dieser Aufsatz im Ameri-

can Journal of Sociology erschien, auch Lowies Argumentation für die Wis-

senschaftlichkeit ist bemerkenswert. Während Kroeber und Kluckhohn das

Culture-Konzept in die Nähe der Naturwissenschaften rückten, verwies Lo-

wie auf die Komplexität des Gegenstandes und betonte die Bedeutung einer

objektiven Methodik – ohne diese jedoch zu explizieren.

Auch wenn Lowie und Kroeber sehr unterschiedlich argumentierten, so

lässt sich an ihren Arbeiten beispielhaft das Bemühen der ersten Schülerge-

neration Boas’ um die Wissenschaftlichkeit der Cultural Anthropology aus-

machen.55 Vielleicht war es gerade diese von Boas hinterlassene theoretisch-

konzeptuelle Leerstelle, die es seinen Schülern erlaubte und Raum gab, sich

selbst um eine Klärung des Kulturbegriffs zu bemühen. Diese haben mit ih-

ren Arbeiten auch zu dem beigetragen, was man als eine Amerikanisierung

53 Vgl. ebd., S. 302-305.

54 Vgl. ebd., S. 320.

55 Sowohl Kroeber als auch Lowie waren deutschsprachig. Wenn man den Einteilungen

George W. Stocking, Jr.s folgen will, gehörte Kroeber, zusammen mit Paul Radin und

Edward Sapir, zu den rebelling Boasianern. Robert Lowie und Leslie Spier rubrizierte er

unter orthodox, und Ruth Benedict undMargaret Mead zählte er zu den evolved Boasia-

nern. Vgl. Stocking, Jr., George W.: The Basic Assumptions of Boasian Anthropology,

in: ders. (Hg.): Deliminating Anthropology. Occasional Essays and Reflections, Madi-

son 2001, S. 24-48, hier S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014 - am 13.02.2026, 09:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Arbeit an der Kultur I: Cultural Anthropology 121

des wissenschaftlichen Diskurses über culture bezeichnen kann.56 Adam Ku-

per sah diesbezüglich sogar einen entscheidenden Bruch nach der Jahrhun-

dertwende: »[T]he social science tradition had shaken off its (European) philo-

sophical origins and emerged as a distinctive (American) scientific discourse

on culture.«57 Tatsächlich dürfte es sich eher um einen längeren Prozess ge-

handelt haben.58 Das Ziel der Schüler Boas’ war es jedenfalls, die – wie Kro-

eber es nannte – »anthropological attitude«59 sowohl für die Soziologie und

Geschichtswissenschaft zu empfehlen als auch über die Wissenschaft hin-

aus zu verbreiten.60 Auch wenn der zunehmende Erfolg des Culture-Konzepts

nicht allein den Anthropologen zuzuschreiben war, so profitierten sie den-

noch, da ihnen entsprechende Expertise zugschrieben wurde: »Anthropolo-

gists […] had become the principle custodians of culture.«61

So unterschiedlich seine Schüler auch zu ihm standen, Boas’ Einfluss

blieb unbestritten. George W. Stocking, Jr. bemerkte, dass »even in 1920, all

the characteristics of American Anthropology were due to Boas’ influence.«62

An anderer Stelle wurde Stocking, Jr. noch deutlicher, wenn er versicherte:

»[T]here is no real question that he was the most important single force

56 Vgl. Kuper: Culture, S. 58. In diesem Sinne las Kuper auch Kroebers und Kluckhohns

Werk: »Kroeber and Kluckhohn’s [genealogy] is essentially a national one, in this case

American.« Ebd.

57 Ebd.

58 DenZusammenhang von cultureundNationalismus in denUSAhaben John S. Gilkeson

bzw. Susan Hegeman ausführlich behandelt. Vgl. Gilkeson: Anthropologists and the

Rediscovery of America; Hegeman: Patterns for America.

59 Gilkeson, John S.: The Domestication of »Culture« in Interwar America, S. 160.

60 Zwischen Soziologie und Anthropologie gab es ohnehin Verflechtungen (an der Uni-

versity of Chicago gab es sogar ein gemeinsames Department), aber nur wenige Sozio-

logen waren überzeugte culturalists. Für die Mehrheit der amerikanischen Soziologen

in den 1920er Jahrenwar das Culture-Konzept aber noch nicht attraktiv, sie wollten ›ob-

jektiv‹ bleiben, ihre Arbeit ›wertfrei‹ halten und orientierten sich damit eher an den

Naturwissenschaften. Und die meisten Historiker waren bis spät in die 1930er Jahre

eher von den Evolutionisten sowie Archäologen unter den Anthropologen beeinflusst,

weniger von den Boasianern. Zudemhätten sie an einer teleologischenGeschichtsauf-

fassung festgehalten. Erst 1939 hätten amerikanische Historiker das Culture-Konzept

für eine neue Kulturgeschichte fruchtbar gemacht. Der 1940 in New York erschienene

Band »The Cultural Approach to History«, herausgegeben von Caroline F. Ware, mar-

kierte diesenWechsel. Vgl. Gilkeson: Anthropologists and the Rediscovery of America,

S. 42f. und 63f.

61 Ebd., S. 45.

62 Stocking, Jr.: Ideas and Institutions in American Anthropology, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014 - am 13.02.2026, 09:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Arbeit an der Kultur

shaping American anthropology in the first half of the twentieth century.«63

Wenngleich diese Einschätzungen Boas’ übertrieben klingen mögen, auch

historiografisch machte sich seine Geltung für die Disziplin bemerkbar.64

Was er allerdings selbst unter culture fasste, war nicht so leicht zu bestimmen.

Regna Darnell merkte an, dass Boas’ Theorien implizit in seinen ethnografi-

schen Berichten auszumachen seien.65 Matti Bunzl sah diesbezüglich Boas’

linguistische Überlegungen als bedeutend an:

Linguistic investigations not only helped Boas to demonstrate the presence

of humanist culture among American peoples, it also pointed the way to-

ward a more anthropological view of culture as the locus of the historical

transmission of ethnic traits. While his thought on the culture concept was

by nomeans systematic, it grew out of his interest in the process of accultur-

ation.66

Boas habe angenommen, dass culture ähnlich wie die Sprache funktioniere:

By implication, culture – in the anthropological sense – operated in much

the same way. A product of accidental historical processes integrated into

unique configurations, in developed »at present in each individual and in

the whole people entirely subconsciously« […] the unconsciously transmit-

ted and oftentimes irrational ethnic phenomena that made up culture were

nevertheless »most potent in the formations of our opinions and actions.«67

63 Stocking, Jr.: The Basic Assumptions of Boasian Anthropology, S. 26.

64 Es ließen sich weitere Superlative dieser Art anführen. Carl N. Degler etwa meinte,

dass »Boas, almost single-handedly, developed the concept of culture, which, like a

powerful solvent, would in time expunge race from the literature of social science.«

Degler, Carl N.: In Search of Human Nature: The Decline and Revival of Darwinism in

American Social Thought, New York 1991, S. 71, zit.n. Hegeman: Patterns for America,

S. 16. Für Anthropologen scheint Boas bis heute eine (Über-)Figur zu sein, zu der man

sich in irgendeiner Form verhalten muss. Regna Darnell vermerkte, dass »all practic-

ing anthropologists have at some point struggled to position themselves in relation to

the elephant in middle of the room, the larger than life figure«. Darnell, Regna: His-

toriographic Conundra. The Boasian Elephant in the Middle of Anthropology’s Room,

in: dies./Hamilton,Michelle/Hancock, Robert L. A./Smith, Joshua (Hg.): The Franz Boas

Papers, Vol. 1, Franz Boas as Public Intellectual – Theory, Ethnography, Activism, Lin-

coln/London 2015, S. xi-xxvi, hier S. xi.

65 Vgl. ebd., S. xvi.

66 Bunzl: Franz Boas and the Humboldtian Tradition, S. 69.

67 Ebd., S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014 - am 13.02.2026, 09:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Arbeit an der Kultur I: Cultural Anthropology 123

Auch wenn damit immer noch keine explizite Definition vorlag, so ist den-

noch erkennbar, dass es sich bei culture um eine Art Syntax oder Struktur han-

deln musste, die Handlungen und Verhalten auf einer – mehr oder weniger

– unbewussten Ebene zu steuern vermochte. Es erscheint nicht nur ange-

sichts des Drängens seiner Schüler merkwürdig, dass Boas keine deutlichere

und frühere Definition von culture lieferte. Er verwendete das Wort, wie viele

andere auch, in einem doppeldeutigen Sinne: einerseits als eine – wie auch

immer gedachte – Form einer sozialen Einheit (irgendwo zwischen Gruppe

und Gesellschaft); sowie culture als das, was eben die Mitglieder dieser sozia-

len Formation in ihrem Verhalten, ihren Wertvorstellungen, ihrem Glauben

usw. auszeichnete.68 Mead selbst lieferte 1937 eine Definition, die mit dem

unbestimmten Artikel a zwei Bedeutungen unterschied:

Culture means human culture, the whole complex of traditional behavior

which has been developed by the human race and is successively learned

by each generation. A culture is less precise. It can mean the forms of tra-

ditional behavior which are characteristic of a certain society, or of a group

of societies, or of a certain race, or of a certain area, or of a certain period of

time.69

68 George W. Stocking, Jr. bemerkte, dass das Wort culture – abgesehen von Boas – im

Übrigen nur im Singular verwendet worden sei. Er schreibt, dass er es weder in seiner

Tyler-Lektüre noch sonst wo vor 1895 gefunden habe. Bei den Boas-Schülern tauche

der Plural ab 1919 dann regelmäßig auf. Vgl. Stocking, Jr.: Franz Boas and the Culture

Concept in Historical Perspective, S. 203.

69 Mead, Margaret: Cooperation and Competition Among Primitive Peoples, New

York/London 1937, S. 17f. Maureen A. Molloy ist der Auffassung, dass Mead mit ihrem

Artikel »More Comprehensive Field Methods« aus dem Jahr 1933 (erschienen in Ame-

rican Anthropologist) eigentlich nicht ein Statement zu Methoden, sondern zum Kon-

zept culture verfasst hat. Mead unterschied hier explizite und nicht explizite Formen

von culture. Formalisierte bzw. ritualisierte Formen von culture seien offensichtlicher.

Die nicht formalisierten Aspekte von Kultur aber seien die, welche von der entspre-

chenden Kultur eben selbst oftmals nicht wahrgenommen werden. Diesen Aspekten

sei aber durch intensive Feldforschung, teilnehmende und systematische Beobach-

tung von Verhalten, Sprachkenntnisse usw. beizukommen. Das Verständnis von Kul-

tur, so könnte man zusammenfassen, ist also unmittelbar an die Fähigkeiten des Feld-

forschers und an die Methoden, Dauer und Intensität der Feldforschung gebunden.

Vgl. Molloy, Maureen A.: »More Like Fighting Than Like Waiting«: Mead, Method, and

the Proper Object of Knowledge in Anthropology, in: Pacific Studies, Vol. 32, Nos. 2/3

(Jun./Sep. 2009), S. 325-347, hier S. 338f.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014 - am 13.02.2026, 09:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Arbeit an der Kultur

Boas’ historischer Partikularismus bedeutete, dass jede Kultur einzigartig

und nur aus ihrer Geschichte heraus zu verstehen sei. Allein dieser Ansatz

macht eine enge Definition des Begriffs schwierig, wobei gleichzeitig Kultur

als eine gewichtige Größe aufgefasst wurde. Der Haken ist, dass eine defini-

torische Unbestimmtheit (genau wie eine definitorische Verbreiterung) des

Kulturbegriffs ihn als analytische Kategorie tendenziell entwertet. Anders

formuliert: Wenn einerseits die Bedeutung von culture zwar postuliert, aber

gleichzeitig nicht präzise bestimmt wird, was genau damit gemeint ist, ist

der Begriff als anthropologische Kategorie sehr leicht angreifbar.70 Hans Pe-

ter Hahn pointierte das so: »Bei Boas ist die Macht der Kultur zwar deutlich

spürbar, aber sie wird nicht erklärt.«71

3.4 Ideen und Ideale

Einen ganz anderen Hinweis für Boas’ offenbar eher lose Definition des Kul-

turkonzepts erkannte Susan Hegeman in einer politischen Dimension, die

aber für die Person Boas kennzeichnend ist:

Boas’s commitment to a certain antiracist critique in some ways prevented

his articulation of culture as much more than a spatial construction that cut

across the logic of race. In other words, he did not (yet) have a conception of

culture that was in any way describable in terms of its positive content.72

Im Fall von Franz Boas ist die wissenschaftliche kaum von der politischen Per-

son zu trennen. Nach einigen Aufenthalten emigrierte Boas 1886 endgültig in

die USA und begann an der Columbia University Anthropologie zu lehren,

70 Hinzu kommt wahrscheinlich eine Ebene der Übersetzung. Im Vergleich zu dem ame-

rikanischen Wort culture ist das deutsche Wort Kultur – das zeigte das hier erwähnte

Werk von Kroeber und Kluckhohn sehr anschaulich – historisch ungemein vielschich-

tiger bedeutungsgeladen. Zugespitzt könnte man formulieren, dass dieses insgesamt

bedeutungsgeladene deutsche Wort Kultur durch Boas in einen vergleichsweise ›lee-

ren‹ amerikanischen Bestimmungsraum übertragen wurde. So wird auch das energi-

sche Bemühen und die teilweise harte Kritik von Boas’ Schülern Kluckhohn und Kro-

eber verständlich, die nicht das gleiche Einverständnis ihres in Deutschland aufge-

wachsenen Lehrers von »Kultur« haben konnten und den Begriff culture für eben nicht

so selbstverständlich im wörtliche Sinne halten konnten.

71 Hahn, H. P.: Ethnologie, S. 104.

72 Hegeman: Patterns for America, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014 - am 13.02.2026, 09:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

