
Rüdiger Campe 
Kafkas Fürsprache 

For the graduale students in the German Department at Johns Hopkins* 

1. Fürsprache 
In dem etwa drei Druckseiten füllenden Prosastück »Es war sehr unsicher, ob 
ich Fürsprecher hatte ... «, dessen Niederschrift im Hungerkünstler-Heft seit 

Max Brods Edition auf Anfang 1922 datiert wird, 1 steht soviel fest: der Ich­
Erzähler befindet sich in einem Gebäude mit schmalen gewölbten Gängen und 
ist auf der Suche nach Fürsprechern. Fragen, über die er nichts Gewisses er­
fahren kann und die er niemandem, der ihm begegnet, stellen zu können 
glaubt, lauten dagegen: um was für ein Gebäude es sich handelt; ob es - sei es 
ein Gericht, ein Museum oder eine Bibliothek - der richtige Ort ist, Fürspre­
cher zu sammeln; und welcher Natur Fürsprecher wären- ob man sie nun an 

diesem oder einem andern Ort vermutet. Diese Unsicherheiten, zu denen wei­
tere hinzukommen, rücken die Suche nach Fürsprechern in den Vordergrund; 
die Fürsprechersuche ist Ausgangspunkt des Textes2 Fürsprecher suchen kann 

man nur in institutionellen Zusammenhängen; modellhaft lässt sich der Aus­
gangspunkt der Fürsprache in diesem Text darum so beschreiben: 3 Vom er­
zählenden Ich aus gesehen, das Fürsprache sucht, ist die Institution ein ver­
fasster Ort, an dem andere in Beziehung zu einer oder mehreren entschei­
dungsmächtigen Personen stehen, so dass sie vor diesen entscheidenden In­
stanzen für Mich sprechen und Mir bei ihnen Hilfe leisten können. Die Suche 
nach Fürsprechern unterstellt, dass es einen solchen instituierten Raum und 
ein von ihm geformtes Leben gibt; sie tut das vom Ich aus und im Blick auf 
das, was am Ende - auch über das Ich - entscheidet. Das Ich, von dem die 

Rede ist, bezieht sich nicht durch Urteil und Erkenntnis auf Gegenstände; es 
begründet auch nicht eine soziale oder kommunikative Beziehung zu einem 
Du. Das Ich, das Fürsprecher sucht, ist ein Punkt, auf den hin Dinge und Ver­

hältnisse als möglicherweise institutionell geordnete wirksam werden können 
bis hin zur Bestimmung des Ich selbst. Hält man diesen und nur diesen Aus­
gangs- oder besser: Bezugspunkt der Fürsprechersuche fest, wie es Kafka in 
dem Textstück des Hungerkünstler-Heftes tut, dann ist soweit allerdings auch 

»nichts Genaues« von anderen zu erfahren: »alle Gesichter«, heißt es, »waren 
abweisend«. (N II 380) Abweisend sind die Gesichter, in denen Ich, der Er­
zähler, Fürsprache und überhaupt Rede und Sprache erst sucht; es sind Ge­
sichter, die nur Gesicht sind - Dinge oder Personen, die gegenüberstehen. 

Man sieht sie; aber kein Wort, nicht einmal ein Blick richtet sich an sie oder 

189 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

190 

geht von ihnen aus. Nur im wirklich gewordenen instituierten Leben sprächen 

sie für Mich und am Ende sogar mit Mir. 4 

Art und Bau dieser Szene sind bekannt. Gerhard Neumann hat sie in seinen 

Kafka-Lektüren in den Mittelpunkt gestellt: Es ist die Szene des morgendli­
chen Erwachens - im Proceß das Erwachen zur Verhaftung, in der Verwand­

lung das Erwachen als Ungeziefer5 In diesen Szenen hat Neumann die Erfah­

rung der eigenen Geburt und ihrer symbolischen Wiederholung in der primä­

ren Sozialisation erkannt, eine Erfahrung die nur im Nachspiel möglich ist und 

zwar einem, das den Anfang nachspielt. Auf diese Sichtweise kann man in 

»Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte ... « auch die Figuren beziehen, 

deren abweisende Gesichter dem Fürsprache suchenden Ich begegnen. Sie 

»sahen wie alte dicke Frauen aus, sie hatten große, den ganzen Körper bede­

ckende, dunkelblau und weiß gestreifte Schürzen, strichen sich den Bauch und 

drehten sich schwerfällig hin und her<<: Hausgehilfinnen und Köchinnen, Mat­

ronen, aber auch Schwangere. (N II 377) Hier soll an »Es war sehr unsicher, 

ob ich Fürsprecher hatte ... « orientiert eine etwas andere Sicht gewählt wer­

den. In erster Linie soll nicht das psychologische Drama des Erwachens und 

der eigenen Geburt als Urszerre freigelegt werden; das Ich soll nicht der psy­

chologische Ausgangspunkt der Interpretation sein. Ergänzend dazu, aber mit 

anderer Pointe, soll ausgehend von Kafkas Text über die Fürsprecher6 umge­

kehrt die Unterstellung instituierten Lebens als Modellentwurf des Erzählens 

genommen werden. In ihm kann das erzählende Ich zum Bezugspunkt werden 

für eine Institutionalität, die, vom Ich angenommen, vor ihm da ist. Kafka er­
zählt - so die Vermutung, die darin liegt - nicht so sehr Lebensläufe, in denen 

die Geschichten der Kindheit immer wieder aufbrechen; sondern er berichtet 

von Erwachsenen, die nie Kinder waren noch Kinder haben, die aber in jedem 

Moment den Eintritt in den Raum verfassten Lebens, die Institution, suchen. 

Der nachgespielte Anfang ist dann nur unter anderem ein Drama im Psycho­

logischen; er ist ergänzend dazu oder sogar zuerst und grundsätzlicher Drama 
im Recht und den sozialen Formen des Alltags- im Leben der Institution. 

Die Vergeblichkeit der Suche in »Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher 

hatte ... « hat aber nicht zur Folge, dass der Text, in dem Kafka sie erzählt, 

misslingt. Der Text ist auch nicht fragmentarisch in dem Sinne, dass etwas an 

ihm fehlte. Der Leser braucht weder ein weiteres Ende, das nachzutragen blie­

be, noch Hinweise und Aufschlüsse, die Undeutliches erklärten. Der Text 

schließt sich in sich ab, indem er von der Vergeblichkeit der Suche erzählt. 

Was er findet, obwohl das erzählende Ich es nicht ausdrücklich sucht, ist die 

für sein Erzählen bereits notwendige Fürsprache; der Erzähler beginnt im Text 

für sich zu sprechen. Zuerst berichtet er als guter Erzähler von einem Erlebnis 

aus der Vergangenheit: »Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte, ich 

konnte nichts darüber erfahren, alle Gesichter waren abweisend [ ... ]. « 
(N II 377) Er führt diese Erzählung bis zu einem Punkt, den man mit einer wi­

dersprüchlichen Formulierung als erlebte Rede der Ersten Person bezeichnen 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

könnte: »Wenn es aber kein Gericht war, warum forschte ich dann hier nach 
einem Fürsprecher? Weil ich überall einen Fürsprecher suchte [ ... ]. « 
(N II 378) Zwar kann man diese Sätze als Bericht von eigenen Gedanken in 
der Vergangenheit auffassen. Es liegt aber näher, sie wie die Sätze eines Er­
zählers zu lesen, der aus der angenommenen Gedankenwelt einer von ihm ver­
schiedenen Person spricht. »Ich« in der Erzählung ist dann eine Variante von 
typologisch gesehen Dritten Personen, von deren Sicht aus ein Erzähler in er­
lebter Rede oder innerer Fokalisierung erzählt7 Danach fährt der Text fort mit 
einer Apostrophe an den Leser oder sich selbst: »Also Achtung! Deshalb bin 
ich ja hier, ich sammle Fürsprecher.« (N II 379) Jetzt hat man es mit der Rede 

einer Ersten Person in der von der Apostrophe, der Zeit der Rede, bestimmten 
Gegenwart zu tun: »[ ... ]leider kann ich mich dem Eindruck nicht verschlie­
ßen, daß ich nicht am richtigen Ort bin.« (N II 379) Wieder verläuft die Erzäh­
lung bis zu einem Punkt, an dem die Erzählsituation irritiert wird und man sie 
mit einer in diesem Fall wohl noch widersprüchlicheren Bezeichnung belegen 
müsste. Diesmal könnte man von innerem Monolog in der Ich-Erzählung 
sprechen: 8 »Warum eile ich denn blindlings in ein Haus, lese nicht die Auf­
schrift über dem Tor, bin gleich auf den Gängen [ ... ].« (N II 379) Soweit ist 
die Annahme einer Dissoziation zwischen dem Ich-Erzähler und dem Ich der 
Erzählung jeweils die lectio difficilior. Es ist nur die unbeweisbare und sich 
kaum abhebende Vermutung einer Figuration im Erzählen, die jeweils eine 
Spaltung zwischen Erzähler und Person nahe legt. Das Ende des Textes ver­

wendet dann offen eine Figur der Rhetorik: den parabelhaften dialogismus, in 
dem Ich sich mit Du anspricht: »Wie? In diesem kurzen, eiligen, von einem 
ungeduldigen Dröhnen begleiteten Leben eine Treppe hinunterlaufen? Das ist 
unmöglich. Die Dir zugemessene Zeit ist so kurz, daß Du, wenn Du eine Se­
kunde verlierst, schon Dein ganzes Leben verloren hast [ ... ].« (Nil 380) 
Diesmal drängt sich die Figuration gerade auf; indem der Ich-Erzähler sich 
mit Du adressiert, spricht er für sich als eine Gestalt in einem Gleichnis. Doch 
weil das Gleichnis von Bedrängnis und Zeitmangel handelt, wirkt die Anrede 
an sich selbst als Du innerhalb der Gleichniserzählung auch wieder wie ein 
Stoßseufzer. Die Fürsprache ist so gesehen eher ein Insichhineinmurmeln. 
Wie immer man sich entscheidet - und die Frage danach wird noch einmal 
aufgenommen-: ohne Zweifel durchlebt man ein Drama, in dem ein erzäh­

lendes Ich am Ende zu sich für sich spricht. Das ist die minimale, aber auch 
unerschütterliche Grundlage der narrativen Form dieses Prosastücks. 
Zwei Argumente geben der Fürsprache über das Wortspielhafte und die phä­
nomenologisch erschließbare Szene hinaus Bedeutung für Kafkas Prosa und 
Erzählen. Diese beiden Argumente, die miteinander zusammenhängen, verlei­
hen dem bloßen Schema eines Ich, das Fürsprecher sucht, Anhalt in anderen 
Texten Kafkas und in der Diskursgeschichte der Institution. Auf diese Argu­
mente ist darum zunächst hinzuweisen, bevor man zum dreiteiligen Aufbau 

191 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

192 

des Textes und mit ihm dem gleichsam konzeptuellen Status der Fürsprache 
zurückkommt. 
Zunächst muss man einfach sehen, dass Kafka mit dem Innern des Gebäudes, 
wo er die Suche nach den Fürsprechern stattfinden lässt, einen Raum schildert 
und Verhältnisse andeutet, die aus den Romanen Proceß und Schloß mehr 
oder weniger vertraut sind. Wenn der Erzähler durch »[d]iese Gänge« irrt, 
»schmal, einfach überwölbt, in langsamen Wendungen geführt, mit sparsam 
geschmückten Türen« (N II 3 78) und dabei in einer ersten Vermutung an ein 
Gerichtsgebäude denkt, könnte man glauben, ein Stück aus dem Komplex des 
Proceß vor sich zu haben. In vergleichbarer Weise erklimmt K. dort die Trep­

pen des Gebäudes, in dem der Sitzungssaal seiner ersten Einvernahme liegt, 
und ähnlich erscheinen ihm die Flure der Advokatenbüros. (P 54-57, 222) Der 
Anklang an das Schloß ist äußerlich weniger deutlich, aber besonders sugges­
tiv. Das Ende des Textstücks erinnert nämlich in seiner Verlaufsform daran, 
wie K. im Schloß den auf dem Berg gelegenen Burganlagen näher zu kommen 
versucht: Je weiter er auf dem verschneiten Weg, der sich zum Burghügel hin­
auf zieht, voran geht, desto mehr scheint sich das Ziel zu entfernen und die 
Wegstrecke anzuwachsen. Entsprechend, aber im Ton der Verheißung lautet 
es im Text über die Fürsprecher am Schluss: »Findest Du also nichts hier auf 
den Gängen, öffne die Türen, findest Du nichts hinter diesen Türen, gibt es 
neue Stockwerke, findest Du oben nichts, es ist keine Not, schwinge Dich 
neue Treppen hinauf, solange Du nicht zu steigen aufhörst, hören die Stufen 

nicht auf[ ... ].« (N II 380, vgl. S 21) Offensichtlich ist sowohl im Gericht des 
Proceß wie auf der herrschaftlichen Domäne im Schloß der Protagonist unab­
lässig auf der Suche nach Helfern und Vermittlern, nach Advokaten im Ge­
richt und nach Boten oder Beamten im Schloss. »Es war sehr unsicher, ob ich 
Fürsprecher hatte ... « erinnert durch die ausdrückliche Vermutung, es handle 
sich um ein Gericht, und die daran anschließende Diskussion des Gesetzes 
wohl schließlich doch eher an den Proceß; aber die Herausgeber datieren das 
Prosastück einhellig in die Zeit der Arbeit am Schloß. 9 »Es war sehr unsicher, 
ob ich Fürsprecher hatte ... « erscheint alles in allem wie ein Zwischenstück, 
das auf unterschiedliche Weise dem einen oder dem anderen Roman zugeord­
net werden könnte. 
Obwohl so viel Thematisches und Strukturelles an die Romane erinnert, be­

nutzt Kafka erst und nur in dem kleinen Prosastück das Wort >Fürsprecher<. 10 

Weder benützt er es im Proceß im Zusammenhang mit den weiblichen Hel­
fern oder dem Advokaten; noch wird es im Schloß auf die Frauen in den 
Wirtshäusern oder auf die Boten des Schlosses oder seine Sekretäre bezogen. 
Mit einer einzigen Ausnahme11 gebraucht Kafka in den gedruckten und nicht 
gedruckten literarischen Texten nur in »Es war sehr unsicher, ob ich Fürspre­
cher hatte ... « Ableitungen aus dem Wortfeld der Fürsprache. Aber hier nimmt 
er diese Ableitungen auch in einer besonderen Optik auf, die man mit dem 
Begriff des Vexierbilds kennzeichnen kann, das zuletzt Rainer Nägele auf 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

Kafkas Schreiben gemünzt hat. 12 Hier liegt der zweite weiterführende Sach­

verhalt, ein Sachverhalt diskursgeschichtlicher Art. 

Dass er nach einem Fürsprecher sucht, verbindet der Erzähler in pointierter 

Weise mit der Frage nach dem Ort der Suche. »Ich konnte nicht einmal erfah­

ren, ob wir in einem Gerichtsgebäude waren.« (N II 377) Der Versuch der Er­

kundigung setzt voraus, dass der Ich-Erzähler als erste Vermutung angenom­

men hatte, sich in einem Gerichtsgebäude zu befinden. Akustische Verhältnis­

se und Architektur werden dann für und gegen die Armahme geprüft, dass es 

sich um das Gebäude eines Gerichts handelt. »Wenn es aber kein Gericht war, 

warum forschte ich dann hier nach einem Fürsprecher? Weil ich überall einen 

Fürsprecher suchte, überall ist er nötig, ja man braucht ihn bei Gericht weniger 

als anderswo [ ... ]. « (N II 3 78) Das ist der Kern der Sachhaltigkeit des Textes: 

Die Armahme im Gericht zu sein, hatte ihren Grund in der Gewissheit, Für­

sprecher zu suchen. Fürsprecher suchen heißt, so scheint es zunächst, im Ge­

richt zu sein. Dagegen drängt sich unvermittelt eine zweite, ebenfalls mögli­

che, aber die erste ausschließende Gewissheit auf. Danach braucht man Für­

sprecher in erster Linie nicht bei Gericht, sondern überall. Im Überallliegt die 

ausschließende Alternative zum ausgezeichneten Ort des Gerichts. Die Ge­

wissheit der Fürsprechersuche produziert also diese Disjunktion: Entweder 

man ist bei Gericht oder überall; bei Gericht als einem besonderen und be­

stimmten Ort oder am unbestimmten und umfassenden Ort schlechthin, über­

all. Die zweite Möglichkeit, der Ort des Überall, wird einige Zeilen später 

durch Beispiele verdeutlicht: »[ ... ] bei Verwandten und Fremden, bei Freun­

den und Feinden, in der Familie und in der Öffentlichkeit, in Stadt und Dorf, 

kurz überall.« (Nil 378) Weil es sich um Antonyme handelt, hat man es mit 

einer logischen Kennzeichnung des unbestimmten und umfassenden Überall 

zu tun. Überall stößt man auf Verwandte oder auf Fremde, auf Freunde oder 

auf Feinde usw. Trotzdem ist das Überall nicht ein leerer und vollkommen 

unbestimmter Ort. Ein ganz unbestimmter Ort wäre ja nicht einmal: ein Ort. 

Überall, an diesem verhältnismäßig unbestimmten Ort, gibt es immerhin sozi­
ale Beziehung) 3 die ethnographische Ebene der Unterscheidung zwischen 

Verwandtschaft oder Fremde, die politische Ebene von Freundschaft und 

Feindschaft, die Ebene der kommunikativen Ordnung von Privat und Öffent­

lich und schließlich die Ebene der staats- und bevölkerungspolitischen Unter­

scheidung Stadt versus Land. Überall ist der Ort der sozialen Unterscheidung. 

Die Fürsprechersuche führt also zur Armahme, entweder an einem bestimmten 

Ort zu sein: dem Gericht; oder überall, am Ort der sozialen Beziehungen und 

ihrer sie sichtbar und benennbar machenden Unterscheidungen. Um das im 

Vokabular der Institution auszudrücken: Fürsprecher sucht man entweder am 
einen Ort der Institution - dem Gericht - oder dort, wo Leben institutionell 

gefasst wird - überall, in den Hinsichten der gesellschaftlichen Unterschei­

dungen. 

193 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

194 

Fürsprache suchen, führt auf die Alternative: Gericht oder überall. Aber auch 

erst von dieser Alternative her bestimmt sich, was Fürsprecher sind und was 

sie tun. Schon die Art, wie die Fürsprachesuche auf den einen und den andern 

Ort führt, ist unterschiedlich. Zum Gericht führt die Suche nach Fürsprechern 

durch bloße Vorannahme oder semantische Inklusion: Indem man von Für­

sprechern spricht, spricht man schon vom Gericht. Zum Überall führt dagegen 

eine ausdrückliche, aufklärende Reflexion: Man versteht beim zweiten Hinse­

hen, dass, während man glaubte, von Fürsprechern nur im Zusammenhang des 

Gerichts sprechen zu können, man eigentlich von Fürsprechern überall redet. 

Entsprechend sind Fürsprecher bei Gericht und Fürsprecher im Überall der 

sozialen Beziehung nicht einfach dasselbe. In erster Näherung könnte man sa­

gen, dass die gerichtlichen Fürsprecher einerseits Sonderfälle von Fürspre­

chern sind, andererseits erst näher bestimmen, was Fürsprecher im Raum des 

Sozialen in einem weiteren Sinne ausrichten. Nur im Fürsprecher vor Gericht 

erkennt man, was sowohl davon abgeleitet wie auch immer schon Fürsprecher 

im Sozialen tun. Der gerichtliche Fürsprecher ist eine bestimmte Figur; die 

Fürsprecher überall sind pluraler Natur. Ursprünglich hatte Kafka im ersten 

Satz tatsächlich den Singular benutzt: »Es war sehr unsicher, ob ich [einen] 

Fürsprecher hatte« (N II' 314 ); betont von einer Mehrzahl an Fürsprechern ist 

erst die Rede, wenn der Erzähler die Lage im Überall ausmalt: »Hier ist es 

dringendst nötig Fürsprecher zu haben, Fürsprecher in Mengen, am besten 

Fürsprecher, einer eng neben dem andern [ ... ].« (N II 378f.)14 Man kann wei­

tere Vermutungen zu Kafkas Wortgebrauch anstellen: >Fürsprecher< bezeich­

net in der allgemeinen Wortgeschichte und in der Geschichte der juristischen 

Terminologie ein breites Spektrum von Personen und ihren Tätigkeiten, die 

man leicht in der Welt von Kafkas Romanen wieder findet. Vom Advokaten 

bei Gericht angefangen, der Fürsprache in besonderer, aber auch begrenzter 

Weise verkörpert, über den Bürgen und Eidhelfer im altgermanischen Recht, 

bis zu den vielgestaltigen Helferinnen und Boten, den Informanten und den 

Beschützerinnen reicht das Bedeutungsfeld von >Fürsprecher<. 15 In althoch­

deutschen und mittelhochdeutschen Quellen, die Kafka durch rechtshistori­

sche Kollegs vielleicht vertraut gewesen sind, 16 ist der >Fürsprech( er)< (oder 

auch >Vorsprech(er)<) der Rechtsbeistand, der vor Gericht das Wort ergreift 

und die Sache einer Partei führt; im Gegensatz zum >Anwalt<, der Prozessbe­

vollmächtigter ist und auch in anderen Zusammenhängen für Privat- wie 

Amtspersonen deren potestas ausübt. 17 Der >Fürsprech(er)< ist derjenige, der 
das Wort für eine Partei ergreift- besonders dann wenn sie selbst in ihrer Sa­

che oder überhaupt nicht sprechen kann. In diesem Sinn kann der >Für­

sprech(er)< auch ein Bürge oder Eidhelfer sein, der eine Aussage bekräftigt; 

oder aber der Sprecher für und Vertreter von Amtskollegien wie Stadträten 

und Gemeindeversammlungen. 18 Außer im Schweizerdeutsch, wo >Fürsprech< 

bis heute synonym mit Rechtsanwalt gebraucht wird, sind die institutionell 

und insbesondere rechtlich gebundenen Formen des Fürsprechens im Neu-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

hochdeutschen bzw. in der modernen Rechtsentwicklung ausgefallen. Ein 
Handbuch zur privatrechtliehen Prozessordnung in Österreich aus der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts macht den einfachen rechtsgeschichtlichen Grund 
klar: Das Österreichische Recht spreche nur vom >Advokaten< als Bevollmäch­
tigten der Streitparteien (die Bezeichnung, die man in Proceß und Neuer Ad­

vokat findet), weil es nicht zwischen orator oder patronus auf der einen Seite 
und Prozessbevollmächtigtem auf der anderen unterscheide. 19 Dass die Advo­
katur unter dem besonderen Aspekt der Verteidigung mit dem Namen >Für­
sprecher< jedenfalls historisch verbunden war, hat Kafka offenbar gewusst: 20 

In der Wendung »im Gesetz selbst aber ist alles Anklage, Fürspruch und Ur­

teil« (N II 378) verwendet er den Archaismus >Fürspruch< offensichtlich im 
Sinne der anwaltliehen Verteidigung vor Gericht21 Während also die Ausdrü­
cke aus dem Umkreis der Fürsprache in dem kurzen Prosastück im Sinne ihrer 
Wortgeschichte ein breites Bedeutungsspektrum in Kafkas Texten und in der 
Sachgeschichte des Rechts erschließen, gebraucht Kafka es nur hier. Und er 
charakterisiert es durch die Disjunktion der Orte, an denen Fürsprache zu su­
chen ist. 

2. Fürspruch und Fürsprecher 
Die Suche nach Fürsprache, die Modellszene des Erzählens in Kafkas Text 
von 1922, ist durch diesen Zwiespalt markiert: Erst als Szene im Recht hat sie 

das Profil und die Bestimmtheit, durch die man ihre allgemeine soziale Bedeu­
tung erkennen kann. Diese weitere Bedeutung ist aus der engeren abgeleitet 
und liegt ihr trotzdem als das ubiquitäre Geschehen zu Grunde, auf dessen 
Hintergrund sich die gerichtliche Fürsprache als Sonderfall abhebt. Die Szene 
im Recht ist die erste und unumgängliche Assoziation, aber nicht die letztlich 
gemeinte Bedeutung und nicht das eigentliche Anwendungsfeld. Dieses V e­
xierbildhafte im Doppel von Gericht und Überall ist nicht nur eine Besonder­
heit in der Ausdrucks- und Darstellungsweise Kafkas. Es ist die Sache der 
Fürsprache und ihre formgebende Kraft. 
Fürspruch im Gericht und Fürsprecher überall sind mit einander verknüpft. 
Die Suche nach Fürsprechern, die Unterstellung einer instituierten Welt und 
eines geformten Lebens, führt auf beides. Aber diese Figur der unterstellten 

Institution und Lebensform füllen der Fürspruch und die Fürsprecher von An­
fang an in entgegen gesetzter Weise aus. Fürsprecher im engeren, dem Für­
spruch entgegen gesetzten, Sinn braucht man »weniger bei Gericht als an­
derswo« (N II 378) - oder eigentlich können sie »bei Gericht« gar nicht vor­

kommen, ohne es als Institution zu zerstören.22 »[ ... ] man muß zum Gericht 
das Zutrauen haben, daß es der Majestät des Gesetzes freien Raum gibt, denn 
das ist seine einzige Aufgabe, im Gesetz selbst aber ist alles Anklage, Für­
spruch und Urteil, das selbständige Sicheinmischen eines Menschen hier wäre 
Frevel.« (N II 378) Das Gericht und das Gesetz, die Eine Setzung und Institu-

195 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

196 

tion, erfüllen ihre Aufgabe nur, wenn s1e alle äußere Einwirkung und jede 
Einmischung derer, um die es in ihnen geht, ausschließen. Fürspruch, das De­
rivat der Fürsprache in der Einen Institution, muss ebenso wie Anklage und 
Urteil eine interne Operation des Gesetzes im Gericht sein. Anders gesagt, es 
ist Aufgabe des Gerichts, das Gesetz auszuüben und damit das Gesetz zu sein. 
Das Gericht ist gar nichts anderes als das Gesetz in der Weise seines Vollzugs; 
aber damit es das sein kann, muss das Gesetz alle Formen seiner Inkraftset­
zung, Ausführung und Anwendung in sich fassen. Gesetz und Verfahren, Loi 
penale oder civile und Loi procedurale (wie der Code Napoleon unterschei­
det), müssen eines sein. Anders gibt es keine Majestät des Gesetzes. Wo alles 

Anklage, Fürspruch und Urteil ist, ist kein Platz für Fürsprecher als sich ein­
mischende Menschen, damit auch keine für Ankläger oder Richter als natürli­
che Personen. Sie stören die Identität von Statut und Operation, das Gericht 
als Stätte und Organ des sich selbst ausübenden Gesetzes. Etwas anders ver­
hält es sich bei den Parteien oder Angeklagten, um deren Leben es im Gesetz 
und bei Gericht geht. Sie sind auf eine gerraue Weise von Gericht und Gesetz 
gemeint und doch aus ihrer Sphäre ausgeschlossen. » [ ... ] das Gericht spricht 
sein Urteil nach dem Gesetz, sollte man annehmen, daß es dabei ungerecht 
und leichtfertig vorgehe, wäre ja kein Leben möglich [ ... ].« Leben heißt da­
nach bei Gericht und im Gesetz auf dem Spiel zu stehen. Das ist nur möglich, 
wenn Leben gleichzeitig als von der Institution geformtes Leben und als von 
ihr ganz unterschiedenes bloß vorkommendes Leben gelten kann. Die Für­

sprecher im pluralen Sinne des Sozialen sind dagegen paradigmatisch >dritte 
Personen<, natürliche Personen, die die Funktionen des Gerichts zu spielen 
versuchen und damit zwischen das Leben, das die Adresse und die Umwelt 
des Gesetzes ist, und den Selbstvollzug des Gesetzes geraten. 23 Sie stören die 
Unterscheidung von Institution und Leben und die damit unterstellte Form ge­
radezu beispielhaft - darin nämlich dass der Fürspruch nicht gerrau von den 

Fürsprechern getrennt bleibt. 
Dass die Fürsprecher aus dem Gericht ausgeschlossen werden, um den 
Fürspruch in das sich selbst vollziehende Gesetz einzuschließen, lässt sich mit 
der Diskussion um die Advokatur in Zusammenhang bringen, wie sie in Öster­
reich-Ungarn und im Deutschen Reich seit dem letzten Drittel des 19. Jahr­
hunderts geführt wurde. Der Advokat - so argumentiert auch Dr. Huld im 

Proceß24
- übersetzt alle Handlungen und Worte der Parteien in rechtsförmige 

Vorgänge25 Darin liegt die Forderung nach der strikten Unabhängigkeit des 
Advokaten von Gericht und Justizverwaltung begründet (Freigabe der Advo­
katur) und die ihr entsprechende Forderung danach, dass bestimmte Handlun­
gen vor höherinstanzliehen Gerichten nur von Advokaten vollzogen werden 
dürfen (Advokatenzwang). Da aber der Advokat als freier Vertragspartner der 
Parteien auch mit ihnen in Unterhandlungen steht, verkörpert zugespitzt ge­
sagt der Advokat den Ausschluss der Person und noch der eigenen aus dem 
Vollzug des rechtlichen Verfahren, das sich in seiner Sonderstellung beson-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

ders nachhaltig in sich abschließt. Im Advokaten schließt die Fürsprache die 
Fürsprecher aus. 
Was bleibt, wenn der Fürsprecher im Gesetz sich von der Funktion des Für­
spruchs abtrennt, sind Fürsprecher, die überall vorkommen. 26 Überall heißt: 
nicht »bei Gericht« -soweit das Gericht der Ort ist, wo das Gesetz sich selbst 

vollzieht. Zwar fallen auch Gerichte unter das Überall, wenn es wirklich über­
all ist. Aber das Gericht, das der Ort und das Organ des Gesetzes ist, ist der 
Eine Ort, der mit allen anderen Orten und Orten überhaupt nichts gemeinsam 
hat. Als Ort des Gesetzes entzieht sich das Gericht der Zuordnung zu dem, 
was überall ist. Jedes Gericht ist aber doch auch ein Fall von dem, was überall 

vorkommt, sobald die Suggestion seiner Alleinstellung, und das heißt seiner 
Identität mit dem Gesetz, einmal gestört und damit sofort zerstört ist. Überall 
ist die Welt der sozialen Beziehung und von Unterscheidungen, die zu sozialer 
Beziehung führen: » [ ... ] hier und dort, bei Verwandten und Fremden, bei 
Freunden und Feinden, in der Familie und in der Öffentlichkeit, in Stadt und 
Dorf, kurz überall.« (N II 378) In dieser Welt- man muss wohl sagen: in der 
Welt - gibt es eigentlich gar nichts anderes als Fürsprecher, nach denen zu 

suchen ist: Hybride aus lebenden Körpern und Rollen in den Systemen sozia­
ler Unterscheidung 27 Mit diesen Fürsprechern hat man es überall zu tun. Man 
trifft auf sie zum einen in Beziehungszusammenhängen, die schon bestehen. 
Von diesen sozialen Beziehungen weiß man, dass sie neben anderen sozialen 
Beziehungen bestehen; und sie verdanken ihr Bestehen wesentlich der Tatsa­

che, dass man über es spricht und sie in seinem Handeln in Rechnung stellt. 
Und dann trifft man zweitens auf Fürsprecher »hier und dort« - wo es erst 

darum geht, Unterscheidungen zu treffen und sozialen Beziehungen und Zu­
sammenhängen Geltung zu verschaffen. Der Verkehr mit Fürsprechern, der 
überall stattfindet, ereignet sich darum, mit dem Einen Gericht verglichen, ei­
nerseits in abgeleiteten und unübersichtlich vielfachen Welten. Andererseits 
findet er aber auch in Lagen statt, wo Unterscheidungen erst noch zu erfinden 
und Beziehungssysteme noch zu stiften sind. In einer solchen Lage ist man 
vor der Errichtung des Gerichts und seines Gebäudes. Überall ist abgeleitet 
vom Ort der Institution; aber es ist auch das Terrain, wo Institutionen durch 
Unterscheidung erst entstehen. 
Obwohl das Überall des Sozialen schon dem Namen nach beansprucht, auch 

das Gericht mit zu umfassen, ist doch der Überlegung des Ich-Erzählers zufol­
ge die Tätigkeit der Fürsprecher vom Gericht, dem Ort des Fürspruchs, zu­
mindest institutionell gesehen abhängig: Das »Sicheinmischen eines Men­
schen«, das bei Gericht störte, ist nämlich geradezu erforderlich, wo es »um 
den Tatbestand eines Urteils« geht. Der »Tatbestand eines Urteils gründet sich 
auf Erhebungen[ ... ].« Von diesen Erhebungen heißt es dann in dem schon 
angeführten Satz, dass sie »hier und dort« stattfinden, »bei Verwandten und 
Fremden, bei Freunden und Feinden, in der Familie und in der Öffentlichkeit«. 
»Hier«- sagt der Ich-Erzähler weiter- »ist es dringendst nötig Fürsprecher zu 

197 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

198 

haben, Fürsprecher in Mengen, emer eng neben dem andern, eme lebende 

Mauer [ ... ].« (N II 378) Der »Tatbestand eines Urteils«, für den »Erhebun­

gen« anzustellen sind, existiert dem Namen und der Funktion nach nur dort, 

wo man Urteile fällt und Vorkommnisse im Licht rechtlicher Bewertung Tat­
bestände werden. Identifiziert man die Stätte des Urteils mit dem Gericht -

und das ist sicherlich die nächst liegende Interpretation-, dann gibt es das so­

ziale Überall, die Welten der getroffenen Unterscheidungen und die Welt der 

zu treffenden Unterscheidungen, nur insofern es die Recht und Urteil spre­

chende Instanz, das Gericht, gibt. Der »Tatbestand des Urteils« ist dann die 

formalisierte Fassung des Vorkommnisses, auf das sich das Gericht in seinem 

Urteil bezieht. Die Fürsprecher, die man im Umkreis dieser Erhebungen 

braucht, haben ein weites und schwer bestimmbares Aufgabenfeld. Es reicht 

von demjenigen, der vor Gericht die Vorkommnisse in eine relevante Fassung 

bringt, bis zum Sachbearbeiter der Versicherung und dem lokalen Informan­

ten, der Tatbestände erst ermittelt oder aus seiner Kenntnis der Zusammen­

hänge heraus ans Licht bringt. Vom Urteil aus gesehen ist das soziale Überall 

eine unübersichtliche Verschlingung von Beziehungsfeldern um das Gericht 

herum. In dieser Gemengelage des Sozialen fallen Dinge vor, die in Tatbe­

stände übersetzt für das Gericht bedeutsam werden. Diejenigen, die das Ge­

richt in der alleinstellenden Behauptung seiner Autopoiesis stören würden, 

griffen sie in seine rechtlichen Operationen ein, sind dieselben, die es mit dem 

versorgen, worauf sich seine Urteile überhaupt beziehen können. So sehr dem 

Gesetz und damit der Möglichkeit, Urteile zu sprechen, der Platz der Majestät 

zukommt, affiziert es doch die Welt, auf die es sich bezieht, mit der Notwen­

digkeit von Erhebungen und verwandelt sie so in eine Stätte der unübersichtli­

chen, vergeblichen und offenbar verzweifelten Suche nach Fürsprechern. So 
zeichnet sich das Soziale als das Terrain der Erhebungen- der Ermittlung, der 

Statistik, der Information- ab. 28 Es ist um den vorausgesetzten Ort des Urteils 

herum gelagert, so sehr es dessen zentrale Stellung auch unter der Ubiquität 

seiner eigenen Maßnahmen zum Verschwinden zu bringen scheint. 

Das ist nicht der einzige und nicht der letzte Blick, den der Ich-Erzähler auf 

das soziale Überall und die erhebenden und die Erhebungen beeinflussenden 

Fürsprecher wirft. Denn wenn die Fürsprecher die vielfältige, mittelpunktlose 

Welt der Erbebungen an den Monolith von Gesetz und Gericht koppeln, dann 

sind sie zwangsläufig auch diejenigen, die überhaupt das Soziale als Kopplung 

all der Unterscheidungen und Zusammenhänge stiften können, um die es in 

den Erhebungen und im Sozialen geht. In ihrer Beziehungslosigkeit bieten sie 

das Bild einer Gemeinschaft von Beziehungsstiftern. »Ich bin nicht am richti­

gen Ort, leider kann ich mich dem Eindruck nicht verschließen, daß ich nicht 

am richtigen Ort bin.« (N II 379) So resümiert der Ich-Erzähler unter der An­

nahme, bei Gericht zu sein. Der richtige Ort, der Ort der Fürsprecher, wäre 

dagegen der Jahrmarkt, das Terrain eines nicht verfassten Zusammentreffens 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

von ermittelnden, erhebenden, übersetzenden, koppelnden Menschen, die sich 
in funktionale Rollenspiele einmischen: 

Ich müßte an einem Ort sein, wo vielerlei Menschen zusammenkommen, aus verschie­

denen Gegenden, aus allen Ständen, aus allen Berufen, verschiedenen Alters, ich müßte 

die Möglichkeit haben die Tauglichen, die Freundlichen, die welche einen Blick für 

mich haben vorsichtig auszuwählen aus einer Menge. Am besten wäre dazu vielleicht 

ein großer Jahrmarkt geeignet. (N II 379) 

Das ist, gerade eine Seite nachdem der Ich-Erzähler von der Majestät des Ge­
setzes gesprochen hat, dessen Gegenbild. Es ist das Soziale als Stätte einer 

universellen, aber mittelpunktlosen Kopplung von Teilsystemen, die es in of­
fenem Kontakt aller Konfigurationen und Unterscheidungen mit allen anderen 
zusammenbringt. 29 Man könnte soweit gehen, den Ausdruck vom »Tatbestand 
des Urteils« in diesem Licht noch einmal anders zu interpretieren: Das Urteil 
wäre dann selbst der Gegenstand, auf den sich die Erhebungen seines Tatbe­
stands, seines tatsächlichen Vorliegens, bezögen. Es ginge nicht um das singu­
läre und majestätisch zentrale Urteil des Gerichts, das zu seiner Ermöglichung 
Tatbestände aus dem Sozialen erheben lässt; sondern Urteile wären ihrerseits 
Vorkommnisse im Sozialen und zum Sozialen führend, die an der ubiquitären 
Erhebung, Übersetzung und Kopplung teilnehmen und ihnen unterliegen, ohne 
jemals auf irgendein zentrales Urteil und seinen Ort zurück zu kommen. 
Wenn man die Rede von der Fürsprache nicht nur metaphorisch versteht, son­

dern die diskursiven und damit sprach-, zeit-und sachgebundenen Vorausset­
zungen im Blick hat, zeigt sich eine zwar nicht einfache, aber ganz klare Lage 
der Bedingungen, unter denen für den Erzähler »Leben möglich« oder nicht 
möglich ist. Mit dem Begriff eines Lebens, das einerseits geformt ist und an­
dererseits Referenz der Form, ist auch eine Stellungnahme zur Form des Er­
zählens vom Leben vorbereitet. Bevor man darauf weiter eingeht, sollte man 
aber noch einmal unterstreichen, dass das Prosastück von den Fürsprechern 
mit seinem Vexierbild von Gesetz und sozialem Überall auch Verbindungen 
zwischen Kafkas Romanen Proceß und Schloß darstellt. 
Natürlich kann der Vorschlag, »Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hat­
te ... « auf Kafkas weiteres Werk und besonders die Romane zu beziehen, nicht 
bedeuten, dass es im Proceß um die eine Seite - das Gericht - und im Schloß 

um die andere- das Überall des Sozialen- ginge. Der Vorschlag besagt nur, 

dass der kurze Prosatext die Umkehrung des Blickpunkts vom Gesetz zum 
Überall und vom Überall zum Gesetz besonders leicht macht, während in den 
Romanen die doppelte Anlage von Gesetz und Überall unter der jeweils vor­
herrschenden Sicht einer Seite erscheint. 30 Wegen der schwierigen Datierungs­
verhältnisse in allen Fällen sollte man auch nicht versuchen, eine Entwick­
lungslinie oder eine Verlagerung der Gewichte abzuleiten. Es scheint Kafka 
eigentümlich zu sein, dass er hier nicht gewählt hat: Er bevorzugt nicht ent­
weder das Recht oder die Welt der sozialen Sorge, nicht entweder das Gesetz 

199 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

200 

oder die Unterscheidungen der Gesellschaft. Was »Leben möglich« macht, ist 
offenbar eine Konstellierung der beiden Seiten, die allerdings immer nur eine 
davon in einem Augenblick zu erkennen gibt. Die »lebende Mauer« der Für­
sprecher zu erbauen, ist das vorherrschende Begehren dieses Lebens. Vorder­
hand geht es einfach nur um das Interesse, in den Texten die jeweils neue und 
andere Untersuchung und Ausformung einer ihnen gemeinsamen Sache zu 
sehen. Zu bemerken ist aber, dass gerade im kurzen Text das Spiel des Dop­
pels am sichtbarsten ist und wechselweise die eine Seite die andere abdecken 
kann. 
Im Proceß treten offenbar von Anfang an eine große Zahl von Fürsprecherfi­

guren auf, ohne dass das Wort ein einziges Mal fiele: K.s Vermieterin, Frau 
Grubach, und seine Zimmernachbarin Fräulein Bürstner sind bereitwillige 
oder erwünschte Fürsprecher im Sozialen. Leni und die Frau des Gerichtsdie­
ners, wie in anderem Sinne auch der Maler Titorelli und der Kaufmann Block 
sind es im Umkreis des Gerichts. >Helfer< ist das Wort, das der Erzähler in 
diesen Fällen verwendet, wenn er ihre fürsprechende Funktion überhaupt 
kennzeichnet. 31 Aber nur im Proceß gibt es auch die beiden paradigmatischen 
Fürsprecher, die für den Einzelnen vor dem Gesetz sprechen - Advokat und 

Priester. Beiden fallen im Proceß in die Augen springende Rollen zu. Heinz 
Politzer hat mit der These von Parahle and Paradox, die Kafkas Prosa erst als 
eigenes Ereignis der Kunst von ihren Interpretationen abgetrennt hat, bereits 
die entscheidende Stellung dieser beiden Personen für die Romanerzählung 

herausgehoben: Beide haben danach im Geschehen des Romans die Bürde und 
das Amt des Türhüters, parabelhaft auf das Gesetz hinzuweisen und im Kunst­
bau, der Kafkas Prosa ist, den Zugang zu ihm zu verlegen. Als Fürsprecher 
verstanden, verkörpern sie durch ihr Dasein die Vergeblichkeit der Suche nach 
Fürsprache, die dann in die kristallirre Diesseitigkeit einer Prosa einmünden 
und für immanente Interpretation und close reading zur Verfügung stehen 
kann32 Politzer hat das besonders für den Priester, den Fürsprecher des religi­
ösen Gesetzes, gezeigt. Als beherrschende Figur im Dom-Kapitel, das K.s 
Exekution im letzten Kapitel vorausgeht, und als Erzähler der Parabel und 
Partner ihrer Auslegung schließt der Priester nach diesem Nachweis den Ro­
man in sich ab. Nachzutragen bleibt, wie umgekehrt die Figur des Advokaten 
das Geschehen erst antreibt und nach K. s Verhaftung, dem ersten Kapitel, eine 

weitere Erstreckung der Geschichte überhaupt möglich macht. 33 In seiner ers­
ten Vorladung vor das Gericht spricht K. noch als Betroffener im eigenen 
Namen. Indem er das tut, spricht er, könnte man sagen, politisch für seine Sa­
che;34 und solange er das tut, muss er gleichsam als Folgerung daraus das Ge­

richt als Teil einer großen Verschwörung zu entlarven versuchen, dem keine 
Zuständigkeit in seinem Fall zukomme und das dem, was man seit dem späte­
ren 19. Jahrhundert in Zentraleuropa einen Rechtsstaat nennt,35 nicht genüge. 36 

Wenn der Onkel K. später nötigt, den Advokaten Dr. Huld als Rechtsbeistand 
zu bestimmen, endet diese vorläufige - entweder bloß eingebildete oder gera-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

de grundlegende- Eigenmacht des Subjekts und beginnt der eigentliche Ro­

man, in dem K.s Leben dem sich selbst vollziehenden Gesetz unterliegt. K. 
gerät dabei in einen gerrauen Konflikt mit der Neuordnung der Advokatur, wie 
sie in den sechzigerund siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts nach der staats­
rechtlichen Konstruktion von Österreich-Ungarn diskutiert wurde. Die Freiga­
be des Advokatenberufs und der Advokatenzwang vor höherinstanzliehen Ge­
richten sollten den Advokaten zum Garanten für die Abschließung der Rechts­
sphäre im Prozess machen. K.s immer weiter anwachsender Vorsatz, dem Ad­
vokaten nicht nur die Vertretung zu entziehen, sondern sich (wieder oder 
überhaupt erst) an dessen Stelle zu setzen, läuft dieser Entwicklung zum mo­

dernen Rechtsstaat entgegen. Besonders K.s Versuch, die Eingabe selbst zu 
schreiben, an der der Advokat ohne sichtbare Fortschritte gearbeitet hatte, 
stellt die Verhältnisse bei Gericht auf den Kopf. Die Eingabe ist der beispiel­
hafte Fall für Advokatenzwang. 37 Sie ist das Element im Prozess, das ganz zu 
dessen Operationen gehört und doch das Äußere der Umwelt in ihn einführt. 
Wenn K. erwägt als »V erteidigungsschrift« - die offenbar mit dieser » Einga­
be« zusammenfällt38

- »eine kurze Lebensbeschreibung vor[zu]legen und bei 

jedem irgendwie wichtigen Ereignis [zu erklären], aus welchen Gründen er so 
gehandelt hatte« (P 149), dann fasst dieser Ansatz zur faktischen Autobiogra­
phie- zur Fassung des eigenen Lebens- das Problem in großer Konzentration 

für den Roman zusammen: Entweder K. tut, was er zu tun glaubt, und zerstört 
damit die Möglichkeit im Prozess zu seinem Recht zu kommen; oder er wird 

in Wahrheit nur der Vertreter seines Vertreters und verstrickt sich umso tiefer 
in den Prozess, dem er zu entkommen meint, indem er wie zu Anfang schein­
bar für sich selbst spricht. 39 

Advokaten oder Priester würde K. im Schloß vergebens suchen. Gewiss kann 
K. hier niemanden als seinen Anwalt oder Rechtsvertreter ernennen, um in 
seinem Namen vor dem Souverän des Schlosses zu sprechen. 40 Niemand tritt 
auch mit ihm jemals so in Kontakt, dass er seine Sache im Schloss zur Spra­
che bringen könnte, mit der Ausnahme vielleicht der anonymen Stimme am 
Telefon, mit der K. gleich am Morgen nach seiner Ankunft spricht. Um dieses 
Telefongespräch im Zweiten Kapitel des Romans spinnt sich eine kleine Ko­
mödie der Fürsprache, die gleichsam die Leerstelle der Fürsprache im Gesetz, 
den Ort des Fürspruchs, in diesem Roman markiert: Die Gehilfen, die K. zu­

gelaufen oder ihm vom Schloss zugespielt sind, telefonieren zuerst (und zu­
sammen!) für K. mit einem, den sie für den Kastellan halten. K. hört, wie sie 
um einen Termin für ihn beim Schloss bitten, und er hört, als wäre er am Ge­
spräch beteiligt, auch die Weigerung auf der anderen Seite. Auf die abschlägi­
ge Antwort an seine Gehilfen heißt es: >»Ich werde selbst telephonieren,< sagte 
K. und stand auf.« (S 35) Während K. keine Mühe hatte, die Worte seiner 
Vertreter und sogar die Antwort des vermeintlichen Kastellans zu verstehen, 
solange die Gehilfen für ihn sprachen, verwandelt sich das Telefon, an das er 
selbst tritt, in eine Musikmaschine. »K. horchte, ohne zu telephonieren [ ... ]« 

201 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

202 

(S 36); während dessen dringt in sein Gehör statt Antwort oder Auskunft ein 
»Summen zahlloser kindlicher Stimmen«. In diesem zugleich lyrischen und 
emphatischen Intermezzo der Telefonszene, in der Stimmen von akustischen 
in elektrische Schwingungen umgewandelt werden und wieder zurück in akus­
tische, bricht die Medialität der übertragenen Stimme, Für-Sprache im materi­
alen Sinn, in den Romantext ein. In der musikalischen Entrückung gestört, 
weil ihm gesagt wird, ein »Bote sei für ihn gekommen« (S 36)- wie zur Ant­
wort auf die Bitte, die er noch gar nicht vorgebracht hat - schreit K. nun ins 

Telefon hinein. Damit beginnt das erste und einzige Telefongespräch, das K. 
selbst führt und das dialogisch in Frage und Antwort vom Erzähler berichtet 

wird. Dieses Gespräch gipfelt darin, dass K., der endlich »selbst telepho­
nier[t]«, sich nun als sein eigener Gehilfe ausgibt. »K. [ ... ] meldete mit einem 
plötzlichen Entschluss: >Hier der Gehilfe des Herrn Landvermessers.<« (S 37) 
Sowenig im Schloß ein Fürspruch im Recht oder in der Majestät des Gesetzes 
jemals laut wird, so grenzenlos füllen sich die Seiten mit Erhebungen, die dem 
»Tatbestand des Urteils« -des Urteils über K.s Landvermesserschaft- gelten. 

Alle Dimensionen des Sozialen und alle Unterscheidungen, die der Erzähler in 
»Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte ... « aufzählt, kommen ins 
Spiel: >Verwandte und Fremde<- diese Unterscheidung prägt offenbar grund­
legend das Verhältnis zwischen K. und den Dorfbewohnem; >Freunde und 
Feinde< - dieser Unterscheidung unterliegt die Beziehung zwischen K. und 

dem Schloss, die meistens als eine des Kampfes zwischen Feinden interpre­

tiert wird; >Familie und Öffentlichkeit< - in dieser Dimension des Sozialen 
spielt sich zum Beispiel ein großer Teil der Geschichte der Familie Bamabas 
ab, in deren private Intimität die Gewalt des Sekretärs Sortini wie die eines 
feudalen Herrn beim Fest der Dorfleute einfällt; >Stadt und Dorf< muss man 
nur zu Schloss und Dorf verschieben, um darin das ganze Geschehen des Ro­
mans und besonders alle Szenen im Herrenhof eingebettet zu finden, wo die 
Sekretäre ihren Amtspflichten nachgehen. Gerrauer könnte man sagen, dass 
die Unterscheidungen der Gesellschaftsdimensionen Verwandte/Fremde und 
Schloss/Dorf die eigentliche Geschichte prägen, die sich im Schloß entspinnt. 
Die mittleren Unterscheidungen im Sozialen >Freunde/Feinde< und >Fami­
lie/Öffentlichkeit< nähren dagegen zu einem großen Teil die Diskurse der Ge­
schichten, die K. erfragt oder die ihm nahe gebracht werden, um seine Sache 

vorantreiben zu können. Beides aber, die Geschichte im Schloß und die Dis­
kurse, die geführt werden, sind Teil des einen fortlaufenden Geschehens, das 
die Differenz zwischen Geschichte und Diskurs fast aufzulösen droht. Sie mo­
tivieren und prägen die Erhebungen, die K. und das Schloss unausgesetzt über 
und gegeneinander anstellen. Man könnte zugespitzt sagen: das Schloß ist 
Kafkas Gesellschaftsroman. Damit wäre dann nicht ein realistischer Roman 
gemeint, der die Gesellschaft als das Geflecht der sozialen Beziehungen zur 
Voraussetzung und als Schauplatz der Ereignisse hat. Kafkas Roman der zahl­
losen Erhebungen und der um sie herum gruppierten Fürsprecher ist eine Er-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

zählung, die die Unterscheidungen des Sozialen immer wieder zum Thema hat 
und als Stil des Diskurses reflektiert, in dem die Geschichten vorgetragen 
werden, von deren Erzählung erzählt wird. Das betrifft die basale Geschichte 
von K.s Eintritt in das Dorf und das Territorium des Schlosses; hier geht es 
um die soziale Identität K.s, um die Frage, ob er Teil der Gesellschaft ist. An­
dererseits betrifft es die vielen Geschichten, die K. sich erzählen lässt, um die 
eigene Geschichte, die Aufklärung seiner Zugehörigkeit zur Gesellschaft, vo­
ranzutreiben. Diese vielen Geschichten von Menschen, die fraglos Teil der 
Gesellschaft von Dorf und Schloss sind, sind ihrerseits instrumental auf K. s 
basale Geschichte, die Vergesellschaft des Einzelnen, bezogen: Sie werden 

erzählt und K. sammelt sie, um Auskünfte über seine eigene Geschichte der 
Berufung zum Landvermesser zu erhalten. Indem er sie erfragt und anhört, 
baut er an der >lebenden Mauer< der Fürsprecher. Andererseits überwuchert 
ihre Vielfalt seine eigene basale Geschichte und macht sie zu einer unter den 
vielen. Das wird am deutlichsten in der Geschichte des Barnabas und seiner 
Familie, die sich in ihrer enormen Länge zu einem Roman im Roman entwi­
ckelt. In Barnabas sieht K. den Boten des Schlosses, der alle für ihn ins Ge­
wicht fallende Information mit sich bringt und durch den allein er mit dem 
Schloss in Kontakt treten könnte. Er lässt sich die epische Geschichte von 
Barnabas' Familie und dem Ursprung von dessen Botenamt erzählen- nur um 

zu erfahren, dass Barnabas seinen Dienst als Bote verrichtet, um seinerseits 
herauszufinden, welcher Platz der Familie im Gefüge der Dorfgesellschaft und 

des Schlosses nach dem Skandal verbleibt, den die Schwester verursacht hatte. 
Schließlich geht es Barnabas seinerseits in seinem Botenamt darum, ob er 
selbst überhaupt das Amt des Boten innehat, das es ihm ermöglichen würde, 
dem Schloss näher zu kommen, um herauszufinden, was er wissen möchte: ob 
seine Familie Teil der anerkannten Gesellschaft ist. Damit wird Barnabas' Ge­

schichte am Ende ihrer sich immer wieder einschachtelnden Komplikationen 
einfach K. s Geschichte. Man kann hinzufügen, dass der Bote, der K. in der 
musikalischen Entrückung des Telefonierens stört und durch den veranlasst er 
sich als sein eigener Fürsprecher ausgibt, Barnabas ist. Die Erhebungen, die 
die Fürsprachen im Sozialen nötig machen, überholen sich und entziehen sich 
gegenseitig den Grund. Der als Registratur dienende Schrank im Schlafzim­
mer des Dorfvorstehers - Dorfvorsteher heißen in der mittelalterlichen 

Rechtssprache Vor- oder Fürsprecher41
- ist der eine Ort, wo man sie material 

vor sich sieht (S 94-113);42 die Zimmer und die Gänge vor den Zimmern der 
Sekretäre im Herrenhof sind der andere. (S 430-446)43 Der Sekretär Bürgel, 
auf den K. im Herrenhof trifft, bevor er dort die Aktenverwaltung beobachtet, 
erklärt K. im übrigen, unter welchen besonderen Umständen ein Schlossbeam­
ter den Parteien für einmal Hilfe gewähren und damit, könnte man sagen, sein 
Fürsprecher bei Erhebungen werden könnte; die Situation, die er dabei be­
schreibt, ist offensichtlich die, in der er - Bürgel, der mögliche Fürsprecher -

in diesem Augenblick zu K. spricht. Man kann daran erinnern, dass ein früher 

203 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

204 

close reader Kafkas, Erich Heller, in Bürgels Namen die Verkleinerungsform 
von >Bürge< gelesen hat, was man nach mittelalterlichem Sprachgebrauch 
ebenfalls als Fürsprecher auffassen kann. 44 K. jedenfalls kann sich während 
der Erklärungen Bürgels, des Fürsprechers im Sozialen, kaum des Schlafs er­
wehren. 
Fürspruch oder Fürsprecher, Fürsprache im Gesetz und im sozialen Überall­

das Vexierbild ist der harte Kern von Kafkas Text. Aus der Sachlage dieser 
Konfiguration ergibt sich die Immanenz seiner Prosa. 

3. Für Sprache 
Angesichts eines Prosastücks wie »Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher 
hatte ... « müsste man letztlich wohl erörtern, in welcher Sprache eine Suche 
nach Fürsprache erzählt oder auch nur vorgebracht werden kann. Oder enger 
gefasst: Was ist der Status eines Texts, der von der Suche nach Fürsprache 
berichtet und sie am Ende selbst ist? Es bleibt hier nur festzuhalten, dass sich 
beim Lesen von Kafkas Text diese Fragen stellen. In aller Allgemeinheit for­
muliert, betreffen sie den Status der literarischen Prosa und den des literari­
schen Texts. Man müsste auf die Frage nach dem Status des literarischen Tex­
tes mit der Geschichte der Autorschaft und des Verhältnisses zwischen litera­
rischem Verfasser und Verleger antworten: In das Gebiet der Literatur gehö­
ren, so lässt sich grob aus den entsprechenden Forschungen und Überlegungen 

resümieren, seit dem Ende des 18. Jahrhunderts Texte, deren Instituierung als 
Literatur zusammenfällt mit ihrer bloßen Veröffentlichung, ihrem Erscheinen 
im Druck45 Die Frage nach dem Status der Sprache ist weitläufiger und erfor­
derte wahrscheinlich noch einmal ausgreifendere geschichtliche Exkursionen. 
Man könnte die These aufstellen, dass die antike Rhetorik und die Begrün­
dung einer literarischen Prosa in ihr46 in einem erheblichen Sinn Lehre von der 
Fürsprache war, das heißt Lehre von der Rede eines patronus und orator für 
den Klienten und vor dem Gericht. 47 Literarische Prosa, eine Rhetorik, die oh­
ne eigene institutionelle Bindung trotzdem wie vor und von der Institution 
spricht, würde danach die rhetorische Szene vor Gericht in ihrem Wortlaut 
immer wieder neu austragen und selbstbegründend nacherfinden. Ihre Worte, 
in denen Klient und Redner nicht zu unterscheiden sind, wären immer der 

Versuch, über die in der eigenen Sprache vorgebrachte Fürsprache eine eigene 
Sprache und ein Sprechen im eigenen Namen sowohl auszulöschen wie zu 
erreichen. Literarische Prosa agierte insofern Für-Sprache; sie gäbe sich ihre 
Institutionalität, den Abstand zwischen eigener Sprache und Fürsprache, in 
ihren Worten- fürsprechenden Worten für eigene Sprache- selbst vor. Nach 

dem Muster der Rhetorik wäre sie antirhetorisch in der Selbsterfindung ihrer 
freilich gänzlich unbestimmten, wie leeren Institutionalität. 
Erörtern lässt sich hier aber immerhin, wie innerhalb von Kafkas Text »Es war 
sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte ... « die Frage nach dem Text und der 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

Sprache aufgelöst ist. Es ist schon gesagt worden, dass Kafkas Prosastück aus 

drei Teilen besteht: Im ersten berichtet der Ich-Erzähler in der Vergangen­

heitsform, und die Geschichte, die er erzählt, geht davon aus, dass er sich in 

ihrem Verlauf im Gebäude eines Gerichts befand. Wie in erlebter Rede (wo­

mit eine Distanz zwischen Ich-Erzähler und Mir angedeutet ist) spricht er 

dann von dem Zweifel, ob es sich wirklich um ein Gericht handelt. Im zweiten 

Teil verwendet der Erzähler das historische, vergegenwärtigende Präsens; hier 

legt sich über die weiter bestehende Annahme, durch die Gänge eines Gerichts 

zu gehen, die Überzeugung, am falschen Ort zu sein. Nur anderswo, überall, 

auf dem Jahrmarkt wäre man am rechten Ort. Dieser Teil endet in einer Art 

von innerem Monolog und seiner punktförmigen Gegenwart (womit Ich an die 

Stelle eines sich ausblendenden Erzählers träte): Hier realisiert Ich, zwar im 

Gericht, darum aber am falschen Ort zu sein. Soweit reicht die bisher bespro­

chene Anlage dieses Textes: Er geht aus von der Gewissheit der Suche nach 

Fürsprache und teilt Ort und Lage Vexierbildhaft in das Gericht, in dem man 

Fürspruch sucht, und das soziale Überall, wo die Suche der lebenden Mauer 

von Fürsprechern gilt. Im dritten und letzten Teil wendet sich der Erzähler mit 

dem Pronomen Du an sich selbst. »In diesem kurzen, eiligen, von einem un­

geduldigen Dröhnen begleiteten Leben eine Treppe hinunterlaufen? Das ist 

unmöglich, die Dir zugemessene Zeit ist so kurz[ ... ].« (N II 380) Das Präsens 

ist hier das Tempus der gnomischen Zeitlosigkeit des dialogismus, einer Figur 

der Selbstbesinnung und parabelhaften Selbstexemplifizierung. Aber es könn­

te auch der Verlust aller Selbstbeherrschung sein im mitgeschriebenen Vor­

sichhinreden von einem, dem keine Zeit zur Besinnung bleibt. Wer hier 

spricht, hat keine Zeit außer der, in der er spricht: »Die Dir zugemessene Zeit, 

ist so kurz, daß Du, wenn Du eine Sekunde verlierst, schon Dein ganzes Leben 

verloren hast, denn es ist nicht länger; es ist immer nur so lang, wie die Zeit, 

die Du verlierst.« (N II 380)48 Kafkas Text kommt hier radikal und beunruhi­

gend zu sich. Über der Feierlichkeit der parabelhaften Rhetorik oder in der 

alternativen Lesart: dem unumkehrbaren Druck der Zeit vergisst man beim 

Lesen fast, dass der Text hier vergisst, worum es in ihm ging: die Suche nach 

Fürsprache. Von ihr ist nicht mehr die Rede. »Findest Du also nichts hier auf 

den Gängen, öffne die Türen, findest Du nichts hinter den Türen, gibt es neue 

Stockwerke, findest Du oben nichts, es ist keine Not, schwinge Dich neue 

Treppen hinauf, solange Du nicht zu steigen aufhörst, hören die Stufen nicht 

auf, unter Deinen steigenden Füßen, wachsen sie aufwärts.« 49 (N II 380) Über 

der Suche nach der Fürsprache hat der Text die Struktur angenommen, für 

sich selbst zu sprechen. Diese Errungenschaft findet statt an einem Ort, der die 

Unterscheidung von Gesetz und überall nicht mehr plausibel macht. Schon am 

Anfang dieses letzten Teils wirkten die vorher streng getrennten Sphären von 

Gesetz und sozialem Überall wie ineinander gedreht: »Warum eile ich denn 

blindlings in ein Haus, lese nicht die Aufschrift über dem Tor, bin gleich auf 

den Gängen, setze mich hier mit solcher Verbohrtheit fest, daß ich mich gar 

205 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

206 

nicht erinnern kann, jemals vor dem Haus gewesen, jemals die Treppen hi­

naufgelaufen zu sein.« (N II 380) Es ist, als sei der Mann vom Lande unverse­

hens ins Gesetz eingetreten, um sich in ihm wie immer schon, und das heißt: 

wie immer schon auf dem Territorium von Dorf und Schloss vorzufinden. Das 

Gesetz ist hier das Überall; und überall ist Gesetz. 50 Das Gesetz des Überall ist 

ein Gesetz, das nichts Bestimmtes mehr besagt; und dieses allgemeine und 

inhaltlose Gesetz kann überall herrschen51 Die Hälften des Vexierbilds sind 

ineinander gefallen. Das Ergebnis ist ein Bild, das nicht doppelt ist, sondern 

einfach, dabei aber wie in sich zerbrochen. Für-Sprache ist im Verhältnis Eins 

zu Eins realisiert: Auch wenn Ich die Rhetorik der Parabel nun beherrsche, 

spreche Ich in dieser beherrschenden Sprache immer noch oder schon auch 

eigene Worte, die als eigene doch eigentlich ungehört bleiben. Und auch wenn 

man die eigentlich unhörbaren Worte nun wirklich lesen kann, die Ich im ver­

schwindenden Augenblick Meines Lebens, der Meine Sprechzeit ist, vor mich 

hingemurmelt habe, sind sie doch offenbar auf dem Papier verzeichnet. 52 

Würde man diesen Text auf die eine oder andere Art als Klartext lesen, wäre 

er, wie es Giorgio Agamben vorschnell für Kafkas Werk überhaupt behauptet 

hat, ein Text der modernen Massengesellschaften und ihrer offenen oder ver­

steckten Totalitarismen: In den Akten der amtlichen Erhebungen stehen wört­

lich wiedergegeben lauter eigene Worte; und jede Autobiographie ist eine Ein­

gabe, die dem Anwaltszwang von vornherein unterlegen ist. Wie dagegen die 

Fürsprache in der abendländischen Rhetorik eine institutionelle Szene war, die 

dem Abstand zwischen Figur und eigentlichem Wort Raum bot, so konstruiert 
sich die Literatur- und Kafkas Literatur in diesem Prosastück - aus der Fikti­

on, dass es diesen Raum und diesen Abstand gibt53 Jedenfalls gilt das der Er­

wartung nach für jedes Stück Prosa, das durch die Veröffentlichung im Druck 

die leere Institutionalität der Literatur erlangt hat. Das trifft nun allerdings auf 

das erörterte Textstück erst seit Max Brods Edition zu. 

* Die folgende Interpretation habe ich im Spring Term 2007 in einem Seminar unter dem 

Titel Advocacy -Fürsprache an der Johns Hopkins University zur Diskussion gestellt. Den 

Teilnehmerinnen und Teilnehmern danke ich für die Fragen und Beiträge. Besonders danke 

ich für Hinweise, die im Folgenden vermerkt sind, Doreen Densky und Anh Nguyen. 

Für kritische Hinweise danke ich auch Wolf Kittler und Benno Wagner. Ihre Kenntnisse und 

Einsichten haben mir geholfen. Alle Irrtümer sind meine. 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

Anmerkungen 

Das Prosastück steht in dem Heft, das nach Kafkas längster zusammenhängender Eintragung 
als Hungerkünstler-Heft bezeichnet wird. Max Brod hat ihm den Titel Fürsprecher gegeben 
und es fur die Veröffentlichung in den Erzählungen ausgewählt. 
In der Kafka-Forschung ist der Text oft zitiert, aber selten untersucht worden. Hervorzuheben 
sind: Hartmut Mahden: >>Die Rolle des Fürsprechers bei Kafka<<, in: Der Deutschunterricht 
(DU) 15 (1963), S. 9-31; Werner Kraft: >>Die Stufen. Fürsprecher<<, in: Franz Kafka. Durch­
dringung und Geheimnis, Frankfurt: Suhrkamp 1968, S. 17-21; wichtige kürzere Hinweise 
finden sich bei: Wilhelm Emrich: Franz Kafka, Bonn: Athenäum 1958, S. 110 und 271; Hart­
mut Binder: Kafka in neuer Sicht. Mimik, Gestik und Personengefuge als Darstellungsformen 
des Autobiographischen, Stuttgart: Metzler 1976, S. 361; Joseph Yogi: Ort der Gewalt. Kafkas 
literarische Ethik, München: Fink 1990, S. 188; Peter-Andre Alt: Franz Kafka. Der ewige 
Sohn, München: Beck 2005, S. 585f. 

2 In dieser Funktionsweise entspricht >>Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte ... << den 
berühmten Anfangssätzen in Proceß und Schloß und in der Verwandlung: Die Ausgangsbe­
dingung der Erzählung ist von einem die Lage bestimmenden Punkt her festgelegt; die Welt, 
in der eine solche Bestimmung statthat oder überhaupt möglich ist, bleibt unbestimmt. Die 
Frage nach dem Ort, die sich damit stellt, ist in dem Prosastück aus dem Hungerkünstler-Heft 
denn das auch vorherrschende Thema. 

3 Das Wort >>Fürsprache<< ist hier eingefuhrt, um den Umkreis von >>Fürsprecher<< und >>Für­
spruch<< in seinem Zusammenhang zu bezeichnen und daraus die Modellszene des Erzählens 
in diesem Text abzuleiten. Kafka verwendet das Wort weder hier noch in einem anderen Text. 
Aus gutem Grund: die Einheit von Fürsprecher und Fürsprache ist das offene Geheimnis des 
Fürsprecher-Textes. 

4 Diese Skizze ist zunächst zur Nachzeichnung der Situation im Text formuliert. Im letzten Teil 
dieses Aufsatzes ist ein damit verbundenes und weiter gehendes literaturanthropologisches In­
teresse angedeutet. Die institutionelle Situation mit der möglichen Mittelstellung eines Für­
sprechers erhält dabei systematisch den Vorrang gegenüber dem üblichen Kommunikations­
modell, das von zwei Seiten ausgeht, die wie zur Vertragschließung zusammen treten. Zur 
vorläufigen historischen und sachlichen Begründung vgl. Rüdiger Campe: >>Making it Expli­
cit. Don Giovannis Versprechen oder eine Vorgeschichte des Sprechakts bei Austin<<, in: Man­
fred Schneider (Hg.), Die Ordnung des Versprechens, München: Fink Verlag 2005, S. 17-39. 
Gerhard Neumann: >>>Wie eine regelrechte Geburt mit Schmutz und Schleim bedeckt.< Die 
Vorstellung von der Entbindung des Textes aus dem Körper in Kafkas Poetologie<<, in: Chris­
tian Begemann, David Wellbery (Hg.), Kunst- Zeugung- Geburt, Freiburg: Rombach 2002, 
S. 293-324; ders.: >>Der Zauber des Anfangs und das >Zögern vor der Geburt<- Kafkas Poeto­
logie des >riskanten Augenblicks<<<, in: Hans Dieter Zimmermann (Hg.), Nach erneuter Lektü­
re: Franz Kafkas >Der Proceß<<<, Würzburg: Königshausen & Neumann 1992, S. 107-126. 

6 Brods Titelgebung >>Fürsprecher<< lehnt sich an Kafkas eigenes Verfahren im Band Ein Hun­
gerkünstler. Vier Geschichten (1924) an. Mit der Ausnahme der ersten Erzählung - Erstes 
Leid - haben alle anderen den Namen der Person als Titel, die im ersten Satz genannt wird. 
Diese Person kann Protagonist der Erzählung in der dritten Person sein (Hungerkünstler) oder 
Gegenstand (Josefine, die Sängerin) und Bezugsperson (Eine kleine Frau) einer Ich-Er­
zählung. Strukturelle Nähe zu >>Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte ... << zeigt beson­
ders die Konstellation von Ich-Erzähler und titelgebender Hauptperson in der Geschichte Eine 
kleine Frau, die beginnt: >>Es ist eine kleine Frau ... <<. (D 321) 

7 V gl. zum ersten Terminus Friedrich K. Stanze!: Theorie des Erzählens, 6. Aufl., Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht 1955; zum zweiten Gerard Genette: Die Erzählung, 2. Aufl., Mün­
chen: Fink 1998, S. 134-138. 

8 Zur Geschichte und Systematik des inneren Monologs im 20. Jahrhundert und zum inneren 
Monolog bei Kafka (besonders in Der Bau) vgl. Michael Niehaus: >>Ich, die Literatur, ich 
spreche ... << Der Monolog der Literatur im 20. Jahrhundert, Würzburg: Königshausen & Neu­
mann 1995, dort besonders S. 247-284. Niehaus entwickelt die Diagnose, wonach Kafkas 
>>Texte in der ersten grammatischen Person<< im herkömmlichen Sinn >>keine >Ich-Er­
zählungen<<< seien (S. 250), aus einer Beobachtung, die auch dem vorliegenden Versuch zu 
den Fürsprechern zugrunde liegt: >>Das >Ich< ist, als Teil der Relation, über die gesprochen 
wird, selber Element der >besprochenen Welt<, aber eben ausschließlich als Teil dieser Relati-

207 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

208 

on.<< (S. 252) Der einfacheren Verständigung wegen behalte ich die Kennzeichnung Ich­
Erzählung bei; die Diskussion hier und im letzten Teil des Aufsatzes stimmt aber mit Niehaus' 
Befund überein. 

9 Jost Schillerneit zufolge gehen die ersten Eintragungen im Hungerkünstler-Heft auf etwa 
1915, eine >>spätere Phase<< der Arbeit arn Proceß zurück. Auf eine Reihe von schwer datierba­
ren Eintragungen folgen dann Textstücke, die der Zeit der Arbeit arn Schloß zugeordnet wer­
den können. Zu ihnen gehört >>Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte ... <<. (N II' 108-
112) 

10 Darauf hat Doreen Densky nachdrücklich hingewiesen in: >>Kafkas Fürsprecher- Für Schrift 
und >Gegenschrift<<<, Ms. Baitimure 2007. 

11 Ein weiterer Beleg fur >Fürsprecher< findet sich im Dorfschullehrer-Konvoiut. 
12 Vgl. Ronald Gray: Kafka's Castle, Carnbridge: UP 1956, S. 19; Heinz Politzer, Franz Kafka. 

Parahle and Paradox, Ithaca/New York: Cornell UP 1962, S. 222f., Rainer Nägele: >>Vexier­
bilder des Andern: Kafkas Identitäten<<, in: Ders.: Literarische Vexierbilder. Drei Versuche zu 
einer Figur, Eggingen: Isele 2002, S. 9-29; besonders S. 27. 

13 Anh Nguyen hat auf die Bedeutung des Sozialen an dieser Stelle nachdrücklich hingewiesen. 
14 Zu Beginn des Textes bleibt es offen, ob >Fürsprecher< in der Einzahl oder Mehrzahl zu ver­

stehen ist. Grammatisch verwendet Kafka nach der Korrektur der ersten Zeile zwar den Plural. 
Da es sich aber durchweg um verneinte Konstruktionen handelt, folgt daraus nicht zwingend, 
ob Ich einen oder mehrere Fürsprecher sucht. >>Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hat­
te ... << legt nicht fest, ob die Suche einem Advokaten oder der Menge der Fürsprecher im Sozi­
alen gilt. 

15 Jacob und Wilhelrn Grimm: Deutsches Wörterbuch, Leipzig: Hirzel 1854-1971, s.v. >Fürspra­
che<, >Fürsprecher< und >Fürspruch<; sowie: Deutsches Rechtswörterbuch (Wörterbuch der äl­
teren deutschen Rechtssprache ), hg. von der Preußischen Akademie der Wissenschaften, 
Bd. 3, H. 1, Weimar: Böhlaus Nachfolger 1935, s.v. >Fürsprech, Vorsprech<, >fiirsprechen<, 
>Fürsprecher, Vorsprecher<, >Fürsprechung, Vorsprechung<, >Fürspruch, Vorspruch<; vgl. auch 
s.v. >Anwalt<. (Bd. 1, 1914-32) Unter >Fürsprech/Vorsprech< sind vier Hauptbedeutungen an­
gegeben: 1. Wortfuhrer, Sachwalter, Parteienvertreter; diese Bedeutung ist ein Teil der mo­
dernen Bedeutung von >Anwalt<, der Nachdruck liegt aber auf verbaler Vertretung und 
Rechtsauskunft, nicht auf der Bevollmächtigung; 2. Schöffe, Urteilfinder; 3. (besonders fur 
den Österreichischen Raum) Gemeindevorstand; 4. (im außerrechtlichen Sinne) »unnütze na­
ger<<. (Bd. 3, Sp. 1088-1090.) 

16 Vgl. Klaus Wagenbach: Franz Kafka. Eine Biographie seiner Jugend. 1883-1912, Bern: Fran­
cke 1958, S. 99-140. 

17 Dem Deutschen Rechtswörterbuch zufolge ist >Anwalt< im vormodernen Recht auf Gewalt im 
Sinne von potestas zu beziehen. Von daher ist der Kern der Bedeutung: >>wer Gewalt, Voll­
rnacht von einem andern hat, fur einen andern handelt<<. Darunter fällt dann: Beamter; Bote; 
Stellvertreter eines Fürsten, Beamten oder Geistlichen. (Deutsches Rechtswörterbuch, s.v. 
Anwalt; Bd. 1, Sp. 766.) 

18 Außer den Einträgen im Deutschen Rechtswörterbuch vgl. die Hinweise zu >Fürsprecher< bei 
Richard Schröder: Lehrbuch der deutschen Rechtsgeschichte, 6. verbesserte Auflage, fortge­
fuhrt von Eberhard Frh. v. Künßberg, Berlin, Leipzig: Vereinigung wissenschaftlicher Verle­
ger, Walter Gruyter & Co. 1922. Für das fränkische Volksrecht, das Schröder-Künßberg als 
Exempelfall germanischen Rechts gilt, sehen die Autoren im Fürsprech( er) den Vertreter einer 
anwesenden Partei im Prozess, während der advocatus Bevollmächtigter sei, der anstelle der 
Parteien rechtliche Handlungen vollziehen und vor Gericht auftreten könne. Solche Bevoll­
mächtigung in Abwesenheit sei nur dem König gestattet oder Personen, denen der König die­
ses Privileg verleiht (S. 415; ähnlich wieder fur den hochmittelalterlichen Prozess S. 844f.). 
Andere Stellen legen nahe, dass alle Personen, die durch ihr Auftreten oder ihr Handeln eine 
(in der Regel anwesende) Partei unterstützen, als Fürsprecher bezeichnet werden konnten. In­
sofern kommen sie auch in die Nähe von Zeugen einer Partei, Eidhelfern und Bürgen. 

19 >>[ ... ]Die Vertretung durch Advokaten.[ ... ] I I. Als Beistand der Partei im Prozess fungirt der 
Advokat. Eine Theilung der Parteienvertreter in Redner (patronus, Fürsprecher, avocat, ba­
rister und serjants) und Prokurator (avoue, attornati) kennt das österr[eichische] Recht nicht.<< 
(Dorninik Ullrnann: Das Österreichische Zivilprozeßrecht, 2. durchgesehene Auflage, Prag: 
Ternpsky [zur seihen Zeit auch: Leipzig: Freytag] 1887, S. 131. Damit bestätigt Ullrnann of­
fenbar die lexikalische Lage im Neuhochdeutschen; schon im Zedler heißt es ähnlich s.v. >Ad­
vocatc >>[ ... ]bedeutet soviel, als die Menschen entweder zu vertheidigen, oder ihnen zu ra-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

then, oder mit Zeugniß beyzustehen [ ... ]. [ ... ] Sonst wird ein Advocat genennet ein rechtlicher 
Fürsprecher, Causarum Patronus, ein Redner, ein rechtlicher Beystand, der den andern in Ge­
richten vertheidiget.<< (Johann Heinrich Zedler: Grosses vollständiges Universal-Lexicon der 
Wissenschaften und Künste, Nachdruck Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1961-
1964.) 

20 Nicht zu vergessen ist, dass Kafka in einer Zeit, in der die Stellung der Advokatur in der 
Rechtsordnung Österreich-Ungarns und auch im Deutschen Reich ausfuhrlieh erörtert worden 
war, ein Jahr lang den fur alle Arten gerichtlicher and anwaltlicher Praxis vorgeschriebenen 
Vorbereitungsdienst absolviert hat. In seinem Curriculum Vitae fur die Assecurazioni Generali 
stellt Kafka aber fest, dass er die Concipientenstellung nicht mit dem Berufsziel des Advoka­
ten gewählt habe: >>Nachdem ich die letzte Staatsprüfung absolviert hatte, trat ich arn I. April 
1906 als Concipient beim Advokat Richard Löwy, Alstädter Ring, ein. [ ... ]I Ich war, wie ich 
es mit den Herrn Advokaten auch gleich vereinbart hatte, in die Kanzlei nur eingetreten, um 
die Zeit auszunützen, denn schon arn Anfang hatte ich die Absicht, nicht bei der Advokatur zu 
bleiben.<< (Zitiert nach: Max Brod: Franz Kafka. Eine Biographie, Frankfurt/Main: Fischer 
1962, S. 308; Fotokopie des Formblatts mit dem Aufdruck >Curriculum Vitae< S. 309.) 

21 Unter >Fürspruch, Vorspruch< findet man im Deutschen Rechtswörterbuch zwei Bedeutungen: 
Die erste ist identisch mit FürsprecherN orsprecher in der Bedeutung >Rechtsbeistand<; die 
zweite Bedeutung ist: Schutz, Verteidigung und Verteidigungsrede. (Bd. 3, H. I, Sp. 1093) 
Wollte man Kafka eine entsprechende sprach- und rechtsgeschichtliche Kenntnis unterstellen, 
wäre (der ersten Bedeutungsvariante von Fürspruch nach) die Unterscheidung zwischen 
Fürspruch und Fürsprecher und damit die zwischen Gesetz und Überall eine zwischen AI!o­
rnorophen mit gleicher Bedeutung. Das träfe die Sachlage in Kafkas Text. 

22 Die doppelte Optik in der Ortsangabe - im Gericht oder überall - ließe sich auch als die Be­
ziehung und der Unterschied zwischen dem anfangliehen Präpositionalausdruck >>in einem 
Gerichtsgebäude<< und dem späteren >>bei Gericht<< formulieren - zwischen dem architektoni­
schen Ort der Institution und dem institutionellen Ort, der eine Architektur hat. (N II 277f., 
Hervorhebung von mir.) 

23 In diesen Zusammenhang ließe sich die Lehre von den >dritten Personen< im Zivilprozess ein­
bringen, die weder eigentliche Parteien noch reine Funktionsträger im Prozess sind: >>Außer 
den Parteien als Hauptpersonen des streitigen Anspruchs können auch dritte Personen an dem 
Processe teilnehmen. Der Grund fur eine solche Theilnahrne Dritter kann im eigenen Interesse 
dieser dritten Personen an dem Rechtsstreite liegen, wie dies der Fall ist bei der Intervention: 
derartige Nebenpersonen des Processes heißen Intervenienten. Es können sich aber auch dritte 
Personen an einem Processe betheiligen zur Wahrung der Interessen der Parteien; es ist dieß 
der Fall bei den Vertretern und Processbevollrnächtigten der Parteien. Unter den Processbe­
vollrnächtigten sind insbesondere die berufsmäßigen Processbevollrnächtigten hervorzuheben 
(Advokaten), deren sich die Parteien vielfach auf Grund gesetzlicher Vorschriften bedienen 
müssen.<< (Maxirnilian Schuster von Bonnott: Österreichisches Civilprocessrecht, 2. Abdruck 
Wien: Manz 1896, S. 81.) 

24 >>Man will die Verteidigung möglichst ausschalten, alles soll auf den Angeklagten selbst ge­
stellt sein. Kein schlechter Standpunkt im Grunde, nichts wäre aber verfehlter als daraus zu 
folgern, daß bei diesem Gericht die Advokaten fur den Angeklagten unnötig sind. [ ... ] Das 
V erfahren ist nämlich im allgerneinen nicht nur vor der Öffentlichkeit geheim, sondern auch 
vor dem Angeklagten. [ ... ]Auch der Angeklagte hat nämlich keinen Einblick in die Gerichts­
schriften und aus den V erhören auf die ihnen zugrunde liegenden Schriften zu schließen, ist 
sehr schwierig, insbesondere aber fur den Angeklagten der doch befangen ist und alle mögli­
chen Sorgen hat, die ihn zerstreuen. Hier greiftnun die Verteidigung ein.<< (P 153f.) 

25 In eine Konstruktion großen Ausmaßes treibt diese Vorstellung AdolfWeißler in: Geschichte 
der Rechtsanwaltschaft, Leipzig: C. E. M. Ffeiffer 1905. Weißlers der >>Deutschen Rechtsan­
waltschaft<< gewidmete Geschichte, die -im letzten Jahr von Kafkas Jurastudium und vor sei­
nem Eintritt in die Kanzlei Löwy erschienen - die erste ihrer Art zu sein beansprucht, beginnt 
mit dem Abschnitt >>Rechtweiser<<. In altgermanischer Vorzeit wird darin die Figur eines Für­
und Vorsprechers (oder Asega) konturiert, der unabhängig von Parteien wie vorn urteilenden 
Gericht die rechtsrelevanten Fragen eines Falles bestimmt. 

26 Im weiteren Verlauf seiner Ausfuhrungen, die K. zu Verzweiflung treiben, geht Dr. Huld im 
Proceß darauf ein, wie die Advokaten bei Gericht zu Fürsprechern im Sozialen werden: Das 
Gericht braucht sie, um gelegentlich die Autopoiesis des eigenen Systems überspringen, d.h. 
um Erhebungen machen zu können: >>Den Beamten fehlt der Zusammenhang mit der Bevölke-

209 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

210 

rung, fur die gewöhnlichen mittleren Processe sind sie gnt ausgerüstet, ein solcher Proceß rollt 
von selbst auf seiner Bahn ab [ ... ], gegenüber den ganz einfachen Fällen aber wie auch ge­
genüber den besonders schwierigen sind sie oft ratlos [ ... ]. Da kommen sie zum Advokaten 
um Rat und hinter ihnen trägt ein Diener die Akten[ ... ].<< (P 156f.) 

27 Zum Sozialen als Gebiet und Gegenstand von Unterscheidungen vgl. Georg Sirnrnel: Über 
sociale Differenzierung (1890), in: Ders., Gesamtausgabe, hg. von Otthein Rarnrnstedt, Bd. 2, 
Aufsätze 1887-1890, Frankfurt/Main: Suhrkarnp 1989, S. 109-295. Kafka hat kurz vor seinem 
Tod, Ende 1923, Sirnrnels Buch Rembrandt. Ein kunstphilosophischer Versuch beim Kurt 
Wolff-Verlag bestellt und es dem Arzt Ludwig Nelken geschenkt. (Ludwig Nelken: Ein Arzt­
besuch bei Kafka, in: >>Als Kafka mir entgegen kam ... <<. Erinnerungen an Franz Kafka, hg. 
von Hans-Gerd Koch, Berlin: Wagenbach 1995, S. 187.) 

28 Benno Wagner verdanke ich wichtige Anregung und Dokumente zu dem, was Fürsprache in 
Kafkas Tätigkeit als Versicherungsjurist bedeutet haben kann. Ein bezeichnender Fall ist die 
Diskussion um Schiedsgerichte in Versicherungsfallen: Die Arbeiter-Unfall-Versicherung in 
Prag war Ende 1912 um Stellungnahme gebeten worden zu dem Vorschlag, klagenden Arbei­
tern Advokaten an die Seite zu stellen. Die Stellungnahme drückt Sympathie und Verständnis 
aus, lehnt den Vorschlag aber ab. Die Gründe liegen im Zentrum dessen, was hier Fürsprecher 
im Sozialen genannt wurde: Zum einen, heißt es, handele es sich bei den Schiedsgerichten 
nicht um Gesetz anwendende Gerichte, sondern um Laiengerichte, in denen die interressierten 
Parteien (Arbeiter, Unternehmer, Regierung) vertreten seien. Zweitens sei das soziale Schieds­
gericht seiner eigenen Mission nach ein Organ der Fürsorge, so dass formelle Advokaten die 
ohnehin arn Wohl der Kläger orientierten Verhandlungen nur beeinträchtigten. Ein Advokat 
im rechtlichen Sinne, heißt es in dem Dokument mit bemerkenswerter Formulierung, >>rennt 
[ ... ] durch seine Ausfuhrungen eigentlich nur offene Türen <ein><< (BI. 8); und >>[d]er wirt­
schaftliche Notstand, in dem <der Kläger> sich befindet, ist sein eindringlichster Fürsprecher<< 
(BI. 5). (Betreff: Rechtsbeistand der Versicherten. Antrag der Reichsratsabgeordneten Dr. 
Gasser, Pittacco & Gen., Österreichisches Staatsarchiv, Bestand Ministerium des Inneren, Ab­
teilung >5<, Faszikel Nr. 61; mit Dank an Benno Wagner.) 
Der Zusammenhang, in dem ein solcher Hinweis Aussagekraft erlangt, ist erschlossen durch 
den monumentalen Band Amtliche Schriften und seine hervorragende Kornrnentierung (ASM). 

29 Gegen Alts Zusammenfassung ist festzuhalten, dass der Jahrmarkt als der rechte Ort des Sozi­
alen das Zusammentreffen unverbundener Zwischenträger von sozialen Beziehungen und 
Funktionen vorstellt, nicht eine homogene Volksgemeinschaft; vgl. P. A. Alt: Franz Kafka, 
S. 585f. 

30 In >>Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte ... << markiert eine akustische Erscheinung, 
das Dröhnen, die vexierbildhafte Verbindung von zentralem Ort und Überall: Was den Ich­
Erzähler >>arn meisten an ein Gericht<< erinnert, ist >>ein Dröhnen, das unaufhörlich aus der 
Feme zu hören war<<. Von ihm heißt es: >>[E]s erfullte so sehr alle Räume, daß man annehmen 
konnte, es komme von überall oder, was noch richtiger schien, gerade der Ort, wo man zufal­
lig stand, sei der eigentliche Ort des Dröhnens [ ... ].<< (N II 377f.) Zur Musik und zum Inein­
ander von Hier und Überall im Akustischen bei Kafka vgl. W. Ernrich: Franz Kafka, 154f. 

31 Die Idee der Helferin kommt K. im Proceß bei seiner Begegnung mit Leni, der Pflegerin des 
Advokaten: >>Ich werbe Helferinnen, dachte er fast verwundert. Zuerst Fräulein Bürstner, dann 
die Frau des Gerichtsdieners und endlich diese kleine Pflegerin [ ... ].<<Es ist aber Leni, die 
umgekehrt K. das Stichwort eingegeben hat: Leni hat ihm gerade dringend geraten, ein Ges­
tändnis vor Gericht abzulegen; sie fahrt fort: >>Jedoch selbst das ist ohne fremde Hilfe nicht 
möglich, wegen dieser Hilfe aber müssen Sie sich nicht ängstigen, die will ich ihnen selbst 
leisten.<< (P 143) 

32 Die Interpretation der Türhüter-Parabel und der Nachweis, dass von ihr her der Proceß zu 
verstehen sei, ist Kernstück von Politzers Kafka-Buch. Danach ist nicht der Mann vorn Lande 
oder das Gesetz die entscheidende Fignr der Parabel, sondern der Türhüter. Er ist die Fignr der 
leeren Transzendenz- eines Gesetzes, das nichts sagt; einer Offenbarung, die nichts zeigt. Das 
>grundlegende Paradox<, wie Politzer sagt, ist eine die Mittlerfiguren affizierende oder von ih­
nen ausgehende Schuld des Gesetzes: das Versagen, sich nicht als Gesetz mitzuteilen bzw. 
sich nicht als transzendenten Sinn zu offenbaren. Das Paradox der Kafkaschen Parabel ist der 
Mittler des Gesetzes, der kein Gesetz mitteilt. Das aber, kann man sagen, ist genau der Status 
des Texts, den New Criticisrn und Immanente Interpretation sich vorgesetzt hatten. (V gl. H. 
Politzer: Parahle and Paradox, >>The law ofthe Law<<, S. 167-170; fur die Zeitgenossenschaft 
zum New Criticisrn kann der Satz arn Anfang stehen: >> What distinguishes an actual Kafka 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kafkas Fürsprache 

story frorn a Kaflalike drearn is the style of the story.<< (Preface, Viii)) Ohne diese Wendung 
der Literaturwissenschaft wäre Kafkas Text in seinen internen Genauigkeiten nicht zu lesen 
gewesen. Das gilt über die textimmanenten Leseweisen hinaus bis zu den rhetorischen und 
diskursanalytischen. 

33 Die Hinweise im Folgenden sind in einem anderen Zusammenhang genauer ausgefuhrt in: 
Rüdiger Campe: >>Schreiben im Process. Kafkas ausgesetzte Schreibszene<<, in: Davide Giuri­
ato, Martin Stingelin, Sandro Zanetti (Hg.), >>Schreibkugel ist ein Ding gleich mir: von Eisen<<, 
München: Fink Verlag 2005, S. 115-132. 

34 >>[W]as mir geschehen ist, ist ja nur ein einzelner Fall und als solcher nicht sehr wichtig[ ... ], 
aber es ist das Zeichen eines Verfahrens, wie es gegen viele geübt wird. Für diese stehe ich 
hier ein, nicht fur mich.<< (P 64) K. kann also im rechtlichen Sinne in seinem Namen sprechen 
( d.h. ohne rechtliche Vertretung) - weil er im politischen Sinn fur andere spricht. Die Ironie 
dieses Kapitels ist es freilich, dass die Sache, um die es K. politisch geht, das Verfahren des 
Rechts und zwar sein eigenes ist. 

35 WolfKittler hat Kafkas Process vor dem Hintergrund der Diskussionen arn Ende des 19. Jahr­
hunderts gelesen, Rechtsstaatlichkeit im Strafprozess zu gewährleisten. Es geht um den Wech­
sel vorn geheimen Inquisitions- zum Anklageprozess, der auf Mündlichkeit und Öffentlichkeit 
abstellt. Kitt! er weist auf freilich fehlgeschlagene V ersuche hin, auch das Untersuchungsver­
fahren dem Prinzip des Anklageprozesses zu unterstellen. K.s Prozess lässt sich danach als 
ewige Voruntersuchung verstehen - als V erfahren, das aus dem Schatten der Inquisition nie­
rnals heraustritt. (Wolf Kittler: >>Heimlichkeit und Schriftlichkeit: Das Österreichische Straf­
prozessrecht in Franz Kafkas Roman Der Process<<, in: Germanie Review 78 (2003), S. 194-
222.) 

36 >>>Es ist kein Zweifel<, sagte K. sehr leise, denn ihn freute das angespannte Aufhorchen der 
ganzen Versammlung[ ... ], >es ist kein Zweifel, daß hinter allen Äußerungen dieses Gerichtes, 
in meinem Fall also hinter der Verhaftung und der heutigen Untersuchung eine große Organi­
sation sich befindet.<<< (P 69) 
Zum Zusammenhang zwischen der Diskussion um Freigabe der Advokatur und Installation 
von Advokatenzwang auf der einen Seite und der Vorstellung von Rechtsstaatlichkeit auf der 
anderen vgl. zum Beispiel: Heinrich Jaques: Die freie Advokatur und ihre legislative Organi­
sation: Eine Abhandlung zur Reform der deutschen und Österreichischen Gesetzgebung, Wien: 
Braumüller 1868. 

37 Das Umgekehrte tut der so genannte Winkeladvokat: Winkeladvokat ist, wer für Mandanten 
Eingaben an das Gericht verfasst, ohne vorn Gericht - oder später: der Anwaltskammer - dazu 
befugt zu sein. (vgl. P 242f.; und Ullrnann: Das Österreichische Zivilprozeßrecht, S. 143.) 

38 Von seiner eigenen >>Verteidigungsschrift<< spricht K. arn Beginn des Kapitel >>Advokat- Fab­
rikant- Maler<< (P 149f.), von einer>> Eingabe<< später, P 169-171. 

39 Ein Gegenstück dazu, das allerdings sehr viel unscheinbarer bleibt, ist der Brief des Sekretärs 
Klamm im Schloß, von dem K. glaubt, er enthalte seine Berufung zum Landvermesser. Der 
DorfVorsteher, vor Bürge! der erste Experte in Verwaltungsrecht und -praxis des Schlosses, 
klärt K. aber über die Unterscheidung zwischen Privatbriefund amtlicher Zuschrift auf. Nach­
dem er als bloßen Privatbrief identifiziert hat, was K. als amtlich bindende Erklärung verstan­
den hatte, fasst K. zusammen: >>>Sie deuten, Herr Vorsteher<, sagte K., >den Brief so gut, daß 
schließlich nichts anderes übrigbleibt als die Unterschrift auf einem leeren Blatt. [ ... ].<<< 
(S 114) 

40 Advokaten betreiben hier nur außergerichtliche, private Beratung, und stehen darum unter den 
Sekretären. >>Mancher hat schon die Partie verloren, weil er, da er an zuständiger Stelle nicht 
vorwärtszukommen glaubte, an unzuständiger durchzuschlüpfen versuchte. Solche Versuche 
müssen übrigens auch daran scheitern, daß ein unzuständiger Sekretär, selbst wenn er nächt­
lich überrumpelt wird und besten Willens ist zu helfen, eben infolge seiner Unzuständigkeit 
kaum mehr eingreifen kann als ein beliebiger Advokat oder im Grunde viel weniger, selbst 
wenn er sonst etwas tun könnte, da er doch die geheimen Wege des Rechts besser kennt als al­
le die advokatarischen Herrschaften[ ... ].<< (S 418) 

41 Vgl. Deutsches Rechtswörterbuch, s.v. >Fürsprech, Vorsprech<, III. 
42 Der Vorsteher setzt ausdrücklich die Geschichte, die er erzählt, in Beziehung zu den Akten, 

nach denen seine Frau während seiner Erzählung vergeblich sucht: >>Ich kann Ihnen jedoch 
zunächst die Geschichte auch ohne Akten erzählen.<< (S 100) Er schließt die Erzählung mit den 
Worten: >>>Der Akt ist also nicht gefunden<, sagte der Vorsteher, >schade, aber die Geschichte 

211 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Campe 

212 

kennen Sie ja schon[ ... ].<<< (S 113) Dabei handelt es sich offenkundig um eine Geschichte, 
die, wie der Vorsteher präzisiert, >>nicht zur Unterhaltung<< erzählt wird. (S 1 02) 

43 Zur Sache vgl. Comelia Vismann: Akten. Medientechnik und Recht, Frankfurt/Main: Fischer 
2000. In ihrer grundlegenden Studie hat Vismann die Bedeutung der Aktenverwaltung aber 
nicht fur das Schloß gezeigt, sondern den Proceß und die Türhüter-Legende. Wie in Politzers 
Interpretation ist wieder die Figur des Türhüters entscheidend. Vismann zeigt, dass Türsteher 
die ursprüngliche Aufgabe des römischen cancellarius ist. Der cancellarius steigt später auf zu 
einem wichtigen Beamten, der nicht nur den Verkehr des Gerichts mit Parteien und Akten re­
guliert, sondern auch die Publikation der Edikte besorgt. (>>Kafkas Kanzleien<<, S. 30-48) 

44 Erich Heller: The Disinherited Mind, Cambridge: Bowes & Bowes 1952, S. 170. 
45 Vgl. Heinrich Bosse: Autorschaft ist Werkherrschaft, Paderbom: Schöningh 1981. Zur Kon­

zeption von Literatur als quasi-Institution - hier reforrnuliert als leere Institution - vgl. Jac­
ques Derrida: Acts ofLiterature, hg. von Derek Atridge, New York: Routledge 1992. 

46 Eduard Norden: Die antike Kunstprosa, Leizig/Berlin: Teubner 1915-1923. 
47 Zu dieser These vgl. Rüdiger Campe: >>Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch-anthropolo­

gische Näherung ausgehend von Quintilian, lnstitutio oratoria VI, 1-2<<, in: Josef Kopper­
schmidt (Hg.), Rhetorische Anthropologie, München: Fink 2000, S. 135-152. 

48 Innere Monologe, in denen die Person sich selbst mit Du anspricht, kommen gelegentlich im 
Schloß vor. So zum Beispiel, wenn K. den Augenblick verpasst hat, Sekretär Erlanger in sei­
ner Sache zu sprechen: >>Über ihn hinweg gingen die Befehle, die ungünstigen und die günsti­
gen[ ... ]. Wenn Dir Erlanger abwinkt, was willst Du tun, und wenn er nicht abwinken würde, 
was könntest Du ihm sagen?<< (S 429) 

49 Der Rhythmus der Prosa geht in diesen letzten Zeilen in metrische Poesie über. Deutlich wird 
das an dem letzten, von Kafka zwischen >>Füßen<< und >>wachsenden<< gesetzten Komma, das 
nicht grammatisch oder logisch, sondern rhythmisch interpungiert. 

50 Wie eine Parodie auf diesen radikalen Zusammenfall liest sich der Eintrag, der im Hunger­
künstler-Heft unmittelbar auf >>Es war sehr unsicher, ob ich Fürsprecher hatte ... << folgt: >>Es 
war ein schmaler, niedriger, rundgewölbter, weiß getünchter Gang, ich stand vor seinem Ein­
gang, er fuhrte schief in die Tiefe. Ich wußte nicht, ob ich eintreten sollte [ ... ]. Da kam ein 
Herr vorüber, wohl zufallig [ ... ]. >Wohin denn, Kleiner?< fragte er. >Noch nirgendhin<, sagte 
ich[ ... ]- >noch nirgendhin. Ich überlege erst.<<< (N II 380f.) 

51 So lautet Agambens Interpretation nicht nur der Türhüter-Legende, sondern von Kafkas Prosa 
überhaupt: In der Türhüter-Legende sei entscheidend, dass das Gesetz nichts sage oder bedeu­
te, aber in Kraft ist. Diese Deutung fallt wohl nicht mit Derridas Auffassung zusammen, wie 
Agamben annimmt; wohl aber mit der von Politzer und dem Kafka der immanenten Interpre­
tation. Das Gesetz, das nichts sagt, aber gilt, ist fur Agamben im Weiteren das Signum der 
Modeme. Kafka sei ihr Dichter, er erzähle das Lebens unter dem Gesetz, das in Kraft ist, ohne 
zu bedeuten: >>[ ... ]in Kafka's village the empty potentiality of law is so much in force as to 
become indistinguishable from life. The existence and the very body of Joseph K. ultimately 
coincide with the Trial[ ... ].<< (Giorgio Agamben: Homo sacer. Sovereign power and bare life, 
übers. Daniel Heller-Roazen, Stanford: UP 1998, S. 52f.) Dem Fürsprecher-Text nach ist 
Agambens Interpretation auf ungenaue Weise radikal. Kafkas Prosa gewinnt ihre Immanenz 
gerade durch die vexierbildhafte Dopplung von Gesetz und sozialem Überall. Ein Zusammen­
fall beider ist ihre äußerste Möglichkeit, die Einlösung und die Katastrophe. 

52 Der sich als Fürsprecher anbietende Sekretär Bürgel im Schloß zieht, kaum dass K. spricht, 
>>einen Notizblock unter der Decke hervor, um sich etwas zu notieren<<. Während er sich >>et­
was<<- offenbar K.s Worte- notiert, spricht er sie laut nach. Es ist, kann man sagen, der Au­
genblick des polizeilichen Aufschreibens hingemurrnelter Worte. (S 408) 

53 Damit soll in anderer Weise wieder aufgenommen werden, was Derrida in seiner Interpretati­
on von Vor dem Gesetz skizziert hat: Kafkas Literatur der Institution auch als eine Stellung­
nahme zur Institution der Literatur zu sehen; vgl. Derrida: >>Prejuges<<, in: Norbert W. Bolz/ 
Wolfgang Hübner (Hg.), Spiegel und Gleichnis, Würzburg: Königshausen & Neumann 1983, 
S. 343-366. 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008 - am 14.02.2026, 08:30:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

