
AUFSATZ

Daniel Jacob

Der Nationalsozialismus, Richard Rorty und die Möglichkeiten
rationaler Verständigung1

Grenzen der Verständigung

Der Nationalsozialismus ist auf den ersten Blick ein Paradebeispiel dafür, dass ra-
tionale Verständigung im Angesicht ideologischen Beharrens zum Scheitern verur-
teilt ist. In ihrem völkischen Wahn waren die Nationalsozialisten weder von den
demokratischen Kräften innerhalb Deutschlands noch vom zunehmend besorgten
Ausland »zur Vernunft zu bringen«. Im Gegenteil radikalisierte sich im Zuge der
nationalsozialistischen Herrschaft ihre Ideologie sogar noch weiter, mit katastro-
phalen Folgen. Nach Ende des Krieges beobachtet Hannah Arendt bei einer Reise
durch das stark zerstörte Deutschland eine weitverbreitete moralische Indifferenz,
eine Unfähigkeit, das Ausmaß der eigenen Verbrechen zu erfassen.2 Das national-
sozialistische Deutschland, so scheint es, befand sich in einem Geisteszustand, der
eine unüberwindbare Kluft zum humanistisch-liberalen Denken bis über das Ende
des Krieges hinaus offenbarte.

Für den amerikanischen Neo-Pragmatisten Richard Rorty zeigt sich hier eine
kommunikative Barriere, die weniger dramatisch immer schon unseren Alltag be-
stimmt. Geprägt von unserem sozialen Umfeld, so Rorty, nähern wir uns der Welt
aus der Perspektive eines spezifischen »Vokabulars«, sehen diese immer durch den
Filter kultureller Konventionen. Rationale Verständigung, der Austausch von Ar-
gumenten mit Bezug auf gemeinsam geteilte Prämissen, sei über die Grenzen von
Vokabularen hinweg nicht möglich.3 Aufmerksamkeit hat Rorty mit diesen Argu-
menten insbesondere in der Debatte um den universellen Geltungsanspruch von
Menschenrechten erregt. So wünschenswert Menschenrechte aus liberaler Perspek-
tive auch erscheinen mögen, seien sie doch bloß Teil eines kontingenten, spezifisch-

I.

 
1 Für hilfreiche Kommentare und Anregungen möchte ich insbesondere Jan Brezger, Nina

Engwicht, Eva Hausteiner, Bernd Ladwig, Thorsten Thiel, Christian Volk sowie den zwei
anonymen Gutachtern des »Leviathan« danken. Zudem danke ich der Deutschen
Forschungsgesellschaft für die Förderung des Sonderforschungsbereichs 700 »Governance
in Räumen begrenzter Staatlichkeit«, in dessen Kontext dieser Text entstanden ist.

2 Vgl. Arendt 1950, S. 342.

3 Für einen Überblick zum Denken Rortys siehe Auer 2004 und Iser 2008, S. 51-65. Zu
seiner Rolle im Kontext des amerikanischen Pragmatismus siehe Talisse 2007, S. 1-26, und
Bernstein 2010 a, S. 13-15. Zur Person Rortys siehe Rorty 2000 b; Bernstein 2008; Gross
2008. Zur Bandbreite der Rezeption von Rorty siehe Ramberg 2000, S. 127-129. Einen
Zugang ganz eigener Art bietet das Online-Archiv der University of California Irvine, das
den digitalen Nachlass von Rorty verwaltet; siehe University of California Irvine 2010.

Leviathan, 40. Jg., 1/2012, S. 109 – 128

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


westlichen Vokabulars; kein noch so ausgefeiltes Argument könne ihren besonderen
Stellenwert über die Grenzen dieses Vokabulars hinaus begründen.4 Wiederholt
greift Rorty dabei auf das Beispiel des Nationalsozialismus zurück. Mit besonderer
Deutlichkeit zeige sich hier die Unmöglichkeit, zwischen verschiedenen Vokabula-
ren zu vermitteln und so über deren Grenzen hinweg zu einer rationalen Verstän-
digung zu gelangen: »Das liegt daran, dass wir lieber sterben als unschuldige jüdi-
sche Kinder töten würden, während die Nazis (wie wir, um ein extremes Beispiel zu
nennen, sagen wollen) lieber sterben würden, als den Führer zu verraten, indem sie
die unschuldigen Judenkinder nicht umbringen«.5 Dabei profitiert Rorty ersichtlich
von der suggestiven Kraft seines Beispiels: Konfrontiert mit den für uns tatsächlich
unvorstellbaren Gräueltaten des NS-Regimes scheint seine Position intuitiv plausi-
bel. Tatsächlich wirkt der Versuch einer rationalen Verständigung mit überzeugten
Nazis auf den ersten Blick geradezu grotesk.

Und doch möchte ich argumentieren, dass Rorty vorschnell die Möglichkeiten
rationaler Verständigung verwirft und damit zu fragwürdigen politischen Schluss-
folgerungen gelangt. Der Grund hierfür liegt in seiner unzureichenden Ausdifferen-
zierung des für ihn so zentralen Begriffs des Vokabulars, aus der seine sehr eng
gefasste Vorstellung von rationaler Verständigung herrührt. Wie schon erwähnt,
argumentiert Rorty, dass über die Grenzen von Vokabularen hinweg rationale Ver-
ständigung nicht möglich sei, wohl aber innerhalb eines Vokabulars. Dabei geht er
im Kern von einer Vorstellung rationaler Verständigung aus, wie sie auch den hier
angestellten Überlegungen zugrunde liegt: Rationale Verständigung bezeichnet
demnach den Austausch von Argumenten mit Bezug auf gemeinsam geteilte Prä-
missen oder, anders ausgedrückt, die Bereitschaft, Geltungsansprüche mit Bezug auf
eben diese gemeinsam geteilten Prämissen anzuerkennen.6 Innerhalb eines Voka-
bulars ist diese Art der Verständigung nach Rorty möglich, da hier die notwendige
Gemeinsamkeit der Prämissen vorhanden ist; bei Verständigungsversuchen über die
Grenzen von Vokabularen hinweg fehlt sie jedoch und ist rationale Verständigung
daher unmöglich. Da Rorty letztlich die vokabularübergreifende Verständigung,
beispielsweise über den Gehalt der Menschenrechte, für ausschlaggebend hält, neigt
er dazu, rationale Verständigung in Gänze zu verwerfen. So etwa in seinem berühmt
gewordenen Diktum, anrührenden Erzählungen wie Onkel Toms Hütte komme ei-
ne bei weitem größere Bedeutung für die Verbreitung der Menschenrechte zu als
noch der ausgefeiltesten moralphilosophischen Begründung, die letztlich eben doch
nur ein zum Scheitern verurteilter Versuch rationaler Verständigung bleibe.7

Rortys Argument über die Vergeblichkeit rationaler Verständigung hängt dabei
direkt von seinen Überlegungen zum Begriff des Vokabulars ab, basiert seine Skepsis
doch auf der Vorstellung miteinander inkommensurabler Vokabulare. Der hier ge-
machte Vorschlag einer weiteren Ausdifferenzierung des Vokabularbegriffs will ge-

 
4 Vgl. Rorty 2000 a.

5 Rorty 2001 c, S. 109.

6 Rorty 2001 a, S. 165; Rorty, Mendieta 2006, S. 70.

7 Rorty 2000 a, S. 265-267.

110 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


nau diese Vorstellung in Frage stellen. Zwar bleibt es weiterhin möglich, dass ra-
tionale Verständigung aufgrund mangelnder geteilter Prämissen an den Grenzen
von Vokabularen scheitert, doch zeigt sich bei einem dynamischeren Verständnis
von Vokabularen, dass der von Rorty zugestandene, doch leichthin verworfene Fall
der rationalen Verständigung zwischen Vokabularen sehr viel mehr Potential birgt.
Ein dynamischeres Verständnis legt nahe, dass es zwischen den meisten Vokabula-
ren ausreichende Überschneidungen gibt, um rationale Verständigung zu ermögli-
chen. Insofern, als diese Überschneidungen dann wiederum als ein gemeinsames
Vokabular begriffen werden können, wird die von Rorty zum Sonderfall erklärte
rationale Verständigung innerhalb eines gemeinsamen Vokabulars ganz im Gegen-
teil zum Regelfall – und scheint mithin eine stärkere Beachtung der Möglichkeiten
rationaler Verständigung angezeigt.

Bei genauerem Hinsehen bietet sich gerade das von Rorty gewählte Beispiel des
Nationalsozialismus an, um diese Überlegungen zu verdeutlichen. In seinen radi-
kalsten Ausprägungen lässt sich der Nationalsozialismus tatsächlich als ein Voka-
bular begreifen, dessen Überlappungen mit anderen Vokabularen für rationale Ver-
ständigung nicht ausreichend waren. In diesem Sinne sind die Verbrechen der Na-
tionalsozialisten für uns wahrlich unverständlich, da wir sämtliche der relevanten
moralischen und pseudo-biologischen Hintergrundannahmen nicht teilen. Zugleich
lässt sich aber selbst noch am Beispiel des Nationalsozialismus zeigen, dass es sich
bei diesem Scheitern rationaler Verständigung um den Endpunkt eines Prozesses
handelt, im Zuge dessen Überlappungen mit anderen Vokabularen und damit die
Voraussetzung für rationale Verständigung systematisch eliminiert wurden. Nimmt
man diesen Prozess und damit den dynamischen Charakter von Vokabularen stär-
ker in den Blick, so zeigen sich gerade hier die vielfältigen Möglichkeiten rationaler
Verständigung, die Rorty trotz einiger Andeutungen insgesamt aus dem Blick ver-
loren zu haben scheint.

Um diese Überlegungen zu verdeutlichen, beginne ich mit einer Darstellung neue-
rer historischer Studien zum moralischen Selbstverständnis der Anhänger des Na-
tionalsozialismus (II). Interessant für die Ausgangsfrage ist hier die von Harald
Welzer und Raphael Gross vorgeschlagene Perspektive, diese gerade nicht als amo-
ralisch zu verstehen. Vielmehr, so Welzer und Gross, müsse man die nationalsozia-
listische Ideologie als einen für breite Bevölkerungsschichten wirksamen normativen
Referenzrahmen, eben als moralisches System, verstehen. In diesem Sinne handelten
auch die an »Judenaktionen« beteiligten Soldaten moralisch, so sehr die diesem
Handeln zugrunde liegende Moral uns auch verwerflich und schon mit moralischen
Grundprinzipien wie dem der Unparteilichkeit unvereinbar erscheint.8 Diese histo-
rischen Untersuchungen verknüpfe ich mit einer Diskussion des Vokabularbegriffs
bei Rorty (III). Wie schon angedeutet, steht dabei im Zentrum die Frage, inwiefern
die historischen Studien zur Entstehung der »nationalsozialistischen Moral« Hin-
weise für eine Klärung und weitere Ausdifferenzierung des Vokabularbegriffs bieten
können. Schließlich diskutiere ich im abschließenden Teil des Textes, welche poli-
tischen Konsequenzen sich aus der Überarbeitung des Vokabularbegriffs ergeben
 
8 Zum Prinzip der Unparteilichkeit siehe Barry 1995 sowie überblickshaft Özmen 2008.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 111

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


(IV). Insbesondere weise ich dabei auf die Notwendigkeit der institutionellen Absi-
cherung rationaler Verständigung in Form eines Pluralismus von Vokabularen hin.

Die partikulare Moral des Nationalsozialismus

Harald Welzer und Raphael Gross eint in ihren historischen Studien9 die Herange-
hensweise, den Nationalsozialismus auch als ein moralisches Wertesystem mit
handlungsleitender Funktion zu verstehen. Beide schlagen vor, dieses Wertesystem
im Sinne einer »partikularen« Moral zu deuten: Wird Moral in philosophischen
Diskursen üblicherweise als Ausdruck des Standpunktes der Unparteilichkeit ver-
standen, so definiert sich die partikulare nationalsozialistische Moral gerade durch
den Ausschluss bestimmter Gruppen, in erster Linie der Juden, aus der Sphäre mo-
ralischer Bedeutsamkeit. In diesem Sinne beschreibt Welzer die nationalsozialisti-
sche Moral als geprägt durch »die Vorstellung erstens von einer absoluten Un-
gleichheit von Menschen, die aus Sicht der Akteure wissenschaftlich begründet war,
und zweitens die Setzung, dass diese Ungleichheit eine Bedrohung für die nach ras-
sistischen Kriterien höherwertige Gruppe von Menschen bedeutete, der man um des
eigenen Überlebens willen begegnen musste«.10

Welzer bedient sich dieser Perspektive, um eine Antwort auf die schon im Titel
seiner Überlegungen gestellte Frage zu finden, »wie aus ganz normalen Menschen
Massenmörder werden«. Ausgangspunkt ist dabei für ihn der empirische Befund,
dass nur ein geringer Teil der nationalsozialistischen Täter psychologische Anoma-
lien aufwiesen. Bei nur etwa zehn Prozent, so Welzer mit Verweis auf entsprechende
Untersuchungen, habe der Anteil derjenigen gelegen, die sich am Töten aus eigenem
inneren Antrieb und häufig mit unverhohlener Lust beteiligten. Eine Erklärung, die
von der individualpsychologischen Ebene ausgeht, scheide daher aus. Die riesige
und dabei erschreckend effiziente Tötungsmaschinerie der Nationalsozialisten habe
außerdem auch nicht, wie im Nachhinein von vielen Tätern als Schutzbehauptung
in juristischen Verhandlungen gerne angeführt, auf dem Zwang militärischer Hier-
archien (»Befehlsnotstand«) basiert. Vielmehr, so Welzers zentrale These, habe das
nationalsozialistische Regime in einem schrittweisen Prozess eine Verschiebung des
normativen Referenzrahmens bewirkt, die es den Tätern schließlich rechtfertigbar
und gar als moralisch geboten erscheinen ließ, sich an Erschießungsaktionen zu be-
teiligen.11

Dabei ist jedoch noch einmal zu unterscheiden zwischen der allgemeinen Ver-
schiebung des normativen Referenzrahmens durch das NS-Regime und der beson-
deren Situation der unmittelbar an Tötungsaktionen hinter der Front beteiligten
Täter. Die allgemeine Verschiebung des Referenzrahmens setzt nach Welzer spä-
testens in dem Moment ein, in dem durch die Nürnberger Rassengesetze die anti-
semitische Ideologie der Nationalsozialisten offizielle Politik des Staates und als

II.

 
9 Welzer 2007; Gross 2010.

10 Welzer 2007, S. 31.

11 Vgl. ebd., S. 7-17.

112 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


solche in positives Recht umgesetzt wird. Damit, so Welzer, kommt es zu einer
Ausgliederung der Juden aus der nun in moralischer Hinsicht für einzig relevant
erklärten Wir-Gruppe der »Volksdeutschen«. Die rasante Abfolge antisemitischer
Diskriminierungen verändert das normative Gefüge und lässt dann schließlich auch
das »Verschwinden« von Juden als kaum noch problematisch erscheinen.12 Im Ge-
genteil, im Anschluss an die Studien von Daniel Goldhagen und Götz Aly geht Wel-
zer davon aus, dass die Ausgrenzung der Juden infolge einer pervertierten Logik
selbst noch deren eigene Rechtfertigung lieferte, schien doch die geschehene Aus-
grenzung die herbeifantasierte Überlegenheit der deutschen Volksgemeinschaft wie-
derum zu bestätigen. Mit jedem »verschwundenen« jüdischen Nachbarn konnte
sich der arisch gefestigte Deutsche seiner eigenen sozialen Stellung ein wenig sicherer
sein – und vielleicht auch noch einen günstigen Mantel erstehen.13

An dieser Stelle bieten die Studien von Raphael Gross eine hilfreiche Ergänzung
zu jenen von Welzer. Wo bei Welzer die bisher ausgeführten Überlegungen vor allem
dazu dienen, das Verhalten der unmittelbar an Mordaktionen beteiligen Täter zu
erklären, will Gross die alltägliche Verbreitung der nationalsozialistischen Moral in
der Breite der deutschen Bevölkerung nachzeichnen.14 Dabei argumentiert er, dass
die nationalsozialistische Führung gezielt an bestehende moralische Vorstellungen
anknüpfte, um diese in ihrem Sinne umzudeuten und sich so eine nachhaltige Zu-
stimmung breiter Bevölkerungsschichten zu sichern.15 Am Begriff der Schande zeigt
Gross auf, wie es durch Propaganda etwa in Form des Films »Jud Süß« recht er-
folgreich gelang, diesen als »Rassenschande« im Sinne der eigenen Ideologie um-
zudeuten.16 Auch Begriffe wie Ehre oder Treue wurden an die Bedürfnisse des Re-
gimes angepasst und auf die Figur des Führers zugeschnitten. Wahnwitzig etwa die
Umformulierung von Kants kategorischem Imperativ durch den Reichsrechtsführer
und späteren Generalgouverneur im besetzten Polen, Hans Frank: »Handle so, dass
der Führer, wenn er von deinem Handeln Kenntnis hätte, dieses Handeln billigen
würde«.17

Welzer geht jedoch noch einen Schritt weiter und möchte erklären, wie diese all-
gemeine Verschiebung des normativen Referenzrahmens derart konkret wirksam
werden konnte, dass sie bis dahin nicht durch Gewalttaten auffällig gewordene
Menschen dazu brachte, Hunderte von Menschen mit eigener Hand zu töten. Was
das historische Material betrifft, bezieht er sich dabei insbesondere auf die Unter-
suchungen von Christopher Browning, der in seinem Buch »Ganz normale Männer.
Das Reserve-Polizeibataillon 101 und die ›Endlösung‹ in Polen«18 auf Basis von
Protokollen späterer Gerichtsverhandlungen detailliert die Handlungen eines an

 
12 Ebd., S. 48-67.

13 Ebd., S. 250-252; vgl. auch Goldhagen 2000 und Aly 2005.

14 Vgl. hierzu auch Koonz 2004.

15 Gross 2010, S. 18-20.

16 Ebd., S. 33-35.

17 Ebd., S. 256.

18 Siehe Browning 1999.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 113

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


zahlreichen »Judenaktionen« beteiligten Polizeibataillons und insbesondere auch
die Selbstwahrnehmung der an den Erschießungen beteiligten Täter rekonstruiert
hat.

Dabei zeigt sich, wie diese Täter schrittweise eine »Tötungsmoral« (Welzer) an-
nehmen, die sich als nochmalige Radikalisierung der auf Ausschluss gründenden
nationalsozialistischen Moral verstehen lässt. So gibt es bei den ersten Erschießungs-
aktionen noch einige Offiziere und auch Angehörige der Mannschaften, die sich auf
unterschiedliche Weise der Teilnahme an diesen Aktionen entziehen. Manche bitten
ganz offiziell um eine Freistellung von dieser Aufgabe, andere geben sich beschäftigt
oder verstecken sich.19 Bei einigen wenigen war dies in humanistischen Einstellun-
gen begründet, hinzu kamen bürgerliches Ehrgefühl, christliche Erziehung oder
auch nur ein militärisches Selbstverständnis, für den Kampf und nicht für solch
»mindere« Aufgaben ausgebildet worden zu sein. Bezeichnend ist etwa der von
Browning erwähnte Fall eines älteren Hamburger Geschäftsmannes, der als Reak-
tion auf den Befehl zur Teilnahme an einer Erschießungsaktion erklärt, als Hanseat
und Geschäftsmann nicht für derlei Aktionen zur Verfügung zu stehen. Seine Er-
klärung wird akzeptiert, und er wird einer anderen Aufgabe zugeteilt. Binnen we-
niger Monate wird er dann auf eigenen Wunsch wieder in seine Heimatstadt Ham-
burg zurückversetzt.20 Welzer weist darauf hin, dass sich seitens der befehlsgeben-
den Offiziere zu Beginn der Erschießungsaktionen noch eine gewisse Unsicherheit
im Umgang mit der neuen Aufgabe, massenweise Juden zu erschießen, zeigt. Dies
eröffnet auf individueller Ebene Spielräume, die es ermöglichen, sich nicht an den
Erschießungen zu beteiligen. Die meisten jedoch töten.21

Je länger das Töten anhält, je mehr es zur Routine wird, umso weniger proble-
matisch erscheint den Angehörigen des Polizeibataillons ihre Aufgabe. Welzer
macht eine Reihe von sich gegenseitig verstärkenden Faktoren aus, die diese Nor-
malisierung der massenhaften Tötung von Menschen möglich machen: Erstens be-
greifen die Männer das Töten bald als »Arbeit«, die es wie jede andere Arbeit mög-
lichst professionell auszuführen gilt. Das Leiden der Opfer rückt dabei schnell in
den Hintergrund, entscheidender werden nun technische Fragen der optimalen Tö-
tung, die bisweilen auch in Anwesenheit der Opfer im Rahmen von »Fachgesprä-
chen« erörtert werden.22 Zweitens zeigt schon die Unverfrorenheit, im Angesicht
des nächsten Opfers dessen bestmögliche Erschießung zu diskutieren, wie sehr die
Opfer bewusst entindividualisiert wurden. Die so gezielt herbeigeführte Distanz
lässt die Opfer nur noch als eine lange Reihe zu bearbeitender »Objekte« erschei-
nen.23 Wie wirksam diese Distanzierung funktionierte, zeigt sich besonders deutlich
dort, wo sie versagt, wenn etwa die Täter mit Erschrecken feststellen müssen, dass

 
19 Ebd., S. 108.

20 Ebd., S. 109 f.

21 Ebd., S. 241.

22 Welzer 2007, S. 129, 202 f.

23 Ebd., S. 262.

114 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


eines ihrer Opfer deutsch spricht.24 Drittens erlaubt es ein hohes Maß an Arbeits-
teilung den Tätern, ihr Handeln in ihrer Selbstwahrnehmung in einen Bereich jen-
seits ihrer individuellen Verantwortung zu verschieben. Bezeichnend ist hier, dass
viele derjenigen, die »nur« die Opfer aus ihren Häusern geholt haben oder diese
»nur« von der Flucht abgehalten haben, sich selbst nicht eigentlich als Täter ver-
standen.25 Besonders deutlich wird die Funktion dieser Arbeitsteilung, wenn soge-
nannte »Hilfswillige« aus Litauen oder der Ukraine unter Todesdrohungen zur
Durchführung von selbst nach damaligen Maßstäben besonders unangenehmen
Tötungsaktionen gezwungen werden.26

Vor allem aber entwickelt sich der Mikrokosmos des eigenen Bataillons bald zum
immer exklusiveren normativen Bezugsrahmen. Zwar wird anfangs noch ein er-
heblicher Aufwand betrieben, um die Erschießungen wenigstens dem Anschein nach
in einen militärischen oder polizeilichen Kontext einzubetten und so an bestehende
normative Vorstellungen anzuknüpfen.27 Spätestens mit der Ausweitung des Kreises
der Opfer auf Kinder gerät diese Umdeutung bestehender Normen dann jedoch an
ihre Belastungsgrenze, ist nun aber auch gar nicht mehr notwendig.28 Die Täter
haben nun oft genug gesehen, wie andere getötet haben, haben selbst getötet und
schließlich mit einer gewissen Überraschung festgestellt, dass dies möglich ist, »ohne
dass dadurch für einen die Welt untergeht«.29 Tatsächlich wird das Töten im so-
zialen Binnen-Kontext der Einsatzgruppen ja nicht nur geduldet, sondern als mo-
ralische Pflicht gegenüber Deutschland und »den Lieben daheim« gar gefordert.
Und, dies ist entscheidend, je länger die Männer in ihrem mörderischen Treiben
fortschreiten, umso mehr verblassen frühere Vorstellungen moralisch richtigen
Handelns. Es kommt zu einer Situation, in der »die Männer unter sich sind und
keine Personen jenseits ihrer Gruppe mehr existieren, die den Referenzrahmen der
Gruppe in Frage stellen könnten«.30

Dass die allermeisten Täter sich in dieser Situation tatsächlich als moralisch Han-
delnde wähnten, kommt in zwei von Welzer beschriebenen Phänomenen besonders
deutlich zum Ausdruck. Zum einen beschreiben viele der Täter in Briefen an ihre
Familien in der Heimat ganz offen und mit unverkennbarem Stolz ihre Taten; etwa
wenn einer der Männer in einem Brief an seine Frau schreibt: »Bei den ersten Wagen
[mit Opfern] hat mir etwas die Hand gezittert, als ich geschossen habe, aber man
gewöhnt [sich an] das. Beim zehnten Wagen zielte ich schon ruhig und schoß sicher
auf die vielen Frauen, Kinder und Säuglinge. … Der Tod, den wir ihnen gaben, war
ein schöner, kurzer Tod«.31 Zum anderen weist Welzer darauf hin, dass es vielen

 
24 Ebd., S. 155.

25 Ebd., S. 120-122.

26 Ebd., S. 130.

27 Ebd., S. 127 f.

28 Ebd., S. 174.

29 Ebd., S. 124.

30 Ebd., S. 115 f.

31 Ebd., S. 185.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 115

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


Tätern für die moralische Deutung des eigenen Handelns darauf ankam, sich von
den »Gewaltexzessen« anderer abzugrenzen. So wie Himmler in seiner berüchtigten
Rede im damaligen Posen 1943 betonte, wie wichtig es sei, auch angesichts solcher
Aufgaben wie der »Endlösung« »anständig geblieben zu sein«, legen auch die ein-
zelnen Täter Wert darauf, ihren Opfern »unnötige Qualen« erspart zu haben.32

Gerade hier wird die besondere Erklärungskraft der Perspektive von Welzer deut-
lich: Selbst im Angesicht massenhafter Tötungen ist es den Tätern wichtig, sich im
Einklang mit den in ihrer Wahrnehmung ausschlaggebenden Normen zu verhalten.
Nicht Chaos und völlige Amoralität herrschen hier, sondern vielmehr eine in er-
schreckender Weise pervertierte Moral.

Rortys Vokabularbegriff und das unterschätzte Potential rationaler
Verständigung

Mit ihrer Beschreibung der nationalsozialistischen Moral kommen Welzer und
Gross dem sehr nahe, was Rorty mit seinem Begriff des Vokabulars zu erfassen
versucht. Wie bereits erwähnt, besteht der zentrale Gedanke für Rorty darin, dass
unsere Sicht der Welt immer von kulturell vermittelten Vorstellungen geprägt ist,
die in je spezifischen Vokabularen gebündelt sind. Vokabulare in diesem Sinne ge-
hen über natürliche Sprachen hinaus und umfassen auch Wertvorstellungen, kultu-
relle Traditionen und gesellschaftliche Verhaltensnormen.33 Der Vokabularbegriff
dient Rorty dabei zunächst dazu, philosophische Letztbegründungsversuche zu-
rückzuweisen. Wo diese den Anspruch erheben, nicht weiter hinterfragbare, von
Raum und Zeit unabhängige Wahrheiten zu entdecken, beharrt Rorty auf der Kon-
tingenz sprachlich vermittelter Vokabulare. So ausgeklügelt auch die Versuche sein
mögen, dieser Kontingenz durch das Aufdecken unverrückbarer Wahrheiten zu
entkommen, seien sie doch letztlich auf vorhandene Ausdrucksformen und damit
auch auf vorhandene Vokabulare angewiesen.34 Diese Unhintergehbarkeit der Spra-
che und der durch sie vermittelten Deutungsmuster, so Rorty weiter, zeige sich in
der Unmöglichkeit, sprachliche Aussagen an einer außersprachlichen Realität zu
messen. Die Welt gebe nicht vor, welches Vokabular besser geeignet sei, sich ihr zu
nähern, sie »spricht überhaupt nicht. Nur wir sprechen. Die Welt kann, wenn wir
uns eine Sprache einprogrammiert haben, die Ursache dafür sein, daß wir Meinun-
gen vertreten. Aber eine Sprache zum Sprechen kann sie uns nicht vorschlagen. Das
können nur andere Menschen tun«.35

Dient der Vokabularbegriff Rorty zunächst als erkenntnistheoretisches Argument,
so nutzt er ihn bald auch in soziologischer Weise. Die Gesellschaft erscheint ihm
dabei als unterteilt in Wir-Gruppen, die sich durch den Bezug auf unterschiedliche

III.

 
32 Ebd., S. 161, 195 f.

33 Vgl. Rorty 1992 a, S. 23-27. Siehe zum Vokabularbegriff bei Rorty auch Tietz 2001 und
Williams 2003.

34 Rorty 1982, S. 16.

35 Rorty 1992 a, S. 25.

116 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


Vokabulare voneinander unterscheiden.36 Vor diesem Hintergrund erklärt sich
dann auch Rortys Skepsis ob der Möglichkeiten rationaler Verständigung über die
Grenzen derart bestimmter Wir-Gruppen hinaus. Wie eingangs ausgeführt, geht
Rorty davon aus, dass es hierzu gemeinsam geteilter Grundprämissen bedürfe, von
denen ausgehend dann in deduktiver Form eine rationale Einigung erzielt werden
kann. Anders als etwa Habermas, der diese geteilten Prämissen in Form einer zu-
nächst nicht weiter problematisierten »Lebenswelt« grundsätzlich für gegeben und
notfalls für rekonstruierbar hält, bezweifelt Rorty die Existenz einer ausreichenden
Menge solcher Gemeinsamkeiten über die Grenzen von Vokabularen hinweg.37

Besonders krass, so Rorty, zeige sich dies am Beispiel des Nationalsozialismus.
Und in der Tat lassen sich die Überlegungen von Welzer und Gross im Sinne von
Rortys Vokabularbegriff deuten, lässt sich die nationalsozialistische Moral als ein
spezifisches Vokabular verstehen. Die Zeit der Weimarer Republik erscheint aus
dieser Perspektive als ein Wettstreit unterschiedlicher Vokabulare: Demokratische
Ideen konfligieren mit dem Faschismus, beide wiederum stehen dem Kommunismus
entgegen, und quer dazu zeigt sich noch immer ein starkes Nachwirken monarchis-
tischer Überzeugungen. Mit der Machtergreifung der Nationalsozialisten setzt
dann, wie von Welzer und Gross beschrieben, ein Prozess ein, dessen Ziel es ist, die
nationalsozialistische Moral als allein gültigen Referenzrahmen, als allein gültiges
Vokabular zu etablieren. Alternative Vokabulare werden entweder für die Zwecke
des Nationalsozialismus zurechtgestutzt und so schließlich integriert oder aber
schlicht mit roher Gewalt verdrängt.

Nochmals zugespitzt findet dieser Prozess bei den an den »Judenaktionen« betei-
ligten Soldaten statt. Das für viele der Männer ungewohnte Umfeld und der gerade
dadurch immer ausschließlichere Fokus auf die Bezugsgruppe der Kameraden und
Vorgesetzten wirken dabei verstärkend. Zu Beginn zeigt sich bei vielen von ihnen
noch Widerstreben ob der Aufgabe, mit ihren eigenen Händen Juden zu töten.
Spürbar ist hier noch die frühere Sozialisation der Männer in einem Vokabular, das
ihnen das Töten wehrloser Menschen zumindest anfangs noch als problematisch
erscheinen lässt. Bald schon ändert sich dies jedoch, wie Welzer beobachtet: »Die
Gruppen bildeten ihre eigenen Referenzrahmen aus und waren in diesem Sinn für
ihre Mitglieder total – sie stellten ein weitgehend alternativloses Deutungsangebot
für das bereit, was man wahrnahm und wie man sich zu verhalten hatte«.38

Die nun routinemäßig mordenden Männer haben sich zu diesem Zeitpunkt so
vollständig mit dem auf Ausschluss gründenden Vokabular der Nationalsozialisten
identifiziert, dass hier tatsächlich der von Rorty befürchtete Fall eintritt und Ver-
ständigung nicht mehr möglich ist. Zwar besteht noch immer eine minimale Über-
lappung zwischen dem Vokabular der Täter und dem ihrer Opfer, die sich daran
zeigt, dass diese durchaus einfache Informationen austauschen. Allerdings ist es zu
diesem Zeitpunkt für die Soldaten kaum noch begreiflich, warum ihre Opfer sie um

 
36 Rorty 1992 b.

37 Rorty 2001 c, S. 110-111; vgl. Habermas 1995 [1981], S. 185.

38 Welzer 2007, S. 263.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 117

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


Erbarmen und Hilfe anflehen. In der Vorstellungswelt der Soldaten, in dem für sie
nun entscheidenden Vokabular, tauchen die Opfer gar nicht mehr als Personen auf,
denen gegenüber man zu Rechenschaft, geschweige denn zu Hilfe verpflichtet ist.
Appelle der Opfer, die sich etwa auf allen Menschen qua Menschsein in gleicher
Weise zustehende Rechte beziehen, laufen ins Leere, da das Vokabular der Täter
eben gerade von einem Menschenbild geprägt ist, das die Gleichheit aller Menschen
in radikalster Form negiert.39 Und nicht nur erreichen die Appelle der Opfer die
Täter daher nicht, als Projektion ihrer eigenen Wahrnehmung deuten sie dann sogar
noch den Schock und die Apathie ihrer Opfer als vermeintliche Gelassenheit und
als Beleg für deren implizites Einverständnis mit ihrer Ermordung.40

Zu beobachten ist hier der Extremfall des stummen Aufeinanderprallens zweier
Vokabulare, mit tödlichen Konsequenzen für die Opfer. Es sind solche Situationen,
auf die Rorty mit seinem Vokabularbegriff aufmerksam machen möchte, Situatio-
nen, in denen die Gemeinsamkeiten zwischen zwei Kommunikationsteilnehmern so
gering sind, dass jenseits von Trivialitäten keine Verständigung mehr möglich ist.
Vollständig eingenommen von ihrem Vokabular, sind die Täter taub gegenüber Ar-
gumenten, die ihnen das dramatische Ausmaß ihrer Vergehen deutlich machen
könnten. Doch so wichtig der Hinweis auf die immer bestehende Möglichkeit des
Scheiterns rationaler Verständigung ist, so wenig überzeugt es, wenn Rorty diese
Warnung vor dem Extremfall zum Anlass nimmt, das Scheitern rationaler Verstän-
digung überhaupt zu propagieren. Was er hierbei nämlich aus dem Auge verliert,
ist, dass dieses Scheitern eine Vorgeschichte hat, die das alltägliche Gelingen von
Verständigung offenbart.

Ein solcher Perspektivenwechsel hin zu den Möglichkeiten rationaler Verständi-
gung setzt jedoch voraus, dass man den von Rorty selbst nur vage bestimmten Be-
griff des Vokabulars stärker ausdifferenziert. Rorty bietet, wie sich im Folgenden
zeigen wird, wichtige Ansatzpunkte hierfür, entwickelt diese selbst aber nicht sys-
tematisch weiter. So ist es (1) nötig, den dynamischen Charakter von Vokabularen
stärker hervorzuheben. Rorty neigt dazu, Vokabulare als statisch zu begreifen, da-
her auch seine Vorstellung vom stummen Aufeinanderprallen zweier Vokabulare.
Die einzig mögliche Veränderung besteht für ihn darin, durch einen kreativ-erupti-
ven Akt ein neues Vokabular zu schaffen.41 Wie sich am Beispiel des nationalso-
zialistischen Vokabulars zeigt, entwickeln sich Vokabulare jedoch fortwährend
weiter. Dadurch entsteht immer wieder die Möglichkeit, zunächst nur geringe Ge-
meinsamkeiten sukzessive auszubauen und so die Basis für weitergehende Verstän-
digung zu schaffen. Ähnlich wie Habermas weist auch Albrecht Wellmer auf diese
dynamische Dimension von Verständigungsprozessen hin, wenn er betont, dass wir
»beim Argumentieren häufig erst den Kontext erzeugen, durch den Argumente die

 
39 Avishai Margalit und Gabriel Motzkin weisen auf die Widersprüchlichkeiten in diesem

Menschenbild hin, betonen aber auch dessen Bedeutung für die Erklärung der national-
sozialistischen Verbrechen; siehe Margalit, Motzkin 1997, S. 7-9.

40 Welzer 2007, S. 152 f.

41 Rorty 1992 b, S. 137; vgl. hierzu auch die Kritik von Iser 2008, S. 60-62.

118 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


Kraft gewinnen, die sie haben können«.42 Das rasante Entstehen der »nationalso-
zialistischen Moral« hat die Schattenseite dieser Dynamik von Vokabularen gezeigt;
ein Beispiel dafür, wie zunächst nur geringe Gemeinsamkeiten sukzessive ausgebaut
werden können, ist die Aussöhnung der beiden »Erzfeinde« Deutschland und Frank-
reich nach 1945.43

Weiter zeigt sich (2) die Notwendigkeit, zwischen unterschiedlichen Ebenen von
Vokabularen zu unterscheiden. Rorty selbst bezieht sich an einigen Stellen auf Mi-
chael Walzers Unterscheidung zwischen »dicken« und »dünnen« Wertungen und
deutet an, dass auch vokabularbezogene Wir-Gemeinschaften in analoger Weise
unterschieden werden können. »Dünne« Vokabulare sind demnach abstrakter als
»dicke« Vokabulare, die stärker einem spezifischen Kontext verbunden sind.44 Ror-
ty selbst führt diesen Punkt systematisch nicht weiter aus; tatsächlich hilft diese
Unterscheidung aber, noch besser die Möglichkeiten der Überlappung zwischen
Vokabularen zu verdeutlichen. So liegt es nahe anzunehmen, dass bestimmte, sehr
basale »dünne« Vokabulare Bestandteil aller »dicken« Vokabulare sind. Rorty
selbst gesteht in Anlehnung an Donald Davidson zu, dass es bestimmter Überlap-
pungen bedürfe, um ein Vokabular überhaupt als solches verständlich zu ma-
chen.45 Völlige Inkommensurabilität, wie Rorty in früheren Schriften mit Blick auf
Kuhns Paradigmenbegriff behauptet hatte, ist damit ausgeschlossen.46 Nimmt man
also an, dass es ein Minimum an Gemeinsamkeiten immer schon geben muss, so ist
die entscheidende Frage, ob dieses Minimum für eine rationale Verständigung aus-
reicht. Auch im Fall der Konfrontation zwischen dem deutschen Soldaten und sei-
nem jüdischen Opfer ist ein Minimum an Gemeinsamkeit noch vorhanden; offen-
kundig reicht hier das Maß an Gemeinsamkeiten jedoch nicht für eine einigermaßen
anspruchsvolle rationale Verständigung aus, die über den Austausch von basalen
Informationen hinausgeht. Die logisch notwendige Überschneidung zwischen Vo-
kabularen reicht mithin nicht immer aus, sie bietet prinzipiell jedoch zumindest ei-
nen Ansatzpunkt für rationale Verständigung.

Die Vorstellung von auf unterschiedlichen Ebenen angesiedelten »dicken« und
»dünnen« Vokabularen verweist (3) zudem darauf, dass alle Menschen in ihrer
Weltdeutung von mehr als nur einem Vokabular geprägt sind. Ein gläubiger Mensch
etwa wird sowohl von einem globalen religiösen Vokabular als auch von dem spe-
zifischen Vokabular seines nationalen Kontextes geprägt sein. Die daraus entste-
henden Verflechtungen über Vokabulargrenzen hinweg eröffnen wiederum eine
Reihe möglicher Anknüpfungspunkte für rationale Verständigung.

Schließlich zeigt sich am Beispiel des Nationalsozialismus (4) der von Rorty wei-
testgehend vernachlässigte politische Charakter von Vokabularen. Vokabulare er-

 
42 Wellmer 1993, S. 171.

43 Vgl. zum Aussöhnungsprozess zwischen Deutschland und Frankreich Kaelble 2003.

44 Rorty 2007 a, S. 44-46; vgl. Walzer 1996.

45 Rorty 2007 b, S. 53.

46 Zu Rortys Kuhn-Rezeption siehe Rorty 1979, S. 322-333; Rorty 1999. Vgl. hierzu auch
Letson 1997, S. 87-106; Bernstein 2010 b.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 119

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


scheinen bei Rorty nicht nur als statisch, sondern zudem auch noch als nahezu un-
bezwingbare Naturgewalten. Zwar gesteht er dem Individuum zu, sich qua Refle-
xion bewusst für oder gegen ein bestimmtes Vokabular zu entscheiden; aufgrund
ihres kollektiven Charakters scheinen sich Vokabulare einer zielgerichteten Verän-
derung jedoch zu entziehen.47 Hilfreich ist hier wiederum die Unterscheidung zwi-
schen »dünnen« und »dicken« Vokabularen. Denn in der Tat erscheint es als be-
sonders schwierig, ein weithin verbreitetes und weitestgehend unbewusst tradiertes
Vokabular zielgerichtet zu verändern. Je detaillierter, je »dicker«, Vokabulare je-
doch werden, je mehr sie sich auf einen konkreten sozialen Kontext beziehen, umso
mehr zeigt sich auch, dass sie Folge spezifischer Machtverhältnisse sind – und ih-
rerseits neue Machtverhältnisse schaffen. Deutlich wird dies am Beispiel des natio-
nalsozialistischen Vokabulars, das, wie schon beschrieben, binnen vergleichsweise
kurzer Zeit mithilfe gezielter Maßnahmen als nahezu unanfechtbar etabliert wurde,
um die Herrschaft des NS-Regimes zu stabilisieren. Es verwundert, dass gerade ein
so politischer Denker wie Rorty diesem Aspekt so wenig Bedeutung zumisst. Denn
so wie der Verweis auf den politischen Charakter von Vokabularen die dahinter
stehenden Machtverhältnisse problematisiert, deutet er doch auch auf die Möglich-
keiten der bewussten Gestaltung von Vokabularen hin. Die Nationalsozialisten ha-
ben diese mit katastrophalen Folgen ausgenutzt, nichts spricht jedoch grundsätzlich
dagegen, dass Vokabulare auch auf Anschlussfähigkeit gegenüber anderen Voka-
bularen und damit wiederum auf das Ziel rationaler Verständigung hin ausgerichtet
werden können. Der seit jeher die Wissenschaft besonders kennzeichnende welt-
weite Austausch ist ein Beispiel hierfür, ebenso wie die zunehmende globale Ver-
breitung völkerrechtlicher Konfliktlösungsmechanismen.

Zusammengenommen weisen diese Erweiterungen des Vokabularbegriffs auf die
Vielzahl von Überlappungen zwischen Vokabularen und die daraus resultierenden
Möglichkeiten rationaler Verständigung hin. Während Rorty diese Möglichkeiten
von vornherein verwirft, wird das Gelingen rationaler Verständigung nun zu einer
empirischen Frage, die sich nur im Einzelfall klären lässt. Dies wird auch noch ein-
mal mit Blick auf die von Welzer untersuchten Täter deutlich. Begreift man deren
Hineinwachsen in die nationalsozialistische »Tötungsmoral« als einen schrittweisen
Prozess, so ist davon auszugehen, dass zumindest am Anfang dieses Prozesses die
Männer kritischen Argumenten noch zugänglich waren. Zum einen war das natio-
nalsozialistische Vokabular noch nicht zu ihrem ausschließlichen Bezugsrahmen
geworden, zum anderen war der Prozess der inhaltlichen Umformung dieses Voka-
bulars vom Ausschluss bis hin zur Vernichtung der Juden noch nicht abgeschlossen.
Nicht die Unfähigkeit, kritische Argumente zu verstehen, war zu diesem Zeitpunkt
das Problem, sondern vielmehr die Tatsache, dass es kaum jemanden gab, der diese
Argumente klar zur Sprache brachte. Damit ist noch nicht gesagt, dass die Männer
sich durch die Reden eines überzeugten Humanisten von ihrem Handeln hätten ab-
bringen lassen, wohl aber, dass ihnen dessen Argumente durchaus hätten verständ-
lich gemacht werden können.

 
47 Rorty 1998, S. 26-29.

120 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


Gerade dieser letzte Punkt ist für Rortys Absage an die Möglichkeiten rationaler
Verständigung von besonderer Bedeutung. Vor dem Hintergrund seines jahrzehn-
telangen Kampfes gegen philosophische Letztbegründungsversuche scheint sich bei
Rorty eine gewisse Dichotomie entwickelt zu haben: Auf der einen Seite stehen dabei
unverrückbare Wahrheiten, deren Aufdecken eine unmittelbare Verhaltensände-
rung bewirkt, auf der anderen Seite die völlige Absage an jegliche Form rationaler
Verständigung. Dabei übersieht Rorty zum einen das große Feld rationaler Ver-
ständigung, die sich auf gemeinsam geteilte Prämissen gerade im Bewusstsein von
deren Kontingenz bezieht, die nicht absolute Wahrheit, aber doch rationale Recht-
fertigung zum Ziel hat. Zum anderen scheint es ihm schwerzufallen, rationale Ein-
sicht in ein Verhältnis zu anderen Handlungsmotiven zu stellen.48 Gute Gründe
können eine Verhaltensänderung bewirken, sie können aber auch gegenüber ande-
ren Motiven wie etwa dem Wunsch, anerkanntes Mitglied einer Gruppe zu sein,
versagen. Von der Möglichkeit des Scheiterns einer solchen unmittelbaren Verhal-
tensänderung auf die Irrelevanz rationaler Verständigung zu schließen, bleibt aber
unplausibel.

Pluralismus von Vokabularen als Grundlage von Verständigung

Abschließend möchte ich zwei Fragen beantworten: Erstens, worin besteht der
Mehrwert einer Herangehensweise, die den Nationalsozialismus auch als Moral-
system sieht? Zweitens, welche politischen Schlussfolgerungen ergeben sich aus den
hier entlang des Beispiels der NS-Moral entwickelten Erweiterungen von Rortys
Vokabularbegriff?

Was die erste Frage betrifft, so ist zunächst einmal zu betonen, dass es natürlich
keinesfalls darum gehen kann, den Nationalsozialismus in Gänze auf das hiermit
verbundene Moralsystem zu reduzieren. Der Vorschlag ist vielmehr, die morali-
schen Komponenten des Nationalsozialismus ernster zu nehmen, um so das Ver-
halten überzeugter Nationalsozialisten rekonstruieren zu können. Unter etwas an-
derem Vorzeichen haben Lothar Fritze und Helmut König 2009 im »Leviathan«
eine Diskussion zu eben diesem Thema geführt. Fritze hatte dabei vorgeschlagen,
»totalitäre« Verbrecher als moralisch handelnde Akteure zu verstehen, deren mo-
ralische Urteile jedoch durch fehlgeleitete »außermoralische Überzeugungen« auf
Abwege geraten seien.49 Die von Fritze vorgenommene Unterscheidung zwischen
einerseits einer Moral, die von bestimmten fundamentalen Normen wie etwa dem
Tötungsverbot geprägt ist, und andererseits »außermoralischen Überzeugungen«
zeigt das Bemühen, am Kern einer universalistischen Moral festzuhalten und den-
noch die Täter nicht in einen Bereich jenseits der Moral zu verschieben.50 Es wird
jedoch, und hierauf hat auch Helmut König in aller Deutlichkeit hingewiesen, nicht
klar, wie genau sich die von Fritze gedachte Grenze zwischen den »Grundnormen«

IV.

 
48 Rorty 2001 c, S. 107.

49 Fritze 2009, S. 13.

50 Ebd., S. 29.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 121

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


der Moral und den »außermoralischen Überzeugungen« ziehen lassen soll.51 Neben
den Schwierigkeiten einer klaren Abgrenzung legen die hier angestellten Überlegun-
gen zudem nahe, dass es einen solchen fixen Kern der Moral nicht gibt. Folgt man
Rorty, so sind auch die fundamentalsten Vorstellungen der Moral immer noch kon-
tingent. Und wie die historischen Studien von Welzer und Gross zeigen, sind sie
zudem keineswegs vor folgenschweren Manipulationen gefeit. Ohne dies hier voll-
ständig ausführen zu können, scheint es sogar, dass diese Gefahr der Manipulation
in die Grundstrukturen des modernen Moralverständnisses eingebaut ist. Denn so
wie dieses sich zentral auf das Prinzip der Unparteilichkeit beruft, gibt es hier doch
auch partikularistische Momente, die sich etwa an den besonderen Verpflichtungen
von Eltern gegenüber ihren Kindern zeigen lassen oder auch an den Überlegungen
kommunitaristisch inspirierter Autoren, die den besonderen Stellenwert nationaler
Gemeinschaften betonen.52 Keineswegs soll damit gesagt sein, dass die partikulare
NS-Moral eine logische Weiterentwicklung der modernen Moral ist. Wohl aber
zeigt sich hier, und dies macht wohl das besonders Abgründige einer solchen Per-
spektive aus, die Fragilität noch der fundamentalsten moralischen Vorstellungen.
Es ist im Übrigen wohl auch eben diese Sorge, die die von Fritze ausführlich zitierte
Arendt mit Rorty verbindet.53

Wichtig scheint dabei gerade auch mit Blick auf die Auseinandersetzung zwischen
Fritze und König die klare Trennung zwischen Beobachter- und Teilnehmerper-
spektive. Wenn König auf die »vollkommen irrsinnigen Behauptungen und Wahr-
nehmungen«54 der NS-Täter hinweist, so lässt sich dies als eine Stellungnahme aus
der Perspektive eines Teilnehmers an moralischen Diskursen verstehen. Eine solche
kritische Stellungnahme ist jedoch nicht zu verwechseln mit einer primär soziolo-
gisch interessierten Perspektive auf Fragen der Moral.55 Versteht man Moral wie
Welzer, Gross und wohl auch Fritze als handlungsleitenden normativen Referenz-
rahmen, so ist die Gültigkeit der in diesem Rahmen vorgebrachten moralischen Ar-
gumente zunächst zweitrangig. Entscheidend ist hier bloß die letztlich empirisch zu
überprüfende Annahme, dass für die handelnden Akteure dieser normative Refe-
renzrahmen ihrer spezifischen Gemeinschaft ausschlaggebend ist. Auch die Über-
tragung von Rortys Vokabularbegriff auf diese Debatte folgt zunächst einer solchen
Beobachterperspektive. Anders als Rorty glaube ich aber, dass es möglich ist, die
Einsichten der Beobachterperspektive in die Teilnehmerperspektive zu übertragen,
und komme damit zur zweiten Frage: Welche politischen Schlussfolgerungen erge-
ben sich aus der vorgeschlagenen Ausdifferenzierung des Vokabularbegriffs?

 
51 König 2009, S. 45 f.

52 Vgl. Tugendhat 2001 sowie beispielhaft für entsprechende kommunitaristische Positio-
nen Miller 2000 und Tamir 1993.

53 Vgl. dazu auch König 2009, S. 49 f.

54 Ebd., S. 42.

55 Vgl. hierzu analog Habermas’ Ausführungen zum soziologischen Rechtsdiskurs einer-
seits und zum philosophischen Rechtsdiskurs andererseits (Habermas 1992, Kap. 2).

122 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


Die ersten drei Erweiterungen des Vokabularbegriffs betonen die Möglichkeiten
rationaler Verständigung. Eine solche Verständigung ist sich der Kontingenz ihrer
Prämissen bewusst und kann daher nicht mit dem Anspruch verbunden werden,
endgültige Wahrheiten zu entdecken. Sie ist aber doch durch den systematischen
Austausch und die Überprüfung von Argumenten mehr als die von Rorty beschwo-
rene bloß affektiv motivierte Empathie. Die vierte Erweiterung, der Hinweis auf den
politischen Charakter von Vokabularen, betont, dass Verständigung über Vokabu-
largrenzen hinweg ein inhärent politischer Gegenstand ist. Rorty selbst scheut davor
zurück, sein Plädoyer für Demokratie und Menschenrechte aus seinen philosophi-
schen Überlegungen herzuleiten, da er bereits durch eine solche Begründung einen
Rückfall in die von ihm stets kritisierte Tradition philosophischer Letztbegrün-
dungsversuche befürchtet. Allenfalls ist er bereit, eine »vage Harmonie« zwischen
seinem politischen und seinem philosophischen Denken zuzugestehen, der jedoch
keinerlei argumentative Funktion zukomme.56

Dabei legt die Diskussion des Vokabularbegriffs sehr wohl politische Konsequen-
zen nahe: Wenn dieser in aller Deutlichkeit die Möglichkeit des Scheiterns rationaler
Verständigung aufzeigt und wenn sich an einem Beispiel wie dem Nationalsozialis-
mus die möglichen Folgen eines solchen Scheiterns zeigen, scheint es durchaus ge-
boten, dem politisch entgegenzuwirken. Doch worin kann ein solches Entgegen-
wirken bestehen, will man zugleich Rortys Hinweis auf die Kontingenz aller Voka-
bulare ernst nehmen? Wie lässt sich eine positive Forderung formulieren, ohne damit
in widersprüchlicher Weise eine nichtkontingente Position einzunehmen? Mir
scheint, dass schon die so gestellte Frage in die falsche Richtung führt, indem hier
ein falscher Widerspruch konstruiert wird. Tatsächlich ist es in keiner Weise wi-
dersprüchlich, eine Behauptung mit dem Anspruch allgemeiner Verbindlichkeit auf-
zustellen und zugleich deren Fallibilität anzuerkennen.

So lassen sich die hier angestellten Überlegungen zur weiteren Ausdifferenzierung
des Vokabularbegriffs als Argument für die politische Schlussfolgerung nutzen, ein
Neben- und Übereinander von Vokabularen institutionell abzusichern, das es dem
Einzelnen ermöglicht, sein Handeln aus unterschiedlichen Perspektiven zu hinter-
fragen. Dahinter steht die Hoffnung, dass durch eine solche Vielzahl von Vokabu-
laren an verschiedensten Stellen Möglichkeiten zur Verständigung geschaffen wer-
den, die das Entstehen der von Rorty befürchteten stummen Konfrontation im Vor-
aus verhindern. Ein solcher Vorschlag der institutionellen Absicherung eines Plura-
lismus von Vokabularen ist dabei eine Ergänzung zu den stärker auf das Individuum
zielenden Konsequenzen, die Welzer aus seinen Überlegungen zur NS-Moral zieht.

Man erschauert, wenn Welzer am Ende seines Buchs über die nationalsozialisti-
schen Täter fast schon resignierend festhält, dass der Mensch unter ungünstigen
Umständen letztlich wohl zu allem fähig sei. Ein wenig überraschend betont er dann
jedoch fast ausschließlich die Pflicht des Einzelnen, »sich über die Tragweite seiner
Schlussfolgerungen jederzeit Rechenschaft abzulegen«.57 Ohne Zweifel ist dieser
Hinweis auf die individuelle Verantwortung von großer Bedeutung. Denn auch
 
56 Rorty 2001 b, S. 195.

57 Welzer 2007, S. 47.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 123

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


wenn die Beobachtung der Selbstwahrnehmung der Täter als moralisch handelnde
Akteure hilft, deren Verhalten zu erklären, enthebt eine solche Erklärung die Täter
nicht ihrer individuellen Schuld. In der Wahrnehmung der Täter war die NS-Moral
zum alleinig relevanten normativen Bezugspunkt geworden, und doch zeigen auch
die Untersuchungen Welzers, dass die Dominanz der NS-Moral nicht zu verwech-
seln ist mit totaler Alternativlosigkeit. Im Gegenteil, die Weigerung Einzelner, sich
an den Tötungen zu beteiligen, wie auch die frühere Sozialisation der Täter verwei-
sen auf das – wenn auch eingeschränkte – Fortbestehen alternativer Deutungsmus-
ter. Die so niemals gänzlich verlorengegangene Möglichkeit, die Verwerflichkeit des
eigenen Handelns zu erkennen, begründet die individuelle Verantwortung der Täter
für die Verbrechen, an denen sie teilgenommen haben.

Neben diesem Festhalten an der Verantwortung des Einzelnen verweisen Welzers
eigene Überlegungen aber eben auch auf die Bedeutung gesellschaftlicher Institu-
tionen für moralisches Handeln. War die Situation der Täter durch die Betonung
von Kameradschaft, militärischer Pflicht und Verantwortung gegenüber der Heimat
bewusst darauf ausgelegt, eigenverantwortliches Handeln zu unterdrücken, so lässt
sich hieraus im Umkehrschluss die Forderung nach gesellschaftlichen Institutionen
ableiten, die eben diese Art von Selbstreflexion befördern. Zumindest andeutungs-
weise vermutet dann auch Welzer, dass es Strukturen der Anerkennung bedarf, um
eben diese Form hoch anspruchsvoller individueller Autonomie zu ermöglichen.58

Eine solche Anerkennung zu gewährleisten, so mein Argument, wäre Teil der Auf-
gabe, einen Pluralismus von Vokabularen institutionell abzusichern.

Der Zweck eines solchen Pluralismus bietet dabei auch ein Kriterium für die Kritik
an einzelnen Vokabularen: Insofern das Ziel Verständigung ist, geraten partikula-
ristische, auf Ab- und Ausgrenzung basierende Vokabulare unter einen besonderen
Rechtfertigungsdruck, müssen sie doch zeigen, wie sie trotz ihres Partikularismus
mit dem übergeordneten Ziel der Verständigung über Vokabulargrenzen hinweg
vereinbar sind. Obschon es hier weiterer argumentativer Schritte bedürfte, laufen
diese Überlegungen zumindest vorläufig auf die Grundprinzipien liberaler Demo-
kratien hinaus und kommen damit letztlich doch wieder den politischen Forderun-
gen von Rorty nahe. Anders als bei Rorty erscheint die liberale Demokratie nun
jedoch nicht mehr als eine rein zufällige Laune, als maximal in einem Verhältnis
»vager Harmonie« zu seinen Überlegungen zum Vokabularbegriff; vielmehr lässt
sich ihre besondere Bedeutung als institutionelle Absicherung eines Pluralismus von
Vokabularen erläutern. Ein solches Verständnis der besonderen Bedeutung liberaler
Demokratie kann dabei auch und gerade überall dort als Maßstab der Kritik dienen,
wo heutige Demokratien Tendenzen der Abschottung gegenüber alternativen Vo-
kabularen zeigen, sei es nach innen im Beharren auf der Überlegenheit einer ver-
meintlichen nationalen Leitkultur gegenüber kulturellen Minderheiten, sei es nach
außen in der Behauptung der unbezweifelbaren Überlegenheit der eigenen politi-
schen und kulturellen Werte. Die Demokratie als politisches System ist mithin kei-
nesfalls der fortwährenden kritischen Hinterfragung enthoben; im besten Fall er-

 
58 Ebd., S. 268.

124 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


möglicht sie jedoch gerade eine solche Hinterfragung, indem sie ein weites Spektrum
möglicher Deutungen in Form alternativer Vokabulare sichert.

Zugleich, und auch dies übersieht Rorty trotz seiner jahrelangen Auseinander-
setzung mit Habermas, ist die Demokratie aber auf Verständigungsprozesse ange-
wiesen. Indem er die Möglichkeiten rationaler Verständigung verwirft, entleert
Rorty auch die demokratischen Verfahren. Wie etwa von Chantal Mouffe kritisiert,
scheint die Vorstellung in sich homogener Wir-Gemeinschaften Rorty zu einem
harmonistischen Verständnis demokratischer Auseinandersetzungen zu verlei-
ten.59 Wenn jedoch, wie hier argumentiert, die Vorstellung derart homogener Vor-
stellungen nicht aufrechtzuerhalten ist und zudem normativ auch nicht wünschens-
wert erscheint, müssen die Möglichkeiten substantieller Konflikte im Rahmen de-
mokratischer Entscheidungsverfahren stärker in den Mittelpunkt rücken. Will man
solche Entscheidungen nicht in Willkür oder gewaltsame Auseinandersetzungen ab-
gleiten lassen, setzen sie jedoch, und dies scheint Rorty nicht hinreichend zu beach-
ten, wiederum Verständigungsprozesse voraus. Denn worauf, wenn nicht auf dem
Austausch von Argumenten, sollten demokratische Entscheidungen beruhen?

Literatur

Aly, Götz 2005. Hitlers Volksstaat. Raub, Rassenkrieg und nationaler Sozialismus. Frankfurt a.
M.: Fischer.

Arendt, Hannah 1950. »The aftermath of Nazi rule«, in Commentary 10, S. 342-353.
Auer, Dirk 2004. Politisierte Demokratie. Richard Rortys politischer Antiessentialismus. Wies-

baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Barry, Brian 1995. Justice as impartiality. Oxford: Oxford University Press.
Bernstein, Richard J. 2008. »Richard Rorty’s deep humanism«, in New Literary History 39, 1,

S. 13-27.
Bernstein, Richard J. 2010 a. The pragmatic turn. Cambridge: Polity Press.
Bernstein, Richard J. 2010 b. »The specter haunting multiculturalism«, in Philosophy & Social

Criticism 36, 3-4, S. 381–394.
Browning, Christopher R. 1999. Ganz normale Männer. Das Reserve-Polizeibataillon 101 und

die »Endlösung« in Polen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Fritze, Lothar 2009. »Moralische Rechtfertigung und außermoralische Überzeugungen. Sind

›totalitäre Verbrechen‹ nur in einer säkularen Welt möglich?«, in Leviathan 37, 1, S. 5-33.
Goldhagen, Daniel 2000. Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewöhnliche Deutsche und der Ho-

locaust. München: Goldmann.
Gross, Neil 2008. Richard Rorty. The making of an American philosopher. Chicago: The Uni-

versity of Chicago Press.
Gross, Raphael 2010. Anständig geblieben. Nationalsozialistische Moral. Frankfurt a. M.: S.

Fischer.
Habermas, Jürgen 1992. Faktizität und Geltung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 1995 [1981]. Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der

funktionalistischen Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Iser, Mattias 2008. Empörung und Fortschritt. Grundlagen einer kritischen Theorie der Gesell-

schaft. Frankfurt a. M.: Campus.
Kaelble, Hartmut 2003. »Die sozialen und kulturellen Beziehungen Frankreichs und Deutsch-

lands seit 1945«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 3-4, S. 40-46.

 
59 Mouffe 2007, S. 115-117.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 125

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


König, Helmut 2009. »Moral, Politik und totalitäre Verbrechen. Bemerkungen zu Lothar Fritze:
Moralische Rechtfertigung und außermoralische Überzeugungen. Sind ›totalitäre Verbre-
chen‹ nur in einer säkularen Welt möglich?«, in Leviathan 37, 1, S. 34-51.

Koonz, Claudia 2004. The Nazi conscience. Cambridge: The Belknap Press of Harvard University
Press.

Letson, Ben H. 1997. Davidson’s theory of truth and its implications for Rorty’s pragmatism.
New York: Peter Lang.

Margalit, Avishai; Motzkin, Gabriel 1997. »Die Einzigartigkeit des Holocaust«, in Deutsche
Zeitschrift für Philosophie 45, 1, S. 3-18.

Miller, David 2000. Citizenship and national identity. Cambridge: Polity Press.
Mouffe, Chantal 2007. Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Özmen, Elif 2008. »Unparteilichkeit«, in Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphi-

losophie, hrsg. v. Gosepath, Stefan; Hinsch, Wilfried; Rössler, Beate, S. 1376-1380. Berlin:
De Gruyter.

Ramberg, Björn 2000. »Rorty und die Werkzeuge der Philosophie«, in Die Renaissance des
Pragmatismus, hrsg. v. Sandbothe, Mike, S. 127-166. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Rorty, Richard 1979. Philosophy and the mirror of nature. Princeton: Princeton University
Press.

Rorty, Richard 1982. Consequences of pragmatism. Essays, 1972-1980. Minneapolis: University
of Minnesota Press.

Rorty, Richard 1992 a. »Die Kontingenz der Sprache«, in Kontingenz, Ironie und Solidarität,
hrsg. v. Rorty, Richard, S. 21-51. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard 1992 b. »Die Kontingenz eines liberalen Gemeinwesen«, in Kontingenz, Ironie
und Solidarität, hrsg. v. Rorty, Richard, S. 84-123. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard 1998. Against bosses, against oligarchies. A conversation with Richard Rorty.
Charlottesville: Prickly Pear Pamphlets.

Rorty, Richard 1999. »Thomas Kuhn, rocks and the laws of physics«, in Philosophy and Social
Hope, hrsg. v. Rorty, Richard, S. 175-197. New York: Penguin Books.

Rorty, Richard 2000 a. »Menschenrechte, Rationalität und Empfindsamkeit«, in Wahrheit und
Fortschritt, hrsg. v. Rorty, Richard, S. 241-268. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard 2000 b. »Wilde Orchideen und Trotzki«, in Philosophie & die Zukunft, hrsg. v.
Rorty, Richard, S. 137-159. Frankfurt a. M.: Fischer.

Rorty, Richard 2001 a. »Erwiderung auf Hauke Brunkhorst«, in Hinter den Spiegeln. Beiträge zur
Philosophie Richard Rortys, hrsg. v. Schäfer, Thomas; Tietz, Udo; Zill, Rüdiger, S. 162-165.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard 2001 b. »Erwiderung auf Thomas Schäfer«, in Hinter den Spiegeln. Beiträge zur
Philosophie Richard Rortys, hrsg. v. Schäfer, Thomas; Tietz, Udo; Zill, Rüdiger, S. 194-200.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard 2001 c. »Erwiderung auf Udo Tietz«, in Hinter den Spiegeln. Beiträge zur Philo-
sophie Richard Rortys, hrsg. v. Schäfer, Thomas; Tietz, Udo; Zill, Rüdiger, S. 107-113.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard 2007 a. »Justice as a larger loyalty«, in Philosophy as cultural politics. Philoso-
phical papers IV, hrsg. v. Rorty, Richard, S. 42-55. Cambridge: Cambridge University Press.

Rorty, Richard 2007 b. Philosophy as cultural politics. Philosophical papers IV. Cambridge:
Cambridge University Press.

Rorty, Richard; Mendieta, Eduardo 2006. Take care of freedom and truth will take care of itself.
Interviews with Richard Rorty. Stanford: Stanford University Press.

Talisse, Robert B. 2007. A pragmatist philosophy of democracy. Communities of inquiry. New
York: Routledge.

Tamir, Yael 1993. Liberal nationalism. Princeton: Princeton University Press.
Tietz, Udo 2001. »Das ›principle of charity‹ und die ethnozentristische Unterbestimmung der

hermeneutischen Vernunft«, in Hinter den Spiegeln. Beiträge zur Philosophie Richard Ror-
tys, hrsg. v. Schäfer, Thomas; Tietz, Udo; Zill, Rüdiger, S. 77-106. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Tugendhat, Ernst 2001. »Partikularismus und Universalismus«, in Aufsätze 1992-2000, hrsg. v.
Tugendhat, Ernst, S. 57-66. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

126 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


University of California Irvine 2010. Richard Rorty born digital files, 1988-2003. http://dspace
1.nacs.uci.edu/ (Zugriff vom 15.09.2011)

Walzer, Michael 1996. Lokale Kritik – globale Standards. Hamburg: Rotbuch.
Wellmer, Albrecht 1993. »Wahrheit, Kontingenz, Moderne«, in Endspiele: Die unversöhnliche

Moderne, hrsg. v. Wellmer, Albrecht, S. 157-177. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Welzer, Harald 2007. Täter. Wie aus ganz normalen Menschen Massenmörder werden. Frankfurt

a. M.: S. Fischer.
Williams, Michael 2003. »Rorty on knowledge and truth«, in Contemporary philosophy in focus,

hrsg. v. Guignon, Charles; Hiley, David, S. 61-81. Cambridge: Cambridge University Press.

Möglichkeiten rationaler Verständigung 127

Leviathan, 40. Jg., 1/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109


Zusammenfassung: Für Richard Rorty ist der Nationalsozialismus ein Beispiel für das not-
wendige Scheitern rationaler Verständigung. Ich argumentiere hingegen, dass bei einer stär-
keren Ausdifferenzierung des für Rorty zentralen Begriffs des »Vokabulars« die Vorgeschich-
te solchen Scheiterns auf die vielfältigen Möglichkeiten rationaler Verständigung verweist –
sowie auf die Notwendigkeit, diese institutionell abzusichern.

Stichworte: Rorty, Nationalsozialismus, nationalsozialistische Moral, Verständigung, Vo-
kabularbegriff

Richard Rorty, National Socialism and the possibilities of rational communication

Abstract: Richard Rorty sees National Socialism as a prime example of the failure of rational
communication. I argue, however, that a more nuanced understanding of what Rorty de-
scribes as »vocabularies« and a closer look at the history of failed communication reveals the
manifold, possibilities of rational communication – as well as the need to protect these pos-
sibilities through adequate institutions.

Keywords: Rorty, National Socialism, National Socialist morality, communication, vocab-
ulary

Autor

Dipl.-Politologe Daniel Jacob
Freie Universität Berlin
SFB 700 »Governance in Räumen begrenzter Staatlichkeit«
Binger Str. 40
14197 Berlin
E-Mail: daniel.jacob@fu-berlin.de

128 Daniel Jacob

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:08:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-1-109

