2.
Die leibliche Ordnung
des Korpers



https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Die Frage nach der Normativitdt des Leibes aus der Sicht
einer Theorie des Lebendigen

Elisabeth List

Im klassischen Kanon der Ethik hatten die Gegebenheiten und die For-
men leiblichen Lebens keinen besonderen Stellenwert. Menschliches
Leben erschien, wie alles kreatiirliche Leben, als etwas von Natur
Vorgegebenes und jenseits dessen, was in den Bereich menschlichen
Handelns und Entscheidens fallt. Erst als sich zeigte, dass die Lebens-
verhiltnisse der industriellen Zivilisation in vielem uniibersehbare
Auswirkungen auf leibliches Befinden und Gesundheits- bzw. Krank-
heitsbefunde haben, riickten die bisher unbedachten Bedingtheiten
korperlicher Existenz des alltiglichen Lebens in den Vordergrund, ohne
jedoch ins Zentrum ethischer Reflexion zu riicken.

1. Die Abwesenheit des Leibes/Korpers im Raum des
ethischen Denkens

Fragen einer Ethik des Lebendigen stellten sich erst unabweislich, seit
die Entwicklungen in den Biowissenschaften und insbesondere in den
Biotechnologien lange gehegte Uberzeugungen von der Naturwiichsig-
keit und Unverinderbarkeit der kérperlichen Verfassung des Menschen
grundsitzlich in Frage stellten und neuen Uberzeugungen von der Her-
stellbarkeit, der Transformier- und Reparierbarkeit von Leben Nahrung
gaben. Auch wenn bestimmte Erwartungen in die Machbarkeit von Le-
bensprozessen durch Technologien vorerst iibertrieben erscheinen, hat
sich der Spielraum technischer Interventionen so erweitert, dass die
Frage nach einer ethischen Normierung solcher Eingriffe unabweisbar
wurde. In kiirzester Zeit formierte sich ein neuer Zweig angewandter
Ethik, die Bioethik, als direkte Antwort auf die durch die neuen Bio-
technologien, vor allem im Bereich der Reproduktion, der Molekular-
genetik und der Neurobiologie entstandenen Probleme.

Die neue Bioethik geht aus von den theoretischen Priamissen des

56  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

zeitgendssischen biowissenschaftlichen Denkens und von den mora-
lischen Pramissen des Utilitarismus oder einer deontologischen Ethik
im Sinne Kants. Welche Folgen ergeben sich aus diesen Pramissen fiir
den Umgang mit dem Korper? Wie stellt sich die Frage nach dem Um-
gang mit dem Lebendigen, dem gelebten Kérper, mit dem Leib? Die
Frage nach der Rolle des Lebendigen und des Leiblichen fiir die Ethik
bleibt im Rahmen dieser philosophischen Traditionen und damit auch
fiir die Bioethik unbedacht und damit auch die Frage, wie und ob dem
Korper bzw. dem Leib so etwas wie eine ihm eigene Normativitat zu-
gesprochen werden kann.

Hier ist bei der Verwendung der Begriffe Achtsamkeit geboten:
Die Frage nach dem Verhiltnis von Kérper und Normativitdt unter-
schldgt durch die Form, wie sie gestellt ist, die entscheidende Differenz
von Kérper und Leib. Dass dem cartesischen Kérper, also dem Korper,
wie er im Sinne des Korper-Geist-Dualismus verstanden wird, namlich
als materiales Substrat des Lebens, keine Normativitit zukommt, ist
zunichst evident. Kann man, ausgehend vom Kérper-Geist-Dualismus,
von einer Normativitit des Leibes sprechen? Normativitit bedeutet die
Fihigkeit, Normen zu setzen. Der Kérper ist in vielfacher Weise nor-
mativ »besetzt«. Aber ist er es selbst, der Normen setzt? Sind es nicht
eher Akteure und Akteurinnen, die den Kérper von aulen wahrneh-
men, den fremden Kérper und den eigenen, und ihn zum Objekt der
Bewertung, der Normierung, der Kontrolle machen? Ein solches An-
sinnen, den Kérper zum Gegenstand der Bewertung und der Normie-
rung zu machen, wiirde eine bestimmte Weise, den Korper zu sehen,
voraussetzen — eben jene, die sich aus den dualistischen Grundannah-
men des Denkens der Moderne ergeben.

Eben dieses Denkmodell findet sich auch im Hauptstrom der tra-
ditionellen Ethik, und insbesondere in der modernen Bioethik. Die
These, die ich vertrete, ist, dass die Theorien der Bioethik die Perspek-
tive gelebter Korperlichkeit ausgeblendet haben. Sie sind am Thema
des Lebendigen vorbeigegangen. Offenbar hat der Begriff des Lebendi-
gen, ebenso der Begriff des Leibes, in ihnen keinen Ort. Das ist die
Folge davon, dass sie unbefragt die ontologischen und epistemologi-
schen Pramissen der Tradition neuzeitlichen Denkens iibernehmen.

Hinsichtlich dessen, was mit dem Wortteil »Bio« im Konzept
»Bioethik« zu verstehen ist, verldsst sich der bioethische Diskurs auf
die Auskiinfte der dafiir zustandigen wissenschaftlichen Disziplinen.
Diese liefern die Objekte bioethischer Debatten: Féten, Embryonen,

Normativitit des Kérpers A 57

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

Stammzellen. Als Folge der dualistischen Sicht von Phinomenen des
Lebendigen erscheinen sie als Objekte, als Objekte der Verfiigung, der
technischen Verfiigung, fiir die die Bioethik ethische Rechtfertigungen
oder Begriindungen zu finden sucht. Dass Formen oder Bestandteile
des lebendigen Kérpers auf die eine oder andere Weise durch Techniken
hergestellt, manipuliert und verindert werden konnen, wird als Fak-
tum, als fraglos gegeben vorausgesetzt. Die Konjunktur dieses neuen
Bioethik-Diskurses hat mit dazu beigetragen, dass die Grundfrage hin-
sichtlich des Status des Lebendigen vollig aus dem Blick geraten ist. Die
Folge davon: Bislang hat die Bioethik im Wesentlichen keinen anderen
Effekt als den Biotechnologien, ungeachtet ihrer kontroversiellen Be-
urteilung, schrittweise jene Akzeptanz in der Offentlichkeit zu ver-
schaffen, die sie fiir ihre Unternehmungen brauchen. Wenn diese Be-
obachtung zutrifft, dann hat die Bioethik als ein Unternehmen der
philosophischen Kritik offenbar versagt.

2. Die Ethik und das Lebendige — Leben und Ethik neu denken

Ein Grund dieses Versagens konnte darin liegen, dass die wirklich ent-
scheidenden Fragen nicht gestellt wurden, weil die gedanklichen Pra-
missen, von denen der Hauptstrom der Bioethik ausgeht und die ihr
Denken zu Fragen des Lebens und des Lebendigen bestimmt, nicht ex-
plizit geworden und auch nicht hinterfragt worden sind. Es sind diese
Pramissen, die die Relevanz und Tragweite dessen, was die Bioethik an
Optionen vorgibt, nicht nur einschrinken, sondern in eine von ihr
moglicherweise bewusst intendierte Richtung lenken, die eine grund-
legende Kritik der Biotechnologie blockiert. Wenn dem so ist, ist es an
der Zeit, diesem Mangel abzuhelfen. Es geht also darum, die Konzepte
von Leben, von Leib und Kérper, vom handelnden Subjekt, wie sie im
bioethischen Diskurs verstanden werden, griindlich zu iiberdenken,
und ebenso die Grundlagen ethischer Theorie. Das ist das Thema der
folgenden Thesen.

3. Lebendigkeit und Leiblichkeit

Zum ersten gilt es zu hinterfragen, was in den Diskursen der Bioethik
unter Leben verstanden wird, das heifit, in den Wissenschaften vom

58  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Leben, wie sie in den aktuellen ethischen Diskurs einflieen. Der aka-
demische Diskurs, aber auch eine informierte Offentlichkeit haben an-
gesichts der spektakuliren Entwicklungen der Biotechnologie die neu-
en Biowissenschaften, die sich nunmehr »Lebenswissenschaften«
nennen, und ihre Sicht von Leben als ultimative Antwort auf die Fragen
nach dem, was Leben ist, weitgehend akzeptiert. Man akzeptiert die
materialistischen Deutungen des Lebens als wissenschaftlich erwiesen,
auch in weiten Kreisen der Philosophie. In der Philosophie hat die mitt-
lerweile wegen ihres Irrationalismus in Misskredit geratene Lebensphi-
losophie zur Diskreditierung des Lebensbegriffs nicht unerheblich bei-
getragen. Die wissenschaftshistorische Aufarbeitung der Entwicklung
des Lebensbegriffs in der Biologie ist bislang sehr liickenhaft.? Vor al-
lem jene Traditionen biologischen Denkens, die sich den Paradigmen
des physikalistischen und darwinistischen Denkens nicht untergeord-
net haben, warten noch auf ihre Rehabilitierung. Eben in diesen Tradi-
tionen finden sich Denkansitze, die den lebendigen Kérper, den Leib
zum Gegenstand der Forschung gemacht und wesentlich zu einer Theo-
rie des Lebendigen beigetragen haben, wie sie in den phanomenologi-
schen Theorien der Leiblichkeit ihre philosophische Fundierung erfah-
ren. Es sind die nichtdualistischen Konzepte des organischen Lebens
und des Lebendigen, die im Hauptstrom der traditionellen Erkenntnis-
theorie und Ethik unberiicksichtigt geblieben sind, ebenso wie das Kon-
zept des Leibes und des Leiblichen, das den Kérper nicht als Objekt,
sondern als Erfahrung eines lebendigen Kérpers denkt.

Zunachst gilt es zu unterscheiden zwischen dem Lebendigen all-
gemein und dem Leiblichen im Besonderen. Erscheinungsformen des
Lebendigen sind das, was alle Formen organismischen Lebens teilen,
und wodurch sie sich von (organischer und) nichtorganischer Materie
unterscheiden. Fiir seine philosophische Deutung hat Aristoteles
Grundlegendes gesagt, wenn er Lebendiges als das bestimmt, was ent-
steht, wichst und vergeht, als das definiert, was nach seinen Worten
den Grund seiner Bewegung in sich selbst hat. Dieser Gedanke der
Selbstbewegung findet eine zeitgemifle Formulierung in Viktor v.
Weizsickers Definition von Leben durch seine Fihigkeit zu spontaner
Selbstbewegung. In den jiingeren Konzepten der »Autopoiesis« und
der Selbstorganisation ist etwas von diesem Gedanken enthalten. Fiir

! Vgl. dazu Palm, Kerstin: »Wer organisiert Leben? Lebensentwiirfe der frithen Bio-
logie«, in: Die Philosophin 2004, 30, 43-55.

Normativitit des Korpers A

22,01.2026, 18:03:56. Ope

59


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

das organisch Lebendige hat Helmuth Plessner als konstitutives Mo-
ment seine Positionalitit hervorgehoben.? Positionalitit ist nach Pless-
ner die Fihigkeit lebender Organismen, vom Zentrum ihrer kérper-
lichen Situiertheit aus durch bestindigen Austausch mit der Umwelt
die eigenen Formen und Grenzen zu erhalten. Positionalitit ist auch
die Voraussetzung fiir die Entwicklung héherer Formen der Organisa-
tion von Lebendigem wie zum Beispiel kognitive Fihigkeiten wie Ge-
ddchtnis und Intelligenz als Voraussetzungen fiir Bewusstsein und
Subjektivitit. Hohere Manifestationen des Lebendigen wie Sensitivitat
und Umweltfahigkeit konnen verstanden werden als Formen von
»Subjektivitit vor dem Cogito« — als Formen vorsprachlicher, pridis-
kursiver Subjektivitit.

Alle Potenziale von Subjektivitit, Antriebe, Emotionen, kognitive
Fihigkeiten, oder anders gesagt, alle Leistungen von Positionalitit ha-
ben eine unverzichtbare Basis organischer Materialitit. Darin sind sich
die Phinomenologie des Lebendigen und der Leiblichkeit mit den Ver-
tretern der Neurobiologie durchaus einig. Was jedoch den Standpunkt
der Phidnomenologie des Leiblichen von einer Theorie des Lebendigen
unterscheidet, ist ihr Ausgang vom Standpunkt der Erfahrung.

Von diesem Standpunkt der Erfahrung her erschlief3t sich das Le-
bendige als die Erfahrung von Leiblichkeit. Von ihm aus erschlieflen
sich alle Potenziale, die den Menschen zu einem Vernunft- und hand-
lungsfihigen Wesen machen, und damit auch die Fihigkeit zu ethi-
schem Handeln und Entscheiden. Leiblichkeit ist die die menschliche
Lebensform ausmachende Weise, ein Kérper zu sein. Sie ist damit zu-
gleich die Existenzweise von Subjekten. Das Subjekt der Reflexion, das
stillschweigend als Protagonist traditioneller ethischer Diskurse fun-
giert, ist eine abstrakte Fiktion, die den Blick darauf verstellt, dass Sub-
jekte, die existieren, wesentlich »embodied subjects«, wesentlich leib-
lich sind. Sowohl das Lebendige als auch das leibliche, lebendige
Subjekt entziehen sich der dualistischen kategorialen Trennung von
Kérper und Geist, die die entscheidende ontologische Primisse der tra-
ditionellen Konzepte der Biowissenschaften wie auch der neuzeitlichen

Ethik bilden.

? Plessner, Helmuth: Die Stufen den Organischen und der Mensch, Frankfurt a. M.
1981.

60  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

4. Die Fiktion des reinen Vernunftsubjekts und ihr
Komplement — der Kérper als Objekt

Das Vernunftsubjekt ist eine Denkfigur, die nirgendwo aufler im Ima-
gindren einer Kultur der Leibverdrangung einen Ort hat. Es definiert
sich als Artikulation der Vernunft, und Vernunft erscheint als das
einzige Subjektivitdt konstituierende Vermdgen des Menschen. Ein
bestimmtes Ideal des Erkennens und der Vernunft definiert vorweg
die Idee des Subjekts. Diese Gleichsetzung von Vernunft und Subjek-
tivitét ist leitend fiir die Tradition der Erkenntnistheorie wie auch der
Ethik.

So wie aus dem Bild des Subjekts die Spuren seiner Verkérpertheit
geloscht sind, ist das Bild des Kérpers, das die Biologie in der Linie von
Descartes zeichnet, das Bild eines materialen Kérpers ohne Spur von
Subjektivitat. Die alltigliche Wahrnehmung des lebendigen Kérpers,
seiner Spontaneitit und seines Eigensinns hat sich dem Materialismus
und Reduktionismus des cartesischen Kérperbilds lange hartnickig wi-
dersetzt. Mit der »molekularen Revolution« der Biowissenschaften,
mit der Verlagerung der Prozesse des Lebendigen auf die Ebene mole-
kularer Prozesse erhielt der ontologische Dualismus eine neue Bestati-
gung. Die eigentiimliche Spontaneitit der Manifestationen des Leben-
digen erscheint nun in der quasi-intentionalen Sprache des Codes und
der genetischen Information, in denen die molekularen Prozesse be-
schrieben werden, mit den Mitteln der digitalen Analyse dingfest ge-
macht und endgiiltig »entzaubert«, aufgelost in die mikroskopische
Materialitat organisch-physiologischer Prozesse. Das Resultat dieses
Vorgangs wird sichtbar in den allgegenwirtigen Prisentationen von
Erfolgsmeldungen der Biowissenschaften. Da heifit es: Alles Leben ist
Chemie, »lesbar« gemacht in den Texten der Bioinformatik, messbar,
steuerbar, und schlie8lich: herstellbar.

5. Die epistemologischen und ontologischen Pramissen des
Reduktionismus und ihre Alternative: eine Epistemologie
des Lebendigen

Die Kritik an den Denkvoraussetzungen von Wissenschaft und Phi-
losophie war ein zentrales Motiv von Husserls Phinomenologie, aber

auch neuere Entwicklungen in den Kognitionswissenschaften haben

Normativitit des Korpers A 61

https://dol. 22012026, 19:03:56.



https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

dazu beigetragen.? Wesentliche Schritte einer Problematisierung der
begrifflichen Voraussetzungen traditioneller Ontologie und Erkennt-
nistheorie sind in letzter Zeit auch im Zuge der Wende zur Postmoder-
ne gesetzt worden. Derridas Konzept der différance war ein entschei-
dender Anstof8 dazu. Es ist eine Absage an ein dichotomisches Denken
von Differenzen, wie es die Wahrnehmung von Natur und Kultur,
Korper und Subjekt, Mann und Frau traditionell bestimmte. Derridas
Konzept bzw. die Bewegung der différance ist eine radikale Problema-
tisierung der theoretischen Pramissen des traditionellen modernen
Denkens. Ausgehend von de Saussures Entdeckung von Differenz —
der Differenz von Phonemen oder Morphemen — als bedeutungsstif-
tendem Mechanismus sprachlicher Zeichensysteme stellte er alle onto-
logischen Setzungen von stabiler Referenz in Frage. Es gibt demnach
keine stabile Ordnung des Realen, alle Benennung von Objekten und
Phédnomenen ist ein flieBender Vorgang von Bedeutungsverschiebun-
gen. Klassifikationen, sagt Derrida, fallen nicht vom Himmel, sondern
sind der Effekt von Differenzen, deren Ursache sich im Spiel der Diffe-
renzen der Erfassung entzieht.* Derrida hat sich nicht zufillig in seinen
letzten Schriften mehr und mehr in den Raum des Politischen verscho-
ben, sein Denken ist zutiefst politisch, auch die Denkbewegung der
différance. Wie sie Derrida versteht, ist sie eine Form der Erkenntnis-
politik.? Die Revision der Bio-Ethik hin zu einer Ethik des Lebendigen,
die einer dhnlichen Denkbewegung folgt, betrifft also sowohl ihre er-
kenntnistheoretischen und ontologischen Grundannahmen wie auch
ihre ethischen und politischen Implikationen.

Sie problematisiert zunéchst die erkenntnistheoretischen Setzun-
gen und Auslassungen des traditionellen Modells von Erkenntnis, des-
sen Merkmale kurz gefasst folgende sind: Es ist geleitet vom Prinzip
des Universalismus als »Metanorm« der epistemischen Schlieffung des
Denkraums. Als Erkenntnis gilt nur, was dieser Norm entspricht. Die
wichtigsten Merkmale der Episteme im klassischen Sinn sind 1. Domi-
nanz der Abstraktion, 2. dichotomische Ordnung, 3. Kategorialitit als

» Vgl. etwa Johnson, Mark: Moral Imagination. Implications of Cognitive Science for
Ethics, Chicago/London 1973.

* Derrida, Jaques: Randginge der Philosophie, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1976, 17.

5 Seitter, Walter: Menschenfassungen. Studien zur Erkenntnispolitikwissenschaft,
Miinchen 1985.

62  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Begrenzung des Sagbaren auf den Raum einer begrifflich-logischen
Ordnung und 4. Anspruch auf Vollstindigkeit und AusschliefSlichkeit.

Hier ist nicht der Ort einer ausfiihrlichen Diskussion dieser er-
kenntnistheoretischen Postulate. Die entscheidenden Beitrige zur Kri-
tik an der traditionellen Epistemologie und Erkenntnistheorie hat die
Phanomenologie geleistet. Merleau-Pontys Epistemologie der Leib-
lichkeit, wie er sie in seinem Hauptwerk, der Phinomenologie der
Wahrnehmung vorlegte, hat die empirische Analyse von Prozessen
des Denkens und der Begriffsbildung in den Kognitionswissenschaften
inspiriert.* Merleau-Ponty und Hermann Schmitz haben auf je ihre
Weise gezeigt, dass das Programm der Abstraktion und des Univer-
salismus auf der Leugnung der essenziellen Situiertheit des Subjekts
der Episteme beruht.” Damit erweist sich der Anspruch auf Universali-
tat und Vollstandigkeit als Illusion, und zugleich als Ideologie. Denn
wie die feministische Kritik zeigt, sind diese epistemologischen Postu-
late nichts anderes als Projektionen eines mannlichen Subjekts, eine
Projektion von Anspriichen auf Hegemonie und Herrschaft, wie sie
den miénnlichen Habitus und das ménnliche Unbewusste kennzeich-
nen.® Derrida bezeichnet deshalb die Denkbewegung der poststruk-
turalistischen différance als eine Bewegung des devenir femme, des
Frau-Werdens.

Das bedeutet keine Absage an das Unternehmen der Erkenntnis-
theorie iiberhaupt. Stattdessen richtet sich das Augenmerk auf die ei-
gentiimlichen Auslassungen, die dieses Unternehmen bisher bestimm-
ten. Diese Auslassungen verweisen auf die geleugnete Situiertheit des
verkorperten erkennenden Subjekts und damit auf seine Eigentiimlich-
keiten als lebendiges Selbst. Diese Eigentiimlichkeiten sind keine zeit-
losen und abstrakten Bestimmungen, sondern Markierungen seiner
konkreten Existenz. Es sind, wie man es im Kontrast zum Universalis-
mus der Abstraktion, die das traditionelle epistemologische Modell
definiert, nennen kénnte, seine »Signaturen der Kontingenz«: Kon-
kretheit, Situiertheit, Offenheit, Endlichkeit. Diese Signaturen der

¢ Vgl. Lakoff, George/Johnson, Marck: Metaphors We Live By, Chicago 1980.

7 Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1965;
Schmitz, Hermann: System der Philosophie, Bd. 2, Teil 2, Bonn 1965.

% Fox Keller, Evelyn: Liebe, Macht und Erkenntnis. Mannliche oder weibliche Wissen-
schaft? Miinchen 1986.

MNormativitit des Kérpers A

22,01.2026, 18:03:56. Ope

63


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

Kontingenz als epistemische Charakteristika des Lebendigen sind das
Gegenstiick zu den Postulaten der Episteme des androzentrischen Uni-
versalismus. Thre Entdeckung fiihrt hin zu den Eigentlimlichkeiten des
Lebendigen. Sie sind die Kernpunkte einer Epistemologie des Lebendi-
gen, einer Epistemologie des Offenen und Situierten, und eine Ethik
des Lebendigen miisste von ihr ausgehen.

Eine Epistemologie des Lebendigen und damit auch der leiblichen
Erfahrung ist eine Form der Spurensuche, die sich der Konkretheit und
Situiertheit gelebter Erfahrung aussetzt und sich durch die Spontanei-
tit und die Kreativitdt des Unvorhersehbaren iiberraschen lasst.

6. Die Suche nach dem Lebendigen in Grenzerfahrungen

Wie gelangen wir iiberhaupt zur »Entdeckung des Lebendigen« in der
lebensweltlichen Erfahrung? Das Neugeborene ist fiir uns Inbegriff
von Leben, die Kinder sind quicklebendig und die Jugend strotzt (hof-
fentlich) vor Ubermut und Lebenslust. Aber sie wissen nichts davon.
Das Lebendigsein hat die Eigenart, dass es auferhalb der Aufmerksam-
keit bleibt, solange es unproblematisch und selbstverstindlich verfiig-
bar ist. Die bewusste Auseinandersetzung mit der Korperlichkeit als
der notwendigen Bedingung des Lebendigseins setzt also meist erst
dann ein, wenn sie als Grenze oder Schranke spiirbar wird. Das Erleben
dieser Grenze kann schmerzhaft, ja sogar tédlich sein, aber es ist eben
auch Anlass zur bewussten Wahrnehmung dessen, was es heift, leben-
dig zu sein. Deshalb sind bewusste Erfahrungen des Lebendigseins sehr
oft Grenzerfahrungen: Erfahrungen von Schmerz, von Behinderung,
von Krankheit, die Erfahrung von kérperlicher Alteritat, Erfahrungen
von Alter und Sterben. Die Bewiltigung von solchen Erfahrungen von
Grenzen, die durch die leibliche Verfassung gesetzt sind, ist ganz we-
sentlich davon abhingig, ob und wie es gelingt, sie als das Unerwartete,
meist oft Schmerzhafte in seiner Offenheit und Situiertheit wahr-
zunehmen und in die je eigene Existenz zu integrieren. Und es sind
genau diese Erfahrungen, in denen sich das normative Potenzial des
Leiblichen zeigt.

Die leibhaftige Erfahrung des Lebendigseins findet ihren Aus-
druck in der Sphire des Sprechens, schliefSlich des Diskurses. Die Spra-
che des lebendigen Selbst buchstabiert aus, was sich zuerst im Medium
des gelebten Koérpers manifestiert. Es ist aber nicht die Sprache der

64  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22.01.2026, 19:03:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Theorie, sondern die Sprache des Alltags, der Poesie und die der erzihl-
ten Geschichten.

7. Eine Ethik des Lebendigen und die Frage nach der
Normativitit des lebendigen Korpers, des Leibes

Ist dieses lebendige Selbst als normsetzender Akteur vorstellbar? Zu-
nichst: Die dem leibhaften Selbst eigentiimliche Spontaneitit kann ein
ethisches Potenzial entwickeln, indem sie das Tun und Handeln im
Modus der Leiblichkeit in bestimmte Richtungen drangt. Dieses Poten-
zial manifestiert sich als eine Kraft, die sich auf verschiedene Weisen
dem Diktat der Norm entzieht oder widersetzt, einem Diktat, das ihm
von auflen, aus dem Raum der Gesellschaft und Politik entgegen-
kommt. Die Sprache des Lebendigen ist nicht die des Verbots oder des
Gebots, des »Du sollst« oder »Du musst«. Seine performative Kraft ist
anderer Art. Sie ist ein Potenzial der Subversivitdt, des Widerstands
gegen Michte, die leibhaftes Existieren den Zwingen und Normen
von auflen zu unterwerfen suchen. Es manifestiert sich auch ein Poten-
zial der spontanen Reaktionen auf die Grenzen, die die physischen
Gegebenheiten der koérperlichen Existenz im Fall von Krankheit oder
Behinderungen setzen. Die sich auf diese Weise manifestierende Spon-
taneitidt des Lebendigen hat verschiedene Erscheinungs- und Aus-
drucksformen: Spontaneitat, Kreativitit, Eigensinn, Monstrositit.

Die Frage ist nun, ob der lebendige Organismus neben der ihm
eigenen Spontaneitdt auch ein positiv normsetzendes Potenzial hat.
Eine erste Antwort darauf wurde durch verschiedene Theorien und
Metaphysiken des Lebens zu geben versucht — ohne Erfolg. In der Ge-
schichte der Biologie hat man eine im Organismus wirkende vitale
Energie vermutet, die ihn in die Lage versetzt, vitale Bediirfnisse zu
befriedigen — Hunger, Flucht und Angriff, sexuellen Drang. Wire diese
Instanz einer universalen Lebenskraft die moglicherweise gesuchte
normative Instanz des Leiblichen, des Korpers? Von den alten Theorien
der Lebenskraft bis hin zum Darwinismus und zu Freuds Theorie des
Unbewussten werden auf die eine oder andere Art teleologische Mo-
mente geltend gemacht, und man konnte fragen, ob dieses teleologi-
sche Moment einen Ankniipfungspunkt fiir die Suche nach einer mog-
lichen Normativitit des Leibes bieten kinnte. In diesem Punkt hat der
dem Logischen Empirismus nahe stehende Philosoph Phillip Frank ein

Normativitit des Korpers A 65

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

schlagendes Argument geliefert: Vom Vorliegen einer Zielgerichtet-
heit im Sinne einer Intentionalitdt konne man nur dort reden, wo
man irgendein Subjekt voraussetzen kann.? Intentionalitit und damit
Normativitat kann man nur annehmen, wo von Subjekten die Rede ist.
Das muss man auch fiir die Frage nach der Normativitdt des Kérpers
annehmen. Normativitit ist gebunden an die Vorstellung, dass es ein
Subjekt gibt, oder ein lebendes Wesen, das subjektartige Eigenschaften
und Fahigkeiten hat und deshalb Normen setzen kann.

Eine hypothetisch, spekulativ gesetzte Lebenskraft kann als norm-
setzende Instanz nicht in Anspruch genommen werden. Sie entzieht
sich einer begrifflichen oder empirischen Fassung, und historische Ver-
suche, sie zu bestimmen, etwa bei den Vitalisten oder in Bergsons élan
vital haben der Kritik nicht standgehalten. Die Griinde dafiir sind in
den Eigentiimlichkeiten des Lebendigen zu sehen, die oben erlautert
worden sind. Die Prozesse des Lebendigen sind offen, kontingent, nicht
berechenbar. Diese Prozesse kénnen deshalb auch nicht die Basis einer
Normsetzung sein. Alle Normsetzungen im Umgang mit dem Leben-
digen und insbesondere mit dem menschlich Lebendigen sind Setzun-
gen bewusster, intentionaler, planender Normierung von Akteuren
und gehoren der Sphire des Diskursiven, der Sprache an, vielleicht
der Ausiibung von Macht, und vor allem dem Bereich der ethischen
Entscheidungen, die dem Handeln von Menschen eine Richtung geben.

8. Die anthropologischen Voraussetzungen der Ethik

Aus den Befunden einer Epistemologie des Lebendigen, so die Schluss-
folgerung, ldsst sich eine Normativitdt des Leiblichen nicht ableiten.
Also keine Normativitit des Leiblichen? Im Blick auf die ontologischen
und erkenntnistheoretischen Pramissen der neuen Bioethik hat sich
gezeigt, dass sie Fragen der Leiblichkeit, der gelebten und erfahrenen
Korperlichkeit ausblendet. Was ihr, ebenso wie der traditionellen Ethik,
fehlt, ist ein theoretischer Rahmen, in dem sich diese Fragen stellen
lassen, namlich nicht nur eine Epistemologie des Lebendigen, sondern
der theoretische Rahmen einer Anthropologie, einer philosophischen
Anthropologie, in der sich diese Fragen beantworten lassen.

Keine Ethik kann ohne eine anthropologische Basis auskommen.

% Frank, Phillip: Das Kausalgesetz und seine Grenzen, Frankfurt a. M. 1988,

66  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Das Ziel der klassischen Ethik ist die Begriindung von Regeln des Ver-
haltens mit den Mitteln der Vernunft. Sie meint, so stellt Ludwig Siep
fest, sich dazu auf endgiiltige Aussagen iiber das Wesen des Menschen
stiitzen zu konnen, die freilich von den empirischen Wissenschaften
vom Menschen, wie sie sich seit dem 18. Jahrhundert entwickelt haben,
nicht mehr bereitgestellt werden. Die Ethik ziehe sich deshalb zurtick
auf vorgeblich apriorische Erkenntnisse von menschlichen Eigenschaf-
ten — von Selbstbewusstsein, Sprache und Vernunft —, auf eine »an-
thropologiefreie« Minimalethik in Form von formalen Aussagen iiber
Verhaltensregeln (Universalisierbarkeit, Verfahrensregeln des Diskur-
ses etc.).’ In neuerer Zeit gibt es Versuche, die formale bzw. formal-
pragmatisch begriindete Pflichtenethik durch Formen einer Ethik des
guten Lebens im Sinne einer Tugendethik zu erginzen, in der be-
stimmte inhaltliche Aussagen iiber das Gute und das gute Leben eine
Rolle spielen. Aber auch noch die tugendethischen Erweiterungen der
formalen Pflichtenethik beschrinken sich Siep zufolge auf den Schutz
und die Wahrung von individuellen Rechten.

Die Fragen des Erlaubten und Gebotenen, die sich fiir eine Ethik
des Lebendigen stellen, sind anderer Art. Sie sind solche, die nicht das
Verhiltnis zwischen autonomen Individuen betreffen, sondern Fragen
nach dem Umgang mit dem leibhaftigen Leben, nach dem Verhaltnis
zu noch nicht existierenden Individuen zukiinftiger Generationen, zu
Formen nichtpersonalen menschlichen Lebens (Embryonen, Menschen
im Koma), schlieflich zu Formen nichtmenschlichen Lebens, zu Tieren,
Pflanzen und Landschaft. Mit anderen Worten: Sie miissen die elemen-
taren Gegebenheiten der Eingebundenheit menschlichen Lebens in das
zur Kenntnis nehmen, was bisher als Natur, als das Andere der Ver-
nunft aus der ethischen Reflexion ausgeschlossen wurde. Zu diesem
Ausgeschlossenen gehort vor allem auch der fiihlende Leib, der je ei-
gene Kérper, das heif8t, in den Worten von Gernot Bshme: der Leib als
Natur, die wir selbst sind!!, aber auch die nichtmenschlichen Lebens-
formen, Tiere, der 6kologische Lebenszusammenhang.

Um diese Lebensformen, die allesamt Formen des Lebendigen
sind, in ihr Denken einzubeziehen, bedarf die Ethik zweierlei. Erstens

0 Siep, Ludwig: »Ethik und Anthropologie«, in: Barkhaus, A./Meier, M. u.a. (Hg):
Identitit, Leiblichkeit, Normativitit. Neue Horizonte anthropologischen Denkens,
Frankfurt a. M. 1996, 274-298.

1 Bohme, Gernot: Leibsein als Aufgabe, Baden-Baden 2003, 63.

Normativitit des Kérpers A

22,01.2026, 18:03:56. Ope

67


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Elisabeth List

einer anderen Epistemologie, die Leiblichkeit als Manifestation des Le-
bendigseins und als Ausdruck von Erfahrung des Subjektseins reflek-
tiert und damit zweitens einer grundlegenden Revision des Bildes vom
Menschen, das die traditionelle Ethik prigte.

Zunichst zum Zweiten: Die Frage nach der Verfassung des
Menschlichen muss neu gestellt werden, und das ist eine Frage, die
nur im Rahmen einer philosophischen Anthropologie beantwortet
werden kann. Worin besteht nun die Verfassung des Menschlichen?
Entscheidende Aussagen dazu finden sich in der philosophischen An-
thropologie Helmuth Plessners. Der Grundzug menschlicher Existenz
ist fiir Plessner ihr »Doppelaspekt«: Sie bestimmt sich von innen und
von auflen, von auflen insofern, als der Mensch immer einen Kérper
hat, den er als Gegenstand, als ein »Auflen« wahrnimmt, und von in-
nen, insofern er zugleich dieser Korper »ist« und sich so erfahrt.?? So
bestimmt Plessner ontologisch die grundlegende anthropologische Tat-
sache der Leibgebundenheit menschlicher Existenz. Der Grundbegriff
von Plessners Anthropologie ist der Begriff der »exzentrischen Positio-
nalitit«: In seiner Existenz essenziell leibgebunden, hat der Mensch
aufgrund seiner kognitiven und symbolischen Fihigkeiten die Fahig-
keit der Selbstdistanz, die Fahigkeit, sich gewissermaflen »von auflen«
zu betrachten. Mehr noch: Das ist nicht nur eine menschliche Fahig-
keit, sondern die einzig mégliche Existenzweise des Menschen.” Auf-
grund seiner Fihigkeit zur Selbstdistanz ist er ein Wesen, das sich
selbst und sein Handeln als eine Wahl zwischen Alternativen wahr-
nimmt, damit ist er fihig, und wie Sartre zu Recht sagt, nachgerade
dazu verdammt, sich zu entscheiden, er kann nicht nur, er muss die
Freiheit wihlen. Mit anderen Worten: Der Mensch ist seiner Verfas-
sung nach ein wesentlich ethikfihiges und ethikbediirftiges Wesen.

9. Normativitit des Leiblichen in exzentrischer Positionalitdt

Die Fahigkeit zu Selbstdistanz, zur »Exzentrizitit« im Sinne Plessners,
und die Sozialitit der menschlichen Lebensform transformieren die
Kontingenz und Offenheit des organisch Lebendigen, ohne aber die
essenzielle Leibgebundenheit der menschlichen Existenz aufzuheben.

12 Plessner 1981, 138.
" a.a.0, 360.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Erfahrungen des Lebendig- und Leibseins nehmen Gestalt an in Ge-
schichten und Erzihlungen im Medium der Rede und der Sprache, in
der Sprache der Lebens-Erfahrung. Aus ihrer Prozessualitat, ihrer
raumlichen und zeitlichen und sozialen Situiertheit in exzentrischer
Positionalitdt ergibt sich die spezifische Geschichtlichkeit der mensch-
lichen Lebenssituation. Aufgrund seiner Potenziale ist der Mensch ein
»Lebensfiihrungswesen«, er muss sein Leben fiihren, selbst in die
Hand nehmen, und erst durch sein Tun wird er zu dem, was er ist,
was er sein kann oder soll. Im Zuge dieses Tatigseins durchlebt er Pro-
zesse der Erfahrung und des Lernens, durchlauft er Prozesse der Ent-
wicklung, im Zuge deren er sich ein Bild von sich selbst und der Welt
erwirbt, von sich selbst als denkendem und leibhaftig existierendem
Dasein. Darin manifestiert sich nicht nur seine Lernfahigkeit, sondern
auch seine Kulturfihigkeit, seine Fihigkeit zur Selbstveranderung. In
diesem Prozess der Formung des Selbst spielen die Manifestationen des
Lebendigen, Lust und Schmerz, Angst und Freude eine wichtige Rolle.
Sie sind die Impulsgeber fiir menschliches Tun und Lassen, fir Aktivi-
tat und Riickzug. Aber eine Ethik des Lebendigen ergibt sich aus ihnen
allein nicht. Sie setzt eine Form des Wissens voraus, iiber das der
Mensch kraft seiner Kulturfihigkeit verfiigt.

Die Entwicklung des Einzelnen ist eingebunden in die seiner
Gruppe und ihres Wissens. Wissen iiber sich selbst in Form von Theo-
rien iiber sich selbst und die Welt und eine Ethik des Umgangs mit
ihnen sind ein spites Produkt der Evolution. Thm, dem kulturell in
Geschichten, Mythen und schliellich durch die Wissenschaft vermit-
telten Wissen, verdankt sich die Méglichkeit einer Ethik, auch einer
Ethik des Lebendigen. Die Ethik als Ergebnis der Fihigkeit zu Selbst-
distanz in exzentrischer Positionalitit ist mehr als ein formaler Kalkiil
der Priferenzen. Sie umfasst ein Wissen um die Lebenssituation in
exzentrischer Positionalitét, ein Wissen um die wechselseitige Bedingt-
heit und Wechselwirkung zwischen dem Kérper, dem Selbst und der
Welt, einschlieBlich der Welt der Anderen. Aber nicht dieses Wissen
fir sich genommen ist das, worauf eine Ethik des Lebendigen zielt,
sondern etwas anderes. Es ist, wie Ludwig Siep sagt, die Weise, »wie
man in den wichtigsten Tatigkeiten bzw. in den Grundziigen der Le-
bensfithrung nicht versagt bzw. wie man sie srichtigc macht«, es ist
»ethisches Kénnen«. Konkret: Wie geht man mit sich selbst und ande-

1 Siep 1996, 291.

Normativitit des Korpers A

22,01.2026, 18:03:56. Ope

69


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

ren um in Situationen der Krankheit, der Behinderung, der Sucht?
Insofern ist das Thema der Ethik nichts anderes als »das Leben ler-
nen«' und ihr Ziel ist die Kultivierung der dem Menschen eigenen
Tendenzen und Motive der Selbstentfaltung.

10. Konsequenzen fiir eine Ethik des Lebendigen
und der Leiblichkeit

Erst eine um die anthropologischen Dimensionen erweiterte Ethik, die
die Kulturfihigkeit des Menschen in exzentrischer Positionalitit, das
heiflt die seine Lebenssituation ausmachende Verbindung von leib-
licher Situiertheit und Reflektiertheit, zur Kenntnis nimmt, kann die
Frage nach der Normativitit des Leibes stellen. Sie orientiert sich nicht,
wie die traditionelle Ethik, am Ziel der Vervollkommnung des auto-
nomen Willens, sondern an der Fihigkeit des Umgangs mit sich selbst,
als Wesen, das Korper ist. In einem solchen Zusammenhang stellt sich
nun die Frage nach einem angemessenen, und das heifit: normativ aus-
gezeichneten Umgang mit dem eigenen Koérper, aber auch nach dem
Umgang mit dem Leib der Anderen sowie mit nichtmenschlichen Le-
bewesen. An die Stelle einer Rechtskultur, in deren Zentrum das Ideal
individueller Autonomie steht, tritt eine andere, eine, die sich an jenen
Gegebenheiten orientiert, die wesentlich zur conditio humana geho-
ren, und die mit ihrer Kategorisierung als »Natur« aus dem Bereich
ethischer Reflexion lange ausgeschlossen blieben — vor allem das eige-
ne Leib- und Lebendigsein. Natiirlich gibt es hier eine Reihe von un-
geklarten Problemen. Denn das gesuchte Telos eines angemessenen
Umgangs mit der Natur als dem Inbegriff des Lebendigen ldsst sich
aus den Aussagen der modernen Biologie oder Medizin nicht ableiten.
Alles, was man bisher »Natur« nannte, ist nicht einfach gegeben, son-
dern in sich historisch wandelnden und von Kultur zu Kultur variie-
renden Formen vermittelt.

Dennoch gibt es ein Wissen um die Méglichkeiten und Formen
eines »kultivierenden Umgangs« mit den Dingen der Natur, ein-
schlieRlich des eigenen Korpers.!® Dieses Wissen explizit zu machen

5 a.a.0.
% a.a.0., 294.

70  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

wiire Aufgabe einer Ethik des Lebendigen. Eine Ethik, die das versucht,
bedeutet dreierlei: Erstens, sie wird nicht die Form einer strikt begriin-
denden Prinzipienethik haben kénnen, sondern eher die Form einer
beratenden Orientierung auf der Basis des Wissens, das die philosophi-
sche Anthropologie, die Medizinwissenschaften, aber auch die Sozial-
wissenschaften und die Kulturanthropologie zum Verstindnis der
menschlichen Lebenssituation zur Verfiigung stellen. Zweitens, und
das ist fiir die Fragen nach den eingangs erdrterten ontologischen und
epistemologischen Pramissen der traditionellen Ethik entscheidend, sie
wird die Tatsache der Offenheit und Situiertheit aller Prozesse des Le-
bendigen, die Signaturen seiner Kontingenz, respektieren und die on-
tologischen und epistemologischen Pramissen der Vergangenheit ver-
abschieden. Und schlief3lich drittens, und das ergibt sich aus dem eben
erwihnten Punkt, ihr erster und letzter Bezugspunkt ist die gelebte
Erfahrung, die allein einen Zugang schafft zum lebendigen Kérper der
Erfahrung, zum lebendigen Subjekt.

11. Normativitit ohne Normen?

Eine anthropologische Fundierung der Ethik liefert den Schliissel zur
Frage nach der Normativitit des Leiblichen — des lebendigen Kérpers,
jedenfalls, wenn man diese Aufgabe einer philosophischen Anthro-
pologie vom Zuschnitt Helmuth Plessners zutraut. Plessner bietet das
Modell einer Anthropologie, die der Tatsache der Leiblichkeit, der
Leibgebundenheit der menschlichen Existenz eine zentrale Rolle zu-
weist. Auf ihrer Basis kann man der Frage nach der Normativitit des
Leibes einen klaren Sinn geben und sie auch beantworten. Die Norma-
tivitat des Leibes ldsst sich im Sinne Plessners aus dem »Doppelaspekt«
menschlicher Existenz auf zwei Weisen in den Blick nehmen: Erstens
aus der Perspektive unmittelbarer Positionalitit und Situiertheit leib-
lichen Seins, im Erleben von Lust und Leid, manifestiert der Leib ein
normatives Potenzial in der Form seiner Subversivitit, seiner Reni-
tenz, seiner Widerstdndigkeit, die im Prddiskursiven angesiedelt ist.
Und zweitens aus der Perspektive exzentrischer Positionalitit, das
heifft: im Medium der Sprache, des kulturellen Wissens entfaltet sich
das normative Potenzial des Leibes in Gestalt einer ethischen Theorie,
die die Lebensbedingungen, vor allem die Leibgebundenheit der
menschlichen Existenz reflektiert und die Form einer Ethik des Leben-

Normativitit des Kérpers A 71

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

digen annimmt, die dem traditionellen ethischen Denken eine wesent-
liche Dimension hinzufiigt.

Aufgabe einer Ethik des Lebendigen wire es, diese beiden Perspek-
tiven zu verbinden. Sie miisste die Welt des Diskursiven offen halten
fir die unbemerkten und unerwarteten Botschaften aus dem diffusen
Feld des Lebendigen. Diese Botschaften liegen zwischen den Polen von
Lust und Schmerz, von Attraktion und Aversion. Eine Ethik des Leben-
digen miisste anders als die so genannte Bio-Ethik die Sprache des le-
bendigen Korpers entziffern und ihren Botschaften Gewicht geben in
Entscheidungen, wo es um Normen, um Normativitit geht: In der Fra-
ge nach dem, was Lust und Schmerz, was normal und anormal, was
angemessen und was nicht angemessen ist, was Gesundsein und
Kranksein bedeutet. Sie miisste zuhdren kénnen, sie miisste die Offen-
heit des Narrativen besitzen, Raum lassen fiir Bilder und Metaphern,
fiir die Sprache des Imaginiren.

Eine postmoderne Ethik? In ihren Folgen vielleicht, aber nicht in
ihren Griinden und Anladssen. Thre Anldsse sind Anldsse konkreter
leiblicher Befindlichkeiten, die den Ausschlag geben in Fragen, bei de-
nen es um ganz konkrete Lebens- und Uberlebensfragen geht, und es
geht darum, diese Fragen sich aus der Perspektive derer zu stellen, die
in ihrem korperlichen, leibhaftigen Dasein unmittelbar betroffen sind,
in kritischen Situationen, wo dieses Dasein auf dem Spiel steht. Im
Leben derer, die durch Krankheit oder Behinderung beeintrichtigt, de-
ren Chancen auf leibhaftiges Wohlbefinden, auf Heilsein, auf Uber-
leben iiberhaupt in Frage gestellt sind.

Eine solche Ethik kann nicht eine Ethik der Gebote und der strik-
ten Regeln sein, die sich auf Prinzipien der Universalitit oder Univer-
salisierbarkeit, der strikten Abgrenzungen und Ausschlieflichkeiten
beruft. Sie kinnte im guten Sinn eine Form der Lebensberatung sein,
die Optionen erdffnet, ohne Lebenschancen zu beschranken. Eine Ethik
des Leiblich-Lebendigen wire offen fiir die Kontingenzen der konkre-
ten Lebenssituationen, eine vielleicht paradoxe Form der Normativitat
ohne Normen.

72 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 18:03:56. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993897-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

