266

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

1.6 Claude Fauchets Kritik an Jean-Jacques Rousseau

Fur die Historiker der Philosophie und der politischen Theorie sind Fauchet und
Bonneville so gut wie inexistent. Bonneville wurde schon von Zeitgenossen »bizarr«
genannt, wobei der Begriff teils positiv, teils negativ konnotiert war.*® In der Tat
war er, wie erwihnt, vom Christentum, vom Freimaurertum und vom Rousseauis-
mus beeinflusst. Ahnliches gilt fiir Fauchet. Dennoch sollte man weder Fauchet als
Epigonen Rousseaus noch Bonneville als Reprisentanten eines christlichen Revo-
lutionskultes stigmatisieren. Beide sind vielmehr ein Beispiel dafiir, wie politische
Aktivisten sich der Werke von Autorititen der Vergangenheit — durch Um- und Neu-
deutung, das heilt durch Aneignung bis zur Verfilschung — bedienten, um in einer
revolutioniren Offentlichkeit eine starkliberale Politik formulieren und etablieren
zu kénnen.

In einer Rede vor der Versammlung der Confédération universelle des amis de
la vérité, gehalten Anfang des Jahres 1791, setzte sich Fauchet mit einzelnen Aspek-
ten von Rousseaus seinerzeit stark rezipierter Schrift Vom Gesellschaftsvertrag. Oder
Prinzipien des Staatsrechts auseinander.’” Dabei wandte der Priester verschiedene ar-
gumentative und rhetorische Mittel an, um den Antiliberalismus des Philosophen
zu iiberwinden, ohne die Moglichkeit zu verspielen, jene Autoritit in Anspruch zu
nehmen, die Rousseau damals hatte, als sich Freunde und Feinde der Revolution
gleichermafien auf seine Lehren beriefen. Fauchet hob in seiner Rede ein paar Ein-
zelsitze hervor, die in Rousseaus Schrift iiber den Sozialkontrakt eher geringe Be-
deutung haben. So stiitzte sich Fauchet bei einer seiner wichtigsten Aussagen zur
Notwendigkeit der Verinderung der Besitzordnung auf ein Textstiick, das bei Rous-
seau nur eine Fufdnote im neunten Kapitel des ersten Buches bildet:

»Unter schlechten Regierungen ist diese Gleichheit nur scheinbar und triigerisch;
sie dient nur dazu, den Armen in seinem Elend und den Reichen in seinem wider-
rechtlich erlangten Besitz zu erhalten. In Wirklichkeit sind die Gesetze immer nur
fir die Besitzenden niitzlich und fiir die Besitzlosen schidlich. Daraus folgt, da
den Menschen der gesellschaftliche Zustand nur so lange vorteilhaft ist, als alle
etwas haben und keiner zuviel hat.«®

Trotz seines uns heute fremden, zum Teil exzessiven Pathos ist Fauchet ein klarer
Denker mit klarer Kritik an Rousseau:

36  Patrick Brasart: Bonneville et le cercle social, ou le bizarre en révolution, in: Littérature, H. 169,
2013, S. 67-86.

37  Claude Fauchet: Dix-huitieme discours a la confédération universelle des amis de la vérité. Sur le
chapitre du Contrat social, qui traite des divers systemes de législation, in: La Bouche de fer, Nr. 19,
19. Februar 1791, S. 296—300 und Nr. 20, 19. Februar 1791, S. 305-315.

38 Jean-Jacques Rousseau, wie Anm. 20 Kap. 10, S. 399.

hittps://dol.org/10.14361/9783839471401-082 - am 12.02.2026, 22:26:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839471401-082
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Strategien zur Minimierung von Macht in der Franzésischen Revolution

»Les objets généraux de toute bonne institutions, dit Rousseau, »doivent étre mo-
difiés en chaque pays par les rapports qui naissent, tant de la situation locale, que
du caractére des habitans; et c’est sur ces rapports qu’il faut assigner a chaque
peuple un systéme particulier d’institution qui soit le meilleur, non peut-étre en
lui-méme, mais pour I'état auquel il est destiné«. Ici, notre auteur commence a
quitter la droite ligne de ses principes. Si le systeme particulier d’'un peuple n'est
pas le meilleur en lui-méme, il laissera une porte ouverte a I'iniquité publique;
dés lors, on peut briller un instant, comme il dit, par des moyens de prospérité
passagére; mais la ruine, le malheur et |a servitude sont au bout de cette législa-
tion fautive, et le but social est manqué. Il ne faut admettre aucune modification
au pacte qui assure la bonne existence, et avec elle I'indépendance inviolable a
chaque citoyen. Si tout homme en tout lieu n’est pas assuré par la constitution
de vivre d’une suffisante vie, il N’y a point de constitution, la nature est violée, la
liberté n’est pas. Tournez tant qu’il vous plaira autour de ce principe, si vous n'y
entrez point, si vous ne le saisissez pas dans son integrité, vous n'avez rien que la
certitude de devenir vicieux, esclaves et misérables.«*

Fauchet lehnte Rousseaus Relativismus und Pessimismus ab, weil auf dieser Basis
keine freie Gesellschaft zu errichten sei. Gegen den Historizismus des Philosophen,
der zu Passivitit gegen Unfreiheit und Ungleichheit fiihre, betonte Fauchet die all-
gemeinen gilltigen Prinzipien gleicher Freiheit. Er wollte die Revolution fortfithren,
da sie fiir ihn zu Beginn des Jahres 1791 noch lingst nicht vollendet war, und »gute
und sichere Lebensverhiltnisse fiir alle« schaffen. Also rief er den Versammelten zu:

»Non, Messieurs, nous n'avons pas encore une constitution finie, nous n'en avons
que les bases; elle ne sera achevée et solide que quand tous les indigens de la
nation seront assurés des moyens de bien vivre; et dans la France qui se régénére
comme chez tous les peuples qui voudront étre libres, il faut ce point essentiel
d’ol tout dépend, ou I'on n'a rien du tout en fait de liberté. Le principe est donc
immodifiable en lui-méme.«*°

Mit diesen Worten bestimmte Fauchet seine Position in zwei Richtungen. Einerseits
wandte er sich gegen Rousseau, der von Gleichheit als Bedingung der Freiheit zwar
sprach, eine konkrete Politik gleicher Freiheit aufgrund seines Konservatismus ver-
hinderte. Andererseits bezog er Stellung gegen die Majoritit der Verfassunggeben-
den Nationalversammlung/Konstituante, die 1791 unter Fithrung von Abgeordneten
wie Lafayette eine Verfassung vorbereitete, welche formale Freiheit ohne Rahmen-
bedingungen materieller Gleichheit anstrebte.

39  Claude Fauchet, wie Anm. 37 Kap. 11, S. 305f.
40 Claude Fauchet, wie Anm. 37 Kap. 11, S. 306f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839471401-082 - am 12.02.2026, 22:26:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=

267


https://doi.org/10.14361/9783839471401-082
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Es sei erginzt und betont, dass Fauchets revolutionire Hoffnung auf Verinde-
rung der Grundlagen der Gesellschaft durch eine auf gleiche Freiheit ausgerichtete
Verfassung gepaart war mit dem Bestreben, den staatlichen Interventionismus zu
minimieren. Auch hier distanzierte sich Fauchet von Rousseau; letzterer hatte ja die
Moglichkeit einer konstruktiven revolutioniren Politik verneint und eben deshalb
dem stattlichen Interventionismus, ob er nun monarchistisch, aristokratisch oder
republikanisch begriindet war, keine wirksamen Grenzen setzen kénnen.

Typisch fiir den starken Liberalismus ist, dass Fauchet in seiner Rede eine Politik
der Neuordnung der Eigentumsverhiltnisse mit einer Politik der Zuriickdringung
des Staates aus den Marktbeziehungen verkniipfte. Dies war konsequent gedacht,
da die Ungleichheit, die der Merkantilismus hervorgebracht hatte, vor allem daraus
resultierte, dass der Staat den meisten Biirgern 6konomische Freiheiten verweigert
und immer wieder zu Gunsten der Konzentration von Kapital das Geschehen auf
den Mirkten gesteuert hatte:

»Quand la suffisante existence est donnée a chacun par les loix, tout est fini. Lais-
sez aller I'industrie aussi loin qu’elle peut s’étendre; elle arrivera, sans doute, a un
grand bien étre, et jamais a une richesse insolente qui crée toujours la misére a
ses cOtés. Cette misére étant impossible, I'excés de l'opulence I'est aussi.«*'

So weit sich Fauchet hier von Rousseau gedanklich entfernte, es scheint, als habe
er die zentralen Ideen des Philosophen nicht ganz und gar verwerfen wollen. Auch
wenn sich das Verhiltnis des Cercle social und der Confédération universelle des
amis de la verité zu Rousseau mit dem Begriff des taktischen Kalkiils nicht zurei-
chend beschreiben lisst, spielte, wenn es um die Stimmung und um das Pro und
Kontra in der franzosischen Offentlichkeit ging, der kluge Hinweis auf Zeichen und
Namen doch eine wichtige Rolle. Rousseau stand nach 1789 wie kein anderer fir
die revolutionire Idee eines Gesellschaftsvertrages. Wer sich offen gegen Rousse-
au stellte, der musste, der Diskurslogik der damaligen Offentlichkeit folgend, da-
mit rechnen, dass man ihn fiir einen Anti- oder Konterrevolutionir halten wiirde.
Aufgrund dessen war es fir Fauchet sinnvoller, die Schriften Rousseaus einseitig
zu deuten und nur in Bezug auf solche Passagen, wo diese Art der Interpretation
nicht gentigte, Kritik zu iiben. Obwohl ein Denker wie René-Louis Marquis d’Argen-
son dem Cercle social inhaltlich wesentlich niher stand, hitte dieser die Rolle einer
legitimierenden Autoritit nicht ibernehmen kénnen, da er viel zu wenig bekannt
war.

Ahnlich wie zuvor englische Radikale mit Locke, verfuhren franzésische Radi-
kale mit Rousseau. In beiden Fillen sollten aus Gedankengebiuden des schwachen

41 Claude Fauchet, wie Anm. 37 Kap. 11, S. 308.

hittps://dol.org/10.14361/9783839471401-082 - am 12.02.2026, 22:26:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839471401-082
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Strategien zur Minimierung von Macht in der Franzésischen Revolution

Liberalismus Elemente fiir den starken Liberalismus gewonnen werden. Dieses Vor-
gehen hatte jedoch einen hohen Preis. Rousseau in Anspruch zu nehmen trug auch
im Cercle social dazu bei, dass die Sphire des Staatlichen und die des Religiosen
nicht konsequent separiert wurden. Die Gefihrdungen der individuellen Freiheit
durch die demokratische Mehrheit wurden in Frankreich, anders als in England und
den Vereinigten Staaten von Amerika, eher unterschitzt.

1.7 Claude Fauchet und Nicolas de Bonneville iiber die Reformierung
der Religion

Einen geschichtsunabhingigen starken Liberalismus durch Riickgriff auf eher
schwachliberale Autorititen zu fundieren — dieses Vorgehen fithrt zu Problemen,
die sich nicht allein beim Rekurs auf das Werk Rousseaus einstellen. Teile des
Cercle social gingen, unter dem Einfluss Bonnevilles, in dieser Sache wesentlich
weiter und versuchten, vorliberale Strémungen des religiésen Fithlens, Denkens
und Handelns der gesamten Menschheitsgeschichte fiir die Revolution fruchtbar
zu machen. Bonneville wollte die Religion nicht etwa, wie sein Freund Paine, unab-
hingig und gegen die Geschichtlichkeit des Sozialen neu griinden, sondern in einer
gigantischen Revision allen Denkens wieder zu ihren Urspriingen zuriickfinden.*
Dieses Programm hatte zur Folge, dass zahlreiche wichtige Publikationen des
Cercle social von einer merkwiirdigen Mischung aus Atheismus und Mystizismus
bestimmt sind, die trotz der kosmopolitischen Ambition einen Nihrboden fur
nationalistische und kollektivistische Ideologien bot.

Ahnliches zeigte sich auch bei dem ilteren, mitunter niichterner argumentie-
renden Fauchet. Als traute der Geistliche weder den Menschen noch sich selbst den
Ubergang in eine freie Gesellschaft ohne die Stiitze der Religion zu, versagte an die-
sem Punkt sein Liberalismus. Fauchet verwarf die bestehende romisch-katholische
Kirche und wollte zu einem egalitiren Urchristentum zuriickkehren. Eine Politik
der Freiheit, so meinte Fauchet, kénnte ohne religiosen Humus nicht wachsen. Des-
halb war fiir ihn eine Trennung von Staat und Kirche undenkbar.®

Der eigenstindige und radikale Katholizismus Fauchets blieb im Cercle so-
cial nicht ohne Kritik, widersprach er doch dem naturwissenschaftlichen Denken
Condorcets und auch den Auffassungen Bonnevilles. Aber dieser kimpfte nicht

42 Ausfiihrlich zu Bonnevilles Religionsphilosophie Susanne Kleinert, wie Anm. 22 Kap. 11, Ka-
pitel 2 Das Verhdltnis von Religion und Politik, S. 95122, Kapitel 3 Religionsbegriff und religiose
Vorstellungen Bonnevilles, S.123-170.

43 Zu Fauchets Religionsphilosophie siehe folgende drei Autoren: Joseph F. Byrnes, wie Anm.
25 Kap. 11, Abschnitt On National Religion, S. 50—-52 — Susanne Kleinert, wie Anm. 22 Kap. 11,
S.107-109 — Norman Ravitch: The Abbé Fauchet. Romantic Religion during the French Revolution,
in: Journal of the American Academy of Religion, Bd. 42, H. 2,1974, S. 247—262

hittps://dol.org/10.14361/9783839471401-082 - am 12.02.2026, 22:26:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=

269


https://doi.org/10.14361/9783839471401-082
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

