
266 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

11.6 Claude Fauchets Kritik an Jean-Jacques Rousseau

Für die Historiker der Philosophie und der politischen Theorie sind Fauchet und

Bonneville so gut wie inexistent. Bonneville wurde schon von Zeitgenossen »bizarr«

genannt, wobei der Begriff teils positiv, teils negativ konnotiert war.36 In der Tat

war er, wie erwähnt, vom Christentum, vom Freimaurertum und vom Rousseauis-

mus beeinflusst. Ähnliches gilt für Fauchet. Dennoch sollte man weder Fauchet als

Epigonen Rousseaus noch Bonneville als Repräsentanten eines christlichen Revo-

lutionskultes stigmatisieren. Beide sind vielmehr ein Beispiel dafür, wie politische

Aktivisten sichderWerkevonAutoritätenderVergangenheit – durchUm-undNeu-

deutung, das heißt durch Aneignung bis zur Verfälschung – bedienten, um in einer

revolutionären Öffentlichkeit eine starkliberale Politik formulieren und etablieren

zu können.

In einer Rede vor der Versammlung der Confédération universelle des amis de

la vérité, gehalten Anfang des Jahres 1791, setzte sich Fauchet mit einzelnen Aspek-

ten von Rousseaus seinerzeit stark rezipierter Schrift Vom Gesellschaftsvertrag. Oder

Prinzipien des Staatsrechts auseinander.37 Dabei wandte der Priester verschiedene ar-

gumentative und rhetorische Mittel an, um den Antiliberalismus des Philosophen

zu überwinden, ohne die Möglichkeit zu verspielen, jene Autorität in Anspruch zu

nehmen, die Rousseau damals hatte, als sich Freunde und Feinde der Revolution

gleichermaßen auf seine Lehren beriefen. Fauchet hob in seiner Rede ein paar Ein-

zelsätze hervor, die in Rousseaus Schrift über den Sozialkontrakt eher geringe Be-

deutung haben. So stützte sich Fauchet bei einer seiner wichtigsten Aussagen zur

Notwendigkeit der Veränderungder Besitzordnung auf ein Textstück,das bei Rous-

seau nur eine Fußnote im neunten Kapitel des ersten Buches bildet:

»Unter schlechten Regierungen ist diese Gleichheit nur scheinbar und trügerisch;

sie dient nur dazu, den Armen in seinem Elend und den Reichen in seinemwider-

rechtlich erlangten Besitz zu erhalten. InWirklichkeit sind die Gesetze immer nur

für die Besitzenden nützlich und für die Besitzlosen schädlich. Daraus folgt, daß

den Menschen der gesellschaftliche Zustand nur so lange vorteilhaft ist, als alle

etwas haben und keiner zuviel hat.«38

Trotz seines uns heute fremden, zum Teil exzessiven Pathos ist Fauchet ein klarer

Denker mit klarer Kritik an Rousseau:

36 Patrick Brasart: Bonneville et le cercle social, ou le bizarre en révolution, in: Littérature, H. 169,

2013, S. 67–86.

37 Claude Fauchet: Dix-huitième discours à la confédération universelle des amis de la vérité. Sur le

chapitre du Contrat social, qui traîte des divers systèmes de législation, in: La Bouche de fer, Nr. 19,

19. Februar 1791, S. 296–300 und Nr. 20, 19. Februar 1791, S. 305–315.

38 Jean-Jacques Rousseau, wie Anm. 20 Kap. 10, S. 399.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-082 - am 12.02.2026, 22:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-082
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11. Strategien zur Minimierung von Macht in der Französischen Revolution 267

»›Les objets généraux de toute bonne institution‹, dit Rousseau, ›doivent être mo-

difiés en chaque pays par les rapports qui naissent, tant de la situation locale, que

du caractère des habitans; et c’est sur ces rapports qu’il faut assigner à chaque

peuple un système particulier d’institution qui soit le meilleur, non peut-être en

lui-même, mais pour l’état auquel il est destiné‹. Ici, notre auteur commence à

quitter la droite ligne de ses principes. Si le système particulier d’un peuple n’est

pas le meilleur en lui-même, il laissera une porte ouverte à l’iniquité publique;

dès lors, on peut briller un instant, comme il dit, par des moyens de prospérité

passagère; mais la ruine, le malheur et la servitude sont au bout de cette législa-

tion fautive, et le but social est manqué. Il ne faut admettre aucune modification

au pacte qui assure la bonne existence, et avec elle l’indépendance inviolable à

chaque citoyen. Si tout homme en tout lieu n’est pas assuré par la constitution

de vivre d’une suffisante vie, il n’y a point de constitution, la nature est violée, la

liberté n’est pas. Tournez tant qu’il vous plaira autour de ce principe, si vous n’y

entrez point, si vous ne le saisissez pas dans son integrité, vous n’avez rien que la

certitude de devenir vicieux, esclaves et misérables.«39

Fauchet lehnte Rousseaus Relativismus und Pessimismus ab, weil auf dieser Basis

keine freie Gesellschaft zu errichten sei.Gegen denHistorizismus des Philosophen,

der zu Passivität gegen Unfreiheit und Ungleichheit führe, betonte Fauchet die all-

gemeinen gültigen Prinzipien gleicher Freiheit. Erwollte die Revolution fortführen,

da sie für ihn zu Beginn des Jahres 1791 noch längst nicht vollendet war, und »gute

und sichere Lebensverhältnisse für alle« schaffen.Also rief er denVersammelten zu:

»Non, Messieurs, nous n’avons pas encore une constitution finie, nous n’en avons

que les bases; elle ne sera achevée et solide que quand tous les indigens de la

nation seront assurés des moyens de bien vivre; et dans la France qui se régénère

comme chez tous les peuples qui voudront être libres, il faut ce point essentiel

d’où tout dépend, ou l’on n’a rien du tout en fait de liberté. Le principe est donc

immodifiable en lui-même.«40

MitdiesenWortenbestimmteFauchet seinePosition in zweiRichtungen.Einerseits

wandte er sich gegen Rousseau, der von Gleichheit als Bedingung der Freiheit zwar

sprach, eine konkrete Politik gleicher Freiheit aufgrund seines Konservatismus ver-

hinderte. Andererseits bezog er Stellung gegen die Majorität der Verfassunggeben-

denNationalversammlung/Konstituante, die 1791 unter Führung vonAbgeordneten

wie Lafayette eine Verfassung vorbereitete, welche formale Freiheit ohne Rahmen-

bedingungenmaterieller Gleichheit anstrebte.

39 Claude Fauchet, wie Anm. 37 Kap. 11, S. 305f.

40 Claude Fauchet, wie Anm. 37 Kap. 11, S. 306f.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-082 - am 12.02.2026, 22:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-082
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Es sei ergänzt und betont, dass Fauchets revolutionäre Hoffnung auf Verände-

rung der Grundlagen der Gesellschaft durch eine auf gleiche Freiheit ausgerichtete

Verfassung gepaart war mit dem Bestreben, den staatlichen Interventionismus zu

minimieren.Auch hier distanzierte sich Fauchet vonRousseau; letzterer hatte ja die

Möglichkeit einer konstruktiven revolutionären Politik verneint und eben deshalb

dem stattlichen Interventionismus, ob er nun monarchistisch, aristokratisch oder

republikanisch begründet war, keine wirksamen Grenzen setzen können.

Typisch für den starkenLiberalismus ist,dass Fauchet in seinerRede einePolitik

der Neuordnung der Eigentumsverhältnisse mit einer Politik der Zurückdrängung

des Staates aus den Marktbeziehungen verknüpfte. Dies war konsequent gedacht,

da die Ungleichheit, die derMerkantilismus hervorgebracht hatte, vor allem daraus

resultierte, dass der Staat denmeisten Bürgern ökonomische Freiheiten verweigert

und immer wieder zu Gunsten der Konzentration von Kapital das Geschehen auf

denMärkten gesteuert hatte:

»Quand la suffisante existence est donnée à chacun par les loix, tout est fini. Lais-

sez aller l’industrie aussi loin qu’elle peut s’étendre; elle arrivera, sans doute, à un

grand bien être, et jamais à une richesse insolente qui crée toujours la misère à

ses côtés. Cette misère étant impossible, l’excès de l’opulence l’est aussi.«41

So weit sich Fauchet hier von Rousseau gedanklich entfernte, es scheint, als habe

er die zentralen Ideen des Philosophen nicht ganz und gar verwerfen wollen. Auch

wenn sich das Verhältnis des Cercle social und der Confédération universelle des

amis de la verité zu Rousseau mit dem Begriff des taktischen Kalküls nicht zurei-

chend beschreiben lässt, spielte, wenn es um die Stimmung und um das Pro und

Kontra in der französischenÖffentlichkeit ging, der klugeHinweis auf Zeichen und

Namen doch eine wichtige Rolle. Rousseau stand nach 1789 wie kein anderer für

die revolutionäre Idee eines Gesellschaftsvertrages. Wer sich offen gegen Rousse-

au stellte, der musste, der Diskurslogik der damaligen Öffentlichkeit folgend, da-

mit rechnen, dass man ihn für einen Anti- oder Konterrevolutionär halten würde.

Aufgrund dessen war es für Fauchet sinnvoller, die Schriften Rousseaus einseitig

zu deuten und nur in Bezug auf solche Passagen, wo diese Art der Interpretation

nicht genügte,Kritik zu üben.Obwohl einDenkerwie René-LouisMarquis d’Argen-

son demCercle social inhaltlich wesentlich näher stand, hätte dieser die Rolle einer

legitimierenden Autorität nicht übernehmen können, da er viel zu wenig bekannt

war.

Ähnlich wie zuvor englische Radikale mit Locke, verfuhren französische Radi-

kale mit Rousseau. In beiden Fällen sollten aus Gedankengebäuden des schwachen

41 Claude Fauchet, wie Anm. 37 Kap. 11, S. 308.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-082 - am 12.02.2026, 22:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-082
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11. Strategien zur Minimierung von Macht in der Französischen Revolution 269

LiberalismusElemente fürden starkenLiberalismusgewonnenwerden.DiesesVor-

gehen hatte jedoch einen hohen Preis. Rousseau in Anspruch zu nehmen trug auch

im Cercle social dazu bei, dass die Sphäre des Staatlichen und die des Religiösen

nicht konsequent separiert wurden. Die Gefährdungen der individuellen Freiheit

durchdie demokratischeMehrheitwurden inFrankreich,anders als inEnglandund

den Vereinigten Staaten von Amerika, eher unterschätzt.

11.7 Claude Fauchet und Nicolas de Bonneville über die Reformierung
der Religion

Einen geschichtsunabhängigen starken Liberalismus durch Rückgriff auf eher

schwachliberale Autoritäten zu fundieren – dieses Vorgehen führt zu Problemen,

die sich nicht allein beim Rekurs auf das Werk Rousseaus einstellen. Teile des

Cercle social gingen, unter dem Einfluss Bonnevilles, in dieser Sache wesentlich

weiter und versuchten, vorliberale Strömungen des religiösen Fühlens, Denkens

und Handelns der gesamten Menschheitsgeschichte für die Revolution fruchtbar

zumachen. Bonneville wollte die Religion nicht etwa, wie sein Freund Paine, unab-

hängig und gegen die Geschichtlichkeit des Sozialen neu gründen, sondern in einer

gigantischen Revision allen Denkens wieder zu ihren Ursprüngen zurückfinden.42

Dieses Programm hatte zur Folge, dass zahlreiche wichtige Publikationen des

Cercle social von einer merkwürdigen Mischung aus Atheismus und Mystizismus

bestimmt sind, die trotz der kosmopolitischen Ambition einen Nährboden für

nationalistische und kollektivistische Ideologien bot.

Ähnliches zeigte sich auch bei dem älteren, mitunter nüchterner argumentie-

renden Fauchet. Als traute der Geistliche weder denMenschen noch sich selbst den

Übergang in eine freie Gesellschaft ohne die Stütze der Religion zu, versagte an die-

sem Punkt sein Liberalismus. Fauchet verwarf die bestehende römisch-katholische

Kirche und wollte zu einem egalitären Urchristentum zurückkehren. Eine Politik

der Freiheit, someinte Fauchet, könnte ohne religiösenHumusnichtwachsen.Des-

halb war für ihn eine Trennung von Staat und Kirche undenkbar.43

Der eigenständige und radikale Katholizismus Fauchets blieb im Cercle so-

cial nicht ohne Kritik, widersprach er doch dem naturwissenschaftlichen Denken

Condorcets und auch den Auffassungen Bonnevilles. Aber dieser kämpfte nicht

42 Ausführlich zu Bonnevilles Religionsphilosophie Susanne Kleinert, wie Anm. 22 Kap. 11, Ka-

pitel 2 Das Verhältnis von Religion und Politik, S. 95–122, Kapitel 3 Religionsbegriff und religiöse

Vorstellungen Bonnevilles, S. 123–170.

43 Zu Fauchets Religionsphilosophie siehe folgende drei Autoren: Joseph F. Byrnes, wie Anm.

25 Kap. 11, Abschnitt On National Religion, S. 50–52 – Susanne Kleinert, wie Anm. 22 Kap. 11,

S. 107–109 – Norman Ravitch: The Abbé Fauchet. Romantic Religion during the French Revolution,

in: Journal of the American Academy of Religion, Bd. 42, H. 2, 1974, S. 247–262

https://doi.org/10.14361/9783839471401-082 - am 12.02.2026, 22:26:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-082
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

