
Tim Wihl

Mit Ridder gegen Ridder denken:
Eine Neufassung der „streitbaren Demokratie“

Es ist nur auf den ersten Blick einfach zu beurteilen, was Helmut Ridder, der wortgewal-
tige Streiter gegen die Berufsverbote der 1970er und 1980er Jahre in der BRD, der Kämp-
fer gegen die Notstandsgesetze, in unserer Zeit über ein Verbotsverfahren gegen die
NPD oder auch die AfD bemerken würde. Es scheint so sonnenklar: Ridder erklärt den
Art. 21 Abs. 2 GG wie auch Art. 9 Abs. 2 und Art. 18 GG zu einem verdächtigen Rück-
stand des Notstandsdenkens, obgleich das Grundgesetz immerhin den Vorzug habe, den
Ausnahmezustand formal abgeschafft zu haben. Allerdings verschlimmere die Existenz
von Vereinsverboten, Parteiverboten und Grundrechtsverwirkung, soweit sie auf die
Agitation gegen die „freiheitliche demokratische Grundordnung“ gestützt sind, in gewis-
ser Hinsicht die Rechtslage. Denn diese bekomme durch die Permanenz dieses spezifi-
schen Ausnahmerechts – im Gegensatz zum frühmodernen Belagerungszustand oder
dem Weimarer Notstand kraft Art. 48 WRV, die beide noch (absteigend) klare zeitliche
Grenzen kannten1 –, einen antidemokratischen Zug. Und in der Tat finden sich bei Rid-
der mehr als hinreichende Anhaltspunkte für die Auffassung, dass man auf das genannte
Ausnahmerecht politisch tunlichst nicht zurückgreifen solle. Diese Aversion gegen staat-
liche Verzerrungen des Meinungskampfes der Citoyens bringt ihn in die Nähe des De-
mokratietheoretikers Hans Kelsen und seiner zeitgenössischen Nachfolger wie etwa
Claus Leggewie und Horst Meier.2 Nach dieser Auffassung muss es einem wohlverstan-
denen Demokratiebegriff zuwiderlaufen, bestimmte politische Fraktionen – und seien sie
noch so verabscheuenswert – von der Macht fernhalten zu wollen. Bei Kelsen3 wie auch
insbesondere bei Leggewie/Meier finden sich dazu gut begründete Ausführungen. So
schreibt Kelsen mit großem Nachdruck: „Es mag mitunter schwierig sein, eine klare
Grenzlinie zu ziehen zwischen der Verbreitung gewisser Ideen und der Vorbereitung ei-
nes revolutionären Umsturzes. Aber von der Möglichkeit, eine solche Grenzlinie zu fin-
den, hängt die Möglichkeit ab, Demokratie aufrecht zu erhalten. Es mag auch sein, daß
solche Grenzziehung eine gewisse Gefahr in sich schließt. Aber es ist das Wesen und die
Ehre der Demokratie, diese Gefahr auf sich zu nehmen; und wenn Demokratie diese Ge-
fahr nicht bestehen kann, dann ist sie nicht wert, verteidigt zu werden.“4

Solche Argumente laufen, weiter gedacht, darauf hinaus, die Demokratie eben nicht
einfach nur als (allzu) „tolerant“ oder als „relativistisch“ im Sinne von wertneutral-plura-
listisch zu verstehen, sondern als weit mehr: als spezifische politische Form der Idee indi-

1 Helmut Ridder, Die soziale Ordnung des Grundgesetzes, Opladen 1975, 60.
2 Claus Leggewie/Horst Meier, Republikschutz, Reinbek 1995.
3 Hans Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, Wien 1975.
4 Kelsen (Fn. 3), 42, zit. bei Leggewie/Meier (Fn. 2), 262.

DOI: 10.5771/0023-4834-2020-2-216

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216


vidueller Selbstbestimmung, in der anspruchsvollsten und zugleich fundamentalen Be-
deutung der Garantie persönlicher Autonomie unter gesellschaftlichen Bedingungen.5
Daraus folgt, dass auch die Grenze der Demokratie nur von den Schranken der individu-
ellen Autonomie her gedacht werden darf. Jene Grenze kann für Kelsen/Leggewie/Meier
nur die Gewalt darstellen. In der Gewalt nämlich wird dem Einzelnen auch jede Chance
auf Nonkonformismus – Inbegriff autonomen Handelns – genommen. Die demokrati-
schen Institutionen als Verkörperung des im Kollektiv bewahrten Autonomieprinzips
haben an jenem strikten Gewaltverbot teil. Sofern die Gewaltschwelle indes gar nicht
plausibilisierbar und konkret überschritten zu werden droht, hat der Staat kein Recht auf
geheimdienstlichen, polizeilichen oder (verfassungs)gerichtlichen Zugriff.

Diese Position hat den unbestreitbaren Vorzug prinzipieller Konsequenz und begriffli-
cher Logik. Da sie außerdem der Verfassungslage der wichtigsten westlichen Referenzde-
mokratien im Wesentlichen entspricht – phasenweise kann man allerdings auch dort an-
gesichts Anti-Terror-6 oder Anti-Anarchisten-Gesetzen („lois scélérates“)7 keineswegs
von klinischer liberal-demokratischer Reinheit sprechen! –, vermag sich Ridder bei seiner
Verdammung des „vorgelagerten Demokratieschutzes“ auf „zivilisatorische“ Standards
westlicher Demokratien ebenso zu berufen wie auf Logiken des demokratischen Libera-
lismus. Doch zwei Bedenken seien formuliert.

Je nachdem, wie man die Schwelle zur Vorbereitung einer Gewalttat bestimmt, kann
selbst ein auf eine liberale Konzeption wie die Ridders gegründetes Gemeinwesen, das
auf den offenen Kampf der Meinungen und zivilgesellschaftlichen Gruppen vertraut, re-
lativ früh Geheimdienst- oder Polizeimittel zum Einsatz bringen. Darin liegt gerade das
Paradox liberaler Ordnungen seit Hobbes; der Schutz der Freiheit verzichtet nicht auf
den autoritären Leviathan, sondern ermächtigt diesen erst zu legitimem Handeln. Anders
ausgedrückt: Es ist alles andere als klar, dass ein derart liberaler (Ridderscher) Staat not-
wendig weniger Überwachung seiner Bürger*innen zuließe. Die jüngere Empirie spricht
eher für das Gegenteil; denn gerade die sich wesentlich auf liberale Gefahrenabwehr kon-
zentrierenden Staaten USA und Großbritannien überwachen ihre Bevölkerung beson-
ders stark. Erst in Verbindung mit konkreten Gefahrenschwellen in präzisen Ermächti-
gungsnormen hätte ein liberal-individualistisch gemeintes Staatsschutz- oder Streitbar-
keitsrecht auch liberale, grundrechtsfreundliche (Riddersche) Wirkungen.

Und zweitens: Wie steht es um das irrationale Moment der Politik? Wie kommen die
Geschichte und ihre Kontingenz ins Spiel?

Ridder weiß auch hierzu Beachtliches aufzufahren. Er destabilisiert die Legitimations-
legende des deutschen Verfassungsschutzes von der „legalen Machtergreifung“ durch die
Nazis. Diese hat es nicht gegeben; das Ermächtigungsgesetz ist klar verfassungswidrig
zustande gekommen.8 Er erschüttert die Fama von der wehrlosen Weimarer Republik,
die angeblich so „wertfrei“ sich ihren Feinden ergeben habe.9 In Wahrheit wimmelte es
nur so vor Republikschutzrecht, Notstand und Parteiverboten – wenn auch vorzugswei-
se gegen Links, womit das eigentliche Problem angerührt ist. Über die verfehlte Abset-
zung von der letztlich überwiegend gelungenen Weimarer Verfassung hinaus – ihr ver-

5 Ähnlich Ridder (Fn. 1), 60.
6 Beispielhaft: Bernard Harcourt, Gegenrevolution, Frankfurt a.M. 2019, 186 ff.
7 Raphaël Kempf, Ennemis d´État, Paris 2019, 7 ff.
8 Ridder (Fn. 1), 57 f.
9 Später insb. bestätigt durch Christoph Gusy, Weimar – die wehrlose Republik?, Tübingen 1991.

217 Tim Wihl · Mit Ridder gegen Ridder denken 217

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216


hilft Ridder zu einer frühen Ehrenrettung, die heutige historische Urteile vorwegnimmt10

– weist er nach, welch starke Kontinuitäten in der „wehrhaften“ oder „streitbaren“ De-
mokratie in Wahrheit zu den wirklich dunklen Zeiten der deutschen Geschichte zum
Ausdruck kommen. Der darin liegende Etatismus, der sich gegen die Bürger*innen in
Stellung bringt, erinnert doch eher an das Kaiserreich und den Nationalsozialismus als an
die erste deutsche Demokratie. Entmündigung ist auch unter dem historisch-kontingen-
ten Gesichtspunkt vorzugsweise Sache von undemokratischen Regimen.

Und dennoch: Damit ist die Geschichte nicht zu Ende. Es erstaunt demgegenüber na-
mentlich, wie positiv Ridder dem Verbot der SRP, einem NSDAP-Verschnitt der unmit-
telbaren Nachkriegszeit, im Ergebnis gegenüberstand11 und wie deutlich er sogar das
KPD-Verbotsurteil zunächst als in sich juristisch schlüssig gewürdigt hat.12 Insbesondere
wies er darauf hin, dass eine geistige (nicht kämpferische) Betätigung mit Blick auf
Art. 18 GG gerade nicht systematisch als Verbotsgrund ausgeschlossen sei.

Das KPD-Verbot mag er einige Jahre nach seiner Urteilsrezension von 1957 anders
eingeschätzt haben, insbesondere was die Bezugnahme auf die nunmehr wegen des etatis-
tisch grundierten Widerspruchs zwischen Ausgrenzungsfreiheitlichkeit und Demokrati-
sierung völlig verworfene FDGO-Formel13 und die Rechtskraftfragen14 anbelangt. Das
SRP-Verbot durch das Bundesverfassungsgericht hielt er für unschädlich, aber überflüs-
sig, weil diese Partei schon aufgrund Besatzungsrecht habe aufgelöst werden können.
Einen Willen zum Ausschluss auch von Ideen aus der Öffentlichkeit und eine Pflicht zur
stilistischen Moderation in der politischen Auseinandersetzung, wie sie beide in den Par-
teiverbotsurteilen zum Ausdruck kamen, hielt er hingegen stets für gefährlich. Zudem
handelte es sich bei der genannten Abhandlung von 1957 um eine als solche ausgewiesene
Beurteilung strikt de constitutione lata. Ridder war mit der ihm eigenen Methodenstren-
ge so aufrichtig, kenntlich zu machen, wo er sich in rechtspolitischer Absicht vom Ver-
fassungstext löste. So bezog er überdeutlich Stellung gegen Versuche, das Grundgesetz in
wehrhafter Absicht in eine rein antifaschistisch-sozialistische Verfassung umzudeuten,
selbst wenn ihm die politische Stoßrichtung eventuell behagte. Aus seiner Sicht war das
Grundgesetz eine demokratische Verfassung, deren Demokratismus durch das notständi-
sche „Ausnahmerecht“ der Art. 9, 18 und in Sonderheit Art. 21 GG konterkariert werden
konnte.15 Er sprach von einer Spannung des Parteiverbots zum Demokratieprinzip, die
aber gerade nicht sinnvoll rechtlich „aufgelöst“ werden könne.16 Das Grundgesetz weise
an dieser Stelle dem Gericht eine rein politische Entscheidungskompetenz zu, die es dann
auch annehmen müsse. Allerdings sprach für Ridder manches dafür, dass es bei den bei-
den Verbotsverfahren der 1950er Jahre bleiben werde. Nach der Angliederung der DDR
kam es dann bekanntlich mehrfach, aber erfolglos anders. Die entsprechende Verantwor-

10 Horst Dreier/Christian Waldhoff (Hrsg.), Das Wagnis der Demokratie, München 2018.
11 Ridder (Fn. 1), 57. Freilich hielt er das Verbotsverfahren am BVerfG wegen der Weitergeltung von

Besatzungsrecht für überflüssig, hätte also Art. 21 Abs. 2 GG nicht zur Anwendung bringen wol-
len.

12 Helmut Ridder, Streitbare Demokratie?, Neue Politische Literatur 2, Heft 5 (Mai 1957), Sp. 351 ff.
13 Vgl. neuerdings Sarah Schulz, Die freiheitliche demokratische Grundordnung, Weilerswist 2019;

Ridder (Fn. 1), 66 f.
14 Helmut Ridder, Aktuelle Rechtsfragen des KPD-Verbots, in: Kommunikation in der Demokratie,

Tübingen 2019, 103 ff.
15 Ridder (Fn. 1), 60 f.; Helmut Ridder, Zur Ideologie der „streitbaren Demokratie“, Berlin 1979.
16 Ridder (Fn. 1), 63; Ridder (Fn. 15).

218 KJ 53 (2020) Heft 2 218

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216


tung muss nach Ridder noch vor dem Gericht in erster Linie der stets politisch motivier-
te Verfahrensinitiator tragen. Denn juristische Maßstäbe kann es für Parteiverbote laut
Ridder nicht geben.

Die Maßstabsdürre solcher Verfahren liegt nicht nur an den wie üblich spärlichen
Worten der Verfassung, sondern grundlegender daran, dass das Ausnahmerecht des Par-
teiverbots auf der Ebene der „Legitimität“ angesiedelt ist. Um legales oder illegales Han-
deln geht es gerade nicht. Die Ridder so heilige demokratische Legalität (nach angelsäch-
sischem Muster) bleibt notwendig außen vor; die Verfassung will es so. Ridder legt ent-
sprechenden Wert darauf, dass das Gericht Parteien nicht für „verfassungsrechtswidrig“,
sondern eben nur für „verfassungswidrig“ erklären darf.17

Die Charakterisierung als Ausnahmerecht hat eine weitere wichtige Funktion. Sie er-
teilt allen Versuchen eine wohl begründete Absage, die Durchbrechung demokratischer
Grundsätze zu einem abstrakten, von den Normtexten gelösten Verfassungsprinzip der
„streitbaren Demokratie“ zu verklären. Auch das Bundesverfassungsgericht irrt insoweit
bis heute gewaltig. Eine Ausnahme muss eine Ausnahme bleiben. Berufsverbote für soge-
nannte „Radikale“ oder „Extremist*innen“ etwa lassen sich nicht allein auf ein solches
vermeintliches Prinzip von schlechter Abstraktion stützen. Die Feinderklärung von Geg-
ner*innen der Demokratie, wie wir sie kennen, bleibt ihrerseits undemokratisch.

Ausnahmen sind freilich auch Ridder und sogar Leggewie/Meier nicht fremd; alle
kommen darin überein, dass ein grundgesetzlicher Republikschutz NSDAP-Nachfolge-
parteien im ideellen, nicht nur organisatorischen Sinn zu untersagen erlaube oder sogar
gebiete. Das beruht für Ridder (in den frühen 1950er Jahren wohl zu Recht) auf Besat-
zungsrecht und Art. 139 GG, für Leggewie/Meier auf einem erst noch neu zu positivie-
renden anti-nationalsozialistischen Fundament der Verfassung. Lässt sich eine solche
Durchbrechung tatsächlich rein legal – ohne Rückgriff auf Legitimitätskonzepte – recht-
fertigen?

Abgesehen von der heute nicht mehr tragfähigen besatzungsrechtlichen, positiv-lega-
len Herleitung Ridders (Art. 139 GG) kommen in der Tat weitere verfassungsrechtliche
Anker für ein Anti-NS-Prinzip des Grundgesetzes in Betracht.

Erstens kann man mit Leggewie/Meier eine „Verfassungsreform in dezidiert einseiti-
ger, das heißt antinazistischer Absicht“ fordern. „Im Zwielicht `streitbarer Demokratie´
sind alle `Verfassungsfeinde´ grau. Ihre freiheitliche demokratische Abstraktion bietet ge-
gen Neonazis zuwenig Handhabe, während sie zu Lasten der politischen Freiheit poten-
tiell aller zuviel des Streitbaren birgt.“18 Eine freiheitliche demokratische Treuepflicht für
alle sei überflüssig, untauglich und undemokratisch. Statt einer verallgemeinerten Kon-
trolle politischer Ziele müsse sich der Staat auf die Mittel des Meinungskampfes fokussie-
ren (Gewaltschranke). Die Ausnahme sei nach dem Vorbild der antifaschistischen italie-
nischen Verfassung zu fassen, so dass ein reformierter Art. 21 Abs. 2 GG wie folgt lauten
könne: „Parteien, deren Mitglieder systematisch die Regeln des friedlichen Meinungs-
kampfes verletzen und dadurch gegen Strafgesetze verstoßen, sind zu verbieten. Die
Neugründung der NSDAP in jeglicher Form ist verboten. Das gilt für Parteien, die aus-
drücklich an die Ziele der NSDAP anknüpfen, insbesondere deren Antisemitismus pro-
pagieren (Nachfolgeorganisationen).“19

17 Ridder (Fn. 1), 63.
18 Leggewie/Meier (Fn. 2), 309.
19 Leggewie/Meier (Fn. 2), 316 f.

219 Tim Wihl · Mit Ridder gegen Ridder denken 219

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216


Zweitens kann man an die Wunsiedel-Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts
anknüpfen. Dort heißt es in den Leitsätzen: „Angesichts des sich allgemeinen Kategorien
entziehenden Unrechts und des Schreckens, die die nationalsozialistische Herrschaft
über Europa und weite Teile der Welt gebracht hat, und der als Gegenentwurf hierzu ver-
standenen Entstehung der Bundesrepublik Deutschland ist Art. 5 Abs. 1 und 2 GG für
Bestimmungen, die der propagandistischen Gutheißung der nationalsozialistischen Ge-
walt- und Willkürherrschaft Grenzen setzen, eine Ausnahme vom Verbot des Sonder-
rechts für meinungsbezogene Gesetze immanent.

Die Offenheit des Art. 5 Abs. 1 und 2 GG für derartige Sonderbestimmungen nimmt
den materiellen Gehalt der Meinungsfreiheit nicht zurück. Das Grundgesetz rechtfertigt
kein allgemeines Verbot der Verbreitung rechtsradikalen oder auch nationalsozialisti-
schen Gedankenguts schon in Bezug auf die geistige Wirkung seines Inhalts.“20

Diese Ausführungen scheinen zwar hochgradig widersprüchlich, führen aber doch auf
eine interessante Spur. „Propagandistische Gutheißung“ kann offenbar mehr heißen als
Verbreitung von Gedankengut. Vielleicht tut sie Opfern des Nationalsozialismus und de-
ren Angehörigen weh? Möglicherweise verletzt sie diese? Man könnte den immanenten
Schrankenvorbehalt des Grundgesetzes als Gegenentwurf zum Nationalsozialismus so
verstehen, dass die von Leggewie/Meier speziell für das Parteiverbot geforderte Reform
schon der gesamten Kommunikationsverfassung (Art. 5 Abs. 1, 2 GG) de constitutione
lata inhärent sein soll. Dies allerdings bezogen auf bestimmte hetzerische Propaganda,
was modernen, die psychischen Folgen thematisierenden Gewaltbegriffen Rechnung
trägt, etwa der konkreten Gefahr von Retraumatisierungseffekten. Körperlicher Zwang
kann schließlich auch in seelischer Qual bestehen. Wir wären hier auf einer Fährte, die
die liberale Gewaltschwelle aktualisieren könnte – freilich mit noch kollektiv-republika-
nischer Begründung, die in der Erinnerungspolitik wurzelt.

Ähnlich begründet Peter Niesen in einem wichtigen Artikel eine „negativ-republikani-
sche“, antifaschistische Version von Streitbarkeit in der Bundesrepublik, ebenfalls mit
Italien als leuchtendem Vorbild.21 Es muss dann freilich verwundern, dass neofaschisti-
sche Kräfte (von Alessandra Mussolinis MSI bis zu Casa Pound) eine durchgehende Prä-
senz in der italienischen Nachkriegspolitik zeigen, insbesondere seit dem Zusammen-
bruch der Democrazia Cristiana. Kann eine solche offenbar sehr enge, rein symbolische
und ausnahmsweise Verbotsbestimmung befriedigen? Leggewie/Meier scheinen es so zu
sehen, und Ridder würde sich vielleicht anschließen.

Es gibt allerdings gute Gründe, über diese überwiegend symbolpolitischen Ideen hin-
auszugehen – nicht um das heillos etatistische Konzept der hergekommenen Streitbarkeit
zu retten, sondern im Interesse des Individualschutzes. Nur aus der Quelle der individu-
ellen Autonomie kann unter demokratischen Bedingungen ein so strenger wie enger
Streitbarkeitsvorbehalt hergeleitet werden – und das ganz ohne Verfassungsreform. Es
geht um ein viel knapperes und logisch stimmigeres Konzept der „freiheitlich demokrati-
schen Grundordnung“ als Rechtsbegriff. Diese sollte nicht als eine Art vorverlagerter
Staatsschutz konzipiert werden. Dafür gibt es bereits die auch von Ridder als Selbstver-
ständlichkeit verteidigten Tatbestände des klassischen politischen Strafrechts (gewaltsa-
mer Hochverrat).

20 BVerfGE 124, 300 (2009).
21 Peter Niesen, Anti-extremism, negative republicanism, civic society: Three paradigms for banning

political parties, German Law Journal 3 (2002), Heft 7.

220 KJ 53 (2020) Heft 2 220

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216


Stattdessen muss die FDGO um die demokratische Substanz des Autonomieprinzips
kreisen. Die Gewaltschwelle ist dann zwar der zutreffende Ausgangspunkt der Überle-
gungen, was das Verhaltenskriterium der Art. 9, 18, 21 GG und § 3 BVerfSchG anbelangt.
Indes braucht es einen republikanischen, dezidiert nicht-quietistischen Vorbehalt, der den
spezifischen Wert des Gewaltverbots seinerseits reflektiert. Dieser Vorbehalt ist im
Grundgesetz an denkbar prominentester Stelle vorhanden. Es ist die Menschenwürdega-
rantie des Art. 1 Abs. 1 GG. Darin liegt weniger eine Garantie des Privatismus (so noch
Ridder) oder ein subjektives Recht, das angesichts anderer einschlägiger Rechte ohnehin
nahezu redundant ist,22 sondern vorwiegend ein objektives Prinzip des republikanischen,
kollektiven Konsenses. Wir (!) wollen Menschenwürde gemeinsam sichern und ermögli-
chen. Wir wollen keinen Staat, der Nazis wieder einen Raum gibt – weil das elementare
Gleichheit in brutalste „negative Vergesellschaftung“23 verkehren würde. Ganze Men-
schengruppen drohen von Faschisten programmatisch und aktiv-gewaltsam allein auf-
grund ihres Soseins ausgebürgert zu werden – metaphorisch wie ganz wörtlich. Program-
me und zurechenbare Aussagen von Parteien wie der NPD oder der AfD sind an diesem
Kriterium zu messen.

Eine Verfolgung von nicht gewaltsam vorgehenden Linken müsste man sich dann al-
lerdings sparen und auf das schon oft genug widerlegte Extremismuskonzept (ehedem
„Hufeisentheorie“) verzichten.24 Denn eine Suche nach mehr Gleichheit, also mehr Frei-
heit für alle (oder, wie Ridder es ausdrückte: „mehr Demokratie“) kann unter ideellen
Gesichtspunkten des republikanischen Konsenses schlechthin nicht problematisch sein.
Ein menschenwürdeorientierter FDGO-Begriff schließt zwar zum Beispiel Stalinismus
aus – aber aufgrund der darin liegenden konstitutiven Gewaltsamkeit, höchst grausamer
Mittel und Formen, nicht wegen marxistisch-leninistischer Ideen von wie auch immer il-
lusionären Avantgardeparteien und revolutionären Veränderungen der Eigentumsord-
nung, wie unrealistisch oder wenig wünschenswert sie manchen auch erscheinen mögen.
Die Selbstbehauptung des liberalen Pluralismus bedarf der ihr eigenen Formenstrenge,
um sich nicht selbst zu verraten. Dazu gehört, Verächter*innen der real existierenden De-
mokratie in Hinsicht auf ihre Ziele unterschiedlich zu behandeln, weil sie in völlig we-
sensverschiedener Distanz zur Autonomieformel der Menschenwürde stehen. Denn auch
die Menschenwürde ist als Konstitutionsprinzip positives Verfassungsrecht und determi-
niert daher stärker, als es das Bundesverfassungsgericht in den 1950er Jahren absehen
konnte, die Bedeutung der FDGO-Begrifflichkeit des Ridderschen „Ausnahmerechts“.
In den Anfangsjahren der Bundesrepublik fristete Art. 1 Abs. 1 GG rechtspraktisch eher
ein Schattendasein; ihren großen dogmatischen Aufstieg erlebte die „Staatsfundamental-
norm“ erst im neuen Jahrhundert, so dass es nicht wunder nimmt, dass sie seitdem auch
eine ungekannte Bedeutung im Recht der streitbaren Demokratie erlangt.

Helmut Ridder würde sich – so die These – einer solchen, von ihm selbst nicht vorher-
sehbaren Evolution des FDGO-Begriffs nicht vollends verschließen. Er befand sich ver-
ständlicherweise unter dem prägenden Eindruck der erst durch meinungsgerichtetes poli-
tisches Strafrecht unter Adenauer, dann durch Berufsverbote unter Brandt/Schmidt er-

22 Tim Wihl, Aufhebungsrechte, Weilerswist 2019, 160 ff.
23 Wulf D. Hund, Negative Vergesellschaftung, Münster (Westf.) 2014.
24 Zu dessen methodischen Fallstricken z.B. Hubertus Buchstein, Der Terminus Extremismus hat je-

de analytische Unschuld verloren, in: Mathias Brodkorb (Hrsg.), Extremistenjäger!?, Banzkow
2011, 39 ff.

221 Tim Wihl · Mit Ridder gegen Ridder denken 221

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216


folgten Kommunist*innenverfolgung in der Bundesrepublik, eines Elements der Ausein-
andersetzung mit dem Ostblock und linkem Terrorismus. Heute erkennen wir die wahre
Kontinuität der deutschen Geschichte in fortgesetzter Demokratiefeindschaft am rechten
Rand. Wir haben von der Wesensverschiedenheit des menschenfeindlichen NS-Regimes,
das Vernichtungslager betrieb und einen Weltkrieg anzettelte, und des DDR-Spitzelstaa-
tes, der sich sang- und klanglos durch eine friedliche Revolution beseitigen ließ, gehört.
Wir wissen gleichzeitig, dass der russische Sowjetkommunismus zu millionenfachen Jus-
tiz- und Gulag-Morden fähig war. Daher wissen wir, dass wir ein System wie die Bun-
desrepublik um jeden Preis „von unten“ verteidigen würden, wenn ein illiberaler Um-
sturz droht, von welcher Seite auch immer. Vor allem aber sind wir gewiss, dass wir das
um der Menschenwürde willen täten.

Die Entschlackung der FDGO-Formel kann daher den Einwand Ridders, dass „frei-
heitlich demokratisch“ unschädlich nur tautologisch zu verstehen sei,25 aufnehmen. Frei-
heitlich kann mit demokratisch nur gleichbedeutend sein, wie uns liberal-republikanische
Demokratietheorie (etwa bei Nadia Urbinati, Ingeborg Maus oder Jürgen Habermas) be-
lehrt. Vor allem, wer Gewalt verübt, achtet Menschenrechte gering. Interessanterweise
gilt das erfahrungsgesichert auch umgekehrt. Den Parlamentarismus kann man hingegen
aus den menschenfreundlichsten Motiven ablehnen und eine entsprechend geringe Ge-
waltneigung aufweisen; das Gleiche gilt für besitzbürgerliche Verkürzungen der Demo-
kratie, wie sie Ridder in dem antikommunistischen Zuschnitt der „Freiheitlichkeit“ der
FDGO am Werk sah.26 „Freiheitlich“ als eigenständiges Attribut war laut Ridder vom
Strafrechtsgesetzgeber, von dem sich das Bundesverfassungsgericht seine FDGO-Defini-
tion borgte, aggressiv gegen die „Volksdemokratien“ des Ostens gerichtet.

In Ridders Sinne ist der hiesige Vorschlag zu verstehen, der direkt von der Herausfor-
derung durch die erstarkten Rechtsautoritären motiviert ist. Sowohl hinsichtlich mögli-
cher neuer Berufsverbote – wie sie in den 1970er und 1980er Jahren aufgrund des soge-
nannten „Radikalenerlasses“ gegen vermeintliche Linksradikale ergingen –, die angesichts
des denkbaren „Marsches durch die Institutionen“ von AfD-Kadern, insbesondere in si-
cherheitsrelevanten Gebieten, wieder diskutiert werden und auf das Beamten- oder Sol-
datenrecht zu stützen wären, als auch hinsichtlich Überwachungsmaßnahmen unterhalb
der Gewaltschwelle sollte man sich auf das im NPD-Urteil des Bundesverfassungsge-
richts von 201727 neu etablierte Paradigma des Republikschutzes als Menschenwürde-
schutz beziehen. Das würde eine Abkehr vom verfehlten „Extremismus“-Paradigma des

25 Ridder (Fn. 1), 60.
26 Ebd.
27 BVerfGE 144, 20 (2017). Es ist auch durch die Brille der Menschenwürde betrachtet konsequent,

dass die Demokratie, der Rechtsstaat und das Gewaltmonopol vom BVerfG als weitere Kernele-
mente der FDGO benannt werden. Zu loben ist die Adoption eines aufgeklärten Gewaltbegriffs
(„Atmosphäre der Angst“). Enttäuschend sind vor allem die Ablehnung der Wesensverwandt-
schaft mit dem Nationalsozialismus als „ungeschriebenes“ Kriterium und der Potentialitätsvorbe-
halt. Letzterer dürfte aber von der EGMR-Rechtsprechung zur erforderlichen Gefährlichkeit der
Partei motiviert sein. Auch die Angemessenheitsprüfung hätte vor dem EGMR ein stattgebendes
BVerfG-Urteil scheitern lassen können. Vgl. https://www.lto.de/recht/hintergruende/h/npd-ver-
bot-deutschland-vergisst-europa/. Die EGMR-Maßstäbe für Parteiverbote dürften sich mit den
deutschen nunmehr im Ergebnis decken, mit Ausnahme der Frage des Mandatsverlustes für die
Parlamentarier*innen der verbotenen Partei, vgl. schon früher (und seinerzeit teils fragwürdig) Ka-
tharina Pabel, Parteiverbote auf dem europäischen Prüfstand, ZaöRV 63 (2003), 921 ff. Außerdem
ist die Eröffnung der Möglichkeit zur Diskriminierung von „Verfassungsfeinden“ ohne Verbot

222 KJ 53 (2020) Heft 2 222

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216


Verfassungsschutzes erfordern. Dieses beruht auf verqueren Symmetrieannahmen zu
rechtem und linkem „Extremismus“ und neigt zudem unhistorisch zum Freispruch der
sogenannten politischen „Mitte“,28 in der in Wahrheit rassistische oder sexistische Ein-
stellungen weit verbreitet sind. Die linksradikale Staatsablehnung hat überdies anders als
die rechtsextreme oder islamistische keinen Bezug zu gruppenbezogener Menschenfeind-
lichkeit.

Es wäre ein später Sieg Ridders, dem das Bundesverfassungsgericht im NPD-Urteil
zaghaft den Weg gebahnt hat. Denn die sehr spezifische Legitimität der neuen Definition
der „Verfassungsfeindlichkeit“ hat mit den von Ridder kritisierten Legitimitätsideologien
nicht mehr viel gemein. Ist angesichts der neuen Zentralposition der individuellen Würde
tatsächlich noch ein „mysteriöses Supergebilde“ am Werk, in dessen „metalegaler Sphä-
re“ „sich ohne Rücksicht auf das geltende Recht die taktischen und strategischen Zielset-
zungen der status quo-Mächte gegen das demokratische Veränderungspotential“ materia-
lisieren?29 Das erscheint angesichts der nunmehr geglückten positivistischen Verankerung
und der Reflexion eines autonomieorientierten republikanischen Würdegedankens frag-
lich. Zwar könnte man dem Würdeterm so manches undemokratisch unterjubeln, aber
bisher sträubt sich der „sakrale“ Begriff recht erfolgreich gegen besitzbürgerliche oder
andere Vereinnahmung.

Vereinigungs- und Parteiverbote, eine auf Legalität gestützte geheimdienstliche Beob-
achtung und die Etablierung von Zugangsregeln zur Beamtenschaft gegen die neue Rech-
te bedeuten selbstverständlich noch keine Abkehr vom deutschen Modell des vorgelager-
ten Demokratieschutzes. Es erfolgt schließlich weder eine negativ-republikanische Fest-
legung allein auf die Faschismusabwehr im eng-historischen Sinne noch eine liberale auf
die Gewaltprävention, sondern vielmehr eine positiv-republikanische auf die Menschen-
würde als Zentralbegriff der Verfassungsordnung. Die Menschenwürde verbindet das in-
dividualistische Paradigma des demokratischen Staates mit dessen notwendiger Kollekti-
vität, die auf elementarer Gleichheit beruht. Jegliche völkischen, rassistischen oder sexis-
tischen Bestrebungen – wie sie die AfD in weitesten Teilen charakterisieren – unterfielen
daher weiter uneingeschränkt den Überwachungsbefugnissen des BfV/der LfV (Verfas-
sungsschutz) sowie des neuerdings wieder viel relevanter gewordenen MAD (Militärge-
heimdienst). Auch wäre verstärkte Wachsamkeit gegenüber subversiven Strategien von
rechts in der Polizei, dem Militär oder der Justiz möglich. Angesichts zahlreicher rechts-
radikaler Vorfälle in Sicherheitsbehörden erscheint das höchst angebracht.30 Die Heraus-
forderung besteht allerdings darin, die Menschenwürde im individual-, nicht institutio-
nen- (etwa parteien-) bezogenen Recht nicht zu einem Gesinnungskriterium zu machen,

vollständig abzulehnen. Ein gefährliches Konstrukt ist insofern der neue Art. 21 Abs. 3 GG; jede
neue „ausnahmerechtliche“ Befugnis, die die Chancengleichheit verzerrt, ist eine zu viel. Man soll-
te eher an der Verringerung der Instrumente der Streitbarkeit arbeiten. Zur Kritik etwa Schulz
(Fn. 13).

28 Ridder schreibt ([Fn. 1], Anm. 58): „Daß es in der Demokratie keine politische `Mitte´geben kann,
ist dadurch bedingt, daß der politische Prozeß in ihr nur für oder gegen den demokratischen Fort-
schritt geführt werden kann.“.

29 Ridder (Fn. 1), 62.
30 Vgl. beispielhaft zur Lage in Hessen: https://www.zeit.de/gesellschaft/2020-02/polizei-hessen-

rechtsextremismus-ergebnisse-polizeistudie; und die wichtige Kritik an der mangelnden Repräsen-
tativität der Studie und entsprechenden Verzerrungseffekten: https://www.hessenschau.de/politik/
bereitschaftspolizei-bei-rechtsextremismus-studie-vergessen,panne-polizeistudie-rechtsextremism
us-100.html.

223 Tim Wihl · Mit Ridder gegen Ridder denken 223

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216


sondern an aggressivem, gerade kommunikativem Verhalten unterhalb (wie selbstver-
ständlich auch oberhalb) der physischen Gewaltschwelle anzuknüpfen. Aggressive Men-
schenfeindlichkeit lässt sich jedenfalls (juristisch) erkennen und ist auch keine exklusiv
individuelle Gesinnungs- oder Freiheitsfrage, wenn sie in die Gesellschaft getragen wird.
Das zeigt sich vorzüglich in der (selbstredend komplexen) Dogmatik des Volksverhet-
zungstatbestands, der teils sogar ausdrücklich auf die Menschenwürde Bezug nimmt und
somit durch Individualschutz republikschützend wirkt. Die Grundlagen des republikani-
schen Gesprächs von gleichen Freien zu schützen, steht gerade hinter § 130 StGB.31

Nach allem lässt sich mit Ridder zugeben, dass wir es hier zwar mit einer Legitimitäts-
kontrolle zu tun haben – allerdings führt das einzige Kriterium dieser Legitimität zum
Konstitutionsprinzip der deutschen verfassungsrechtlichen Legalität zurück. Die Streit-
barkeit des Grundgesetzes ist strikt an dessen Normenbestand gebunden und schafft da-
her bei der nötigen menschenwürdeerhaltenden Reduktion weder Sonderrecht im Wider-
spruch zu Art. 3 Abs. 3 und 5 Abs. 1, 2 GG noch problematisches notständisches Aus-
nahmerecht. Das Grundgesetz ist – mit und gegen Helmut Ridder – eine indirekt-antifa-
schistische Verfassung.

Haftungsbegrenzung bei  
Rechtsberatung der öffentlichen Hand

eLibrary
Nomos

nomos-elibrary.de

Haftung bei Rechtsberatung durch 
Wirtschafts- und Berufskammern
Gefahren und Begrenzung der Haftung

Von RA Dr. Gottfried Wacker, FASteuerR

2019, 182 S., brosch., 48,– €  
ISBN 978-3-8487-6026-8 
(Schriften zum Kammer- und Berufsrecht, Bd. 18)

Haftung bei Rechtsberatung durch 
Wirtschafts- und Berufskammern

Gottfried Wacker

Gefahren und Begrenzung der Haftung

Schriften zum Kammer- und Berufsrecht
Band 18

Nomos

31 Ebenso Thomas Fischer/Klaus Ferdinand Gärditz, Anm. Gauland-Einstellungsverfügung, StV
2018, 491 ff.

224 KJ 53 (2020) Heft 2 224

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 20:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-2-216

