
Sebastian Lederle

Der Zusammenhang von Technisierung, Zeitgewinn und
Selbsterhaltung im Ausgang von Hans Blumenberg

Abstract
Der Beitrag untersucht den Zusammenhang von Technikphilosophie und Selbsterhaltung bei Blumenberg.
Dafür werden Rhetorik, Phänomenologie, Anthropologie und Technisierung als vier Theoriestücke der
Philosophie Blumenbergs daraufhin befragt, worin ihre Bedeutung für einen komplexen Begriff der
Selbsterhaltung besteht. Auf der einen Seite betont Blumenberg stets den ökonomischen Leistungs- und
Entlastungscharakter humaner Selbsterhaltung, auf die die vier Theoriestücke funktional bezogen sind.
Eine besondere Rolle spielt hierfür das endlichkeitsphilosophische und anthropologische Programm einer
Kontingenzaufweisung in allen Leistungen menschlichen Lebens. Auf der anderen Seite macht Blumen‐
berg aber auch auf die lebensweltfremde Entgrenzung vor allem der neuzeitlichen Technisierung auf‐
merksam, in deren Folge es zu einer Entkoppelung von einer kontingenzbewussten Selbsterhaltung
kommt, die als verselbstständigtes Technik-Apriori die menschliche Lebenswelt unterwandert und auch
die rhetorischen und begrifflichen Akte in ihrem Sinn transformiert. Dies zeigt sich vor allem in dem, was
Blumenberg den Zeitgewinn durch Technik nennt. Beschleunigung ist zwar vom Menschen gemacht, er‐
schwert ihm aber gerade als lebensweltfremder Prozess die Möglichkeit, die freigewordene Zeit als von
Verwertungszwängen freie Zeit für sich zu gestalten.

The paper investigates the connection between philosophy of technology and self-preservation in Blu‐
menberg. For this purpose, it will be shown, how rhetorics, phenomenology, anthropology and the process
of technization contribute to a complex version of Blumenberg’s notion of self-preservation. On the one
hand, Blumenberg emphasizes the economic aspects of performance and easing, which both characterize
self-preservation to an equal part and account for human finitude. On the other hand, Blumenberg hints at
the delimitation of the modern technization. In its course, technization increasingly becomes independent
of self-preservation, which is centered around human finitude. Human lifeworld and technology are para‐
doxically intertwined: an excessive demand towards a limited and finite human being induced by techno‐
logy, which itself is manmade. This especially becomes clear when Blumenberg develops the link be‐
tween acceleration and technization, which for him go hand in hand. Acceleration would mean, that there
is more time to spare, because more tasks at hand can be done in the same time. But instead of making
use of the spare time as a resource for more free time or timeout-time, time gets immediately reinvested in
the process of time gaining as a mean to gain only more time.

Blumenberg konnte, das zeigt sein Hang zur Glosse, zur Anekdote, beim scheinbar
Nebensächlichen ansetzen, um von dort auf dem Wege der freien Variation zu Poin‐
ten zu gelangen, die zwar im Medium der Sprache formuliert, aber dem Moment des
Einsehens vorbehalten sind. Sobald man aber sagen können soll oder in eine Situati‐
on gerät, wo man nicht mehr umhinkann, zu sagen, was es denn ist, was man ver‐
standen hat – wie es also um die Intelligibilität und Mitteilbarkeit einer Einsicht be‐

69

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt ist –, verwickelt man sich ganz von selbst in eine Versprachlichung,1 an deren
Stelle eben noch die Evidenz gestanden hat. Dabei legt Blumenberg Wert darauf,
dass nicht nur die Bedingungen der Evidenz alles andere als selbstverständlich, son‐
dern prekär und zahlreichen Anfechtungen unterworfen sind, sondern es für endliche
Wesen auch eine Bedingtheit der Evidenz selbst gibt. Dabei kommt der Rolle, die
der zeitliche Index des Eben-noch für die Existenz des Menschen spielt, ein beson‐
deres Gewicht zu. Das Eben-noch bezeichnet die ständige Inaktualitätsmodifikation
aller Verhaltensweisen, wogegen, aber auch wodurch der Mensch sich nach Blumen‐
berg realisiert. Das Eben-noch ist kein Zusatz oder von außen dazutretendes Merk‐
mal des Menschen, sondern formiert bzw. deformiert seine Situation als solche.

Bei diesem Wechsel eines evidentiellen Einleuchtens hin zu einer sprachlichen
Darstellung gibt es eine endlichkeitsphilosophische Lücke, auf die es Blumenberg
ankommt und die er aus verschiedenen Richtungen zu benennen sucht: Rhetorik,
Phänomenologie, Anthropologie und Technisierung. Im Folgenden soll der Zusam‐
menhang zwischen diesen vier Theoriestücken vorgestellt und auf den komplexen
Begriff der Selbsterhaltung, den Blumenberg in seinem anthropologischen Denken
in Anschlag bringt, bezogen werden. Die intentionale Selbsterhaltung des Men‐
schen, die wesentlich die eines endlichen Wesens ist, kann als gemeinsamer Bezugs‐
punkt rhetorischer, begrifflicher und technischer Akte verstanden werden, von dem
her auch letztlich ihr Zusammenhang zu erklären ist. Dabei ist allerdings zu betonen,
dass es sich hier um einen konstruktiven Zusammenhang dieser Teile handelt, da es
bei Blumenberg nicht so etwas wie eine systematisch-geschlossene Theoriebildung
gibt, in der eines aus dem anderen heraus entwickelt wird. Doch liegen die vier ge‐
nannten Theoriestücke auch nicht einfach lose nebeneinander. Sie müssen vielmehr
auf ihren sachlichen Konnex hin angesehen werden, der sich aus den weiter reichen‐
den Implikationen der vier Stücke legitimiert. Somit kommt es, wie sich sagen ließe,
methodisch zu einer Anwendung der freien Variation auf Blumenberg selbst, die al‐

1 Zum Komplex einer dekonstruktiven Kritik an Husserls Evidenzprinzip, welche die Versprachli‐
chung im Gegensatz zu Blumenberg nicht auf die riskierte Kontingenz des Menschen, sondern
auf das Moment der Entzogenheit in der prätendierten Selbstpräsenz des egologischen Bewusst‐
seins bezieht und von dort aus die Versprachlichung als ins Unwesentliche abgeschobene und an
der unsichtbaren Unterseite der Arbeit an den Phänomenen ablaufende, gleichsam mitarbeitende
Praxis, deren Historizität kein abschließendes Erfassen von Bedeutung mehr kennt, versteht,
siehe: Jacques Derrida: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Ein Kom‐
mentar zu Beilage III der ›Krisis‹, München 2001; ders.: Die Stimme und das Phänomen, Frank‐
furt am Main 2003. Von hier aus wäre auch die Diskussion zu führen, inwiefern Blumenbergs
Anthropologie der kontingenten Selbsterhaltung und Derridas Denken der Supplementarität zu‐
einander ins Verhältnis gesetzt werden können. Die von Bernard Stiegler in Aufnahme und Wei‐
terführung von Derridas Husserl-Kritik formulierte These einer als technischer Effekt verfassten
Intentionalität (vgl. Bernard Stiegler: Technik und Zeit. Der Fehler des Epimetheus, Zürich
2009) müsste mit Blick auf eine Sachnähe zu Blumenbergs Technikphilosophie erneut dessen
anthropologische Option sowie die Emphase auf die Technisierung als kontingenten Prozess be‐
achten, die einer über die Technizität als lebensweltliche Infrastruktur laufenden Annäherung
beider entgegensteht.

70

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lerdings ihr Maß an der Problemdiskussion findet und daher nicht allein Blumenberg
durch Blumenberg auslegt.

Wesentlich für diese drei Aktsphären ist die Erweiterung der Freiheitsspielräume
des Menschen inmitten einer für ihn konstitutiv kontingenten Situation. Blumen‐
bergs zeit- und technikphilosophische Hauptthese lautet: »Das vielschichtige Phäno‐
men der Technisierung läßt sich reduzieren auf die Intention des Zeitgewinns.«2

Hinzufügen lässt sich: durch Beschleunigung.3 Die hier vertretene These lautet:
Während alle drei Akte die Struktur einer artifiziellen Leistung gemeinsam haben,
wodurch sie auch grundsätzlich als anthropogene Akte ansprechbar werden, bildet
der rhetorische Akt ein Entschleunigungs- und Reflexionskorrektiv gegenüber der
Technisierung, während der begriffliche Akt aufgrund seiner Engführung mit der
Prävention die Beschleunigung durch Technisierung weiter vorantreibt. Dabei ist zu
beobachten, dass sich im Laufe der Technisierung der Aktcharakter der Technik als
Teil der Selbsterhaltungsleistung immer weiter auflöst und zu einer hergestellten
Vorgegebenheit sedimentiert, die, wie Blumenberg herausstellt, zu so etwas wie
einer Infrastruktur der menschlichen Lebenswelt wird. Anthropogenität und Techni‐
zität scheinen sich für den Menschen in seiner Lebenswelt zu entkoppeln und sich in
ihrem Verhältnis umzukehren: Nicht mehr, so der Limes dieser Umkehrung, ist die
Technik als Leistung der Selbsterhaltung transparent und der Autonomisierung
menschlichen Handelns und Denkens zuträglich, sondern es ist die Technik das, was
als das nun selbstverständlich Vorgegebene die Bedingungen des Denkens und Han‐
delns des Menschen setzt. Die schier unbegrenzten Möglichkeiten, die die Technik
dem Menschen schafft, haben zur Voraussetzung, dass ihre Möglichkeit selbst als
notwendig bzw. der Kontingenz entzogen erscheint. Auf die Nicht-Selbstverständ‐
lichkeit dieser Entzogenheit richtet sich die Spitze des Technisierungsbegriffs Blu‐
menbergs.

Daher ist der Umstand zu diskutieren, dass alle drei Akte dazu tendieren, sich
selbst zu naturalisieren und diejenige Kontingenz zu verdecken, gegen die sie sich
gerade als Akte erst setzen und erhalten. Fluchtpunkt der Überlegungen bildet die
allgemeinere Frage, auf die im Folgenden allerdings nur kursorisch eingegangen
werden kann, weil sie einer separaten Erörterung bedürfte: Was ist es, das ein Mehr

2 Hans Blumenberg: »Anthropologische Annäherungen an die Rhetorik«, in: Wirklichkeiten, in
denen wir leben, Stuttgart 1999, S. 104–137, hier S. 121.

3 Er versteht Beschleunigung als Folge der modernen Rationalisierung: »Was in unserer Tradition
als Rationalität bezeichnet worden ist, kam fast immer dem Moment der Beschleunigung, der
Verdichtung der Prozesse zugute.« (Ebd., S. 121.) Blumenberg vertritt keinen gesellschaftstheo‐
retischen, sondern einen anthropologischen Begriff der Beschleunigung. Das heißt aber nicht,
dass dieser historisch invariant wäre. Das, was er den »zeitlichen Aggregatszustand« (ebd.,
S. 121) nennt, hängt ab von einem geschichtlichen Stand der Entgrenzung der Zeit über die Le‐
bensspanne des Menschen hinaus, der vor allem durch die Technisierung vorangetrieben wird.
Zur Beschleunigungstheorie als Theorie der Moderne siehe grundlegend: Hartmut Rosa: Be‐
schleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, Frankfurt am Main 2005,
der auf Blumenberg zwar verweist, aber nicht näher auf ihn eingeht.

71

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an Zeit dem Menschen inmitten einer zeitgenerierenden wie zeitokkupierenden
Technisierung aller Lebensbereiche bedeuten kann, wenn seine Lebenszeit grund‐
sätzlich endlich bleibt und die Spannen, in denen er vom Imperativ des Zeitgewinns
ausgeklammerte Zeit für sich hat, selbst einer Beschleunigung unterworfen bleiben,
die nicht abgestellt werden kann, weil und insofern sie technikgetragen und technik‐
förmig ist?

Im Folgenden wird erstens Blumenbergs Technisierungsbegriff vor dem Hinter‐
grund seiner Auseinandersetzung mit Husserls Krisis-Schrift und mit Hinblick auf
ihr Herstellen von Selbstverständlichkeit exponiert. Zweitens wird die Rhetorik als
Teil der anthropologischen Situation des Menschen zwischen Evidenzmangel und
Handlungszwang vorgestellt und die Rhetorik als zeitliches Ritardando gegenüber
dem technikbasierten Zeitgewinn diskutiert. Drittens wird auf die Bedeutung der
Kontingenz in der phänomenologischen Anthropologie Blumenbergs hingewiesen,
wobei auf eine Parallele zwischen der für Blumenbergs phänomenologische Anthro‐
pologie wichtigen Rolle der Bewusstseinsintermittenz und der rhetorischen Grund‐
operation des Stattdessen hingewiesen wird. Viertens wird Blumenbergs komplexer
Selbsterhaltungsbegriff thematisiert, diesem rhetorische und begriffliche Akte in
ihrer Gemeinsamkeit und Gegenstrebigkeit zugeordnet und erneut die Frage nach
dem Wozu des Zeitgewinns problematisiert. Ein fünfter und sechster Abschnitt brin‐
gen abschließend nochmals Selbst, Zeit und Technisierung zusammen.

Technisierung: Welt als Möglichkeit und künstliche Realität

Ein Wesen, das Umwege gehen muss, um existieren zu können, wird dadurch eines,
das durch die begangenen Umwege zu mehr als das in der Lage ist, wozu zunächst
Nötigung bestand. In dieser Interferenz von Müssen und Können liegt ein Movens
des Blumenbergʼschen Verständnisses von Technik, die er im Kern ebenso der
menschlichen Autonomisierungsdynamik zurechnet, wenn man damit so etwas wie
die Schaffung von Handlungs-, Gestaltungs- und Denkspielräumen meint, die man
auch als Ausdehnung anthropogener Einwirkungsräume begreifen kann. Als ein
Problem stellt sich, wie eingangs angedeutet, dabei, inwieweit die Technisierung
dem Kontingenzapriori adaptiv-rekursiver Selbsterhaltung untersteht oder diese in
eine technikbasierte Selbstaffektivität umbaut, deren Unselbstverständlichkeit dabei
aber unsichtbar geworden ist. Eine besondere Rolle spielt bei Blumenberg die Tech‐
nik in Bezug auf die rhetorischen und begrifflichen Selbsterhaltungsakte deshalb,
weil sie in ihrer allgemeinen Bedeutung als Verfahren und Wissen der Herstellung
von etwas zwar nicht mit den rhetorischen und begrifflichen Akten identisch, aber
doch in ihnen angelegt ist. Darüber hinaus durchdringt sie mit ihrer Tendenz, das
Kontingenzapriori zu verdecken, die moderne Lebenswelt in besonderem Maße und

1.

72

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weit stärker, als dies bei Rhetorik und begrifflicher Prävention für sich genommen
der Fall ist.

Dabei soll vor allem der Begriff der Technisierung in den Vordergrund gerückt
werden, wie er schon im Titel des für diesen Kontext wichtigen Aufsatzes »Lebens‐
welt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie«4 von 1964 genannt
wird. Blumenberg setzt, indem er die Verlaufsform5 verwendet, den Akzent auf den
Prozess der Technisierung als eines »spontan in der Geschichte einsetzenden Pro‐
zeß[es] [...], der in keiner verstehbaren Beziehung zur Natur des Menschen mehr zu
stehen scheint, sondern im Gegenteil rücksichtslos die Anpassung dieser seinen An‐
forderungen gegenüber mangelhaften Natur erzwingt«.6 Daraus erhellt, dass es nicht
um Technik als einen spezifisch umrissenen Gegenstandsbereich und nicht um Tech‐
nisierung als »ständige Vermehrung und Verdichtung dieser Dingwelt«7 gehen kann.
Er betont, dass die Technisierung mit dem theoretischen Verhalten mitgesetzt wird,
dem theoretischen Prozess seit der Antike also inhärent ist, aber erst mit der Neuzeit
die Theorie als Betrachten und Erfassen der Dinge, wie sie sind, mit einem Wissen
der Herstellung und Reproduktion von Gegenständen überformt.8

Blumenberg expliziert den Prozess der Technisierung in Auseinandersetzung mit
Husserls in der Krisis-Schrift vorgetragenen Kritik an der neuzeitlichen Wissen‐
schaft, wonach diese das lebensweltliche Sinnfundament des Menschen durch ihre
methodische Abstraktion von der anschaulichen Ausweisbarkeit aller Erkenntnis
ausgehöhlt hat. Nicht die Wissenschaft als solche, betont Blumenberg, aber ihre ein‐
seitige Dominanz ist problematisch:

»Nicht der Abbau der Lebenswelt als solcher kann die europäische Geschichte in ihre
neuzeitliche Krise geführt haben; eher wird man Husserl damit gerecht werden, daß man
sagt, die Form des Abbaus, ihre Illegitimität als eines Raubbaues, habe in die Krise hin‐
eingeführt.«9

Was versteht Blumenberg im Anschluss an Husserl unter dem besagten Raubbau
und warum führt dieser zu einer Krise? Dies hat mit der »Abstraktion« als »Wesen
der neuzeitlichen Naturwissenschaft«10 und der damit auf den Weg gebrachten Me‐
thodisierung und Formalisierung der neuzeitlichen Erkenntnisgewinnung zu tun.

4 Hans Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie«, in:
Schriften zur Technik, hrsg. v. Alexander Schmitz und Bernd Stiegler, Berlin 2015, S. 163–203.

5 Vgl. zu diesem Punkt die hellsichtigen Ausführungen auch mit Blick auf Blumenberg von Oli‐
ver Müller: Zwischen Mensch und Maschine. Vom Glück und Unglück des Homo faber, Frank‐
furt am Main 2010, S. 42ff.

6 Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie«, in: Schrif‐
ten zur Technik, hrsg. v. Schmitz und Stiegler, S. 171.

7 Ebd., S. 165.
8 Vgl. ebd., S. 167.
9 Ebd., S. 178.
10 Ebd., S. 179.

73

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Formalisierung und Methodisierung11 des Wissens verstanden als Ablösung
von einer anschauungsbasierten Einsicht ermöglicht die Tradierbarkeit, Planbarkeit
und Perfektibilität von Verhaltensweisen, unabhängig von bestimmten individuellen
Fertigkeiten und Talenten oder Eigenschaften der Dinge, die nicht mehr ihren Sinn
in sich selbst finden, also nicht mehr darin ihr Genügen haben, schlicht das zu sein
oder zu tun, was sie sind oder ihrem vorgegebenen Wesen nach tun. Die Methodisie‐
rung des Wissens führt zu einer Einstellung des Gewusst-wie-man-es-macht oder
Gewusst-wie-man-es-fertigbringt. Daher kann sie als Vorstufe zur Technisierung an‐
gesehen werden, die von einem auf einzelne Dinge bezogenen handwerklichen Ge‐
wusst-wie zu einer spezifischen und eigenständigen Wissensform, der des Herstel‐
lens, übergeht. Der springende Punkt dabei ist, dass durch die Ablösung von einer
bestimmten Situation der Anwendung die Dinge das Handeln und letztlich auch das
Denken daraufhin angesehen werden, ob und inwiefern sie sich einem methodisier‐
ten Wissen anpassen lassen, das nicht durch die Erzeugung von einem bestimmten
Gegenstand, sondern durch Regeln der Erzeugung von allem Möglichen gekenn‐
zeichnet ist. Dem korrespondiert die präventive Bestimmung des Begriffs als einer
abstraktiv-schematischen Vorab-Sortierung alles dessen, was unter ihn zu fallen ver‐
mag und was nicht.

Blumenberg macht deutlich, dass die neuzeitliche Technik hier eine entscheiden‐
de Veränderung im Prozess der Technisierung bringt:12 Die in der Antike geltende
Umrahmung der Artefakte durch deren Mimesis an die eigenständige sich ausfor‐
mende Natur entfällt zugunsten eines Primats der Technizität der Natur selbst. Natur
wird zu einem Inbegriff der Verfahren und Regeln, zum Insgesamt der Gesetze, die
ihr durch den Verstand vorgeschrieben werden können. Es kommt zu einem Wechsel
des Vorrangs der Wirklichkeit vor der Möglichkeit zu einem Vorrang der Möglich‐
keit vor der Wirklichkeit. Es ist gerade die Technik als Produkt des Menschen, durch
die die Auflösung aller Vorgegebenheitscharaktere13 der Wirklichkeit immer weiter
vorangetrieben werde:

»Das Bewußtsein der Kontingenz der Wirklichkeit ist nun aber die Fundierung der tech‐
nischen Einstellung gegenüber dem Vorgegebenen: Wenn die gegebene Welt nur ein zu‐
fälliger Ausschnitt aus dem unendlichen Spielraum des Möglichen ist, [...] dann wird die
Faktizität der Welt zum bohrenden Antrieb, nicht nur das Wirkliche vom Möglichen her
zu beurteilen, [...] sondern auch durch die Realisierung des Möglichen [...] und Konstruk‐

11 Vgl. ebd., S. 184.
12 Ebd., S. 179.
13 Darin, dass diese Auflösung alles betrifft, bis auf die Vorgegebenheit der technischen Einstel‐

lung, die den Primat der Möglichkeit erst einsetzt, weil Technik suggeriert, die rekursiv-adapti‐
ve Selbsterhaltung könne gänzlich Resultat allein technischer Leistungen sein, liegt das Prob‐
lem im Spannungsfeld zwischen Technizität als Auflösung aller Vorgegebenheitscharaktere hin
zum projektiven, ununterlassbaren Sichrealisieren einerseits und der Technisierung als Kontin‐
genzmemento, die auf die Technizität als Teil eines vielfältigen, nicht nur auf Herstellungswis‐
sen eingeschränkten Selbsterhaltungsprozesses abstellt.

74

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion das nur Faktische auszufüllen zu einer in sich konsistenten, aus Notwendigkeit zu
rechtfertigenden Kulturwelt.«14

Vor diesem Hintergrund muss das Verhältnis von Möglichkeit und Wirklichkeit ge‐
nau bestimmt werden: Nicht ist es so, dass die Möglichkeit, dies oder das herzustel‐
len, gewaltsam gegen die Wirklichkeit durchgesetzt wird. Vielmehr geht es darum,
die Wirklichkeit als Modus des Möglichen zu sehen, welches durch entsprechende
Regeln der Erzeugung aktualisiert werden kann. Das Wirkliche ist somit nicht mehr
der alles umstellende mimetische Referenzrahmen15 dessen, was überhaupt sein und
in der Welt angetroffen werden kann, sondern es dreht sich das Bestimmungsverhält‐
nis derart, dass das, was überhaupt als gegenständlich seiend in Betracht kommt,
sich danach bemisst, ob es in mente vorab ausbuchstabiert, im Wortsinne konzipiert
werden kann, einer conceptio durch den Menschen und seines Konzeptionsvermö‐
gens fähig ist. Hier liegt im Kern die technische Weltbemächtigung beschlossen,
weil in deren Auffassung Welt bereits als Objekt und in weiterer Konsequenz als
hergestelltes Produkt genommen wird.

Dafür muss das Denken als etwas angesehen werden, das sich und seine wie auch
immer mittelbaren Wirkungen keinem anderen als sich selbst zuschreibt, also dem
Menschen, der – so die prägende Erfahrung an der Epochenschwelle zur Neuzeit –
etwas mit sich anfangen kann und muss, sich nicht primär als Rezeptor von Vorgege‐
benheiten, sondern als selbsttätig Vorgebender und Eingreifender begreift. Das mar‐
kiert gleichzeitig die Schwelle, an der sich auch Rhetorizität und Begriffsarbeit auf
Selbsteinwirksamkeit und Konstruktivität hin technisieren.

Blumenberg setzt die Technisierung auf der einen Seite als spontan einsetzenden
Prozess an, auf der anderen Seite betont er im Technisierungsaufsatz, dass »auf der
untersten elementaren Stufe seiner Leistungen [...] der menschliche Intellekt stets
schon in der Formalisierung begriffen ist«16 und damit in die Kontinuität eines Pro‐
zesses gehört. Das deutet auf die Spannung hin, die bereits bei der Rede von einer
Wirklichkeit als »Resultat künstlicher Prozesse« mit Blick auf die rhetorische Tech‐
nik und präventive Begriffsbildung begegnet ist: Einmal betont Blumenberg die
Spontaneität, Verselbstständigung und den geschichtlichen Charakter, einmal anthro‐
pologisiert er die Distanzierungsleistung, sodass die Technisierung nur als ein Teil
des Selbsterhaltungs- und Selbststeigerungsprogamms erscheint, die entgegen einer
restriktiven Kontingenzbearbeitung mehr leistet, als vermeintlich nötig scheint. Die‐
se Zweideutigkeit wird an folgender Stelle deutlich: »[...] es sieht ganz so aus, als sei
die konstruktive Verfügbarkeit erst das, was am Ende einer sich aufstufenden Folge

14 Ebd., S. 199.
15 Als wichtiges Zwischenstück zwischen antiker bzw. aristotelischer physis und neuzeitlicher, al‐

so cartesianisch-galileischer Natur müsste noch ausführlicher auf die durch den christlichen
Schöpfungsglauben bedingte Verlagerung einer Welt, die Kosmos ist, hin zu einer Welt, die
kontingent, weil geschaffen und durch einen Schöpfer hervorgebracht ist, eingegangen werden.

16 Ebd., S. 196.

75

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Modifikationen und Leistungen gleichsam unvermutet ›herausgesprungen‹
sei.«17

Als Inbegriff von Verfahrensweisen dessen, was man mit einem Ding anfangen
kann, wie man mit ihm verfahren kann, wird das artefactum in der Neuzeit zum
grundlegenden Modell des Selbst- und Weltverständnisses. Das Wissen der Herstel‐
lung von Dingen ist ein Wissen um die, wie Blumenberg es nennt, »konstruktive
Verfügbarkeit«. Wer methodisch vorgeht, der konstruiert und erfasst die Dinge in der
Welt so, wie sie als anthropogene Konstruktion gefasst werden können. Das Erfas‐
sen-als ist ein aktiver Zugriff auf die Welt, die als Korrelat, als Worauf des Zugriffs
erscheint. Die anschauliche Rückbindung der Theorie tritt mehr und mehr hinter
ihrer Abzweckung auf Verfahrens- und Erzeugungsregeln zurück: »Technisierung ist
Verwandlung ursprünglich lebendiger Sinnbildung zur Methode [...], sie ist ein Zu‐
stand des menschlichen Weltverhältnisses selbst.«18 Entscheidend für Blumenberg
ist also, dass hierin nicht nur eine Auffassung der Welt unter anderen liegt, sondern
vielmehr eine grundlegende Veränderung der Selbstauffassung des Menschen in der
Neuzeit zum Tragen kommt. Es ist die Technizität der Selbstauffassung des neuzeit‐
lichen Menschen, die er an einer Stelle in Geistesgeschichte der Technik treffend an‐
spricht: »Denn zu dieser Geschichte gehört nicht nur der Geist, der Technik bewirkt,
sondern auch der, den sie bewirkt.«19

Nach Blumenberg bleibt besagter Geist, der durch die Technik bewirkt wird,
blind dafür, wes Geistes Kind er ist, weil er durch das oben ausgeführte verum-fac‐
tum-Prinzip dazu verführt wird, sich als selbstverständlichen Urheber eines Weltver‐
ständnisses zu sehen, dem das Bewusstsein der eigenen kontingenten Gewordenheit
abhandengekommen ist, weil die Erfolge des anthropogenen Gemachtseins zu offen‐
sichtlich sind – oder: geworden sind. Die Einsicht in das nicht-notwendige Gewor‐
densein des technischen Gemachtseins ist es, das von einem Wirklichkeitsverständ‐
nis überlagert wird, in dessen Zentrum die Versicherung steht, dass etwas erst als
Artefakt einen Anspruch auf epistemische oder praktische Anerkennung erheben
kann – wobei die Voraussetzung dafür, nämlich dass die Dinge erst kontingent wer‐
den mussten, auf dass sie als Objekte konstruktiven Verfügens Eingang ins Denken
finden konnten, unter den genealogischen Tisch fällt. Der Unterschied zwischen
einer Kontingenz, die nötigt, und einer Kontingenz, die paradoxerweise Gegenstand
eines kontingenzentlasteten Machens und Herstellens ist, wird undeutlich, wenn das
konstruktive Verfügen nicht mehr als eine Selbsterhaltungsleistung wahrgenommen
wird, sondern selbst eine umstandslos abrufbare Disponibilität bezeichnet.

17 Ebd., S. 183.
18 Ebd., S. 185.
19 Hans Blumenberg: Geistesgeschichte der Technik, Frankfurt am Main 2009, S. 78.

76

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gibt die Tendenz der Technik, ihr eigenes Gemacht- und Gewordensein zu ver‐
decken und sich selbst zu naturalisieren, d.h. einfach da zu sein20 und Fragen nach
ihrem Woher gar nicht mehr aufkommen zu lassen bzw. sie in ein Wozu umzuformu‐
lieren. Darauf zielt Blumenberg mit seiner Rede der »Suggestion des Immer-Fer‐
tigseins«21 der Technik mit Blick auf ihre zum Menschen gewandte Seite. Wir wis‐
sen zwar, dass wir, um Blumenbergs Beispiel aufzunehmen, den Klingelknopf zu
drücken haben, haben aber im Regelfall keine ausreichende Kenntnis von allem, was
nötig war und ist, damit es eine Türklingel geben kann, sowohl was ihr technisches
Funktionieren als auch was die geschichtlichen Bedingungs- und Voraussetzungsket‐
ten angeht. Technik ist, so lautet Blumenbergs Spitze, einfach da und funktioniert,
weil gerade das ihr Leistungssinn ist, in dem die actio per distans erfolgreich dele‐
giert, also vom Selbermachen als Selbermachenmüssen entlastet und befreit.

Wer sie benutzt, möchte meistens gar nicht wissen, wie es genau funktioniert oder
wie es dazu gekommen ist, solange es funktioniert. Dass dies auch auf die menschli‐
che Selbstauffassung zurückwirkt, betont Blumenberg: »Der menschliche Funktions‐
anteil wird homogenisiert und reduziert auf das ideale Minimum des Druckes auf
einen Knopf. Die Technisierung macht die menschlichen Handlungen zunehmend
unspezifisch.«22 Die Technisierung der Lebenswelt bedeutet für Blumenberg – und
das geht über Technik als Delegations- und Distanzierungsform unter anderen hi‐
naus –, dass wir unsere Denk- und Verhaltensweisen nach der technischen Suggesti‐
on des Fertig-da-Seins ausrichten. Darin besteht ihr Rekurs in die lebensweltliche
Situation des Menschen.

Wir stellen, als Grenzwert gedacht, da alles funktioniert, keine Fragen mehr, die
über die Behebung von Funktionsstörungen hinausgehen, und damit auch keine ge‐
nealogischen mehr nach dem Gewordensein der Technik – einschließlich ihrer
Selbstverständlichkeit:

»Die Technisierung reißt nicht nur den Fundierungszusammenhang des aus der Lebens‐
welt heraustretenden theoretischen Verhaltens ab, sondern sie beginnt ihrerseits, die Le‐
benswelt zu regulieren, indem jene Sphäre, in der wir noch keine Fragen stellen, iden‐
tisch wird mit derjenigen, in der wir keine Fragen mehr stellen.«23

Das ist nun genau der Punkt, an dem es Blumenberg nicht nur darum geht, die Tech‐
nisierung als Teil der kulturellen Evolution der conditio humana zu rekonstruieren,

20 Die Naturalisierung von Technizität steckt dabei genau im Unkenntlichwerden des Unter‐
schieds zwischen der aristotelischen Bestimmung von physis als von-sich-aus-da und der tech‐
nischen Selbstverständlichkeit, einfach da zu sein, die das von mimetischer Referenz entbun‐
dene Gemachtsein, das dann noch in der Zwecksetzung und Formbildung selbst zum Tragen
kommt, zur unsichtbaren conditio sine qua non dessen werden lässt, was im Denken und Han‐
deln gemacht werden kann.

21 Blumenberg: »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie«, in: Schrif‐
ten zur Technik, hrsg. v. Schmitz und Stiegler, S. 188.

22 Ebd., S. 189.
23 Ebd., S. 190.

77

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern ein genealogisches Moment ins Auge zu fassen, das gerade den blinden
Fleck offenlegen oder ihn zumindest bewusst halten kann, der entsteht, wenn man
die Technisierung nur als anthropologische Selbsterhaltungsleistung versteht. Wenn
es so ist, dass die Technisierung eine »im Schoße des theoretischen Gesamtprozesses
entspringende Transformation«24 und wenn der menschliche Intellekt als solcher
schon in einem abstrahierenden Vollzug begriffen ist, kann er nicht gleichsam von
außen die Entscheidung treffen, dies willkürlich auch zu unterlassen, weil die Mög‐
lichkeiten zu einer etwaigen Entscheidung dagegen sich, so die anthropologische
Pointe der Selbsterhaltung, genau jener Formalisierungsarbeit in ihren vielfältigen
Erscheinungen schon verdanken. Blumenberg bestreitet daher auch in keiner Weise
die Bedeutsamkeit der Distanzierungsleistungen, die der Mensch vollzieht und dank
derer er sich selbst Frei- und Spielräume schafft. Allerdings spricht er nicht ohne
Grund von einer Transformation, die die Technisierung im theoretischen Gesamtpro‐
zess darstellt – und nicht nur von Technisierung als einer Möglichkeit unter anderen,
die sich neutral gegenüber anderen Beschreibungskategorien des Welt- und Selbst‐
verständnisses des Menschen verhält. Die »künstliche Realität«, auf die die Techni‐
sierung auch der Rhetorik und des Begriffs konvergieren, »sinkt an einem bestimm‐
ten Punkt zurück in das ›Universum der Selbstverständlichkeit‹, in die Lebens‐
welt«.25 Technik, so Blumenbergs Pointe, macht »das scheinbar Unproduzierbare
herstellbar [...], nämlich Selbstverständlichkeit«.26

Dass Technik, wie Blumenberg schreibt, dazu in der Lage ist, mit der Selbstver‐
ständlichkeit das scheinbar Unproduzierbare herzustellen, muss im Folgenden ge‐
nauer untersucht und tiefergelegt werden. Denn dass die Technik dies kann, ist ange‐
sichts der anthropologischen Grundsituation des Menschen, so wie sie Blumenberg
zeichnet, alles andere als selbstverständlich. Alles andere als selbstverständlich zu
sein, macht nach Blumenberg allerdings die Besonderheit des Menschen aus.

Die rhetorische Situation: Evidenzmangel und Handlungszwang

Es ist die erwähnte Lücke zwischen Evidenz und Versprachlichung, die die anthro‐
pologische Situation des Menschen jenseits einer Reduktion auf biologische Evoluti‐
on und diesseits seiner Aufhebung in eine reine Vernunft markiert. Sie kennzeichnet
die unter Handlungszwang, Zeitmangel, Kontingenz und Sterblichkeit stehende End‐
lichkeit des Menschen und ist für Blumenberg daher in erster Linie ökonomisch und
rhetorisch zu verstehen.

2.

24 Ebd., S. 196.
25 Ebd., S. 190.
26 Ebd.

78

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Tatsache, dass der Mensch seinen Selbst- und Weltbezug als etwas zu begrei‐
fen hat, mit dem es hauszuhalten gilt, weil nicht nur die ihm zur Verfügung stehen‐
den Mittel begrenzt sind, sondern er die eigene Nicht-Notwendigkeit immer in
Rechnung zu stellen hat, heißt für Blumenberg, dass er nie umstandslos und gerade‐
wegs bei sich oder den Sachen selbst sein kann, sondern gleichsam immer in Verzug
lebt und unter Anpassungsnötigung steht. Der Mensch findet sich bereits in der Welt
vor, er ist darin situiert. Allerdings bedeutet diese Situiertheit nicht, dass er ohne Op‐
tionen und Handlungsmöglichkeiten wäre. Er hat diese sich als ihm zugehörig zu er‐
arbeiten und zu entwickeln. Nicht stehen dem Menschen von Anfang an alle Mög‐
lichkeiten offen, zu denen er sich dann gleichsam nur noch zu entscheiden hätte.
Vielmehr verpflichtet ihn seine Situiertheit darauf, vom Gegebenen auszugehen und
es in seine ihm abgerungenen Erschließungsleistungen miteinzubeziehen. Er muss
unter ökonomischen Gesichtspunkten taxieren, wie er sich auf die Welt, die weder
per se die seine ist noch seinem Verfügen entgegenkommt, einzustellen hat. Das
menschliche In-der-Welt-Sein ist bei Blumenberg eine errungene, prekär bleibende
Stellung inmitten der Welt. In Lebenszeit und Weltzeit bringt er die ökonomische Be‐
grenzung des Menschen lakonisch so zum Ausdruck: »Nicht mehr alles und nicht
mehr für immer. Knappheit und Tod sind die Urerfahrungen, die zu einer anderen
Welteinstellung der Ausschöpfung der Welt in der eng gewordenen Zeit – zwingen
würden.«27 In Zu den Sachen und zurück schreibt Blumenberg ebenfalls von der
»Ökonomie des Bewußtseins, sich es mit weniger als der Sache selbst und der gan‐
zen Sache genug sein zu lassen«28 und von der Aufmerksamkeit, die »soetwas wie
Ökonomie in Zeit und Raum, Unterscheidung von Rand und Zentrum, Überschuß
und Notwendigkeit«29 sei.

In dem Text »Anthropologische Annäherung an die Rhetorik« formuliert Blu‐
menberg die im Zeichen der Verknappung und Begrenzung stehende Situation des
Menschen so: Der »Ausgangspunkt für die anthropologische Zentralfrage« lautet,
»wie dieses Wesen trotz seiner biologischen Indisposition zu existieren vermag. Die
Antwort lässt sich auf die Formel bringen: indem es sich nicht unmittelbar mit dieser
Wirklichkeit einläßt. Der menschliche Wirklichkeitsbezug ist indirekt, umständlich,
verzögert, selektiv und vor allem ›metaphorisch‹.«30 Der Mensch ist für Blumenberg
derjenige, der andauernd etwas anstelle eines anderen macht, und in diesem Sinne
nie auf den Punkt zu kommen vermag. Er delegiert, repräsentiert, distanziert, lenkt
um, überträgt, reduziert, abstrahiert – nur eines ist er nicht: ein direkter Realist, der
umstandslos auf die Sache zugeht und sie im Griff hat. Er ist in einem permanenten
Aufschub begriffen, weil er nicht alles zugleich bewältigen kann und für ihn eine

27 Hans Blumenberg: Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt am Main 1986, S. 37.
28 Hans Blumenberg: Zu den Sachen und zurück, Frankfurt am Main 2002, S. 150.
29 Ebd., S. 97.
30 Blumenberg: »Anthropologische Annäherungen an die Rhetorik«, in: Wirklichkeiten, in denen

wir leben, S. 115.

79

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufhebung seiner Situiertheit nicht möglich ist. Damit ist aber aus Blumenbergs
Sicht weniger gemeint, dass er unwillens ist, sich mit der Welt gleichsam abzugeben
als vielmehr der Umstand, dass er sich nur durch das Distanzieren dazu in die Lage
versetzen kann, sich geordnet, intentional und produktiv auf etwas überhaupt einzu‐
lassen. Dem Menschen liegt die Sache nicht einfach fertig vor. Der Sachbezug ist
Resultat einer Leistung. Das Leistenmüssen als anthropologischer Grundvollzug ist
Erkennungszeichen seines Welt- und Gegenstandsbezugs.

Das Denken- und Handeln-anstatt bezeichnet somit auch die anthropologische
Geschäftsgrundlage der Rhetorik. Rhetorik gibt es für Blumenberg nur aufgrund der
Endlichkeit des Menschen und prinzipiellen Begrenztheit seiner Handlungs- und
Einflussmöglichkeiten: »Evidenzmangel und Handlungszwang sind die Vorausset‐
zungen der rhetorischen Situation.«31 Blumenberg interessiert dabei nicht die trans‐
zendentale Frage der Möglichkeit von Evidenz und ihrer Mitteilbarkeit überhaupt.
Es geht ihm vielmehr situativ-pragmatisch darum, wie man mit einer Situation um‐
geht, in der die »Evidenz, die man nicht oder noch nicht, jedenfalls hier und jetzt
nicht, haben kann«,32 fehlt.

Die rhetorische Leistung besteht darin, etwas statt der fehlenden Evidenz vorzu‐
stellen und zu tun, etwas stattdessen anzubieten, von dem gewusst wird, dass es kei‐
ne objektive epistemische, dafür aber rhetorisch-künstliche Verbindlichkeit bean‐
spruchen kann, weil es aus der Situation genommen und für die Situation gemacht
ist. Die anthropologische Grundbestimmung, dass der Mensch sich weder voll im
Griff hat noch vollständig transparent ist, sondern sich um seine Verfügungsspielräu‐
me durch Distanzierungsleistungen erst zu kümmern hat, kehrt auf der rhetorisch-
pragmatischen Ebene wieder. Die ökonomische Verknappung findet sich in der rhe‐
torischen Situation wieder. Rhetorik ist es, die anstatt der vollen Evidenz ein Ange‐
bot macht, weil keine volle Evidenz in absehbarer Zeit zur Verfügung steht. Ihr Feld
ist dasjenige, wo nicht unabsehbar lange gewartet werden kann, aber gemeinsame
Bezugspunkte im Sprechen und Handeln in absehbarer Zeit hergestellt werden müs‐
sen, um die Kontinuität im Sprechen und Handeln zu gewährleisten.

Nach Blumenberg besteht die besondere Leistung der Rhetorik darin, trotz der ab‐
laufenden Zeit und fälligen Entscheidungsfindung vorübergehend entlastete Spiel‐
räume der Reflexion und der Enthaltung hervorzubringen. Dies kann sie aufgrund
ihrer Grundoperation, sich auf die unmittelbare Wirklichkeit nicht einzulassen und
stattdessen etwas anders zu tun oder zu denken, vorübergehend etwas vorzustellen
und in diesem Sinne Vorgegebenes zu re-präsentieren. Es ist gerade der durch die
rhetorische Grundoperation gesetzte Verzicht, von der Wirklichkeit letztgültig zu
handeln, der Spielräume provisorischen Denkens und Handelns eröffnet, auf dem
weitere Delegationsoperationen aufbauen, an sie anschließen oder zur Bedingung

31 Ebd., S. 117.
32 Ebd., S. 111f.

80

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben. Die Spielräume bleiben provisorisch und fragil, verleihen aber dem Men‐
schen zugleich ein gewisses Maß an Verlässlichkeit, Selbstständigkeit und Erwart‐
barkeit. Indem ein zeitlicher Aufschubsvektor eingeführt wird, kann sich der
Mensch über einen längeren Zeitraum hinweg mit anderen verständigen und auf ge‐
teilte Gegenstände beziehen. Der unmittelbare Zeitmangel bzw. Zeitdruck als sol‐
cher wird nicht aufgehoben, aber auf Distanz gebracht, das akute Spürbarwerden der
ablaufenden Zeit verzögert. Rhetorik ist daher bei Blumenberg eine anthropologi‐
sche Angelegenheit, weil sie der »Inbegriff der Verzögerung«33 ist.

Daher kann die Rhetorik auch eine besondere Rolle als Gegengewicht gegen die
eingangs benannte »Intention des Zeitgewinns« der Technisierung und der damit
verbundenen Beschleunigung spielen. Blumenberg bezieht die Beschleunigung zu‐
nächst zurück auf die anthropologische Nötigung, auf Distanz zur Wirklichkeit ge‐
hen zu müssen: »Die Beschleunigung der Prozesse ist ja nur eine Variante jener
›Reizüberflutung‹, der das biologisch verarmte Wesen Mensch konstitutiv ausgesetzt
ist und der es mit der Institutionalisierung seines Verhaltens begegnet.«34

Nun bedeutet die durch die Technik getragene Beschleunigung35 nicht einfach
nur, dass bestimmte Prozesse schneller als sonst ablaufen und dadurch ein Zeitge‐
winn entsteht, der für anderes verwendet werden könnte, sondern dass der Zeitge‐
winn selbst bereits wieder als ökonomisches Investment gesehen wird, der wiede‐
rum der anthropologischen Situation, haushalten zu müssen, zugeordnet wird: Man
wird wegen Beschleunigung nicht früher fertig mit seinem Pensum und hat dann die
frei gewordene Zeit, wie es heißt, zur freien Verfügung. Vielmehr bedeutet der Zeit‐
gewinn, dass in der ursprünglich eingeplanten Zeitspanne das durch Beschleunigung
frei gewordene Zeitsegment mit einer neuen, weiteren Aufgabe besetzt wird, die zu‐
nächst nicht für diesen Zeitraum vorgesehen sein konnte, aber nun abgerufen und
eingepasst wird. Das Leistungspensum wird in Wahrheit aufgestockt: Der Zeitge‐
winn wird sofort reinvestiert und ökonomisch disponibel gehalten – statt etwa eine
momentane Auszeit zu erlauben.

Schreitet Beschleunigung fort, so heißt das, dass immer mehr diskrete Prozesse in
einer Zeitspanne bearbeitet werden können und müssen, gerade weil sie jeweils
schneller ablaufen, obwohl der jeweilige Zeitgewinn als solcher auch bedeuten
könnte, einer entgegengesetzten, frei-zeitlichen Temporalstruktur mehr Raum zu ge‐
ben. Der durch Technik intendierte »Zeitgewinn« liegt hierbei vor allem darin, die
durch Rhetorik gestifteten Indirektheiten zu entfernen, um einen grenzbegrifflich
umstandslosen Durchgriff der Selbsterhaltung zu erreichen. Es handelt sich also um
zwei zunächst gegenstrebige Formen der Delegation, die beide aus der Distanzie‐

33 Ebd., S. 122.
34 Ebd., S. 122f.
35 Die folgenden Überlegungen folgen summarisch Rosa: Beschleunigung, S. 161–176. Aller‐

dings wird der anthropologisch verstandene Gesichtspunkt der ökonomischen Vereinnahmung
der Zeitgewinne hier herausgestellt.

81

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung und Aufschiebung unmittelbarer Überforderung hervorgehen und sich überla‐
gern: Rhetorik delegiert, weil sie sich nicht auf die Wirklichkeit einlässt und etwas
stattdessen tut. Die Verlangsamung führt zu einer Stabilisierung des Welt- und Ge‐
genstandsbezugs und stiftet einen Ausgangspunkt intersubjektiver Verständigung,
die sich einer vorübergehenden Auszeit verdankt, die zwar durch die Technik er‐
möglicht wird, aber durch sie allein nicht ausgefüllt und genommen werden kann. Es
bedarf hierfür des rhetorischen Stattdessen: Etwas anderes mit frei gewordener Zeit
anfangen, als sie dafür zu nutzen, mehr in weniger Zeit zu erledigen – die Auszeit
als Stattdessen eines technischen Zeitregimes. Technik delegiert, indem sie etwas
durch eine bestimmte Art der Inblicknahme von Objekten grundsätzlich bearbeitbar
und disponibel werden lässt. Bearbeitbarkeit und Disponibilität sind funktional auf
Zeitgewinn hin: Was bearbeitbar ist, wird bearbeitbarer, wenn es schneller zu bear‐
beiten ist und seiner Bearbeitung weniger Widerstand oder Umständlichkeit entge‐
gensetzt.

In der ökonomischen Grundstruktur des menschlichen Im-Verzug-Seins nähern
sich Technik und Rhetorik von entgegengesetzten Seiten an: Der Mensch ist betrof‐
fen von einer grundsätzlichen Knappheit seiner Lebenszeit. Die technischen Mittel,
die er zum Zeitgewinn einsetzt, heben diese grundsätzliche Knappheit nicht auf,
sondern erlauben nur, mehr zu tun in der limitiert bleibenden Zeitspanne. Die Limi‐
tation selbst verschwindet nie, nur ihre Grenzen erweisen sich dank des technischen
Zeitgewinns als veränderbar. Wenn durch die Technisierung die Möglichkeiten des
Zeitgewinns enorm anwachsen, so wachsen auch die zu erledigenden Aufgaben und
Prozesse an – und kippen dann in eine Überforderung des Menschen um, wenn die
mit dem größer werdenden Zeitgewinn paradoxerweise immer zeitintensiver wer‐
denden Projekte seine jeweilige Lebenszeit übersteigen und sich dadurch von den ei‐
genen Bedürfnissen und Verknappungserfahrungen entkoppeln.36

So schreibt Blumenberg, dass ein »Mißverhältnis entstanden« ist »zwischen der
Beschleunigung von Prozessen und den Möglichkeiten, sie im Griff zu behalten, mit
Entscheidungen in sie einzugreifen und sie mit anderen Prozessen durch Übersicht
zu koordinieren«.37 Rhetorik als »Inbegriff der Verzögerung« bildet für Blumenberg
das Gegenstück einer partiellen Entschleunigung: »Umständlichkeit, prozedurale
Phantasie, Ritualisierung implizieren Zweifel daran, daß die kürzeste Verbindung
zweier Punkte auch der humane Weg zwischen ihnen ist. [...] Es liegt ein Bedürfnis

36 Diese Entkoppelung beschreibt Blumenberg in Lebenszeit und Weltzeit als Öffnen der Schere
zwischen Lebenszeit und Weltzeit, die eine irreversible Nichtdeckung ist zwischen den lebens‐
weltlichen, individuellen Zeitressourcen und den potenziell bis ins Unendliche sich ausdehnen‐
den temporalen Ansprüchen des theoretischen Prozesses, der an der lebensweltfremden Welt‐
zeit ausgerichtet ist, aber paradoxerweise von den Menschen getragen werden muss, durch sie
hervorgebracht und als institutionelle Hintergrundstabilisierung wiederum gebraucht wird.

37 Blumenberg: »Anthropologische Annäherungen an die Rhetorik«, in: Wirklichkeiten, in denen
wir leben, S. 122.

82

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach institutionalisiertem Atemholen vor, das auch entscheidungsfähige Mehrheiten
auf lange rhetorische Umwege schickt.«38 Er weist zwar darauf hin, dass der »Typus
der verzögerten Reaktion« als solcher noch keine »Garantie einer humanen oder mo‐
ralischen Einsicht« hergibt, aber »potentiell« die Möglichkeit »›bewußten Han‐
delns‹«39 eröffnet.

Die rhetorische Grundoperation kann hier der Möglichkeit nach zu einem Gegen‐
lauf zur technischen Zeitinvasion ansetzen: Weil sie grundlegend ein Nicht-Einlas‐
sen ist, kann sie dem technischen Imperativ, möglichst viel in möglichst kurzer Dau‐
er zu erledigen, prinzipiell ein bewusstes Handeln entgegensetzen, und zwar schlicht
dadurch, dass ein solches als rhetorischer Akt sich Zeit lässt, das Stattdessen perfor‐
miert. Da es sich um eine Zeit handelt, über die nicht schon verfügt ist, was mit ihr
geschehen soll, kann man auch von einer Zeit für sich sprechen. Für Blumenberg
aber verdankt sich ein derartiger Moment des Zeit-für-sich-Habens ebenfalls einer
Leistung, nämlich der der temporären Verlangsamung inmitten der Dominanz des
Beschleunigungsimperativs.

Doch, so muss im Folgenden gefragt werden, spielt die rhetorische Grundoperati‐
on nicht dem Forcieren des Zeitgewinns durch Technik in die Hände, weil sie selbst
ja schon auf Zeitgewinn aus ist? Das rhetorische Anstelle-eines-anderen geschieht
doch in erster Linie, um erst einmal Zeit qua Distanz gegenüber einer Situation zu
gewinnen, die unmittelbar nicht bewältigt werden kann. Da aber der durch die rheto‐
rische Grundoperation frei gewordenen Zeit nicht anzusehen ist, wofür sie gewon‐
nen ist, kann sie auch umstandslos technisch vereinnahmt werden: Zeit, die frei ge‐
worden ist, ist Zeit, die dafür verwendet werden kann, mehr Zeit freizustellen, da
sich dank des frei gewordenen Zeitquantums mehr als zunächst vorgesehen erledi‐
gen lässt. Je mehr frei gewordene Zeit darin investiert wird, anstehende Aufgaben
und Probleme zu bearbeiten, desto mehr Zeit bliebe für anderes. Da aber die Frage,
wofür die frei gewordene Zeit herzunehmen ist, durch ihr Reinvestment beantwortet
bzw. umgangen wird, entwickelt der Zeitgewinn durch Technik einen hegemonialen
Zug: Wozu sonst als zur Gewinnung von mehr Zeit soll die gewonnene Zeit verwen‐
det werden, ehe sie ungenutzt verrinnt? Die rhetorische Verlangsamung, die durch
ein Zeitnehmen und Zeitlassen gekennzeichnet wird, gerät so unter einen Rechtferti‐
gungszwang, dem sie nicht nachkommen kann.

Rhetorik kann, weil sie prinzipiell nur dazu in der Lage ist, vorübergehend freie
Zeit zu verschaffen, keine Antwort auf die Frage geben, wozu diese freie Zeit zu
verwenden ist. Sie eröffnet lediglich einen Spielraum, den imaginativ auszufüllen
ins jeweilige Belieben gestellt ist, sofern eben dazu Zeit ist. Rhetorische Delegati‐
onsakte bleiben, heißt das, Leistungen der Selbsterhaltung und -steigerung. Weil der
Mensch weder ein direktes, stabiles Vorliegen der Dinge kennt noch seine eigenen

38 Ebd., S. 122.
39 Ebd., S. 124.

83

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsbedingungen vollständig im Griff hat, bezeichnet ihn Blumenberg selbst ein
wenig hyperbolisch als einen »Schnittpunkt fremder Realitäten, eine Komposition –
und als solche problematisch«,40 d.h. als eine zu bearbeitende Aufgabe. Er entspringt
diesem Schnittpunkt, weil er genau mit jenem anthropologischen Problematischsein
arbeitet und die Praxis der Indirektheit, Delegation und Verschiebung dort ausübt.
Rhetorik ist für Blumenberg die Antwort auf die Frage, »was dem Menschen bleibt,
wenn ihm der Griff nach der reinen Evidenz, nach der absoluten Selbstbegründung
mißlingt«.41 Es bedarf der Rhetorik als »Kunst des Scheins«, die den Menschen »mit
seinem Mangel an Wahrheit fertig werden läßt«.42 Ein solches Fertigwerden liegt für
Blumenberg in der durch und durch künstlichen, weil nicht einfach vorfindlichen
Herstellung von Regelhaftigkeiten und Gemeinsamkeiten in der menschlichen Le‐
benswelt. Rhetorik ist die »angestrengte Herstellung derjenigen Übereinstimmun‐
gen, die anstelle des ›substantiellen‹ Fundus an Regulationen treten müssen, damit
Handeln möglich wird«.43 Ebenso dient Sprache primär »der Herstellung von Ver‐
ständigung, Zustimmung oder Duldung, auf die der Handelnde angewiesen ist«.44

Daraus wird bereits der pragmatische Zug der rhetorischen Leistung deutlich, für die
mehr ein Zurechtkommen und das Herstellen von Anschluss- und Kommunikations‐
möglichkeiten als die abschließbare Überprüfung diskursiver Geltungsansprüche im
Zentrum steht.

Blumenberg bedenkt dies vor allem vor dem Hintergrund, dass es aus seiner Sicht
nur eine Alternative gibt, mit der die Anthropologie heute vom Menschen sprechen
kann: »der Mensch als armes oder als reiches Wesen«.45 Er erläutert diese Alternati‐
ve folgendermaßen: »Daß der Mensch biologisch nicht auf eine bestimmte Umwelt
fixiert ist, kann als fundamentaler Mangel einer ordentlichen Ausstattung zur Selbst‐
erhaltung oder als Offenheit für die Fülle einer nicht mehr nur vital akzentuierten
Welt verstanden werden.«46 Arm ist der Mensch, wenn man in ihm nur die mangel‐
hafte Anpassung an eine Umwelt sieht, reich, wenn man darin gerade den Türöffner
zu einem Weltbezug sieht, der Möglichkeitsräume schafft, der über die unmittelba‐
ren Selbsterhaltungsanforderungen hinausgeht.

Rhetorik ist nicht nur ein Teil der menschlichen Selbsterhaltung, ein Instrument,
mit dem er sich nicht nur gegen die unmittelbar-situativen Gefährdungen von Evi‐
denzmangel und Handlungszwang abschirmt, sondern auch exemplarisch dafür, wie
Blumenberg Kulturleistungen allgemein versteht: »Rhetorik ist deshalb eine ›Kunst‹,
weil sie ein Inbegriff von Schwierigkeit mit der Wirklichkeit ist und Wirklichkeit in

40 Ebd., S. 107.
41 Ebd., S. 109.
42 Ebd., S. 105.
43 Ebd., S. 108.
44 Ebd.
45 Ebd., S. 104.
46 Ebd.

84

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unserer Tradition primär als ›Natur‹ vorverstanden war. In einer hochgradig artifizi‐
ellen Umweltwirklichkeit ist von Rhetorik so wenig wahrzunehmen, weil sie schon
allgegenwärtig ist.«47 Ist heutige Wirklichkeit als »Resultat künstlicher Prozesse«48

wesentlich auch eine rhetorische Wirklichkeit, die den in ihr lebenden Menschen so
selbstverständlich erscheint, dass ihre rhetorische und damit künstliche Verfasstheit
kaum mehr wahrgenommen wird, so muss es – dies wäre die Rückfrage an Blumen‐
berg – als fraglich erscheinen, inwiefern sie noch dazu in der Lage ist, gegen die
technisierungsbasierte Beschleunigung Verzögerungen generieren zu können.

Technisierung als Inbegriff einer von Vorgaben der Natur progressiv entkoppelten
anthropogenen Hervorbringung von Gegenständen auf Grundlage von Herstellungs‐
wissen unterwandert die rhetorische Herstellung von Umwegen und Indirektheiten,
sobald diese sich von einer Distanzierung von unmittelbarer Zeitbedrängnis so weit
emanzipiert, dass die Herstellung von Verzögerung selbst zu einem technischen,
durch und durch artifiziellen Effekt wird, für den die Entlastungs- und Distanzleis‐
tung nur noch Zitatcharakter besitzt. Dies ist dann der Fall, wenn rhetorische Akte
als ein Instrument dafür angesehen werden, mehr Zeit zu verschaffen, um mehr Zeit
zu verschaffen, deren Verwertbarkeit für den hegemonial gewordenen Zeitgewinn
die Frage, was stattdessen mit ihr angefangen werden könnte, als sinnlos erscheinen
lässt. Zeit als Umweg, als Digression läuft dem valorisierten Zeitgewinn zuwider,
weswegen die Möglichkeit der Zeitrealisierung ohne Zeitgewinn als dysfunktional
entfällt. Der Konnex aus Zeitgewinn durch Technik führt zu einer Technisierung der
Rhetorik, die ihr Verlangsamungspotenzial einbüßt und dadurch auch die im Zeitge‐
winn liegenden Überforderungen nicht mehr ernstlich artikulieren kann. Der Ein‐
spruch der Realität wird zu einem bloß rhetorischen und d.h. zu einem Objekt des
konstruktiven Verfügens, welches das Verhältnis des Menschen zur Zeit auf Zeitge‐
winn festlegt. In diesem Sinn besitzt der Mensch kein Verhältnis zur Zeit als seiner
Zeit, da von ihr bereits feststeht, dass mit ihr nur ein Mehr an Zeit zu generieren ist.
Das Paradox besteht nun darin, dass der zum Selbstzweck erklärte Zeitgewinn justa‐
ment dem Menschen die Möglichkeit nimmt, mit ihr etwas anfangen zu können.

Auf der einen Seite macht Blumenberg selbst zu Recht darauf aufmerksam, dass
die Technisierung der Rhetorik und damit auch der Wegfall ihrer Digressivitätsein‐
speisung nicht einfach rückgängig gemacht und zu einer Realität, die noch zu Verzö‐
gerungen nötigt, zurückgekehrt werden kann: »Die Attitüde des retour au réel muß
sich daher viel mehr als mit der Realität, die sie verspricht, mit Erklärungen der Illu‐
sionen, Blendwerke, Verführungen abgeben. Jede Rhetorik des Realismus braucht
die Verschwörungen, die ihn bisher verhindert haben.«49

47 Ebd., S. 132f.
48 Ebd., S. 133.
49 Ebd.

85

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf der anderen Seite bleibt es unklar, woher die entschleunigenden, umständli‐
chen Interpunktierungen der Akzeleration durch Technik für den Menschen kommen
sollen: Wenn »schon seine Konstitution [...] potentiell metaphorisch« ist, d.h. der
Mensch »zu sich selbst kein unmittelbares [...] Verhältnis« besitzt, sondern sein
Selbstverständnis die »Struktur der ›Selbstäußerlichkeit‹«50 hat, dieses aber mehr
und mehr technisch imprägniert ist, bleibt dann der Realismus selbst nur als rhetori‐
scher Effekt über, der gerade keine retardierende Wirkung mehr auslöst?

Intermittenz und Kontingenz in der phänomenologischen Anthropologie

Evidenzmangel und Handlungszwang sind es nach Blumenberg, die nicht nur die
rhetorische, sondern auch die menschliche Situation als solche ausmachen. Daher
findet sich der Evidenzmangel auch innerhalb der phänomenologischen Anthropolo‐
gie Blumenbergs als Problem, das die Ausweisbarkeit intentionaler Bewusstseinsak‐
te in einem unreinen Bewusstsein betrifft, worauf er vor allem mit dem Begriff der
Intermittenz aufmerksam macht. Allerdings zeigt sich auch hier, dass es Blumenberg
schwerfällt, die menschliche Endlichkeit in Gestalt konstitutiver Kontingenz positiv
zu adressieren. Während die Rhetorik dazu neigt, im Zuge ihrer Technisierung zu
einem artifiziellen Effekt ihren Realitäts- und damit Kontingenzkontakt zu verlieren,
kommt Blumenberg in seiner zwischen Phänomenologie und Phänomenologie-Kri‐
tik schwankenden Anthropologie über das Konstatieren der Kontingenzverdeckung
des Menschen durch die transzendentale Phänomenologie oftmals nicht hinaus, so‐
dass das angesprochene Problem einer alternativlos scheinenden Beschleunigung
durch Technisierung auch noch der freizeitlichen Residuen weiter liegen bleibt.

In einem FAZ-Fragebogen aus den 80er-Jahren antwortet Blumenberg auf die
Frage, was sein größter Fehler sei, mit jenem bezeichnenden Satz: »Nicht genau ge‐
nug sagen zu können, was ich sehe.«51 Hier tritt neben der am Sehen orientierten
Schwierigkeit einer Erfüllung des Vermeinten noch die Schwierigkeit hinzu, das oh‐
nehin schon niemals voll und ganz Gegebene in Worte zu fassen. Wäre alles das,
worauf man im vermeinenden Leben aus ist, mit einem Schlage da, so wäre nichts
mehr dazu zu sagen. Wäre nichts von dem, worauf sich die Intention erstreckt, je‐
mals in irgendeiner Weise präsent, so könnte nicht einmal die genaueste und sensi‐
belste Beschreibung ein Phänomen zur Sprache bringen. Blumenberg markiert mit
dem Nullpunkt einer verloschenen Evidenz und einer abstrichslosen Erfüllungser‐
fahrung zwei Extreme, in deren Spannungsfeld sich das menschliche Bewusstsein
bewegt, das stets selektiv und nach Gesichtspunkten der Relevanz von seiner Auf‐

3.

50 Ebd., S. 134.
51 Fragebogen der FAZ, in: FAZ (4. Juni 1982).

86

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


merksamkeit Gebrauch zu machen hat, wenn es sich auf seine Gegenstände be‐
zieht.52

Dieses Spannungsfeld bleibt für Blumenberg aber immer von dem ökonomischen
Vorbehalt betroffen, insofern es keine Evidenz gibt, die nicht von der Gefahr des
Verlusts und des Vergessens bedroht ist, nicht durch artifizielle Stützungen aufrecht‐
erhalten und damit Teil des humanen Selbsterhaltungsprozesses wird. Anders formu‐
liert: Weil die phänomenologische Evidenzerfahrung auf anthropologischer Ebene
selbst schon von Rissen, Sprüngen und Brüchen durchzogen ist, die Erfüllungsinten‐
tion also immer mit Abstrichen versehen ist, ist es für den Menschen nach Blumen‐
berg erforderlich, seinen Weltbezug und seine Objekthabe als unselbstverständliche
Leistung zu sehen. Nur so kann er sie sich ihm zugehörig sehen und sich von dorther
verständlich werden.

In der Beschreibung des Menschen führt er dafür die Rede eines »intermittieren‐
den Bewusstseins«53 ein, dem etwas dazwischengeschickt wird oder was dazwi‐
schenkommt – und das daher sich seinen Objekt- und Weltbezug erst erarbeiten
muss statt auf ihn als Gegebenheit rein explikativ zurückkommen zu können. Ein
von Intermittenz54 gekennzeichnetes Bewusstsein ist ein Bewusstsein, das nie stö‐
rungsfrei bei sich, anderen oder den Dingen in der Welt ist. Es ist ein unreines Be‐
wusstsein, das Blumenberg als dasjenige Bewusstsein beschreibt, welches für die
endliche, d.h. unter ökonomischen und rhetorischen Bedingungen sich vollziehende
Existenz des Menschen prägend ist.

Man muss den oben geschilderten Konnex zwischen Rhetorizität und Anthropo‐
logie im Hinterkopf behalten, um zu sehen, wie auch die Intermittenz mit dem
Nicht-bei-der-Sache-Sein des Menschen, mit dem die Rhetorik operiert, zu tun hat.
Blumenberg richtet seine Aufmerksamkeit deswegen auf die Unterbrechungsstruktur
humaner Intentionalität, weil er von dort her das in der Phänomenologie herrschende

52 Dies ließe sich auch mit Tolstois berühmtem Eingangssatz in Anna Karenina erläutern: »Alle
glücklichen Familien gleichen einander, jede unglückliche Familie ist auf ihre eigene Weise
unglücklich.« (Leo Tolstoi: Anna Karenina, München 2002, S. 8.) Lässt man einmal um der
von Tolstoi entliehenen Pointe willen die narrative Wendung in der phänomenologischen Rede
vom Bewusstseinsleben zu, könnte man mit Blumenberg die Frage stellen, was es von einem
Bewusstsein zu erzählen gäbe, das glücklich beim Objekt draußen verweilt und sich nicht um
sich selbst zu kümmern brauchte? Das wäre der positive Limes, auf den der Fehler, nicht genau
genug sagen zu können, was man sieht, negativ hinweist. Währenddessen muss man sich, so
scheint Blumenberg nahelegen zu wollen, mit der Anstrengung begnügen, ein wenig von der
Genauigkeit dessen, was man inmitten der Intermittenz zu Gesicht bekommt, in Worte zu fas‐
sen.

53 Hans Blumenberg: Beschreibung des Menschen, Frankfurt am Main 2006, S. 183.
54 Vgl. dazu auch den Gedankengang von Marion Schumm: »Blumenberg und die Intermittenz

des Bewusstseins«, in: Michael Heidgen, Matthias Koch und Christian Köhler (Hg.): Perma‐
nentes Provisorium. Hans Blumenbergs Umwege, Paderborn 2015, S. 187–207. In dem hier
verfolgten Fragezusammenhang geht es über die Unterbrechungsstruktur humaner Intentionali‐
tät hinaus auch um die produktive Rolle, die die Intermittenz für die Kontingenz der Technisie‐
rung entgegen ihrer inhärenten Naturalisierungstendenz spielen kann.

87

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Anthropologieverbot«55 glaubt aufbrechen zu können, das er allgemein für die
Überforderung des Menschen durch den theoretischen Prozess und ultimativ sein
Verschwinden daraus verantwortlich macht. Die Exklusion der Anthropologie aus
dem theoretischen Prozess hat für ihn ein Unverständlichwerden des Menschen in
seiner Endlichkeit zur Folge. Daher gilt es, nach Einlassstellen der Anthropologie zu
suchen, durch die Kontingenz, Ökonomie, Rhetorizität etc. als Insignien humaner
Endlichkeit mit durch die Türe kommen und seine Beschreibbarkeit sichern bzw.
herstellen. In Zu den Sachen und zurück heißt es prägnant:

»Dennoch ist, wie ich meine, die notwendige Unreinheit des reinen Bewußtseins, die
zwingende Einführung der Aufmerksamkeit auch in dieses – als Setzung von Ökonomie
gegen Indifferenz – keine Sackgasse der Phänomenologie. Allerdings ist es der Punkt, an
dem gewisse Spekulationen gekappt und gewisse Phobien des Phänomenologen über‐
wunden werden müssen. Ich nenne als zentral: Die Anthropologie-Phobie.«56

Es fällt auf, dass Blumenberg insgesamt nur zaghaft versucht, den unreinen Zustand
des menschlichen In-der-Welt-Seins positiv gegenüber jener »Anthropologie-Pho‐
bie« abzusetzen. Er kritisiert zwar jene Phobie immer wieder in seinen phänomeno‐
logischen Arbeiten. Es bleibt aber der Eindruck, dass sein eigener Verweis von der
Endlichkeit zur Anthropologie oft negativ fixiert bleibt, vor allem auf das Namhaft‐
machen der »Kryptotheologie«57 der Transzendentalphänomenologie Husserls und
der cartesianischen Hypothek des weltlosen Insichseins eines reinen cogito. Insofern
Descartes und Husserl für Blumenberg als partes pro toto für den theoretischen Pro‐
zess der Moderne insgesamt stehen, bezieht sich diese Fixierung auch auf Blumen‐
bergs eigentliches Anliegen, für den Menschen im vollen »Bewußtsein der mensch‐
lichen Episodizität«58 einzutreten.

Kryptotheologisch ist die Moderne und so auch die Phänomenologie darin, dass
sie einerseits theologische Begründungsformen im Selbst- und Weltverhältnis ab‐
baut, andererseits aber das menschliche Bewusstsein die frei gewordene Rolle des
göttlichen Zuschauers übernimmt und darin seine Deanthropologisierung und Ent‐
weltlichung ins Zentrum seines Selbstanspruchs gesetzt wird, sofern es die reine Zu‐
schauerrolle als Telos des theoretischen Prozesses weiter zu implementieren sucht.59

Gegen diese in der Moderne bis Husserl fortdauernde kryptotheologische Überfor‐

55 Blumenberg: Beschreibung des Menschen, S. 60. Vgl. dazu auch die Ausführungen bei Jean-
Claude Monod: »Das ›Anthropologieverbot‹ bei Husserl und Heidegger und seine Übertretung
durch Blumenberg«, in: Trivium 25 (2017), http://journals.openedition.org/trivium/5461
(aufgerufen: 28.08.2020).

56 Blumenberg: Zu den Sachen und zurück, S. 98.
57 Blumenberg: Beschreibung des Menschen, S. 113.
58 Blumenberg: Lebenszeit und Weltzeit, S. 370.
59 Blumenberg: Beschreibung des Menschen, S. 378ff.

88

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derung des Menschen mahnt Blumenberg, dass dieser ein Recht auf ein eigenes kon‐
tingentes Dasein besitzt.60

Negativer Ausgangspunkt der anthropologischen Phänomenologie Blumenbergs
sind die Überforderungen des Menschen durch den theoretischen Prozess im Allge‐
meinen, demzufolge der Mensch immer dazu genötigt ist, von sich selbst abzusehen
und diese Selbstabstraktion als unendliche Aufgabe seines Menschseins umzudeu‐
ten.61 In Lebenszeit und Weltzeit spricht Blumenberg treffend davon, dass die Phäno‐
menologie den Menschen vom »Makel der Faktizität des kontingenten Entschei‐
dungsaktes nur freihalten« kann, »indem sie ihm eine transzendentale Vorgeschichte
verschafft«.62 Ohne eine Vorgeschichte dieser Art, so lässt sich aus dieser Stelle Blu‐
menbergs Kontingenzeinspruch gegen die Husserlʼsche Phänomenologie summie‐
ren, kann es nur als Makel erscheinen, nur eine Geschichte, die der Notwendigkeit
entbehrt, vorweisen zu können.

Der Fluchtpunkt einer Anthropologisierung der Phänomenologie liegt systema‐
tisch gesehen darin, einen Ausgangs- bzw. Bezugspunkt zu finden, von dem aus ge‐
sehen die Beschreibbarkeit des Menschen nicht trotz, sondern wegen oder aus seiner
Kontingenz ermöglicht ist. Was Blumenberg vorschwebt, ist: von der kulturellen Na‐
tur und Geschichte des Menschen her »an die Kontingenz des Menschen heranfüh‐
ren: er muß nicht sein und er muß nicht so sein, wie er ist«.63 Blumenbergs Anthro‐
pologisierungsprogramm lässt sich daher auch als Kontingenzaufweisungsprogramm
formulieren. Umso überraschender ist es, dass bei Blumenberg, wenn er von der
phänomenologischen Anthropologie handelt, die eigenen Überlegungen einer an‐
thropologischen Annäherung an die Rhetorik systematisch kaum eine Rolle zu spie‐
len scheinen. Dies überrascht auch deswegen, weil die für die rhetorische Situation
herausgestellten Momente des Evidenzmangels und Handlungszwangs auf nichts an‐
deres verweisen als auf die Kontingenz des Menschen, auf die wiederum Blumen‐
bergs Phänomenologie-Kritik ja mit dem Begriff des intermittierenden Bewusstseins
und seiner Schwierigkeiten, bei der Sache zu bleiben und genau zu sagen, was es
sieht, gerade positiv hinweisen möchte.

So regt sich gegen den Anthropologieverdacht Blumenbergs wiederum der Ver‐
dacht, als sei auch gar nicht mehr als ein solcher Verdacht zu haben angesichts der

60 Zum positiven Gehalt des unreinen Bewusstseins und zur anthropologischen Bestimmtheit des
Wirklichkeitsbegriffs im Allgemeinen bei Blumenberg vgl. Oliver Müller: Sorge um die Ver‐
nunft. Hans Blumenbergs phänomenologische Anthropologie, Paderborn 2005, S. 134ff.

61 Diese Umdeutung kann man geradezu als Appell zur Entmenschung verstehen, der durch die
phänomenologische Epoché und Reduktion an den Menschen ergeht. Zu dem auf Eugen Fink
zurückgehenden Begriff der Entmenschung als vollständiges Ablegen aller Momente munda‐
ner Selbstauffassung und der Problematik der Frage nach dem Status des Menschen als Phäno‐
menologietreibender vgl. Guy van Kerckhoven: »Reduktion und Ent-Menschung bei Eugen
Fink«, in: Rolf Kühn und Michael Staudigl (Hg.): Epoché und Reduktion. Formen und Praxis
der Reduktion in der Phänomenologie, Würzburg 2003, S. 107–125.

62 Blumenberg: Lebenszeit und Weltzeit, S. 334.
63 Blumenberg: Beschreibung des Menschen, S. 511.

89

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übermacht und Verselbstständigung des theoretischen Prozesses, der sich in die
Technisierung hinein verlängert und gegen die man dann nur noch rhetorische Effek‐
te aufbringen kann – zumindest immer dann, wenn Blumenberg die Indifferenz des
anthropogenen, theoretischen Prozesses gegenüber der menschlichen Lebenswelt
und ihrer Bedürfnisse herausstellt.

Rationale Selbsterhaltung und umweghafte Kontingenzbearbeitung

Allerdings verfügt Blumenberg über einen Begriff, der die Nicht-Notwendigkeit und
Nicht-Selbstverständlichkeit des Menschen auf anthropologische Weise beschreibt
und der die Komplexität des rekonstruktiven Zusammenhangs erhöht: den der
Selbsterhaltung. Auch für diese gilt in ihrer Funktionsweise das bereits die Rhetorik
kennzeichnende »erkenntnistheoretische Ökonomieprinzip, das umgekehrt eine Art
Selbstverteidigung der Vernunft gegenüber der Flut der Wirklichkeit ist«.64

Auf den Begriff der Selbsterhaltung muss hier eingegangen werden, weil er den
Grund- oder Bezugsbegriff für das intermittierende Bewusstsein und die Selb‐
stäußerlichkeit des Menschen darstellt. Dabei spielt das anthropologische Verständ‐
nis des Begriffs, um das es Blumenberg geht, eine besondere Rolle. Erneut zeigt sich
die Schwierigkeit, Selbsterhaltung entgegen ihrer Ausgangslage eines prekären
Selbst- und Weltbezugs konsequent als etwas zu denken, das ihren expliziten, un‐
selbstverständlichen, resultativen Leistungscharakter zu verlieren droht, indem sie
gleichsam wie von selbst abläuft, weil die externen Anpassungsnötigungen zuneh‐
mend in vom Menschen selbst hervorgebrachte Effekte umgearbeitet werden. Die
Pointe des Kontingenzaufweisungsprogramms Blumenbergs liegt nun nicht darin,
die Realismuseffekte der Rhetorik gering zu schätzen, sondern entgegen dem An‐
schein eines wie von selbst sich einstellenden Verfügens und Disponierens die ris‐
kante wie mühevolle Nicht-Selbstverständlichkeit jenes Umarbeitens erinnerlich zu
halten, derer sich alle höheren, sublimierten Distanzierungsakte bis hin zur Wirklich‐
keit als Effekt eines Kunstgriffs noch bedienen, so mühelos diese sich auch gerieren
mögen.

Mit der Rede von Selbsterhaltung versucht Blumenberg eine Form menschlicher
Vernunft zu benennen, die auf der einen Seite der von Knappheit und Evidenzman‐
gel bestimmten Situation des Menschen Rechnung trägt, auf der anderen Seite eine
Erklärung dafür abgibt, wie er diesseits der Indifferenz des theoretischen Prozesses
und der natürlichen Evolution einen kulturellen, mit anderen geteilten und gegen‐
ständlichen Weltbezug hervorbringt. Nur weil der Mensch nicht unmittelbar bei den
Dingen ist und bleiben kann, ist es ihm überhaupt möglich, sich selbst nicht nur zu

4.

64 Blumenberg: Zu den Sachen und zurück, S. 20.

90

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhalten, sondern auch zu entwickeln und zu steigern.65 Man kann hier von einer
Stufung innerhalb des humanen Selbsterhaltungsprozesses sprechen, insofern bereits
die Natur des Menschen der Selbsterhaltungsleistung bedarf und nicht erst deren hö‐
here kulturelle Formen. Die Perspektive einer umweghaften Kontingenzaufweisung
hat, so Blumenberg, bereits zum Thema, »ob nicht die physische Existenz gerade
erst das Resultat derjenigen Leistungen ist, die dem Menschen als ›wesentlich‹ zuge‐
sprochen werden«, weswegen es darauf ankommt, »das vermeintlich ›Natürliche‹
auf analoge Weise zu destruieren und seiner ›Künstlichkeit‹ im Funktionssystem der
menschlichen Elementarleistung ›Leben‹ zu überführen.«66 Darin zeigt sich das
Selbsterhaltungsprojekt als ein offener Prozess, der keinen empirisch bestimmbaren
Anfang und kein empirisch bestimmbares Ende hat, obschon er unter natürlichen,
aber nicht objektivistisch verkürzten Bedingungen abläuft.67 Der Mensch bestimmt
sich mit den ihm zu Verfügung stehenden Mitteln immer weiter fort, aber nie ab‐
schließend. Man fängt in dieser Sicht niemals am Nullpunkt an und gelangt auch nie
an ein definitives Ende. In diesem Sinne kann die menschliche Grundsituation als
digressiv, umweghaft, indirekt etc. aufgefasst werden. Die Analogie mit der Be‐
schreibung der rhetorischen Situation als sprunghaft und umwegig liegt auch hier
auf der Hand. In Die Sorge geht über den Fluß fasst Blumenberg die existenzielle
Bedeutsamkeit von Abweichungen für den Menschen zusammen, indem er das In‐
einander von Nötigung und Ermöglichung, das die Eigenart des Selbsterhaltungsbe‐

65 So betont etwa Birgit Recki in diesem Sinne die Differenziertheit des Selbsterhaltungsbegriffs
bei Blumenberg. Vgl. Birgit Recki: »Auch eine Rehabilitierung der instrumentellen Vernunft.
Blumenberg über Technik und die kulturelle Natur des Menschen«, in: Michael Moxter (Hg.):
Erinnerung an das Humane. Beiträge zur phänomenologischen Anthropologie bei Hans Blu‐
menberg, Tübingen 2011, S. 39–62.

66 Blumenberg: »Anthropologische Annäherungen an die Rhetorik«, in: Wirklichkeiten, in denen
wir leben, S. 114f.

67 Von daher ist auch zu verstehen, warum Blumenberg zwar gerne Urszenen, Ursprungsszenari‐
en beschreibt, diese aber immer als eine mögliche Vorstellung, wie es gewesen sein könnte,
kennzeichnet. Vorstellungen vom Ursprung, wie etwa die der Hominisation oder einer chrono‐
logisch ersten Distanzierung von einer übermächtigen Wirklichkeit sind bereits immer grun‐
diert durch eine Arbeit der Einbildungskraft, die sich ein wie auch immer realistisch anmuten‐
des Szenario vorstellt. Exemplarisch dafür kann Blumenbergs an den Anfang der Höhlenaus‐
gänge gestellte imaginäre Ausgangskonstellation über die Arbeitsteilung zwischen Leben im
Höhleninneren und Leben außerhalb der Höhle angesehen werden, die als solche keinen empi‐
rischen Befund darstellt, sondern einen konjekturalen, aber nicht beliebigen Status besitzt (vgl.
Hans Blumenberg: Höhlenausgänge, Frankfurt am Main 1989, S. 29–39). Die Pointe solcher
imaginären Ursprungsszenarien besteht denn auch darin, darauf aufmerksam zu machen, dass
die Anthropologie, will sie mehr über den Menschen in Erfahrung bringen als Knochen- und
Schädelfragmente, eine Dimension der Beschreibung zulassen muss, die nicht szientistisch
oder objektivistisch vereindeutigt werden kann, weil sie aufgrund der Selbstbezüglichkeit an
den Grenzen der anschaulichen Ausweisbarkeit operiert: Fragt der Mensch nach sich selbst,
gibt es kein einfach vorfindliches Objekt, auf das man extern einfach zugreifen könnte. Vgl.
hierzu die sorgfältige, umfassende Diskussion der Reflexivität anthropologischen Wissens vor
allem in Bezug auf Arbeit am Mythos bei Angus Nicholls: Myth and the Human Sciences.
Hans Blumenbergʼs Theory of Myth, London 2016.

91

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griffs bei Blumenberg ausmacht, in den Satz fasst: »Nur wenn wir Umwege ein‐
schlagen, können wir existieren.«68

Die Anthropologie der Umweghaftigkeit gibt so auch einen Hinweis auf Rhetorik
bei Blumenberg, bei der trotz des theoretischen Prozesses und der Technisierung ihre
Operationen als etwas aufgefasst werden, das aus dem Nicht-anders-Können der
menschlichen Situiertheit entspringt. So gesehen gibt es bei Blumenberg ein positi‐
ves Verständnis von Kontingenz, und zwar in dem Sinn, dass der Mensch aufgrund
seiner Leistungen permanent und unabschließbar an der Positivierung seiner Situati‐
on mit allen Mitteln arbeitet, zu denen auch die Mittel gehören, denen ihr Mittelcha‐
rakter nicht mehr anzumerken ist, wie etwa, wenn Realität ein Effekt werden kann,
der sich bezeichnenderweise den rhetorischen und technischen Leistungen ihrer Sus‐
pension im Sinne ihrer Durchbildung verdankt. Selbsterhaltungsleistungen als pre‐
käre Positivierung heißt das ständige Ineinander von Realismus der Kontingenz
menschlicher Existenz und Derealisierung. Realität als kulturellen Effekt wird erst
möglich, wenn Realität als Bedrohung auf Abstand gebracht worden ist.

Blumenberg stellt den Zusammenhang von intermittierendem Bewusstsein,
Selbsterhaltung und Gegenständlichkeit an einer Stelle in Zu den Sachen und zurück
prägnant her, weshalb er hier ausführlich zitiert werden soll:

»Das Bewußtsein ist ein zweckmäßiges ›Organ‹ im Hinblick auf die wesensmäßige Ty‐
pik seiner Inhalte, die – wenn sie es nicht schon sind – als ›Gegenstände‹ das volle Maß
ihrer Selbstdarbietung ausschöpfen. Wenn es nur dabei bleibt, was es einmal durch ›Af‐
fektion‹ aufgefasst hat, sucht sich das Bewußtsein den Weg zur Gegenständlichkeit. Das
besagt die wesentliche Prädikation, es sei Intentionalität. Ob es allerdings dabei bleibt,
was es einmal durch Affektion ›aufgefasst‹ hat, ist Sache der unaufgebbaren Dienstbar‐
keit des Bewußtseins für das Leben: Jeder seiner intentionalen Prozesse kann unterbro‐
chen, abgebrochen, überlagert und erdrückt werden von einem jeweils anderen, der den
stärkeren Akzent eines wiederum auf seine Weise intentionalen Zusammenhangs trägt:
der Selbsterhaltung des Lebewesens, dessen ›Organ‹ dieses Bewußtsein ist und als das es
niemals die ›Reinheit‹ einer Wesentlichkeit besitzt, auf die als Regulativ hinzublicken
unerläßlich ist, ohne daß sie zur ›transzendentalen‹ Hypostase gemacht werden müßte.«69

Bewusstsein als Organ oder Funktion der Selbsterhaltung des Lebewesens vollzieht
sich als rekursiv-regulative Adaptivität. Die »unaufgebbare Dienstbarkeit« des in‐
tentionalen Bewusstseins für das Leben ist es, die über die Art, Intensität und Dauer
des Gegenstandsbezugs entscheidet. Worauf die Intentionalität immer wieder zu‐
rückkommt, worauf sie also rekurriert, ist diese Dienstbarkeit. Diese reguliert damit
auch Objekthabe und Weltbezug. Zwar gibt es ohne Affektion als solche weder Ob‐
jektreferenz noch Weltbezug überhaupt, doch bleibt die auf dieser Affektion aufbau‐
ende nähere Art und Weise des Objekthabens, d.h. die Gestaltung des Weltbezugs,

68 Hans Blumenberg: Die Sorge geht über den Fluß, Frankfurt am Main 1987, S. 137.
69 Blumenberg: Zu den Sachen und zurück, S. 19f.

92

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgabe der durch die Intentionalität hindurch wirkenden Selbsterhaltungsakte des
Lebewesens, das sich in einer Welt die Dimension der Gegenständlichkeit durch re‐
kursive Anpassung erst aufbaut.

Weil sich aber menschliche Selbsterhaltung unter Bedingungen der Kontingenz
vollzieht, bleiben die Resultate ihrer Leistungen ebenfalls wesentlich nicht-notwen‐
dig.70 Gegenständlichkeit und Welt sind so vor diesem Hintergrund keine festen un‐
verrückbaren, gegebenen Größen, sondern relativ auf die permanente Kontingenzbe‐
arbeitung durch den Menschen, d.h., sie sind etwas, das nach erfolgter Affektion er‐
halten werden muss, obschon die Affektivität selbst vorausgesetzt bleiben muss, d.h.
nicht in den Griff der Selbsterhaltung gebracht werden kann.

Das für Blumenberg charakteristische anthropologische Leistungsapriori intentio‐
naler Selbsterhaltung ist es also, das den Weltbezug und das Haben von Objekten
auf der Grundlage unverfügbarer Affektion ermöglicht. Auf diesen basalen Herstel‐
lungsakten bauen Rhetorizität und auch die begriffliche Arbeit am Gegenstand auf.
Auf Blumenbergs Begriffstheorie muss an dieser Stelle kurz eingegangen werden,
weil dadurch erneut die Komplexität seines Selbsterhaltungsbegriffs mit Blick auf
die oben ausgeführte technische Disponibilität des Wirklichen deutlich wird. Ähn‐
lich wie die Rhetorik mit dem Evidenzmangel arbeitet, so hat der Begriff, wie Blu‐
menberg schreibt, »etwas zu tun mit der Abwesenheit seines Gegenstandes. Das
kann auch heißen: mit dem Fehlen der abgeschlossenen Vorstellung des Gegenstan‐
des.«71 Er erläutert die Funktion eines Begriffs mit der

»Herstellung einer Falle: sie ist in allem zugerichtet auf die Figur und Maße, die Verhal‐
tensweise und Bewegungsart eines erst erwarteten, nicht gegenwärtigen, erst in Besitz
und Zugriff zu bringenden Gegenstandes. Dieser Gegenstand wiederum ist bezogen auf
Bedürfnisse, die nicht die des heutigen Tages sind, die eine Dimension der Zeit haben.«72

Blumenberg betont die Ähnlichkeit von Begriff und »Prävention«,73 weil er auf die
Beherrschbarkeit eines unbekannten Zukünftigen orientiert ist, indem er es bereits
im Jetzt beschreibar und damit antizipierbar macht. Blumenberg visiert eine »anthro‐
pologische Theorie des Begriffs«74 an, die in einer Vernunft als »Inbegriff dessen,
was im Begriff der Ersetzung der Gegenwärtigkeit schon liegt«,75 mündet.

Vernunft als Totalität wäre das vollständige Umgearbeitetsein des Unbekannten in
Handhabbargemachtes, d.h. eine künstlich eingerichtete Welt vollständiger Erkenn‐

70 Darin zeigt sich noch die Fragilität der Technizität. Was sie zu erreichen vermag, ist der An‐
schein einer Welt, die einfach fertig da ist, als sei sie ungeworden, ungemacht und liefe wie
von selbst ab. Dass die technische Welt es auch im Hinblick auf sich selbst zu nicht mehr als
zu einer Suggestion einer Realität bringt, heißt, dass sie auch entgegen allem Anschein nicht
von selbst da ist – weder einfach so noch fertig.

71 Hans Blumenberg: Theorie der Unbegrifflichkeit, Frankfurt am Main 2008, S. 9.
72 Ebd., S. 10.
73 Ebd., S. 12.
74 Ebd., S. 10.
75 Ebd., S. 9.

93

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


barkeit im Sinne einer Transparenz, die kein Dahinter mehr kennt. Insofern reguliert
die Vernunft den präventiven Zuschnitt des Begriffs, der aufgrund seiner Bezogen‐
heit auf die Bedürfnisse der Selbsterhaltung nur situativ-funktional gedacht werden
kann. Es wird deutlich, warum in der konstitutiv offenen Situation, in der sich der
selbsterhaltende Mensch befindet, die Funktion des Begriffs darin bestehen muss,
Erwartbarkeiten und Antizipierbarkeit durch Substitution des gänzlich Unbekannten
durch ein abstrakt-schematisch Bekanntes zu generieren. Die Kontingenz bleibt, die
Erwartbarkeit kann gesteigert werden, indem der unbekannte Gegenstand an be‐
kannte Szenarien präventiv angeähnelt und fallenartig umstellt wird.

Sowohl Rhetorik als auch begriffliche Prävention sind Akte einer Leistung, mit
denen etwas hergestellt oder künstlich erzeugt wird, was so in der Welt nicht vor‐
findlich ist. Dies erscheint konsequent, weil sie sich in ein Kontinuum der Herstel‐
lung der Dimension von Gegenständlichkeit einordnen und diese weiter bearbeiten
und disponibel machen. Es sind Akte der Selbsterhaltung, die inmitten der und mit
der Kontingenz des menschlichen Lebens umgehen, indem sie die Nötigung, mit
sich etwas anzufangen, weil es keine außerhalb ihrer eigenen Akte und Verfahren
liegende Instanz gibt, in ein Kontinuum zur Freiheit, aus sich etwas machen zu kön‐
nen, überführen bzw. ein solches Kontinuum von Kontingenz und stabilen, erweiter‐
ten Spielräumen der Freiheit herstellen.76 Dem, dass die kulturell sublimierte Kon‐
tingenz als einem freien Verfügen über die Gegenstände, deren Gegenständlichkeit
als Grenzwert in ein ungebundenes Hervorbringen von Gegenständlichkeit aufgeho‐
ben würde, auf der Umarbeitung der Nicht-Notwendigkeit des Gegenständehabens
zu einer etablierten Gegenständlichkeit aufruht und durchgängig davon getragen
bleibt, gilt die anthropologische Reflexion Blumenbergs auf Technik, Rhetorik,
Selbsterhaltung und Kontingenz. Gegen ein Ermächtigungsnarrativ setzt Blumen‐
berg ein Narrativ der Selbsterhaltung, in das sowohl Steigerung als auch Nötigung
eingehen, in dem sich die Anthropologie des armen und des reichen Menschen fin‐
den.

Daran nochmals zu erinnern, erscheint ratsam, wenn Blumenberg die präventive
Zeitstruktur des anthropologisch gefassten Begriffs deutlich herausstellt, der mit
dem digressiven, Zeit freisetzenden Moment der Rhetorik kontrastiert. Man kann sa‐
gen, der Begriff simuliert eine vollständige Erkanntheit des Gegenstandes, indem er
ihn unter den Zugriff einer aufgestellten Falle bringt, ihm also zuvorzukommen
trachtet und eine direkte Konfrontation, bei der es darauf ankommt, ob die Falle tat‐
sächlich zuschnappt, vermeidet. Die rhetorische Retardierung dagegen umgeht die
Dringlichkeit des Verrinnens der Zeit und die Ungeklärtheit der Situation, indem sie

76 Vgl. Blumenbergs Aufsatz: »Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution neuzeitlicher
Rationalität«, in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose
der Moderne, Frankfurt am Main 1981, S. 144–208; und zum internen Zusammenhang von
Vernunft und Selbsterhaltung im Hinblick auf Kant und die Frage der Autonomie menschlicher
Existenz siehe Manfred Sommer: Die Selbsterhaltung der Vernunft, Stuttgart 1990.

94

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeinsamkeiten und Moratorien statt Unentscheidbarkeiten setzt, ohne dabei aber
den Anspruch auf Entscheidungskompetenz zu erheben. Beide sind Formen und
Vollzüge von Mittelbarkeit, in deren Zentrum die Selbstäußerlichkeit der menschli‐
chen Selbsterhaltung steht. Bezeichnend dabei ist, dass die auf die Zukunft ausge‐
richtete Vermeidungsstruktur des Begriffs und die auf die Gegenwart ausgerichtete
Verzugs- und Verzögerungsstruktur der Rhetorik darin übereinstimmen, dass sie im
Zuge vor allem der Technisierung ihre funktionale Zuordnung ändern: von einer
Funktion der Abwehr von Kontingenzbedrängnis hin zu einer Funktion der Techni‐
sierung selbst.

Bei einem Verständnis von Begriff, das wesentlich auf das Handhabbarmachen
eines Gegenstandes zielt, mag es nicht überraschen, wenn er sich gegenüber der Be‐
schleunigung affirmativ verhält bzw. diese intrinsisch stützt. Je weniger Zeit dafür
aufgewendet werden muss, zu wissen, was auf einen zukommt, desto weniger Auf‐
wand muss von Mal zu Mal betrieben werden, die Affektion begrifflich einzuhegen.
Der präventive Begriff hat ein Interesse an Verfahren der Herstellung von Zeitge‐
winn, weil dadurch die Dinge schneller bearbeitbar, d.h. in die vorab bestehenden
Schemata eingepasst werden können, die sich durch technisches Wissen von be‐
stimmten Präventionssituationen ablösen und generalisieren lassen, ohne dabei sa‐
gen können zu müssen, warum durch die Anwendung eines Begriffs etwas der Fall
ist. Denn in der evidenzbefreiten Er- und Herstellung von Fällen besteht gerade die
technische Appetenz des präventiven Begriffs. Umgekehrt trägt die reibungslose
Einpassung von Gegenständen in begriffliche Vorzeichnungen wiederum dazu bei,
dass mehr Zeit zur Verfügung steht. Dass dies, ähnlich wie bei einer als Technik auf‐
gefassten Rhetorik, nicht dazu führt, dass dem Menschen mehr Zeit für sich zur Ver‐
fügung steht, ist einfach zu sehen. Es wird sogar zunehmend unverständlich, was da‐
mit gemeint ist, wenn nicht angegeben werden kann, wozu diese als solche zunächst
non-präventiv strukturierte Zeit gut sein soll. Das erscheint paradox, da ja zumindest
negativ die von Bedrohung und Unbekanntheit freie Zeit gerade den Limes des regu‐
lativen Vorgriffs der auf Begriffe angewiesenen und setzenden Vernunft abgibt.

In Analogie zu einer Technisierung der Rhetorik als Ensemble abrufbarer Effekte
(statt Verlangsamungskorrektiv) kehrt sich im Namen der Prävention das Bedin‐
gungsverhältnis um: Eine Wirklichkeit, die »Resultat künstlicher Prozesse« ist, ist
eine Wirklichkeit, von der keine Bedrohung mehr ausgeht. Als Limeswert kann man
von einer Selbstaffektion sprechen, bei der sich der rhetorische Effekt und die prä‐
ventive Funktion des Begriffs ineinander aufheben: Was ganz anthropogene Wir‐
kung ist, kennt die Kontingenz der Welt nicht mehr als wiederkehrende, mühsame
Vermittlungsnötigung der Objektbe- und -erarbeitung auf der Grundlage unverfüg‐
barer Affektion, sondern nur noch als Eigenanstoß, die selbstgenerierte Affektion,
die genau besehen ein Effekt des Realen wird.

95

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstseinmüssen zwischen flüchtiger Gegenwart und fliehender Zukunft

Dass diese Eigenanstößigkeit, d.h. die Suggestion, als sei die technisierte Welt ein‐
fachhin da und gänzlich in sich selber stehend und zu rekonstruieren, entscheidend
durch die Technisierung, die technikförmige Unterwanderung der Rhetorizität und
die technische Appetenz der begrifflichen Arbeit am Gegenstand ermöglicht ist, soll
nun umrissen werden. Hier liegt auch die angesprochene Schwierigkeit, die Rhetorik
weiterhin als temporales Ritardando in dem Zeitgewinnwettlauf technischer Dispo‐
nibilität geltend zu machen und als Teil eines komplexen Selbsterhaltungsbegriffs zu
verstehen, bei dem die Angewiesenheit auf Affektion im Zentrum steht – nicht trotz,
sondern weil die Situation des Menschen eine der Knappheit und der Sterblichkeit
bleibt.

Es besteht ein Sachzusammenhang von Technisierung, Zeitgewinn und der Sug‐
gestion des Immer-Fertigseins: Was immer bereits fertig ist, bedarf einer nur noch
minimal zeitaufwendigen Zuwendung, weil das Funktionieren nahezu unabhängig
von den Spielräumen menschlicher Lebenszeit wird – wenn er darauf verzichtet,
sich gegen die Technisierung als solche zu behaupten und stattdessen seine Selbster‐
haltungsprozesse so weit an sie delegiert, dass ihr Ablaufen im Grenzfall wie von
selbst erfolgt. Auch hier begegnet man erneut der Merkwürdigkeit, dass einerseits
eine Delegation von Selbsterhaltungsleistungen an eine technische Infrastruktur zu
einer Freistellung menschlicher Lebenszeit von ihrer ökonomischen Vereinnahmung
führen müsste, dies aber andererseits nicht der Fall zu sein scheint, weil unklar ist,
ob der technisch-ökonomische Prozess nicht auch noch die Zeit besetzt, die nötig
wäre, mit Blumenberg gesprochen, institutionell Atem zu holen, d.h., um Bewusst‐
werdungsprozesse gegenüber der Technisierung der Lebenswelt zu ermöglichen.
Merkwürdig ist dies deswegen, weil mit dem Selbstverständlichwerden der Technik
als Vollzugsform von menschlichem Leben unverständlich wird, was es heißen soll,
sich Zeit dafür zu nehmen, sich mit der Frage aufzuhalten, was es mit der »Suggesti‐
on des Immer-Fertigseins« auf sich hat.

Mit Blick auf die Zeit bedeutet dies, wie oben bereits angedeutet, dass sie als
Konnex aus Beschleunigung und Herstellung bzw. Bearbeitung aufgefasst wird, der
selbstverständlich zu sein scheint, weil er die anthropologische Aufschubstruktur
dort festschreibt, wo bereits mehr Freiraum erreicht wird: Zeitgewinn bezeichnet in
eins Movens und Antwort und bringt die Frage, was mit der gewonnenen Zeit denn
nun tatsächlich gewonnen ist, zum Verschwinden, weil stets auf ein Mehr an Zeitge‐
winn verwiesen wird, das zukünftig durch den jetzigen generiert werden kann. Zeit
als Gestaltungsmedium hat so das Nachsehen hinter ihrer instrumentellen Bewirt‐
schaftung, die paradoxerweise zur Folge hat, dass immer mehr Zeit gewonnen wer‐
den muss, allerdings immer weniger Zeit verbraucht werden darf: Am besten ist,
was gar keine Zeit benötigte, weil alles bereits abgeschlossen vorliegt. Zeit als Er‐

5.

96

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


streckung tendiert vor dem Hintergrund konstruktiven Verfügens zum Störfaktor,
kommt nur als Verzug zum Tragen. Die Verzugsstruktur, die auf anthropologischer
Ebene die Verlangsamung durch Umständlichkeit noch kannte, wird unter den Vor‐
zeichen fortschreitender Technisierung zum Mangel des ständigen Immer-noch-
Nicht, der dem Menschen Zeit als freies Variieren und Vorstellen letztlich unver‐
ständlich macht. Die Spannung zwischen einem sich verselbstständigenden theoreti‐
schen Prozess und der menschlichen Lebenswelt, die weiter oben bereits begegnet
ist, wird unsichtbar, indem Technik zur lebensweltlichen Infrastruktur wird und da‐
durch die jeweiligen Lebensvollzüge und Selbstbezüge vorab bereits technisch im‐
prägniert. Von daher erhellt auch, warum Blumenberg kaum mehr als ein Bewusst‐
machen einer solchen Imprägnierung für möglich hält, weil die Möglichkeiten ihres
Bedenkens sie bereits voraussetzen.

Das störungsfreie Ablaufen und die Anpassung an durch Indirektheitselimination
beschleunigte Funktionszusammenhänge hätten dann eine »künstliche Realität« zur
Folge, deren Technizität auch noch die Zeit bestimmt, die man dank der Delegati‐
onserfolge für sich hat: Es sieht nicht so aus, als wäre es heutzutage ein größeres und
komplexes Unternehmen, mit dem TGV innerhalb weniger Stunden von Frankfurt
am Main nach Paris zu fahren, insofern es hier nur um eine Verbindung von A nach
B geht. Da das Abstellen auf den maximalen Zeitgewinn allein nicht beantwortet,
wozu man nach Paris fährt und was man dort dann tut, lässt sich die Richtung so‐
wohl von B nach A umkehren und durch andere Buchstaben ersetzen: Wie geht es
weiter, wenn man angekommen ist? Wo wäre man noch hingekommen in der glei‐
chen Zeit? Was hätte sich darüber hinaus noch erreichen lassen, wenn es in dieser
Zeit noch schneller gegangen wäre?

Auch eine Zeit für sich bleibt imprägniert von der Beschleunigung des konstrukti‐
ven Verfügens: Zeit für sich zu haben, ist keine Zeit, die man trotzdem hätte. Viel‐
mehr bleibt auch die Zeit für sich für Blumenberg ökonomisch indiziert: Da es ihr an
einem Selbst als identifizierbaren Rekurrenzpunkt mangelt – »der Mensch hat zu
sich selbst kein unmittelbares [...] Verhältnis« –, kann man nicht anders, als etwas
mit ihr mit ständigem Blick auf die knappe Zeit anzufangen, d.h., sie also als ein
Mittel zur Realisierung eines Entwurfs zu sehen. Der »Selbst-äußerlichkeit« ent‐
spricht ein prospektives Sichhervorbringen, dessen negative Schlagseite als ein Sich‐
selbsthervortreiben Blumenberg klar vor Augen hat: »Identität muss realisiert wer‐
den, wird zu einer Art Leistung, und dem entspricht eine Pathologie der Identität.«77

Das Realisiertwerdenmüssen ordnet sich dem Zeitgewinn durch Technik dann so
zu, dass immer mehr und immer schneller diskrete Selbstrealisate in einer bestimm‐
ten Zeitspanne absolviert werden. Einen Schritt zurückzutreten, Zeit für sich zu neh‐
men, ist nach Blumenberg daher gerade das, was aufgrund der menschlichen

77 Blumenberg: »Anthropologische Annäherungen an die Rhetorik«, in: Wirklichkeiten, in denen
wir leben, S. 134.

97

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Selbst-äußerlichkeit« und ihrer Verzugs- und Unterbrechungsstruktur unter be‐
schleunigungstheoretischen Vorzeichen nicht gelingen kann. Hier laufen erneut die
Technisierung der Rhetorik, des Begriffs und der Selbstauffassung des Menschen
zusammen. Das zu realisierende Selbst muss erfunden werden und entwirft sich in
eine Zukunft hinein, die es in der Gegenwart bereits der Gegenwart begrifflich zu
assimilieren sucht, aus der heraus es sich gerade entwirft in eine Zukunft, die alles
sein darf – bloß nicht zukünftig, d.h. anders als die bekannte Gegenwart. Es kommt
zu einer syndromartigen, zeitlichen Verschlingung der rhetorischen und begrifflichen
Delegationsweisen bei der Selbstrealisierung: Statt sich auf die unmittelbare Gegen‐
wart einzulassen, blickt man auf die Zukunft, statt sich auf die Zukunft einzulassen,
geht man auf die Gegenwart zurück. Einerseits wird begrifflich-präventiv simuliert,
wie es wäre, ein Selbst zu sein, andererseits muss das simulierte Selbst sich immer
wieder ändern und anpassen, da die Verortung der Simulation in der Gegenwart wei‐
terhin mit einer offenen, unbekannten Zukunft zu rechnen hat, die jenseits der prä‐
ventiven Simulation liegt und so ein neues Stattdessen ernötigt. Was aus dem Selbst
wird, ist und bleibt daher immer offen. Es bleibt aus der Sicht Blumenbergs die in‐
termittierende Unterbrechungsstruktur, die menschlicher Praxis im Zeichen ihrer
Selbsterhaltung und Technisierung eignet.

Es scheint, dass hier die Zeit für das Selbst nur als Inbegriff von Stationen im
Dauerlauf zum Vorschein kommt, nicht aber als Medium und Vollzug freier Selbst‐
bezüglichkeit. Positiv bedeutet dies, dass die Selbsterhaltung im theoretischen Pro‐
zess, in der Technisierung und der Beschleunigung ungeahnte Resultate und Dimen‐
sionen der menschlichen Selbststeigerung zeitigt. Negativ, dass die so erreichten
Freiheitspotenziale dazu tendieren, die Naturalisierung ihrer Ermöglichungsbedin‐
gungen unangetastet vonstattengehen zu lassen. Technisierung lässt zeitliche Verläu‐
fe zunehmend nur noch als gemachte, projektierte, präventive und artifizielle Verläu‐
fe durchsichtig werden. Eine Zeit des kontingenten Gewordenseins des Gemachten
müsste eine derartige Zeitgewinnzeit umfassen, statt ihr aufzusitzen.

Gewinn von Zeit und Zeit als Gewinn

Bei Blumenberg ist eine gewisse Ambivalenz hinsichtlich des Verhältnisses von
Technik und Anthropologie festzustellen: Einerseits ermöglichen die anthropologi‐
schen Distanzierungsleistungen den theoretischen Prozess, die Technisierung der Le‐
benswelt und die Artifizialisierung des Wirklichen, andererseits scheint die Naturali‐
sierung gerade Teil einer als solchen alles andere als selbstverständlichen Anstren‐
gung zu sein. Blumenbergs komplexe Anthropologie der Umweghaftigkeit kann al‐
lerdings auch als Hinweis auf ein Denken des Unselbstverständlichen genommen
werden: Wer sich daran erinnert, dass er selbst in seinen höchsten Leistungen nicht

6.

98

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ganz Grund seiner selbst geworden ist, erliegt nicht der Suggestion, die Geschichte
der Technik aus ihr selbst erklären zu wollen, sieht aber klar die Eingriffstiefe einer
Technisierung, die die Zeitlichkeit als Zeitgewinn – beinahe wie selbstverständlich –
im Griff hat. Es soll daher abschließend noch einmal gefragt werden, ob und was mit
der Zeit anzufangen ist, die durch Technik und Rhetorik gewonnen, aber nicht um‐
gehend reinvestiert wird. Gibt es die Möglichkeit einer Zeit außerhalb des leerlau‐
fenden Zeitgewinns?

Eine frei gewordene und freigesetzte Zeit könnte eine sein, die nicht einfach
nochmals etwas anderes zu tun erlaubt, wozu man nicht gekommen ist – die bisher
immer aufgeschobene Reise nach Paris –, als vielmehr zum Medium dafür wird, den
Vollzug des Stattdessen-Tuns reflexiv zu wenden und ein Ausscheren aus der Logik
des Abarbeitens des Anstehenden erfahrbar werden zu lassen. Ein solches Aussche‐
ren wäre allerdings keines, das gegen die Leistungen von Technik und Rhetorik ge‐
schähe, sondern nur mithilfe ihrer, diese aber übersteigt: Eine frei gewordene Zeit
wäre Medium und Vollzug von nicht-instrumentellen Vorstellungen ihrer Gestaltung
zugleich. Man stellt sich die Reise und den Aufenthalt in Paris vor, aber nicht als in
der Zukunft liegende Umsetzung eines Urlaubsplans, sondern als etwas, das unab‐
hängig davon bedeutsame Bezüge entfalten und repräsentieren kann. Im Modus
selbstbezüglicher Zeit kommt es zu einem Stattdessen-Tun, das sich der Frage »Wo‐
zu?« entzieht, weil es das Nicht-Einlassen als Freiheit des Fingierens, Imaginierens
und freien Variierens positiv fasst. Die Frage, wozu eine Reise nach Paris dient,
kann mit dem Hinweis auf Erholung und Urlaub im Regelfall befriedigend beant‐
wortet werden. Die Frage, wozu es gut sein soll, sich Paris hingegen unabhängig da‐
von zu imaginieren und eine Reise dorthin womöglich als selbstbezügliches Statt‐
dessen zu fingieren, hingegen nicht.

Statt nur einer machtlosen Freiheit gegen das konstruktive Verfügen das Wort zu
reden, muss es um eine Veränderung dessen gehen, wozu sich die Freiheit des Verfü‐
gens selbst bestimmt, um damit einen freien Umgang mit dem Verfügen zu errei‐
chen, der einer Freiheit vom Verfügtwerden gleichkommt. Anvisiert ist eine Freiheit
zum eigenen Entwerfen, etwa von Imaginarien und Szenarios, die von der Wozu-
Frage abgelassen hat. Ein solches imaginäres Entwerfen zeichnet sich dadurch aus,
dass es keinem Realisierungszwang unterliegt. Gleichwohl handelt es sich um kein
nichtiges Unterfangen. Als solches erscheint es nur, wenn gefragt wird, was dabei
am Ende herauskommt und so wieder ein externer Maßstab angelegt wird. Das an‐
gesprochene Entwerfen in und mit einer freigestellten Zeit lässt der Imagination ge‐
nau jene Freiheit, die sich einstellt, wenn die Prävention zugunsten der Digression
temporär ruht und in ein offenes Umherschweifen eintritt, das – wie herausgestellt
worden ist – nicht trotz, sondern nur aufgrund des Zeitgewinns zu haben ist, aber
sich der ökonomischen Durchherrschung der Zeit als verrinnende für die Dauer des
Umherschweifens zu entziehen vermag. Dies bedeutet allerdings, dass die digressive

99

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeit,78 die hier auch als Zeit für sich angesprochen worden ist, als Eigenzeit verstan‐
den werden muss. Ihr kommt eine eigene Wertigkeit für das menschliche Leben zu,
die unzureichend gefasst wird, wenn man sie nur als kalkulierte Dysfunktionalität
begreift, die keinen Anschluss findet. Digressive Zeit muss dagegen von ihrem Voll‐
zug her gedacht werden. Entscheidend ist, was mit der Zeit passiert, wenn und inso‐
fern sie Zeit sein darf: Medium und Grund eines digressiven Für-sich-Seins, das
zwar ebenfalls einen unentschiedenen Aufenthalt zwischen Gegenwart und Zukunft
hat, aber vorübergehend kein Selbst sein muss. Der modus operandi digressiver Zeit
ist zwecklose Entfaltung einer Gegenwart, weder ihr Verrinnen noch Zukunftsprä‐
vention.

Eine solche Zeit ist Medium des freien Vorstellens und auch dessen Vollzug, inso‐
fern es auf das Zeitigen als solches ankommt und nicht auf die Besetzung der Zeit‐
dauer mit einem bereits feststehenden Ende, Resultat oder Durchgangsoptimum. Al‐
lerdings kann man dem vom Wozu entbundenen Vorstellen nur einen Raum gewäh‐
ren, weil und insofern es vom Nicht-Einlassen auf die unmittelbare Wirklichkeit als
Folge des Nicht-anders-Könnens gerade hinreichend entlastet ist. Anthropologisch
gesehen, ließe sich vielleicht von einem nicht-instrumentellen Verfügen über Zeit
sprechen, weil einerseits auch noch die freie Zeit verfügbar gemacht werden muss.
Als freie Zeit ist sie aber ihr eigener Sinn und kann nicht von außen bestimmt wer‐
den, wie etwa als Dauer, in der sich ein eventuelles Bedrohungsszenario entscheidet,
das begrifflich handhabbar gemacht oder verzögert werden muss. Weil sie nicht von
außen besetzt werden kann, bedarf es einer eigenen Aktsetzung, die auf der geleiste‐
ten Zeitfreisetzung aufruht und der sofortigen Vereinnahmung durch den Zeitge‐
winnimperativ widersteht, indem sie den Zeitgewinn selbst wirksam werden lässt,
d.h. nicht den Gewinn von Zeit erarbeitet, sondern sich der Zeit als Gewinn über‐
lässt.

78 Offensichtlich bestehen zwischen den hier angestellten Überlegungen zu einer Zeit für sich
und ästhetischer Erfahrung große Ähnlichkeiten, vor allem was die Selbstbezüglichkeit, Eigen‐
zeitlichkeit und Offenheit der ästhetischen Wahrnehmung und ihre Unabhängigkeit von prag‐
matischen oder technischen Bestimmungen angeht. Von digressiver Zeit wird hier versuchs‐
weise gesprochen, um die Freiheit, die im Umherschweifen liegt, als einen Modus menschli‐
chen Desengagements zu kennzeichen, der zwar nicht-instrumentell ist, aber zumindest be‐
griffsanalytisch damit noch nicht ästhetisch. Der Gewinn könnte in einer Aufwertung etwa von
Phänomenen wie Tagträumereien, alltäglichen Gedankenspielen, Fiktionalisierungen, abwegi‐
ger Hypothesenbildung, pataphysischer Überbietungen etc. liegen, die als solche keine artisti‐
sche oder ästhetische Qualität haben müssen, sich aber durchaus auf diese zubewegen oder die‐
se sogar aufweisen können – nur nicht als Intentum oder als Strukturmerkmal ästhetischer Er‐
fahrung. Vgl. dazu Martin Seel: Nichtrechthabenwollen. Gedankenspiele, Frankfurt am Main
2018.

100

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69 - am 17.01.2026, 21:46:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

