Einleitung

Die Integritdt des gesellschaftlichen Zusammenhangs ist ein besonderes Gut. Wir
konnen sie nur dann als wertvoll ansehen, wenn wir sie zugleich als unverdufer-
lich verstehen. Wenn wir den gesellschaftlichen Zusammenhang als etwas auf-
fassen, dessen Eigenrecht als solches verletzt werden kann, gilt er uns als eine
Grofe, deren Rang unabhingig von den Kalkiilen unserer Zweckverfolgung ist.
Von der Integritét gesellschaftlicher Verhéltnisse zu sprechen, besagt, sie als ei-
nen Wert an sich selbst anzusehen. Sie ist nichts, was seinen Wert von anderswo
her, in bezug auf ein Wiinschen und Wollen oder aus der Wertschopfung eines
Austauschs beziehen kénnte.

In unserer Umgangssprache ist dieser Zusammenhang niedergelegt. Wir sa-
gen, jemand handle sozial und bezeichnen damit ein Handeln, das nicht auf den
eigenen Vorteil bedacht ist. Wenn wir jemanden als sozial beschreiben (etwa:
»Der hat eine soziale Ader<), dann verbinden wir damit, dal3 er in seinem Handeln
einen Blick fiir die Situation seiner Gegeniiber hat und daB er auf diese Riicksicht
nimmt. Im umgangssprachlichen Sinne ist jemand sozial, wenn er ein Gefiihl da-
fir hat, daB8 er zusammen mit seinen Gegeniibern Teil eines gemeinschaftlichen
Kontextes ist, der einen achtsamen Umgang erfordert.

Sozial zu sein gilt dann als eine hinreichende Handlungsmotivation: Jemand
tut etwas, einfach weil er eine soziale Ader hat. Die jeweiligen Handlungen wer-
den als Anerkenntnisse der Tatsache aufgefafit, dal wir soziale Wesen sind und
es bedarf keiner weiteren Begriindung fiir jenes Handeln mehr. Die alltigliche
Rede vom Sozial-Sein impliziert, dal wir verstehen, was mit der Integritit des
gesellschaftlichen Zusammenhangs gemeint ist. Sie behauptet das Soziale als ein
Phianomen sui generis.

Damit gebrauchen unsere alltagssprachlichen Wendungen den Begriff des
Sozialen in einem anspruchsvollen Sinn. Dieses Verstindnis des Sozialen bildet
den Gegenstand der vorliegenden Studie. Nach einem solchen anspruchsvollen
Verstindnis des Sozialen sind gesellschaftliche Wesen nicht deswegen sozial,

14.02.2026, 14:15:47.


https://doi.org/10.14361/9783839404560-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | EINLEITUNG

weil sie mit ihrem Sozial-Sein bestimmte Ziele verbinden. Die Sozialitit gesell-
schaftlichen Daseins geht nicht zuriick auf Kalkiile, mittels derer die vergesell-
schafteten Gegeniiber den sozialen Zusammenhang herstellen. Aus der Perspek-
tive eines anspruchsvollen Begriffs des Sozialen gilt der klassische Gedanke, Ge-
sellschaft beruhe auf einem urspriinglichen Vertrag zwischen den gesellschaftli-
chen Individuen, als eine 6konomistisch verkiirzte Vorstellung, in der gesell-
schaftliche Verhiltnisse nach dem Vorbild eines Produktions- und Konsumtions-
prozesses modelliert werden.

Demgegeniiber geht es im folgenden um einen Begriff des Sozialen, dem un-
sere Sozialitit als irreduzibel gilt. Unser Eingelassensein in soziale Verhiltnisse
stellt demnach eine untilgbare Dimension unseres Standes in der Welt dar, die
nicht auf andere Dimensionen zuriickgefithrt werden kann. In philosophischen
Termini wird diese Dimension {liblicherweise als der Bereich des Normativen be-
zeichnet. Wenn wir uns im alltagssprachlichen Sinne sozial verhalten, dann ori-
entieren wir uns an einer Idee davon, was wir voneinander erwarten kénnen, weil
wir Teil eines sozialen Zusammenhangs sind. Wir orientieren uns dann nicht an
prognostischen sondern an normativen Erwartungen.

Wenn wir uns in normativen Verhiltnissen auf andere beziehen, akzeptieren
wir bestimmte Erwartungen oder Anspriiche als bindend, weil sie aus der Situa-
tion resultieren, dafl wir in soziale Verhéltnisse eingelassen sind. In der kanti-
schen Tradition spricht man davon, da3 ein normativ gebundenes Handeln ein
Handeln aus Pflicht ist. Wir handeln aus Pflicht, wenn wir uns von unserer Hand-
lung nichts weiter versprechen, als daf sie dem Anspruch des Normativen ge-
recht wird. Die pflichtartige Orientierung an normativen Verhéltnissen bindet das
Handeln in einer eigenartigen Weise.

Sofern wir also das Soziale als eine irreduzible Dimension unseres Weltver-
hiltnisses ansehen, charakterisieren wir unsere sozialen Beziige wesentlich als
normative Beziige. Das ist keine triviale Feststellung. Vielmehr ist damit die Fra-
ge aufgeworfen, wie wir das Soziale als eine solchermaflen irreduzible Di-
mension einsichtig machen kénnen. Inwiefern stehen wir als die geistigen We-
sen, als die wir uns begreifen, von Grund auf in normativen Verhéltnissen? Der
Gegenstand der vorliegenden Studie ist also ndher zu bestimmen als die Beschaf-
fenheit der normativen Beziige, in denen wir in der irreduziblen Dimension des
Sozialen stehen.

Der Weg, der hier beschritten wird, fithrt durch das Werk von zwei Autoren:
Jirgen Habermas und Jacques Derrida. Die Behandlung gerade dieser beiden Au-
toren bietet sich an, weil sie in dem beschriebenen anspruchsvollen Verstindnis
des Sozialen iiberein kommen. Sie gehen davon aus, daB3 die Sozialitit so tief in
unsere Daseinsweise eingelassen ist, dal wir keinen angemessenen Begriff un-
seres Weltverhéltnisses gewinnen konnen, wenn wir nicht von Anfang an be-
riicksichtigen, dal wir als normativ Gebundene in sozialen Bezligen leben. Ha-
bermas und Derrida sind der Meinung, daB3 in der neuzeitlich-cartesianischen

14.02.2026, 14:15:47.


https://doi.org/10.14361/9783839404560-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 13

Tradition das Mifverstindnis liegt, die Frage nach unserem Verhiltnis zur Welt
als eine vorrangig erkenntnistheoretische Frage aufzufassen. Wir sind ihnen zu-
folge nicht primdr Erkennende, die sich dariiber hinaus auch noch sozial organi-
sieren. Beide Autoren verfechten, dal wir eine Erlduterung dessen, was es fiir
uns heifit, erkennende Wesen zu sein, nur im Zusammenhang mit einer Erldute-
rung dessen geben konnen, was es fiir uns heifit, soziale Wesen zu sein.

Hinsichtlich der Erlduterung dieses Zusammenhangs teilen Habermas und
Derrida eine weitere wichtige Festlegung. Sie halten es fiir zwingend, in die Ana-
lyse der Normativitit unserer sozialen Beziige den Sachverhalt einzubeziehen,
daB wir miteinander sprechen. Genauer gesagt sind sie der Meinung, daf} es aus-
sichtsreich ist, die Analyse unserer sozialen Beziige bei einer Erdrterung der
Weise anzusetzen, wie die Sprache mit unserem Denken und Handeln in der
Welt verwoben ist. Sie gehen davon aus, dal3 die Irreduzibilitdt unserer normati-
ven sozialen Beziige damit zusammenhingt, dal wir uns aufeinander als auf Ver-
stehende beziehen. Dal} wir sprachliche Wesen sind, heiit demnach, dafl wir uns
die Welt verstehend erschliefen. Damit ist Grundbestimmung des Gegenstands
der vorliegenden Arbeit um einen dritten und letzten Aspekt erweitert. Es geht
um die Frage, wie die wesentlich normativen Beziige von sozialen Wesen, die
Sprache haben, so zu erldutern sind, dafl der irreduzible Status ihrer Sozialitét
geklart wird.

Es muf} vor dem Hintergrund der gegenwartigen Diskussionen in der Fachphilo-
sophie als ungewohnlich gelten, die Frage nach der irreduziblen Sozialitdt in
Auseinandersetzung mit Habermas und Derrida zu erdrtern. Zwar ist der in der
Offentlichkeit beinahe zur Gegnerschaft stilisierte Mangel an Verstindigung, auf
den ich hier nicht mehr niher einzugehen brauche', mindestens im Feld der poli-
tischen Meinungsduflerungen einer Art Habermas-Derridascher Roadcompany
gewichen.” Aber auch in Habermas’ und Derridas jiingeren AuBerungen, die eine
personliche Wertschitzung signalisieren, bleiben die philosophischen Differen-

1 Vgl hierzu Ulrich Raulffs Artikel anldBlich der Verleihung des Frankfurter Ador-
no-Preises an Derrida: »Akute Zeichen fiebriger Dekonstruktion. Die Frankfurter
Schule und ihre Gegenspieler in Paris: Eine Verkennungsgeschichte aus gegebenem
AnlaB«, in: Stiddeutsche Zeitung vom 21.9.2001 (Nr. 218), S. 18; sowie den inte-
ressanten Artikel von Waltraud Naumann-Bayer: »Annéherungen an Derrida oder
Wer spit kommt, den belohnt das Lesen, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 1, S. 15-33,
in dem sie die Perspektive einer Philosophin aus der DDR auf die nach 1989 vorge-
fundene Situation der franzosisch-deutschen Diskursverwerfungen beschreibt.

2 Ich beziehe mich auf die spektakulédre Serie von Artikeln zum Verhéltnis von Euro-
pa zu den USA, die am 31.5.2003 von verschiedenen Autoren in einigen der be-
kanntesten européischen Tageszeitungen verdffentlicht wurde und die nach tiberein-
stimmender Darstellung der meisten Medien auf eine Initiative von Habermas
zuriickging. Habermas® Artikel erschien in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung
und wurde von Derrida mitunterzeichnet, der einige persénliche Worte voranstellte.

14.02.2026, 14:15:47.


https://doi.org/10.14361/9783839404560-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | EINLEITUNG

zen markiert.’ Eine fruchtbringende Rezeption hat zwischen den beiden nicht
stattgefunden.’

3 So sagt Derrida in einem Interview, von Th. Assheuer nach seinem Verhiltnis zur
zweiten Generation der Frankfurter Schule gefragt: »Es ist wahr, und dartiber freue
ich mich, Habermas und ich finden uns hiufig auf derselben Seite, und wir sind so-
lidarisch angesichts dringender politischer Fragen. [...] Aber ich frage Sie: Verweist
diese unmittelbare politische Solidaritidt zwischen Habermas und mir all die wohl-
bekannten und schwerwiegenden philosophischen Differenzen, auf die Sie anspie-
len [...] in den Rang bloBer Mifverstandnisse?« (In: »Ich mifitraue der Utopie, ich
will das Un-Mégliche. Ein Gesprich mit dem Philosophen Jacques Derrida tiber die
Intellektuellen, den Kapitalismus und die Gesetze der Gastfreundschaft.« Interview
mit Th. Assheuer, Die Zeit, vom 5.3.1998 (Nr. 11), S. 47-49, hier S. 49.) Habermas
hat in einem kurzen Artikel zur Adorno-Preis-Verleihung an Derrida (Jiirgen Ha-
bermas: »Adorno-Preis an Jacques Derrida. Der Erbstreit zwischen Philosophie und
Religiong, in: Stiddeutsche Zeitung vom 22.9.2001 (Nr. 219), S. 15) seine Einschit-
zung wiederholt, Derrida sei an einem nachmetaphysischen Messianismus interes-
siert, diese anders als in Der philosophische Diskurs der Moderne allerdings mit ei-
ner freundlichen Bewertung verbunden. In einer jiingsten AuBerung (Jiirgen
Habermas: »Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen des Postmodernen Li-
beralismus«, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 3, S. 367-394) macht Habermas einen
neuen Zug, indem er Zweifel anklingen 146t, ob die Differenzen zwischen seiner
und Derridas Position so tiefgreifend sind, wie es gew6hnlich wahrgenommen wird.
Habermas stellt in Frage, ob Christoph Menke Derridas Intuitionen richtig trifft,
wenn er einerseits die Dekonstruktion als eine »Einiibung in das BewuBtsein der
Endlichkeit, indem sie der Philosophie die verborgene paradoxe Natur ihres eigenen
Tuns vor Augen fiihrt« (S. 372) versteht und andererseits eine eindeutig anti-
universalistische Position in bezug auf den Begriff der Gleichheit bezieht (S. 371).
Habermas ist in diesem Punkt nach meinem Dafiirhalten zuzustimmen, denn die Be-
tonung einer besonderen Performativitit als eines hervorzuhebenden Grundzuges in
Derridas Arbeit, die Menke mit H.-D. Gondek und B. Waldenfels teilt, ist irrefiih-
rend. Vgl. Andrea Kern/Christoph Menke: »Einleitung: Dekonstruktion als Philoso-
phie, in: dies. (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2002, S. 7-17; sowie Chrirstoph Menke: »Konnen und Glauben. Die Moglichkeit
der Gerechtigkeit«, ebd. S. 243-263; sowie: Hans-Dieter Gondek/Bernhard Walden-
fels: »Derridas performative Wende«, in: dies. (Hg.), Einsédtze des Denkens. Zur
Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 7-18.

4 Auch wenn man Habermas hinsichtlich einiger Beobachtungen an Derridas Arbeit,
die er in Der philosophische Diskurs der Moderne (Jirgen Habermas: Der philoso-
phische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1985, im folgenden zitiert unter der Sigle PdM) darstellt, zustimmen wollte, halte
ich es fiir eindeutig, da3 seine Gesamteinschitzung auf einer zu schmalen Kenntnis
von Derridas Arbeiten beruht, was sich insbesondere im »Exkurs zur Einebnung des
Gattungsunterschieds zwischen Philosophie und Literatur« (in: J. Habermas: PdM,
S. 219-247) zeigt. H.-D. Gondek hat die Einwénde, die Habermas in PdM gegen
Derrida vorbringt, eingehend diskutiert und zuriickgewiesen in: »Die Universalien
der Sprache und ihre Parasiten«, in: Zeitmitschrift. Journal fiir Asthetik, Nr. 3
(Sommer 1987), S. 86-105. Gondek bringt des weiteren vor, dal Habermas aus sei-
nem vorrangigen Interesse am Begriff der Geltung heraus der »Frage der Bedeu-
tungsexplikation« (S. 91) sowie der Erlduterung des Begriffs des Verstehens einen
zu geringen Stellenwert zuweist. Mit dem hier im Abschnitt 2.1 vorgebrachten
Einwand gegen Habermas’ Erlduterung sprachlichen Gehalts teile ich Gondeks Ein-

14.02.2026, 14:15:47.


https://doi.org/10.14361/9783839404560-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 15

Mit Blick auf die bescheidene Zahl an Aufsétzen, die sich explizit mit dem
Verhiltnis von Habermas und Derrida befassen, fillt auf, dafl es mit einer Aus-
nahme keine ernsthaften Versuche gibt, Néhe und Ferne ihres Denkens auf dem
Wege einer systematischen Diskussion ihrer Sprachtheorien zu eruieren.’ In die-
ser Hinsicht liegen keine Arbeiten vor, an die das hier in Angriff genommene
Vorhaben systematisch ankniipfen kénnte. Das liegt sicherlich auch daran, daf3
erst in jlingster Zeit Arbeiten zu Derridas Sprachtheorie entstanden sind, die die-
se systematisch auch zur Tradition der analytischen Philosophie in Beziehung
setzen.® Erst dadurch ist Derridas Position systematisch in einer Weise greifbar
geworden, dafl man sie mit Positionen, die — wie diejenige von Habermas — vor
einem selbstverstindlichen Hintergrund angloamerikanischer Philosophie argu-
mentieren, in Verbindung bringen kann.

Mit James Bohman, der die erwihnte Ausnahme bildet, teilt die hier (in Ka-
pitel 2) ausgearbeitete Kritik an Habermas’ Sprachtheorie die Auffassung, dafl
Habermas’ unbefriedigender Begriff des welterschlieBenden Sprachgebrauchs
ein Indiz fiir weiterreichende Probleme in seinem Ansatz ist.” Seine Einschéitzung
hingegen, daf Derrida eine unpragmatistische und differenz-metaphysische

schitzung, dal Habermas auf diese Frage keine befriedigende Antwort gibt. Aller-
dings halte ich Gondeks Analyse der Griinde, die in Habermas’ Systematik zu die-
ser Schwachstelle filhren, fur unzutreffend. Das Problem bei Habermas liegt nicht
darin, daB3 dieser auf den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung fixiert ist,
sondern darin, daf3 er diesen nicht konsequent ausbuchstabiert.

Derridas langste explizite Einlassungen zu Habermas sind die mehrseitigen Fufino-
ten in »Afterword: Toward an Ethics of Discussion« in: Jacques Derrida, Limited
Inc., Evanston (Ill.): Northwestern University Press 1988, S. 156-158 und in
Mémoires. Pour Paul de Man, Paris: Galilée 1988, S. 225-227.

5 Martin J. Matustik dementiert explizit, dal dies eine fruchtbare Perspektive sein
konnte. Vgl. Martin J. Matustik: »Derrida and Habermas on the Aporia of the Poli-
tics of Identity and Difference: Towards Radical Democratic Multiculturalism, in:
Constellations, Bd. 1 (1995), H. 3, S. 383-398, hier S. 390.

6 Wie in Kapitel 3 drei ndher ausgefiihrt, halte ich mich in dieser Hinsicht insbeson-
dere an die Arbeiten von Georg W. Bertram (vgl. unten S. 125f.). Vgl. auch Samuel
C. Wheeler III: Deconstruction as analytic philosophy, Stanford (Cal.): Stanford
University Press 2000. Richard Rortys wirkméchtige Rezeption Derridas hat in die-
ser Hinsicht eine eher ungliickliche Rolle gespielt, weil er zwar auf die Nahe Derri-
das zum Beispiel zu Donald Davidson hingewiesen hat, aber mit seiner Kategorisie-
rung Derridas in Kontingenz, Ironie und Solidaritdt als eines privaten Ironisten der
Wahrnehmung Vorschub geleistet hat, der Versuch einer im analytischen Sinne sys-
tematischen Rezeption Derridas sei ein sinnloses Unterfangen. Vgl. Richard Rorty:
Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989, S. 33f. und S.
202-228. Im selben Sinne: R. Rorty: »Habermas, Derrida and the functions of philo-
sophy, in: Revue internationale de Philosophie, Nr. 194 (1995), H. 4, S. 437-459.

7 Vgl. James Bohman: »Two Versions of the Linguistic Turn: Habermas and Post-
structuralism, in: Maurizio Passerin d’Entréves/Seyla Benhabib (Hg.), Habermas
and the Unfinished Project of Modernity. Critical Essays on »The Philosophical
Discourse of Modernity<, Cambridge (UK): Polity Press 1996, S. 197-220. Vgl. zu
dieser Frage des weiteren unten Abschnitt 2.1.

14.02.2026, 14:15:47.


https://doi.org/10.14361/9783839404560-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | EINLEITUNG

Sprachtheorie verfechte®, halte ich, wie in Kapitel 3 dargelegt, fiir falsch. Meines
Erachtens ist von Derrida gerade zu lernen, wie eine Erlduterung der Sprache an-
gelegt sein muf, um sie als eine Praxis endlicher Wesen verstédndlich zu machen.
Hinsichtlich der sprachtheoretischen Vorhaben ist noch Iris M. Youngs Vor-
schlag zu erwihnen, Habermas’ Begriff der Gewéhr fiir die Giiltigkeit der in ei-
nem Sprechakt erhobenen Anspriiche im Sinne von Derridas Begriff der Gabe zu
erldutern.’ Meine Uberlegungen setzen zu Teilen an einem #hnlichen Punkt an,
allerdings sehe ich dabei keine Néhe, sondern gerade eine tiefgreifende Differenz
zwischen Habermas und Derrida."

Die meisten Autoren, die sich mit dem Verhiltnis von Habermas und Derrida
beschiftigen, haben die politische Anndherung insofern vorweggenommen, als
sie Derrida unmif3verstindlich in die Tradition eines (in einem weiteren Sinne)
emanzipatorischen Philosophierens stellen.!! Allerdings werden auch Zweifel
vorgebracht, ob Habermas’ und Derridas Begriffe des Politischen nicht so unter-
schiedlich angelegt sind, daf3 in dieser Hinsicht keine N#he ihrer philosophischen
Konzepte zu sehen ist.'> Vor dem Hintergrund der zu konstatierenden Unter-
schiedlichkeit der Ansitze laufen in der einen oder anderen Weise alle Vor-
schldge, die Habermas und Derrida in ein produktives Verhéltnis zueinander zu
setzen wollen, darauf hinaus, sie als einander ergidnzende Komplemente zu be-
handeln. Insbesondere wird Habermas nahegelegt, es sich von der Derrida-Lévi-
nasschen >Ethik des Anderen«< aufgeben zu lassen, ndher auszuarbeiten, wie eine
universalistische Moral hinreichend differenzsensibel sein kann, um modernen,

8 Vgl. J. Bohman: »Two Versions of the Linguistic Turn: Habermas and Poststruc-
turalisme, S. 205ff.

9 Vgl Iris »Asymmetrical Reciprocity: On Moral Respect, Wonder, and Enlarged
Thought, in: Constellations, Bd. 3 (1997), H. 3, S. 340-363, hier 356ft.

10 Vgl. unten Abschnitt 4.3.

11 In diesem Sinne duBlern sich: Richard J. Bernstein: »An allegory of modernity/post-
modernity: Habermas and Derrida« in: Gary B. Madison (Hg.), Working through
Derrida, Evanston (Ill.): Northwestern University Press 1993, S. 204-229; Marie
Fleming: »Critical Theory between Modernity and Postmodernity«, in: Philosophy
Today, Bd. 41 (1997), H. 1 (Spring), S. 31-39; David C. Hoy: »Splitting the Differ-
ence: Habermas’s Critique of Derrida«, in: Passerin d’Entréves/Benhabib (Hg.),
Habermas and the Unfinished Project of Modernity (1996), S. 124-146; Terry Hoy:
»Derrida: Postmodernism and Political Theory«, in: Philosophy & Social Criticism,
Bd. 19 (1993), H. 3/4, S. 243-260; Albert van Zyl: »The dilemma of grounding in
the Modernity-Postmodernity debate«, in: South African Journal of Philosophy, Bd.
14 (1995). H. 4, S. 168-174.

12 Vgl. Andreas Niederberger: »Zwischen Ethik und Kosmopolitik. Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie, Bd. 27 (2002), H. 2, S. 149-170; Thomas Bedorf: »Man kann’s nicht
allen Recht machen — Anmerkungen zum Verstindnis der Menschenrechte bei Der-
rida und Habermas«, in: Handlung, Kultur, Interpretation, Bd. 10 (2001), H. 2, S.
273-291.

14.02.2026, 14:15:47.


https://doi.org/10.14361/9783839404560-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 17

pluralistischen Gesellschaften angemessen zu bleiben."? Gleichzeitig geht mit der
These einer Komplementaritit die Idee einher, dafl das Habermassche Projekt ei-
ner kritischen Gesellschaftstheorie den Rahmen abgeben kann, in dem Derridas
Uberlegungen bereichernde Wirkung entfalten sollen.'

Das Verhiltnis von Habermas und Derrida wird in der vorliegenden Untersu-
chung in der Auseinandersetzung mit einer systematischen Frage eruiert. Das
Ziel dieser Auseinandersetzung liegt darin, herauszuarbeiten, wie wir unsere ir-
reduzible Sozialitit vom Zusammenhang zwischen normativen Beziigen und
sprachlichen Praktiken her verstehen konnen. Aus dem Blickwinkel dieses sys-
tematischen Interesses wird dargestellt und diskutiert, welche Beitrige Habermas
und Derrida zur Beantwortung der Frage leisten.

Das Kapitel 1 arbeitet den Ansatzpunkt der Untersuchung heraus. Es soll ei-
nen Baustein der Theorie des kommunikativen Handelns sichern, an dem im wei-
teren die Vereinbarkeit von Habermas’ und Derridas Philosophie zu erortern ist.
Diesen Baustein bezeichne ich als Modell elementarer Vergesellschafiung. Das
erste Kapitel kldrt den Begriff eines solchen Modells und arbeitet die Funktion
heraus, die es in Habermas’ Theorie erfiillt.

In Kapitel 2 diskutiere ich Habermas’ sprachpragmatische Erlduterung der
Normativitit unserer sozialen Beziige. Das Kapitel hat zwei Teile. Im ersten Teil
bringe ich einen Einwand gegen Habermas’ Erlduterung sprachlichen Gehalts
und gegen die resultierende Bestimmung des Verhiltnisses von Normativitdt und
Gehalt vor. Im zweiten Teil vollziehe ich in einer Lektiire des fiinften Kapitels

13 Dieser Vorschlag ist in Deutschland insbesondere durch einen Aufsatz von Axel

Honneth prominent geworden. Vgl. Axel Honneth: »Das Andere der Gerechtigkeit.
Habermas und die ethische Herausforderung der Postmoderne«, in: DZPhil, Bd. 42
(1994), H. 2, S. 195-220. Ein spédteres Heft der DZPhil versammelt einige Reaktio-
nen auf Honneths Text. Hier duBern sich kritisch zu Honneths Vorschlag: Simon
Critchley: »Habermas und Derrida werden verheiratet«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994),
H. 6, S. 1025-1036 und Willem van Reijen: »Derrida — Ein unvollendeter Haber-
mas?«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 6, S. 1037-1044). Im gleichen Sinne: Diana
Coole: »Habermas and the Question of Alterity«, in: Passerin d'Entréves/Benhabib
(Hg.), Habermas and the Unfinished Project of Modernity (1996), S. 221-244; M. J.
Matustik: »Derrida and Habermas on the Aporia of the Politics of Identity and Dif-
ference«; R. J. Bernstein: »An allegory of modernity/postmodernity« und 1.M.
Young: »Asymmetrical Reciprocity».
Demgegeniiber zieht Terry Hoy in Betracht, daf eine bestimmte Néhe von Haber-
mas und Derrida besser erkennbar wird, wenn man Derrida stirker von Kant her
liest. Vgl. T. Hoy: »Derrida: Postmodernism and Political Theory.« Diesem Vor-
schlag folge ich insofern, als ich mit Derrida einer Erlduterung der Irreduzibilitéit
des Sozialen gebe, die an die Kantische Auffassung des Eigenrechts der praktischen
Vernunft ankniipft.

14 D. Coole: »Habermas and the Question of Alterity«, S. 221; Honneth legt in »Das
Andere der Gerechtigkeit« seine Argumentationsstrategie auf diesen Vorschlag hin
an; skeptischer ist A. Niederberger: »Zwischen Ethik und Kosmopolitik«, S. 165ff.

14.02.2026, 14:15:47.


https://doi.org/10.14361/9783839404560-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | EINLEITUNG

der Theorie des kommunikativen Handelns nach, in welchem systematischen
Kontext Habermas die Bestimmung dieses Verhéltnisses entwickelt.

In Kapitel 3 stelle ich dar, wie Derrida das Verhéltnis von Normativitit und
sprachlichem Gehalt konzipiert. Auch dieses Kapitel hat zwei Teile, wovon sich
der erste Derridas Erlduterung sprachlichen Gehalts widmet und der zweite sei-
nem damit verbundenen Verstdndnis normativer Beziige.

Entsprechend der Unterschiedlichkeit der Formen, in denen sich Habermas’
und Derridas Arbeiten priasentieren, gehen die beiden Kapitel verschieden vor.
Die in systematischer Form prisentierte Theorie von Habermas diskutiere ich
nahe am Text, um die Schwierigkeiten, die ich sehe, in der Genese der Systema-
tik nachvollziehbar zu machen. Von den Arbeiten Derridas halte ich in meiner
Darstellung einen gréBeren Abstand und verfolge weniger einzelne Argumentati-
onsziige, als daB ich sie in ein tibersichtliches Bild zu ordnen versuche. Der Ar-
gumentationsgang der Abschnitte wird in kurzen Einleitungen zu Beginn eines
jeden Abschnitts dargestellt.

Kapitel 4 zieht das Restimee. Als solches stellt es heraus, wie sich nach dem
Durchgang durch Habermas’ und Derridas Arbeiten der Begriff eines Modells
elementarer Vergesellschaftung darstellt. AbschlieBend gehe ich auf die Frage
ein, wie das Verhiltnis der beiden Philosophien beschrieben werden kann.

Ich komme zu dem Ergebnis, dal Habermas’ Theorie keinen Rahmen fiir ei-
ne Rekonstruktion unserer irreduziblen Sozialitdt abgeben kann. Demgemal ist
es keine sinnvolle Mafligabe, Derrida hinsichtlich der Frage nach der Sozialitit
sprachlicher Wesen der Habermasschen Theorie beiordnen zu wollen. Derrida
gibt auf diese Frage eine weitreichend andere Antwort als Habermas, die nach
dem Ergebnis meiner Untersuchung als plausibler gelten mufl. Wenn wir die Ir-
reduzibilitdt sozialer Beziige sprachlicher Wesen konsequent aus dem Zusam-
menhang von Sprachlichkeit und Normativitit entwickeln, so fiihrt dies zu einem
anderen Begriff der Normativitdt, als Habermas ihn in Anschlag bringt. Die
Normativitét sozialer Beziige liegt nicht darin, dal Normen sozialitétskonstituie-
rend funktionieren, indem sie die sozialen Beziige in einer bestimmten Weise re-
gulieren. Wir stehen vielmehr {iberhaupt nur dort in sozialen Beziigen, wo wir
uns in diesem Bezogensein als durch einen Anspruch gebunden verstehen. Die
Idee einer konstitutiven Selbstregulierung, die mit dem Erheben von Anspriichen
und der Richtigkeit der Weise unserer jeweiligen Selbstbindung in Zusammen-
hang gebracht wird, riumt dem vorgéngig aktiven Selbst einen Vorrang ein, der
in eine Reduktion des Sozialen miindet. Die Irreduzibilitidt des Sozialen konnen
wir nur denken, wenn wir unsere normativ gebundene Praxis als eine Praxis unter
Bedingungen eines empfangenen Anspruchs verstehen, die sich zwischen Aktiv
und Passiv hilt.

14.02.2026, 14:15:47.


https://doi.org/10.14361/9783839404560-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

