
6. Religiöse Wirkungsstätten

In den InterviewsmitMitgliedern der AKPwährend des Kommunalwahlkampfs im

März 2009 betonten diese unisono, dass Politik und Religion strikt voneinander zu

trennen seien. Im Einklang mit dem Parteiprogramm wurde hervorgehoben, die

AKP sei eine konservative Partei auf der Grundlage nationaler und ideeller Wer-

te, die in gleicher Distanz zu allen Religionen stehe. Die Aufstellung alevitischer

Kandidaten wurde als Beleg für Pluralismus angeführt. Einen ersten empirischen

Fingerzeig, dass diese die Außenwahrnehmung der Partei prägende und sogar un-

ter AlevitInnen einen gewissen Anklang findende Darstellung grundverkehrt war,

erhielt ich bei einem Treffen mit einem jungen Islamisten an der Theologischen

Fakultät von Izmir. Er studierte Philosophie und ging nebenher an die Fakultät,

»als Zusatzausbildung«, wie er mir mitteilte. Er war ein Mittzwanziger und stell-

te sich als ehemaligen radikalen Islamisten vor, der zu einer pragmatischen Linie

gewechselt war. Im Gymnasium sei er ein Radikaler gewesen, Radikalismus brin-

ge aber nichts, die Umsetzung alter Regeln sei nicht möglich in einer modernen

Welt: »Was nicht umsetzbar ist, ist falsch«. Deswegen nähere er sich immer mehr

der Gülen Gemeinschaft an, denn die würde Praktikabilität betonen.1 Er berichtete

mir, dass die meisten Studenten an der Fakultät von einer Imam Hatip Schule kä-

men, er selbst aber nicht. Zu Beginn dieses Lehrjahrs seien 400 neue Studenten an

die Fakultät gekommen. Die Zahl der Erstsemester habe sich verdoppelt, nachdem

die Regierung beschlossen habe, die Budgets für die theologischen Fakultäten zu

erhöhen. Die eine Hälfte der Fakultät bestehe aus Türkisten, die andere aus Isla-

misten. Zur Unterstreichung der gestiegenen Bedeutung der Religion erzählte er,

dass manche Moscheen mittlerweile mit zwei Imamen doppelbesetzt seien. Einige

islamische Gemeinschaften seien dazu übergegangen, eigene Moscheen zu unter-

halten. Die AKP toleriere das.

Unser Interview auf dem Campus wurde unterbrochen durch einen zu uns sto-

ßenden Dozenten, mit dem er mich bekannt machte. Der Dozent war Izmirer Vor-

1 DerWandel radikaler Islamisten zu pragmatischen Nurcu, in deren Tradition auch die Gülen

Gemeinschaft verortet wird, ist ein zentrales Thema von Cihan Tuğals Studie (2009), die mit

einer solchen Wandlungsgeschichte einsetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Hegemonie und Kulturkampf

sitzender des ältesten türkistischen Vereins, des bereits erwähnten Vereins Türk

Ocakları (S. 142), der 1912 gegründet wurde. In der frühen Republik waren die füh-

renden nationalistischen Intellektuellen Mitglied dieses Vereins, der Anfang der

1930er Jahre geschlossen und 1949 wieder eröffnet wurde. Der Vorsitzende stand

der ultra-nationalistischen Splitterpartei BBP (Partei der Großen Einheit) nahe,

deren Wirken weitgehend auf die mittelanatolische Provinz Sivas begrenzt ist. Die

BBP bildete in den 2000er Jahren bei verschiedenen Anlässen Bündnisse mit der

AKP, auf deren Wahllisten sie ihre Kandidaten platzierte. Sie propagiert das Ziel,

ein pan-türkisches Reich auf der ideologischen Grundlage der Türkisch-Islami-

schen Synthese zu errichten.

Über das Treffen an der Fakultät erfuhr ich, dass die theologischen Wirkungs-

stätten sich im Schatten der damals aktuellen Auseinandersetzungen zwischen

der AKP und dem Militär in einem starken Aufwind befanden. Die politische För-

derung der theologischen Ausbildungsstätten, Finanzierung doppelbesetzter Mo-

scheen, die prominente Präsenz der Türkisch-Islamischen Synthese an der Izmirer

Fakultät stellten einenWiderspruch zur behaupteten laizistischen Agenda der AKP

dar, durch den mein Blick auf die Ausbildungs- und Wirkungsstätten der Theolo-

gen gelenkt wurde, die ich im Folgenden gestützt auf meine Feldstudie diskutieren

werde.

6.1 Die Diyanet und das Prinzip der Laizität

Die zentrale institutionelle Wirkungsstätte von Theologen ist die Diyanet, bei der

eine sehr große Zahl der intellektuellen Trägerschicht der islamistischen Bewe-

gung angestellt ist. Die 1924 gegründete Diyanet organisiert religiöse Dogmen und

Aktivitäten, sie definiert den legalen Rahmen religiöser Praxis. Die Aufgaben und

Funktionen der Diyanet haben sich im Laufe der Zeit stark verändert und ausdif-

ferenziert. Mit Ausnahme einer Phase zwischen 1931 und 1950 obliegt der Behörde

die Verwaltung von allen Moscheen und Gebetsstätten des Landes. Die Zentrale in

Ankara entsendetMuftis in die Provinzen, die dort über die religiöse Praxis wachen

sollen.

Seit ihrem Bestehen gibt es politischen Streit über die Frage, wie sich eine

staatliche religiöse Institutionmit demPrinzip der Laizität vertragen kann. Als Fol-

ge der tiefen Skepsis der staatsgründenden Republikaner gegenüber der Loyalität

der osmanischen Geistlichen zu den Zielen der jungen Republik herrschte in den

Anfängen der Republik ein Antiklerikalismus vor. Die CHP unter der Direktion von

Atatürk übte bis in die 1940er Jahre eine bremsendeWirkung auf religiöse Aktivitä-

ten aus. Wie bereits beschrieben, rangen schon vor der Abspaltung der DP im Jahr

1946 zwei Positionen in der CHP miteinander. Die erste Strömung sah in der Di-

yanet einen Widerspruch beziehungsweise in ihrer Förderung eine Gefahr für die

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 207

Laizität. Die zweite Strömung sah dieselbe Institution als ein Instrument an, das

entweder als neutral vorgestellte religiöse Dienstleistungen erbringen oder die Re-

ligion kontrollieren sollte: um die nationale Einheit, den Türkismus und die »ideel-

lenWerte der Nation« zu fördern; um eine unkontrollierte Entwicklung und Politi-

sierung religiöser Aktivitäten und den »Aberglauben« zu unterbinden; um die »un-

gebildeten Massen zu indoktrinieren«; oder um kemalistische Inhalte zu transpor-

tieren. Ferner bestand die Auffassung, dass ohne staatliche Kontrolle der Religion

ein Krieg zwischen verschiedenen religiösen Strömungen ausbrechen könnte (Gö-

zaydın 2009: 204ff., 275ff., 284ff.; Mertcan 2012: 73ff.). Konservative und islamis-

tische Parteien sahen in der Diyanet unterdessen ein Instrument, den Wirkungs-

bereich des konservativen Islam unter der Führung von Geistlichen auszubauen.

Sie verbanden mit der Diyanet keinen geringeren Erziehungsanspruch als die Ke-

malisten, auch ihnen ging es um die Kontrolle der religiösen Praxis, allerdings viel

stärker vermittelt durch eine integrale Anbindung der sunnitischen Geistlichen in

ihre politischen Projekte, als dies bei der CHP der Fall war. Mit der zur politischen

Priorität erhobenen Bekämpfung des Kommunismus nach dem Zweiten Weltkrieg

setzten sich die konservativen Parteien und die zweite Strömung in der CHP mit

der Zielsetzung durch, die Diyanet auszubauen.

Die Behörde orientiert sich in Kontinuität zu den Institutionen der Ulema im

Osmanischen Reich an einer sunnitischen Auslegung des Koran (Gözaydın 2009:

135, 153). Sie agiert nichtsdestotrotz mit dem Ziel, für die Gesamtheit der »mus-

limischen« Bevölkerung religiöse »Dienste« auf der Grundlage der »laizistischen

Prinzipien« zu leisten, »über den politischen Auffassungen und Meinungen ste-

hend die nationale Einheit und Solidarität zu fördern«, so in der weiterhin ak-

tuellen Aufgabendefinition der 1982er Verfassung. Sie stützt sich hierbei auf die

Ansicht, dass 99 Prozent der Bevölkerung Muslime seien. Wie sich die einzelnen

BürgerInnen selbst begreifen,wer einenGlauben inwelcher Formpraktizierenwill,

sind Fragen, die sich im Lichte dieser Überzeugung nicht stellen. In der Praxis for-

muliert die Behörde den Anspruch, die Bevölkerung über die »echten« Regeln und

Prinzipien des Islam aufzuklären, sie vor »Aberglauben«, »Heidentum«, »Subversi-

on«, »Separatismus«, »moralischer Degeneration« und »geistigen Krankheiten« zu

schützen.2 Auf dieser Grundlage wurde auch der sunnitische Religionsunterricht

in den staatlichen Schulen ab 1950 zunächst als Wahlfach und nach dem 1980er

Putsch als obligatorischer Unterricht ohne Rücksicht auf familiär verankerte Re-

ligion oder Nicht-Religiosität eingeführt. Alevitische LehrerInnen, so auch meine

Grundschullehrerin,wurden gezwungen, Kindern die sunnitische Religionsauffas-

sung beizubringen.

2 Siehe Eigendarstellung der Behörde auf ihrer Website: http://www2.diyanet.gov.tr/DinHiz-

metleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx


208 Hegemonie und Kulturkampf

Die grundlegende Behauptung der Diyanet besteht darin, dass die Religion un-

verzichtbar sei, alles Gute undHöherwertige der Religion entspringe und diese Re-

ligion der Islam sei. Fest verankert ist die Überzeugung, dass es nur einen Islam

geben kann. Außerhalb der sunnitischen Auslegung Stehende gelten als abtrünnig

oder ungläubig, werden mitunter als pervers und amoralisch bezeichnet. Alevi-

tInnen wird nicht selten angelastet, dass sie den Islam im Auftrag von äußeren

Feinden von innen zerstörten. In Publikationen der Behörde werden ferner Athe-

ismus und die Evolutionstheorie als von ausländischen Mächten betriebene Ver-

schwörungen »enttarnt«, Kommunisten, Materialisten, Missionare, Imperialisten,

Zionisten, Kreuzritter als Feinde bestimmt (Mertcan 2012: 147ff.).

Das Wirken der Behörde ist nicht auf Publikationen noch durch die Mauern

der Moschee begrenzt. Es ist unvermeidbar, dass theologisch ausgebildetes Perso-

nal überall dort wirkt, wo es sich bewegt. Einblicke in dieses Wirken konnte ich

bei einer als Tefsir angekündigten Veranstaltung der Ismailağa Gemeinschaft, die

auch als Mahmut Hoca Gemeinschaft bekannt ist, gewinnen. Die Ismailağa Ge-

meinschaft ist eine Strömung innerhalb des Nakschibendi Ordens, der historisch

eng mit der Milli Görüş Bewegung assoziiert ist. Als Tefsir werden von Gelehr-

ten durchgeführte Koranexegesen bezeichnet. Die Veranstaltung der Ismailağa Ge-

meinschaft fand im Stadtzentrum von Izmir statt, von ihr erfuhr ich durch meine

Kontaktperson an der Izmirer Fakultät. Mein Interesse an seiner Geschichte und

der islamistischen Bewegung bewog ihn, mich auf diese Veranstaltung mitzuneh-

men.

In einem Salon befanden sich etwa 25 Zuhörer, die meisten Stühle waren frei

geblieben. Die Größe des Salons ließ die Teilnehmerzahl gering erscheinen. Indes

empfand ich die relativ geringe Zahl inmitten des kemalistischen Izmir als nicht

überraschend. Auf einem Podium saßen drei Personen, von denen einer sich als

Moderator und die anderen beiden als Gelehrte (Hoca) vorstellte, die außerhalb von

Izmir bei einer Moschee angestellt seien. DasThema des Tefsir wurde angekündigt

alsMissgunst (»haset«) und begannmit einer Lesung aus demKoran. Auf das Lesen

eines Abschnitts, das zuerst auf Arabisch3 erfolgte und dann für die Zuhörerschaft

übersetzt wurde, folgte die Exegese des Hoca:

Missgunst heißt, dass ein anderer, was ich nicht habe, auch nicht haben soll. Neid

bedeutet, etwas haben zu wollen, was ein anderer hat. Missgunst, dem anderen

etwas nicht zu gönnen, heißt, den Segen und die Gaben Gottes zu hinterfragen.

Wenn einer reich ist, dann ist das als Gottes Gabe anzuerkennen. Gott hat das

3 Es besteht ein Konsens unter türkischen Theologen, der Koran müsse auf Arabisch rezitiert

werden, da eine Übersetzung nicht mehr »die Worte Gottes« seien. Die Frage der Überset-

zung ist verknüpft mit der Frage der Auslegung, insofern jede Übersetzung notwendiger-

weise eine Interpretation ist. Da allerdings jedes verstehende Lesen ebenfalls interpretieren

heißt, dreht sich die theologische Diskussion an dieser Stelle im Kreis.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 209

erschaffen und er hat gegeben. Wer bist du? Hast du es etwa erschaffen, dass du

geben willst?

Der zweite Gelehrte ergänzte:

Wer reich ist und sein Vermögen auf demWegGottes ausgibt, dem sei es gegönnt.

Im Anschluss an dieses Thema, das durch weitere Zitate ausgeführt wurde, leite-

ten die Gelehrten das Gespräch auf das Gebet (»namaz«4) und die Armenabgabe

(»zekat«). Sie stellten die Frage, warum diese im Koran nebeneinander stehen und

gaben selbst die Antwort, indem sie aus dem Koran zitierend mit ihrer Interpreta-

tion fortfuhren:

Zur Zeit des Propheten haben viele Christen und Juden im selben Landstrich ge-

lebt. Um den neugebackenen Muslim vom rechtenWeg abzubringen, versuchten

sie, ihn zu verwirren. Um ihn von der Religion abzubringen, behaupteten sie, dass

nur sie ins Paradies kämen. Mit der Zeit ist der Druck der Christen immer größer

geworden. Sie haben selbst die Muslime bedrängt, von denen sie nur das Bes-

te erfahren hatten. Irgendwann hatten die Muslime die Schnauze voll, sie hätten

beinahe die Christen umgebracht. Aber, angesichts dieser Situation sprach Gott,

habt etwas Geduld, lasst uns stark werden, dann kommt unsere Zeit. […] Hierfür

ist das Gebet, der Muslim betet, um stark zu werden. Mit dem Gottesdienst wirst

du zur Reife gelangen, denn du wirst in der Zukunft in große Kriege ziehen.

Der zweite Gelehrte fiel erneut ein:

Das Gebet ist wichtig, um nicht den Juden auf den Leim zu gehen. Denn die Juden

können es nicht verkraften, dass der Prophet nicht aus ihren Reihen kommt. Mit

dem Gebet bereitet ihr euch für den Dschihad vor. Deswegen ist es wichtig. Lasst

sie im Moment noch in Ruhe.

Der erste Gelehrte ergriff wieder das Wort:

Wenn das Gebet dafür gut ist, den Willen zu stärken, dann ist die Armenabgabe

dafür da, den Gemeinschaftssinn zu stärken. Früher gab es dieses Bewusstsein, in

der Republikzeit haben wir es vergessen, jetzt kommt es zurück.

Der zweite Gelehrte übernahm das Wort, dieses Mal in einem lauteren Ton:

Es gibt eine Bürokratie im Staat, die nicht will, dass die Religion des Islam erlernt

wird. Das ist der Versuch der Laizisten, diejenigen, die in Gott vertrauen [mümin]

4 Das Gebet, das auf Türkisch »namaz« genannt wird und fünf Mal am Tag verrichtet werden

soll, ist ein hochgradig strukturiertes Ritual, das Körper und Geist reglementiert. Es enthält

vorgeschriebene Sequenzen mit Gesten, Aussprachen und Gebeten. ImMittelpunkt des kör-

perlichen Akts steht die Verbeugung vor Gott in Richtung Mekka.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Hegemonie und Kulturkampf

in Gottesleugner [kâfir] zu verwandeln. Die, die keinen Religionsunterricht wol-

len, wollen das Volk vom Islam abbringen.

Nach einer Reihe weiterer Zitate aus dem Koran kam einer der Gelehrten auf die

Aleviten zu sprechen:

Zwischen Süleyman Ateş [ehemaliger Leiter der Diyanet] und einem marxisti-

schen Aleviten findet im Fernsehen ein Disput statt.

Der Gelehrte betonte das Wort Marxist sehr stark:

Der marxistische [!] Alevit sagt: ›Einer nimmt die Laute [saz], ein anderer singt,

und der Rest tanzt‹. Was ist denn das für ein Gottesdienst? Sollen wir uns etwa auf

den Weg des Teufels begeben?

An dieser Stelle endete die Rezitation und Interpretation, deren verkürzte Wieder-

gabe den Eindruck von Sprunghaftigkeit erwecken könnte. Das Leitthema zog sich

jedoch wie ein roter Faden durch: Was macht einenMuslim aus und wie soll er sich

korrekt verhalten angesichts verschiedener Herausforderungen, die ihm im realen

Leben begegnen? Der Moderator erteilte dem Publikum, das bis dahin geduldig

zugehört hatte, das Wort. Ein Mann im mittleren Alter, der sich als Ladenbesitzer

im Basar vorstellte, meldete sich:

Ich blicke nicht mehr durch. Die USA wollen von uns, dass wir keine Beziehung

zu einem muslimischen Land, dem Iran, unterhalten und gleichzeitig wollen sie,

dass wir für sie Soldaten in ein muslimisches Land, nach Afghanistan, schicken.

Wie soll man da durchblicken? Man sagt, wir sollen tolerant sein. Toleranz, ja gut,

aber bis wohin?

Einer der Gelehrten antwortete sichtlich erregt:

Die Muslime waren im 18., 19., 20. Jahrhundert nicht herrschend, sondern gefan-

gen. Wir müssen die Bedingungen unserer Zeit kennen, die Schlüsselpositionen

werden immer noch von Laizisten gehalten. Man muss vorsichtig sein und sich

nicht der Aufregung hingeben. EinMuslim ist so vielWert wie zwei Gottesleugner,

das sagt unser Prophet. Er hat sogar zuerst gesagt, so viel wie 100 Gottesleugner,

glaube ich. Aber er hat auch gesagt: Bis du eine gewisse Stärke erreicht hast, halte

dich bedeckt, sei nicht laut.

Wieder wurde er vom zweiten Gelehrten ergänzt:

Kann denn jemand, der sich in der Lage eines Sklaven befindet, tolerant gegen-

über dem Herrn sein? Die Muslime sind wie Sklaven. Tolerant kann nur jemand

sein, der überlegen ist. Wer bist du denn, dass du tolerant sein willst? Du wirst

unterdrückt, du bist Sklave.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 211

Nochmals brachten die Gelehrten dasWort darauf, dass dieMuslime Geduld haben

müssen:

Wer sichGott verpflichtet, kommt ins Paradies. Es gibt aber viele, die keine ordent-

liche religiöse Ausbildung haben. Wenn ich nach den Namen der Gefährten des

Propheten frage, seine vier Stellvertreter ausgenommen, seine Mutter und Wei-

ber ausgenommen, wie viele könnt ihr dann aufzählen? Aber Fußballer und Pop-

stars könnten alle jedeMenge aufzählen. Manmuss die Gehirne neu formatieren,

umdieOrdnung, die von denGottesleugnern zerstört wurde,wieder herzustellen.

Mertcan konstatiert über die Diyanet, dass sie in jüngerer Zeit eine bedachtsamere

Sprache gegenüber Gruppen wähle, die außerhalb der von ihr vertretenen Ortho-

doxie stehen (Mertcan 2012: 193f.). Dies trifft wohl auf Auftritte zu, die stark im

Licht der Öffentlichkeit stehen. Die von mir besuchte Veranstaltung wurde nicht

von der Diyanet durchgeführt, sondern von Vertretern eines Seitenarms des sunni-

tischen Islam.Nichtsdestotrotz waren sie bei der Behörde angestellt, sie beaufsich-

tigten als verbeamtete Imame Moscheen. Ihre Sprache war brüsk und drastisch.

Sie traten mit dem für die Behörde charakteristischen Selbstverständnis auf, eine

Allgemeinheit zu repräsentieren, die sich über die Erschaffung von Gefahren und

Feindbildern, durch Erniedrigung von Anders- und Nichtgläubigen bestätigt. Die

Bevölkerung imaginierten sie als eine Gemeinschaft, die seit zwei bis dreihundert

Jahren einer Zersetzung anheimgefallen war und ihren Zusammenhalt verloren

hatte. Anders als der von Islamisten verbreitete Diskurs über die 99 Prozent Musli-

me, aus denen die Bevölkerung der Türkei bestehe, impliziert, sahen sie den Mus-

lim nicht als gegeben, sondern als etwas an, das wiederhergestellt werden muss.

Diese Ansicht begegnete mir bei Gesprächen mit islamistischen Funktionären und

Aktivisten regelmäßig. Der durchschnittliche Staatsbürger wurde keineswegs als

Muslim angenommen, dem bestimmte, neutrale Dienste geleistet werden, wie es

zur Aufgabendefinition der Diyanet offiziell heißt, sondern als eine Gestalt, die

es zu formen gilt. Ich selbst wurde mit meinem offensichtlich begrenzten Wis-

sen über die religiöse Praxis als »Standardmuslim« oder als »Nullkilometermus-

lim« bezeichnet und galt darin als durchschnittlich. Im vorliegenden Fall nahmen

die 99 Prozent Muslime die Gestalt einer ungebildeten Masse an, die falschen Göt-

tern – Fußballern und Popstars – huldigte und umerzogen werden musste.

Solch drastischen Ausdrücken wie bei den Gelehrten der Ismailağa Gemein-

schaft, die die erzieherische Aufgabe in der Computersprache als ein Formatieren

von Gehirnen fassten – als Zurückversetzen in einen unbeschriebenen Zustand,

auf null setzen –, bin ich selten begegnet. Den zugrundeliegenden Anspruch fand

ich jedoch regelmäßig vor, er macht auch das Selbstverständnis der Diyanet aus.

Dass sich diese Umerziehung in der Auffassung von Islamisten als eine Befreiung

von Unterdrückung darstellt, erscheint folgerichtig, wenn von einer »gefangenen«

Gegebenheit, einem Kern ausgegangen wird, dessen Entfaltung behindert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Hegemonie und Kulturkampf

Da »die Muslime« über Jahrhunderte nicht herrschend waren, wird zu Geduld ge-

mahnt, bis die Zeit zum selbständigenHandeln wiedergekommen sei, »große Krie-

ge« nicht nur geführt, sondern gewonnen werden könnten. Befreiung von Unter-

drückung und Streben nach totaler Herrschaft präsentieren sich hier als zwei Sei-

ten derselben Medaille. Das Streben wird mal offen und drastisch, mal vorsichtig

und schmuckvoll verpackt ausgedrückt, wie Mertcan es über die Diyanet feststellt.

Es konstituiert sich immer durch ein Gegenüber: Die »Laizisten«, Neider und Ab-

weichler, die Gottesleugner, worin Angehörige anderer Religionen und Konfessio-

nen inbegriffen sind, die den falschen und gefährlichen Weg beschreiten.

Wie selbstverständlich wurde dem Streben soziale Ungleichheit vorausgesetzt.

Die Gelehrten verteidigten den Unterschied zwischen Arm und Reich als gottge-

geben: »Wer bist du, dass du geben willst?« Diese Positionierung zu hinterfragen,

wurde mit der höchsten Autorität zurückgewiesen, das Denken von Eingriffen in

Ungleichheit auf die Ebene der Gotteslästerung gehoben: »Hast du es etwa er-

schaffen, dass du geben willst?« Einen unmittelbaren Anlass für diese Offensive

gleich zu Beginn der Veranstaltung gab es nicht, die Gelehrten hielten sie unge-

fragt und kamen auch nicht wieder auf das Thema zurück. Ich interpretiere es als

eine vorsorgende Maßnahme, Kritik vor dem Hintergrund von zwei Entwicklun-

gen zu verunmöglichen. Zum einen waren viele Islamisten, die Kritik an einem

»unrechtmäßig erworbenen Reichtum« geübt hatten, zu sichtbarem Reichtum ge-

langt, während die Masse der Bevölkerung in Armut verharrte. Zum anderen hatte

zum Zeitpunkt des Tefsir gerade die globale Wirtschaftskrise die Türkei erreicht

und zu einem massiven wirtschaftlichen Einbruch geführt. Auch wenn nicht da-

nach gefragt wurde, das Thema lag in der Luft, es wurde allerorten über die Folgen

der Krise diskutiert, von der viele Privathaushalte und Geschäftsinhaber negativ

betroffen waren, während die AKP-Regierung sie zu bagatellisieren suchte.

Die Entsendung von Soldaten in einmuslimisches Land, umdenUSA, also »den

Christen« beizustehen, widersprach dem Selbstverständnis, sich gegen Christen

und Juden behaupten zu müssen. Der Widerspruch wurde durch den Verweis auf

ein höheres Ziel entkräftet. Obwohl klar zum Ausdruck gebracht wurde, was zu

tun sei – die Ungläubigen bekämpfen –, wurde dieses Ziel in die Zukunft verscho-

ben. Der Diskurs über die Notwendigkeit, sich zu verstellen, bis man als Stärkster

auf die Bühne treten kann, nahm in diesem Fall eine über bloße Vorsicht oder

Opportunismus hinausreichende Funktion an. Nach meiner Beobachtung gab es

keine Zugangsbeschränkung zur Veranstaltung inmitten des kemalistischen Izmir,

es wurde keine besondere Vorsicht an den Tag gelegt, während Ziele wie das For-

matieren von Hirnen offen ausgesprochen wurden. Der halb-öffentliche Charak-

ter der Veranstaltung, an der jeder teilnehmen konnte, relativierte das Verstecken

der »eigentlichen« Absichten als zentrales Motiv. Die erweiterte, vielleicht sogar

primäre Funktion des Diskurses bestand in dem Verhältnis, das er zwischen den

Gelehrten und der Gemeinde herstellte. Prinzipiell lässt sich jede Aktion, wie sehr

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 213

auch immer sie im Widerspruch zu etablierten »Wahrheiten« steht, rechtfertigen,

indem sie einer höheren »Wahrheit« – in diesem Fall der geeignete Zeitpunkt –

untergeordnet wird. Die religiöse Autorität, die vom Podium sprach, gab deut-

lich zu erkennen, dass sie und nicht die Zuhörer – die Gemeinde der Gläubigen

– die Autorität besaß, den geeigneten Zeitpunkt zu bestimmen, selbständig aktiv

zu werden. Die indirekte Botschaft lautete, dass nur die religiöse Autorität in der

Lage ist, die Zeichen zu deuten. Sie erfüllte die Voraussetzungen, da sie den Koran

kannte, ihn auf Arabisch lesen und interpretieren, damit auch den Willen Gottes

bestimmen konnte. Sie wusste ferner, wer die Gefährten des Propheten waren. Die

Zuhörer wurden als Subalterne adressiert, die unwissend sind und der Führung

bedürfen. Es lässt sich erkennen, dass der Umerziehungsanspruch – das Forma-

tieren der Hirne – gekoppelt war an einen bevormundenden Führungsanspruch

der Imame, der durch die Akzeptanz der Grenzen des Sag- und Fragbaren durch

die Zuhörer durchgesetzt wurde.

Die Flexibilität im islamistischenDiskurs, die Fähigkeit, bei wechselnden Bezü-

gen neue Bedeutungen zu kreieren und somit Widersprüche zu entkräften, könnte

als politische Trivialität angesehen werden, die den islamistischen zu einem aus-

tauschbaren populistischen Diskurs macht. Zweierlei ist in diesem Zusammen-

hang zu bedenken: Zum einen kann sich der islamistische Diskurs auf eine eigene,

institutionell festgefügte und tradierte Autorität stützen, wodurch eine enorme

Akkumulation von Ressourcen zur Einflussnahme auf das kollektive Bewusstsein

ermöglicht wird. Zum anderen erfordert das Kitten von Widersprüchen innerhalb

eines Diskurszusammenhangs einen hohen Aufwand. Die Islamisten haben diesen

nicht alleine aufgebracht. Sie hatten zahlreiche Freunde, Unterstützer und selbst

ihre Gegner arbeiteten ihnen zu, um auftretende Widersprüche zu kitten und Ar-

gumente abzudichten.

Ein schillernder Widerspruch im Diskurs über die Diyanet besteht in der offen

zu Tage liegenden Tatsache, dass die Diyanet als Institution, die durch bestimmte

religiöse Auffassungen geformt ist, die Reproduktion und Expansion dieser Auffas-

sungen zum Ziel hat, nicht nach den Prinzipien der Gleichheit aller Staatsbürger

und der Äquidistanz, denen sie auch verfassungsgemäß verpflichtet ist, funktio-

nieren kann. Um Laizität herzustellen, müssten bestimmte Kriterien erfüllt sein:

eine institutionelle Trennung von Staat und Religion; die Abwesenheit einer offizi-

ellen Religion des Staates; die Neutralität des Staates gegenüber allen Religionen;

keine Privilegierung einer Religion und Bereitstellung religiöser Dienstleistungen

durch den Staat; die Entfernung des obligatorischen Religionsunterrichts und der

Religion als Legitimationsquelle des Staates (vgl. Mertcan 2012: 201). Da die Be-

griffe oft miteinander vertauscht werden, möchte ich an dieser Stelle eine Defi-

nition einfügen. Mit Laizismus soll in Abgrenzung zu Laizität im Rahmen dieser

Studie eine Weltauffassung bezeichnet werden, die verschiedenartige und gegen-

sätzliche Bedeutungen – Kontrolle oder Bekämpfung der Religion oder ihre Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Hegemonie und Kulturkampf

rückdrängung ins Private – annehmen kann. Mit Säkularisierung soll dagegen ein

Prozess bezeichnet werden, durch den das Gewicht der Religion als handlungsan-

leitendes Deutungssystem abnimmt. In der Türkei liegen keine Laizität, aber eine

laizistische Weltauffassung sowie ein historischer Säkularisierungsprozess vor.

Um die Diskrepanz zwischen der Realität und dem in der Verfassung veranker-

ten Prinzip der Laizität zu verwischen, ist in der Türkei ein Legitimationsdiskurs

entwickelt worden, an dem auch das Verfassungsgericht, eine der »Schlüsselposi-

tionen«, die von denGelehrten der IsmailağaGemeinschaft als Institution des Fein-

des angesprochen wurde, mitgewirkt hat. In einem maßgebenden Urteil aus dem

Jahr 1971 wird behauptet, dass die Diyanet keine religiöse Institution, sondern ein

Verwaltungsorgan sei, das dem Bedürfnis der Mehrheit der Bevölkerung nach ei-

ner religiösen Dienstleistung nachkomme. Um die Unverzichtbarkeit der Behörde

zu begründen, wird das Argument ins Feld geführt, es gebe im Islam keine Kirche

wie imChristentum,die das religiöse Bedürfnis bedienen könne.Dass das Personal

aus Beamten besteht, bedeute nicht, dass der Staat sich in die Religion einmische

(Gözaydın 2009: 179, 279, 283). Der Auffassung unterliegt die Annahme, dass eine

religiöse Dienstleistung eine neutrale, verwaltungstechnische Angelegenheit sein

kann. Geflissentlich übergangen wird, dass mit der Ausführung notwendigerweise

auch Inhalte verbunden sind. Entsprechend werden die Angestellten der Behörde

im Gesetz als Klasse der religiösen Dienstleister bezeichnet, womit die Bezeich-

nung Geistliche oder Theokratie eloquent umgangen wird. Ein Spiegelbild dieser

Verwirrung ist das klare Bekenntnis der AKP zur Laizität in ihrem Parteiprogramm

wie auch die Diskussion unter den türkischenTheologen. Letzteren zufolge soll die

Diyanet religiöse Dienste leisten, aber keine religiöse Autorität beanspruchen, weil

dies aufgrund ihrer Anbindung an die Exekutive bedeuten würde, dass eine reli-

giöse politische Herrschaft bestehe, eine Art Kirche beziehungsweise Theokratie

installiert werde, die im Islam nicht vorgesehen sei (ebd.: 103). Tatsächlich liegt

in der Türkei aber genau dies vor: Der Diyanet wird die Rolle einer religiösen Re-

präsentanz der Türkei zugesprochen, sie vertritt die offizielle Religion der Türkei.

Zum Ausdruck gebracht wird dies auch durch das Auftreten des mit dem höchsten

Beamtenstatus ausgestatteten Behördenleiters in religiösen Gewändern bei Staats-

besuchen und offiziellen Zeremonien.

Die Existenz einer aus allgemeinen Steuermitteln finanzierten »Staatskirche«

macht Einverständnis von Islamisten mit dem »Prinzip der Laizität« möglich. Als

der türkische Ministerpräsident Erdoğan 2011 auf einer Tour durch nordafrikani-

sche Staaten, in denen politische Aufstände ausgebrochen und islamistische Regie-

rungen an die Macht gespült worden waren, für das türkische Modell warb, konn-

te er dies tun, ohne in einen praktischen Widerspruch zur eigenen islamistischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 215

Agenda zu geraten.5 In denWorten des islamistischen IntellektuellenMehmet Şev-

ket Eygi heißt es zum Status der Diyanet im Jahr 1990:

»Ich persönlich bin derMeinung, dass der Status quo bewahrtwerden sollte. Denn

die Zeit arbeitet zugunsten des Islam und der Muslime. Ja, alles sollte so bleiben,

wie es ist, und die Muslime sollten mit aller Kraft danach streben, fähige, her-

vorragende, zielstrebige Kader zu erziehen. Der Tag wird kommen, an dem sich

Gerechtigkeit einfinden wird. Da es im sunnitischen Islam keine Trennung von

Religion und Welt gibt, ist die Bewahrung des bestehenden Modells der klügste

Weg, es ist das kleinere Übel.« (Eygi, zit.n. Gözaydın 2009: 278, Übersetzung E.B.)

Hier wird die Erwartung ausgedrückt, dass der Ausbau der Diyanet das Ziel, ei-

nen theokratisch geführten Staat zu errichten, auf lange Sicht näher bringen wird,

dafür hingenommen werden muss, dass diese Institution zeitweise unter der for-

malen Kontrolle von »Laizisten« steht.6 Der Begriff »Welt« ist in diesem Zusam-

menhang ein Synonym für Politik. Das kemalistische Ziel, eine eigenständige Or-

ganisierung von Gläubigen zu verhindern, fällt in der Praxis zusammen mit dem

islamistischen Ziel, eine theokratische Institution aufzubauen, die eine Organisie-

rung von Gläubigen außerhalb der Orthodoxie und damit ein Auseinanderlaufen

religiöser Auslegungen unterbinden soll.

6.1.1 Institutioneller Aufbau

Dass der Staat als eine abgeschlossene Entität begriffen wird, die entweder laizis-

tisch oder religiös ist, hat in der Türkeiforschung zu einer systematischen Fehlein-

schätzung der Religionspolitik und der Rolle staatlich-religiöser Institutionen bei-

getragen (bspw. Kuru 2009; Ozgur 2012). Offensichtlich können sich unterschied-

lich verfasste, durchaus auch zueinander feindlich gesinnte Gruppen innerhalb der

Institutionen eines Staates organisieren und nebeneinander existieren. Die Orga-

nisierung der Theologen im türkischen Staat zeigt jedenfalls, dass dieser von An-

5 Von den frischgebackenen islamistischen Machthabern in Nordafrika wurde dieses Wer-

ben allerdings als Einmischung in die Innenpolitik ihrer Länder aufgefasst und zurückge-

wiesen. Siehe https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-

secular-Egypt-238021 vom 14.09.2011 (Abruf am 12.10.2018).

6 Ferner wurde von manchen Islamisten und Theologen die Auffassung vorgebracht, die reli-

giösen Institutionen sollten autonom sein und gänzlich vom Staat separiert werden. Diese

Auffassung wurde meist allerdings nicht konsequent oder in Abhängigkeit von der politi-

schen Konjunktur vorgebracht, wenn gerade keine konservative oder islamistische Partei an

der Regierung war. Die Gülen Gemeinschaft brachte das Ansinnen in den 2000ern aufgrund

der Rivalität zwischen ihrem privaten religiösen Netz und den staatlichen Institutionen vor.

Eine Sammlung unterschiedlicherMeinungen zur Diyanet, die ein breites bürgerliches Spek-

trum umfasst, findet sich bei Çakır und Bozan (2005).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021


216 Hegemonie und Kulturkampf

fang an nicht als eine laizistische Entität gefasst werden kann, auch wenn diese in

der Verfassung festgeschrieben ist.

Im Laufe eines Jahrhunderts sind die Aufgaben und Funktionen der Diyanet

enorm ausgeweitet worden. 1929 verfügte die Behörde über 6.029 Angestellte.Noch

unter einer CHP-Regierung wurde die Behörde 1950 reorganisiert, sie erhielt die

Aufsicht über die Moscheen, die ihr 1931 entzogen worden war, zurück. Ihr Per-

sonal wurde um 940 Stellen, also um 14 Prozent aufgestockt. 1965 wurden der Be-

hörde bereits 19.693 und 1970 31.149 Stellen zugewiesen. 1984 erreichte die Behörde

die Schwelle von 50.000 Angestellten, 1997 waren es über 80.000. Nach der 1997er

Intervention des Militärs sank das Personal auf etwa 74.000 im Jahr 2003. Einen

besonderen Anstieg des Personals verzeichnete die Behörde mit den AKP-Regie-

rungen. Die Behörde wurde um knapp 46.000 neue Stellen, auf über 120.000 An-

gestellte im Jahr 2013 aufgestockt. Wahrscheinlich bedingt durch die Ausstoßung

der Gülen Gemeinschaft aus der Bürokratie sank das Personal danach auf 109.000

im Jahr 2017. Auf etwa 800 Einwohner des Landes fällt damit ein professioneller

Geistlicher. Ein Vergleich mit den beiden großen Kirchengemeinden in Deutsch-

land, das ungefähr die gleiche Einwohnerzahl wie die Türkei hat, verdeutlicht die

Dimension. Die Katholische Kirche beschäftigte 2017 13.560 Priester, von der Evan-

gelischen Kirche wurden etwa 18.000 PfarrerInnen beschäftigt, zusammengenom-

men also etwa ein Viertel gegenüber der Türkei.7

Tabelle 1: Entwicklung des Personals der Diyanet 1929-2017

1929 1965 1981 1991 2002a 2007 2013 2017

Per-

sonal

6.029 19.693 43.197 74.789 74.368 84.195 121.845 109.332

a Bildung der ersten AKP-Regierung

Das fest angestellte Personal der Diyanet besteht zu einem kleinen Teil aus

Verwaltungsangestellten und Hausmeistern, größtenteils aus verbeamteten Geist-

lichen, die hauptsächlich den Moscheen zugeteilt und als Koranlehrer tätig sind.

Ihr Anteil an allen Beamten der Republik ist von 3,5 % im Jahr 2007 auf 4,22 % im

Jahr 2017 gestiegen.8 Das Personal bezieht einmonatliches Gehalt, Sachleistungen,

bezahlte Überstunden, es erwirbt Ansprüche auf Sozialversicherungsleistungen,

eine Rente und verfügt über eigenständige Interessenvertretungen wie Gewerk-

schaften. Etwa 80 Prozent der Ausgaben der Diyanet gehen an das Personal, zu

7 Siehe https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/ und https://www.evangelisch.de/

inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-

pfarrer vom 06.03.2017 (beide abgerufen am 23.12.2018).

8 Siehe Finanzministerium und Schatzamt der Türkei: www.bumko.gov.tr/TR,908/kadro-ista-

tistikleri.html (Abruf am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer


6. Religiöse Wirkungsstätten 217

dem ab Mitte der 2000er Jahre auch eine wachsende Zahl von Frauen zählt. Sie

sollen »über die Religion aufklären und Familienberatung leisten« (Gözaydın 2009:

107). Für den Bau von Moscheen wendet die Diyanet in der Regel keine Mittel auf,

dieser wird hauptsächlich durch Spenden finanziert. Dennoch kommen auch für

den Bau öffentliche Mittel zum Einsatz über die Kommunen, die Grundstücke zur

Verfügung stellen können. Seit 1998 besteht eine gesetzliche Regelung, bei der Pla-

nung neuer Stadtviertel einen Platz für Moscheen zu reservieren.

Parallel zum Personal ist das Budget der Behörde kontinuierlich gestiegen. Der

durchschnittliche Anteil am öffentlichen Haushalt stieg in den 1950er Jahren von

0,2 % auf etwa 0,7 %, in den 1990ern auf etwa 0,8 % und in den 2010ern (bis 2018)

auf etwa 1,1 % (ebd. 222ff.).9 Zwischen 2003 und 2018 wurde das Budget um durch-

schnittlich 15 Prozent pro Jahr erhöht. Beeindruckend ist die Erhöhung in abso-

luten Zahlen: Von 2002 auf 2018 ist das Budget um das vierzehnfache, von 0,55

Mrd. auf 7,77 Mrd. YTL, erhöht worden. Parallel zum Wachstum des Personals ist

die Anzahl der Moscheen von 42.744 im Jahr 1971 auf 76.445 im ersten Regierungs-

jahr der AKP (2003) gestiegen. Unter der AKP kamen bis 2017 11.576 neue Mosche-

en hinzu, wodurch die Gesamtzahl auf 88.021 stieg. Dies bedeutet, dass pro Jahr

durchschnittlich 827 Moscheen neu eröffnet worden sind.10

Die Expansion der Diyanet lässt sich besonders deutlich ablesen an der An-

zahl der Korankurse, die unter ihrer Obhut durchgeführt werden. Die Kurse, die

in Form von 32Wochen-Kursen oder Intensivkursen in den Sommerferien angebo-

ten werden, werden teils vom fest angestellten Personal, teils durch Werkverträge

mit Externen durchgeführt. 1980 wurden 2.610 Kurse durchgeführt, 1996 wurde

ein erster Höhepunkt mit 5.421 Kursen erreicht. Nach dem Ende der Erbakan-Re-

gierung und den anti-islamistischen Maßnahmen des Nationalen Sicherheitsrats

sank die Zahl. Sie lag 2002 jedoch immer noch bei 3.664 Kursen. Mit der AKP setz-

te ein rapider Anstieg ein: Pro Jahr kamen durchschnittlich 850 neue Kurse hinzu.

2016 wurden 15.796 Kurse mit 674.703 TeilnehmerInnen durchgeführt. Auffallend

ist der hohe weibliche Anteil an den Teilnehmenden, der 2016 bei etwa 84 Prozent

lag,wofür zwei Gründe infrage kommen könnten. Zum einen können Frauen kaum

über das Gebetsritual erreicht werden, da sich in den Moscheen traditionell eine

männliche Gemeinschaft konstituiert. Möglicherweise richten sich die Kurse im

besonderen Maße an Frauen, um die dadurch entstehende Lücke zu schließen.

Zum anderen ist die Beschäftigungsquote von Frauen in der Türkei sehr niedrig,

so dass ihre Erreichbarkeit wahrscheinlich weniger durch regelmäßige Lohnarbeit

9 Siehe Finanzministerium und Schatzamt der Türkei: www.bumko.gov.tr/TR,167/merkezi-

yonetim-butcesine-dahil-kurumlarin-yillar-itibariyle-odenek-a-cetveli-icmalleri-2006-

2018.html (Abruf am 23.10.2018).

10 Siehe Website der Diyanet: http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler (Ab-

ruf am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler


218 Hegemonie und Kulturkampf

eingeschränkt ist. Ein auffallender Sprung ist im Schuljahr 2012/2013 zu verzeich-

nen: Die Teilnehmerzahl an den Korankursen verdreifachte sich in diesem Jahr

im Vergleich zum Vorjahr von 290.818 auf 908.589 und blieb danach auf dem ho-

hen Niveau.11 Der massive Anstieg der Korankurse bedingt schließlich den Anstieg

des weiblichen Personals. Nach Angaben des Behördenleiters arbeiteten 2018 etwa

40.000 Frauen als Koranlehrerinnen für die Diyanet, davon 20.000 bis 25.000 als

Festangestellte oder mit Werkverträgen und die restlichen ehrenamtlich.12

Tabelle 2: Entwicklung von Korankursen 1980-2016

1980 1990 1996 2002 2005 2011 2012 2016

Kurse 2.610 4.998 5.241 3.664 5.654 14.676 15.457 15.796

Teil-

neh-

mer

25.513 51.852 47.291 9.363 11.680 8.963 43.010 107.012

Teil-

neh-

mer-

innen

34.293 94.744 111.155 70.473 116.037 281.855 865.579 567.691

Das Jahr 2012 markiert einen Sprung hinsichtlich der Bildungsaktivitäten der

Diyanet, die eigentlich dem Bildungsministerium obliegen, in das die Behörde

mehrere tausend Geistliche transferiert hat.13 In das Jahr 2012 fällt die Bildungs-

reform, mit der die AKP das Schulsystem mit der Zielsetzung reformierte, eine

»fromme und zürnende«14 Generation zu erziehen, auf die ich im Zusammenhang

mit den Imam Hatip Schulen noch eingehen werde. Seit 2013/2014 hat die Diyanet

ihre Bildungsaktivitäten auf Vorschulkinder (4-6 Jahre) erweitert.15 2017 befanden

sich unter den Teilnehmenden an den Korankursen etwa 88.000 Vorschulkinder,

11 Zusammengestellt aus Daten der Statistikbehörde der Türkei (tuik.gov.tr) und des Nationa-

len Bildungsministeriums der Türkei (sgb.meb.gov.tr).

12 SieheWebsite derDiyanet: https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-

isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi vom 25.04.2018 (Abruf am

24.10.2018).

13 Siehe www.mebpersonel.com/meb/diyanet-ten-milli-egitim-e-5-bin-50-kisi-gecti-h217-

620.html vom 01.11.2017 (Abruf am 24.10.2018).

14 Auf Türkisch heißt es »dindar ve kindar«. Kindar kann auch als »gehässig«, »rachsüchtig« oder

»einer Sache hartnäckig nachgehen« übersetzt werden.

15 Als allgemeines Ziel des Programms für Vorschulkinder ist definiert: »Den Koran und seine

Buchstaben kennenlernen, kurze Suren und Gebete auswendig lernen, die grundlegenden

Werte des Islam internalisieren« (Öztürk 2018: 13).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi


6. Religiöse Wirkungsstätten 219

2018 soll die Zahl nach Angaben der Behörde auf 150.000 gestiegen sein.16 Dies be-

deutet, dass Kinder im Alter von 4 Jahren damit anfangen, den Koran auswendig

zu lernen.17 In welchem Geist diese Kurse durchgeführt werden, erklärte der Be-

hördenleiter im Zusammenhang mit dem Einmarsch der türkischen Armee nach

Afrin in Syrien. Die bisweilen vorgenommene Trennung zwischen einem zivilen

und militärischen Dschihad negierend brachte der Behördenleiter Erbaş auf den

Punkt, dass der Dschihad ein umfassendes Konzept ist:

»Unseren Märtyrern erbitte ich Gottes Gnade, unseren Versehrten rasche Hei-

lung. Sie kämpfen dort, wir eröffnen hier Korankurse. Sie dort, wir hier führen

den Dschihad. Möge Gott unseren Dschihad annehmen.«18

Die Diyanet initiiert ferner Gebetsrituale und Koranlesewettbewerbe in Schulen,

organisiert Ausflüge von Kindergärten und Schulen in Moscheen. Die Aktivitä-

ten ergreifen auch die Sonderschulen. Seit 2010 erhalten »autistische Kinder« ver-

pflichtend religiöse Unterrichtung, als Maßnahme gegen Atheismus, wie es von

Seiten der Betreiber heißt.19 Den Sonderstatus, der den Institutionen der sunni-

tischen Religion gewährt wird, unterstreicht ein Schwerpunktprojekt der Diyanet,

das in der Ausbildung von »hafız« besteht. »Hafız« werden Personen genannt, die

den gesamten Koran auswendig gelernt haben und rezitieren können. Es handelt

sich um mehrere hundert Seiten auf Arabisch. Seit 2014 können auf Wunsch ihrer

Eltern Kinder ab der fünften Klasse – etwa im Alter von zehn Jahren – für ein Jahr

von der Schulpflicht entbunden werden, um den Koran auswendig zu lernen.20

Die Diyanet fordert vom Bildungsministerium, dass der Zeitraum auf zwei Jahre

erhöht wird, da ein Jahr nicht ausreiche. Für das Erlernen einer anderen Religion,

einer Weltanschauung oder des Atheismus gibt es in der Türkei keine Freistellung

von der Schulpflicht.

Darüber hinaus sind dieMoscheen für die AKPOrte, an denen sie für politische

Ziele und Wählerstimmen wirbt.21 Im kurdischen Südosten der Türkei streitet die

16 Siehe https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku

­ran-kur­su-pro­gra­mi/ vom 06.09.2018 (Abruf am 24.10.2018).

17 Siehe www.haber7.com/guncel/haber/900706-6-yasinda-hafiz-olan-zeynep-sinavda-aglatti

vom 10.07.2012 (Abruf am 24.10.2018).

18 Siehe www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/915263/Diyanet_isleri_Baskani_Er-

bas_tan_Af­rin_yo­ru­mu__Onlar_orada__biz_burada_cihada_devam_ediyoruz.html vom

29.01.2018 (Abruf am 13.02.2018).

19 Siehe http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/Eğitimin-Dinselleştirilmesi-

ve-Şura-Kararları.pdf (Abruf am 3.10.2017).

20 Siehe http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf vomMärz 2018

(Abruf am 23.10.2018).

21 Siehe Pinar Tremblay: How Erdogan uses Turkey’s mosques to push ›yes‹ vote, Al-

Monitor, 12.04.2017, https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-

uses-mosques-to-win-referendum.html (Abruf am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html


220 Hegemonie und Kulturkampf

Diyanet gegen die kurdische Bewegung, um sich als religiöse Autorität durchzuset-

zen. Der Streit ist immer wieder eskaliert, so auch im Vorfeld der Parlamentswah-

len im Juni 2013, als Prediger instruiert wurden, gegen die kurdische Opposition

zu agitieren. Die Regierung stellte Mittel für den Neubau von 1.362 Moscheen im

kurdischen Gebiet und für Vergünstigungen der dort Dienst leistenden Prediger

bereit. Neu gebildeten religiösen »Aufklärungsteams« wurde eine aktive Rolle in

der »Terrorbekämpfung« erteilt.22 Zur gleichen Zeit wurde ein groß dimensionier-

tes Projekt beworben, das die Großstadt Diyarbakır, deren Bevölkerung mehrheit-

lich für Parteien der kurdischen Bewegung stimmt, zu einem religiösen Ausbil-

dungszentrum mit Ausstrahlungskraft in die Nachbarstaaten machen sollte.23 Als

die kurdische Bewegung auf dieseMaßnahmen reagierte, indem sie eigene Geistli-

che mobilisierte und das Freitagsgebet24 von der Moschee auf die Straße verlager-

te, handelte sie sich den Vorwurf des »Separatismus« und »Kommunismus« ein:

»Sie tragen den Separatismus in unsere heilige Religion. (…) Deren marxistisch-le-

ninistische Auffassung hat nichts mit Religion zu tun«, so der damalige Minis-

terpräsident Erdoğan.25 Seine Aussage brachte zum Vorschein, dass die Rhetorik

des Kalten Krieges, als Islamismus und Antikommunismus miteinander verwoben

wurden, immer noch eingesetzt wird, obgleich die kurdische Bewegung sich schon

in den 1990er Jahren von sozialistischen Zielen distanziert hatte.

6.1.2 Relative Autonomie und Demokratieverständnis der Diyanet

Es ist nicht verwunderlich, dass die Diyanet politische Positionen einnimmt. Sie

ist eine politische Institution, ihr Personal wird politisch ernannt. Bis 2018 war

sie dem Ministerpräsidenten unterstellt, nach dem Übergang in das Präsidialsys-

tem wurde sie dem Staatspräsidenten unterstellt. Doch trotz enger Anbindung an

die politischen Ziele der AKP verfügt die Behörde über eine relative Autonomie

gegenüber Regierungen. Sie ergibt sich aus ihrem spezifischen Charakter, institu-

tionalisierte Reproduktionsstätte von Geistlichen zu sein, denen sie organisiertes

Handeln ermöglicht. Als 1963 von einer CHP-Regierung der Vorschlag erfolgte, eine

Abteilung für Konfessionen in der Diyanet einzurichten, opponierten in der Diya-

net organisierte Geistliche gegen das Vorhaben. Sie führten die Unteilbarkeit des

22 Siehewww.milliyet.com.tr/bolucu-akimlara-karsi-irsat-ekipleri/guncel/haberdetayarsiv/12.11.-

2010/1313418/default.htm vom 12.11.2010 (Abruf am 12.10.2017).

23 Siehe https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.

html vom 06.05.2011 (Abruf am 23.10.2018).

24 Das Freitagsgebet, bei der die Gemeinschaft in der Moschee zusammenkommen soll, wird

im sunnitischen Islam als das wichtigste Gebet der Woche angesehen.

25 Siehe http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz

,144165 vom 10.05.2011 und https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-ter-

orle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli vom06.04.2011, (beide abgerufen am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli


6. Religiöse Wirkungsstätten 221

Islam und das Bedrohungsszenario ins Feld, es werde eine künstliche Spaltung

zwischen Sunniten und Schiiten auferweckt, dadurch die nationale und religiöse

Einheit gefährdet. Parallel initiierte die rechte Presse eine Diffamierungskampa-

gne gegen AlevitInnen. Angesichts solch organisierter Proteste wurde das Projekt

eingestellt, die Diyanet verteidigte erfolgreich ihre Position als Autorität des Is-

lam (Mertcan 2012: 157f.).Die Behördewiderstand auch jahrzehntelang politischem

Druck, eine Fatwa26 zu veröffentlichen, die das Kopftuch zur Entscheidungssache

Einzelner deklariert, anstatt es als islamisches Prinzip anzuerkennen (Lord 2018).

Bereits in diesen beiden Beispielen tritt die Diyanet als eigenständige und nor-

mativ wirkende Institution auf, die sich politischen Entscheidungen widersetzt.

Verknüpft ist dieses Wirken mit einer eigenwilligen Auslegung von Laizität. Die

Diyanet interpretiert die Trennung zwischen staatlichen und religiösen Angele-

genheiten dergestalt, dass religiöse Angelegenheiten allein der Behörde obliegen

müssten, die Politik sich nicht in die Religion einmischen dürfe.27 Laizität bedeutet

für sie institutionelle Autonomie als Staatsapparat beziehungsweise Nichteinmi-

schung der gewählten politischen Entscheidungsträger. Die Auslegung ist Teil des

kritisierten Verwirrspiels um den Begriff Laizität. Camoufliert wird der grundle-

gend politische Charakter der Behörde als Teil des Staates ebenso wie ihr konkretes

politischesWirken: die Parteinahme der Behörde in den gesellschaftlichen Ausein-

andersetzungen. Dass politische Entscheidungsträger nicht über die Religion be-

finden sollen, bedeutet, dass sie nicht über die Religionsauffassung der Behörde

bestimmen sollen, etwa indem sie darüber befinden, dass der Islam mehr als nur

eine Konfession kennt.

Obgleich die Angestellten der Behörde laut Beamtengesetz sich jeglicher politi-

scher Tätigkeit enthaltenmüssten, ist die Behörde in Kernbereichen des Politischen

aktiv. Sie erhebt Anspruch auf die Formung der nationalen Identität, die als konser-

vativ, sunnitisch und türkisch definiert wird. Sie ist zunehmend an einer Bildungs-

praxis beteiligt, der diese Einschränkungen zugrunde liegen. Ausgestattet mit der

politischen Autorität, den wahren und einzigen Islam zu repräsentieren, nimmt sie

sich heraus, zu allen erdenklichen Angelegenheiten des gesellschaftlichen Lebens

– Kleidung, Essen, Moral, Ästhetik, Sexualität, Arbeitsteilung, Geschlechterrollen,

soziale Hierarchien, Krieg und Frieden, Feind und Freund – eine Auffassung im

Namen der Allgemeinheit zu vertreten. Sie gestaltet den Geltungsbereich der Re-

ligion umfassend, aber die Repräsentantin der Allgemeinheit – »die Politik« – soll

26 Als Fatwawird dasGutachten einer religiösenAutorität bezeichnet, ob eine bestimmteAnge-

legenheit religionsrechtlich legitim ist. Die Diyanet veröffentlicht zumeist auf Anfrage täg-

lich Fatwas zu allen Angelegenheiten. Eine Zeitlang betrieb sie eine telefonischeHotline und

stieg dann auf das Medium Internet um.

27 Siehe https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_

degil vom 08.10.2010 (Abruf am 10.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil


222 Hegemonie und Kulturkampf

sich nicht einmischen. Prinzipiell bedeutet dies, dass die Behörde über dem poli-

tischen Willensbildungsprozess stehen, eine in demokratischen Prozessen herge-

stellte politische Legitimation nicht anerkennen will. Nochmals sei die Tragweite

vor Augen geführt: Eine öffentliche Behörde befindet, dass die gewählten Vertreter

der Öffentlichkeit nicht über sie bestimmen sollen.

Angesichts dieser Anmaßung, die sich auf eine reale Praxis stützen kann, ist

die Bezeichnung Behörde für die Diyanet unzureichend. Es handelt sich zweifellos

um einen theokratischen Beamtenapparat, eine »Staatskirche«, das ist gegen den

Legitimationsdiskurs, der die Behörde als neutrale Dienstleisterin darstellt, zu be-

tonen. Der Apparat ist zugleich funktionaler Bestandteil einer gesellschaftlichen

Partei – der islamistischen Partei der Bourgeoisie – und verfügt ferner über ei-

ne relativ eigenständige Agenda, die in der Ausweitung seines Wirkungsbereichs

basierend auf dem Anspruch auf Autonomie besteht. Die Bezeichnung Behörde

deckt diese parteilich-autonome Seite, die in die sozio-politische Blockbildung im

Rahmen des islamistischen Hegemonieprojekts eingelassen ist, nur unzureichend

ab.

Ferner zeigt sich die Diyanet in Anbetracht eines schwächer werdenden lai-

zistischen Widerstands bestrebt, in den Rechtsbereich vorzudringen. So hat die

CHP einen strategischen Wechsel vollzogen und mobilisiert nicht mehr offensiv

auf laizistischer Grundlage.28 Sie hat sich sukzessive dem islamischen Konservatis-

mus angenähert, beispielsweise durch Adaption eines islamischen Diskurses und

durch die Aufstellung eines türkischen Islamisten (Ekmeleddin İhsanoğlu) als ge-

meinsamen Kandidaten mit der MHP gegen den AKP-Kandidaten Erdoğan bei den

Präsidentschaftswahlen 2014 (Babacan 2014b).29 2017 konnte so ohne nennenswer-

ten Protest per Gesetzgebung die Ermächtigung von Muftis erfolgen, zivile Ehen

schließen zu dürfen. Gefordert hatte diese Ermächtigung seit 2007 die Gewerk-

schaft der Angestellten bei der Diyanet (Diyanet-Sen).30 Seit der Einführung der

28 Das letzte einschneidende Ereignis, bei dem die CHP sich deutlich gegen die Islamisierungs-

politik stellte, war die Bildungsreform von 2012, mit der die AKP das Schulsystem mit der

Zielsetzung reformierte, eine »fromme und zürnende« Generation zu erziehen.

29 Ein Beispiel für diese Anpassung ist die Kritik des CHP-Vorsitzenden an Import-

fleisch aus Osteuropa, weil es angeblich nicht nach islamischen Prinzipien zuberei-

tet wurde. Siehe https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbis-

tandan-gelecek-etler-besmelesiz-kesildi vom 17.10.2017 (Abruf am 12.10.2018). Ein weite-

res Beispiel ist die Legitimation eigener Handlungen sowie die Kritik an Handlungen

des politischen Gegners durch Bezugnahme auf religiöse Vorschriften wie »helal« (von

Gott erlaubt, der Religion gemäß) und »haram« (von Gott verboten, der Religion wi-

dersprechend). Siehehttp://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-hara-

ma-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz,601421 vom 09.04.2018 (Abruf am

12.10.2018).

30 Siehe https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-

kiyabilecek/1523/vom 26.07.2017 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/


6. Religiöse Wirkungsstätten 223

Bürgerlichen Gesetzgebung und des Zivilrechts im Jahr 1926 hatten Kommunal-

beamte diese Funktion inne. Die Inanspruchnahme der Eheschließung durch ei-

nen Mufti ist zwar eine optionale und freiwillige »Dienstleistung«. Sie kann jedoch

als erster Schritt interpretiert werden, das Befugnis der Ulema aus dem Osmani-

schen Reich, Recht zu sprechen, wiederherzustellen. Unabhängig davon, erweitert

die neue Regelung das sunnitische Sonderrecht, bestimmten Bevölkerungsgrup-

pen aus allgemeinen Steuermitteln finanzierte Dienste exklusiv zur Verfügung zu

stellen.

6.1.3 Intellektuelle Führungspraxis – Diyanet im Alltag

Unter der AKP hat die Religion eine enorme Aufwertung erfahren, ohne dass dies

einen scharfen Bruch mit der vormaligen »laizistischen« Praxis notwendig werden

ließ, weshalb die Entwicklung schleichend vonstattengehen konnte. Die Aufmerk-

samkeit für konservativ-islamische Praktiken –wie das Verbot von Alkohol in staat-

lichen Kantinen und bei öffentlichen Anlässen, die Erklärung von Nichtkopftuch-

trägerinnen zu Feinden des Islam,Berührungsverbote zwischen den Geschlechtern

und Legitimierung der Polygamie – war in der ersten Regierungsperiode aufgrund

der liberalen Flankierung der AKP weitgehend auf kemalistische Kräfte begrenzt.

Nach 2012 sind die Aktivitäten, die sunnitische Religion ins kulturpolitische Zen-

trum der Bevölkerungspolitik zu heben, sichtbar beschleunigt worden. Der An-

spruch, das alltägliche Leben nach den Richtlinien eines »wahrhaft islamischen

Lebens« zu gestalten, wurde auch vom Ministerpräsidenten Erdoğan offener for-

muliert. Im Kontext einer Gesetzesinitiative seiner Partei zur Verbannung alkohol-

haltiger Getränke aus dem öffentlichen Sichtfeld gab er auf einer Fraktionssitzung

an die säkulare Opposition gerichtet kund:

»Egalwelche, eineReligion gebietet nicht das Falsche, sonderndasRichtige.Wenn

sie das Richtige gebietet, stellst du dich dagegen, nur weil es die Religion gebi-

etet? Ein Gesetz, das von zwei Säufern gemacht wurde, ist für euch verbindlich,

aber einer Wahrheit, einer Gegebenheit, die der Glauben gebietet, stellt ihr euch

entgegen.«31

Die zentrale Institution für die Umsetzung der »Wahrheit« ist die Diyanet, die in

den Bereich der Sozialhilfe, der Kinder- und Altenbetreuung, der Krankenversor-

gung und der Familienberatung vorgerückt ist (Göker 2013). Seit 2011 sollen soge-

nannte Familienprediger aus den Mauern der Moschee hinaus auf die Straße und

in die Häuser gehen, um dort Sozial- und Konfliktberatung für alle Lebenslagen zu

31 Siehe www.milliyet.com.tr/erdogan-dan-flas-aciklamalar-siyaset-1715196/ vom 28.05.2013

(Abruf am 10.10.2018). Säufer ist eine Anspielung auf den Alkoholgenuss von Atatürk und

seines Weggenossen Ismet Inönü.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Hegemonie und Kulturkampf

leisten.32 Im selben Zuge wurden auf Bezirksebene »Aufklärungs- und Beratungs-

büros für Familien« eröffnet, die an das Amt des Muftis angebunden sind.

Die offizielle Systematisierung von »Hausdiensten« stellt eine neue Qualität

dar, das Wirken in privaten Räumen an sich ist jedoch nicht neu. Ein Geistlicher

sitzt nicht seine Lebenszeit in der Moschee ab und wartet, bis die Gläubigen zu

ihm kommen. Er wirkt im alltäglichen Leben ebenso wie in politischen Ausein-

andersetzungen. Das Tefsir mit den Gelehrten der Ismailağa Gemeinschaft war

eine Form dieses Wirkens, einer weiteren begegnete ich in Izmir, wo ein bei der

Diyanet angestellter Prediger Studenten privat unterrichtete. Die Studenten, die

mich für einige Zeit in ihrerWohngemeinschaft als Gast aufgenommen hatten,wa-

ren Mitte Zwanzig und studierten verschiedene Fächer der Naturwissenschaften,

Ökonomie und Erziehungswissenschaften. Zwei von ihnen wollten eine feste Dis-

kussionsgruppe bilden, hatten sich dafür mit weiteren Studenten zusammengetan

und befanden sich auf der Suche nach einer systematischen Unterrichtung in der

Koranexegese. Sie hatten sich, nachdem sie zum Studieren nach Izmir gekommen

waren, an der Universität kennengelernt, sich weitgehend selbständig mit islami-

scher Theologie auseinandergesetzt und Sympathien zu militanten Strömungen

entwickelt. Sie hörten Musik, die sich um den Dschihad drehte, diskutierten über

die Anwendbarkeit islamischen Rechts, bewunderten den bewaffneten Kampf der

Mudschaheddin und der Hamas, lasen querbeet Koranexegesen verschiedener tür-

kischerTheologen. Eine ihrer Auseinandersetzungen stiftete der Kontakt zu einem

Grundschullehrer in Izmir, den ich ebenfalls kennenlernte. Er vertrat die Ansicht,

der Koran müsse wortgetreu ausgelegt werden und nahm damit in Diskussionen

eine Position ein, die zumeist aneckte und isoliert war, weil die meisten anderen

die Position vertraten, das Buch müsse im Lichte kontemporärer Bedingungen in-

terpretiert werden. Die AKP und die Diyanet kritisierte er dafür, dass sie sich nicht

an die Regeln des Koran hielten, sie seien nicht aufrichtig. Die Studenten teilten

letztere Ansicht mit ihm, die AKP hielten sie für handzahm. Sie kokettierten mit

der »dava«, eine Formel, die für die islamistische Missionierungstätigkeit steht,

die sie sehr kämpferisch auslegten.33 »Entweder bist du einer von uns oder du bist

gegen uns«, war ein Spruch, den sie mal ernst, mal spaßhaft selbst beim Fußball-

spielen auf den Lippen führten. Nur einer der Studenten hatte eine theologische

Ausbildung in seiner Heimat im Norden der Türkei an einer informellen Schule,

die sie mit der alten osmanischen Bezeichnung als Medrese bezeichneten, erhal-

ten. Einige brachten Vorwissen über islamischeTheologie aus ihren Elternhäusern

32 Siehe https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073 vom

15.01.2011 und http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir vom

10.03.2011, (beide abgerufen am 10.10.2018).

33 Dava (türkische Schreibweise, ins Englische eher als dawa oder dawa übertragen) heißt in

etwa »Aufruf zumwahren Islam« oder »Verkündung des wahren Islam« (vgl. Mahmood 2005:

57ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir


6. Religiöse Wirkungsstätten 225

mit und einer hatte ganz neu sein Interesse für den Islam entdeckt. Gemeinsam

wollten sie ihr Wissen synchronisieren und waren dabei auf einen Koranlehrer ge-

stoßen, der ihnen wöchentlichen Unterricht anbot. Sie hatten es vorher mit dem

erwähnten Grundschullehrer versucht, waren jedoch unzufrieden, da dessen Lehre

ihnen nicht systematisch und zielführend genug war.

Als Gast war ich eingeladen, an der konstituierenden Sitzung des Studienkrei-

ses teilzunehmen, die in einer anderen studentischenWohngemeinschaft stattfin-

den sollte. Auf halbem Weg dorthin trafen wir den Koranlehrer, der schätzungs-

weise um die 40 war und uns in seinem Auto den Rest der Strecke mitnahm. Zu

fünft trafen wir in einer Hochhaussiedlung ein. Im Aufzug zur Wohnung fragte

mich der Koranlehrer, ob es stimmt, was man über Deutschland so hört. Ich fragte

zurück, was man so hört. Der moralische Verfall sei dort fortgeschritten. Ich sagte,

dass ich mich darin nicht so gut auskenne. Er sagte, er habe gehört, dass dort viel

»zina« – sexuelle Beziehungen außerhalb der Ehe – betrieben werde. Ich antwor-

tete, das kann stimmen und fragte zurück, ob das in türkischen Städten anders

ist? Er nickte, es sei nicht anders.

Gemeinsam betraten wir die Wohnung und gingen in ein Wohnzimmer, das in

drei Ecken mit Sofas bestückt war. Überall lagen oder standen Bücher verschiede-

ner Theologen, Koranexegesen, Enzyklopädien des Islam, Bücher über den Kema-

lismus,Wörterbücher verschiedener Sprachen.Wir setzten uns alle auf den Boden

um einen kleinen Tisch, nur der Koranlehrer blieb auf dem Sofa sitzen und mein-

te: »Lehrer sitzen erhöht«. Alle lachten. Sogleich ergriff er das Wort und erzählte

von sich, dass er in den 1990ern in der Stiftung Nationaler Jugend (MGV), einer

mit der Wohlfahrtspartei RP assoziierten islamistischen Jugendorganisation, or-

ganisiert war. Einige Anekdoten, in denen es darum ging, dass er damals viele

Leute mit seiner Radikalität vor den Kopf gestoßen habe, folgten. Wie zur Beto-

nung seiner damaligenWildheit benutzte er eine derbe Sprache. Mittlerweile habe

er aber gelernt, dass es darauf ankomme, Streitereien innerhalb der muslimischen

Gemeinde zu vermeiden. Er gab den Studenten die Empfehlung, die Studienzeit

gut zu nutzen, sie zeichne sich dadurch aus, dass sie nicht nur unter Muslimen

seien. Nach dem Studium, im Berufs- und Familienleben trete dies ein, das sei ein

Nachteil, denn einem Muslim müsse man das Muslimsein nicht mehr erklären.

Jetzt jedoch hätten sie Gelegenheit, anderen das Muslimsein näher zu bringen.

Als eine Pause entstand, ergriff einer der Studenten die Gelegenheit, einen an-

deren zu necken, indem er in die Runde erzählte, die Frauen an der Uni würden

auf ihn fliegen. Immer noch witzelnd wandte er sich an den Lehrer, was man denn

da tun könne. Der Lehrer reagierte reserviert: »Möge Gott ihn vor solch einer Ver-

suchung schützen.« Anschließend kam der Lehrer zum Anlass des Treffens und

gab direkt kund, dass alle Bücher außer dem Koran überflüssig seien. Zumindest

für den Anfang müsse dies so sein. Zuallererst müsse der Koran studiert werden,

dann könne man sich mit Auslegungen von anderen auseinandersetzen: »Nur drei

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Hegemonie und Kulturkampf

Bücher haben im Regal zu stehen: der Koran, das Leben des Propheten und die

Hadithen34.« Er ließ sich die verschiedenen Bücher in der Wohnung zeigen und

lehnte sie nacheinander alle als ungeeignet ab. Während er weiter sprach, blätter-

te er wie zufällig im Koran und fand immer die Stelle, von der er gerade sprach.

Unvermittelt nannte er dann seine Bedingungen:

Ich erwarte Kontinuität, die anfängliche Gruppe wird nicht erweitert, wir treffen

uns einmal in der Woche für zwei bis drei Stunden. Es gibt keine Diskussion über

unterschiedliche Auffassungen. Jeder kann seine Argumente darlegen, aber es

wird keine Diskussion geben, keinen Versuch, die anderen zu überzeugen. Ent-

weder überzeugt das bessere Argument odermehrereMeinungenwerden neben-

einander existieren.

Bevor er die erste Sitzung beendete, gab der Lehrer den Studenten eine Aufgabe

für das nächste Treffen. Sie sollten die Namen der ersten Koranverse auswendig

lernen.

Die Sitzung war geprägt von dem Bemühen des Koranlehrers, sich als Kumpel,

der nützliche Ratschläge erteilt, und zugleich als Autorität, die über Erfahrung und

Wissen verfügt, zu behaupten. Indem er alle Koranexegesen und sonstigen Bücher,

die die Studenten ihm vorlegten, zurückwies, räumte er andere Autoritäten bei-

seite und konstituierte sich als Brücke zur einzigen Autorität: dem Koran. Durch

die Erhebung des Koran zur absoluten Referenzquelle etablierte er eine Hierarchie,

mit der ein spezielles Buchwissen aufgewertet und alles andereWissen abgewertet

wurde. Zugleich schuf er sozio-kulturelle Nähe zu den Studenten durch die Erzäh-

lung von Anekdoten aus seiner Jugend. Dieselben Studenten, die die AKP und die

Diyanet als nicht aufrichtig und handzahm ansahen, nahmen ihn nicht als hand-

zahmen Beamten wahr, der ihnen ein Berufs- und Familienleben an den Horizont

malte – dem Gegenteil ihrer Begeisterung für militante Kämpfe. »Für die Sache

kämpfen« (dava) wurde in eine bestimmte Richtung gelenkt: Den Koran studieren,

auswendig lernen, keine Diskussion, die Reihen nach innen schließen, nach außen

agitieren, bevor das Berufs- und Familienleben beginnt.

Offenkundig hält die Diyanet Personal für verschiedene Lebenslagen bereit,

auch für radikalisierte Studenten, die nach Orientierung suchen.35 Sie tritt als zen-

trale Institution auf, die die notwendigen Mittel für diese Praxis zur Verfügung

stellt, in dermaßgeblich ein Buch zur Referenzquelle des gesellschaftlichen Zusam-

menlebens erhoben wird. Die Ausstattung mit einem Gehalt und der Infrastruktur

34 Als Hadithe werden überlieferte Aussprüche und Handlungen bezeichnet, die entweder von

Mohammed selbst stammen sollen oder von ihm gebilligt worden seien. Sie gelten in der

sunnitischen Auslegung des Islam als verbindlich.

35 In ihrer Forschung über ImamHatip Schulen stellt Ozgur fest, dass es eine große Zahl privater

Tutoren gibt, die in der Regel entweder als Lehrer an den Imam Hatip Schulen ober bei der

Diyanet angestellt sind (Ozgur 2012: 112f.). Meine Begegnung war also kein Einzelfall.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 227

gestattet es dem Koranlehrer, sich als konservative Autorität, die religiöse Anlei-

tungen erteilt, (re-)produzieren zu können. Tatsächlich könnte im vorliegenden Fall

die Mäßigung von jugendlichem Radikalismus nach vorne gestellt und die Schluss-

folgerung gezogen werden, bürgerliche Lebensziele – Beruf, Familie, Auto – wirk-

ten mäßigend auf (religiösen) Radikalismus, der in einen spezifischen Wertekon-

servatismus – Beklagen eines moralischen Verfalls, kein Sex vor der Ehe, Distanz

zum anderen Geschlecht – verwandelt wird. Aus dieser Perspektive könnte das Be-

gebnis sogar Assoziationen zur Jugendarbeit christlicher Kirchen in Deutschland

wecken, so wie die AKP ja auch lange Zeit als konservativ-demokratische Partei

nach christlichem Vorbild dargestellt wurde.36 Einer solchen Einschätzung sind

drei Bedenken entgegenzubringen. Erstens entsteht hier ein ausgesprochen au-

toritäres Verhältnis, das, zweitens, bei einer anderen Gelegenheit genauso gut in

eine andere Richtung wirken, beispielsweise auf den bewaffneten Kampf und den

Dschihad einschwören kann, wie es auf höchster Ebene im Zusammenhang mit

Kriegseinsätzen der türkischen Armee geschieht.37 Drittens handelt es sich nicht

um Jugendarbeit, sondern um eine zwar autoritäre aber doch auf studentisches

Lernen gerichtete Beziehung, die die Suche nach Orientierung und Zusammen-

halt als Lernprozess gestaltet, durch den spezifische Praktiken mit spezifischem

Wissen verbunden werden.

6.2 Theologische Bildungsstätten

Die zweite zentrale Wirkungsstätte der Theologen sind ihre originären Ausbil-

dungsinstitutionen, die Imam Hatip Schulen und die theologischen Fakultäten.

Die ImamHatip Schulen wurden 1924 anstelle der geschlossenen osmanischenMe-

drese zur Ausbildung von Vorbetern (Imam) und Predigern (Hatip) eröffnet, wobei

beide Funktionen in einer Person vereint sind, für die die geläufige Bezeichnung

Imam lautet. Die primäre Aufgabe eines Imam in der Türkei besteht darin, religiö-

se Rituale anzuleiten und Ansprachen an die Gemeinde zu halten, die regelmäßig

an Freitagen sowie zu besonderen Anlässen wie religiösen Feiertagen stattfinden.

36 »Political Islam has transformed in Turkey and accepted to function in a secular environ-

ment. The Turkish model can inspire Islamist movements in other countries to become

Muslim democratic movements like the Christian Democrats in Europe«, so beispielswei-

se der Politikwissenschaftler Cengiz Aktar in The Guardian (Egypt: Doubts cast on Turkish

claims for model democracy, https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-

turkish-model-democracy vom 13.02.2011, Abruf am 13.10.2018).

37 Ein jüngeres Beispiel stellt der Einmarsch der türkischen Armee nach Syrien dar, zu dem

die Diyanet aus allen Moscheen das »Eroberungsgebet« aus dem Koran predigen ließ. Sie-

he www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/910385/Diyanet_ten__Afrin__aciklamasi__Camil-

erde_Fetih_Suresi_okunacak.html vom 22.01.2018 (Abruf am 10.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy


228 Hegemonie und Kulturkampf

Doch schon die Wortbedeutung verweist auf einen weiteren Zusammenhang: Die

wörtliche Bedeutung des arabischen Wortes Imam ist Vorsteher, Vorbild, Richt-

schnur oder Führer. Augenfällig ist die Analogie zum griechischenWort Hegemon,

das die gleichen Bedeutungen trägt (Haug 2004: 4). In der islamischenTheologie ist

Imam entsprechend auch eine Bezeichnung für das politische und religiöse Ober-

haupt einer Gemeinschaft. Imam kann dementsprechend sinngemäß als Hegemon

der islamischen Gemeinschaft übersetzt werden.

Die ersten Schulen vermittelten eine rein theologisch-sunnitische Ausbildung.

Sie wurden 1929 wieder geschlossen, nachdem die Nachfrage für die Ausbildung

sank, weil Stellen und Fördermittel knapp gehalten wurden. Durch die Einschrän-

kung seiner materiellen Reproduktionsgrundlagen wurde der Beruf des religiösen

Intellektuellen in der frühen Republik unattraktiv. Vor dem beschriebenen Hinter-

grund einer wahrgenommenen kommunistischen Bedrohung nach dem Zweiten

Weltkrieg und den Auseinandersetzungen innerhalb der CHP, wie dieser Bedro-

hung zu begegnen sei, wurden 1949 noch von der CHP ImamHatip Kurse eröffnet,

die insgesamt 50 Imame ausbildeten, die in Dörfer entsendet wurden. Voraus-

gegangen war die Schließung der Dorfinstitute, die eine aufgeklärt-kemalistische

Weltauffassung in die bis dahin vernachlässigten Dörfer tragen sollten. Ebenfalls

1949 wurde eine theologische Fakultät in Ankara eröffnet, für die öffentliche Sti-

pendien vergeben und Wohnplätze eingerichtet wurden. Mit der Regierungsüber-

nahme durch die DP wurden die Imam Hatip Kurse 1951 wieder in eine Schulform

überführt. Die Schulform legte den Schwerpunkt auf die theologische Ausbildung

in der sunnitischen Tradition des Islam und der arabischen Sprache. Arabisch gilt,

wie bereits erwähnt, als unabdingbar für die islamische Praxis. Einzelne Fächer

an den Schulen sind bis heute die Koranexegese, die islamische Rechtsprechung

und Theologie, das Leben des Propheten und die Hadithe, die eine Sammlung

handlungsanleitender Aussprüche und Praktiken darstellen, die auf Mohammed

zurückgeführt werden. Geübt wird die rhetorische Praxis, die Ansprache des Pre-

digers, durch die Imam Hatip-Schüler praktische Führungsfertigkeiten erwerben

(vgl. Ozgur 2012: 68ff.).

Den ersten Schülern wurden an 7 theologischen Schulen von der sechsten bis

zur zwölften Klasse auch allgemeine Bildungsinhalte vermittelt. 1968 war die An-

zahl der Schulen bereits auf 68 gestiegen. Das rapide Wachstum führte dazu, dass

Ende der 1950er Fachhochschulen (Yüksek İslam Enstitüleri – Hohe Islam Insti-

tute) eröffnet wurden, um Lehrer für die Imam Hatip Schulen (IHS) auszubilden.

Mit dem Militärputsch von 1960 erfuhren die Schulen einen neuen Schub. Entge-

gen der vom Militär gepflegten Behauptung, die kemalistischen Werte gegen die

reaktionäre Gefahr verteidigen zu wollen, wurden unter der kurzen Militärregie-

rung sieben weitere IHS eröffnet. Auch im Militär setzte sich ein Flügel durch,

der bei der Bekämpfung des Kommunismus auf die Förderung der Religion setz-

te. Als das Militär 1971 erneut mit der Begründung intervenierte, die laizistische

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 229

Ordnung schützen zu wollen, ging es tatsächlich gegen die Schulen vor, indem

es die Mittelstufen schließen und die Ausbildung auf drei Jahre begrenzen ließ.38

Von inzwischen 48.475 Schülern an 72 IHS im Jahr 1971 sank die Zahl auf etwa ein

Drittel. Eine schnelle und qualitativ entscheidende Wendung erfuhr dieser Ein-

schnitt mit den Regierungsbeteiligungen der islamistischen Partei MSP zwischen

1973 und 1980.DieMSP legte einen Schwerpunkt auf die Förderung der Schulen, die

in Imam Hatip Lyzeen umbenannt wurden.39 Der Umbenennung entsprach, dass

der Schulabschluss ab 1973 zum Hochschulstudium berechtigte, allerdings mit der

Einschränkung auf sozial- und geisteswissenschaftliche Fächer. Entsprechend der

Vorbereitung auf ein Hochschulstudium nahm das Gewicht nicht-religiöser Fächer

in den Lehrplänen der Schulen zu.40 1974 wurden die Mittelstufen wieder eröffnet,

die 1976 zum ersten Mal auch Mädchen aufnahmen (Çakır u.a. 2004: 57ff.).

Den Durchbruch zur vollen Gleichstellung mit anderen Schulformen erzielten

die Schulen 1983 noch unter der Militärjunta, die 1980 geputscht hatte. Der Schul-

abschluss berechtigte nun zum uneingeschränkten Hochschulzugang. Die Junta

hob erneut die Wahrung der Laizität aufs Schild, während sie den Islam zur ko-

häsiven Kraft und die Türkisch-Islamische Synthese zur Erziehungsdoktrin erhob.

In diesem Zusammenhang wurden auch die theologischen Fachhochschulen in die

Universitäten als theologische Fakultäten integriert (Ozgur 2012: 48f.). Einen vor-

läufigen Höhepunkt mit mehr als 500.000 eingeschriebenen SchülerInnen, mit

einem Frauenanteil von etwa 40 Prozent, erreichte die Entwicklung der Schulen

1996, zeitgleich mit der Bildung der Koalitionsregierung unter Führung der Wohl-

fahrtspartei RP. Bis dahin hatten kumulativ, über mehr als vier Jahrzehnte, etwa 1,5

Millionen Schüler und Schülerinnen eine IHS absolviert. Der Anteil von IHS-Schü-

lerInnen an der Gesamtzahl aller SchülerInnen war von 2,6 % im Jahr 1965 auf 8 %

im Jahr 1985 und 10 % im Jahr 1991 gestiegen.

38 Bis zur Bildungsreform im Jahr 1998 bestand eine Unterteilung der Schulzeit in die obliga-

torische Grundstufe (1.-5. Klasse) sowie die Mittelstufe (6.-8. Klasse) und Oberstufe (9.-12.

Klasse). Danach wurden Grund- und Mittelstufe auf 8 Jahre obligatorische Schulzeit zusam-

mengefasst, wodurch die Mittelstufen wegfielen. 2012 wurde das System erneut verändert.

39 Um die LeserInnen nicht zu verwirren, behalte ich die Bezeichnung ImamHatip Schulen und

das Kürzel IHS bei.

40 Der Zeitanteil der religiösen Fächer sank von etwa 55% auf 40%. Die Schüler und Schülerin-

nen haben längere Schulzeiten als an anderen Schulen, da sie die religiösen Fächer gewis-

sermaßen als Zusatzunterricht erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Hegemonie und Kulturkampf

Tabelle 3: Entwicklung von Imam Hatip Schulen 1950-1998, zusammengestellt nach Çakır

u.a. (2004)

1951 1962 1970 1981 1990 1996 1998a

Schu-

len

7 26 72 710 761 1202 1224

Schü-

lerIn-

nen

876 7.040 48.475 216.864 309.553 511.502 192.786

a Schließung der Mittelstufen und Einführung des Koeffizienten; die Jahresangaben beziehen

sich auf den Beginn eines Schuljahres, 1951 ist entsprechend das Schuljahr 1951/52. Ich habe

die Anzahl der Schulen nach Mittel- und Oberstufe getrennt gezählt. Meine Angaben weichen

deshalb von anderen Quellen ab, in der die Mittel- und Oberstufe zusammen – als eine Schule

– gezählt wurden, wodurch die Zahl sich in etwa halbiert. Das Problem bei der statistischen

Darstellung ist, dass es nicht über die gesamte Zeit Mittelstufen gegeben hat.

Einen Einschnitt in der Entwicklung der IHS stellte die militärische Interven-

tion von 1997 dar. Auf Betreiben des Militärs wurden die Mittelstufen ein weite-

res Mal geschlossen, der Hochschulrat YÖK führte ein Punktesystem ein, wodurch

die AbsolventInnen von allen Berufsschulen, als die auch die IHS nach wie vor

nominell firmierten, bei der Aufnahmeprüfung zur Universität stark benachtei-

ligt wurden. Die IHS verloren an Attraktivität. Eine unbeabsichtigte Folge dieses

zweiten Einschnitts nach 1997 war, dass der Anteil der Schülerinnen den der Schü-

ler stark überstieg. Mädchen wurden trotz erheblich eingeschränkter beruflicher

Aussichten weiterhin auf eine IHS geschickt. Offenbar waren konservativ-religiöse

Familien eher bereit, auf eine Berufslaufbahn für ihren weiblichen Nachwuchs zu

verzichten. Der Beruf des Imam, für den die Schulen ohne Einschränkungen wei-

ter ausbilden durften, blieb weiterhinMännern vorbehalten. Als paradoxaler Effekt

der Benachteiligung von Frauen durch ihre Familien nahm der Anteil von Frauen

in der Ausbildung religiöser Intellektueller stark zu.Nach 1997 stieg auch der Anteil

von Frauen in den theologischen Fakultäten, deren Zugang anders als bei anderen

Fakultäten nicht durch einen Koeffizienten eingeschränkt wurde. Wie angespro-

chen, schlägt sich diese Tendenz einer Öffnung des theologischen Berufs für Frau-

en bereits bei der Diyanet nieder. Zwar sind Frauen noch weit davon entfernt, mit

Männern gleichgestellt zu sein, doch ist die Diyanet seit den 2010er Jahren nicht

mehr eine exklusive Organisation von Männern. Obgleich sich die Entwicklung

noch in ihren Anfängen befindet, lässt sich konstatieren, dass die professionellen

Geistlichen – die Ulema – sich einer Beteiligung von Frauen öffnen.

Mit der Regierungsübernahme Ende 2002 versprach die AKP, die IHS wieder

gleichzustellen. Nachdem ihr Kandidat Abdullah Gül 2007 zum Staatspräsidenten

gewählt wurde und einen neuen Vorsitzenden des Hochschulrats ernannte, konn-

ten erste Maßnahmen zur Einlösung dieses Versprechens ergriffen werden. 2009

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 231

hob der Hochschulrat den Koeffizienten-Faktor für alle Schulen auf. Der Kassati-

onshof revidierte diese Regelung umgehend. Als Zwischenlösung führte die AKP

eine neue Regelung ein, die den Faktor nicht aufhob, aber stark abschwächte, wo-

gegen kein juristischer Widerspruch geltend gemacht wurde. Mithilfe des Verfas-

sungsreferendums 2010, durch das die Regierung die Möglichkeit erhielt, die Jus-

tizbehörden mit neuem Personal zu besetzen, wurde weiterer juristischer Wider-

spruch unterbunden und der Faktor konnte ganz aufgehoben werden. Mit der Bil-

dungsreform im Jahr 2012 wurden schließlich die 1997 geschlossenen Mittelstufen

wieder eröffnet. Die Zahl der Schulen und SchülerInnen schnellte innerhalb kür-

zester Zeit in die Höhe. Im ersten Regierungsjahr der AKP 2003 lag der Anteil von

IHS-SchülerInnen an allen SchülerInnen bei 2,4 %. Im Jahr der Bildungsreform

2012 lag er bei 4,5 %. Im Jahr 2017 war er auf 12 % gestiegen. Um sich die Dimen-

sionen dieser Entwicklung zu vergegenwärtigen, hilft eine Übertragung. Es ist sich

vorzustellen, dass etwa 12 Prozent aller Schüler und Schülerinnen in Deutschland

zu Geistlichen ausgebildet würden. Nur ein kleiner Teil würde einen Beruf des

Geistlichen schlussendlich ausüben, der größere Teil verteilte sich auf andere Be-

rufe, doch alle hätten die Ausbildung zum/zur Geistlichen durchlaufen.

Tabelle 4: Entwicklung von Imam Hatip Schulen 1999-2017, zusammengestellt aus Daten

des Erziehungs- und Bildungsministeriums der Türkei (meb.gov.tr)

1999 2003 2011 2012a 2013 2015 2017

Schu-

len

504 450 490 1.807 2.215 3.116 4.891

Schü-

lerIn-

nen

134.224 71.100 235.000 475.238 714.111 1.201.500 1.350.611

a Wiedereröffnung der Mittelstufen

Die theologischen Schulen wurden also sukzessive mit anderen Schulen

gleichgestellt. Ferner wurden unter der AKP nicht-theologische Schulen der

theologischen Schulform angenähert. 2012 wurde an nicht-theologischen Schulen

zusätzlich zum seit 1982 bestehenden obligatorischen sunnitischen Religionsun-

terricht ein neues Wahlfach zum Koranstudium und zum Leben des Propheten

ab dem fünften Schuljahr eingeführt.41 Ende 2014 beschloss der Nationale Bil-

dungsrat Empfehlungen, wonach der obligatorische Religionsunterricht zukünftig

41 2012 kann insgesamt als ein Jahr bestimmt werden, in dem die Islamisierung offener arti-

kuliert wurde. Ein Jahr darauf formierte sich spontaner Protest, der mit der Besetzung des

Gezi-Parks im Sommer 2013 begann und in einem landesweiten Aufstand gegen das islamis-

tische Hegemonieprojekt kulminierte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Hegemonie und Kulturkampf

bereits mit der ersten Klasse beginnen soll, zugleich die Vermittlung »religiöser

und nationaler Werte« in den Vorschulen systematisiert werden soll.

Noch vor der Bildungsreform im Jahr 2012 hatte der Hochschulrat beschlos-

sen, die Kapazitäten der theologischen Fakultäten zu erhöhen. 1999 existierten 22

Fakultäten, die jährlich etwa 1.000 neue Studenten und Studentinnen aufnahmen.

Die Zahl der IHS-AbsolventInnen lag zu dieser Zeit aber bei 100.000 pro Jahr. Auf

Druck von Abgeordneten der AKP wurde 2008 das Kontingent auf 2.700 nahezu

verdreifacht (Ozgur 2012: 140). Etwa ein Jahr darauf führte ich mein Interview auf

dem Campus der Izmirer Fakultät, das mich auf diese Entwicklung aufmerksam

machte. 2014 wurde eine Regelung getroffen,mit der der Abschluss eines Studiums

an den Fakultäten den Weg zum Beruf des Religionslehrers eröffnete, wodurch die

Attraktivität der Fakultäten erhöht wurde. Ein Büroleiter innerhalb der Diyanet

warb zu diesem Zeitpunkt für die IHS, die einen privilegierten Zugang zum Leh-

rerberuf eröffneten, der 40.000 neue Stellen bereithalte.42 2017 war die Zahl der

theologischen Fakultäten auf 92 angewachsen, die 14.528 Erstsemester aufnahmen

und damit auf insgesamt 92.744 eingeschriebene StudentInnen kamen. Die Zu-

nahme der Fakultäten geht mit einer zunehmenden Hierarchisierung innerhalb

der Gruppe der Theologen einher, bei der die universitäre Bildung wichtiger wird,

um den Beruf ausüben und hohe Positionen erreichen zu können.

6.2.1 Entwicklung des islamistischen Kollektivwillens

Die Bedeutung der Imam Hatip Schulen für die islamistische Bewegung wird in

vielen Arbeiten auf der Grundlage eines rationalisierungstheoretischen Verständ-

nisses begriffen, in der die Religion als weltabgewandt, idealistisch oder kultura-

listisch konzipiert wird. Obwohl der tiefgreifend islamisierende Effekt der Schulen

auf die nationale Kultur und die Institutionalisierung der Religion herausgearbei-

tet wird, werden die Schulen als säkularisierender Faktor eingeschätzt (Tuğal 2009:

48, 143; Ozgur 2012: 148). Aus der hegemonietheoretischen Perspektive dieser Stu-

die besteht die zentrale Rolle der theologischen Schulen in der Konstruktion eines

islamistischen Kollektivwillens. Das Kollektiv der Imam Hatip-Absolventen wird

dazu erzogen, sich moralisch-intellektuell überlegen und berufen zu fühlen, die

Nation anzuführen. In der ersten Ausgabe einer Zeitschrift aus dem Umfeld der

Schulen heißt es im Jahr 1995:

»Diese Generation ist gekommen, um die Jugend zu retten, die ihre Geschichte

vergessen hat, ihre nationalen und humanen Werte nicht achtet, in Dunkelheit

42 Siehe https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-

60-binden-15-milyona-yukseldi,340767 vom 17.05.2016 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi


6. Religiöse Wirkungsstätten 233

versunken, ihr Glück imWesten gesucht hat, mit ausgestreckter Hand.« (zit.n. Oz-

gur 2012: 10, Übersetzung E.B.)

Wie schon dargelegt, kann die Entwicklung des Kollektivwillens auf eine lange in-

tellektuelle Tradition zurückblicken. Das Zitat könnte dem Inhalt und Duktus nach

einer Schrift von Necip Fazıl Kısakürek entnommen sein, der die Leitlinie für die

islamistische Bewegung, eine »fromme und zürnende« Generation zu erziehen,

in einem Appell an die Jugend, das als Gegenmanifest zur Ansprache Atatürks an

die Jugend aufgefasst werden kann, formulierte.43 Ozgur hat festgestellt, dass aus

den Reihen der islamistischen Intellektuellen des 20. Jahrhunderts Kısakürek ne-

ben Mehmet Akif Ersoy in den Gebäuden der IHS eine herausragende symbolische

Präsenz durch Spruchbänder, Schaukästen und andereHinweise zuteilkommt (Oz-

gur 2012: 89). Der Schriftsteller und Dichter Kısakürek (1905-1983) ist eine zentrale

Figur in der Phase des Aufbaus kulturpolitischer Institutionen der Religion nach

dem Zweiten Weltkrieg. Bei ihm nimmt ein auf der Basis der Religion definierter

Nationalismus einen Inhalt an, der in eine Reihe mit den faschistischen Ideologien

des 20. Jahrhunderts gestellt werden kann.44 Kısakürek bekämpfte den Laizismus,

der der nationalen Kultur schade, da er den Lehren des Islam keinen ausreichenden

Platz einräume.45 In Auseinandersetzung mit der ethnischen Frage formulierte er,

dassMuslime anderer ethnischer Abstammungen so lange toleriert werden sollten,

wie sie einerseits dem Islam treu blieben und andererseits keine separatistischen

Absichten hegten. Sobald sie aber solche Absichten hegten, müsse das Türkentum

43 DieAnsprache trägt den gleichen Titelwie die vonAtatürk, nämlichGençliğeHitabe (Anspra-

che an die Jugend). Sie appelliert an eine »kämpferische«, »stolze«, »echte«, »türkisch-mus-

limische« Jugend, die die durch Laizismus hervorgerufenen »Krankheiten« – die Verweich-

lichung und Unterlegenheit gegenüber dem Westen – überwinden, die weltbeherrschende

Stellung der Osmanen wiederherstellen, nicht das Volk, sondern Gott ehren soll.

44 Zum Werdegang des Intellektuellen Kısakürek siehe Ayşe Hür: Necip Fazıl Kısakürek’in

›öteki‹ portresi [Das ›andere‹ Portrait von Necip Fazıl Kısakürek], in: Radikal, 06.01.2013,

www.radikal.com.tr/yazarlar/ayse-hur/necip-fazil-kisakurekin-oteki-portresi-1115579/ (Abruf

am 13.09.2018). Für einen Vergleich ideologischer Positionen von Kısakürek mit dem deut-

schen und italienischen Faschismus siehe Çoban (2015).

45 Kısaküreks schriftstellerische und verlegerische Aktivitäten wurden zum Teil aus der Staats-

kasse bezahlt, so wie er auch lange Zeit ein Gehalt als Angestellter einer staatlichen Bank

bezog (Ayşe Hür 2013, siehe Fn. 44). Dieser Sachverhalt ist beispielhaft für viele islamistische

Intellektuelle. Es gab bestimmte Gruppen, die ein Interesse hatten, dass die Ideen dieser

Intellektuellen in Akademien und Medien produziert wurden, auch indem sie Posten im öf-

fentlichen Dienst bereitstellten. Die Nähe zur DP und den konservativen Nachfolgeparteien

legt offen, dass sie aus den Reihen der besitzenden Klassen finanziert wurden. Gleichzei-

tig waren viele islamistische Intellektuelle, so auch Kısakürek, von Zeit zu Zeit Repressionen

ausgesetzt, insbesonderewenn sie in starkenWiderspruchmit den aktuell dominanten Klas-

senfraktionen und ihren Entwicklungszielen gerieten.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Hegemonie und Kulturkampf

nach vorne gestellt und durchgesetzt werden (vgl. Bora 1998: 130). Aleviten bezeich-

nete er als primitive Abweichler vom wahren Islam, die bekämpft und assimiliert

werden müssten.46

Der Ruf nach einem starken Führer und der Herstellung einer absolutistischen

Ordnung, in der eine Theokratie über das gesellschaftliche Leben wacht, eine klare

Ablehnung der parlamentarischen Demokratie und des politischen Liberalismus

durchziehen Kısaküreks Werk.47 Kennzeichnend ist ein Opferdiskurs, in demThe-

men des Sufismus – das Leiden und sich ganz Gott verschreiben –mit dem Verlust

des Osmanischen Reichs und den Zerstörungen der »Moderne« – kodiert als De-

kadenz des Stadtlebens und Verfall der Familie durch westliche Einflüsse – zu ei-

ner großen Erzählung leidvoller Unterdrückung verbunden werden. In einem sei-

ner bekannteren Gedichte beschwört Kısakürek einen schlummernden Geist aus

den Tiefen der Geschichte, der dem osmanischen Sturmreiter (»akıncı«) gleich

auferstehen, die historische Ungerechtigkeit, die den Muslimen durch den Wes-

ten und den Laizismus widerfahren sei, beenden, verlorenes Land wiedererobern,

Leid und Fremdheit im eigenen Land überwinden und die verlorene Heimat zu-

rückholen soll (vgl. Açıkel 1996: 166ff.).48 Ein zentrierendes Thema seiner Schriften

sind Verschwörungen, die von Juden, Freimaurern, Materialisten und anderen fik-

tiven Gruppen ausgehen, die als Verantwortliche für das Leiden ausgemacht wer-

den.Wie in einem Brennglas verdichtet Kısakürek eine partikulare (Gefühls-)Lage,

die den Verlust der gesellschaftlich führenden Stellung des sunnitischen Intellek-

tuellen mit dem Niedergang des Osmanischen Reichs literarisch zur leidvollen,

schmerzhaften Erfahrung des gesamten Volkes erhebt.

Die Anrufung der Vergangenheit sollte das ideologische Fundament für einen

politischen Akteur legen und die Themen vorgeben, über die dieser sich konstitu-

iert. Kısakürek avancierte in den 1950ern zu einem Stichwortgeber für AdnanMen-

deres, Großgrundbesitzer und Vorsitzender der DP, dem er sich unter der Prämisse

andiente, dass »die Türkei ein muslimischer Staat ist und bleibt« (zit.n. Yücekök

1977: 93). Heute gehören Zitate aus Kısaküreks Ansprache an die Jugend zum rhe-

torischen Standardrepertoire islamistischer Politiker, mit dem sie für ihr Erzie-

hungsprogramm werben. Der prominenteste Verehrer von Kısakürek ist Staats-

46 Siehe Kazım Ateş: Necip Fazıl’ın Dersim’i [Necip Fazıls Dersim], in: Birikim, 11.12.2011,

www.birikimdergisi.com/guncel-yazilar/575/necip-fazil-in-dersim-i#.XDjBRNPQgnQ (Abruf

am 12.10.2018).

47 Kısakürek, Necip Fazıl: İdeoloçya Örgüsü [Ideologia Flechtwerk]. DasWerk ist eine Schriften-

sammlung ohne Jahresangabe. »İdeoloçya« ist eineWortschöpfung von Kısakürek, für die es

eigentlich keine Übersetzung gibt.

48 Es handelt sich um das Gedicht mit dem Titel Sakarya.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 235

präsident Recep Tayyip Erdoğan, der selbst an einer IHS zum Imam ausgebildet

wurde.49

In ihrer Forschung über Imam Hatip Schulen nennt Ozgur deren Leistung als

Vermittlung eines Habitus. Unter Bezug auf Bourdieu, der darunter »ein System

dauerhafter und übertragbarer Dispositionen, die vergangene Erfahrungen inte-

grierend in jedem Moment als eine Matrix von Wahrnehmungen, Geschmäckern und

Praktiken funktioniert« (Bourdieu 1977: 82f., Hervorhebung im Original) begreift,

fasst sie den Habitus als Kultivierung religiöser Sensibilitäten der SchülerInnen

(Ozgur 2012: 64). Sie führt aus, wie der Schulbesuch eine kollektive Identität, das

Bewusstsein, ein Imam-Hatipli zu sein, hervorbringt. Ein Imam-Hatipli ist je-

mand, der die Schule besucht hat und beruht auf der Vorstellung, einer Generati-

on anzugehören, die vom Geist des Islam und des Koran beseelt ist. Vereine, Zeit-

schriften sowie ein soziales Umfeld bestehend aus Familien, Peer-Groups und Leh-

rern sorgtenmeist dafür, dass das kollektive Bewusstsein über die Schulzeit hinaus

perpetuiert werde. Das Kollektiv sanktioniere Abweichungen, übe sozialen Druck

auf Mitglieder aus, insbesondere wenn sie sich entfernten und den »Laizisten« an-

näherten, die als feindliches Lager markiert seien.

Tatsächlich organisieren die Schulen nicht nur religiöse Weltauffassungen,

sondern zugleich eine Perspektive auf gesellschaftliche und individuelle Entwick-

lung als kulturelle Entfaltung einer überlegenen islamischen Identität (vgl. Tuğal

2009: 117). Der indoktrinierende Charakter ist zwar auch bei rechts-kemalistischen

Bildungskonzepten gegeben, die Bindung an eine türkisch-kemalistische Identität

mit Atatürk als Kultfigur herzustellen suchen. Die Besonderheit von Imam Hatip

Schulen besteht aber darin, wie keine andere Schulform in der Türkei ein spezi-

fisches und konzentriertes Kollektivbewusstsein in Anbindung an eine politische

Bewegung entwickelt zu haben.

In den Interviews mit Mitgliedern der AKP-Parteijugend, die eine IHS besucht

hatten, treten als grundlegende Orientierungen der Koran, das Leben des Prophe-

ten sowie das Osmanische Reich hervor.50 Seine eigene Position reflektierend er-

zählte ein Parteimitglied:

Als ich nach Izmir kam, war einer meiner ersten Freunde einer aus Çorum, er war

auch Kurde, aber assimiliert. Ich nannte ihn einen Zwangsbekehrten [devşirme]51.

49 Siehe https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-ve-

rildi vom 25.12.2015 und https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-

erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu vom 11.05.2018, (beide abgerufen am 12.09.2018).

50 Die BezeichnungParteijugend könnte zur Annahme führen, dass es sich um Jugendliche han-

delte. Dies ist nicht der Fall. Wie auch bei anderen Parteien setzte die »Jugend« sich aus jun-

gen Erwachsenen etwa im Alter zwischen 20 und 30 zusammen. Manche studierten, andere

übten Berufe wie die des Anwalts oder des Firmenmanagers aus.

51 Als »devşirme« wird die im Osmanischen Reich praktizierte Aushebung beziehungsweise

Zwangsrekrutierung und -bekehrung bezeichnet, bei der christliche, vorwiegend männliche

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu


236 Hegemonie und Kulturkampf

Na ja, zur damaligen Zeit war ich selbst auch ein Zwangsbekehrter. Das liegt an

der klassischen Erziehung, die wir in der Schule erhalten haben. Wir tragen ei-

ne Begeisterung für die Osmanen in uns. Wenn die anderen die Revolutionen von

Atatürk verteidigen, dann habenwir aus Anatolien die Osmanen, das ist vielleicht

der einzige Unterschied zwischen uns. Es heißt ja auch ›Erhabener Staat der Os-

manen‹. Diesem heiligen Gebilde erbieten wir Respekt, seine unteilbare Einheit

verteidigen wir. Solange die Fahne über uns weht, diese heilige Fahne, sterben

wir für sie, Hauptsache die Fahne weht für immer. […] Über Fatih Sultan Mehmet

[Sultan in der expansivsten Phase des Reichs] denkenwir wie über einenHeiligen.

[…] Wir sind so erzogen worden, in solch einer Struktur, dass wir für den Staat im

Geiste Murad IV. [Sultan, der im Alter von elf Jahren den Thron bestieg und der

mit autoritären Tugenden assoziiert wird] alle unsere Glieder opfern. Die ande-

ren empfinden das für Atatürk, uns ist das für das Osmanische Reich eingeprägt

worden.

Die kritische Distanzierung von der eigenen Sozialisation, die andeutungsweise

erkennbar wird und im Laufe des Interviews deutlicher zu Tage tritt, blieb in mei-

nen Interviews eine Ausnahme. Der Interviewpartner führte sie auf eigenständige

Studien an der Universität und die Konfrontation in Izmir mit Nicht-Anerkennung

seiner für ihn unumgänglichen kurdischen Identität zurück, die ihn zur Reflekti-

on drängte. Auf die Distanzierung von der »osmanischen« Erziehung aufgrund

der kurdischen Identität werde ich an späterer Stelle noch eingehen. Der Inter-

viewpartner reflektiert, dass die Begeisterung für das Osmanische den »vielleicht

einzigen« Unterschied zu den »Anderen« ausmache. Er thematisiert die nationalis-

tische Begeisterung als Ergebnis einer erzieherischen Anstrengung, der er an einer

Imam Hatip Schule unterworfen war und von der er sich zu emanzipieren such-

te. Zugleich verallgemeinert er diese Erfahrung als »anatolische« Erfahrung, worin

sich die Überzeugung spiegelt, über die relativ kleine Gruppe der Imam Hatip Ab-

solventen hinaus Teil einer größeren Gemeinschaft zu sein. Bei anderen Interview-

partnern, die eine Imam Hatip Schule besucht hatten, trat der geteilte Bildungs-

hintergrund über die Sprache, durch Allegorien und Geschichten hervor. Formeln

wie »Selam-ün aleyküm« (»Friede seimit dir«, klingt neutral, hat aber eine religiöse

Konnotation), »hamdolsun« und »Allah’a şükür« (beides »Gott sei Dank«), »eyval-

lah« (»im Namen Gottes, so soll’s sein«), »Allah vergisi« (»Gottes Gabe«) wurden oft

gebraucht.

Auf die Frage, nach welchen Kriterien er sein Team auswählt, holte der Vorsit-

zende der Forschungs- und Entwicklungsabteilung der AKP-Jugend in Izmir, der

zugleich als Manager eines Familienunternehmens arbeitete, weit aus:

Jugendliche aus ihren Familien verschleppt und islamisiert wurden, um sie im Militär und

der Verwaltung einzusetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 237

Haben wir Zeit? Ja? Dann lass mich dir eine schöne Geschichte erzählen. Es be-

gibt sich in der Kanuni-Periode. Da ist Mimar Sinan, der von allen Architekten der

Welt bewundert wird.52 Eines Tages ruft Kanuni Sinan zu sich und spricht: Baue

mir eineMoschee, sie soll in allerMunde sein, sie soll viele Botschaften enthalten,

diese von Generation zu Generation überliefern. Sie soll unverwüstlich sein, je-

dem Erdbeben widerstehen. Mit diesenWorten schickt er Sinan fort. Es vergehen

vier Jahre und das Volk verlangt nach der Moschee. Sinan ist im Volk sehr beliebt,

es verfolgt seine Werke aufmerksam. Nach vier Jahren ist gerademal das Funda-

ment der Moschee gelegt und das Volk wird ungeduldig. Eines Tages tritt es ver-

sammelt vor Kanuni, den Padischah. Mein Gebieter, spricht es, Ihr habt befohlen,

aber es sind jetzt schon vier Jahre, die wir auf unsere Moschee warten, Mimar Si-

nan nimmt uns wohl auf den Arm, er hat uns wohl vergessen. Der Padischah wird

ärgerlich: Ruft mir sofort den Sinan. Sinan erscheint vor dem Padischah: Komm

mal her du großer Architekt, ich hatte dir doch befohlen, eine Moschee zu bauen.

Ja, sagt Sinan. Und, was hast du getan? Du hast die Grube ausgehoben und das

Fundament gelegt, seitdem ist nichts weiter geschehen. Woran liegt das? Mein

Gebieter, spricht Sinan, wenn etwas Generationen überdauern soll, muss das Fun-

dament stabil sein. Ich warte seit vier Jahren, dass das Fundament sich setzt. Gebt

mir noch zwei Monate. Was soll der Padischah tun, es ist der große Mimar Sinan.

Gut, spricht er und schickt Sinan fort. Nach zwei Monaten wird der Bau fortge-

setzt und nach nur einem Jahr steht die Süleymaniye Moschee. Könige aus aller

Welt, die wichtigen Staatsmänner und Architekten kommen in Scharen, besich-

tigen die Moschee. Sie ist noch nicht ganz fertiggestellt, kleinere Arbeiten an der

Gartenmauer sind noch imGange. Ein Architekt wendet sich an Sinan:Wie wählst

du dein Team aus? [an mich gewendet] Jetzt sind wir bei Deiner Frage. Komm, ich

zeig’s dir, spricht Sinan. Sie gehen in den Innenhof der Moschee zur Gartenmau-

er, wo gearbeitet wird. Frag, wen du willst, spricht Sinan, hier sind die Lehrlinge,

die Gesellen, die Meister. Mein Kernteamwird sich dir zu erkennen geben. Sie ge-

hen zu einemMeister und der Architekt fragt ihn, was machst du, Meister? Siehst

du doch, ich haue Steine. Gut, sie gehen zum nächsten: Was machst du? Ich haue

Steine für diese Mauer. Sie gehen zu einem dritten: Und du? Ich haue Steine für

eine Moschee, für die Süleymaniye Moschee, die Generationen überdauern wird.

Der erste Meister haut nur Steine, erfüllt seine Aufgabe, der zweite ist sich

der Bedeutung seiner Arbeit schon bewusster, er baut eine Mauer, der dritte weiß

52 Kanuni bedeutet »Der Gesetzgebende« und meint den Sultan Süleyman, der in der Hoch-

phase des Reichs regierte. Den Beinamen Kanuni erhielt er aufgrund von Gesetzen und Ko-

difizierungen, die unter seiner Regentschaft erlassenwurden.Mimar Sinanwar einArchitekt,

unter dessen Leitung einige der heute noch bestehenden osmanischen Großbauten errichtet

wurden. Mimar heißt Architekt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Hegemonie und Kulturkampf

genau, was er tut und wem er dient, er haut Steine nicht nur für eine Mauer und

eineMoschee, sondern für ein unvergänglichesWerk. So suche ichmein Teamaus.

Das Heranziehen der Geschichte verweist zunächst darauf, wie präsent das Osma-

nische Reich für Mitglieder des islamistischen Kollektivs ist. Der Interviewpartner

zog sie heran, ohne dass es in den vorausgegangenen Abschnitten des Interviews

oder im anbahnenden Gespräch einen Bezug auf die osmanische Geschichte gege-

ben hatte. Ferner transportiert sie bestimmte Vorstellungen sozialer Ordnung, die

den islamistischen Kollektivwillen charakterisieren. Im Zentrum der Geschichte

steht die Moschee, die die Gemeinschaft zusammenhält und ihr Kontinuität ver-

leiht. Sie ist für die Ewigkeit gemacht, übermittelt Botschaften über Generationen

und zeigt an, wem zu dienen ist. Die Konstituenten der Gemeinschaft, der Regent,

das Volk und der Baumeister, werden über die Moschee zusammengeführt. Die

Beziehungen zwischen ihnen sind geregelt, jeder hat seinen Platz und festgelegte

Bedürfnisse: Das Volk verlangt nach der Moschee, um zu beten, der Padischah, um

seine Größe derWelt zu demonstrieren, der Baumeister will sein Können unter Be-

weis stellen.Das Volk bildet eine Einheit, es tritt versammelt vor den Padischah und

spricht mit einer Stimme. Es ist klar konturiert als fromme, sunnitische Gemein-

schaft, die genau weiß, an wen sie sich, wie und mit welchen Erwartungen wen-

den muss. Mit Anerkennung der Ordnung wird den Subalternen Zugehörigkeit zu

einer erfolgreichen und aufstrebenden Gemeinschaft versprochen, die die Bewun-

derung der gesamten Welt genießt und Neid hervorruft. Wenn sie ihre Position

akzeptieren, dürfen sie erwarten, dass die Herrschenden sich für die Erfüllung ih-

rer Bedürfnisse einsetzen. Nicht Aushandlungen und Ausgleich in demokratischen

Verfahren, sondern die gegenseitige Anerkennung von ungleichen Bedürfnissen ei-

ner als fromm gekennzeichneten Gemeinschaft konstituiert aus dieser Perspektive

die politischen Beziehungen zwischen den Herrschenden und den Beherrschten.

Ein wiederkehrendesThema,mit dem sich nicht nur ImamHatip-Absolventen,

sondern auch meine islamistischen Mitbewohner in der Wohngemeinschaft, die

auf keiner Imam Hatip Schule gewesen waren, auseinandersetzten, war die Frage

der Bestrafung der Frau bei »Ehebruch«. Ein Interviewpartner, Imam Hatip-Ab-

solvent und Mitglied der AKP-Jugend, reflektierte, dass es im laizistisch gepräg-

ten Izmir kaum möglich sei, die in der islamischen Rechtsauslegung vorgesehene

Strafe bestehend aus achtzig Peitschenhieben auf den Rücken der Frau öffentlich

anzuwenden. In diesem Fall müsse eine Alternative gefunden werden, denn

das Familienglück steht für uns an oberster Stelle. Eine Beziehung außerhalb der

Heirat bedroht die Gesellschaft. Es geht darum, dass moralischer Verfall sich wie

ein Virus verbreiten kann, deshalb muss es eine Strafe geben.

Die Auffassung, dass die Familie heilig und Heiraten eine religiöse Pflicht sei, ist

nach Ozgur (2012: 59) eingebettet in die Überzeugung unter Absolventen und Leh-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 239

rern, dass die Schulen Festungen gegen moralischen Verfall, Kriminalität und Pro-

stitution seien. Çakır u.a (2004: 125ff.) legen dar, dass diese Auffassung mit einer

Abgrenzung verbunden ist, die Außenstehende als schmutzig (im übertragenen

Sinne) markiert.

Es zeigt sich, dass die ImamHatip Schulen auf besondereWeisematerielleMa-

nifestationen der Türkisch-Islamischen Synthese sind, in denen eine bestimmte

nationale Identität über eine gemeinsame Sprache, Symbole undWahrnehmungs-

weisen (re-)produziert wird. Sie bilden das intellektuelle Fundament des islami-

schen Konservatismus der AKP. Nicht nur der Lehrplan, auch die mit religiösen

Symbolen durchwirkte Ästhetik und Architektur der Gebäude sind darauf aus-

gelegt, starke Bindungen an islamische Ideen und Praktiken herzustellen (Ozgur

2012: 84). Aus Ozgurs Untersuchung geht hervor, dass die SchülerInnen die Über-

zeugung vorbringen, ihr Leben müsse in Übereinstimmung mit dem Koran und

dem Leben des Propheten stehen, dem sie in ihren religiösen Praktiken, sozialen

Interaktionen, in der Körperpflege wie auch in ihrem Aussehen nacheifern. Sie

würdigen islamische Führungsfiguren wie Kaliphen, die sie zur Orientierung und

Erklärung von eigenen Verhaltensweisen heranziehen.

Tatsächlich bleibt das Heranziehen religiöser Weltbilder nicht auf Verhaltens-

weisen begrenzt, es erstreckt sich auf politische Themen, wie schon in der Ge-

schichte über den Moscheebau sichtbar wurde, und ist mit der Interpretation so-

zialerThemen verwoben. In einem weiteren Interviewmit einemMitglied der Par-

teijugend lenkte ich das Gespräch auf dasThema soziale Ungleichheit.Wir saßen in

einem Straßencafé und schauten beim Reden der Müllabfuhr zu, wie sie die Stra-

ße reinigte. Ich brachte ein, dass die Ungleichheit zwischen einem Straßenkehrer

und einem Fabrikbesitzer durch Vererbung über Generationen hinweg auf Dau-

er gestellt wird. Mein Interviewpartner, der Wirtschaftswissenschaften studierte,

antwortete:

E: Das System ist von vornherein verkehrt, aber es ist kaummöglich, einen Fabrikbesitzer

zu enteignen und seinen Besitz zu verteilen.

I: Das heißt, Ungleichheit reproduziert sich unvermeidlich?

E: ZurZeit des Prophetenwaren derHeilige Ebubekir undderHeiligeOsman sehr reich.Sie

waren reich, bevor sie zu Muslimen wurden. Der Heilige Osman verteilt dann die Hälfte

seines Reichtums im Namen Gottes, am Ende seines Lebens bleibt ihm selbst nichts mehr.

So auch Ebubekir, was bleibt ihm, was seinen Kindern? Wir haben Gott und wir haben

seinen Gesandten, sagt er. Sie verteilen ihren Reichtum, ohne dass der Prophet sie dazu

auffordert. Um die Gesellschaft zu verbessern, geben sie alles aus. Auf der anderen Sei-

te gibt es Gefährten des Propheten, die immer reicher wurden, die egoistisch waren, ein

Menschentyp, der unaufhörlich seinen Besitz mehrte. Salebe, zum Beispiel, will sehr reich

werden, fängt mit ein-zwei Schafen an und wird sehr reich. Der Gesandte Gottes spricht

zu ihm: Es gibt eine Armenabgabe, Gott hat dir so viel Besitz gegeben, andere haben das

nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Hegemonie und Kulturkampf

I: Das ist ja interessant. Er sagt, Gott hat dir das gegeben?

E: Mit Gott hat gegeben ist gemeint, dass er es besitzt. Also jeder Atemzug ist uns ja von

Gott gegeben, das sagen wir so, das ist eine Sprachgewohnheit. Es ist natürlich nicht so,

dass Gott von oben gibt. Du hast dich angestrengt, Tag und Nacht gearbeitet, Salebe, du

hast diesen Besitz erworben, hast deine religiösen Pflichten aber nicht erfüllt. Das so zu

sagen, das ist unserer Sprache fremd.Weil es uns immer in einer anderen Sprache erzählt

wurde, erzähle ich es aus Gewohnheit so.

Mein Interviewpartner diskutierte soziale Fragen entlang eines richtigen Verhal-

tens, für das er Vorbilder aus demGründungsmythos des Islam heranzog. Die »an-

dere« (ihm eigene) Sprache hatte er auf einer Imam Hatip Schule und in seinem

sozialen Umfeld, das er als sehr frommbeschrieb, erworben. Indem er sagte, »es ist

kaum möglich, einen Fabrikbesitzer zu enteignen und seinen Besitz zu verteilen«,

positionierte er sich zu den von mir angesprochenen realen Verhältnissen, die er

für »verkehrt« hielt, aber doch akzeptierte. Sein Rückgriff auf die »Zeit des Prophe-

ten« führte dazu, dass er das Thema der Reproduktion sozialer Ungleichheit von

den ungleichen Ausgangslagen, die Akteure für ihre Reproduktion vorfinden, löste

und stattdessen Ausgleichshandlungen thematisierte, die dem erfolgreichenWirt-

schaften folgen sollten: das Verteilen von Reichtum und die Armenabgabe. Schon

in der Geschichte der Heiligen wird eine Adaption der überlieferten Geschichte an

kapitalistische Verhältnisse vollzogen: Reichtum muss produktiv eingesetzt wer-

den, um sich zu vermehren, andernfalls wird er einfach nur aufgebraucht, wenn

auch für einen »guten« Zweck. Es bleibt weder etwas zumVerteilen, noch etwas für

die eigene Reproduktion. Das Verschenken erweist sich als idealistische Sackgas-

se und eine zweite Geschichte zeichnet das Bild vom fleißigen Unternehmer, der

durch ›eigene harte Arbeit‹ aus seinem Besitz ein Vermögen macht, mutmaßlich

viel und lange Almosen verteilen könnenwird, auchwenn er auf seine »Pflicht« hin-

gewiesenwerdenmuss. In der Interpretationmeines Interviewpartners ist eine be-

triebswirtschaftliche Perspektive mit einer religiösen Botschaft für den politischen

Umgang mit den »Reichen« verwoben. Selbst wenn es sich um sehr unangeneh-

me, »egoistische« Zeitgenossen handelt, sollen sie nicht kritisiert werden, sondern

»freundlich« auf ihre Almosenpflicht hingewiesen werden. Erkennbar wird die Ar-

tikulation von Islam und egoistischen Wirtschaftens, mit der soziale Ungleichheit

und zugleich die Akzeptanz der Folgen konkurrenzkapitalistischen Wirtschaftens

reproduziert wird.

Die Adaption der religiösen Überlieferung an die kontemporäre Ausprägung

der Klassenverhältnisse in der Türkei blieb in dem Interview implizit. Das pater-

nalistische Armutsregime, das das islamistische Hegemonieprojekt kennzeichnet,

wurde nicht ausdrücklich angesprochen und doch prägte dessen Rechtfertigung

die Erzählung. Ferner wurde eine Kongruenz des religiösen Diskurses zum »me-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 241

thodologischen Individualismus« erkennbar (vgl. Yalman 2002: 39ff.), der eine Ge-

meinsamkeit der staatszentristischen Auffassungen von der Bourgeoisie bildet. In

inhaltlicher Übereinstimmung zu polit-ökonomischen Analysen, die individuelle

Einstellungen als Grundlage erfolgreichen Wirtschaftens bestimmen, wird dem

tüchtig-selbstlosen der egoistisch-pflichtvergessene Geschäftsmann entgegenge-

stellt. Ausgangspunkt für gesellschaftliche Dynamiken können aus dieser Perspek-

tive nur die Handlungsmotive des einen der beiden »Menschentypen« sein, die le-

gitimiert werden: Das egoistische Handeln bringt Güter hervor, die am Ende auch

den Reichtum der Gesellschaft erhöhen und Ausgleichshandlungen ermöglichen

können.

Sunnitische Intellektuelle haben eine kollektive Weltauffassung ausgebildet,

durch die sie sich überlegen und zur Führung berufen fühlen. Artikuliert ist die

Weltauffassung mit einem kapitalistischen Entwicklungsprogramm, das den sub-

alternen Klassen die Position von Bittstellern undHilfsempfängern zuweist. Durch

den Bezug auf eine osmanisch-islamische Tradition wird eine historisch-bewährte

Ordnung konstruiert, deren Stabilität vorbildhaft herangezogen wird. Zugehörig-

keit zu einer erfolgreichen und aufstrebenden Gemeinschaft, die Bewunderung

der gesamten Welt und Erfüllung ihrer Bedürfnisse sind die an die Subalternen

gerichteten Versprechen im Rahmen dieser autoritären Ordnung, in der die politi-

schen Beziehungen nicht durch Aushandlungen und Ausgleich in demokratischen

Verfahren, sondern durch gegenseitige Anerkennung ungleicher Bedürfnisse zwi-

schen Herrschenden und Beherrschten gekennzeichnet sind.

6.2.2 Sunniten als Diskriminierte

Die für den Kollektivwillen charakteristische Überzeugung, sich in der Position ei-

nes Unterdrückten zu befinden, ist historisch bedingt durch die Niederlage, die

sunnitische Intellektuelle im Übergang zur kapitalistischen Produktionsweise er-

fuhren. Die Gründung der Republik war für sie kein Neubeginn, sondern die Be-

siegelung ihrer Ablösung aus der Position der Intellektuellen, die eine privilegierte

Stellung in der Ausübung von Hegemonie innehatten. Zur Zeit meines Feldaufent-

halts war die Auffassung, Opfer und unterdrückt worden zu sein, von der Erfah-

rung einer verhinderten Karriere in Folge des 1997er Eingriffs des Militärs über-

zeichnet. Einige Mitglieder der AKP-Jugend gingen 1997-1998 auf eine IHS und

mussten mit der Schließung der Mittelstufen auf eine andere Schule wechseln.

Andere machten trotz Einschränkungen ihren Abschluss an einer IHS und nah-

men ein Studium auf. Sie berichteten, dass ihnen bei Bewerbungsgesprächen für

die Aufnahme in den öffentlichen Dienst von einer Auswahlkommission Fragen

gestellt wurden, die ihren islamischen Hintergrund offen legen sollten, sie selbst

ohne Nachweis einer Verstrickung in islamistische Aktivitäten ausgesiebt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Hegemonie und Kulturkampf

Als ich nach Abschluss meines Jura-Studiums im Jahr 2002 mich zum Staatsex-

amen anmeldete, hatte ich den Beruf Richter vor Augen. Die schriftliche Prüfung

bestand ich mit einer guten Note. Ich war unter den ersten Hundert meines Jahr-

gangs. Das mündliche Vorsprechen im Anschluss bereitete mir allerdings schon

im Vorfeld Kopfzerbrechen. Nun sollte ich vor eine Kommission treten, die mich

auf meine politische Tauglichkeit für den Staatsdienst abklopfte. Auf die Frage,

was den Laizismus ausmacht, war ich vorbereitet, denn der 1997er Prozess war

damals noch in vollem Gange. Die Antwort eines Juristen ist hier deutlich vor-

gegeben, die Trennung von Staat und Religion ist ein Staatsprinzip. Als ich dann

gefragt wurde, welche Schule ich vor meinem Studium besucht hatte, wurde klar,

dass das Gespräch einen anderen Lauf nehmen würde. Ich sagte, ich habe eine

staatliche Schule für Religionsgelehrte besucht. Die Stimmung schlug sofort um.

Ichmerkte, wiemir in hohenWellenMisstrauen entgegenschlug. Die Antwort auf

die nächste Frage, was denn der Beruf meines Vaters sei, hatte ich mir bereits zu-

rechtgelegt: Er ist Staatsbediensteter in einer Moschee, sagte ich. Er ist also ein

Imam, bekam ich zurück. Ab da war besiegelt, dass ich keine Chance mehr hatte.

Der Interviewpartner, der in der Partei eine Leitungsfunktion einnahm und zu-

gleich den Beruf des Anwalts ausübte, erfuhr, dass sein Fachwissen nicht ausreich-

te, um nach der Intervention in das Feld des öffentlichen Diensts eintreten zu kön-

nen. Es bedurfte zusätzlich eines glaubwürdigen Nachweises einer laizistischen

Weltauffassung, die mit einem Aufwachsen in einem Milieu explizit islamischer

Institutionen – der Familie eines Imam und der IHS – schwer zu erbringen war.

Seine angestrengt zurechtgelegten Antworten auf erwartete Prüfungsfragen, mit

denen er sich als Diener des Staates zu kennzeichnen versuchte, spiegeln dies.

Nach 1997 ging es vielen ImamHatip-Absolventen ähnlich. Aus der biographischen

Perspektive waren sie Opfer eines repressiven Eingriffs in einen Lebensplan, in den

sie hineinsozialisiert wurden. Qualifikationen, die zum Eintritt in den öffentlichen

Dienst befähigten, wurden durch die Verkopplung mit der Erziehung als sunniti-

scher Muslim nach der Intervention abgewertet.

Der biographisch erfahrenen Diskriminierung war indes der Sonderstatus vor-

ausgesetzt, durch den sunnitische Muslime exklusive Förderung in eigenen Bil-

dungsinstitutionen und Wirkungsstätten erhielten und in denen sie die Auffas-

sung ausbildeten, einem moralisch überlegenen Kollektiv anzugehören, dem Füh-

rungsaufgaben zukommen. Meine Interviewpartner thematisierten den Sachver-

halt, qua kultureller Merkmale über andere Gruppen in der Gesellschaft gestellt

worden zu sein, nicht als Privileg, sondern als selbstverständliches Grundrecht.

Auch wenn keine biographisch nachvollziehbare Diskriminierung wie die Abwer-

tung eines Fachwissens vorhanden war, begriffen sich Islamisten als benachteiligt

und herabgesetzt. Im Nachgang an die Sitzung, die den Auftakt zum Koranunter-

richt durch den bei der Diyanet angestellten Imam bildete (Kap. 6.1.3), fragte ich

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 243

meine Mitbewohner, wie es zusammenpasst, dass sie sich einerseits radikal nen-

nen und die Diyanet dafür kritisieren, nicht radikal genug zu sein, andererseits

von einem Beamten der Diyanet Unterricht nehmen. Einer entgegnete, er sei kein

Radikaler, sondern ein Muslim und führte aus, dass Muslime immer vom türki-

schen Staat unterdrückt worden seien. Ich antwortete, der türkische Staat unter-

drücke doch nicht dieMuslime, sondern bestimmte Auslegungen des Islamwie das

Alevitentum. Er fragte empört zurück, an welcher Stelle er als Muslim vom türki-

schen Staat profitiere. Ich antwortete, dass er gerade von einem alimentierten Be-

amten des türkischen Staates Unterricht im Muslimsein in Anspruch genommen

hatte. Diesen Einwand überging er und erklärte, dass Aleviten keine Muslime sei-

en. 99 Prozent der Bevölkerung seien bestenfalls werdende Muslime, ich sei noch

nicht mal das. Das Gespräch war durch meinen Einwand eskaliert und ich brach

es ab. Die Überzeugung, einer diskriminierten Gruppe anzugehören, perspekti-

vierte die Wahrnehmung meines Gesprächspartners so stark, dass er offenkundig

Widersprüchliches nicht wahrnahmund auf einen konkreten Einwandmit Exkom-

munikation aus der Gruppe der (werdenden) Muslime reagierte.

6.3 Netzwerk der religiösen Infrastruktur

Die Diyanet und die theologischen Bildungsinstitutionen bilden die zentralen Re-

produktionsstätten der sunnitischen Intellektuellen, die in ein umfassendes mate-

rielles Netzwerk eingebettet sind, das fördernde und unterstützende Funktionen

ausübt. Die Diyanet, deren Personal überwiegend aus Imam Hatip-Absolventen

besteht, ist selbst organisierendes Zentrum eines Netzwerks, das weit über die Ver-

waltung derMoscheen und Gebetsräume hinaus verschiedene Aktivitäten umfasst.

Sie erstrecken sich von der Publikation religiöser Schriften und Zeitschriften, dem

Betreiben von Radio- und Fernsehsendern, über die Supervision von Schulbüchern

und Ausübung von Zensur, die gesetzlich verankerte Repräsentation des Imam im

Ältestenrat eines Dorfes bis zur Organisierung von Pilgerfahrten nach Mekka und

Vergabe von Stipendien an Schüler, um qualifizierten Nachwuchs zu fördern. Seit

der militärischen Intervention von 1971 agiert die Behörde als kulturpolitische Ver-

tretung der Türkei im Ausland mit dem Ziel, die Kontrolle über das religiöse Leben

der Staatsbürger im Ausland zu behalten und die türkisch-sunnitische Auslegung

des Koran zu verbreiten (Gözaydın 2009: 137ff., 147).

An die Behörde angegliedert ist die Diyanet Stiftung der Türkei (Türkiye Di-

yanet Vakfı), die Spenden sammelt, um Gesundheitsleistungen für Arme anzubie-

ten, Moscheen zu bauen und auszustatten, Sozialhilfe zu leisten sowie »religiöse

Aufklärungsteams« zu bilden und auszusenden. Die Stiftung ist verlegerisch tätig,

unterhält ein islamisches Forschungszentrum und gründete 2010 eine Universität

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Hegemonie und Kulturkampf

in Istanbul.53 Sie betreibt mehrere Krankenhäuser und Wohnheime, ein Versiche-

rungsunternehmen sowie eine Holding, die ähnlich wie die Holding des Militärs

(OYAK) Sonderrechte wie die Befreiung von Steuern genießt. Die Einnahmen der

Holding, deren Höhe unbekannt ist, da die Stiftung keiner öffentlichen Rechen-

schaftspflicht unterzogen wird, fließen ebenfalls in den Haushalt der Diyanet. Da-

mit existiert eine Art Schattenhaushalt der Diyanet, der aus den Einnahmen einer

kapitalistischen Holding gespeist wird.54

Die theologischen Ausbildungsstätten stehen dagegen im Zentrum eines Netz-

werkes, zu dem Stiftungen, Verbände, Vereine,Medien sowie Parteien und Jugend-

organisationen gehören. Es gibt kein vergleichbares Netzwerk in der Türkei, das so

viele Einzelpersonen über Jahrzehnte undGenerationen hinweg zu integrieren,mit

einer gemeinsamen Sprache und Weltauffassung auszustatten vermochte. Zwar

unterhalten auch andere Parteien Jugendorganisationen und Netzwerke, aber kei-

ne steht in so enger Verbindung mit einer bestimmten Schulform. Als die RP 1996

als stärkste Partei ins Parlament einzog, hatten 54 von insgesamt 84 Abgeordneten,

die sie stellte, einen IHS-Hintergrund (Ozgur 2012: 155ff.). Für die Imam Hatip-Ab-

solventen ist ihre religiöse Identität ausschlaggebend für ihre politischen Präferen-

zen.55 Bei einer Befragung wurde die CHP durchgehend abgelehnt, während der

größte Teil mit der AKP, ein kleinerer mit anderen rechten Parteien sympathisierte

(ebd.: 131f.). In einer Studie über das sozio-kulturelle Profil von AKP-WählerInnen

gaben 28 Prozent ihrer WählerInnen bei der Parlamentswahl von 2002 an,mindes-

tens ein Familienmitglied sei auf einer IHS (gewesen).56 Es kann gefolgert werden,

dass ein wesentlicher mit den Schulen verbundener Erfolg darin besteht, kulturelle

Identität hergestellt und als verbindliche politische Richtschnur etabliert zu haben.

Etwa 70 Prozent der nach 1970 erbauten IHS wurden von Nichtregierungsor-

ganisationen finanziert, weitere 20 Prozent sind durch öffentlich-private Partner-

schaften gebaut worden.57 Nach dem Bau wird das Eigentum zumeist dem Staat

53 Siehe Website der Diyanet Stiftung: https://www.tdv.org.

54 Siehe Çiğdem Toker: Peki ya Fetva Makamının Hesapları? [Was ist mit den Bilanzen des Fat-

waamts?], in: Cumhuriyet, 20.11.2013, www.cumhuriyet.com.tr/koseyazisi/11233/Peki_ya_Fet-

va_Makaminin_Hesaplari_.html (Abruf am 23.10.2018).

55 Von dieser Regel sind wenige Ausnahmen bekannt, zu deren prominenteren Alper Taş ge-

hört, der einer sozialistischen Partei vorsitzt (Ozgur 2012: 133).

56 Siehe www.milliyet.com.tr/yuzde----de-harem-selamlik-protokolu/siyaset/haberdetayar-

siv/20.06.2005/120806/default.htm vom 20.06.2005 (Abruf am 12.10.2018).

57 Zu den größeren und landesweit tätigen NGOs, die auch Stipendien vergeben und Wohn-

heime bauen, zählen Ensar Vakfı, ÖNDER, Ilim Yayma Cemiyeti, der Unternehmerverband

MÜSİAD sowie die IHH. Die Beteiligung von MÜSİAD gibt einen Hinweis, wer für den Zeit-

raum nach 1990 die Spender sind, die den Bau der Schulen finanzieren. In der Literatur wer-

den häufig pauschal »die konservativen Schichten« als Spender genannt, ohne die soziale

Zusammensetzung der Spender zu hinterfragen (Çakır u.a. 2004: 17).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.


6. Religiöse Wirkungsstätten 245

überschrieben, der die Kosten für den Betrieb und das Lehrpersonal trägt. Beson-

ders aktiv in der Förderung mit 100 Imam Hatip Schulen und 50 Wohnheimen ist

die »Vereinigung zur Verbreitung von Wissenschaft« (İYC – İlim Yayma Cemiyeti),

die 1951 mit dem Ziel gegründet wurde, »fromme Generationen« zu erziehen, die

den »nationalen und spirituellen Werten des Landes« dienen (Ozgur 2012: 157ff.).

Zwei islamistische Jugendorganisationen, die für sehr viele IHS-Schüler attrak-

tiv waren und in direkter Verbindung zu islamistischen Parteien stehen, sind die

»Stiftung Nationaler Jugend« (MGV) und der »Verein Nationaler Türkischer Schü-

ler« (MTTB). Der Verein MTTB wurde 1916 bereits vor Gründung der Republik ins

Leben gerufen und war zunächst eine Organisation, die sozialistische Ideen favo-

risierte. Nachdem der Verein 1936 verboten worden war, wurde er 1946 von neu-

em Personal mit antikommunistischer Ausrichtung wieder eröffnet. Doch erst in

den 1960ern wurde er zu einem breitenwirksamen Forum für konservativ-religiö-

se Gymnasiasten und Studenten, warb offen für einen Islamischen Staat und die

Scharia und rief zur Ermordung von Linken auf. Der Verein wurde mit dem Putsch

von 1980 geschlossen und erst 2006 wieder eröffnet. Zu dieser Zeit gaben mehr als

hundert Abgeordnete der AKP, darunter die drei führenden Figuren dieser Zeit –

Tayyip Erdoğan, Abdullah Gül und Bülent Arınç –, an, mit dem MTTB assoziiert

gewesen zu sein (Atılgan 2015b: 593f.).

In den 1970ern hieß die mit der damaligen islamistischen Partei MSP assozi-

ierte Jugendorganisation Akıncılar, die Bezeichnung für den osmanischen Sturm-

reiter, der im erwähnten Gedicht von Kısakürek als historischer Hoffnungsträger

auftaucht. Ihre Mitglieder warben für einen Islamischen Staat und die Einführung

der Scharia. Zahlreiche Gründer der AKP waren Mitglied der Akıncılar. Nach 1980

wird als Nachfolgeorganisation die Stiftung MGV gegründet, zu der sich der neue

Koranlehrer meiner studentischen Mitbewohner bekannt hatte. Die MGV bekam

in den 1990ern großen Zulauf und stand in enger Verbindung zur Wohlfahrtspar-

tei RP. Sie bot unter anderem Gesundheitsleistungen an, vermittelte Unterkünfte

und Nachhilfe, organisierte Wettbewerbe und Konferenzen mit islamistischen In-

tellektuellen und trugwesentlich zur Bildung desNachwuchses bei. Sie wurde 2004

geschlossen (Ozgur 2012: 123ff.).58

Schließlich fördern Mitglieder von MÜSİAD die Schulen. Nach Angaben des

Verbands sollen etwa ein Drittel der Verbandsmitglieder Imam Hatipli sein (ebd.:

168). Dass die Schulen als Sozialisationsinstanz für die »anatolische Bourgeoisie«

fungierten, geht auch aus Interviews mit Unternehmern hervor (Yankaya 2014:

58 Als die Organisation MGV 2004 geschlossen wurde, unterhielt sie 900 Büros und hatte

350.000 Mitglieder, von denen 2/3 auf eine IHS gingen (Ozgur 2012: 125). Die 2002 gegrün-

dete Organisation AGD (Verein Anatolischer Jugend) führt die Tradition der Milli Görüş Be-

wegung fort. Sie istmit der SP (Partei der Glückseligkeit) assoziiert, die einemarginale Partei

des islamistischen Spektrums ist.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Hegemonie und Kulturkampf

38ff.). Anatolische Kleinunternehmer schickten ihren Nachwuchs auf Imam Hatip

Schulen und legten damit einen intellektuellen Grundstein für die spätere Grün-

dung vonMÜSİAD.Einschlägige Publikationen des Verbands, in derenMittelpunkt

der mit einer islamischen Ethik auszustattende Mensch, der sogenannte homo is-

lamicus steht, der in der »muslimischen Familie« und in den Imam Hatip Schulen

erzogen werden soll, legen die Anbindung des Erziehungsprogramms der Schulen

an den Unternehmerverband offen (MÜSİAD 1994; Yarar 1997).

6.3.1 Verlagerung des islamistischen Netzwerks in den Staat

Nach der 1997er Intervention des Militärs und dem Verbot der Wohlfahrtspartei

erlahmte die Organisierung und Bildung der islamistischen Jugend in relativ selb-

ständigen Massenorganisationen. Sie wurde zum einen auf eine größere Anzahl

privater Organisationen verteilt. Schulen privater islamistischer Netzwerke über-

nahmen Bildungsaufgaben. Zum anderen wurde mit Gründung der AKP die Or-

ganisierung und Bildung der Jugend in die Parteistrukturen und noch stärker als

zuvor in die staatlichen Institutionen verlagert. Die Reichweite der Diyanet, der

Imam Hatip Schulen und der theologischen Fakultäten erhöhte sich enorm. Da is-

lamistische Intellektuelle inzwischen in allen staatlichen Institutionen organisiert

waren, waren Massenorganisationen außerhalb des Staates und der Partei für die

Bewegung nicht mehr ausschlaggebend. Die Intellektuellen kämpften nicht mehr

gegen die Institutionen, sondern innerhalb der Institutionen um die Übernahme

der gesellschaftlichen Führungsaufgabe.

Eine Station dieses Kampfs bildete die Verfassungsreform von 2010 (vgl.

S. 37f.). Nachdem sie die Polizeibehörden bereits übernommen hatten und sich

auch im Militär in der Offensive befanden, ermöglichte die Reform die Verdrän-

gung kemalistischer Kräfte aus den höheren Justizbehörden. Mit der stetigen

Expansion der theologischen Fakultäten wurden die islamistischen Intellektuellen

zusätzlich in die Lage versetzt, an den Hochschulen um Führung zu kämpfen.

Eine konkrete Form dieses Kampfes war die Kriminalisierung und Entlassung

von hunderten WissenschaftlerInnen aus den türkischen Universitäten unter

dem Vorwand der »Terrorbekämpfung«. Anfang 2016 unterzeichneten mehr als

2.000 WissenschaftlerInnen, die sich »Akademiker für den Frieden« nannten, eine

Stellungnahme59, in der von der AKP-Regierung die Beendigung der damaligen

militärischen Belagerung kurdischer Städte sowie die Wiederaufnahme von Frie-

densverhandlungen mit der kurdischen Bewegung gefordert wurden. In Reaktion

auf diese Stellungnahme verfasste eine zweite Gruppe Hochschulangehöriger,

59 Siehe Stellungnahme der »Akademiker für den Frieden«:Wewill not be a party to this crime!

10.01.2016, https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63


6. Religiöse Wirkungsstätten 247

die sich »Akademiker für die Türkei« nannte, eine Gegenstellungnahme60, in der

Kritik an der Regierung zurückgewiesen und ihr Unterstützung im »Kampf gegen

den Terrorismus« zugesagt wurde. Ebenfalls mehr als 2.000 Unterzeichner, die

sich als »Türkei-Verliebte« bezeichneten, die die »echten Gefühle und Gedanken

der türkischen Nation« ausdrücken wollten, stellten sich gegen die Kritik ihrer

KollegInnen, die sie als »Gesindel« bezeichneten, »das noch gefährlicher und

niederträchtiger als die Banditen in den Bergen ist«.

Die Gegenstellungnahme verlieh einen unikalen Einblick in die universitäre Or-

ganisierung und Zusammensetzung der intellektuellen Führungsschicht des isla-

mistischenHegemonieprojekts.Der namentlich verantwortlich zeichnende Verfas-

ser war Leiter einer theologischen Fakultät. Die mit Abstand größte Einzelgruppe

unter den Unterzeichnern, die zu 99 % an türkischen Universitäten beschäftigt wa-

ren, wurde mit 20 % von Theologen gebildet, gefolgt von Ingenieuren (12 %) und

Medizinern (9 %).61 Der Frauenanteil betrug 10 %, unter denjenigen mit Professur

oder Dozentur betrug er sogar nur 5 %. Bei den »Akademikern für den Frieden«

lag der Frauenanteil bei 54 %, die größte Gruppe wurde von ÖkonomInnen (19 %)

gebildet, gefolgt von Politik- und ErziehungswissenschaftlerInnen (14 und 9 %). Sie

waren zu einemDrittel an Universitäten außerhalb der Türkei beschäftigt.Die geo-

graphische Verteilung der UnterzeichnerInnen bildete die politischen Kräftever-

hältnisse ab. Die reaktionären Akademiker dominierten in den türkisch-islamis-

tisch regierten Städten sowie in den unter der AKP neu gegründeten Universitäten,

an denen sie durch die Ernennung von Rektoren und über den von ihr kontrollier-

ten Hochschulrat YÖK Dominanz herstellen konnte. Mittels Disziplinarverfahren,

Strafprozessen und anderer Druckmittel wurde nachfolgend ein großer Teil der re-

gierungskritischenWissenschaftlerInnen von ihren regierungstreuen Kollegen aus

den Universitäten entfernt beziehungsweise aus türkisch-islamisch kontrollierten

Städten vertrieben.Mit dem islamistischenHegemonieprojekt hat sich an denUni-

versitäten eine Gruppe von Intellektuellen etabliert, die männlich dominiert sind

und von Theologen angeführt werden. Auch bei anderen politischen Streitthemen

meldeten sich die Theologen geschlossen zu Wort. Als die Diyanet wegen Über-

schreitung ihres stetig anwachsenden Budgets und der Leiter der Behörde wegen

luxuriöser Dienstwagen kritisiert wurden, wiesen 66 Dekane theologischer Fakul-

täten in einer gemeinsamen Erklärung diese Kritik zurück, indem sie auf die In-

60 Siehe Stellungnahme der »Akademiker für die Türkei«: https://www.sabah.com.tr/gundem/

2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek vom 12.01.2016 (Abruf am

12.10.2018).

61 Für eine statistische Auswertung der Zusammensetzung beider Gruppen siehe Efe Ke-

rem Sözeri: Evrensel değerler ve milli yalnızlık: İki akademi, iki bildiri [Universel-

le Werte und nationale Einsamkeit: Zwei Akademien, zwei Stellungnahmen], in: Plat-

form24, 28.01.2016, http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--

iki-bildiri--iki-akademi (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi


248 Hegemonie und Kulturkampf

tegrität der Diyanet als respektable Autorität in religiösen Fragen verwiesen.62 Die

Theologen demonstrierten ein weiteres Mal, dass sie in der Lage waren, organi-

siert zu handeln und sich als Teil eines Kollektivs begriffen, dessen Ziele sie unter

Zugriff auf ihre religiösen Ressourcen legitimierten.

6.4 Materielle Attraktivität der religiösen Infrastruktur

Die IHS hatten lange Zeit »nur« den Status von Berufsschulen inne. Bei ihrer Eta-

blierung mussten einige Rückschläge wie die 1971er und die 1997er Interventionen

des Militärs hingenommen werden. Nichtsdestotrotz waren sie über die gesamte

Zeit Gegenstand eines besonderen Förderns und Werbens durch islamistische und

konservative Politiker und das Militär. Mit dem Putsch von 1980 wurde verstärkt

die Strategie verfolgt, die Bürokratie mit islamisch-konservativem und türkisti-

schem Personal zu besetzen (Ahmad 1993: 194; Tuğal 2009: 91; White 2008: 363).

Absolventen der IHS rückten dadurch in die Gruppe der bevorzugten Kandidaten

auf.63 Die Attraktivität für Eltern, ihren Nachwuchs auf eine theologische Schule

zu schicken, stieg. Es sprach sich herum, dass diese Schulen Karrieren ermöglich-

ten. Zu den Förderpraktiken, die die Schulen attraktiv machten, gehörte, dass das

Bildungsministerium den IHS pro SchülerIn mehr Mittel als anderen Schulen zur

Verfügung stellte. Das Schüler-Lehrer-Verhältnis an den IHS lag in den 1990ern

bis Ende der 2000er bei 10:1, an anderen Oberstufen dagegen bei 20:1. 2009 waren

17 Prozent der Heime, die unter der Aufsicht des Bildungsministeriums standen,

für IHS reserviert, obwohl diese im Durchschnitt weniger als 5 Prozent der Schü-

lerInnen stellten. In den 1990er Jahren lag der Anteil von IHS-SchülerInnen mit

einem Stipendium durchschnittlich doppelt so hoch wie an anderen Berufsschu-

len (Ozgur 2012: 48ff., 142ff.). Nach Çakır u.a. (2004: 73) sind dies Gründe, die die

IHS für Kinder aus ärmeren Familien attraktiv gemacht haben.64

Islamistisch regierte Kommunen stellten ebenfalls besondere Fördermittel zur

Verbesserung der Ausstattung aber auch Stipendien und Preise für IHS-SchülerIn-

nen zur Verfügung, wie zum Beispiel im Rahmen von Koranrezitationswettbewer-

62 Siehe Çiğdem Toker: İlahiyat Fakültesi Dekanına Çağrı [Aufruf an den Dekan der

Theo­lo­gi­schen Fakultät], in: Cumhuriyet, 13.05.2015, www.cumhuriyet.com.tr/koseyazi-

si/275191/66_ilahiyat_fakultesi_dekanina_cagri.html, (Abruf am 12.10.2018).

63 Als die Wohlfahrtspartei RP Mitte der 1990er Jahre an die Regierung kam, sollen etwa 50 %

der Studenten, die eine Anstellung im öffentlichen Dienst erhielten, Absolventen von IHS

gewesen sein, obwohl ihr Anteil an allen Schülern bei etwa 5 % lag (Ozgur 2012: 51).

64 Einzelne Erhebungen indizieren, dass einkommensstärkere Familien ihre Kinder überwie-

gend auf von religiösen Gemeinschaften betriebene private Schulen schicken, sicherlich

aus Prestigegründen, primär aber wegen der besseren Ausstattung gegenüber öffentlichen

Schulen (Cengiz 2013: 301, 377).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 249

ben. Islamistische Politiker werteten die Frömmigkeit von Schülern, etwa religiös

inspirierte Hilfsbereitschaft, wertebasierte Nähe zum »Volk« und denWillen, diese

»Werte« in allen Feldern zu fördern, als besondere Qualitäten und versprachen An-

stellungen. Sie halfen Absolventen bei Bewerbungen und vermittelten ihnen Stel-

len in der Verwaltung auf kommunaler und nationaler Ebene. Zu seiner Zeit als

Bürgermeister von Istanbul in den 1990ern sagte Recep Tayyip Erdoğan:

»In Anbetracht meiner Erfahrungen in der Verwaltung und im Lichte des Geis-

tes, den ich von meiner Schule vermittelt bekam, kann ich in Bezug auf Bildung

und menschlichen Umgang mit voller Überzeugung sagen, dass ich immer einen

Imam Hatipli vorziehen werde, wenn ich nach einer qualifizierten Person Aus-

schau halte.« (zit.n. Ozgur 2012: 145, Übersetzung E.B.)

In den 1960ern bildete die Aussicht auf eine Anstellung bei der Diyanet noch einen

wesentlichen Faktor für Eltern, ihren Nachwuchs auf eine theologische Schule zu

schicken. Die Beamtenlaufbahn wurdemit einem relativ sicheren Einkommen ver-

bunden (Çakır u.a. 2004: 17). Seit Mitte der 1970er ergriff die Mehrheit der Absol-

ventInnen jedoch andere Berufe.65 2010 erhielten nur noch 15 Prozent der IHS-Ab-

solventen eine Anstellung bei der Diyanet. Es ist davon auszugehen, dass die Auf-

hebung der Restriktionen und die Vervielfachung der Schülerzahlen nach 2012 da-

zu führen werden, dass dieser Anteil sehr viel stärker fallen wird. Gegen Ende der

2000er Jahre, mit der AKP an der Regierung, befanden sich IHS-Absolventen auf

allen Verwaltungsebenen in leitenden Positionen, so auch in den Behörden, die die

allgemeinen Lehrpläne für alle Schulformen bestimmen (Ozgur 2012: 147). Der Lei-

ter der Stiftungsbehörde Yusuf Beyazıt, mit dem ich die Entwicklungsgeschichte

der islamistischen Bewegung eingeleitet habe, war keine Ausnahmeerscheinung

mehr.

Der Erwerb einer religiösen Erziehung hatte also an Attraktivität gewonnen,

indem sich die beruflichen Möglichkeiten, die sich mit ihr eröffneten, vervielfach-

ten. Auf diese Weise wurde eine kulturelle Inklusion verstärkt, die schon durch

die Etablierung und den Ausbau der Diyanet, die ausschließlich »Sunniten« of-

fenstand, gegeben war. Die Kehrseite der Inklusion ist die Exklusion von »Nicht-

Sunniten« aus den staatlichen Institutionen. In den gesellschaftlichen Auseinan-

dersetzungen tritt diese Exklusion als Ausgrenzungspraxis in Erscheinung, von

65 Der Anteil der Absolventen, die ein Hochschulstudium aufnahmen, lag in den 1990ern zwi-

schen 15 und 20 % und damit gleichauf mit anderen Gymnasien. Nach 1998 stieg der Anteil

trotz Restriktionen auf über 22 %. Von diesen Absolventen, die ein Studium aufnahmen,

wählten 2/3 Jura oder Verwaltungswissenschaften, beides Fächer, die auch den Weg in die

Bürokratie ebnen. 1992 sollen 60 % der Studenten an der Fakultät für Politikwissenschaften

der Ankara Universität IHS-Absolventen gewesen sein (Ozgur 2012: 46, 50).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Hegemonie und Kulturkampf

der verschiedene Gruppen betroffen sind. In der Diskussion der vorliegenden em-

pirischen Forschungsergebnisse wurde erkennbar, dass diese Gruppen nicht als

politische Gegner, sondern als religiös definierte Gefahr kodiert werden, die die

Gemeinschaft der »Muslime« von innen wie von außen bedrohen. Angehörige an-

derer Religionen und Atheisten werden als Bedrohung von außen konstruiert, ih-

re Exklusion ist damit festgelegt. Die Grenzziehung gegenüber »Laizisten« und

Aleviten blieb weniger eindeutig. Aus der Perspektive islamistischer Intellektueller

waren sie vom richtigen Weg abgekommen, auf den sie durch Umerziehung wie-

der zurückgeführt werden sollten. Sie wurden als werdende Muslime bezeichnet,

denen eine Chance zuerkannt wurde, in das Kollektiv aufgenommen zu werden,

sofern sie bereit waren, sich der Umerziehung zu unterwerfen.

Da die Förderung von IHS-Absolventen eine offen ausgesprochene Priorität

darstellt und die sich an der Zentralregierung befindende AKP über die Beset-

zung öffentlicher Stellen entscheiden kann, besteht die Kehrseite der Förderpraxis

aus der Benachteiligung von Absolventen anderer Schulen sowie – pauschaler –

der Gruppe der »Nicht-Muslime«, der Laizisten und Atheisten. Es ist zu erwar-

ten, dass die Förderpraxis eine gesamtgesellschaftliche Verschiebung zugunsten

einer religiösen Erziehung und der Aneignung einer türkisch-islamischen Welt-

auffassung weiter verstärken wird. Während diese Konstellation schon in anderen

Feldern sichtbar wurde, so in Duraks Untersuchung in Konya, wo die Aneignung

einer konservativ-islamischen Weltauffassung in einem Bedingungsverhältnis zur

Reproduktion als Arbeitskraft stand (vgl. S. 180), wird ein Effekt dieser Verschie-

bung in quantitativen Studien sichtbar, die eine Zunahme der politischen Selbst-

zuschreibung als »religiös« belegen.66 Quantitative Untersuchungen zu dieser Ent-

wicklung im Feld der beruflichen Opportunitäten liegen noch nicht vor. Der explo-

sionsartige Anstieg der Schülerzahlen an den IHS stellt einen weiteren Fingerzeig

dar. Einen konkreten Hinweis auf die Breitenwirkung der Aussicht auf (erhöhte)

Chancen durch den Erwerb einer religiösen Erziehung erhielt ich bei einer Unter-

haltung mit einem Kind, die ich 2013 in einem südanatolischen Dorf führte. Der

elfjährige Schüler der fünften Klasse äußerte den Wunsch, auf eine IHS zu wech-

seln. Seine Familie zeichnete sich nicht durch besondere Frömmigkeit aus, auch

gab es in seinem Dorf keine IHS. So wurde ich neugierig und fragte, warum er

wechseln wolle. »Ich möchte Polizist werden«, war seine Antwort. »Warum musst

du auf eine Imam Hatip Schule gehen, wenn du Polizist werden willst?«, fragte

66 Der Studie zufolge stieg der Anteil derjenigen, die ihre politische Identität als »religiös« an-

gaben, zwischen 2015 und 2017 von 14,7 auf 27,6 %. Neben »religiös« gab es die Möglichkei-

ten, »konservativ«, »nationalistisch«, »republikanisch-kemalistisch«, »sozialdemokratisch«,

»völkisch« oder »sozialistisch« anzugeben. Außer einer leichten Steigerung bei »nationalis-

tisch« wiesen alle anderen eine sinkende Tendenz auf (TSSEA 2018: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 251

ich ihn. »Wenn man Polizist werden will, muss man auf eine Imam Hatip Schu-

le gehen«, antwortete er. Der Junge gab für seine Präferenz weder ideologische

noch familiäre Gründe an, wie das Erlernenwollen der Religion oder Druck der

Familie, die in Umfragen als Beweggründe ausgemacht werden (Çakır u.a. 2004:

19; Ozgur 2012: 107ff.), sondern den pragmatischen Wunsch, Polizist zu werden.67

Wie der Junge dazu kam, diese Verbindung herzustellen, habe ich von ihm nicht

erfahren. Eine formale Verbindung zwischen den IHS und dem Polizeiberuf gab

es nicht. Doch war der Wunsch keine ausgefallene Idee. Er spiegelte die Annah-

me von Wahrscheinlichkeiten, die Folge der Förderung und der Werbekampagnen

waren, die für die Schulen betrieben wurden. In der Kampagne einer IHS in Istan-

bul, die in einer Broschüre mit dem Versprechen warb, IHS-Absolventen würden

einen Vorzug bei der Aufnahme in die Polizei- und Militärschulen erhalten, wur-

de der Zusammenhang sogar explizit hergestellt.68 Der Vorgang verweist auf die

Herausbildung eines auch von anderen Autoren beobachteten Bewusstseins, wo-

nach die Zugehörigkeit zur gesellschaftlichen Partei des Islamismus sich in beruf-

liche Chancen ummünzen lassen sollte (Tuğal 2009: 220f.). Hegemonietheoretisch

lässt sich feststellen, dass das islamistische Projekt Hegemonie organisiert, indem

es der subalternen Anhängerschaft »reale Vorteile« mittels Zugang zu beruflichen

Chancen verspricht. In Abgrenzung zu anderen kulturellen Affiliationen wird die

Annahme der türkisch-sunnitischen Identität attraktiv gemacht.

Währendmeines Feldaufenthalts bin ich einigen Ausnahmen begegnet, die die-

se kulturellen Grenzziehungen herauszufordern schienen und den Anschein er-

weckten, dass das Projekt auch für abweichende kulturelle Identitäten Attraktivi-

tät entfaltete. So waren in der AKP vereinzelt Aleviten vertreten, deren Dabeisein

in Izmir besonders betont wurde, um den pluralen Charakter der Partei hervorzu-

heben. Aleviten nahmen auch politische Funktionen für die Partei in Parlamenten

ein. Die AKP entschied sich in einem überwiegend alevitisch besiedelten Bezirk

sogar für einen alevitischen Bürgermeisterkandidaten. Der Vorsitzende eines ale-

vitischen Vereins in Izmir erklärte mir diese Aufstellung durch die AKP folgender-

maßen:

Wenn dieser Freund sich in einem Bezirk bewerben würde, in dem die AKP eine

Aussicht auf eine Mehrheit hat, dann würde er niemals als Kandidat ins Rennen

geschickt werden. Dass ein Alevit in einem nicht-alevitischen Bezirk von der AKP

67 Der Konflikt mit der Gülen Bewegung, die ihre eigenen Schulen unterhielt, daher wohl kaum

mit den IHS in Berührung kam, lässt annehmen, dass die IHS weiter im Ansehen gestiegen

sind, um die Sicherheitsapparate, die einen besonders sensiblen Bereich bilden,mit loyalem

Personal zu besetzen.

68 Siehe www.yenicaggazetesi.com.tr/asker-polis-okullarina-imam-hatip-ayricaligi-

165­717h.htm vom 12.06.2017 (Abruf am 11.09.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Hegemonie und Kulturkampf

als Kandidat aufgestellt wird, das ist unmöglich, dafür gibt es kein einziges Bei-

spiel. Aber hier, wo die AKP keine Chance hat, stellen sie ihn auf, um möglichst

viele Stimmen für das Oberbürgermeisteramt zu sammeln.

Der politische Pragmatismus der AKP ließ Ausnahmen zu, ohne dass sich da-

durch der kulturelle Charakter des von ihr getragenen Hegemonieprojekts ent-

scheidend veränderte.69 In den Leitungsgremien der Partei erhielten Aleviten kein

politisches Gewicht (vgl. Doğan 2016: 151ff.). Vielmehr wirkte die Nicht-Zugehörig-

keit zur Gruppe der Sunniten beziehungsweise des türkisch-islamischen Kollektivs

als Ausschlussmechanismus, auf den ich an späterer Stelle nochmals eingehenwer-

de.

6.5 Zwischenresümee: Privilegienstruktur und Gruppeninteresse

Der Wiederaufbau der in der Phase der Republikgründung konservierten religiö-

sen Institutionen der osmanischen Ulema nach dem Zweiten Weltkrieg auf Be-

treiben bestimmter Fraktionen der besitzenden Klassen, die im Grundbesitz, im

Handel sowie in der kleinen Bourgeoisie lokalisiert wurden, stellt eine Privilegie-

rung einer kulturell bestimmten Gruppe bei der Zuteilung von Ressourcen und

Dienstleistungen dar: Der sunnitisch ausgebildeten Geistlichen auf der einen und

derjenigen Bevölkerungsgruppe, die deren »Dienste« in Anspruch nimmt, auf der

anderen Seite. Im Widerspruch zum in der Verfassung verankerten Prinzip der

Laizität und der staatsbürgerlichen Gleichheit ist mit der Diyanet und den Imam

Hatip Schulen der Diskriminierung nicht-sunnitischer BürgerInnen eine institu-

tionelle Form verliehen und ein Sonderstatus für die sunnitische Religion geschaf-

fen worden. Der Ulema repräsentiert als professioneller Geistlicher eine Seite des

Sonderstatus, die des Ausführenden, der Zugang zu einer aus allgemeinen Steu-

ermitteln finanzierten öffentlichen Anstellung erhält, um bestimmte Dienste zu

erbringen. Er ist in gewisser Weise der Archetyp des religiösen Intellektuellen,

da seine materielle Reproduktion ausschließlich an die Ausübung einer religiösen

Funktion gebunden ist. Die Ulema verfügen über Institutionen, die ihnen die Ent-

wicklung eines Kollektivwillens, organisiertes Handeln und damit die Artikulation

eines Gruppeninteresses auch imWiderspruch zu politischen Regierungen ermög-

licht. Ihr Gruppeninteresse besteht im Erhalt und im Ausbau ihrer Infrastruktur,

deren Verknüpfung mit exklusiven ökonomischen Opportunitäten sie zu einer Pri-

69 Auch die personelle Integration ehemaliger Mitglieder der CHP kam vor. Während meines

Feldaufenthalts war ein prominenter Fall ein Bürgermeisterkandidat in einem laizistisch ge-

prägten Stadtbezirk von Izmir, der sich von der AKP aufstellen ließ, nachdem er zwei Wahl-

perioden für die CHP dieses Amt ausgeübt hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 253

vilegienstruktur macht. Die Geschichte der islamistischen Bewegung ist auch die

Geschichte des Voranbringens dieser Privilegienstruktur.

In der theoretischen Diskussion wurde dargelegt, dass der Zugang zu den Pri-

vilegien für die Geistlichen auf der Ebene von Verteilungsverhältnissen zweiten

Grades angesiedelt ist (vgl. Kap. 4.3). Er erfolgt durch Einkommen, Sachleistungen

und Fördermittel. Ressourcentheoretisch reformuliert heißt dies, dass der Zugang

zu den ökonomischen Mitteln durch den Erwerb religiöser Ressourcen – ein be-

stimmtes Wissen über die Auslegung und Ausführung der Religion – erfolgt. Das

religiöse Wissen erhält durch diese privilegierte Stellung den Charakter einer ex-

klusiven kulturellen (Bildungs-)Ressource. Da der Erwerb des Wissens zudem an

die Voraussetzung geknüpft ist, einer bestimmten religiösen Gruppe anzugehören,

konstituiert die Zugehörigkeit zu dieser Gruppe eine exklusive soziale Ressource.

Die erste Erweiterung, die aus der hegemonietheoretischen Rekonstruktionsar-

beit erfolgt, besteht folglich in der Feststellung, dass die religiösen Intellektuel-

len ein relativ eigenständiges Gruppeninteresse gekoppelt an exklusive kulturelle

und soziale Ressourcen herausgebildet haben, durch die sie Zugang zu ökonomi-

schen Mitteln erhalten. Diese Erweiterung ist bereits orientierend in die Darstel-

lung der Entwicklungsgeschichte der islamistischen Bewegung eingegangen, mit

der die einzelnen Stationen ihrer Formierung in Anbindung an die bürgerlichen

Klassen der Republik nach ihrer partiellen Ablösung von den besitzenden Klassen

des Osmanischen Reichs nachgezeichnet wurde.

Dass der kulturelle Charakter des Hegemonieprojekts für seine Vermittler ei-

ne ökonomische Seite aufweist, ließ die hegemonietheoretische Rekonstruktions-

arbeit an eine zweite Grenze stoßen, die durch die Differenzierung der ressour-

centheoretischen Erweiterung erfasst werden konnte. Die islamistische Bewegung

vermochte es, eingelassen in gesellschaftliche Kämpfe um Hegemonie, religiöse

Ressourcen auch zur Voraussetzung für gesellschaftliche Positionen zu machen,

die bis dahin durch von der Religion unabhängige kulturelle Bildungsressourcen

und soziale Ressourcen zu erreichen waren. In diesem Prozess avancierte die Stel-

lung der sunnitischen Intellektuellen in der Gesellschaft von der ideologischen Aus-

übung von Hegemonie zur Position der Ausbilder und Vermittler kultureller und

sozialer Ressourcen, die Zugänge in alle Hochschulfächer und Berufe eröffnen.Da-

mit erreichte die islamistische Bewegung zum einen eine breite gesellschaftliche

Streuung der in den Schulen ausgebildeten türkisch-sunnitischen Weltauffassun-

gen. IHS-Absolventen können als Journalisten, Redakteure, Schriftsteller, Wissen-

schaftler, Politiker, Verwalter, Behördenleiter etc. wirken und werden sukzessive

bevorzugt. Sie können damit praktische intellektuelle Funktionen des islamisti-

schen Hegemonieprojekts in allen gesellschaftlichen Bereichen einnehmen. Zum

anderen macht die besondere Förderung und Bevorzugung türkisch-sunnitischer

Weltauffassungen bei der Besetzung von Stellen im gesamten öffentlichen Dienst

die religiöse Erziehung über die Privilegienstruktur hinaus materiell attraktiv. In-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Hegemonie und Kulturkampf

dem die Verbesserung beruflicher Aussichten in eine direkte Verbindung mit einer

theologischen Ausbildung gebracht wird, durch die ein bestimmter Kollektivwille

gebildet wird, der in den gesellschaftlichen Kämpfen für ein bestimmtes kapitalis-

tisches Entwicklungsprogramm Partei ergreift, werden beruflich-materielle Op-

portunitäten in ein Bedingungsverhältnis zur Bildung dieses Willens gesetzt. Bil-

dungsabschlüsse, Fachwissen und die Verfügung über soziale Netzwerke werden

ökonomisch aufgewertet, wenn sie sichmit einer türkisch-islamischenWeltauffas-

sung verbinden. Auf diese Weise wird eine kulturelle Inklusivität hergestellt, die

den relativen Tauschwert kultureller und sozialer Ressourcen, die mit der »Reli-

gion« beziehungsweise dem islamistischen Hegemonieprojekt verknüpft sind, er-

höht. Diese Aufwertung von religiösen Ressourcen in Verschränkung mit dem He-

gemonieprojekt kann als ein kulturell vermitteltermaterieller Inklusionsmechanis-

mus bestimmt werden. Der Mechanismus ist informell gestaltet, sofern es keinen

rechtlich festgeschriebenen Anspruch auf exklusive Förderung gibt und doch wird

vermittelt über den Erwerb von religiösem Wissen und einer islamisch-konserva-

tiven Weltauffassung der Zugang zu realen ökonomischen Vorteilen hergestellt.

6.6 Private islamistische Institutionen – Islamische Gemeinschaften

Die bisher thematisierten zentralen Institutionen der sunnitischen Intellektuellen

waren die Diyanet, die theologischen Bildungsinstitutionen und die politische Par-

tei. Eine vierte Institution, die für die Entwicklung der islamistischen Bewegung

eine besondere Rolle spielt, bilden die islamischen Gemeinschaften. Sie verleihen

der islamistischen Bewegung und den assoziierten Intellektuellen eine noch grö-

ßere gesellschaftliche Reichweite und stellen ebenfalls Institutionen kulturell ver-

mittelter Inklusion beziehungsweise Exklusion dar.

Die Gemeinschaften haben sich sowohl in Assoziation mit der Milli Görüş Be-

wegung als auch außerhalb von ihr entwickelt. Sie verfolgen ebenfalls das Ziel,

einen neuen Menschen zu erziehen, organisieren sich aber nicht in Form von ei-

genständigen politischen Parteien, weshalb sie auch nicht in der Lage sind, mas-

senhafte Anhängerschaft zu mobilisieren. Sie konstituieren sich als besonderer Ty-

pus einer Intellektuellenbewegung. So propagierte die vom Geistlichen Fethullah

Gülen angeführte Bewegung die Erziehung einer geistigen Elite, einer »Goldenen

Generation«. Deren Aufgabe sollte sein, das mit dem Islam vereinte Türkentum

weltweit führend zu machen (Şen 2007; Turam 2007). Auf den Treffen der AKP-Ju-

gend nahm ich wahr, dass sehr viele aktive Mitglieder mit der Gülen Gemeinschaft

assoziiert waren. Einige redeten mit Hochachtung vom »Hoca Efendi«, dem »Ho-

hen Gelehrten«, ein informeller Titel, der Fethullah Gülen von seiner Gefolgschaft

verliehen worden war. Andere erzählten von Rekrutierungspraktiken, Zusammen-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 255

künften und brachten verschiedenste Personen und Gegenstände – Wohnungen,

Heime, Zeitungen, Läden – in einen Zusammenhang mit den Gemeinschaften.

Nach einem Treffen in der großen Gruppe, in der die Sprache wieder mal auf

die Gülen Gemeinschaft gekommen war, fragte ich meinen Begleiter, mit dem ich

das Treffen gemeinsam verlassen hatte:

I: Worum geht es eigentlich bei diesen Gemeinschaften?

A: Nur ums Geschäft. Du hast es doch gehört. Er fährt von einem Ende der Stadt

zum anderen, um Essen zu gehen, nur weil der Restaurantbesitzer ein Muslim ist.

Dumusst dir das wieMÜSİAD oder TÜSİAD vorstellen. Siemachen untereinander

Geschäfte. Das ist die Die-Unsrigen-Denke.

Dassmein Begleiter die religiösen Gemeinschaftenmit dem »Geschäftemachen« in

Verbindung brachte, hatte nachvollziehbare Gründe. Die Gemeinschaften wurden

im Verlauf der Studie bereits als Träger der Türkisch-Islamischen Synthese und

als kleinkapitalistische Investitionsgemeinschaften benannt. In der Besprechung

der Klassenkampfthese wurde dargelegt, dass sie im Zusammenhang mit dem is-

lamischen Unternehmertum als Organisationsformen hervortreten, die Netzwerke

zum Zwecke der Kapitalbildung bilden sowie Multiplikatoreneffekte bereithalten.

Schon in den 1990er Jahren war der Nexus zwischen islamischen Gemeinschaften

und ihren ökonomischen Investitionen derart ausgeprägt, dass sie zu einem ge-

wichtigen politischen Faktor geworden waren. Die Gemeinschaften sollen zusam-

mengenommen über einen Milliardendollarfonds verfügt haben, dessen Mittel sie

über Vereine und Stiftungen in parteipolitische und sozio-kulturelle Aktivitäten

wie den Bau von Moscheen, Schulen, Universitäten, Repetitorien, Schülerheime

und die Armenhilfe lenkten (Doğan 2009a: 297).

Indes ranken sich viele Gerüchte um das innere Funktionieren der Gemein-

schaften und ihren tatsächlichen Einfluss. Allein die Assoziierten der Nurcu, die in

der Türkei mutmaßlich den zahlenmäßig größten Korpus stellen, werdenmitunter

auf mehrere Millionen (Ozgur 2012: 118) und die einzelnen Zellen der Bewegung,

die Häuser des Lichts (»nur« oder »ışık evleri«) genannt werden, auf 20.000 (Atasoy

2009: 129) geschätzt. Die Angaben müssen jedoch spekulativ bleiben. Es gibt viele

Gründe, weshalb Gemeinschaftsmitglieder aber auch Außenstehende die Zahlen

hoch oder niedrig hängen könnten, beispielsweise um Stärke oder Schwäche, Ge-

fahr oder Harmlosigkeit zu demonstrieren. Die Nurcu-Bewegung geht auf Said

Nursi (ca. 1876-1960) zurück. Nach seinem Tod entwickelten sich mehrere separate

Seitenarme. Die affirmative Haltung zu Technologie und Entwicklung bildete die

Basis für die Attraktivität seiner Ideen, die insbesondere von kleineren Gewerbe-

treibenden – Händler, Handwerker und aufsteigende Unternehmer – aufgegriffen

wurden. Ein sichtbares und greifbares Tätigkeitsfeld der Nurcu seit den frühen

1980ern, nach der Öffnung des Schulsystems für private Investoren, ist der Auf-

bau eigener Bildungsinstitutionen. Die Gülen Gemeinschaft ist die prominenteste

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Hegemonie und Kulturkampf

unter den Seitenarmen der Nurcu, die über ein Netzwerk von hunderten Bildungs-

einrichtungen – Schulen, Repetitorien70, Wohnheime für SchülerInnen und Stu-

dentInnen – neben Krankenhäusern, Wohlfahrtsorganisationen und Medien ver-

fügte, bis sie teilweise zerschlagen wurde (Balcı 2005; Şen 2007).71 2011 unterhielt

die Gülen Gemeinschaft 300 Schulen in der Türkei und über 1.000 im Ausland. Ei-

ne Besonderheit der Gülen Gemeinschaft bestand darin, dass sie über ein interna-

tionales Netzwerk an Unternehmen verfügte, die in einem eigenen Verband (TUS-

KON) organisiert waren (Öztürk 2015).72 Die Vielseitigkeit ihres Netzwerks und die

gezielt betriebene Infiltrierung der Bürokratie ließ sie als einen »Staat im Staate«

bezeichnen.73 In den Gülen-Schulen wurde der religiösen Unterrichtung mit ei-

ner Wochenstunde ein sehr geringes Gewicht beigemessen. Insbesondere in den

Auslandsschulen lag auf der Unterrichtung der türkischen Sprache ein wesentlich

größeres Gewicht als auf der Religion.Dass diese Schulen trotzdem als islamistisch

bezeichnet werden können, liegt daran, dass die privaten Stifter bei der Auswahl

des Lehrkorpus besonders darauf achteten, dass diese sich den türkisch-islamisti-

schen Lehren des Predigers Gülen verpflichtet sahen und eine interne Ausbildung

durchlaufen hatten (Ozgur 2012: 29; Şen 2007).

In einer Sammlung seiner Recherchen legt der Journalist Atay (2017) über wei-

tere Gemeinschaften dar, wie sie als vernetzte Konglomerate mit Fernsehsendern,

Zeitungen, Supermarktketten, privaten Krankenhäusern und zum Teil internatio-

nal operierenden Finanzunternehmen auftreten. Aus Hakan Yavuz Arbeiten über

70 Insbesondere die Repetitorien (»dershane«) nahmen eine herausragende Rolle in der Netz-

werkbildung ein, da sie Millionen SchülerInnen erreichten, die in den privaten Repetitorien

aufgrund der Mängel des staatlichen Bildungssystems sowie der starken Konkurrenz Nach-

hilfestunden erhielten und auf Aufnahmeprüfungen für höhere Schulen und Hochschulen

vorbereitet wurden. Die Gülen Gemeinschaft war in diesem Bereich besonders aktiv, sie be-

trieb etwa ein Drittel aller Repetitorien, bis sie nach 2013 schrittweise zerschlagen wurde.

71 Fethullah Gülen floh 1999 in die USA, nachdem Tonband-Aufnahmen veröffentlicht worden

waren, in denen er seine Anhänger zur Infiltrierung wichtiger Behörden wie der Justiz, der

Polizei und des Militärs aufgerufen hatte. Die Veröffentlichung sorgte für erheblichen Auf-

ruhr und Empörung. Eine Strafermittlung wegen Aufruf zum Sturz der Regierung und der

laizistischen Ordnung wurde eingeleitet. 2006 wurde er frei gesprochen, blieb aber in den

USA. Er wird von der AKP beschuldigt, den Putschversuch gegen sie im Jahr 2016 angeleitet

zu haben. Hierzu liegen jedoch keine Beweise, lediglich Indizien vor.

72 Die Abkürzung steht für Türkiye İş Adamları ve Sanayiciler Konfederasyonu (Konföderation

von Geschäftsleuten und Industriellen der Türkei). DieMitgliedsunternehmen sind überwie-

gend in den gleichenWirtschaftssektoren wie die von MÜSİAD – Textil, Bauwirtschaft, Han-

del – tätig. Nach Ausstoßung der Gülen Gemeinschaft aus der AKP und der Verfolgung ihrer

Mitglieder hat die Bedeutung des Verbands TUSKON abgenommen. Bemerkenswert bleibt,

dass ein einzelnes Netzwerk einen eigenständigen Unternehmerverband gegründet hat.

73 Nach der Herauslösung der Gemeinschaft aus der AKP, deren Hintergründe hier nicht erör-

tert werden können, wurdenMassenverfahren gegen zehntausendemutmaßlich Assoziierte

der Bewegung eingeleitet, verstärkt nach dem Putschversuch von 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 257

die Gemeinschaften geht hervor, dass die Nakschibendi und Nurcu federführend

in der kulturellen Verbreitung kapitalistischer Entwicklungsideale waren, indem

sie den Islam als eine Religion rationalen Fortschritts interpretierten (Yavuz 2003).

Er zitiert einen Ordensführer, der betont, dass die Grundlage einer gerechten Ge-

sellschaft in einer starken Ökonomie bestehe, die wiederum nur durch eine Ar-

beits- und Geschäftsethik hergestellt werden könne, die allein der Islam zur Verfü-

gung stelle.Wie die Puritaner imEngland des 17. Jahrhunderts sähen auch die Nak-

schibendi weltlichen Erfolg als Zeichen für Anerkennung durch Gott an. Eine ältere

ethnographische Studie in einer Kleinstadt an der Schwarzmeerküste gelangt zu

einem ähnlichen Schluss (Vergin 1985). Ihr zufolge entstand das religiöse Bedürf-

nis dort als Reaktion auf die Industrialisierung, die eine soziale Krise provoziert

habe. Die Hinwendung zur religiösen Gemeinschaft der Nakschibendi sei als Kom-

pensation für die Auflösung tradierter sozialer Beziehungen aufgetreten und habe

sich mit einer Skepsis gegenüber der Republik verbunden, die als Urheberin der

Industrialisierung und ihren negativ erlebten Auswirkungen identifiziert wurde.

Die Studie verweist auf die Ambivalenz dieses Ausdrucks des bereits diskutierten

Konservatismus. Die Nakschibendi begrüßten technologischen Fortschritt, lehn-

ten aber die Modernisierungsideologie des Kemalismus ab. Aus der Studie lässt

sich schließen, dass sie der Bevölkerung nicht die Bewahrung tradierter sozialer

Beziehungen, sondern alternative kulturelle Deutungen und Praktiken anboten,

die die Industrialisierung ebenso bejahend begleiteten wie der modernistische Ke-

malismus. Während sie symbolisch für Traditionalität standen, befürworteten sie

die sozio-ökonomische Umwälzung, durch die Reproduktionsmuster – Familien-,

Wohn- und Konsumformen – Veränderungen durchliefen.

Yavuz legt in einer weiteren Studie am Beispiel von Textilfirmen, die Modearti-

kel für Muslime produzieren, dar, dass diese Firmen ihre Entwürfe von geistlichen

Autoritäten im Hinblick auf Konformität zum Islam prüfen lassen. Die geprüfte

Ware diene muslimischen Frauen dazu, sich und ihren Wohlstand zu präsentie-

ren, ohne in Konflikt mit ihrer religiösen Identität zu geraten (Yavuz 2004). Er for-

muliert auch die These, die Nurcu und andere Gemeinschaften, die dem Sufismus

zugeordnet werden, hätten durch Lese- undDiskussionsgruppen, über die Kontak-

te hergestellt und Vertrauen aufgebaut worden seien, strategische Verbindungsor-

te für Unternehmer geschaffen. Diese dienten dazu, ein Gegengewicht zu den in

Marktwirtschaften auftretenden Unsicherheiten herzustellen, wie die Schwierig-

keit, Investitionen verlässlich kalkulieren zu können oder Zugang zu Material und

Arbeitskräften zu erhalten.

Es ist schwierig, Aussagen über den Charakter ökonomischer Beziehungen

zwischen Mitgliedern einer Gemeinschaft zu überprüfen. Die Gemeinschaften

sind informelle Organisationen, sie führen kein einsehbares Buch, sie unterliegen

keiner Datenerfassung, zumindest keiner, die öffentlich zugänglich ist. Offiziell

sind alle religiösen Gemeinschaften seit 1925 verboten. Sie organisieren sich

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Hegemonie und Kulturkampf

deshalb in Vereinen und Stiftungen, die bestimmten legalen Zwecken gewidmet

sind, sowie auf informelle Weisen. Dass sie über eine sehr lange Zeit klandestin

tätig waren und, wie sich im Fall der Gülen Gemeinschaft gezeigt hat, auch unter

einer islamistischen Regierung nicht sicher vor Verfolgung sind, erschwert den

Zugang zu Informationen. Einsichten, die über die Interpretation von Schriften

und Interviews hinausgehen, sind daher selten. In seiner Fallstudie in der Stadt

Kayseri-Hacılar rekonstruiert Cengiz auf der Grundlage von Interviews, dass die

Gemeinschaften dort erst in den 1990ern an Popularität gewannen. Zwar gehe

aus Erzählungen die Existenz einer ersten Gemeinschaft in den späten 1940ern

hervor, in der Assoziierte Said Nursis Schriften gelesen und interpretiert hätten.

Sie seien von der Gendarmerie kritisch beäugt aber nicht verfolgt worden. Bis in

die 1980er Jahre seien solche Aktivitäten auf kleine Gruppen begrenzt geblieben,

ohne dass sie eine besondere Wirkung in der Bevölkerung entfalten konnten.

In den späten 1980ern hätten sie begonnen, sich verstärkt zu organisieren,

Frauentreffen, Korankurse für Erwachsene und Kinder zu veranstalten. In den

1990ern seien sie zum ersten Mal in Form von Vereinen, Stiftungen und privaten

Schulen aufgetreten. Unternehmer der Stadt seien erst nachdem sie erfolgreich

waren, gezielt von Gemeinschaften umworben worden. In den 2000ern habe

etwa die Hälfte der Unternehmer von Kayseri ihm gegenüber bekundet, einem

Nakschibendi-Orden oder der Gülen Gemeinschaft anzugehören, die regelmäßige

Zusammenkünfte in kleineren Gruppen organisierten (Cengiz 2013: 362ff.). Cengiz

bezweifelt, dass die »Die-Unsrigen-Denke«, womit der Zusammenhalt auf der

Grundlage einer gemeinsamen Affiliation gemeint war, im geschäftlichen Bereich

tatsächlich das Zentrale an den Gemeinschaften bildet. Er stieß in seiner Studie

auf eine sehr begrenzte Solidarität zwischen Unternehmern, die Mitglieder der

gleichen Gemeinschaft waren. Die Grenze werde von der ökonomischen Rationa-

lität gesetzt. Geschäftsbeziehungen richteten sich nach Regeln des Profits, nicht

nach kultureller Nähe oder ideologischem Bekenntnis. Die breite Partizipation der

Unternehmer in Kayseri an Zusammenkünften islamischer Gemeinschaften lässt

indes den Schluss zu, dass die Gemeinschaften neben den IHS eine bedeutsame

Rolle in der religiösen Bildung der Unternehmerschaft einnehmen. Denn nach

Cengiz entwickelten die Unternehmer erst ausgeprägte religiöse Weltauffassun-

gen, nachdem sie mit den Gemeinschaften in Kontakt getreten waren.

Die bisher präsentierten Einsichten zu den Gemeinschaften ergeben, dass ih-

re Attraktivität für die Unternehmer in der Netzwerkbildung und Möglichkeit der

Einflussnahme auf die Politik auch auf der Grundlage personeller Verschränkun-

gen liegen. Sie bieten eine Plattform oder Börse für geschäftliche Kontakte, treten

als Zusammenschluss von Quasiaktionären und Unternehmern in Erscheinung,

verleihen kapitalistischenWaren religiöse Prüfsiegel. Sie fungieren ebenso wie an-

dere religiöse Instanzen als Mittler, die Widersprüche zwischen religiösen Über-

zeugungen und zuwiderlaufenden alltäglichen Praktiken befrieden. Zugleich stat-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 259

ten sie die Unternehmerschaft mit religiösen Weltauffassungen aus, die sie in den

Beziehungen zu ihren ArbeiterInnen einsetzen, um Hegemonie auszuüben. Über

die Studie von Vergin wird deutlich, dass sie Zustimmung der Arbeiter- und Bau-

ernschaft zur kapitalistischen Industrialisierung mobilisierten, indem sie alterna-

tive Deutungsangebote entwickelten, wenn der Kemalismus an Grenzen oder auf

Ablehnung stieß. Im Beispiel der Ismailağa Gemeinschaft (Kap. 6.1.3) tritt hervor,

dass sie als Organisationen agieren, die den Widerspruch zwischen Kapital und

Arbeit befrieden, indem sie Reichtum mit einem religiösen Panzer versehen und

gegen Kritik abzuschirmen versuchen. Angesichts auftretender Widersprüche in

der politischen Praxis, wie das Entsenden von Soldaten in Kooperation mit den

»Feinden« der Muslime, die sie als eine Gemeinschaft herstellen, deren Führung

sie zugleich beanspruchen, arbeiten sie an der Aufrechterhaltung der Identität der

Gemeinschaft.

6.6.1 Intellektuelle Führungs- und Distinktionspraxis

Während meines Feldaufenthalts erhielt ich besondere Einblicke in die bildende

und organisierende Rolle der religiösen Gemeinschaften. Im Folgenden werde ich

diese Einblicke aus der Perspektive der Konstituierung von Führungs- und Dis-

tinktionspraktiken thematisieren und mit der Diskussion über die Herstellung ex-

klusiver kultureller und sozialer Ressourcen verknüpfen.

Ein Aktivitätsfeld von Gemeinschaften sind Sohbet. Damit werden Konversati-

onsrunden bezeichnet, die in der Regel nach Geschlechtern getrennt an nicht-öf-

fentlichen, privaten Orten aber auch in Moscheen unter der Anleitung von religiö-

sen Akteuren stattfinden können. Diese Akteure sind häufig ausgebildete Imame

oder Lehrer an theologischen Schulen, was jedoch nicht zwingend ist. Während

solcher Konversationen werden Koranverse diskutiert, es wird über das Leben reli-

giöser Autoritäten reflektiert, beides wird in Verbindung zu alltäglichen Ereignis-

sen gebracht, von denen die Teilnehmer berichten. Zur Teilnahme an einer Kon-

versationsrunde eines Seitenarms der Nurcu wurde ich von einem Mitglied der

AKP-Jugend, der an der Universität Verwaltungswissenschaften studierte, einge-

laden. Er berichtete mir, es gebe in jedem Stadtviertel von Izmir zwei oder drei

Privatwohnungen, in denen regelmäßig Treffen stattfänden.

Gemeinsam betraten wir das Parterre eines Wohnhauses, wo ein Treffen be-

reits im Gange war. In einem großen, mit einem Teppich ausgelegten Raum stan-

den Sofas an allen vier Wänden. Die Mitte war frei. Auf einem Sofa saß ein älterer

Mann. Vor ihm befand sich ein Tischchen mit mehreren Büchern. Im Raum waren

weitere drei Personen, junge Erwachsene in ihren Zwanzigern, von denen einer ge-

rade vorlas. Die anderen verfolgten das Gelesene aus jeweils eigenen Büchern.Wir

setzten uns dazu und nahmen uns auch je ein Buch. Gelesen wurden die Risale-i

Nur (Botschaft des Lichts), die eine mehrere tausend Seiten umfassende Koran-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Hegemonie und Kulturkampf

interpretation von Nursi ist. Auf Koranverse, die auf Arabisch vorgelesen wurden,

folgte das Vorlesen der Exegese. Der ältere Mann korrigierte, wenn etwas falsch

vorgelesen wurde. Für mich war es schwierig, zu folgen, ich verstand viele der ara-

bischen und osmanischen Wörter nicht. Ich bekammit, dass es um die Schöpfung

ging, die Existenz Gottes an einzelnen Schöpfungsbeispielen nachgewiesen wurde.

Die Lesereihe wurde in Intervallen weiter gegeben. Nach und nach kamen wei-

tere Personen hinzu, ohne dass die Vorleser unterbrochen wurden. Nach etwa ei-

ner halben Stunde wurde eine Pause gemacht und Tee gereicht. Inzwischen war

die Gruppe auf zehn Teilnehmer gewachsen, von denen die meisten nicht älter als

25 gewesen sein dürften. Der ältere Mann verabschiedete sich, nachdem er sich

nach mir erkundigt hatte und mir den Tipp gab, ich könnte bei Interesse auch in

Frankfurt an einer Runde teilnehmen. Den Vorsitz übernahm nun einer, den die

anderen als Abi bezeichneten.74 Er las eine kurze Passage vor, anschließend wur-

de in einem Alltagstürkisch diskutiert, sodass ich die Konversation mitverfolgen

konnte. Es ging um die Einzigartigkeit der Schöpfung am Beispiel der Honigbie-

ne. Der Vorleser leitete ein mit der Frage:

Wie kann eine solch sensible Balance an einem so kleinen Tier Zufall sein?

Im Raum herrschte Konsens, dass es kein Zufall sein konnte. Er führte weiter aus:

Stellt euch vor, ihr wisst gar nichts über Honig und man würde euch fragen, was

ihr denkt, wo der herkommt? Ihr würdet vielleicht an eine Kuh denken oder an

ein Schaf. Eine Biene würde euch als letztes einfallen. Denn die Biene hat Gift,

sie sticht. Auf die Idee, dass ein giftiges Wesen so etwas Süßes wie Honig hervor-

bringt, kämt ihr nicht.

Ein zweiter ergänzte:

Ja, und stellt euch vor, beides in einem, Gott platziert dieses Gift in die Biene, ohne

die Biene selbst zu vergiften.

Die Anwesenden staunten und murmelten Beifall. Ein dritter übertrug die Frage

auf eine Kuh:

Wie kommt es, dass eine Kuh Milch gibt? Wenn du eine Nadel in ihren Euter

stichst, kommt Blut heraus, nur von der Spitze des Euters kommt Milch.

74 Abi ist eine Kurzform für »Ağabey« und heißt älterer Bruder. Die Bezeichnung verweist auf

eine Verwandtschaftsbeziehung, wird jedoch sehr häufig auch als Ansprache für nicht allzu

viel Ältere benutzt. Während sie primär eingesetzt wird, um eine Rangfolge nach Alter zu

bezeichnen oder Respekt gegenüber Älteren auszudrücken, verweist sie im Zusammenhang

mit religiösen Gemeinschaften auf einen Status, der mit demDurchlaufen einer Ausbildung

erworben wird und dazu berechtigt beziehungsweise verantwortet, Andere anzuleiten. Das

weibliche Pendant zu Abi ist Abla.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 261

Es folgte erneut gemurmeltes Staunen. Schließlich meinte der Abi, man solle sich

nicht verwirren lassen, wenn andere Gründe angeführt würden:

Eswerden schon irgendwelche Gründe gefunden, die sind alle Nonsens. Gott gibt,

ohne sich zu zeigen, dafür hat er die Kreaturen geschaffen.

Einer brachte das Beispiel des Apfelbaums ein:

Damit Gott sich nicht zeigen muss, gab er den Apfel über den Baum.

Der Vorsitzende ergänzte:

Ja, der Gottesfürchtige zweifelt nicht, er staunt, aber zweifelt nicht.

Daraufhin erzählte wieder ein anderer eine Anekdote:

Ich bin mal in Van [Stadt im Osten der Türkei] gewesen und habe, so wie hier

heute, an einem Sohbet teilgenommen. Plötzlich hat die Erde gebebt. Alles hat

gewackelt, die Bücher, was heißt gewackelt, das Buchregal ist umgeflogen. Ein

richtig starkes Erdbeben war das. Panik ist ausgebrochen, alle sind aus den Häu-

sern gerannt. Auch ich wollte rennen, habe aber gesehen, dass einer der Älteren

nicht rennt, sondern nur da sitzt und ›Allah Allah‹ ruft. Am liebsten wäre ich los-

gerannt, soviel Angst hatte ich. Ich bin nur sitzen geblieben, weil der Ältere auch

sitzen blieb.

Alle schmunzelten oder lachten. Mein Begleiter meinte:

Es ist sowieso gefährlich, loszurennen.

»Ja«, sagte der Erzähler,

das auch. Aber was ich sagen will ist, dass der Ältere genau diese Gelassenheit an

den Tag gelegt hat, von der wir gerade gesprochen haben. Er hatte Gottvertrauen

und staunte.

Das Ritual gewährte mir einen – ziemlich überraschenden – Einblick in eine der

vielen Verästelungen der islamistischen Bewegung, die imPrivaten verborgen sind.

Die Exegesegruppe studierte den Koran in der kreationistischen Auslegung von

Said Nursi. Die Gruppe verfügte über zwei Sprachen: eine, die der gemeinsamen

Aneignung einer distinkten Weltanschauung diente und eine zweite, die sie im

Alltag benutzte. Die Teilnehmer erlernten unter der Anleitung eines Älteren die

Sprache eines Intellektuellen aus der osmanischen Zeit und eine Art des vorwis-

senschaftlichen Denkens, die mir, der wie der größte Teil der Bevölkerung im sä-

kularen türkischen Schulsystem sozialisiert wurde, fremd war. Die Sitzung stellte

eine sich vermittels der alten Sprache nach außen abgrenzende Welt her, deren

Grenzen durch dieWarnung verstärkt wurden, sich nicht durch »Gründe«, gemeint

waren offensichtlich naturwissenschaftliche Erklärungen, verwirren zu lassen.Das

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Hegemonie und Kulturkampf

türkische Schulsystem sieht weiterhin in allen Schulen, auch in den privaten und

den theologischen, verpflichtend naturwissenschaftliche Fächer vor. Es konnte al-

so kaum sein, dass die Teilnehmer diese Unterrichtung nicht erhalten hatten. In-

dem sie sich in die Lage von Unwissenden versetzten – »stellt euch vor, ihr wisst

gar nichts« –, legten sie die Grundlage, sich die Welt von neuem zu erschließen.

Kulturelle Anstrengungen seit der Gründungszeit der Republik, aufklärerische und

naturwissenschaftlich fundierte Bildungsinhalte und eine neue Sprache zu etablie-

ren, wurden in diesem Raum aufgehoben.

Das Ritual gab eine Struktur zu erkennen, bei der die Führung von älteren,

erfahrenen Personen ausgeübt wurde, die korrigierend eingriffen und anleiteten.

Wie bei der Sitzungmit den radikalisierten Studenten und dem Koranlehrer stütz-

te sich die Führung auf das Beherrschen einer Quelle, die den »richtigen«Wegwies.

Eingeübt wurde die Auffassung, dass diese Quelle letztgültiges Wissen berge. Die

Teilnehmer bestätigten sich zugleich gegenseitig in ihrer Bereitschaft, sich in die-

sem Bereich führen zu lassen. Die Erzählung über das Erdbeben bekräftigte zum

einen die Aneignung der naiven Perspektive, zum anderen die Überlegenheit des

religiösen Wissens über das säkulare in Verknüpfung mit der Vorbildfunktion des

Älteren, dem zugesprochen wurde, in Situationen großer Angst durch Gefahren

zu leiten, durch Gottvertrauen Sicherheit zu vermitteln, gerade wenn das säkulare

Wissen in eine andere Richtung zieht. Indem sie das Staunen und Vertrauen als

würdevolle Erhabenheit gegenüber dem säkularen Wissen praktizierten, stellten

sie Distinktion her.

Nachdem die Sitzung beendet war und wir die Gruppe verlassen hatten, be-

fragte ich meinen Begleiter nach den Teilnehmern. Der Ältere, der den Raum vor-

zeitig verlassen hatte, sei ein Hoca (Gelehrter), zwei arbeiteten als Schullehrer, ei-

ner für Mathematik und einer für Literatur, die anderen seien Studenten. Er selbst

war, wie erwähnt, Student der Verwaltungswissenschaften und strebte eine Beam-

tenlaufbahn an. Wäre ich den einzelnen Mitgliedern an einem anderen Ort begeg-

net, hätte ich von ihrem Äußeren vielleicht auf einen studentischen oder bildungs-

bürgerlichen, ganz sicher aber nicht auf einen islamistischen Hintergrund schlie-

ßen können. Ich hätte nicht einmal ahnen können, dass sie zu den Anwärtern einer

intellektuellen Führungsschicht gehörten, die die islamistische Bewegung ausbil-

det und ausgestattet mit einer distinkten Weltauffassung und eingeübten Loyali-

täten in allen Bereichen der Gesellschaft ansiedelt.

Die ausgeübten und angestrebten Berufe der Teilnehmer verweisen darauf,

dass die Aneignung von religiös-kreationistischem »Wissen«, das in ausdrücklicher

Abgrenzung zu säkular-naturwissenschaftlichemWissen steht, Karrierechancen in

allen Berufsfeldern nicht im Wege steht. Die Bedeutung dieser Einsicht lässt sich

noch besser begreifen, wenn sie in Beziehung zur Bildungs- und Wissenschafts-

politik der AKP gesetzt wird. Die Aufwertung religiösen »Wissens« ist, wie bereits

thematisiert, ein durchschlagendes Kennzeichen der AKP-Regierung, und kommt

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 263

nicht nur in der Förderung der theologischen Ausbildungsstätten, sondern an allen

Bildungseinrichtungen zum Tragen. Seit der Regierungsübernahme betreibt die

AKP eine Politik, durch die naturwissenschaftlich-säkulares Wissen schrittweise

durch konservativ-religiöse Weltauffassungen ergänzt wurde.75 Verstärkt wurde

diese Politik nach dem Verfassungsreferendum von 2010. 2011 wurde das leiten-

de Gremium im Wissenschafts- und Technologieforschungsrat der Türkei (TÜBİ-

TAK), die zentrale nationale Einrichtung für die Organisation von Forschung und

Entwicklung, personell neu besetzt.76 Die Wissenschaftspolitik des neu besetzten

Rats ist seitdem vomBestreben gezeichnet, evolutionstheoretisch fundierte Inhalte

zu zensieren.77 2017 sollte die Evolutionstheorie aus den Lehrplänen einiger Schul-

klassen entfernt und durch das Thema Dschihad ersetzt werden, ein Vorstoß, der

nach Protesten abgeschwächt wurde.78

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklung und des gerade präsentierten em-

pirischen Falls, der als radikale Negation nicht-theologischen Wissens erscheint,

stellt sich die Frage, ob diese Tendenz sich verallgemeinern lässt, eine komplet-

te Negation nicht-theologischen Wissens angestrebt wird, administrative und

wirtschaftspolitische Prozesse durch religiöse Textauslegung angeleitet werden

sollen.Wie im Laufe der Arbeit bereits aufgezeigt wurde, ist das islamistische Pro-

jekt nicht darauf gerichtet, sich von naturwissenschaftlichem und ökonomisch-

technischem Wissen zu verabschieden. Die vorherrschende Strategie, deren

Herausbildung sich seit der Spätphase des Osmanischen Reichs nachzeichnen

lässt (vgl. S. 125ff.), ist die Herstellung von Vereinbarkeit zwischen Theologie und

nicht-theologischen Wissensformen (vgl. Atasoy 2009: 44ff., 254 Fn. 6; Tuğal 2009:

218).79 An den Imam Hatip Schulen wie auch den zahllosen privaten islamisti-

schen Bildungsinstitutionen der religiösen Gemeinschaften (Privatschulen und

-universitäten) wird Allgemeinbildung mit theologischer Bildung artikuliert. Aus

75 Siehe auch https://www.dw.com/de/türkische-schulbücher-weniger-frauen-mehr-reli-

gion/a-45921288 vom 17.10.2018 (Abruf am 20.10.2018).

76 Die Amtszeit des gewählten Vorstands wurde per Dekret kurzerhand beendet, der neue Vor-

stand durch den vomMinisterpräsidenten und Staatspräsidenten dominiertenHochschulrat

(YÖK) besetzt.

77 Siehe http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/ vom 27.08.2011 und

http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha

tirlamak-169369/ vom 22.02.2014, (beide abgerufen am 12.10.2018).

78 Siehe Samuel Osborne: Turkey’s new school curriculum drops evolution and will teach

concept of jihad, in: Independent, 19.07.2017, https://www.independent.co.uk/news/world/

europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-

islam-a7848176.html (Abruf am 12.10.2018).

79 Die Auffassung, Religion sei Ursprung allenWissens, spiegelt sich auch in der theologischen

These (Kapitel 3.2, »islamischer Calvinismus«), in der ökonomische Entwicklung mit Tugen-

den aus dem Koran begründet, unternehmerischer Erfolg und Rationalität aus dem Koran

abgeleitet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html


264 Hegemonie und Kulturkampf

den Schulen gehen nicht nurTheologen hervor, sondern mit religiösenWeltauffas-

sungen, Loyalitäten, (Führungs-)Wissen und (Führungs-)Praktiken ausgestattete

AbsolventInnen, die alle möglichen Berufslaufbahnen einschlagen können. Dabei

wird die Besonderheit religiösen Wissens durch seine Überordnung hergestellt,

verbunden mit der Herausforderung, Unvereinbarkeiten mit säkularen Wissens-

beständen »auszuhalten«. Als Sonderwissen, das die säkulare Wissenschaft wie

ein Schirm überspannt, erhält das Religiöse durch seine Nicht-Erklärbarkeit den

Charakter des Besonderen, der es ermöglicht, säkulare, naturwissenschaftlich-

technischeWissensbestände beizubehalten und ihr Erlernen und Anwenden als ein

für das religiöse Weltbild affirmatives Handeln zu begreifen. Mit anderen Worten,

die Geschichte der Re-Artikulation der Religion mit den herrschenden Klassen ist

auch die Geschichte der Artikulation mit der vorherrschenden Wissenschaft bei

gleichzeitiger Etablierung der Theologie als eine Art übergeordnetes Wissen oder

Sonder-Wissen. In diesem Zuge wird säkulare Wissenschaft als affirmatives Wis-

sen zugerichtet.80 Wird die angeführte Beobachtung in diesen Zusammenhang

gestellt, dann verweist sie auf die Besonderung, die durch die Einsozialisation in

Führungsstrukturen entsteht, die mit dem gemeinsam praktizierten Aussetzen

säkularenWissens Gemeinschaft und Distinktion herstellt, während diesesWissen

in der separierten Berufswelt seine Geltung behalten kann.

Eine weitere große und weitverzweigte Gemeinschaft, die ein Netzwerk an pri-

vaten Institutionen betreibt, ist die Süleyman Efendi Gemeinschaft. Die Assozi-

ierten oder Gefolgsleute werden nach ihrem Begründer Süleyman Hilmi Tunahan

(1888-1959) auch kurz Süleymancı genannt.81 Tunahan entstammte der Ulema-Tra-

dition. Er arbeitete im Osmanischen Reich als Medrese-Lehrer, später in der Re-

publik zeitweise für die Diyanet, bis er 1950 ein privates Koran-Internat und wenig

später Korankurse eröffnete, die von der Diyanet beaufsichtigt wurden. Ende der

1950er soll die Anzahl der Kurse auf 1.000 und Mitte der 1960er auf 3.000 gestie-

gen sein. Die Kurse bildeten Imame für die Diyanet aus, bis die Behörde 1965 per

Gesetz reorganisiert wurde. Fortan wurden Absolventen von Imam Hatip Schulen

und theologischen Fakultäten den Süleymancı vorgezogen, wodurch ein Zwist mit

der Diyanet und den Imam Hatip Schulen entstand. Nach 1971 verlagerten die Sü-

leymancı ihren Schwerpunkt. Sie gründeten Vereine, die Internate für SchülerIn-

nen und StudentInnen betreiben, denen sie zusätzlich Koranunterricht anbieten.

Die Verlagerung des Schwerpunkts bedingte, dass sie an das Bildungsministerium

80 Eine Artikulationsstrategie, die Said Nursi, dessenWerk in der Gruppe gelesen wurde, zuge-

wiesen wird, besteht in der Auffassung, dass alles Wissen bereits im Koran enthalten und

die »wissenschaftliche« Forschung ein Mittel sei, dieses Wissen offenzulegen (Atasoy 2005:

47).

81 Die Endung »cı« indiziert Gefolgschaft. Süleymancı bedeutet »Gefolgsleute von Süleyman«.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 265

angebunden wurden.82 Jüngere Recherchen von Tageszeitungen beschreiben ex-

pandierende Aktivitäten der Süleymancı im privaten Bildungsbereich. Demzufolge

betreiben sie mehr als 1.000Wohnheime mit etwa 100.000 Schüler und Schülerin-

nen, verfügen ferner über eigene Publikationsorgane, Stiftungen sowie assoziierte

Firmen.83 Indes zeichnen sich die Süleymancı gegenüber anderen religiösen Ge-

meinschaften dadurch aus, dass sie schon vor der neoliberalenWende von 1980 ein

privates Bildungsnetz etabliert hatten (Aydın, M. 2005).

Auf der Suche nach einer Unterkunft für meinen Forschungsaufenthalt im kur-

dischen Südosten wurde ich über die AKP an ein Heim der Süleymancı vermittelt,

die mich für eine Woche als Gast aufnahmen. Das Heim war ein mehrstöckiges

Gebäude, das seit den 1970ern bestand. Aktuell beherbergte es 130 Schüler etwa im

Alter zwischen 7 und 16 Jahren. Im Mittelpunkt des Heimalltags stand das Lernen.

Die Schüler gingen tagsüber zur Schule, am Nachmittag machten sie Hausaufga-

ben, anschließend lernten sie Arabisch und erhielten Koranunterricht. Die Betreu-

er berichteten, dass unterschiedliche Familien ihre Kinder wegen der Bildung, die

sie im Heim erhielten, dort unterbrachten, auch solche, die in der Nachbarschaft

wohnten. Die Kinder wurden von sechs Betreuern beaufsichtigt, die zwischen 20

und 25 Jahre alt waren und Abi genannt wurden. Sie hatten selbst keine staatliche,

sondern eine private Ausbildung nach den Regeln der Gemeinschaft durchlaufen.

Da sie erzieherische Aufgaben erfüllten, werde ich sie im Folgenden nicht mehr

Betreuer, sondern Erzieher nennen. Die Gemeinschaft grenzte sich nach außen

durch verschiedene kleine und große Praktiken ab, so durch das Verbot von Jeans,

da diese zu eng am Körper anlägen und dessen Konturen sichtbar machten, oder

einen Handschlag, bei dem die Hand des Gegenüber mit beiden Händen berührt

wurde.84 Klare Distanzierung äußerten die Erzieher gegenüber »dem Volk«, das

82 Etwa zeitgleich mit der Diyanet gründeten die Süleymancı 1973 zuerst in Deutschland, spä-

ter auch in anderen Ländern Islamische Kulturzentren, die sich an die MigrantInnen aus der

Türkei richten. In Deutschland soll es etwa 300 Vereine und Moscheegemeinden, sowie 19

Wohnheime geben, die von den Süleymancı betrieben werden. Sie verfügen in Konkurrenz

zurDITIB, demandieDiyanet angeschlossenenMoscheeverband inDeutschland, über einen

eigenen Dachverband.

83 Siehe İsmail Saymaz: Kurslar ve yurtlar imparatorluğu Süleymancılar [Das Imperiumaus Kur-

sen und Internaten der Süleymancı], 11.12.2016, in: www.hurriyet.com.tr/gundem/kurslar-ve-

yurtlar-imparatorlugu-suleymancilar-40303192. Siehe auch https://www.birgun.net/haber-

detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html vom 30.11.2016, (beide ab-

gerufen am 23.10.2018).

84 Mir wurde erklärt, dass diese Geste aus den Überlieferungen von Mohammed, den Hadi-

then, stamme. Der Handschlag unter Muslimen werde dort als eine Art des Gottesdiensts

beschrieben. Nach meinen Recherchen gibt es keine Einigkeit, ob dies mit einer oder mit

zwei Händen geschehen soll. Es ist, wie immer, Auslegungssache.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html


266 Hegemonie und Kulturkampf

sie für ungebildet/unwissend (»cahil«) hielten.85 Nachdem ich von meinem Auf-

enthaltszweck und meiner Herkunft aus Deutschland berichtet hatte, äußerte ein

Erzieher seine Sorge über das Bild, das durch das »ungebildete Volk« nach außen

entstehen könne: »Die Europäer denken bestimmt, dass wir alle dumm sind«. Die

Distanzierung passte nicht zu der in der Forschungsliteratur verankerten Annah-

me, konservativ-religiöse Akteure seien volksnah. Gerade von den Süleymancı hieß

es, sie seien ein Sprachrohr der unteren Volksschichten (Aydın, M. 2005: 309). Die

Süleymancı, denen ich begegnete, brachten ein Selbstverständnis als Bildungseli-

te zum Ausdruck, die sich für diejenigen, die keinen Zugang zu Bildung hatten,

gegenüber Europäern schämte, deren imaginäres Urteil sie als Maß heranzogen.86

Ein weiteres Element, durch das die Süleymancı sich als distinkte Gruppe kon-

stituierten, bestand in der Betonung von Reinlichkeit. Das Heim war sehr reinlich.

Es gab einen Eingangsbereich, wo die Straßenschuhe ausgezogen undHausschuhe

angezogen wurden. Da das gesamte Gebäude inklusive der Treppen mit Teppich

ausgelegt war, war es alternativ möglich, sich mit Socken zu bewegen, ohne kal-

te Füße zu bekommen. Vor den Waschräumen befanden sich Plastiklatschen zum

Überstülpen. Es handelte sich jedoch nicht nur um eine pragmatische Reinlichkeit,

wie mir durch eine der ersten Unterhaltungen deutlich wurde. Am Tag meiner An-

kunft wurde ich von Erziehern und Besuchern des Heims nach meiner Herkunft

befragt. Als sie erfuhren, dass ich aus Deutschland kam, versicherten sie sich zu-

nächst, dass ich kein Schweinefleisch esse, und bemerkten dann halb feststellend

halb fragend: »Die Europäer sind doch sauberer als wir, oder?« Als ich antworte-

te, sie achteten etwas mehr auf ihre Umgebung, entgegnete einer: »Na ja, aber sie

wischen sich mit Papier ab, das ist nicht sauber.«87 Die Reinlichkeit war Teil ihrer

Identität und Bestandteil der Distinktionspraxis. Sie manifestierte sich auch über

die Sprache. In einemGruppeninterviewmit Schülern desHeims, auf das ich nach-

folgend noch eingehen werde, antworteten diese auf meine Frage, was das Heim

für sie bedeutet, an erster Stelle mit der Freundschaft untereinander und an zwei-

ter mit der Sprache. Sie fühlten sich unter ihren Klassenkameraden in der Schule,

die in keinem Heim waren, unbehaglich, da diese häufig »schmutzige« Schimpf-

wörter gebrauchten.

Die Abgrenzung zum »Volk« wurde durch den Umstand verstärkt, dass die

Erzieher keine Kurden waren, während die Schüler, die sie betreuten, aus kurdi-

85 In der islamischen Theologie wird »Unwissenheit« auch als eine Phase (»cahiliyet dönemi«)

bestimmt,mit der die Zeit vor dem Islambezeichnetwird. Das Studiumdes Koran führt dem-

zufolge zum richtigen Wissen, es steht für die Aufklärung, die Licht ins Dunkel bringt.

86 Die Abgrenzung gegenüber dem »unwissenden« Volk und die Konstitution eines elitären

Bewusstseins ist von Cihan Tuğal auch unter Imam Hatip Absolventen festgestellt worden

(Tuğal 2009: 117).

87 Gemeint ist die Säuberung nach dem Toilettengang. Sie erfolgte nicht mit Papier, sondern

durch eine Waschung.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 267

schen Familien stammten. Die Erzieher verfolgten die damaligen Verhandlungen

zwischen der Regierung und der PKK, die unter dem Namen »Öffnung« geführt

wurden, mit Skepsis. Zu dieser Zeit hatte die PKK gerade in Absprache mit der

AKP eine Guerilla-Delegation aus dem Irak in die Türkei geschickt, um die Nach-

haltigkeit der Verhandlungen zu testen, wie es hieß. Die Delegation wurde von

hunderttausenden KurdInnen euphorisch auf der Straße empfangen.88 Einige Er-

zieher befürchteten, die kurdische Bewegung würde immer mehr verlangen, nur

der Leiter des Heims war sich sicher, dass die AKP den Konflikt, den er auf Pro-

vokationen des »tiefen Staats« zurückführte, lösen und die Türkei aus der Lösung

gestärkt hervorgehen werde. Er zitierte aus der Zeitung Taraf, die diese Position

vertrat und zu dieser Zeit in vielen Cafés und Büros auslag und an vielen Kiosken

die sichtbarste Zeitung war.

Die Einschätzung der Schüler des Heims wich stark von dieser Haltung ab. Ei-

ne vierköpfige Gruppe von Schülern des Heims im Alter von 13-15 beispielsweise,

die von sich aus um Erlaubnis baten, mit mir ein Gespräch führen zu dürfen, äu-

ßerte sich sehr skeptisch gegenüber der AKP. Zugleich waren sie überzeugt, dass

die kurdische Bewegung gestärkt aus der »Öffnung« hervorgehen werde. »Die in

den Bergen haben unseren größten Respekt«, sagten sie, und meinten damit die

PKK-Guerilla, die die Berge zu ihrer Operationsbasis gemacht hatte. Sie distanzier-

ten sich zwar von der damaligen kurdischen Partei DTP und auch vom bewaffne-

ten Kampf. Doch sie sprachen von »denen in den Bergen«, als seien sie mit ihnen

identisch: »Wir wären nicht in die Berge gegangen, wenn wir nicht unterdrückt

würden.« Auf meine Frage, welche Entwicklung sie erwarteten, äußerten sie: »Ein

kurdischer Staat wird gegründet.« Die Schüler berichteten von Gewalt und Folter,

die ihre Eltern vollkommen grundlos vom Militär erfahren hätten, und von Dis-

kriminierung, die ihnen aufgrund ihrer kurdischen Identität durch Lehrer in der

Schule widerfahre. Sie betonten nachdrücklich, dass alles, was sie erzählten, tat-

sächlich geschehen sei. Es sei kein Bücherwissen, sondern selbst Erlebtes oder von

den Eltern und Brüdern überliefert.Während sie Glaubwürdigkeit durch Bezug auf

die Eltern herstellten, grenzten sie sich gleichzeitig von ihnen ab. Die Eltern seien

von der AKP mit »religiösen Formeln« leicht hinters Licht zu führen, das liege am

begrenzten Horizont des dörflichen Lebens und mangelnder Bildung.

In Kurdistan konstituierten sich die Erzieher desHeims als türkisch-islamische

Bildungselite, die über das Gebildetsein und bestimmte Distinktionspraktiken eine

bewusste Linie zwischen sich und dem »Volk« zog. Die Linie wurde verstärkt vom

88 Die Euphorie auf kurdischer Seite löste heftige türkisch-nationalistische Reaktionen in vie-

len Landesteilen der Türkei aus, die von der MHP und Teilen der CHP geschürt wurden. Die

AKP rückte danach schrittweise von der »Öffnung« ab, zumal diese auch in ihren Reihen von

Anfang auf nationalistische Reaktionen gestoßen war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Hegemonie und Kulturkampf

Bezug auf ethnische Identität beziehungsweise der Ablehnung und Skepsis gegen-

über der kurdischen Bewegung. Unter den Schülern fand sich ein widersprüch-

licher Widerschein dieser Abgrenzung. Zwischen ihnen und der Außenwelt war

zum einen eine Grenze durch die Aneignung der religiös gezeichneten Sprache

entstanden. Sie hatten das Selbstbewusstsein »gebildeter Städter« übernommen

und unterschieden sich aus ihrer Sicht von den Weltauffassungen »ungebildeter

Dörfler«. Zum anderen begriffen sie sich zwar als angehende Intellektuelle, die die

meiste Zeit Bücher lasen und einmal an der Universität studieren wollten, doch

sie grenzten sich gleichzeitig von einem bloßen Bücherwissen ab, betonten ihre

Erfahrungen ethnischer Diskriminierung und Unterdrückung, die sie wiederum

anders verarbeiteten als ihre Eltern und auch anders als die Erzieher im Heim.

Trotz der Abgrenzungspraktiken der Süleymancı schickten kurdische Famili-

en ihre Kinder in das Heim. Das Bedürfnis, dem die Süleymancı mit dem Heim

nachkamen, bestand nach Angaben der Kinder nicht in der religiösen Bildung, son-

dern darin, dass auserwählten Kindern aus kinderreichen Familien – ich traf auf

Schüler mit 7 und mehr Geschwistern – die Chance eröffnet wurde, sich auf ei-

nen guten Schulabschluss in einem ruhigen Lernumfeld konzentrieren zu können.

Die Eltern, so berichteten mir die Erzieher, zahlten einen kleinen Anteil an den

Heimkosten, etwa ein Viertel, der größere Teil werde durch Spenden gedeckt. Die

Süleymancı ermöglichen somit Kindern aus ärmeren Familien eine Bildungslauf-

bahn, die sozialen Aufstieg verspricht. Nebenbei vermitteln sie religiöse Praktiken

und Weltauffassungen und versuchen dadurch, ihren Einfluss in der Gesellschaft

– in diesem Fall in der kurdischen Bevölkerung – auszubauen.

Als politisch entstandene, kulturell unterlegte Grenze für diese Aktivitäten

wurde der Krieg gegen die kurdische Bewegung erkennbar. Ihr Kampf zielte auf

politische Selbstverwaltungsrechte und ethnische Anerkennung beziehungsweise

Gleichstellung. Mit diesem Kampf war in langen Jahren der Auseinandersetzun-

gen ein kurdisch-säkulares Hegemonieprojekt entstanden, das auch die spontane

– in ihre sozialen Beziehungen eingelassene – Verarbeitung der überlieferten

und erlebten Gewalt durch die Schüler prägte und zugleich im Widerspruch zur

Auffassung der nicht-kurdischen Erzieher im Heim stand. Zwar grenzten sich

die älteren Schüler gegenüber der legalen Partei DTP der kurdischen Bewegung

und dem bewaffneten Kampf ab. Dennoch übernahmen sie nicht die Verach-

tung des »Volks« und die Indifferenz gegenüber erlittener Unterdrückung, die in

die islamische-konservative Perspektive der Erzieher eingelassen war, sondern

begriffen die PKK als Ausdruck notwendiger Selbstverteidigung. Sie hatten die

kurdische Befreiungsperspektive durch Gründung eines Staates übernommen.

Das Angebot der AKP, das den Familien der kurdischen Schüler die Integration in

ihr Hegemonieprojekt auf der Grundlage einer islamisch-konservativen Identität

versprach, wurde nicht angenommen – obwohl die AKP in Diyarbakır anders als

der Orden der Süleymancı nicht von Türken, sondern maßgeblich von kurdisch-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 269

islamischen Akteuren getragen wurde. Die Perspektive der Schüler hatte sich vor

dem Hintergrund der Erfahrungen von Unterdrückung, Diskriminierung und den

Kämpfen der kurdischen Befreiungsbewegung herausgebildet. Sie spiegelte, dass

ein großer Teil der kurdischen Bevölkerung davon ausging, dass das Kurdische

im AKP-Projekt zwar als »folkloristisches Element« akzeptiert, aber weder mit

Selbstverwaltungsrechten noch mit vollständiger Gleichstellung verbunden war

(vgl. Saraçoğlu 2011).

Die Schüler hatten durch Bildung die Hoffnung auf einen sozialen Aufstieg und

ein spezifisches intellektuelles Bewusstsein erworben, ohne jedoch die kulturel-

le (konservativ-islamische) Einbettung des Aufstiegs vollständig zu übernehmen.

Auf der Grundlage ihrer sozialen Ressourcen – der Einbettung in ein »kurdisches«

Netz in Kombination mit Erlebnissen, die von der kurdischen Bewegung politisch

artikuliert wurden – hofften sie auf einen Transfer der Bildungsressourcen in ein

kurdisches Projekt: »Ein kurdischer Staat wird gegründet«. Obgleich das Ange-

bot von Bildung den Islamisten einen Zugang zur Bevölkerung verschaffte, indem

sie als Vermittler von Chancen auftraten, konnten die Schüler die religiösen Ele-

mente, die ihnen bei den Süleymancı vermittelt wurden, aus ihrer Einbettung in

das konservativ-islamische Hegemonieprojekt lösen. Sie eigneten sich Bildung als

kulturelle Ressource an, doch ließ ihre bereits bestehende soziale Einbindung – die

ebenfalls als potentielle Ressource in einem noch nicht existierenden Staatsprojekt

erkennbar wird – eine bloße Übernahme des Wissens nicht zu. Trotzdem vermit-

telten die Islamisten ihnen die Haltung von Intellektuellen, denen Führungsauf-

gaben zukommen. Die Schüler begriffen Bildung als Zugang zu Wissen, dessen

Erwerb sie, anders als ihre Eltern, davor bewahrte, Geführte zu sein. Die Unter-

werfung als Ungebildete, die nach Wahrnehmung der Schüler das Verhältnis der

Eltern zur AKP prägte, war für sie nicht mehr denkbar. Zugleich formulierten sie

eine tiefe Verbundenheit zur Familie, die sie in die intellektuelle Aufgabe trans-

formierten, diese zu führen und von der durch »religiöse Formeln« perpetuierten

Unterdrückung zu befreien. Unter den gegebenen Bedingungen eines langanhal-

tenden kurdischen Befreiungskampfs – »die in den Bergen haben unseren größten

Respekt« – war die intellektuelle Aufgabe selbstbestimmt-kurdisch und nicht pa-

ternalistisch-konservativ-islamisch artikuliert.

Jede Verschiebung der Machtbalance, wie sie sich entgegen der Erwartun-

gen der Schüler schon bald nach unserem Zusammentreffen zuungunsten der

kurdisch-nationalen Selbstbestimmungsziele ereignete und deren Umsetzung

unwahrscheinlich werden ließ, ging mit der Drohung einher, die angeeigneten

kulturellen Ressourcen zu entwerten und den erhofften sozialen Aufstieg zu ver-

unmöglichen. Die Verbindung der kurdischen Identität mit der Perspektive eines

teil-autonomen oder nationalen Projekts wurde repressiv unterdrückt, wodurch

sich die Chancen für die Realisierung der kulturellen Ressourcen in der Form ei-

nes Bildungsaufstiegs ohne Verknüpfung mit dem AKP-spezifischen islamischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Hegemonie und Kulturkampf

Konservatismus erheblich verringerten. Den Schülern fehlte das »Türkischsein«

oder zumindest die Internalisierung der Überlegenheit des Islamisch-Konser-

vativen gegenüber dem Kurdischen.89 Sichtbar wird in diesem Geschehen die

Verschränkung von Hegemoniebildung und Kräfteverhältnissen mit der Inwert-

setzung von Ressourcen. Die notfalls auch mit Gewalt durchgesetzte Dominanz

des islamischen Konservatismus, die gegenüber den kurdischen Autonomiezielen

durch die Unterstützung von Neo-Kemalisten und Türkisten gestärkt wurde, in

letzter Instanz jedoch auf der Fähigkeit basierte, die gesellschaftliche Führung

der Bourgeoisie zu organisieren, bestimmte über die Auf- und Abwertung von

Ressourcen.90

6.6.2 Kompromissbildung und Integration

Von der Diskussion über die Inwertsetzung von Ressourcen möchte ich nun zu ei-

ner abschließenden Einschätzung der Gemeinschaften im Verhältnis zu den politi-

schen Institutionen und dem islamistischenHegemonieprojekt in der AKP-Periode

überleiten. Zunächst ließ mich eine weitere Beobachtung, die ich bei den Süley-

mancı machte, die Autorität der Diyanet über die religiöse Praxis neu bewerten.

Die Süleymancı zelebrierten in ihrem Heim einen eigenen Gottesdienst. Der Tag

begann durch den Gebetsruf eines Erziehers über die interne Lautsprecheranla-

ge des Hauses.91 Kurz darauf folgte der Ruf aus der Moschee, die wenige Meter

entfernt auf der gegenüberliegenden Straßenseite stand. Dem Ruf der Moschee

folgte jedoch niemand aus dem Heim, sie versammelten sich in einem großen

Raum und beteten dort gemeinsam. Zu anderen Tageszeiten beteten sie einzeln

oder in Kleingruppen in Aufenthaltsräumen, wo sie sich gerade zufällig aufhiel-

ten. Nur gelegentlich zum Freitagsgebet gingen sie in die Moschee, erzählten mir

die Erzieher, um in der großen Gemeinschaft zu beten, ansonsten unterhielten sie

ihr eigenes System. Das Heim wurde von den Behörden offensichtlich als autono-

me Gebetsstätte neben der Diyanet geduldet. Solche Ausnahmen wurden mir auch

über andere sunnitische Gemeinschaften wie die Menzil-Gruppe und die Gülen

89 Als Bestätigung dieses Zusammenhangs erscheint mir die Gegebenheit, dass »die in den

Bergen«, also Mitglieder der PKK, zu einem signifikanten Teil über einen studentischen Bil-

dungshintergrund verfügen, wie politisch verschiedentlich positionierte Akteure, mit denen

ich in Diyarbakır sprach, auchMitglieder der AKP und der Süleymancı, explizit hervorhoben.

90 Im Anschluss an einen mehrjährigen »Friedensprozess«, mit dem Verhandlungen zwischen

der AKP-Regierung und der PKK bezeichnet wurden, eskalierte der bewaffnete Konflikt ab

2015 auf eine qualitativ neuartige Weise. Bereits zuvor hatte sich ein Stellvertreterkrieg in

Syrien zwischen islamistischenMilizen, die auch von der Türkei unterstützt wurden, und den

militärischen Einheiten des Autonomieprojekts Rojava, die mit der PKK assoziiert waren,

entwickelt (Babacan 2016; Yilmaz 2016).

91 Tatsächlich begannder Tag noch 15Minuten früher durch dieHandyweckermeinerNachbarn

im Gästezimmer, die als individuelles Wecksignal den Gebetsruf eingestellt hatten.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 271

Gemeinschaft berichtet. Offensichtlich existierten größere Spielräume für sunni-

tische Gemeinschaften, sich als relativ autonome Institutionen zu etablieren, wie

ich ja auch schon durch meinen Kontakt auf dem Campus der theologischen Fa-

kultät in Izmir erfahren hatte.

Aus der Literatur geht hervor, dass die Grenzen dieser Autonomie politisch

bestimmt sind. Über den 1980er Putsch wird berichtet, die Süleymancı hätten mit

der Junta verhandelt, dass ihre Heime unangetastet blieben, sie im Gegenzug die

Ziele der Putschisten aktiv unterstützten (Aydın,M. 2005). Zu dieser Zeit fungierte

ein gemeinsames Feindbild als Kitt: Ein sehr weit definierter Kommunismus, der

den sozialdemokratischen Linkskemalismus in den Reihen der CHP, die von Bülent

Ecevit angeführt wurde, einbegriff. In Gesprächen zwischen den Erziehern kamdie

Sprache auch auf diese Periode:

R:Wenn Ecevit in den Siebzigern dieWahlen gewonnen hätte, dannwäre der Kommunis-

mus in die Türkei eingezogen. Der hat das mit nur drei Abgeordneten verpasst.

K: Der Kommunismus hat 100 Millionen Opfer gefordert.

R: Nein, 50 Millionen waren es. So viele Menschen sind verhungert. Gott sei Dank gibt es

keinen Kommunismus.

Die Süleymancı haben über die Zeit verschiedene konservative und türkisch-is-

lamistische Parteien unterstützt, für die einzelne Mitglieder als Parlamentsabge-

ordnete und sogar als Minister tätig waren. Sie standen in Opposition zur Milli

Görüş Bewegung wie auch später zur AKP, allem Anschein nach bedingt durch den

Zwist mit den Imam Hatip Schulen, die als Domäne der Milli Görüş Bewegung

beziehungsweise der mit ihr eng assoziierten anderen Gemeinschaften gelten. Die

Erhebung der Türkisch-Islamischen Synthese zur Staatsdoktrin, die Förderung re-

ligiöser Aktivitäten und die Integration von Islamisten und Türkisten in die Büro-

kratie erweiterten die Grundlage für Kompromisse zwischen den Gemeinschaf-

ten. Çakır und Bozan stellen in diesem Zusammenhang fest, dass die Opposition

seitens der Süleymancı gegenüber der Diyanet und den Schulen nach 1980 stark

abgenommen hat (Çakır/Bozan 2005: 261ff.).

Obgleich manche Gemeinschaften in der Diyanet stärker als andere repräsen-

tiert zu sein scheinen, bildet sie ein integratives Zentrum für die Gemeinschaften.

Fethullah Gülen wie auch viele andere geistliche Oberhäupter islamischer Gemein-

schaften, darunter der Mentor von Necmettin Erbakan, Mehmet Zahid Kotku, wa-

ren bei der Diyanet als Prediger angestellt. In einzelnenOrtschaften können bei der

Diyanet angestellte Imame aus einem lokal verankerten Orden stammen, wie im

Fall der Menzil-Gruppe, die im Südosten der Türkei ihre Basis hat und dort für die

Restauration der Umma – der internationalen Gemeinschaft der Muslime – wirbt

(Ozgur 2012: 118). Ein zweites integratives Zentrum für die Gemeinschaften ist die

politische Partei, über die bürokratische und politische Posten sowie öffentliche

Fördermittel verteilt werden. Schon in den 1970er Jahren wurde diese Form der In-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Hegemonie und Kulturkampf

tegration offensiv betrieben.92 Umstandslos belegen lässt sich der Nexus über die

personelle Verflechtung, die auf der lokalen wie der nationalen Ebene keine Aus-

nahme, sondern die Regel ist (ebd.: 176).93 Die Gemeinschaften fungieren so wie

die IHS als Rekrutierungsfeld für den öffentlichen Dienst. Als neue Qualität unter

der AKP erscheint, dass einzelne Gemeinschaften ganze Ministerien besetzen oder

dominieren und dort ihre gesellschaftliche Stellung auszubauen und abzusichern

versuchen. Zum Zeitpunkt meiner Feldforschung nahm die Gülen Gemeinschaft

eine hervorgehobene Position ein. Sie wurde nicht nur von Mitgliedern der Partei-

jugend als Türöffnerin in den öffentlichen Dienst gehandelt. Ein geflügeltes Wort

bei Stammtischrunden war, dass in der Bürokratie die Ära der Mandelschnurr-

bärte angebrochen sei. Gemeint war ein Schnurrbarttyp, der mit der islamischen

Identität assoziiert wurde.

Ein assoziierter Mechanismus der Integration ist die Allokation von öffentli-

chen Fördermitteln. Der Leiter des Süleymancı Heims berichtete, dass sie Pro-

jektgelder im Rahmen eines sozialen Unterstützungsprogramms erhielten.94 In

einer Studie über Aktivitäten von Gemeinschaften im Bildungssektor wird eine

Systematisierung von Allokationsmechanismen festgestellt.95 Demzufolge werden

über verschiedene Wege wie die Unterstützung von Stiftungsuniversitäten und

Wohnheimen Fördermittel aus dem Staatshaushalt an die Gemeinschaften trans-

feriert. Die Stiftungen werden von Steuern befreit, bekommen öffentliche Immo-

bilien überschrieben, Unternehmer werden gezielt zu Spenden an Einrichtungen

der Gemeinschaften angehalten.96 Die Höhe der transferiertenMittel ist schwer zu

bestimmen, da die Gemeinschaften jeweils ein Netz an Stiftungen, Vereinen und

92 Ein prominentes Beispiel ist Korkut Özal, der Bruder von Turgut Özal, der die prägende po-

litische Figur der 1980er Jahre war. Korkut Özal war in den 1970ern wie auch sein Bruder

Turgut Mitglied der islamistischen MSP, für die er Innenminister wurde. Er war Assoziierter

des Nakschibendi-Ordens und platzierte Assoziierte im Sicherheitsapparat. In den 1980ern

war er Teilhaber einer sogenannten islamischen Finanzinstitution aus Bahrain. Siehe Hak-

kı Özdal: Korkut Özal: Yeni rejimin kilit taşıydı [Korkut Özal war der Angelpunkt des neuen

Rejimes], in: Gazete Duvar, 02.11.2016, https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/

korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/ (Abruf am 23.10.2018).

93 Führende Mitglieder von Gemeinschaften haben höchste Posten erklommen. So war

das Oberhaupt der Süleymancı Gemeinschaft Arif Ahmet Denizolgun in den späten

1990ern Minister in einer ANAP-Regierung. Siehe https://m.bianet.org/bianet/siyaset/

181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti vom04.12.2016 (Ab-

ruf am 23.10.2018).

94 Es handelte sich um SODES (Sosyal Destek Programı). Siehe: www.sodes.gov.tr.

95 Siehe https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-ne-

siller-yetistirmek-479003/ vom 08.03.2018 (Abruf am 11.10.2018).

96 Siehe Serbay Mansuroğlu/Can Uğur: Eğitimde tarikat sisteminin şifreleri [Das Sektensystem

in der Bildung], in: Birgün, 02.04.2016, https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-

tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html (Abruf am

12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html


6. Religiöse Wirkungsstätten 273

Initiativen unterhalten, die unter verschiedenen Namen firmieren, die in der Regel

keinen Hinweis auf die Gemeinschaft enthalten. Nach Recherchen und Schätzun-

gen belaufen sich die aus dem zentralen Staatshaushalt transferierten Mittel in ei-

ner Höhe von mehreren Hundert Millionen US-Dollar.97 Insgesamt unterstreicht

die Expansion islamischer Gemeinschaften, die auch über ihre Unternehmens-

netzwerke Mittel in Infrastrukturen und »zivilgesellschaftliche« Aktivitäten trans-

ferieren und somit Einkommensmöglichkeiten schaffen, die materielle Attraktivi-

tät religiöser Weltauffassungen.

Indes ist das einst von Befürwortern der Diyanet ins Feld geführte Ziel, mit

dem Ausbau der Behörde einen Krieg zwischen den verschiedenen religiösen Strö-

mungen zu unterbinden, vor dem Hintergrund der Expansion der Gemeinschaf-

ten hinfällig geworden.Die Gemeinschaften konkurrieren umEinfluss und Zugang

zur staatlichen Bürokratie. Nach 2013 ist mit der Ausstoßung der Gülen Bewegung

diese Konkurrenz zum ersten Mal großflächig innerhalb der Bürokratie ausge-

brochen.98 Zu den Auslösern des Machtkampfs mit der Gülen Gemeinschaft, die

mit der Zurückdrängung von Kemalisten in den Justiz- und Militärapparaten ih-

ren Einfluss stark ausbauen konnte, zählten die regionalpolitische Positionierung

der Türkei und die Politik in der »kurdische Frage«. Ferner deuten Indizien auf

ökonomische Verteilungskämpfe, sofern mit der Gülen Gemeinschaft assoziierte

Unternehmen bei der Vergabe staatlicher Ausschreibungen benachteiligt worden

seien (Akçay 2018: 20ff.). Nach Ausstoßung der Gülen Gemeinschaften häufen sich

journalistische Recherchen, wonach andere Gemeinschaften sich die staatliche Bü-

rokratie untereinander aufteilen.99

Vor diesem Hintergrund kann die Bestimmung islamischer Gemeinschaften

erweitert werden: Islamische Gemeinschaften sind informelle Parteien, die Macht-

zentren im Staat mit eigenen ökonomischen Aktivitäten und zivilgesellschaftli-

chen Elementen – Wissensstrukturen, Führungspraktiken, Loyalitäten – bilden.

Verquickt mit religiösen Praktiken bilden sie informelle Herrschaftsknoten mit ei-

gener Anhängerschaft, die sich auf die Partei(en) und Bürokratie verteilt. Sie kon-

97 Siehe https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip

,716145 vom 05.10.2018 und https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-

destek-180373.html vom 20.09.2017, (beide abgerufen am 12.10.2018).

98 Eine der ersten Ankündigungen dieser Rivalität erfolgte auf der Grundlage von Beobachtun-

gen in den »Justizkorridoren« durch den Richter Orhan Gazi Ertekin (2011). Er bestimmte die

Kontrolle der Islamisten über die Justizapparate infolge des Verfassungsreferendums von

2010 als Schwelle. Nachdem der Machtkampf gegen die Kemalisten in diesem Bereich ent-

schieden war, begannen die Auseinandersetzungen innerhalb des islamistischen Lagers.

99 Siehe Deniz Coşan/Can Uğur: İşte Gülenciler sonrası ülkeyi saran tarikat ağları [Die lan-

desweiten Sektennetzwerke nach den Gülenisten], in: Birgün, 29.10.2016, https://www.

birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html (Ab-

ruf am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html


274 Hegemonie und Kulturkampf

stituieren neben den staatlichen Institutionen eine private Reproduktionsstätte

von professionellen Geistlichen – den Ulema – und erweitern deren Gruppenin-

teresse, das im Erhalt und im Ausbau ihrer Institutionen besteht, in den Bereich

privater Organisationen.

6.7 Grenzen des Kollektivs und integrative Mechanismen
an seinen Rändern

Religion wird in dieser Studie als ein besonderes Element thematisiert. Obgleich

es bei verschiedenen Gelegenheiten wie dem Verhältnis zwischen Islamismus und

Nationalismus oder der Verknüpfung religiöser Erziehung mit kulturellen und so-

zialen Ressourcen schon diskutiert wurde, sei nochmals explizit betont, dass Reli-

gion nur auf einer analytischen Ebene als separates Element thematisiert werden

kann. In der Realität ist dieses Element in einen gesamtgesellschaftlichen Zusam-

menhang eingebettet. Religion tritt nicht als stets gleichbleibendes und isoliertes

Element, sondern immer in historisch-kulturellen Artikulationen auf. Als kulturel-

le Praxis, die in ein Hegemonieprojekt eingebunden ist, ist sie ferner Bestandteil

eines relationalen Feldes, in dem sie sich behaupten muss.

Eine Grenze für das Wirken der Religion trat in Izmir in der Form des Ke-

malismus auf. Ins Innere der islamistischen Bewegung wirkte die kemalistische

Praxis der Grenzziehung dagegen vereinigend. Ein Parteimitglied aus dem kurdi-

schen Osten, der dort einer radikalen islamistischen Gruppe angehört hatte, dann

zum Studieren nach Izmir gekommen war, schilderte den Hintergrund für seine

Mitgliedschaft in der AKP:

In meiner Klasse war ich der einzige Student aus dem Osten, von 29 war ich der

einzige, und auch der einzige, der am Ramadan fastete. […] Ich wurde gefragt, ob

es in X [seine Herkunftsstadt] einen Puff gibt. Ich wusste damals nicht, was ein

Puff sein soll, hatte bloß eine Vermutung und antwortete, dass es ein paar Nacht-

clubs gibt. Ein Schüler hat mich dannmitten im Unterricht blamiert, als einen der

direkt aus einem Puff aus X kommt. […] Der Lehrer hat nicht eingegriffen. […] Ein

anderes Mal bin ich im Englisch-Unterricht aufgefordert worden, ich soll mal was

von X erzählen. Ich habe mich abgemüht mit meinem miserablen Englisch, bis

dann andere sich eingemischt haben. Sie haben das Bild eines primitiven Dorfes

gezeichnet. Da habe ich realisiert, was es heißt, aus dem Osten in den Westen

zu migrieren. Ich war erst total überrumpelt, dann habe ich gefragt, ob denn ir-

gendwer je im Osten gewesen ist. Die Antwort: Nein. Ob denn jemand sich mal

bewusst auseinandergesetzt hat, versucht hat, etwas zu erfahren über den Os-

ten, über Bücher vielleicht. Die Antwort: Nein. Ich habe dann gesagt, dass sie kein

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 275

Recht haben über den Osten zu urteilen. Dass sie hier alles haben, während im

Osten alles fehlt. Danach bin ich nicht mehr in den Unterricht gegangen.

Dass die Erfahrung in Izmir wie auch in anderen nicht-kurdischen Städten der

Türkei (vgl. Doğan 2016: 127ff.; Tuğal 2009: 216), aufgrund der Herkunft aus dem

Osten, die hier auch für eine kurdische Identität steht, ausgegrenzt zu werden,

als typisch angesehen werden kann, habe ich schon thematisiert. Zwei zentrale

Faktoren, mit denen sich ein ausgrenzender Nationalismus verstärkt hat, der alles

Östliche und Kurdische mit Primitivität, Dummheit und Unanständigkeit assozi-

ierte, waren die bürgerkriegsbedingte Migration nach Izmir in den 1990er Jahren

aus dem Osten der Türkei und die extreme Armut, in der Hunderttausende lande-

ten. Sie wurden nicht wie frühere Migrationswellen von den Fabriken absorbiert,

mussten sich stattdessen auf Dauer in informellen Behausungsformen einrichten,

die kriminalisiert wurden. Sie wurden in informelle Beschäftigungsverhältnisse

gedrängt, die in der Hierarchie zwischen den LohnarbeiterInnen auf der unters-

ten Stufe standen. Der westtürkische Rassismus machte für das Verharren in Ar-

mut nicht die sozio-ökonomischen Verhältnisse und den Krieg, sondern die kur-

dischen BinnenmigrantInnen selbst verantwortlich, gegenüber denen herabwürdi-

gende Ausgrenzungspraktiken entwickelt wurden. Die Konkurrenz zwischen den

Arbeitskräften wurde zunehmend nationalistisch und rassistisch aufgeladen (Sa-

raçoğlu 2010; Yıldırım/Haspolat 2010: 321f.).

Die AKP führte Kampagnen, die die Aufhebung dieser Diskriminierung und

Ausgrenzung versprach, so auch die Kampagne mit der Überschrift »Demokrati-

sche Öffnung« in den Jahren 2009/2010, die im Laufe der Zeit in »Öffnung für Na-

tionale Einheit und Zusammenhalt« umgeändert wurde. Die AKP stellte die staats-

bürgerliche Identität zur Diskussion. Ein Effekt war die Eskalation des alltäglichen

Rassismus.Die CHP und dieMHP lehnten die Infragestellung der türkischen Iden-

tität empört ab. Nationalistische Mitglieder dieser Parteien ergriffen das Wort,

die eine internationale Verschwörung, die Republik zu spalten, am Werk sahen.

Sie sahen die Büchse der Pandora geöffnet, durch die alle neuralgischen Themen

der Republik auf den Tisch kommen würden. Die Strategie der AKP bestand dar-

in, möglichst wenig konkret zu werden, bei Andeutungen zu bleiben. Sie ließ die

»links-liberalen« Intellektuellen über Fragen wie den Genozid an den Armeniern

und Verbrechen wie das Massaker an den alevitischen Kurden in Dersim 1937/38

diskutieren, stellte ihnen mediale Mittel zur Verfügung und schaute zu, wie sich

die CHP und die MHP in reaktionärer Abwehr nationalistisch verhärteten.

In der Lokalität von Izmir ging diese Strategie der AKP nur bedingt auf, sie

sorgte für Reibungen und Irritationen. An der Basis machte sich der türkische Na-

tionalismus bemerkbar. Die jungen Erwachsenen, die sich den Nurcu angeschlos-

sen hatten und sich in der Partei organisierten, waren sich einig, dass Türkischsein

undMuslimsein sich gegenseitig bedingten. Kurdische Mitglieder der AKP protes-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Hegemonie und Kulturkampf

tierten gegen diese Gleichsetzung. Die Differenz blieb bestehen, führte aber nicht

zur Spaltung, da sich der türkisch-islamische Nationalismus innerhalb der Par-

tei nicht unmittelbar gegen Kurden als ethnische Gruppe richtete. Prägend war

eher eine Feindschaft, die sich gegen die kurdische Bewegung richtete und diese

als kriminellen Organisationszusammenhang denunzierte. Die kurdische Bevöl-

kerung stand dieser Ansicht nach außerhalb dieses Zusammenhangs, von dem sie

unter Druck gesetzt und terrorisiert wurde. Auch die Kurden in der Partei stan-

den in deutlicher Distanz zur kurdischen Bewegung. Sie begriffen sie jedoch eher

als ein Symptom der Leugnung der kurdischen Ethnie und nicht als Ursache des

Problems, wie es unter türkischen Islamisten Konsens war.

Kritik und sich widersprechende Ansichten zwischen kurdischen und

nicht-kurdischen Islamisten in der AKP transformierten die Differenz während

meines Feldaufenthalts nicht in eine Spaltung, obgleich es eine Reihe prekärer

Situationen gab. Von einer solchen Situation berichtete ein Mitglied, das große

Hoffnungen in die Lösung der kurdischen Frage durch die AKP setzte:

Letzten Monat hat das landesweite Treffen der AKP-Jugend in Izmir stattgefun-

den. Auch Erdoğan ist gekommen. Zur Vorbereitung haben wir ein Komitee ge-

bildet, in dem ich, ein zweiter und unser Jugendvorsitzender Mitglied waren. Wir

haben eine Begrüßungsrede für Erdoğan vorbereitet, dazu ein kleines Video und

ein Transparent, auf dem ein Ende des Sterbens unserer Kinder in den Bergen ge-

fordert wurde. Es wurden Städte aufgezählt, Städte im Osten und im Westen, in

denen es Tote zu beklagen gab. […] Am Abend vor Erdoğans Ankunft ist einer sei-

ner Berater vorbei gekommen, um sich die Vorbereitungen anzuschauen. Als er

das Transparent gesehen hat, hat er es abhängen lassen.Wir waren verärgert, auf

dem Transparent stand nicht mehr, als an anderer Stelle schon von Parteigrößen

gesagt wurde. Unser Jugendvorsitzender wollte es in der Partei thematisieren, er

hat es dann aber gelassen, weil die Veranstaltung insgesamt ein voller Erfolg ge-

wesen ist und dies nicht überschattet werden sollte. Das hat mich überzeugt.

Der Spruch auf dem Transparent war in eine Kampagne der AKP eingebettet, zu

der auch der Slogan »Unsere Mütter sollen nicht weinen« gehörte. Mit Kindern

war nicht eine Altersgruppe gemeint. Die Kinder der Mütter waren die Gefalle-

nen im Krieg. Die Berge benannten den Ort des Geschehens unter Vermeidung

des Wortes Kurdistan. In Phasen der Verhandlungsführung zwischen der Regie-

rung und der PKK wurde eine Sprachregelung aktiviert, die die in den Phasen der

offenen Kriegsführung benutzten Wörter – Krieg, gefallene Soldaten, Terroristen

– ersetzte. Die Bevölkerung wurde als eine große Familie konzipiert, die am glei-

chen Übel litt, dessen Verursachung dem Kemalismus zugeschoben wurde (vgl.

Saraçoğlu 2011). Der Kurs der AKP in der kurdischen Frage folgte – wie auch schon

bei den Vorgängerregierungen – taktischen Richtlinien. Auch während der Ver-

handlungsphasen konnte es zu plötzlichen Diskurswechseln kommen, die nicht

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 277

mit den einzelnen Gliederungen der Partei abgesprochen wurden. Die Parteiju-

gend, die einen erheblichen Teil der Kampagnenarbeit vor Ort schulterte, stand vor

der Herausforderung, der Izmirer Bevölkerung diese Wechsel zu vermitteln, eine

Aufgabe, die schwieriger wurde, wenn Verhandlungen geführt und Zugeständnis-

se gemacht wurden. Als die PKK, wie schon erwähnt (S. 266), eine Delegation in

die Türkei schickte, die die Grenze vom Irak über den Grenzort Habur passieren

durfte, ohne dass eine strafrechtliche Verfolgung eingeleitet wurde, war diese De-

legation von hunderttausenden KurdInnen auf der Straße euphorisch empfangen

worden. In der Parteijugend sorgte der Vorgang für erhebliche Unruhe:

E: Es gibt Probleme in der Organisation. Es gibt Unruhe wegen Habur. Ich habe an ei-

nem Bezirkstreffen teilgenommen und das Thema angesprochen. Der Bezirksvorsitzende

meinte, das Thema soll nicht diskutiert werden. Niemand kenne den Inhalt der Demo-

kratischen Öffnung, deshalb sollten wir nicht an Diskussionen teilnehmen. Diskussionen

sollten nur innerhalb des Parteivorstands stattfinden.Dagegen gab es Proteste, es soll dis-

kutiert werden, warum denn keine Diskussion?

L: Ja, genau das ist das Problem.

E: Es wird zu einem Problem innerhalb der Organisation.

L: Das Thema ist heikel. Ein falsches Wort kann in jede Richtung ausgelegt werden. Ihr

müsst genau darauf achten, was ihr sagt. Informiert, aber bleibt sehr oberflächlich. For-

dert das Niveau des Gegenübers nicht heraus.

E: Ja aber, die in der Leitung sind sehr unruhig geworden.

L: Im Endeffekt ist es unsere Politik. Aber bei solchen Sachen läuft es manchmal nicht so,

wie geplant. Das müssen wir zuerst in der Organisation klären. Bei den Wahlen wird es

das bestimmende Thema sein. Schaut, es heißtDemokratischeÖffnung.Das hat nicht nur

mit den Kurden zu tun.

E: Wir müssen diskutieren, warumwir ein solches Paket benötigen.

X: Das Themawird überall diskutiert, sogar beim Tee trinken im Teehaus. Es heißt, drau-

ßen sticht einer einen anderenmit einemMesser ab und bekommt vierMonateGefängnis-

strafe und die PKKler werden zwei Minuten befragt und dann laufen gelassen.Wie sollen

wir das erklären?

L: Eben, ohne die Details zu kennen, ist es besser, nicht zu diskutieren.

X: Wir müssen erklären, dass es eine Systemfrage ist, kein Türken-Kurden-Problem.

L: Ja, deshalb müssen wir an der Politischen Akademie teilnehmen. Die Demokratische

Öffnungwird dort erklärt. OhneWissen,mit Informationen aus denMedien, nur mit Hö-

rensagen können wir nicht diskutieren.

Inwiefern die Politische Akademie, die eine Reihe von Bildungsseminaren dar-

stellte, die die AKP veranstaltete, dazu verhalf, das Problem in den Griff zu be-

kommen, werde ich an späterer Stelle diskutieren. Die Parteijugend einigte sich,

sich nicht auf Diskussionen einzulassen. Ähnlich wie beim Republik Symphonie-

Orchester (vgl. S. 194ff.) wurde akzeptiert, dass von der Parteileitung Taktiken an-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Hegemonie und Kulturkampf

gewendet werden, die nicht ganz durchschaubar waren. In der kurdischen Fra-

ge führte der Wechsel zwischen einem nationalistisch-ausgrenzenden und einem

versöhnend-eingrenzenden Diskurs jedoch zu stärkeren Ärgernissen und Verwir-

rungen. In Abgrenzung zum kemalistischen Gegenüber, das vereinigend nach in-

nen wirkte, sorgten drei miteinander verschränkte Mechanismen dafür, dass Dif-

ferenzen sich nicht in Spaltungen transformierten und das Hegemonieprojekt an-

gesichts diverser Herausforderungen und Widersprüche nicht an seinen Rändern

zerbröckelte: Die Gateholder, die bewegungsgeschichtliche Bindung und die ge-

meinschaftsbildende Praxis in der Gruppe.

6.7.1 Gateholder

Ein starker und zugleich prekärer Mechanismus des Zusammenhalts nach innen

bestand darin, dass immer eine »integre« Person in den Reihen der Partei gefun-

den wurde, durch die Zusammenhalt wieder hergestellt wurde. Ich möchte diese

Personen als Gateholder bezeichnen. Sie erkannten Probleme oder Widersprüche

an und sprachen dies aus. Sie traten ebenso als Personen auf, die Ideale der Par-

tei wie Aufrichtigkeit, Bindung an Programme, Demokratie und Menschenrechte

verkörperten. Sie hielten damit Türen offen und moderierten.100

Ein Mitglied der Parteijugend aus dem kurdischen Osten, wie die meisten ein

Student an der Izmirer Universität, erzählte:

Bei einem Bildungscamp der Partei habe ich Aksu [damaliger Innenminister

von der AKP] nach der Ungerechtigkeit gefragt, die wegen den Terrorbekämp-

fungsgesetzen entsteht. Hunderte kurdische Kinder werden wegen Bagatellen

eingesperrt. Ich habe keine Antwort, wenn wir deshalb kritisiert werden, habe ich

gesagt. Aksu wich aus. Ein anderes Parteimitglied aus Yozgat [mittelanatolische

Stadt] meldete sich zu Wort: ›Die schmeißen mit Steinen auf meine Polizei,

ich bring die alle um‹. Aksu sagte daraufhin nur, ›löst das unter euch‹. […] Am

selben Tag ist abends Arslan [kurdisch-islamischer Parlamentsabgeordneter der

AKP] gekommen, morgens war Aksu, abends Arslan da. Er hat auch über die

Demokratische Öffnung gesprochen. Wir müssen einen Kompromiss mit den

Institutionen finden, um das Problem zu lösen, sagte er. Daraufhin habe ich mich

gemeldet: Okay, habe ich gesagt, ich sehe das Problem, der Hochschulrat, das

Militär tragen nicht annähernd so viel zur Lösung des Problems bei wie wir. Aber

ich sehe auch, dass wir in der Partei ein Problem haben. Mal angenommen, wir

100 Das Konzept des »Gateholders« schließt an das von Kurt Lewin (1943: 40ff.) entwickelte Kon-

zept des Gatekeepers an, mit dem er am Rande einer Studie Vermittlungs- und Kontrollak-

tivitäten von Akteuren in Bezug auf Entscheidungsprozesse beschrieb. Der Gateholder zielt

auf Aktivitäten, die die Verbindung zu einer Verhaltensweise oder einer Organisation auch

dann noch aufrechterhalten, wenn Zweifel an ihr entstanden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 279

haben einen Kompromiss mit den Institutionen gefunden, was machen wir mit

der Partei? Er hat nur gelacht. Später haben wir uns privat unterhalten und er hat

zugestanden, dass es ein manifestes Problem in der Partei und auch an der Basis

gibt. Da konnte ich nur beipflichten. Ich habe es dir ja schon erzählt, auf dem

Camp wurde ich angemacht, ob ich denn von der TKP [Kommunistische Partei

der Türkei] bin, was ich denn für ein Muslim sei.

Das kurdische Parteimitglied bewegte sich amRande der Ausgrenzung aus der Par-

tei. Er hatte auf dem Treffen den türkischen Nationalismus des Militärs kritisiert,

dieses für die Unterdrückung der kurdischen Bevölkerung und das Antreiben des

Kriegs verantwortlich gemacht. Daraufhin hatten Parteimitglieder aus den mit-

tel- und nord-anatolischen Provinzen sich gegen ihn gestellt und selbst offensiv

den türkischen Nationalismus vertreten. Den Anwurf, Kommunist zu sein, setz-

ten sie als Stigma gegen ihn ein, mit dem sie Kritik am türkischen Nationalismus,

den sie mit Muslimsein gleichsetzten, unmöglich machen wollten. Sein Fall gibt

zugleich zu erkennen, dass kurdische Mitglieder der AKP aufgrund ethnischer Zu-

gehörigkeit mit der virulenten Gefahr der Abwertung ihrer sozialen Ressourcen,

die sich über die Mitgliedschaft im islamistischen Kollektiv und den assoziierten

Chancen herstellte, konfrontiert waren. Doch trotz scharfer Konfrontation blieb

das kurdische Mitglied in der Partei. Der kurdisch-islamische Abgeordnete ver-

mittelte ihm, dass er nicht alleine war. Seine Hoffnungen in die Partei wurden

aufrechterhalten durch eine Person, deren Einfluss durch den hohen Rang als Ab-

geordneter unterstrichen wurde.

Der Mechanismus wirkte auf verschiedenen Ebenen. Das gleiche Mitglied der

Parteijugend bewunderte Erdoğan. Erdoğan stand für Integrität und die AKP für

»besseres Regieren«. Sich selbst bezeichnete er als Idealisten, was er mit einer

Kritik verband. Es gab »Probleme«, »in jeder Organisation gibt es Menschen, die

aus unterschiedlichen Gründen da rein gehen«. Er war nicht einverstanden, dass

die Bürgermeisterkandidaten nach der »Dicke ihres Portemonnaies« ausgewählt

wurden. Für die Kandidatur seien Ausgaben zu bestreiten, die nur durch erhebli-

che Spenden oder eigenes Geld beglichen werden könnten. Der Wahlkampf sei ei-

ne noch viel größere finanzielle Herausforderung. Das bereite Opportunisten den

Weg, sich in der Partei breit zu machen. Trotz Kritik war er überzeugt, dass bei der

Auswahl Qualifikation und Bindung an das Parteiprogramm überwiegen würden.

Die letzte Entscheidung über die Kandidaten treffe Erdoğan, der schon korrigie-

rend eingreifen werde. Ein Jahr später, im Winter 2010, war sein Idealismus einer

Ernüchterung gewichen. Ereignisse wie das bereits erwähnte Parteijugendtreffen,

bei dem ein Mitarbeiter von Erdoğan das Transparent, auf dem ein Ende des Ster-

bens gefordert worden war, hatte abhängen lassen, und der lauter werdende tür-

kische Nationalismus in der Partei hatten seine Zweifel verstärkt. Seine Kritik war

deutlicher geworden, er äußerte sie auf den Treffen der Parteijugend, brachte zu-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Hegemonie und Kulturkampf

meist als einziger Bedenken zur Parteipolitik an. Dem Jugendvorsitzenden gelang

es, die Kritik zu moderieren und ihn einzubinden: »Du kannst etwas verändern«,

habe er ihm gesagt, »wenn du nicht dabei bist, bist du verantwortlich, dass die an-

deren sich durchsetzen.« Der Vorsitzende fand Erklärungen wie »den vollen Erfolg

des nationalen Jugendtreffens, der nicht überschattet werden sollte«, die ihn bis

zum nächsten Konflikt versöhnten.

Zweifler und Idealisten innerhalb der Partei konnten selbst als Gateholder nach

außen wirken. Sie vermittelten das Bild einer pluralen Partei, in der Ideale vor-

handen sind. Als die AKP die Abstimmung über die Verfassungsreform von 2010

in die Wege leitete und hierfür gesellschaftliche Unterstützung mobilisierte, hiel-

ten Gateholder in Izmir den Kontakt zu (links-)liberalen Akteuren außerhalb der

Partei und organisierten mit ihnen die Wahlkampagne »Ja, aber nicht genug« (vgl.

S. 37f.). Die Kampagne wurde von der Kritik amMilitär und türkischen Nationalis-

mus beziehungsweise den Kemalisten als Träger dieses Nationalismus zusammen

gehalten, während zum gleichen Zeitpunkt, wie dargestellt, kritische Diskussio-

nen zum türkischen Nationalismus innerhalb der Partei und zur Anerkennung der

kurdischen Identität unterdrückt wurden.

Einem weiteren Beispiel für das Wirken des Mechanismus des Gateholders

durch regelhafte Einbindung von Nichtmitgliedern begegnete ich in Diyarbakır.

Nachdem mir der Provinzvorsitzende des islamischen Menschenrechtsvereins in

Diyarbakır dargelegt hatte, dass die AKP nach Aufnahme der EU-Beitrittsgesprä-

che im Jahr 2005 alle Liberalisierungen im Straf- und Polizeirecht zurückgenom-

men, sogar über den Status quo ante hinausgehende Verschärfungen vorgenom-

men habe, schränkte er auf meine Bemerkung, dass es jetzt also schlimmer war

als zuvor, sogleich ein:

Ich denke, dass es in der Regierung sehr aufrichtige Menschen gibt, die kämpfen,

die für Menschenrechte und die Demokratie einstehen wollen, damit sie sich in

der Türkei etablieren. Aber es gibt einen nationalistischen Flügel, der von innen

Widerstand leistet. Das zeigt sich von Zeit zu Zeit. Der Schlingerkurs der Regie-

rung hängt meiner Meinung nach damit zusammen.

Der Vorsitzende berichtete, dass sie in Treffen und Beratungsrunden mit der Re-

gierung eingebunden seien, dass die Regierung sie in die Lösung der kurdischen

Frage einbeziehe.Die Treffen verliefen sehr offen, Problemewürden angesprochen.

Er begründete die Einschränkung seiner Kritik mit dem Verweis auf einzelne Par-

teimitglieder, denen er auf diesen Treffen begegnete und die er aufgrund ihrer

Verwurzelung in der islamischen Menschenrechtsbewegung für integer hielt.

Einzelne Personen wurden zu Gateholdern, weil Diskrepanzen zwischen Idea-

len und realen Entwicklungen auftauchten. Der Gateholder fachte Hoffnungen an,

dass es genugWiderspruchsträger in der Partei geben könnte, um verhinderte Aus-

einandersetzung, ausbleibende Diskussion innerhalb der Partei irgendwann in der

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 281

Zukunft mal führen zu können. Er hielt entweder selbst an den Idealen fest und

wirkte dadurch integrierend oder er integrierte Personen, die an den Idealen fest-

hielten, während die Partei in der realen Politik sich von den Idealen entfernte,

indem sie Krieg führte, nationalistisch agitierte und ihre Kandidaten opportunis-

tisch rekrutierte.

6.7.2 Bewegungsgeschichtliche Bindung

Die Breite der islamistischen Bewegung, die seit den 1970ern sich sukzessive in al-

len gesellschaftlichen Bereichen organisiert hatte, bildete die Grundlage für den

zweiten Mechanismus: die bewegungsgeschichtliche Bindung, die über Kämpfe

mit einem »Außen« hergestellt wurde. Der gerade erwähnte islamische Mensch-

rechtsverein war Anfang der 1990er von einem sehr breiten Spektrum sunnitischer

Intellektueller gegründet worden. Den initialen Schwerpunkt seiner Tätigkeiten

bildeten Kämpfe, die zunächst auf der Grundlage der Erweiterung des als Grund-

recht begriffenen sunnitischen Sonderstatus und dann für dessen Verteidigung

und gegen kemalistische Diskriminierung (Kopftuchverbot) geführt wurden. Der

1997er Prozess, der mit diversen Verboten und der Verhinderung von Karrieren

einherging, hatte ein starkes Notwendigkeitsbewusstsein geschaffen, die religiö-

sen Reihen geschlossen zu halten. In den späten 2000ern hatten mit der kurdi-

schen Frage verbundene Kämpfe eine Erweiterung des Tätigkeitsfelds des Vereins

und damit auch eine relative Ablösung von den allein auf die sunnitische Identi-

tät bezogenen Kämpfen initiiert. Doch trotz inzwischenmanifesterWidersprüche,

entstanden in der siebenjährigen Regierungstätigkeit der AKP, schätzte der Vor-

sitzende des Vereins in Diyarbakır die Wirksamkeit menschenrechtlicher Ideale in

der Partei weiterhin als hoch ein, zumal die Kämpfe um die Wiederherstellung des

sunnitischen Sonderstatus und Aufhebung der Diskriminierung durch das pau-

schale Kopftuchverbot noch nicht ausgefochten waren.101 Die Einbindung in das

soziale Netzwerk, das bewegungsgeschichtlich gekennzeichnet war, ließ ihn einen

nationalistischen Flügel bestimmen, um die Verzerrung der integren Absichten der

Bewegung, der er sich angehörig fühlte, zu begreifen.

Die bewegungsgeschichtliche Bindung integrierte auch radikale Islamisten wie

den Grundschullehrer, der die Studenten unterwiesen hatte, bevor sie sich an den

Koranlehrer der Diyanet wendeten (vgl. Kap. 6.1.3), sowie Mitglieder eines islamis-

tischen Vereins in Izmir, die die AKP für nicht islamisch genug hielten. Der Verein

101 Der Menschenrechtsverein spaltete sich zu einem späteren Zeitpunkt an der Frage der Nie-

derschlagung des Juni-Aufstands durch die AKP im Jahr 2013. Einige Gründungsmitglieder

des Vereins schlossen sich der HDP und einige der CHP an. Die bewegungsgeschichtliche

Bindung überdauerte in diesem Fall nicht die Kämpfe um den sunnitischen Sonderstatus,

der durch die Schulreform von 2012 wieder weitgehend hergestellt worden war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Hegemonie und Kulturkampf

engagierte sich besonders für die Gleichstellung der ImamHatip Schulen und Auf-

hebung des Kopftuchverbots. Im Umfeld des Vereins bewegte sich auch eine kleine

Gruppe von Studenten, die im Koran nach Anhaltspunkten für eine »Alternative

zum Kapitalismus« suchten. Islamistische Weggefährten vor Augen, die ehemals

für eine gerechte Gesellschaft gestritten, nun aber Reichtum angehäuft hatten,

wurden sie von einem Unbehagen mit dieser Entwicklung angetrieben. Sie leiste-

ten jedoch keine angeleitete Begriffsarbeit, die eine Kritik der kapitalistischen Pro-

duktionsweise ermöglicht hätte, verloren sich stattdessen in der Vielfalt möglicher

Interpretationen des Koran. Ihr konkretes politisches Wirken blieb auf Aktivitäten

begrenzt, die innerhalb des von der AKP vorgegebenMöglichkeitsraums, in die Be-

hauptung des sunnitischen Sonderstatus, eingebettet blieben.Unter der Regierung

der AKP konnten sie frei agieren, während sie von den »Laizisten« Repressionen

erwarteten, die ihre Laufbahnen bedrohten und die Abwertung der mit der religiö-

sen Erziehung assoziierten kulturellen Ressource Bildung fortsetzen würden, die

durch den 1997er Prozess eingeleitet worden war. Der Bezug auf eine Geschichte

der Ausgrenzung aus den staatlichen Institutionen durch das kemalistische Ge-

genüber in Kombinationmit einem religiösen Idealismus überbrückte Differenzen

innerhalb des Kollektivs, bevor sie zu Spaltungen werden konnten.

6.7.3 Gemeinschaftsbildende Praxis

Als drittes Element trat die gemeinschaftsbildende Praxis in der Gruppe hervor.

Für das Wirken dieses Mechanismus, der durch gemeinsames Lernen und Aneig-

nung von Weltauffassungen, durch praktizierte Religion gruppenbildend wirkte,

stehen bereits exemplarisch der Koranunterricht (Kap. 6.1.3), das Sohbet der Nur-

cu (Kap. 6.6.1) oder die AKP-Jugendtreffen, obgleich bei letzteren der religiöse As-

pekt nicht immer im Vordergrund stand. Voraussetzung für das Wirken war die

Bereitschaft der Teilnehmer, die Regeln der Gruppe zu befolgen und sich in die

autoritären Strukturen einzufügen. War diese Bereitschaft nicht vorhanden, kam

es zu Ausschlüssen, so bei einem Studenten, der nach seiner ersten Ankunft in Iz-

mir notgedrungen, weil über keine ausreichenden finanziellen Mittel verfügend,

in einem Wohnheim einer islamischen Gemeinschaft untergekommen war, das

offenbar auch Akteuren Unterkunft bot, die keine Assoziierten der Gemeinschaft

waren. Schon nach wenigen Wochen habe er vor dem Rauswurf gestanden, weil

er gerne diskutierte, wie er sagte. Dass er Meinungen vertrat, die von denen der

Gemeinschaft abwich, sei zum Problem geworden, als er die Differenzen ausdis-

kutieren wollte. Er sei dem Rat eines Abi (»Älteren«) gefolgt, sich solange zurück-

zuhalten, bis er sich nach einem Jahr eine andere Unterkunft leisten konnte. Sei-

ne Erzählung fügt sich in meine Beobachtung ein, dass islamistische Akteure, die

keiner religiösen Gemeinschaft angehörten, die nicht in von religiösen Autoritäten

angeleitete Rituale eingebunden waren, die die Diskussion lenkten und ihr enge

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 283

Grenzen steckten, weniger festgelegt und offener gegenüber Einflüssen von außen

waren. Ihnen fehlte die geregelte paternalistische Praxis der Mitglieder der isla-

mischen Gemeinschaften. Ihre Integration in das islamistische Hegemonieprojekt

wurde in erster Linie durch die Mechanismen des Gateholder und der bewegungs-

geschichtlichen Bindung in Konfrontation mit dem Kemalismus aufrechterhalten.

Sie wurden jedoch auch durch eine gemeinschaftsbildende Praxis integriert, die

durch Bildungsaktivitäten der Partei unter der Bezeichnung Politische Akademie

hergestellt wurde. Im Folgenden gebe ich meine Einblicke in diese Bildungsaktivi-

tät als Aushandlungsprozess einer Gruppenidentität wieder, bei dem Abweichun-

gen zurückgeholt und Konsens wiederhergestellt wurde.

Hale und Özbudun schreiben in ihrem Buch über die AKP, dass »der Unter-

schied zwischen einerMassenpartei und einer Kader- beziehungsweise Volkspartei

über den Stellenwert parteiinterner Bildung und Indoktrination« (2010: 48, Über-

setzung E.B.) festgestellt werden könne. Im Unterschied zu anderen Parteien in

der Türkei stufen sie die AKP auf der Grundlage ihrer gezielten und umfangrei-

chen Bildungsaktivitäten als Kaderpartei ein. Die ersten Interviews, die ich mit

AKP-Mitgliedern in Izmir führte, stützten diese Einschätzung. Es hieß, seit 2004

fänden in allen Provinzen regelmäßig Seminarreihen gegen eine geringe Teilnah-

megebühr statt, die auch für Nichtmitglieder offen seien. Die Rede war von der

Politischen Akademie. Insbesondere die Parteijugend, auch der Parteivorstand sei-

en aufgefordert, an der Akademie teilzunehmen, verpflichtend sei die Teilnahme

für diejenigen, die für ein politisches Amt kandidierten. Als Themen vergange-

ner Seminarreihen wurden »Good Governance in der Kommunalverwaltung« und

»Self-Improvement« genannt, wofür die Partei auch Professoren engagiert habe,

die auf Hochschulniveau unterrichteten. Bei der letzten Runde hätten 18.000 Ab-

solventen ein Zertifikat erhalten. Durch die Interviews entstand bei mir der Ein-

druck reger Bildungsaktivitäten. Im Laufe der Zeit erfuhr ich durch Gespräche,

dass es erhebliche Probleme bei der Teilnahme gab. Anfangs seien zu den Semina-

ren, die für 60-70 Leute konzipiert waren, nur 6-7 gekommen. Als die Teilnahme

daraufhin verpflichtend gemacht wurde, hätten viele zwar die Teilnehmerliste un-

terschrieben, aber nicht teilgenommen.

Die Veranstaltungmit Hüseyin Çelik, die ich in einem früheren Kapitel über die

Formen des Kulturkampfs in der AKP-Periode geschildert habe (S. 197ff.), war die

Eröffnung einer solchen akademischen Bildungsreihe im Zuge der sogenannten

Demokratischen Öffnung. Die Eröffnungsveranstaltung endete ohne Diskussion.

In den folgenden beiden Monaten wurden Seminare angeboten, die in der Izmi-

rer Parteizentrale abgehalten wurden. Die ersten beiden Seminare bestanden aus

Vorträgen von Parlamentsabgeordneten und blieben ohne kontroverse Diskussion.

In Vortragsform wurden die Säulen des Konservatismus – die Familie, die Traditi-

on, die Nation und die Religion – sowie Eckpunkte der konservativen Geschichts-

auffassung umrissen. Diese möchte ich nochmals in Erinnerung rufen: Das Ende

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Hegemonie und Kulturkampf

desOsmanischen Reichs als Beginn einer Unterdrückungsgeschichte des religiösen

Volks und die DP-Periode als Phase der Entwicklung des »kulturell Authentischen«,

die durch einen »bürokratischen« Putsch beendet wurde. Redner und Teilnehmer

einigten sich mühelos darauf, dass Symbole der »DP-Freiheit« in der Wiederein-

führung des arabischen Gebetsrufs und der »Befreiung der Religion aus der Klan-

destinität« bestanden.

Die Teilnehmerzahl der ersten beiden Seminare lag bei etwa 20 und war fast

ausschließlich auf die Parteijugend begrenzt. Aus dem Parteivorstand kamen kei-

ne Teilnehmer. Erst die dritte Veranstaltung unterschied sich, sie war mit etwa

50 Teilnehmern, überwiegend junge Männer aber auch ein paar junge Frauen, die

sich separat setzten, gut besucht. Es wurde rege diskutiert. Der eingeladene Red-

ner war ehemaliger landesweiter Vorsitzender der gleichen islamischenMenschen-

rechtsorganisation, deren Provinzvorsitzenden vonDiyarbakır ich schon zitiert ha-

be. Sein Vortragsthema hießMenschenrechte. Er begannmit einer internationalen

Geschichte der Menschenrechte, der er keine islamische Interpretation zur Seite

stellte, wie vielleicht aufgrund des islamischen Kontexts zu erwarten gewesen wä-

re. Stattdessen betonte er die Universalität von Menschenrechten und grenzte sie

gegen eine kulturelle Relativierung ab. Akzeptanz von Differenz sei zentrales Prin-

zip von Menschenrechten, die nur in einem Rechtsstaat mit Gewaltenteilung und

Bürgerrechten garantiert werden könnten, weshalb Menschenrechte und Rechts-

staatlichkeit sich gegenseitig bedingten. Auf die zu dieser Zeit im Rahmen der

»Demokratischen Öffnung« diskutierten Themen des Rechts auf muttersprachli-

chen Unterricht in Kurdisch und der Anerkennung alevitischer Gebetsstätten Be-

zug nehmend befand er, dass diese als Menschenrechte anzuerkennen und recht-

lich zu garantieren seien.

Nachdem er seinen Standpunkt dargelegt hatte, ließ der Redner die Teilneh-

merInnen zuWort kommen. In einer Reihe von Kommentaren hoben diese hervor,

dass Menschenrechte vor allem gegenüber Afrikanern und Muslimen nicht einge-

halten würden. Warum nicht über die dahinterstehenden Ursachen, den Kolonia-

lismus und die Doppelzüngigkeit des Westens, gesprochen werde, wurde gefragt.

Implizit war mit diesen Fragen ein Perspektivwechsel verbunden, indem nicht die

inländische (Rechts-)Lage, sondern die »eigene« Diskriminierung durch das west-

liche Ausland thematisiert wurde. Der Redner stimmte der Benennung dieser Ur-

sachen zu, betonte aber zugleich, dass die Praxis der Anderen keine Ausrede für die

Nichtthematisierung eigener Praxis sein dürfe. Er thematisierte erneut die Proble-

matik der Nichtanerkennung von Differenz und führte aus, dass in der Türkei die

Ursache ausbleibender Anerkennung beim Staat liege, der Angst vor den Bürgern

habe. Infolge der Gründungsgeschichte und des Befreiungskrieges lebe der Staat

in einer permanenten Psychologie der Angst, von außen wie von innen angegriffen

und zersetzt zu werden. Differenz werde vorschnell als Separatismus wahrgenom-

men. Erneut auf die »Demokratische Öffnung« Bezug nehmend befand er, dass die

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 285

Menschenrechte eingelöst werden könnten, wenn die Staatsgewalt ihre Angst ab-

lege. Durch die Regierung der AKP sei dies erstmals in den Bereich des Möglichen

gerückt.

Auf diese Problembestimmung, die den Staat als Eigenwesen begriff, das sich

vom »Volk« entfremdet hatte, folgte eine zweite Reihe von Kommentaren. Sie such-

te die Tanzimat-Reformen im 19. Jahrhundert als Beginn eines Auseinanderlaufens

von Staat und Volk im Osmanischen Reich zu erinnern. Da die Republik sich in

dieser Tradition entwickelt habe, habe sich die Türkei nicht demokratisieren kön-

nen. In den Kommentaren ausdrücklich ausgeklammert wurde die DP-Periode, in

der eine demokratische Entwicklung – ein Zusammenrücken von Staat und Volk –

eingeleitet aber durch den Putsch unterbrochen worden sei. Diese Kommentare

griffen zwar die These der Verselbständigung staatlicher Aktionen aus »Angst vor

dem Volk« auf. Doch sie verlegten deren Ursprung um einige Jahrzehnte weiter zu-

rück und betonten erneut als Ursache der Problementstehung eine »westlich« be-

einflusste Politik, mit der die Tanzimat-Reformen (S. 126f.) angezeigt wurden. Auf

der von den TeilnehmerInnen neu bestimmten thematischen Grundlage handelten

der Redner und die TeilnehmerInnen in der Folge einen Konsens aus, bei dem sich

der Redner den TeilnehmerInnen annäherte. Hergestellt wurde eine Perspektive

auf das Osmanische Reich, durch die es zumpositiven Bezugspunkt fürMenschen-

rechte und Anerkennung vonDifferenzwurde.Obwohl der Redner damit begonnen

hatte, Rechtsstaatlichkeit und Gewaltenteilung als Bedingung für die Umsetzung

von Menschenrechten zu erläutern, gab er diese Position auf. Er unterstrich sogar,

dass das Osmanische Reich in seiner Hochphase, also weit vor dem 19. Jahrhun-

dert, einemmenschenrechtlichen Ideal sehr nahegekommen sei. Damit akzeptier-

te er, dass ausgerechnet die Tanzimat-Periode, in der erstmals rechtsstaatliche Vor-

aussetzungen für die Gleichstellung ethnisch-religiös verschiedener Gruppen ge-

schaffen wurden, zum Ausgangspunkt der Unterdrückung von Menschenrechten

gemacht wurde. Der Konsens, dass die Probleme mit dem Niedergang des Osma-

nischen Reichs begonnen hatten, von der Tanzimat-Periode über die Jungtürken in

die heutige Zeit fortgetragen wurden, war hergestellt. Damit verbunden war, dass

die Abdülhamit-Periode, in der die Verfassung und erste rechtsstaatliche Versu-

che aufgehoben, die Dominanz der sunnitischen Gruppe wiederhergestellt und der

Genozid eingeleitet wurde, implizit zu einem positiven Bezugspunkt avancierte.

Die explizite Ausklammerung der DP-Periode als demokratische Zwischenphase

unterstrich den Konsens, dass die »eigentliche« Unterdrückung sich gegen Musli-

me richtete. Während sich der Redner den TeilnehmerInnen annäherte, beharrten

diese auf ihrer Position, dass Menschenrechte vor allen Dingen ein Vorwand für

westliche Interventionen seien.

Die Gruppe vermochte es, den türkisch-sunnitischen Führungsanspruch, wie

er in der Türkisch-Islamischen Synthese zum Ausdruck kommt, durch die Kon-

struktion einer notwendigen Selbstbehauptung gegen die vermeintliche Infiltrati-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Hegemonie und Kulturkampf

on von Konzepten und Regeln für das gesellschaftliche Zusammenleben aus dem

Westen zu legitimieren. Die Abgrenzung, die der Redner gegenüber einer kultu-

rellen Relativierung von Menschenrechten als universales Konzept vorgenommen

hatte, war aufgehoben. Die Gruppe entzog sich einer Thematisierung aktiver Ver-

antwortung für historisches und aktuelles Geschehen, indem sie sich in die Kon-

tinuität einer konstruierten Gruppe der Muslime stellte, die als unterdrückt und

passiv erschien, obwohl sie realiter einen privilegierten Status innehatte.Die Grup-

pe wollte nicht über die Rechte von Kurden oder Aleviten, sondern über ihre eige-

nen Rechte als unterdrückte Gruppe sprechen. Dafür war sie angewiesen auf eine

Opferidentität. Der Redner desMenschenrechtsvereins, der aus der Gruppe ausge-

brochen war, indem er eine rechtsstaatlich-universale Perspektive eingenommen

hatte, wurde von der Mehrheit wieder zurückgeholt.

6.7.4 Resümee der Integrationsmechanismen

In den Praktiken des Kollektivs fand eine bestimmte Vermittlung von Widersprü-

chen statt. Sie stieß an Grenzen, wenn Diskrepanzen zwischen Idealen und realen

Entwicklungen virulent wurden, wie im Zusammenhang mit Opportunismus, der

Frage des Kriegs, der Anerkennung von kultureller Selbstbestimmung und Diffe-

renz. Da die Widersprüche nicht bearbeitet, sondern verdeckt beziehungsweise

temporär überbrückt wurden, Auseinandersetzung verhindert wurde, blieben die

Diskrepanzen als Sollbruchstellen des Kollektivs bestehen. Sie wurden insbesonde-

re in den Fällen zu Herausforderungen, wenn es kämpfende Gruppen wie die kur-

dische Bewegung gab, die auf die Einlösung der Ideale drängten beziehungsweise

diese als Täuschungen erkennbar machen konnten, während der Bezug auf eine

Geschichte der Ausgrenzung aus den staatlichen Institutionen durch das kema-

listische Gegenüber in Kombination mit einem religiösen Idealismus Differenzen

innerhalb des Kollektivs zu überbrücken verhalf, bevor sie zu Spaltungen werden

konnten.

6.8 Resümee der Konstitutionsmerkmale der intellektuellen
Führungsgruppe

Ein übergreifendes Charakteristikum meiner Beobachtungen religiöser Praxis be-

steht darin, dass die religiösen Intellektuellen keine Trennlinie zwischen Glauben

und Wissen zogen. Mit Blick auf eine Gesellschaft, in der aufgeklärtes Wissen und

religiöse Erziehung nebeneinander zu stehen lernen mussten und ein Kompro-

miss gefunden wurde, indem Religion als »Glaube« neben das aufgeklärte Wissen

gestellt wurde, ist es wichtig, sich zu vergegenwärtigen, dass die religiösen Intel-

lektuellen ihrem Selbstverständnis nach nicht einen Glauben praktizierten, son-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 287

dern den Weg des Wissens beziehungsweise der Wahrheit beschritten, die sie teils

sehr offensiv als die einzig mögliche und legitime vertraten. Da die religiösen Ak-

teure im Sichtfeld meiner Feldstudie nicht an Gott glaubten, sondern »wussten«,

dass Gott – zudem einzig in der von ihnen aufgefassten Form – existiert, ist es

auch irreführend, die Aktivitäten dieser Akteure mit dem Konzept der »faith-ba-

sed politics« (Ozgur 2012) zu analysieren. Die religiösen Akteure machten keine

Politik auf der Grundlage des Glaubens, sondern nach den Richtlinien richtigen

Wissens. Selbst wenn sie das Wort Glauben benutzten, was nur als Ausnahme vor-

kam, verwendeten sie es gleichbedeutend mit richtigem Wissen. Vor dem Hinter-

grund, dass sie sich für wissend hielten, begriffen sie andere als unwissend und

dumm oder als Gottesleugner. Ein gleichberechtigtes Nebeneinander verschiede-

ner Religionen, unterschiedlicher Konfessionen oderWeltauffassungen ist aus die-

ser Perspektive undenkbar. Bestenfalls denkbar ist ein Tolerieren aus der Position

des Überlegenen.102

Diese Einsicht in die Selbstauffassung der religiösen Intellektuellen, die ich aus

meiner Feldforschung gewann, hatte auch Konsequenzen für die sprachliche Ana-

lyse und Übersetzung des religiösen Vokabulars. Anfangs übersetzte ich in durch-

aus üblicher Weise das Wort »mümin« als »Gläubiger« und »kâfir« als »Ungläubi-

ger«. Mit dieser Übersetzung unterstellte ich religiösen Akteuren jedoch, dass sie

sich über den Glauben definierten und von anderen unterschieden. Die religiösen

Akteure, denen ich begegnete, unterschieden sich aber nicht bloß von anderen,

sondern begriffen das Muslimsein als eine Wahrheit, die alle Bereiche des Lebens,

auch die der Wissensproduktion integrierte. Ein »mümin« war für sie kein »Gläu-

biger«, sondern jemand, der dieWahrheit über die Existenz Gottes anerkannt oder

erworben hatte und nach den »Regeln des Islam« lebte. Mit »kâfir« wurde so nicht

ein »Ungläubiger«, sondern jemand bezeichnet, der diese Wahrheit (noch) nicht

erkannt hatte oder leugnete. Die Aufgabe, das Wissen über die Wahrheit weiter-

zutragen, wurde damit zugleich zu einer Aufgabe, der Gesellschaft den »richtigen«

Weg aufzuzeigen: eine Führungsaufgabe. In der Aufgabendefinition der Diyanet

ist diese Führungsaufgabemit demBegriff »Aufklärung« umschrieben. Aufklärung

bedeutet allerdings gerade nicht Aufklärung des Volkes über den Glauben, sondern

Aufklärung darüber, was das richtige Wissen ist.

Die Konstitutionsmerkmale der intellektuellen Führungsgruppe des islamisti-

schen Hegemonieprojekts lassen sich vor diesem Hintergrund in fünf Unterpunk-

102 Wie dargelegt, haben die Theologen Auslegungsstrategien entwickelt, durch die sie in die

Lage versetzt werden, nicht-theologisches Wissen als untergeordnetes Wissen zu akzeptie-

ren und in ihren Schulen zu vermitteln. Diese Vermittlungsfähigkeit öffnete ihnen denWeg

zurück zur Übernahme der gesellschaftlichen Führungsfunktion, die sie in der Spätphase des

Osmanischen Reichs verloren hatten, in Abstimmung mit den Erfordernissen des kapitalis-

tischen Entwicklungswegs.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Hegemonie und Kulturkampf

ten zusammenfassen. In der Ausführung der Führungsaufgabe und in ritualisier-

ter Praxis (Sohbet, Tefsir, Beten) reproduzierten die religiösen Intellektuellen be-

stimmte Selbst- und Weltauffassungen sowie Distinktionspraktiken, durch die sie

sich als besondere Gruppe konstituierten. Als grundlegendes Element tritt, erstens,

die Formierung eines paternalistischen Führungsverhältnisses zwischen Gebilde-

ten und Ungebildeten hervor. Dieser Formierung unterliegt die Arbeitsteilung in

der bürgerlichen Gesellschaft.103 Als allgemeine Intellektuelle reproduzieren und

rechtfertigen die islamistischen Intellektuellen die hierarchische Arbeitsteilung,

indem sie sich gegenüber dem »Volk« als geistig erhaben begreifen. Zweitens er-

heben sie sich als besondere Intellektuelle über die Gesamtheit der Intellektuellen.

Sie sind der Überzeugung, über ein spezielles Wissen zu verfügen, das den wah-

ren und richtigen Weg aufzeigt. Über das Bewusstsein, wissender oder aufgeklär-

ter als alle anderen zu sein, nahmen sie sich im drastischsten empirischen Fall,

der in dieser Studie angeführt wurde, heraus, »Gehirne zu formatieren«. Im Rah-

men konservativ-islamischer Auffassungen sind sie, drittens, überzeugt, die Ge-

sellschaft am besten schützen zu können. Sie fühlen sich moralisch überlegen, die

Anderen werden als verirrt, fehlgeleitet und schmutzig markiert, mit Kriminalität

und Praktiken in Verbindung gebracht, die die Gesellschaft von innen zerrütteten.

Die Praktiken des Kollektivs der Intellektuellen im Umgang untereinander sind,

viertens, autoritär geprägt. Diskussionen sind nicht erwünscht, der Handlungs-

spielraum für Abweichler ist eng und nur auf der Grundlage einer gemeinsamen

islamischen Identität oder besonderer Konstellationen gegeben, die im Rahmen

strategischer Notwendigkeiten und in Auseinandersetzung mit anderen Hegemo-

nieprojekten auftreten. In den Praktiken der Intellektuellen findet, fünftens, ei-

ne paternalistische Vermittlung gesellschaftlicher Widersprüche statt, die jedoch

nicht immer klappt, weil die Praxis vonWidersprüchen durchzogen bleibt, Diskre-

panzen zwischen Idealen und realen Entwicklungen auftauchen, die insbesondere

in den Fällen eine Herausforderung darstellen, wenn es kämpfende Gruppen gibt,

die ein anderes Wissen vertreten.

103 Intellektuelle Tätigkeiten setzen die Verfügungübermaterielle Ressourcen voraus.Mit ihnen

verbunden ist in der Regel eine Besonderung und in der Folge oftmals das Privileg, sich der

intellektuellen Tätigkeit – insbesondere der Bildung und dem Studium – zuwenden zu kön-

nen. Die gesellschaftliche Arbeitsteilung bedingt, dass andere die körperliche Arbeit verrich-

ten müssen, die in der Regel nicht oder nicht gleichermaßen über entsprechende Ressour-

cen – weder Geld und Zeit, noch das kulturelle Wissen – zur Ausübung der intellektuellen

Tätigkeit verfügen. Intellektuelle Praxis, die nicht auf die Aufhebung solcher gesellschaft-

licher Arbeitsteilung, die ungleiche Positionen festlegt, drängt, konstituiert sich daher als

Herrschaftspraxis, durch die HandarbeiterInnen strukturell zu Beherrschten werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

