
—143—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

Steven Nadler, Occasionalism: Causation Among the Cartesians, 
Oxford University Press, 2010. 240 pp. ISBN 978-0-19-825008-1.

Nadler’s work Occasionalism: Causation Among the Cartesians, 
which is structured into ten essays, focuses on the seventeenth century 
occasionalist theory of causation and on how it was discussed by Car-
tesian philosophers. It collects different articles written earlier by the 
author on different aspects of occasionalism, such as the mind-body 
interaction, immanent causation and its epistemological assumptions. 
Although they were written independently, they are arranged in a way 
that brings unity and consistency to the book. A general idea is defend-
ed in the book, namely, that occasionalism was not fundamentally a 
theory that just explained mind-body dualism and its problems related 
to causality, but it was a more complex point of view about reality.

It is thus argued in the first chapter that occasionalism did not 
arise, mainly, in order to solve the mind-body problem. Occasional-
ism is the theory that all phenomena in nature are constantly being 
caused by God, which, as usually told, came from the motivation of 
early modern philosophers to solve the problem within the Cartesian 
philosophy about how two different substances, res cogitans and res 
extensa, can interact with each other. Malebranche (1638-1715), for 
instance, gives a solution to this problem by arguing that the cause 
of a sensation does not need to be, nor to contain a sensation. Never-
theless, Nadler concludes, by examinating Malebranche’s arguments, 
that the central concern in his view is not the interaction between 
two fully different substances, but how and why particular causal 
relations in general occur.

Nadler considers then the connection between God’s constant 
causal action, supported by occasionalism, and a more general ac-
count of occasional causation (ch. 2). He argues that the former is a 
species of the latter. There is a distinction between efficient causation 
and occasionalist causation. The first one can be either immanent or 
transcendent. A state of affairs is an occasional cause, if it induces 
another to manifest its efficient causal power. It expresses the fact 
that a thing or state of affairs A occasions or incites B to cause C. 
Of course, A is not only related to B but also to the effect C, in the 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—144—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

sense that A is its real cause. This is important, because it describes 
how divine causation works. Occasionalism, the account where God 
is represented by A, is then a special case of occasionalist causation. 
Nadler concludes that Cartesians not only supported occasionalism, 
but also the more general notion of occasional causation (p. 44).

In the third chapter, Nadler focuses against Arnauld’s comments 
on Malebranche. Arnauld (1612-1694) argues in his Réflexions1 that, 
according to Malebranche, God causes things by means of volitions 
based on general content, i.e. not based on particulars. Such acts of 
volition are also called laws. As Arnauld argues, this is a mistake, 
because divine acts, in spite of the fact that they occur according to 
general laws, are particular volitions (p. 55). He explains, accord-
ingly, that the occasionalist account establishes that God does not 
constantly cause every effect at the same moment it occurs, but rather 
by a single eternal act. In fact, Malebranche defended in his Traité2 
the idea that God acts by general volitions. But this means that God 
constantly causes things at the time of their occurrence in accordance 
with the general laws he created (p. 61).

The argument of the epistemic condition for causality is dis-
cussed in order to explain divine causation (ch. 4). This argument 
was sustained mainly by Malebranche in his Conversations3 and es-
tablishes that for causal relations from mind to body to exist, it must 
be known by the mind how to produce the effect. Such argument 
supported the idea, believed since Aristotle, that causation is not only 
a mechanical process, for the Aristotelian notion also included the 
concept of cause as a mean to an end, i.e. of knowledge. Thus, since 
people usually move their arms without knowing the detailed process 
by which it occurs, they cannot be the real cause. Only God knows 
such processes and, therefore, he is the real cause of the considered 
effect. Nadler argues that the principle of epistemic condition is based 
on the importance of volition in the occasionalist view of causation 
(p. 87). The importance of the notion of volition is the fact that every 
causal connection depends on volition and, therefore, knowledge is 
a necessary condition for causation. This supposition is crucial for 
occasionalism (p. 82).
1	 Réflexions philosophiques et théologiques (1685).
2	 Traité de la nature et de la grâce (1680).
3	 Conversations chrétiennes (1677).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—145—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

Arnauld’s account of occasionalism is then addressed (ch. 5). Al-
though there is a general assumption about Arnauld, that he was an 
uncritical Cartesian, Nadler argues, on the contrary, that he was the 
only Cartesian that acknowledged the misformulation of the mind-
body problem (p. 89). While strong occasionalists like Malebranche 
and Cordemoy (1626-1684) refer to divine causation in every inter-
action between mind and matter, Arnauld only applies it to the mind-
body interaction. For, on the one side, he does not use the idea of God 
when he explains physical causation and, on the other, he accepts 
that the human mind can cause its own mental states independently. 
However, the mind is not the real cause of corporal motion. In other 
words, for Arnauld there is genuine mind-mind and matter-matter 
causation. But mind-matter situations are actually cases of divine 
causation.

In the sixth chapter, Nadler analyses La Forge’s (1632–1666) 
point of view, which might be considered as a partial occasionalism. 
In the case of body-body causation, La Forge is without a doubt an 
occasionalist. According to him, matter is pure inert extension and, 
therefore, it can neither move itself nor other bodies. Considering, 
however, the mind-body relation, his viewpoint cannot be regarded 
as occasionalism, for divine causation is only responsible, once and 
for all, for the union between mind and body. God’s constant causa-
tion only takes place after the mind has moved the body to which it 
is connected, when matter causes matter. This supports the idea that 
occasionalism’s first goal was not to answer the mind-body problem, 
but rather to explain the limits of matter.

Nadler continues in the seventh chapter to tackle the question, 
somehow connected to the third chapter, of whether occasionalism 
establishes divinity as a causa secundum esse or a causa secundum 
fieri. According to the first type, the effects of God’s activity are con-
served after they are produced. In the second type, divine activity 
is constant. If it was not, its effects could not continue in existence. 
Descartes’ perspective is here distinguished from the latter occasion-
alist viewpoint. However, La Forge was a Cartesian in noticing that 
the mind is active, as it is shown in the sixth chapter (p. 108). But this 
is inconsistent with his conception that bodies can only be moved by 
divine activity. Thus, the mind is as inefficacious as matter (p.118). 
That is not a problem for the Cartesian perspective, in which two 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—146—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

types of divine causation are distinguished, one by which the exist-
ence of substances is sustained in time and the other, by which their 
different modes are changed (p. 138).

Nadler handles in the eighth chapter Cordemoy’s argument for 
the idea that God is the true cause of motion. Although he certainly 
counts as an occasionalist, it is questioned whether it has been so 
established by commentators for the right reasons. Cordemoy argues 
in his Discernement4 that neither material nor mental beings can be 
efficacious in connection with other material entities, which is so far 
consistent with occasionalism, but he also argues, exceptionally, that 
mental states are efficacious in connection with other mental states, 
for the mind is a substance defined by the manner in which it deter-
mines itself, i.e. in which ideas cause other ideas. This limited oc-
casionalism is modified in Cordemoy’s posthumous work, Traité de 
métaphysique5, where he claims –without giving enough arguments, 
according to Nadler– that divine activity is also responsible for the 
interactions between mental states.

The theory that necessary connection does not exist in nature 
is examined in the ninth chapter. This thesis, usually attributed to 
David Hume (1711-1776), has its origins in medieval philosophy and 
in occasionalism. While Mohammad al-Ghazali (1058-1111) argued 
in the eleventh century that there could not be a logical necessity 
between any two different particular events, Nicholas d’Autrécourt 
(1299-1369) established later, based on similar assumptions, that 
from the existence of one event alone it cannot be deduced that an 
entirely different event exists. Both thinkers relate this lack of neces-
sity to divine omnipotence, i.e. that given the occurrence of the first 
event in a certain sequence, it is always possible to think the non-
occurrence of the second.

On the one side, d’Autrécourt’s arguments anticipated Hume’s 
point of view according to which natural necessity is unknown to hu-
man understanding. On the other, al-Ghazali claimed that if such ne-
cessity cannot be shown logically, it is also unreal. This latter concep-
tion, shared by Malebranche, is clearly part of occasionalism and is 
based on the idea of an identity between logical and causal necessity. 
4	 Le discernement du corps et de l’âme, en six discours, pour servir à 

l’éclaircissement de la physique (1666).
5	 Divers Traitez de métaphysique, d’histoire, et de politique (1691).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—147—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

In the postscript to this chapter, Malebranche’s argument is presented 
more clearly as follows. Event c truly causes event e if there is a nec-
essary, logical connection between c and e. A necessary connection 
exists only between the will of God and its effects (p. 183).

The tenth and last chapter compares the viewpoints of Arnauld, 
Leibniz (1646-1716) and Malebranche in order to explain the con-
nection and compatibility between God’s power and justice. Both 
Malebranche and Leibniz supported the claim that finite substances 
do not interact, although their theories differ concerning their the-
odicean strategy. While for Leibniz the best of all possible worlds 
exists because God wisely seeks perfection and goodness, according 
to Malebranche the world is, moreover, a product of divine wisdom 
expressed by the simplicity of his ways. Divine simplicity means that 
God would not create something in a complex way or by many par-
ticular acts of volition if it can be produced by a simple way or by 
a few particular acts of volition. Arnauld criticises Malebranche’s 
theodicy by saying that a notion of divine omnipotence that is sim-
ply based on God’s wisdom and simplicity, constrains divine power. 
God’s will depends, according to Arnauld, only on itself. As noticed 
by Nadler, this criticism can also be applied to Leibnizean theodicy, 
for in this case God’s omnipotence is determined by his wisdom and 
goodness (p. 206).

Nadler’s book explains clearly and with historical detail many 
of the notions and debates related to occasionalism, showing the con-
stant importance of causation among Cartesian philosophers, espe-
cially among mind-body dualists. Some important theses of the work 
show that occasionalism not only explained the relations between 
mind and matter, but also described purely material causal relations; 
that there are many different arguments for occasionalism; and that 
such arguments do not only depend on the different doctrines and 
authors, but also on other philosophical notions, like the concepts 
of knowledge and goodness. A crucial point is, again, the idea that 
occasionalism is a special case of occasional causation. Thus, the lat-
ter is a theory about reality and about real causal relations in nature. 
The metaphysical assumptions of this general point of view must in-
clude descriptions about natural and mental causation, even though 
the fundamental thesis of occasionalism was not to establish a so-
lution to the mind-body problem, but to understand the reality of 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—148—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

causation. The work is recommended not only to philosophers and 
students focused on seventeenth century philosophy and on the no-
tion of causal relation of that particular period, but also to readers 
interested in the general study of causality.

Esteban Céspedes
J. W. Goethe-Universität Frankfurt am Main

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—149—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

Matheron, Alexandre, Études sur Spinoza et les philosophies de 
l’âge classique, Lyon, ENS Éditions, 2011, 741 pp., ISBN-10: 978-
2-84788-218-6

Los Études sur Spinoza et les philosophies de l’âge classique de 
Alexandre Matheron, publicados por la editorial de la École Nor-
male Supérieure de Lyon, y de cuya edición ha estado a cargo Pierre-
François Moreau, recopilan los diversos textos dispersos en revistas 
de filosofía o actas de coloquios realizados en distintas ciudades del 
mundo, muchos de los cuales por lo mismo se habían vuelto im-
posibles de encontrar1. Así, esta obra se presenta primero como un 
complemento indispensable a sus otros dos estudios sobre Spinoza, el 
justamente reconocido Individu et communauté chez Spinoza (1969) 
y su gran Le Christ et le salut des ignorants chez Spinoza (1971), pero 
no solamente como eso. En efecto, si bien estas dos obras centrales 
serán completadas con el pasar de los años por trabajos que prin-
cipalmente responderán a críticas encontradas2, habrá además una 
profundización esclarecedora de puntos controversiales, una eluci-
dación de las relaciones del sistema spinozano con la obra de otros 
autores (Hobbes, Grocio o Maquiavelo) o textos que tendrán por 
objeto el estudio de otros autores de la época clásica independien-
temente (a primera vista al menos) de sus relaciones con la obra de 
Spinoza (en especial Hobbes y Descartes). El resultado de este trabajo 
es el que ahora se presenta reunido en este libro. De modo que pode-
mos decir que a los dos importantes estudios de Matheron, ahora se 

1	 El libro incluye también, por cierto, los textos antes recopilados en 
Matheron (1986) –obra que a su vez se había vuelto imposible de encontrar. 
Cabe destacar que a nuestro entender, el libro deja fuera un único texto de 
Matheron: «Le Traité théologico-politique vu par le jeune Marx» (1977).

2	 Cf. Matheron Individu et communauté chez Spinoza, (1969), 
«Avertissement» a la reedición de 1987. Así por ejemplo, las críticas 
de Den Uyl, Power, State and Freedom. An interpretation of Spinoza’s 
political philosophy (1983) o de Balibar «Potentia multitudinis, quae 
una veluti mente ducitur» en Ethik, Recht und Politik bei Spinoza, 
Schulthess, pp. 105-137 (2001) sobre la interpretación «naturalista» 
que Matheron propone de la concepción del Estado de Spinoza y las 
discusiones que siguieron; para un detalle de la discusión, cf. Moreau 
Spinoza. L’expérience et l’éternité (1994), pp. 441-445.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—150—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

suma un tercero, desde ya y de por sí imprescindible para los estudios 
spinozianos.

Pero volvamos un momento atrás. Hay que decir que los dos 
grandes estudios de Matheron sobre Spinoza habían sido presen-
tados como las dos tesis de doctorado (mayor y menor respectiva-
mente) en el año 1968, al mismo tiempo que aparecían tres otras 
obras fundamentales para el estudio del spinozismo: el primer tomo 
de Spinoza: Dieu de Martial Gueroult, Spinoza et le problème de 
l’expression de Gilles Deleuze3 y La perspective finale de l’Éthique 
de Bernard Rousset. Año decisivo para los estudios spinozistas en 
Francia, entonces, que marca el punto ciego de la lectura genética 
propuesta por el método estructuralista en historia de la filosofía. O, 
más bien, habría que hablar de «los estructuralismos», en plural: el 
estructuralismo de Matheron –muy diferente al de Gueroult (a pesar 
de haberse inspirado en él)– es de tipo arquitectónico, no lingüístico 
ni matemático4.

Como lo señala Ariel Suhamy, la historia de la filosofía es una 
disciplina extraña5. Pretende al mismo tiempo distinguirse de la fi-
losofía, o de los sistemas filosóficos, que trata como objetos entre 
objetos, y (o para) así acceder a cierta «cientificidad». Pero enton-
ces corre el riesgo o bien de caer en una fastidiosa búsqueda de las 
fuentes, o bien, justificándose por una siempre débil neutralidad, de 
disecar el corpus de la doctrina, eliminando lo que da la vida al pen-
samiento. Creemos que si Matheron escapa a este doble riesgo, no es 
3	 Que, debemos recordar, se trata también de una «tesis menor» de 

doctorado. – El libro está fechado en 1968, pero no aparece sino hasta 
comienzos de 1969.

4	 Cf. el prefacio de Moreau a Matheron (2011). Ver tb. Moreau 
Architectures de la raison. Mélanges offerts à Alexandre Matheron, textos 
reunidos por P.-F. Moreau, Fontenay-aux-Roses (1996). En su Individu 
et communauté, Matheron usará el árbol sefirótico de la Cábala como 
modelo para pensar las estructuras subyacentes no sólo de las distintas 
de partes de la Ética, sino también de la constitución de los Estados en 
el Tratado Político –estructuras que llama «quasi-sefiróticas». Matheron 
no volverá sobre este punto, sino para vincularse al estructuralismo de 
C. Lévi-Strauss –vinculación que, sin embargo, no nos parece del todo 
evidente; cf. «A propos de Spinoza», Multitudes, 3, nº3, (2000) pp. 169-
200, entrevista con Moreau y Bove.

5	 Cf. su reseña a Matheron (2011) «L’historien de la vérité», La vie des 
idées, <http://www.laviedesidees.fr/L-historien-de-la-verite.html>.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—151—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

por haberlos evitado, por no haber incursionado en ellos, sino por 
haberles dado un sentido siempre en relación a un problema preciso. 
Así por ejemplo, su texto ya clásico sobre la «descomposición de la 
política tomista», donde Spinoza se ve enfrentado a las posiciones de 
Tomás de Aquino, Hobbes y de los «maquiavélicos» (los «Políticos» 
del Tratado Político), da cuenta de la originalidad irreductible tanto 
del planteamiento del problema de la teoría y de la práctica como 
de su solución. De modo tal que, si la historia de la filosofía puede 
ser concebida como «ciencia rigurosa»6, no es por la distancia, sino 
más bien por la íntima identificación con ésta, producto de un cierto 
conocimiento amoroso de la obra, al mismo tiempo que de un «amor 
Mentis Spinozae intelectualis», por así decir, amor intelectual de la 
mente de Spinoza7.

De un modo general, los artículos aquí reunidos proponen 
siempre la solución a un problema planteado por una contradicción, 
formulada: ya sea 1) en el marco de una crítica a la interpretación ge-
neral dada por Matheron en su Individu et communauté, 2) por una 
discusión presente en el debate actual en torno a la interpretación 
de algún punto específico del spinozismo, o 3) en fin, al interior del 
sistema estudiado, de Spinoza u otro filósofo moderno. El trabajo del 
historiador de la filosofía se concibe por la rigurosidad en la determi-
nación de las soluciones. Y la primera condición para producir una 
solución rigurosa, y que de algún modo constituye el «mot d’ordre» 
del trabajo del comentador para Matheron, es la «vuelta a Spinoza»8: 
el conocimiento cabal de la obra, 1) del corpus spinoziano, 2) de la 
evolución conceptual y sistemática, y 3) de la diferenciación de los 

6	 La expresión es empleada no sin razón por Moreau para referirse al 
trabajo de Matheron, cf. prefacio a Matheron (2011). En efecto, hay una 
relación estrecha entre Matheron y el problema político de la relación 
entre «individuo y comunidad», tal y como era planteado por algunos 
fenomenólogos marxistas; cf. J.-T. Desanti, Introduction à l’histoire de la 
philosophie (1956), obra que Matheron consideraba de las más importantes 
contribuciones de la investigación marxista de la historia de la filosofía.

7	 Recordemos aquí la distinción que Spinoza hace en el Tratado breve entre 
la creencia verdadera y, por una parte, la opinión, «siempre dudosa y sujeta 
a error» y, por la otra, la ciencia, la que consiste «en una unión inmediata 
con la cosa misma», cf. II, cap. IV, nota (el subrayado es nuestro).

8	 De manera análoga, quizá, a como Lacan dijera que había que «volver a 
Freud».

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—152—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

tipos de lenguaje de cada obra9, son la única forma de determinar 
una solución rigurosa. De modo tal que es raro encontrar en los co-
mentarios de Matheron una cita que no sea a alguna de las obras 
del propio Spinoza10. Así, las soluciones, extremadamente precisas, 
dan cuenta de la coherencia del sistema, abordando el problema de 
manera tal que, la mayor parte de las veces, queda disuelto en una 
distinción a la vez fundamental y sutil pero siempre obliterada por la 
crítica, estando al origen de la confusión en la lectura. La contradic-
ción aparente era entonces extrínseca, y la coherencia del sistema ha 
podido ser mantenida, no por suposiciones extraliterarias (Spinoza 
era materialista o revolucionario o idealista, ergo…), sino en la medi-
da exacta en que se ha procurado seguir sus articulaciones naturales.

Todo lo anterior posibilita la comprensión de dos importan-
tes puntos: dar cuenta de la génesis a la vez contextual y textual de 
las diferentes obras, y develar la estructura singular del sistema en 
sus distintos niveles de elaboración o «evolución». Se dirá que no 
se distingue en nada del estructuralismo gueroultiano. Sin embargo, 
es justamente en este punto donde se produce el quiebre: la verdad 
producida por el sistema spinozista no es el efecto interno propio a la 
coherencia del sistema, no es, desde este punto de vista, una «verdad 
cualquiera». La verdad spinozista denota una real adecuación de la 
idea con su objeto –y en este sentido explica lo real. Es aquí donde la 
explicación spinozista de lo real, la producción de ideas verdaderas, 
atañe su punto práctico radical.

En efecto, se podría creer que esta metodología, acaso por su 
rigurosidad misma, no atañe los problemas actuales de la filosofía en 
su relación con la contingencia política. Se plantea así la seria posibi-
lidad de una crítica demoledora desde el punto de vista de la actuali-
dad del pensamiento de Spinoza. ¿Qué es en efecto lo que Matheron 
nos hace ver a nosotros, lectores del siglo xxi, en Spinoza, que pudie-
ra de algún modo ayudarnos a pensar nuestra propia realidad? A este 
respecto, no habría que olvidar que Matheron tuvo, además de su 
labor como comentador y profesor de la enseñanza pública francesa, 
un intenso activismo político, habiéndose mantenido como miembro 

9	 Ver por ejemplo «Pourquoi le Tractatus de Intellectus emendatione est-il 
resté inachevé?», pp. 541-551.

10	 Esto, incluso cuando se trata de responder a una crítica.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—153—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

del Partido Comunista Francés hasta el año 197811, en un momento 
en que éste había perdido todo crédito frente a la gran mayoría de 
los intelectuales franceses. Y es que, lejos de todo dogmatismo12, a 
partir de la segunda mitad del siglo xx, el marxismo encontró en el 
spinozismo un contrapunto imprevisto en su doble esfuerzo por pen-
sar las condiciones de producción del pensamiento y las condiciones 
de «transformación de la realidad». El trabajo de Matheron puede 
inscribirse, sin jamás reducirse por cierto, en estos problemas, en la 
medida en que nos muestra de manera siempre lúcida la potencia del 
pensamiento spinozista en acto, no sólo a través de sus estructuras 
y evoluciones conceptuales, sino también en su posicionamiento en 
una contingencia política crucial: en lo que los historiadores recono-
cen como los albores de la constitución del Estado moderno, simul-
taneo a la instauración del capitalismo naciente13.

Vicente Cortés
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

11	 De manera intermitente, cf. Bove y Moreau (2000) 
12	 No fue, ciertamente el dogmatismo lo que le hiciera volver al PCF, como 

se desprende de su artículo de 1977 «Le Traité théologico-politique vu 
par le jeune Marx», Cahiers Spinoza, 1, Paris: Réplique, pp. 159-212., 
donde habla no sin humor de la «marxología», así como de su simpatía 
hacia los disidentes como Althusser, cf. Bove y Moreau (2000).

13	 Cf. Braudel Civilisation matérielle, économie et capitalisme (1979), III, 
«Le temps du monde», capítulo 3.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—154—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

Ripstein, Arthur, Force and Freedom. Kant’s Legal and Political Phi-
losophy, Massachusetts, Harvard University Press, 2009, 416 pp. 
ISBN 9780674035065.

El sistema kantiano ha sido ampliamente reformulado y reapro-
piado desde la aparición de A Theory of Justice (1971). Si bien esta 
tarea ha conllevado una revitalización de su pensamiento, el proble-
ma que irrita a quienes dicen ser parte de una tradición kantiana radi-
ca en la supuesta arbitrariedad de dichas apropiaciones. Por ejemplo, 
desde la perspectiva de Rawls se podría decir que la interpretación 
kantiana de la justicia como imparcialidad es un intento justificado 
por llevar a Kant hacia la esfera de una teoría de elección racional. 
Tal como señala Rawls, la concepción moral kantiana resaltaría con 
mayor claridad cuando se refunden los dualismos de dicho sistema, 
volviendo a formular su fuerza moral dentro del campo de una teo-
ría empírica1. Por otra parte, desde la perspectiva de Kant se podría 
decir que la reapropiación es arbitraría, que descansa en elementos 
heterónomos y que el pensador de Königsberg rechazaría un sistema 
que encuentra su justificación en el concepto de equilibrio reflexivo.

En este contexto, considero que la obra de A. Ripstein pre-
tende interpretar la teoría jurídica de Kant desde una perspectiva 
contemporánea, pero sin ánimos de irritar a los puristas. Sin em-
bargo, es necesario destacar que este texto se inscribe en una tra-
dición kantiana que ha pretendido interpretar su sistema jurídico 
al margen la ética formal (A. Ripstein, T. Pogge, A. Wood, M. Wi-
llasheck, entre otros). En efecto, el punto de partida del texto ra-
dica en que dicho sistema se caracterizaría por ser independiente 
respecto a elementos comprensivos, pues Kant rechazaría la idea 
de que la filosofía política es una mera aplicación del imperativo 
categórico2. El autor defiende esto por medio de una tesis que sis-
tematiza y unifica todo el texto, pero que desafortunadamente se 
explica oscuramente al final de este3. Dicho de modo breve, la tesis 

1	 Rawls, J.: Teoría de la Justicia. p.242
2	 Ripstein, A.: Force and Freedom. p.1
3	 La tesis se desarrolla a partir de: Ripstein, A.: «Authority and Coercion». 

Philosophy and Public Affairs, Vol. 32, No. 1, pp. 2-35, 2004

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—155—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

plantea que la distinción entre comparación de conceptos y com-
paración de objetos y, por lo tanto, entre las relaciones entre con-
ceptos y relaciones entre objetos, proporciona el soporte necesario 
para comprender el carácter irreductible del principio universal de 
la justicia4. El autor clarifica esto diciendo que el espacio jurídico 
se rige por la relación parte/todo por encima del nexo entre con-
cepto/instancia, por consiguiente los individuos que participan de 
nexos jurídicos pueden estar en un particular tipo de relación in-
compatible, la cual se mantiene al margen de la incompatibilidad 
conceptual entre aquellas máximas que son objeto del imperativo 
categórico5. En palabras simples, A. Ripstein defiende que el impe-
rativo categórico se inscribe en el ámbito del agente nouménico, 
mientras que el principio universal de derecho se vincula con un 
agente encarnado; de este modo, el imperativo categórico se iden-
tificaría con la autodeterminación moral, mientras que el princi-
pio jurídico se identificaría con la independencia factual o física.

Este argumento que sólo he esbozado se despliega a lo largo 
de once capítulos y un apéndice. Los dos capítulos iniciales expli-
can la sistematización tripartita de la teoría jurídica kantiana, es de-
cir, el nexo básico entre derecho innato, privado y público. Según 
A. Ripstein, el punto central radica en que el derecho innato –de 
carácter irreductible– gobierna de modo incompleto las relaciones 
entre agentes libres. Dada esta incompetencia, Kant propone que el 
derecho privado y público deben velar por la concreción y desplie-
gue del axioma. El primero –el cual se define como una extensión de 
la propiedad corpórea– explicaría cómo las inequidades materiales, 
4	 Ripstein, A.: Force and Freedom. p. 387.
5	 Ripstein, A.: Force and Freedom. p. 42. Esta tesis sigue la línea de 

otros autores que se inscriben en la misma tradición incompatibilista. 
T. Pogge, por ejemplo, complementa dicha tesis diciendo que la teoría 
jurídica kantiana no debe ser comprendida como un liberalismo 
comprensivo construido sobre una concepción metafísica del bien, 
pues el sistema jurídico es incomprensible desde la ética formal. A. 
Wood, por ejemplo, justifica estas tesis defendiendo que Kant no 
presenta una deducción de los principios jurídicos, pues el pensador 
de Königsberg desacredita explícitamente la idea de que el principio 
de derecho pueda ser derivado desde el principio de la moralidad, 
toda vez que aquel posee un carácter analítico. Pogge, T.: «Is Kant’s 
Rechtslehre a Comprehensive Liberalism?» p. 148; Wood, A.: «The 
Final Form of Kant’s Practical Philosophy» p. 7.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—156—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

incluyendo la propiedad privada, las obligaciones contractuales, las 
relaciones laborales y familiares, pueden ser consistentes con nuestro 
derecho innato; el segundo explicaría cómo los diferentes poderes 
públicos pueden ser consistentes con nuestro derecho originario6.

Los cuatro capítulos que siguen continúan desarrollando una 
sistematización que margina la ética formal. Según el autor, Kant 
asume que el derecho privado es un sistema de carácter incompleto, 
pues tener algo exterior como mío sólo es posible en un estado jurídi-
co donde impera un poder legislativo público, es decir, donde impera 
la estructura de un Estado civil. Esto se debe a que la seguridad de la 
posesión, es decir, la demarcación entre lo mío y lo tuyo, junto con la 
adquisición de propiedad, son elementos que no pueden ser satisfe-
chos sin una autoridad pública que permita constituir, aplicar, y for-
zar leyes. No por otra razón, el pensador de Königsberg sostendría 
que «si ha de ser jurídicamente posible tener un objeto exterior como 
suyo, entonces el sujeto ha de estar también autorizado a obligar a 
cualquiera –con quien entre en conflicto sobre lo mío y lo tuyo acer-
ca de tal objeto– a entrar con él en una constitución civil»7. De este 
modo, el autor enfatiza que el derecho privado solo puede ser concre-
tado por medio de una comunidad política, un poder legislativo, un 
poder ejecutivo y un poder judicial que se unifican con el objetivo de 
constituir un Estado jurídico.

La conformación de este Estado sería indiferente respecto a 
nuestras convicciones morales. Esta idea encontraría respaldo en la 
«Paz Perpetua», donde se expresa que el problema del establecimien-
to de un Estado tiene siempre solución, aun cuando se trate de un 
pueblo de demonios, pues basta con que éstos posean entendimiento 
suficiente para comprender lo necesario que resulta salvaguardar la 
libertad de carácter externo. En efecto, Kant asevera que el problema 
del establecimiento de un Estado se resume en una muchedumbre de 
seres racionales que desean leyes para su propia conservación, aun 
cuando cada uno de ellos, en su interior, se inclina siempre a eludir 
la ley. Posteriormente, Kant agrega que la necesidad básica de estos 
seres refiere a un orden de carácter civil, de tal suerte que, aunque los 
sentimientos íntimos sean opuestos y hostiles contra otros, aquellos 
queden contenidos, pues el Estado debe perseguir que el resultado 
6	 Ripstein, A.: Force and Freedom. p. 18.
7	 GMS, Ak. IV, 256.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—157—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

público de la conducta de esos seres sea el mismo que si no tuvieran 
malos instintos8.

Bajo esta premisa, A. Ripstein entra en la segunda parte de su 
texto, el derecho público. Lo define como el conjunto de leyes que 
precisan ser promulgadas para producir un estado jurídico, toda vez 
que sólo a través del derecho público es posible unificar relaciones de 
influencia mutua bajo una constitución legítima. Llegado este punto, 
el autor enfatiza el nexo formal – y no substancial– entre el princi-
pio de autonomía y la concreción del derecho público por medio del 
concepto de «voluntad unificada»: si alguien decreta algo contra otro 
siempre es posible que cometa injusticia, pero esta situación se supri-
me una vez que el sujeto decide sobre sí mismo; consiguientemente, 
«de ahí que sólo la voluntad concordante y unida de todos, en la 
medida en que deciden lo mismo cada uno sobre todos y todos sobre 
cada uno, por consiguiente, sólo la voluntad popular universalmente 
unida puede ser legisladora»9.

Posteriormente, A. Ripstein analiza las obligaciones del Estado 
kantiano. Si bien el sistema jurídico se construye sobre el concepto de 
libertad externa, el autor rechaza una postura de carácter libertaria. 
En otras palabras, si bien el Estado sólo puede actuar de manera con-
sistente con el derecho innato de cada ciudadano, el autor enfatiza 
que este organismo debe desarrollar políticas públicas que efectivicen 
una contextualización equitativa de libertades externas, como por 
ejemplo, el soporte a la concreción de los fines de los menos aventa-
jados por medio de una tasa impositiva que se aplica a los más aven-
tajados. Finalmente, en los últimos capítulos se discute el concepto de 
castigo, así como también el controversial rechazo a la revolución. Si 
bien el autor examina estas temáticas siguiendo la línea analítica de 
su texto, considero que no hay mayores avances respecto a los recien-
tes análisis de Sharon Byrd, Jan Joerden y Alyssa Bernstein.

En términos generales, me parece que el texto no intenta articu-
lar una nueva, revolucionara y pretenciosa interpretación de la teoría 
jurídica kantiana. A mi modo de ver, el objetivo central radica en la 
presentación de dicha teoría desde un prisma contemporáneo que 
margina las convicciones éticas como premisas justificativas. Desde 

8	 EF, Ak. VIII, 366.
9	 GMS, Ak. IV, 314; tr. p. 143.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—158—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

un punto de vista crítico, el éxito o fracaso del texto se juega en si el 
texto es capaz o no de estructurar la teoría jurídica kantiana al mar-
gen de consideraciones morales. Juzgar ese condicionante de manera 
sistemática excede los límites de una reseña.

Cristián Rettig Bianchi
LSE - London School of Economics and Political Science

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—159—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

Garber, Daniel, Leibniz: Body, Substance, Monad, Oxford University 
Press, Oxford, 2009, xxi + 428 pp., ISBN 978-0-19-956664-8.

Como es bien sabido, una de las cuestiones que más ha generado 
dificultades y dolores de cabeza a los intérpretes de la filosofía leib-
niziana concierne al modo en que debamos entender la relación exis-
tente entre el ámbito de las mónadas o sustancias simples y la esfera 
de los cuerpos o entes compuestos.

La concepción metafísica del mundo que Leibniz presenta en 
sus escritos de madurez es, en último término, una concepción idea-
lista o mentalista: la estructura última de la realidad está constituida 
por sustancias simples –mónadas– dotadas de la capacidad de per-
cibir y apetecer, y cuya naturaleza propia, desde un punto de vista 
estrictamente metafísico, es de carácter mental. En este sentido, Lei-
bniz es explícito en declarar en varias ocasiones que las mónadas no 
son puntos físicos ni matemáticos, sino «puntos metafísicos, formas 
sustanciales o átomos formales» (GP, IV, 483). Ahora bien, mas allá 
de los problemas que esta explicación de la estructura última de la 
realidad pueda en sí misma implicar, lo que es de mayor relevan-
cia para nuestros fines tiene que ver con el modo peculiar según el 
cual Leibniz concibe las relaciones entre estas unidades metafísicas 
últimas y los entes físicos que tocamos y vemos. Lamentablemente, 
y como ha sido en varias ocasiones puesto de manifiesto en la lite-
ratura especializada, la explicación de la naturaleza de la conexión 
entre estos dos ámbitos descansa en nociones de las cuales Leibniz no 
provee una explicación particularmente detallada y clara. Así, v. gr., 
señala que las fuerzas derivativas (propias de los cuerpos) deben ser 
entendidas como «una limitación de las fuerzas primitivas resultante 
del choque mutuo entre los cuerpos» (GM VI, 236) o, según leemos 
en una carta a De Volder, como «nada más que las modificaciones y 
el resultado de fuerzas primitivas» (GP II, 251)1. Pero las indicaciones 
que Leibniz da no dejan del todo claro en qué sentido preciso haya 
de entenderse aquí el que las fuerzas derivativas sean el resultado de 
una «limitación» o «modificación» de las primitivas. El problema 

1	 Vid. además GP II, 184, 257, 262, 269-70; GP III, 457; GM III, 552; GP 
IV, 473, 396.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—160—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

se radicaliza en la medida en que atendemos al hecho de que am-
bos tipos de fuerza –una de las cuales se pretende sea una modifica-
ción de la otra– pertenecen a dominios completamente heterogéneos: 
mientras que las fuerzas primitivas constituyen un principio interno 
de actividad propio de las sustancias simples, las fuerzas derivativas 
quedan por su parte relegadas al ámbito puramente fenoménico de 
los cuerpos2. Con este problema a la vista, más sorprendente aun 
resultará al lector el modo en que Leibniz, en el arranque mismo de 
su Monadologia, pretende justificar la existencia de las mónadas y su 
función fundante en relación al mundo de los entes por agregación: 
en cuanto que hay compuestos –escribe Leibniz–, entonces, eo ipso, 
habrán de haber mónadas simples, ya que aquellos no son otra cosa 
que una colección o agregado de éstas.

La historia de la filosofía del siglo XVIII atestigua la importan-
cia que la reflexión filosófica otorgó a este puzzle de la metafísica 
leibniziana. Newtonianos como Maupertuis y Euler no demoraron 
en identificar los absurdos planteados aparentemente por la com-
prensión monadológica del universo y, en particular, los notorios va-
cíos explicativos que dejaba abiertos cuando desde ella se trataba de 
esclarecer –según habrían pretendido Leibniz y sus seguidores– la 
génesis del mundo extenso: a partir de mónadas simples, supuestos 
ladrillos del mundo, nada compuesto de partes podría ser consti-
tuido3. La discusión no se ha detenido desde entonces y continúa 
al centro del debate y la reflexión de los estudiosos de Leibniz. Un 
elenco de interpretaciones han aparecido intentando dar sentido a 
la explicaciones –o sugerencias– que Leibniz provee en relación a la 
cuestión mónada(s)-cuerpo(s), todas las cuales, en mayor o menor 
grado, han tendido a optar por la disolución del problema mismo o, 
al menos, por permanecer en uno de los flancos de la dicotomía: dada 
la heterogeneidad de los ámbitos monádico y corpóreo, y dada la 
imposibilidad de dar cuenta inteligible de las relaciones entre ambos, 
o bien nos quedamos con uno o bien con otro, con un Leibniz meta-
físico-idealista o con uno físico-realista. Así, Glenn Hartz (2007) ha 
sostenido recientemente que, para Leibniz, «realismo» e «idealismo» 
no son más que alternativas teóricas posibles para explicar la reali-
dad: ni uno, ni otro, ni ambos conjuntamente constituyen pronuncia-

2	 Vid., v.gr., GP II, 171, 250-51, 281-82. 
3	 Vid., v.gr., Euler, Elementen der Körper, § 65.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—161—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

mientos absolutos acerca de ésta. Pauline Phemister (2005), por su 
parte, ha intentado mostrar que, al contrario de lo sostenido en las 
interpretaciones tradicionales, las sustancias creadas simplemente no 
son «tipo-mente», negando así el mentalismo leibniziano. Igualmente 
parcial parece ser la tesis de Peter Loptson (2006), quien defiende la 
autonomía ontológica de los reinos monádico y corpóreo, abogando 
incluso por una lectura pan-dualista de la filosofía leibnizina.

Es justamente dentro de este contexto de problemas donde se 
sitúa el libro de Daniel Garber. En términos generales, su tesis central, 
apoyada en una minuciosa revisión histórica de los distintos períodos 
de la metafísica leibniziana, es que el problema de las relaciones entre 
las mónadas y los cuerpos es algo que el propio Leibniz no alcanzó a 
solucionar antes de su muerte, ni siquiera, al parecer, para su propia 
satisfacción: los elementos teóricos a partir de los cuales se suscita el 
conflicto están planteados para el tiempo en que Leibniz fallece, pero 
las líneas teóricas que eventualmente lo solucionarían no llegaron a 
estar explícitamente trazadas. Desde la perspectiva de Garber, la con-
ciliación de ambos reinos –mónadas y cuerpos– no llegó a ser, pues, 
más que «trabajo en progreso».

La obra, sin embargo, nada dice respecto a cómo Leibniz podría 
haber solucionado este problema si el tiempo no lo hubiese sobrecogi-
do, lo cual supondría, como es fácil de ver, una suerte de metodología 
psicológica, de resultados unos más plausibles que otros y del todo 
ajena al rigor textual característico del modo de proceder de Garber. 
Antes bien, lo que Garber ofrece es un intento de hacer sentido del pen-
samiento leibniziano según el curso de sus propias razones internas, 
exponiendo y evaluando paso a paso los distintos problemas teóricos 
que hicieron que Leibniz, hacia el período maduro de su pensamien-
to, se convenciese de la necesidad de postular su mentalismo metafí-
sico como modelo explicativo de la realidad en cuanto tal. Puesto en 
otros términos: no se trata de tomar la doctrina de las mónadas y de 
ver cómo ésta funciona en relación a otros problemas filosóficos, sino 
que, en la dirección inversa, de desentrañar qué problemas llevaron a 
Leibniz a mantener dicha doctrina. No son las mónadas el término a 
quo para evaluar la filosofía de Leibniz, sino, de modo bastante más 
fructífero, el término al que ésta se condujo siguiendo un orden natu-
ral de razonamiento. Los intérpretes de Leibniz, según la opinión de 
Garber, han tendido a concentrar de manera exclusiva su atención en 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—162—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

el sistema de las mónadas, tomándolo como una doctrina descontex-
tualizada, cerrada en sí misma y, sobre todo, desenraizada respecto a 
los diversos elementos teóricos que paulatinamente fueron gestándose 
y reformulándose en el curso de la evolución de su pensamiento. El 
grueso de la atención de Garber, en directa conexión con las ideas de-
sarrolladas en su bien conocido artículo de 1985, se centra, pues, no el 
concepto de mónada, sino en el de cuerpo y sustancia corpórea, sobre 
todo según fueron desarrollados por Leibniz en el período medio de su 
filosofía. Antes de este período, Leibniz habría suscrito una teoría de la 
sustancia cercana a la hobbesiana, donde habría primado un sentido 
«robusto» del mundo físico, para luego, desde esa base, ir cada vez 
acerándose más a su concepción monadológica final de la realidad, 
pasando por una variedad considerable de reformulaciones y pasos 
intermedios, entre los cuales ocupa el lugar central su explicación de 
la realidad natural por referencia a las nociones aristotélicas de mate-
ria y forma. Es desde este suelo «hacia delante» –siguiendo una línea 
de razonamientos encaminada a ir explicando los diversos problemas 
de ontología que en la marcha se presentan–, y no desde el sistema 
de las mónadas «hacia atrás» –intentando aplicar forzosamente este 
resultado a problemas teóricos que, si bien no le son conceptualmente 
extrínsecos, excluyen toda perspectiva genética y de contexto–, desde 
donde debe ser valorada la posición madura leibniziana.

No viene al caso reproducir ni comentar aquí cada uno de los 
pasos argumentativos que Garber desarrolla a lo largo de su estudio. 
Tanto desde el punto de vista del análisis textual como especulativo, 
la obra es compleja y llena de matices, lo cual por lo demás es propio 
del método de investigación que Garber utiliza: reconstruir, con toda 
su variedad y sutileza, y sobre la base de una rigurosa revisión de las 
fuentes, las razones que llevaron a Leibniz a sostener su teoría de las 
mónadas tal cual se le fueron presentando en el trayecto natural de su 
pensamiento. Una breve sinopsis de sus conclusiones, en cambio, per-
mite hacerse una idea de conjunto de su posición.

Para el último período de la vida de Leibniz, sus ideas acerca 
de la naturaleza de los cuerpos y, especialmente, el tratamiento que 
provee del problema de la fundamentación del mundo físico en las 
sustancias simples, no son suficientes como para articular un cuadro 
teórico coherente y completamente satisfactorio. Los textos lebnizia-
nos de la época no cooperan en este sentido. Algunos parecen avalar 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—163—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

la idea de que los cuerpos no son más que el sueño coherente común 
de una infinidad de mónadas, mientras que otros sugieren que los 
cuerpos son un producto de su agregación. Hay pasajes que defien-
den derechamente un idealismo mentalista –todo lo que hay en el 
mundo son mónadas y lo demás no es otra cosa que apariencia– al 
tiempo que otros parecen suscribir, adicionalmente, la existencia de 
sustancias corpóreas y entes compuestos. Una variedad de versio-
nes diversas se nos presentan a su vez acerca de la naturaleza de los 
compuestos mismos. Una notoria cantidad de pasajes denotan una 
aparente cercanía de este concepto a la noción de sustancia corporal 
desarrollada por Leibniz en años anteriores, i.e., a aquella idea de 
sustancia como forma o alma que transforma un conjunto de partes 
extrínsecamente compuestas en una totalidad metafísicamente uni-
ficada. Un concepto distinto, sin embargo, parece tener Leibniz en 
vistas cuando describe a la sustancia compuesta como un agregado 
de mónadas unificado por virtud de la actividad de una mónada do-
minante. En otros textos –de manera especial en su correspondencia 
con De Bosses –, en fin, Leibniz va más allá de su ontología de móna-
das y compuestos, postulando la necesidad de un «vínculo substan-
cial» adicional, un tertium quid que haría las veces de puente entre 
ambos reinos.

¿Qué hacer, pues, ante este panorama? ¿Cómo conciliar este 
conjunto de elementos dispares e incluso, a ratos, inconsistentes? Se-
gún Garber, dos son las constantes que articulan la evolución del pen-
samiento de Leibniz. Una primera preocupación permanente fue para 
Leibniz, desde el mecanicismo de sus años tempranos, el mundo de 
la «experiencia», en el sentido de los cuerpos que tocamos y vemos. 
Hacia el año 1700, y hasta su muerte en 1716, sin embargo, aparecen 
las mónadas: en el sentido que fuere, pasando por consideraciones 
que van desde el problema de la unidad del ser substancial, la meta-
física de la fuerza, los conceptos de materia y forma, hasta cuestiones 
de teología racional y sacramental, Leibniz llegó a la convicción de la 
necesidad de postular las sustancias simples como los elementos últi-
mos de la realidad, el estrato primero subyacente a la realidad visible, 
no como un reemplazo de ésta, sino como su suplemento metafísico 
fundante. En este sentido, según Garber, la metafísica monadológica 
de los últimos años de Leibniz no debe ser vista como una alterna-
tiva al mundo de los cuerpos de su primer período ni a la noción de 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—164—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

sustancia corpórea de su período medio: una vez que las mónadas 
son introducidas, Leibniz se ve forzado a repensar la concepción de 
cuerpo sobre la que ha venido tratando a lo largo de su vida, a cues-
tionar su substancialidad y, en último término, a sostener su carácter 
puramente fenoménico. La teoría de las mónadas es, en este sentido, 
un paso ulterior necesario en orden a dar cuenta satisfactoria del pro-
blema del mundo de la experiencia y sus condiciones de posibilidad 
ontológica. Leibniz, en definitiva, se mueve, por así decir, en una línea 
más cercana a la física contemporánea de partículas que a la metafísi-
ca analítica: del mismo modo que aquella ha ampliado los niveles de 
realidad hacia abajo, Leibniz procede regresivamente en la búsque-
da de sus fundamentos metafísicos. El problema de cómo conectar, 
una vez estratificada la realidad y en orden a evitar un paralelismo 
dualista, el mundo de las mónadas y de los cuerpos y, más todavía, 
de cómo establecer una relación de fundamentación entre aquellas y 
estos, es simplemente una cuestión posterior cuya respuesta Leibniz 
sólo alcanzó a ensayar durante el último decenio de su vida. Este fue, 
en efecto, el proyecto de las correspondencias con De Volder y De 
Bosses, y de otros textos del período. Pero no hay en los textos lebni-
zianos nada que pueda ser tomado como la doctrina leibniziana: sólo 
hay líneas argumentativas sugeridas, todas con componentes aporé-
ticos. Se ven cumplidas, así, las palabras que Bernard Le Bouvier de 
Fontenelle pusiera en boca de Leibniz en su Elogio: «Él [sc. Leibniz] 
solía decir que gustaba de ver crecer en los jardines de otros las plan-
tas para las cuales había provisto las semillas. La semillas son, de 
hecho, más importantes que las plantas mismas».

La estrategia de Garber, desde un punto de vista metodológico, 
consiste, pues, en subordinar el acto de comprender al acto de expli-
car. Y creo que este es el mayor mérito de Leibniz: Body, Substance, 
Monad. La pregunta referida a qué fue ocurriendo en el transcurso de 
la evolución del pensamiento leibniziano es, para Garber, anterior a 
aquella acerca de si son o no consistentes entre sí las tesis metafísicas 
centrales que resultaron de esta evolución. Esto, claro está, no deva-
lúa la importancia del comprender en sí, sino simplemente le antepo-
ne, en un orden temporal, la operación, exigida por una voluntad de 
caridad interpretativa, de explicar los textos desde dentro, desde su 
propio desenvolvimiento interno. Especial relevancia cobra esto en 
la filosofía de alguien que, pese a haber buscado responder a la exi-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—165—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

gencia de presentar sus tesis de un modo sistemático y estructurado, 
legó a la posteridad un conjunto de manuscritos breves y la mayoría 
de las veces planteados en la forma de bosquejos. Un proyecto filosó-
fico tan variado desde el punto de vista temático, tan omniabarcante 
en su alcance especulativo, y tan incompleto y desorganizado en su 
desarrollo efectivo como el leibniziano, requiere, en primer término, 
de un análisis evolutivo-genético. Bien puede decirse, pues, que Gar-
ber hace suya la máxima que orientó a Gueroult en su estudio sobre 
Descartes: «hay que desconfiar de esos juegos de reflexión que, so 
pretexto de descubrir la significación profunda de una filosofía, em-
piezan descuidando su significación exacta».

Gastón Robert Tocornal

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—166—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

B. Sharon Byrd & Joachim Hruschka, Kant’s Doctrine of Right. A 
commentary. Cambridge University Press, 2010. 336 pp. ISBN 978-
0-521-19664-2.

La Rechtslehre (1797) es, sin lugar a dudas, una obra reflejo de 
la maduración del sistema kantiano de la filosofía del derecho, el 
estado jurídico y el proyecto de una paz perpetua. El trabajo bajo 
consideración ofrece un utilísimo y esclarecedor comentario a esta 
obra por tres razones. (1) En primer lugar, desde una apreciación 
metodológica, obliga al intérprete a tomarse más en serio la «pre-
cisión escolástica» que el propio Kant acusa de su obra (cf. AA 06 
2061) y las comparaciones que en más de una ocasión establece el 
filósofo con la geometría euclidiana, la más detallada de las cuales se 
encuentra en el §E de la Introducción (cf. pp. 232; 233; 273). Kant 
sienta, en efecto, las bases de su filosofía legal a partir de lo que él 
denomina «axiomas» y «postulados» de la razón que, al igual que 
los postulados matemáticos, «no son susceptibles de prueba ulterior 
alguna» (p. 231; cf. también p. 225). La posibilidad de instituciones 
tales como la legítima división de la tierra, la adquisición originaria 
de bienes y el derecho contractual se derivarían analíticamente de 
estos principios. En esta línea de análisis, los autores elaboran una 
apuesta seria por volver explícitos ciertos presupuestos metodológi-
cos transversales de la obra que, por no ser tenidos en cuenta, en 
ocasiones han llevado a una en extremo simplificada comprensión 
metódica de la Rechtslehre, a saber, como una concatenación más o 
menos ordenada de aforismos (cf. p. 8). (2) En segundo lugar, Byrd 
y Hruschka se hacen cargo de resolver ciertas inconsistencias y com-
paraciones perplejas que a menudo acusa la bibliografía secundaria 
y que derivan, sostienen ellos, de mezclar de manera acrítica argu-
mentos de la Rechtslehre, las lecciones de 1784, Theorie und Praxis 
(1793) y Zum ewigen Frieden (1795), sin atender al hecho de que 
la primera debe ser leída, en realidad, como la culminación de un 
proceso perfectible que, como todo proceso sistemático de reflexión, 
estuvo sujeto a importantes ajustes y correcciones. Sobre esa base, 

1	 En adelante, en todas las referencias a la Rechtslehre será omitida la 
alusión al tomo VI de la edición de la Academia de Ciencias de Berlín.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—167—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

los comentarios tempranos de Kant sobre filosofía del derecho serían 
útiles para la interpretación de la Rechtslehre sólo en un sentido muy 
restringido. De ahí que este comentario revele, aun circunscrito al 
ámbito de la Rechtslehre, valiosas apreciaciones relativas al proceso 
de maduración de la filosofía legal kantiana. (3) En tercer lugar, la 
obra de Ottfried Achenwall (1719-1772) habría tenido una enorme 
influencia tanto en las ideas que desarrolla Kant en la Rechtslehre (en 
particular, en su teoría del derecho natural) como en el instrumentar-
io conceptual que emplea el filósofo de Königsberg, influencia que ha 
permanecido hasta el momento por largos años oculta. Lo anterior 
ha llevado, como es de esperar, a serias dificultades interpretativas 
relativas al significado y «carga histórica» de la terminología que 
utiliza allí Kant. El importantísimo §41 constituye probablemente 
el mejor ejemplo de lo anterior. Ahora bien, tal influencia no debiera 
causar mayor sorpresa toda vez que Kant dictó por veinte años lec-
ciones sobre los Prolegomena Iuris Naturalis (1763) y el Ius Naturae 
(1755) de Achenwall. Éste refiere, en tanto, a Achenwall apenas dos 
veces en la Rechtslehre (pp. 286; 306) y una vez en Theorie und 
Praxis (AA 08 301). Aunque en menor medida, Byrd y Hruschka 
muestran que está lejos de ser despreciable la influencia de otros au-
tores como Grotius, Pufendorf, Thomasius, Hume, Wolff, Baumgar-
ten, Montesquieu, Beccaria y Adam Smith. Por motivos de extensión 
me es imposible ofrecer una reseña de todos estos aspectos tal y como 
lo merecen. Por dicha razón, optaré antes bien por centrarme en este 
último aspecto que constituye, a mi modo de ver, el mayor aporte 
del comentario. En particular, abordaré la discusión en torno al §41, 
titulado «Transición desde el estado de naturaleza hacia el estado 
jurídico», el cual aparece justo al final de la exposición del derecho 
privado y antes de la del derecho público. Siguiendo a los autores 
en este punto, por razones que espero volver manifiestas, este pasaje 
constituye una clave de relevancia para la comprensión de la Recht-
slehre en su conjunto.

Kant escribe su filosofía del derecho poco tiempo después de la 
transición en el uso del lenguaje académico desde el latín a la lengua 
vulgar. Presumiblemente por esta razón éste adjuntaba términos la-
tinos contiguos a ciertas expresiones en alemán para garantizar que 
los lectores que estuviesen ya familiarizados con los primeros fue-
ran capaces de reconocerlos en su traducción alemana. En el §41 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—168—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

Kant utiliza de la recién referida forma expresiones alemanas que 
son traducciones exactas de términos latinos tomados directamente 
de la obra de Achenwall. Ahora bien, el problema de interés en este 
caso es que, al hacer uso de estos términos, Kant da por entendido 
el contenido de trasfondo de los mismos (a menudo sin indicar que 
refieren a Achenwall) diluyendo, por ende, en forma sustantiva su 
carga conceptual. Se trata, obviamente, de términos que eran de uso 
común en la filosofía del derecho de la época y que, por lo mismo, 
no ameritaban mayor explicación. Un buen ejemplo de lo anterior es 
la adopción tácita por parte de Kant de la distinción achenwalliana 
entre status originarius (ursprünglich) y status adventitius (zufällig), 
conceptos de los que el filósofo se vale a lo largo de la Rechtslehre 
para caracterizar los distintos estadios de transición entre el estado 
de naturaleza y el estado jurídico o civil. 	

Para Kant, el estado jurídico (rechtlicher Zustand, status iuri-
dicus) es «aquella relación entre seres humanos que contiene aquel-
las condiciones sólo bajo las cuales todos pueden gozar (teilhaftig 
werden kann) de sus derechos» (p. 305). En contraposición, el estado 
natural (status naturalis) es aquel en el cual su disfrute sólo tiene un 
carácter provisional, toda vez que no existe una autoridad judicial 
públicamente facultada para tomar decisiones vinculantes cuando 
ciertos derechos entran en disputa, ni tampoco un poder coercitivo 
común que respalde dichas sanciones. Es por este motivo que el filó-
sofo denomina al primero estado de derecho público y al segundo 
estado de derecho privado (p. 306). En otras palabras, en el estado 
natural la administración de justicia, sc. la reasignación de derechos 
y obligaciones, no puede sino residir exclusivamente en manos de 
las partes privadas involucradas, puesto que cada una debe tomar 
su propia decisión. Mas, por otro lado, cuando las partes en pugna 
difieren entre sí ninguna está obligada a seguir el juicio de la otra, res-
tando entonces la fuerza como único medio para resolver la disputa 
(cf. pp. 73 ss). En ese sentido, el problema no es que en el estado de 
naturaleza no existan derechos, sino antes bien que allí la posibilidad 
de su goce no es perentoria. Sobre esa base, Kant critica en el §41 la 
posición de Achenwall según la cual al estado natural o no-jurídico se 
opone el estado social. Según Kant, la contraposición correcta sería 
entre estado natural y estado civil (status civilis). Estado social es 
–sostiene Achenwall– «cualquier unión de personas constituida en 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—169—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

vistas a un objetivo común y duradero» (Prolegomena Iuris Natu-
rae §82). Según esta definición, entonces, muchos estados sociales 
son posibles. Una unión matrimonial sería un ejemplo de ello. Por el 
contrario, el estado natural o extra-social sería aquel en el cual se en-
cuentran aquellos individuos que no han instituido entre sí relaciones 
de esta índole. El estado en que me encuentro con un caminante en el 
desierto o con un ladrón sería, pues, un estado natural (cf. pp. 45-46). 
Kant rechaza (de manera un tanto críptica, huelga decir) dicha com-
prensión del estado de naturaleza. Así, ya en el estado natural existe 
–asevera Kant– una amplia gama de estados sociales (en el sentido 
achenwalliano del término), tales como vinculaciones maritales, pa-
rentales y contractuales. La diferencia entre ambos estados no sería, 
luego, una diferencia relativa a la existencia o no existencia de rela-
ciones que instituyan derechos –como sería el caso de Hobbes–, sino 
más bien a la modalidad2 de su existencia. De esta forma, para Kant 
existen derechos en el estado natural incluso antes de entrar en el es-
tado jurídico. Es más, precisamente porque estos ya existen –mas sin 
la garantía de su disfrute– es que tiene sentido ingresar a un estado 
jurídico. Y ello funda, por lo demás, el criterio normativo respecto de 
las leyes positivas que emanen de las instituciones en dicho estado. 
En efecto, dado que Kant incluye toda la gama de derechos, i.e. tanto 
originales como adquiridos, como ya existentes en el estado natural, 
ello le permite afirmar más tarde que el estado jurídico no puede 
violar aquellas libertades sólo en razón de las cuales se justificaba en 
principio ingresar a ese estado. Sentado entonces que estado natural 
y estado no-natural difieren no en virtud de la materia del derecho 
(pues «la materia del derecho privado es ciertamente la misma en 
ambos [i.e. en el derecho privado y en el derecho público»), sino 
«sólo [en] la forma jurídica de la convivencia [entre seres humanos] 
(p. 306) considera Kant, a diferencia de Achenwall, que al estado 
natural se opone no el estado social, sino el estado jurídico, sc. aquel 
que garantiza las condiciones sólo bajo las cuales todos pueden par-
ticipar de manera perentoria de sus derechos y libertades. 

Con todo, la cuestión problemática es que en el §41 Kant no 
sólo contrasta, en respuesta a Achenwall, el estado natural con el 
estado jurídico. A renglón seguido de esta crítica el filósofo traza una 
distinción entre tres estados. Señala luego que los dos primeros pue-

2	 Volveremos sobre este punto al final del comentario.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—170—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

den denominarse «estado de derecho privado», y el tercero, en tanto, 
«estado de derecho público» (p. 306). El tercer estado corresponde-
ría, según lo dicho recién, al estado jurídico o civil. Lo interesante 
ahora es que, dado que Kant identifica el estado natural con el estado 
de derecho privado, de esta tripartición se sigue que éste divide el es-
tado de naturaleza a su vez en dos estados. El mismo Kant no explica, 
empero, en ninguna parte de la Rechtslehre cómo debe ser entendida 
esta lacónica división. Es, pues, precisamente en este punto donde, 
a mi modo de ver, este comentario disipa y enriquece muy exitosa-
mente una comprensión del estado de naturaleza que, por motivos 
por lo demás del todo razonables, ha sido acusada por no pocos de 
enmarañada y peculiarísima. 

Tal subdivisión del estado de naturaleza está basada en una dis-
tinción achenwalliana que Kant, a diferencia del caso anterior, no 
sólo no critica sino que adopta del todo. Según acabamos de ver, 
Achenwall distingue entre estado natural y estado social. Ahora bien, 
sumado a esta diferenciación éste distingue a su vez entre estado ori-
ginal (status originarius) y estado adventicio (status adventitius) (cf. 
en adelante pp. 46 ss). Estado original es, según Achenwall, aquel que 
contiene la totalidad de presuposiciones que debemos asumir para 
que cierto tipo de actos adquieran relevancia legal (cf. Ius Naturae, 
§62). Achenwall comprende, en tanto, un acto legalmente relevante 
(factum iuridicum) como aquel acto humano que instituye nuevos 
derechos u obligaciones. Dos individuos que contraen matrimonio 
o que asumen un compromiso contractual ejecutan, en ese sentido, 
actos legalmente relevantes, por cuanto fundan con ello derechos y 
obligaciones recíprocas. El sentido que Achenwall le atribuye, por 
último, al término adventitius es el de un acto legalmente relevante 
pero contingente, vale decir, que existe pudiendo no haberlo hecho. 
Sobre esa base, en el status originarius achenwalliano nos encontra-
mos en una situación tal previa a la comisión de actos legalmente 
relevantes. En el status adventitius, por el contrario, nos encontramos 
en una situación posterior a la comisión de actos legalmente relevan-
tes (cf. Ius Naturae, §62). Lo anterior tiene implicancias directas de 
cara a la interpretación de la recién aludida subdivisión kantiana del 
estado natural. Así, para Kant algo es originario si se sitúa «antes [de 
la comisión] de un acto legalmente relevante» (pp. 250; 262; 267); 
donde rechlicher Akt corresponde a la traducción kantiana de factum 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—171—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

iuridicum; mientras que ursprünglich equivale a lo que Achenwall 
entiende por originarium. Según Kant, entonces, originaria es toda 
presuposición que oficia como condición de posibilidad del hecho de 
que cierto tipo de actos adquieran relevancia legal. Parte importante 
de la Rechtslehre está dedicada precisamente al establecimiento de 
dichas presuposiciones. Tales son, por ejemplo, «la independencia 
[originaria] con respecto al arbitrio constrictivo de otro, en la medi-
da que puede coexistir con la libertad de cualquier otro según una ley 
universal» (p. 237), la facultad moral «de no ser obligado por otros 
sino a aquello a lo que también recíprocamente podemos obligarles» 
(p. 238), «la facultad de hacer a otros lo que en sí no les perjudica 
en lo suyo» (p. 238), «la comunidad originaria del suelo y de las co-
sas sobre él» (p. 251), «el contrato original» (p. 315), «la voluntad 
unificada originariamente y a priori» (p. 267), etc. Estos principios 
formarían, pues, parte del sistema de presupuestos del estado natural 
que, al aplicarse sobre situaciones concretas, volverían legalmente 
relevantes una inmensa variedad de actos. Por último, Kant utiliza el 
término zufällig en el mismo sentido como Achenwall utiliza la ex-
presión adventitius. En oposición a las leyes naturales, todas las leyes 
positivas o constituciones que hayan sido adoptadas en el tiempo 
histórico son adventicias. La mayor parte de las relaciones sociales 
en que nos encontramos son, por lo demás, adventicias; tales como el 
hecho de estar casado o el hecho de haber asumido un compromiso 
contractual. 

La distinción adoptada por Kant entre estado originario y es-
tado adventicio se muestra como una clave interpretativa sugerente 
de cara a la explicitación de la idea de fondo que subyace a la recién 
mencionada tripartición de estados. Así, existe un estado original y un 
estado jurídico. Como dijimos, ambos estados no se diferencian en la 
existencia o no existencia de derechos y obligaciones, sino antes bien 
en la modalidad de su existencia. La materia del derecho es, en efecto, 
la misma tanto en el estado de derecho privado como en el estado de 
derecho público. Adoptando la nueva terminología, ello quiere decir 
que actos legalmente relevantes tienen lugar fuera del estado jurídico. 
Se trata, obviamente, de actos adventicios. Pero para que este tipo de 
actos adquieran relevancia legal debemos asumir previamente una 
serie de principios en virtud de los cuales adquieren dicha relevancia. 
Ellos corresponden a los derechos y libertades innatas que acabamos 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—172—

Methodus Nº 6 (2011) Reseñas

de mencionar. Si A establece un compromiso de compraventa con 
B, ambos han instituido un acto legalmente relevante en virtud de 
su derecho originario a la adquisición y traspaso de propiedad. Se 
trata, como es claro, de un acto adventicio. De esta forma, A asume 
la obligación de, subsanado el pago, traspasar el bien en cuestión a A 
y B, por su parte, asume el derecho de, subsanado el pago, obligar a 
A al traspaso del bien. No obstante, puede suceder que A no cumpla 
con su parte del contrato, en cuyo caso B tiene la facultad moral de 
obligar a A a reparar el daño cometido. Mas en esta instancia nos 
encontramos todavía en el estado de derecho privado. En otras pala-
bras, en ausencia de un juez público e imparcial, A está en su derecho 
de estimar en qué medida ha incurrido en un daño respecto de B y B, 
por su parte, está en el mismo derecho de estimar en qué medida ha 
sido dañado por A. En este estado, la eficacia del cumplimiento de la 
obligación de A y el disfrute del derecho de B gozan de una condición 
meramente provisoria. Sólo cuando ambas partes se someten a una 
instancia de coacción externa legalmente pública se pasa a un estado 
jurídico, en cuyo caso se dan las garantías para que cada uno disfrute 
perentoriamente de lo que es suyo. Los tres estados de los que habla 
Kant en el §41 serían, en consecuencia: (1) El estado natural origina-
rio previo a la consumación de actos legalmente relevantes que, en 
estricto rigor, corresponde al sistema de presupuestos que debemos 
asumir para que cierto tipo de actos adventicios adquieran dicha re-
levancia. (2) El estado natural adventicio posterior a la consumación 
de actos legalmente relevantes, que corresponde a aquel estado en 
que los individuos se encuentran cuando han contraído entre sí de-
rechos y obligaciones, sin estar dadas, empero, las garantías de su 
disfrute y cumplimiento. (3) El estado jurídico (que también es un 
estado adventicio) que reúne las condiciones necesarias y suficientes 
para que los individuos disfruten de manera perentoria de sus dere-
chos  y libertades.

En las lecciones de 1784 Kant se refiere a estos tres estados 
como status originarius, status adventitius y status civilis, respecti-
vamente. Allí también asume una posición crítica respecto de Achen-
wall (cf. AA 27, 1338). No obstante, pronto esta terminología será 
abandonada por el filósofo de Königsberg. El comentario es muy su-
gerente, en ese sentido, al mostrar que Kant trabaja en la Rechtslehre 
con tres nuevos conceptos análogos a los recién mencionados. Ellos 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143


—173—

Methodus Nº 6 (2011)Reseñas

corresponden a los de lex iusti, lex iuridica y lex iustitia distributivae 
(cf. 306). La lex iusti comprendería la totalidad de principios y reglas 
que, al volverse aplicables sobre situaciones concretas, posibilitan 
que ciertos actos humanos adquieran relevancia legal. La lex iuridi-
ca, por su parte, correspondería al conjunto de acciones y situaciones 
que tienen relevancia legal en virtud de la lex iusti. La lex iustitia dis-
tributivae refiere, por último, a la misma materia que la lex iuridica 
pero desde el punto de vista del orden civil, vale decir, al amparo de 
una autoridad judicial pública facultada para sancionar derechos y 
obligaciones con fuerza legal. La adscripción por parte de Kant de las 
categorías de modalidad a cada una de las tres leges es, por lo demás, 
perfectamente consistente con lo anterior (cf. p. 306, 4). Así, la lex 
iusti crea la posibilidad de nuestros derechos puesto que establece 
qué nuevos derechos y obligaciones externas pueden ser reobtenidas 
a partir de las conductas definidas allí como legalmente relevantes. 
La lex iuridica, por su parte, representa la realidad de los derechos y 
obligaciones que emergen en un estado natural adventicio en virtud 
de la lex iusti. Por último, la lex iustitia distributivae provee de ne-
cesidad a los derechos que entran en disputa en el estado natural en 
virtud de la fuerza coercitiva legal que respalda las sanciones de la 
autoridad judicial. Esta interesantísima discusión constituye el tema 
principal del capítulo segundo del comentario.     

Lo que se ha intentado ofrecer en esta breve reseña es sólo un 
ejemplo entre los muchos que pudieron haber sido escogidos. Los 
puntos de apoyo sobre los cuales suele sentar Kant las bases de la 
discusión responden no pocas veces a debates comunes dentro del 
contexto de la filosofía del derecho de la época. De ahí que, sin per-
juicio de los indiscutidos aportes y enorme influencia que ha tenido 
la filosofía legal kantiana en la tradición liberal y contractualista con-
temporánea, ésta no represente, empero, una ruptura paradigmática. 
El trabajo de Byrd y Hruschka constituye, en esta línea, una muy útil 
herramienta para abordar la Rechtslehre a partir de un marco de 
análisis más esclarecedor y comprensivo.  

Emilio Vicuña Zauschkevich
Pontificia Universidad Católica de Chile

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

