Resefias Methodus N° 6 (2011)

Steven Nadler, Occasionalism: Causation Among the Cartesians,
Oxford University Press, 2010. 240 pp. ISBN 978-0-19-825008-1.

NADLER’S WORK Occasionalism: Causation Among the Cartesians,
which is structured into ten essays, focuses on the seventeenth century
occasionalist theory of causation and on how it was discussed by Car-
tesian philosophers. It collects different articles written earlier by the
author on different aspects of occasionalism, such as the mind-body
interaction, immanent causation and its epistemological assumptions.
Although they were written independently, they are arranged in a way
that brings unity and consistency to the book. A general idea is defend-
ed in the book, namely, that occasionalism was not fundamentally a
theory that just explained mind-body dualism and its problems related
to causality, but it was a more complex point of view about reality.

It is thus argued in the first chapter that occasionalism did not
arise, mainly, in order to solve the mind-body problem. Occasional-
ism is the theory that all phenomena in nature are constantly being
caused by God, which, as usually told, came from the motivation of
early modern philosophers to solve the problem within the Cartesian
philosophy about how two different substances, res cogitans and res
extensa, can interact with each other. Malebranche (1638-1715), for
instance, gives a solution to this problem by arguing that the cause
of a sensation does not need to be, nor to contain a sensation. Never-
theless, Nadler concludes, by examinating Malebranche’s arguments,
that the central concern in his view is not the interaction between
two fully different substances, but how and why particular causal
relations in general occur.

Nadler considers then the connection between God’s constant
causal action, supported by occasionalism, and a more general ac-
count of occasional causation (ch. 2). He argues that the former is a
species of the latter. There is a distinction between efficient causation
and occasionalist causation. The first one can be either immanent or
transcendent. A state of affairs is an occasional cause, if it induces
another to manifest its efficient causal power. It expresses the fact
that a thing or state of affairs A occasions or incites B to cause C.
Of course, A is not only related to B but also to the effect C, in the

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

sense that A is its real cause. This is important, because it describes
how divine causation works. Occasionalism, the account where God
is represented by A, is then a special case of occasionalist causation.
Nadler concludes that Cartesians not only supported occasionalism,
but also the more general notion of occasional causation (p. 44).

In the third chapter, Nadler focuses against Arnauld’s comments
on Malebranche. Arnauld (1612-1694) argues in his Réflexions’ that,
according to Malebranche, God causes things by means of volitions
based on general content, i.e. not based on particulars. Such acts of
volition are also called laws. As Arnauld argues, this is a mistake,
because divine acts, in spite of the fact that they occur according to
general laws, are particular volitions (p. 55). He explains, accord-
ingly, that the occasionalist account establishes that God does not
constantly cause every effect at the same moment it occurs, but rather
by a single eternal act. In fact, Malebranche defended in his Traité?
the idea that God acts by general volitions. But this means that God
constantly causes things at the time of their occurrence in accordance
with the general laws he created (p. 61).

The argument of the epistemic condition for causality is dis-
cussed in order to explain divine causation (ch. 4). This argument
was sustained mainly by Malebranche in his Conversations® and es-
tablishes that for causal relations from mind to body to exist, it must
be known by the mind how to produce the effect. Such argument
supported the idea, believed since Aristotle, that causation is not only
a mechanical process, for the Aristotelian notion also included the
concept of cause as a mean to an end, i.e. of knowledge. Thus, since
people usually move their arms without knowing the detailed process
by which it occurs, they cannot be the real cause. Only God knows
such processes and, therefore, he is the real cause of the considered
effect. Nadler argues that the principle of epistemic condition is based
on the importance of volition in the occasionalist view of causation
(p. 87). The importance of the notion of volition is the fact that every
causal connection depends on volition and, therefore, knowledge is
a necessary condition for causation. This supposition is crucial for
occasionalism (p. 82).

' Réflexions philosophiques et théologiques (1685).
2 Traité de la nature et de la grice (1680).
3 Conwversations chrétiennes (1677).

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

Arnauld’s account of occasionalism is then addressed (ch. 5). Al-
though there is a general assumption about Arnauld, that he was an
uncritical Cartesian, Nadler argues, on the contrary, that he was the
only Cartesian that acknowledged the misformulation of the mind-
body problem (p. 89). While strong occasionalists like Malebranche
and Cordemoy (1626-1684) refer to divine causation in every inter-
action between mind and matter, Arnauld only applies it to the mind-
body interaction. For, on the one side, he does not use the idea of God
when he explains physical causation and, on the other, he accepts
that the human mind can cause its own mental states independently.
However, the mind is not the real cause of corporal motion. In other
words, for Arnauld there is genuine mind-mind and matter-matter
causation. But mind-matter situations are actually cases of divine
causation.

In the sixth chapter, Nadler analyses La Forge’s (1632-1666)
point of view, which might be considered as a partial occasionalism.
In the case of body-body causation, La Forge is without a doubt an
occasionalist. According to him, matter is pure inert extension and,
therefore, it can neither move itself nor other bodies. Considering,
however, the mind-body relation, his viewpoint cannot be regarded
as occasionalism, for divine causation is only responsible, once and
for all, for the union between mind and body. God’s constant causa-
tion only takes place after the mind has moved the body to which it
is connected, when matter causes matter. This supports the idea that
occasionalism’s first goal was not to answer the mind-body problem,
but rather to explain the limits of matter.

Nadler continues in the seventh chapter to tackle the question,
somehow connected to the third chapter, of whether occasionalism
establishes divinity as a causa secundum esse or a causa secundum
fieri. According to the first type, the effects of God’s activity are con-
served after they are produced. In the second type, divine activity
is constant. If it was not, its effects could not continue in existence.
Descartes’ perspective is here distinguished from the latter occasion-
alist viewpoint. However, La Forge was a Cartesian in noticing that
the mind is active, as it is shown in the sixth chapter (p. 108). But this
is inconsistent with his conception that bodies can only be moved by
divine activity. Thus, the mind is as inefficacious as matter (p.118).
That is not a problem for the Cartesian perspective, in which two

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

types of divine causation are distinguished, one by which the exist-
ence of substances is sustained in time and the other, by which their
different modes are changed (p. 138).

Nadler handles in the eighth chapter Cordemoy’s argument for
the idea that God is the true cause of motion. Although he certainly
counts as an occasionalist, it is questioned whether it has been so
established by commentators for the right reasons. Cordemoy argues
in his Discernement* that neither material nor mental beings can be
efficacious in connection with other material entities, which is so far
consistent with occasionalism, but he also argues, exceptionally, that
mental states are efficacious in connection with other mental states,
for the mind is a substance defined by the manner in which it deter-
mines itself, i.e. in which ideas cause other ideas. This limited oc-
casionalism is modified in Cordemoy’s posthumous work, Traité de
meétaphysique’, where he claims —without giving enough arguments,
according to Nadler— that divine activity is also responsible for the
interactions between mental states.

The theory that necessary connection does not exist in nature
is examined in the ninth chapter. This thesis, usually attributed to
David Hume (1711-1776), has its origins in medieval philosophy and
in occasionalism. While Mohammad al-Ghazali (1058-1111) argued
in the eleventh century that there could not be a logical necessity
between any two different particular events, Nicholas d’Autrécourt
(1299-1369) established later, based on similar assumptions, that
from the existence of one event alone it cannot be deduced that an
entirely different event exists. Both thinkers relate this lack of neces-
sity to divine omnipotence, i.e. that given the occurrence of the first
event in a certain sequence, it is always possible to think the non-
occurrence of the second.

On the one side, d’Autrécourt’s arguments anticipated Hume’s
point of view according to which natural necessity is unknown to hu-
man understanding. On the other, al-Ghazali claimed that if such ne-
cessity cannot be shown logically, it is also unreal. This latter concep-
tion, shared by Malebranche, is clearly part of occasionalism and is
based on the idea of an identity between logical and causal necessity.

4 Le discernement du corps et de I’dme, en six discours, pour servir a

Péclaircissement de la physique (1666).
5 Divers Traitez de métaphysique, d’histoire, et de politique (1691).

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

In the postscript to this chapter, Malebranche’s argument is presented
more clearly as follows. Event c truly causes event e if there is a nec-
essary, logical connection between ¢ and e. A necessary connection
exists only between the will of God and its effects (p. 183).

The tenth and last chapter compares the viewpoints of Arnauld,
Leibniz (1646-1716) and Malebranche in order to explain the con-
nection and compatibility between God’s power and justice. Both
Malebranche and Leibniz supported the claim that finite substances
do not interact, although their theories differ concerning their the-
odicean strategy. While for Leibniz the best of all possible worlds
exists because God wisely seeks perfection and goodness, according
to Malebranche the world is, moreover, a product of divine wisdom
expressed by the simplicity of his ways. Divine simplicity means that
God would not create something in a complex way or by many par-
ticular acts of volition if it can be produced by a simple way or by
a few particular acts of volition. Arnauld criticises Malebranche’s
theodicy by saying that a notion of divine omnipotence that is sim-
ply based on God’s wisdom and simplicity, constrains divine power.
God’s will depends, according to Arnauld, only on itself. As noticed
by Nadler, this criticism can also be applied to Leibnizean theodicy,
for in this case God’s omnipotence is determined by his wisdom and
goodness (p. 206).

Nadler’s book explains clearly and with historical detail many
of the notions and debates related to occasionalism, showing the con-
stant importance of causation among Cartesian philosophers, espe-
cially among mind-body dualists. Some important theses of the work
show that occasionalism not only explained the relations between
mind and matter, but also described purely material causal relations;
that there are many different arguments for occasionalism; and that
such arguments do not only depend on the different doctrines and
authors, but also on other philosophical notions, like the concepts
of knowledge and goodness. A crucial point is, again, the idea that
occasionalism is a special case of occasional causation. Thus, the lat-
ter is a theory about reality and about real causal relations in nature.
The metaphysical assumptions of this general point of view must in-
clude descriptions about natural and mental causation, even though
the fundamental thesis of occasionalism was not to establish a so-
lution to the mind-body problem, but to understand the reality of

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

causation. The work is recommended not only to philosophers and
students focused on seventeenth century philosophy and on the no-
tion of causal relation of that particular period, but also to readers
interested in the general study of causality.

Esteban Céspedes
J. W. Goethe-Universitit Frankfurt am Main

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

Matheron, Alexandre, Etudes sur Spinoza et les philosophies de
Idge classique, Lyon, ENS Editions, 2011, 741 pp., ISBN-10: 978-
2-84788-218-6

Los ETUDES SUR SPINOZA ET LES PHILOSOPHIES DE L’AGE CLASSIQUE de
Alexandre Matheron, publicados por la editorial de la Ecole Nor-
male Supérieure de Lyon, y de cuya edicion ha estado a cargo Pierre-
Francois Moreau, recopilan los diversos textos dispersos en revistas
de filosofia o actas de coloquios realizados en distintas ciudades del
mundo, muchos de los cuales por lo mismo se habian vuelto im-
posibles de encontrar'. Asi, esta obra se presenta primero como un
complemento indispensable a sus otros dos estudios sobre Spinoza, el
justamente reconocido Individu et communauté chez Spinoza (1969)
y su gran Le Christ et le salut des ignorants chez Spinoza (1971), pero
no solamente como eso. En efecto, si bien estas dos obras centrales
seran completadas con el pasar de los afios por trabajos que prin-
cipalmente responderan a criticas encontradas?, habra ademas una
profundizacién esclarecedora de puntos controversiales, una eluci-
dacion de las relaciones del sistema spinozano con la obra de otros
autores (Hobbes, Grocio o Maquiavelo) o textos que tendran por
objeto el estudio de otros autores de la época clasica independien-
temente (a primera vista al menos) de sus relaciones con la obra de
Spinoza (en especial Hobbes y Descartes). El resultado de este trabajo
es el que ahora se presenta reunido en este libro. De modo que pode-
mos decir que a los dos importantes estudios de Matheron, ahora se

! El libro incluye también, por cierto, los textos antes recopilados en

Matheron (1986) —obra que a su vez se habia vuelto imposible de encontrar.
Cabe destacar que a nuestro entender, el libro deja fuera un dnico texto de
Matheron: «Le Traité théologico-politique vu par le jeune Marx» (1977).
Cf. Matheron Individu et communauté chez Spinoza, (1969),
«Avertissement» a la reedicion de 1987. Asi por ejemplo, las criticas
de Den Uyl, Power, State and Freedom. An interpretation of Spinoza’s
political philosophy (1983) o de Balibar «Potentia multitudinis, quae
una veluti mente ducitur» en Ethik, Recht und Politik bei Spinoza,
Schulthess, pp. 105-137 (2001) sobre la interpretacién «naturalista»
que Matheron propone de la concepcion del Estado de Spinoza y las
discusiones que siguieron; para un detalle de la discusion, cf. Moreau
Spinoza. Lexpérience et Iéternité (1994), pp. 441-445.

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

suma un tercero, desde ya y de por si imprescindible para los estudios
spinozianos.

Pero volvamos un momento atrds. Hay que decir que los dos
grandes estudios de Matheron sobre Spinoza habian sido presen-
tados como las dos tesis de doctorado (mayor y menor respectiva-
mente) en el aflo 1968, al mismo tiempo que aparecian tres otras
obras fundamentales para el estudio del spinozismo: el primer tomo
de Spinoza: Dieu de Martial Gueroult, Spinoza et le probleme de
Pexpression de Gilles Deleuze® y La perspective finale de I'Ethique
de Bernard Rousset. Afio decisivo para los estudios spinozistas en
Francia, entonces, que marca el punto ciego de la lectura genética
propuesta por el método estructuralista en historia de la filosofia. O,
mas bien, habria que hablar de «los estructuralismos», en plural: el
estructuralismo de Matheron —muy diferente al de Gueroult (a pesar
de haberse inspirado en él)- es de tipo arquitectonico, no lingiistico
ni matematico®.

Como lo senala Ariel Suhamy, la historia de la filosofia es una
disciplina extrafia’. Pretende al mismo tiempo distinguirse de la fi-
losofia, o de los sistemas filosoficos, que trata como objetos entre
objetos, y (o para) asi acceder a cierta «cientificidad». Pero enton-
ces corre el riesgo o bien de caer en una fastidiosa busqueda de las
fuentes, o bien, justificindose por una siempre débil neutralidad, de
disecar el corpus de la doctrina, eliminando lo que da la vida al pen-
samiento. Creemos que si Matheron escapa a este doble riesgo, no es

3 Que, debemos recordar, se trata también de una «tesis menor» de
doctorado. — El libro esta fechado en 1968, pero no aparece sino hasta
comienzos de 1969.

4 Cf. el prefacio de Moreau a Matheron (2011). Ver tb. Moreau

Architectures de la raison. Mélanges offerts a Alexandre Matheron, textos

reunidos por P.-F. Moreau, Fontenay-aux-Roses (1996). En su Individu

et communauté, Matheron usara el arbol sefirético de la Cibala como
modelo para pensar las estructuras subyacentes no sélo de las distintas
de partes de la Etica, sino también de la constitucién de los Estados en
el Tratado Politico —estructuras que llama «quasi-sefiréticas». Matheron
no volvera sobre este punto, sino para vincularse al estructuralismo de

C. Lévi-Strauss —vinculacién que, sin embargo, no nos parece del todo

evidente; cf. «A propos de Spinoza», Multitudes, 3, n°3, (2000) pp. 169-

200, entrevista con Moreau y Bove.

Cf. su resefia a Matheron (2011) «L’historien de la vérité», La vie des

idées, <http:/flwww.laviedesidees.fr/L-historien-de-la-verite.html>.

_ISO_

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

por haberlos evitado, por no haber incursionado en ellos, sino por
haberles dado un sentido siempre en relacion a un problema preciso.
Asi por ejemplo, su texto ya clasico sobre la «descomposicion de la
politica tomista», donde Spinoza se ve enfrentado a las posiciones de
Tomas de Aquino, Hobbes y de los «maquiavélicos» (los «Politicos»
del Tratado Politico), da cuenta de la originalidad irreductible tanto
del planteamiento del problema de la teoria y de la practica como
de su solucion. De modo tal que, si la historia de la filosofia puede
ser concebida como «ciencia rigurosa»®, no es por la distancia, sino
mas bien por la intima identificacion con ésta, producto de un cierto
conocimiento amoroso de la obra, al mismo tiempo que de un «amor
Mentis Spinozae intelectualis», por asi decir, amor intelectual de la
mente de Spinoza’.

De un modo general, los articulos aqui reunidos proponen
siempre la solucion a un problema planteado por una contradiccion,
formulada: ya sea 1) en el marco de una critica a la interpretacion ge-
neral dada por Matheron en su Individu et communauté, 2) por una
discusion presente en el debate actual en torno a la interpretacion
de algun punto especifico del spinozismo, o 3) en fin, al interior del
sistema estudiado, de Spinoza u otro filésofo moderno. El trabajo del
historiador de la filosofia se concibe por la rigurosidad en la determi-
nacion de las soluciones. Y la primera condicién para producir una
solucion rigurosa, y que de algin modo constituye el «mot d’ordre»
del trabajo del comentador para Matheron, es la «vuelta a Spinoza»*®:
el conocimiento cabal de la obra, 1) del corpus spinoziano, 2) de la
evolucién conceptual y sistemadtica, y 3) de la diferenciacion de los

¢ La expresion es empleada no sin razén por Moreau para referirse al

trabajo de Matheron, cf. prefacio a Matheron (2011). En efecto, hay una
relacion estrecha entre Matheron y el problema politico de la relacion
entre «individuo y comunidad», tal y como era planteado por algunos
fenomendlogos marxistas; cf. J.-T. Desanti, Introduction a I'histoire de la
philosophie (1956), obra que Matheron consideraba de las mis importantes
contribuciones de la investigacion marxista de la historia de la filosofia.
Recordemos aqui la distincion que Spinoza hace en el Tratado breve entre
la creencia verdadera y, por una parte, la opinion, «siempre dudosa y sujeta
a error» y, por la otra, la ciencia, la que consiste «en una unién inmediata
con la cosa misma», cf. I, cap. IV, nota (el subrayado es nuestro).

De manera andloga, quiza, a como Lacan dijera que habia que «volver a
Freud».

_ISI_

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

tipos de lenguaje de cada obra’, son la tnica forma de determinar
una solucién rigurosa. De modo tal que es raro encontrar en los co-
mentarios de Matheron una cita que no sea a alguna de las obras
del propio Spinoza'®. Asi, las soluciones, extremadamente precisas,
dan cuenta de la coherencia del sistema, abordando el problema de
manera tal que, la mayor parte de las veces, queda disuelto en una
distincion a la vez fundamental y sutil pero siempre obliterada por la
critica, estando al origen de la confusion en la lectura. La contradic-
cién aparente era entonces extrinseca, y la coherencia del sistema ha
podido ser mantenida, no por suposiciones extraliterarias (Spinoza
era materialista o revolucionario o idealista, ergo...), sino en la medi-
da exacta en que se ha procurado seguir sus articulaciones naturales.

Todo lo anterior posibilita la comprensién de dos importan-
tes puntos: dar cuenta de la génesis a la vez contextual y textual de
las diferentes obras, y develar la estructura singular del sistema en
sus distintos niveles de elaboracion o «evoluciéon». Se dird que no
se distingue en nada del estructuralismo gueroultiano. Sin embargo,
es justamente en este punto donde se produce el quiebre: la verdad
producida por el sistema spinozista no es el efecto interno propio a la
coherencia del sistema, no es, desde este punto de vista, una «verdad
cualquiera». La verdad spinozista denota una real adecuacion de la
idea con su objeto —y en este sentido explica lo real. Es aqui donde la
explicacion spinozista de lo real, la produccion de ideas verdaderas,
atafie su punto practico radical.

En efecto, se podria creer que esta metodologia, acaso por su
rigurosidad misma, no atafie los problemas actuales de la filosofia en
su relacién con la contingencia politica. Se plantea asi la seria posibi-
lidad de una critica demoledora desde el punto de vista de la actuali-
dad del pensamiento de Spinoza. ¢Qué es en efecto lo que Matheron
nos hace ver a nosotros, lectores del siglo xx1, en Spinoza, que pudie-
ra de algiin modo ayudarnos a pensar nuestra propia realidad? A este
respecto, no habria que olvidar que Matheron tuvo, ademas de su
labor como comentador y profesor de la ensefianza publica francesa,
un intenso activismo politico, habiéndose mantenido como miembro

Ver por ejemplo «Pourquoi le Tractatus de Intellectus emendatione est-il

resté inachevé?», pp. 541-551.
10 Esto, incluso cuando se trata de responder a una critica.

_152_

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

del Partido Comunista Francés hasta el afio 1978'!, en un momento
en que éste habia perdido todo crédito frente a la gran mayoria de
los intelectuales franceses. Y es que, lejos de todo dogmatismo'?, a
partir de la segunda mitad del siglo xx, el marxismo encontré en el
spinozismo un contrapunto imprevisto en su doble esfuerzo por pen-
sar las condiciones de produccion del pensamiento y las condiciones
de «transformacién de la realidad». El trabajo de Matheron puede
inscribirse, sin jamas reducirse por cierto, en estos problemas, en la
medida en que nos muestra de manera siempre ltcida la potencia del
pensamiento spinozista en acto, no solo a través de sus estructuras
y evoluciones conceptuales, sino también en su posicionamiento en
una contingencia politica crucial: en lo que los historiadores recono-
cen como los albores de la constitucion del Estado moderno, simul-
taneo a la instauracion del capitalismo naciente!s,

Vicente Cortés
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

' De manera intermitente, cf. Bove y Moreau (2000)

2 No fue, ciertamente el dogmatismo lo que le hiciera volver al PCF, como
se desprende de su articulo de 1977 «Le Traité théologico-politique vu
par le jeune Marx», Cahiers Spinoza, 1, Paris: Réplique, pp. 159-212.,
donde habla no sin humor de la «marxologia», asi como de su simpatia
hacia los disidentes como Althusser, cf. Bove y Moreau (2000).

13 Cf. Braudel Civilisation matérielle, économie et capitalisme (1979), 111,
«Le temps du monde», capitulo 3.

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

Ripstein, Arthur, Force and Freedom. Kant’s Legal and Political Phi-
losophy, Massachusetts, Harvard University Press, 2009, 416 pp.
ISBN 9780674035065.

EL sISTEMA KANTIANO ha sido ampliamente reformulado y reapro-
piado desde la aparicion de A Theory of Justice (1971). Si bien esta
tarea ha conllevado una revitalizacion de su pensamiento, el proble-
ma que irrita a quienes dicen ser parte de una tradicion kantiana radi-
ca en la supuesta arbitrariedad de dichas apropiaciones. Por ejemplo,
desde la perspectiva de Rawls se podria decir que la interpretacion
kantiana de la justicia como imparcialidad es un intento justificado
por llevar a Kant hacia la esfera de una teoria de eleccion racional.
Tal como senala Rawls, la concepcion moral kantiana resaltaria con
mayor claridad cuando se refunden los dualismos de dicho sistema,
volviendo a formular su fuerza moral dentro del campo de una teo-
ria empirica'. Por otra parte, desde la perspectiva de Kant se podria
decir que la reapropiacion es arbitraria, que descansa en elementos
heteronomos y que el pensador de Konigsberg rechazaria un sistema
que encuentra su justificacion en el concepto de equilibrio reflexivo.

En este contexto, considero que la obra de A. Ripstein pre-
tende interpretar la teoria juridica de Kant desde una perspectiva
contemporanea, pero sin dnimos de irritar a los puristas. Sin em-
bargo, es necesario destacar que este texto se inscribe en una tra-
dicion kantiana que ha pretendido interpretar su sistema juridico
al margen la ética formal (A. Ripstein, T. Pogge, A. Wood, M. Wi-
llasheck, entre otros). En efecto, el punto de partida del texto ra-
dica en que dicho sistema se caracterizaria por ser independiente
respecto a elementos comprensivos, pues Kant rechazaria la idea
de que la filosofia politica es una mera aplicacién del imperativo
categoOrico?. El autor defiende esto por medio de una tesis que sis-
tematiza y unifica todo el texto, pero que desafortunadamente se
explica oscuramente al final de este’. Dicho de modo breve, la tesis

! Rawls, J.: Teoria de la Justicia. p.242
Ripstein, A.: Force and Freedom. p.1

La tesis se desarrolla a partir de: Ripstein, A.: «Authority and Coercion».
Philosophy and Public Affairs, Vol. 32, No. 1, pp. 2-35, 2004

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

plantea que la distincion entre comparacion de conceptos y com-
paracion de objetos vy, por lo tanto, entre las relaciones entre con-
ceptos y relaciones entre objetos, proporciona el soporte necesario
para comprender el caracter irreductible del principio universal de
la justicia*. El autor clarifica esto diciendo que el espacio juridico
se rige por la relacion parte/todo por encima del nexo entre con-
cepto/instancia, por consiguiente los individuos que participan de
nexos juridicos pueden estar en un particular tipo de relacién in-
compatible, la cual se mantiene al margen de la incompatibilidad
conceptual entre aquellas maximas que son objeto del imperativo
categbrico’. En palabras simples, A. Ripstein defiende que el impe-
rativo categorico se inscribe en el ambito del agente nouménico,
mientras que el principio universal de derecho se vincula con un
agente encarnado; de este modo, el imperativo categérico se iden-
tificaria con la autodeterminacién moral, mientras que el princi-
pio juridico se identificaria con la independencia factual o fisica.
Este argumento que s6lo he esbozado se despliega a lo largo
de once capitulos y un apéndice. Los dos capitulos iniciales expli-
can la sistematizacion tripartita de la teorfa juridica kantiana, es de-
cir, el nexo basico entre derecho innato, privado y publico. Segtin
A. Ripstein, el punto central radica en que el derecho innato —de
cardcter irreductible- gobierna de modo incompleto las relaciones
entre agentes libres. Dada esta incompetencia, Kant propone que el
derecho privado y publico deben velar por la concrecion y desplie-
gue del axioma. El primero —el cual se define como una extension de
la propiedad corpérea— explicaria como las inequidades materiales,

* Ripstein, A.: Force and Freedom. p. 387.

5 Ripstein, A.: Force and Freedom. p. 42. Esta tesis sigue la linea de
otros autores que se inscriben en la misma tradicién incompatibilista.
T. Pogge, por ejemplo, complementa dicha tesis diciendo que la teoria
juridica kantiana no debe ser comprendida como un liberalismo
comprensivo construido sobre una concepcidon metafisica del bien,
pues el sistema juridico es 1ncompren51ble desde la ética formal. A.
Wood, por ejemplo, justifica estas tesis defendiendo que Kant no
presenta una deduccion de los principios juridicos, pues el pensador
de Konigsberg desacredita explicitamente la idea de que el principio
de derecho pueda ser derivado desde el principio de la moralidad,
toda vez que aquel posee un caracter analitico. Pogge, T.: «Is Kant’s
Rechtslehre a Comprehensive Liberalism?» p. 148; Wood, A.: «The
Final Form of Kant’s Practical Philosophy» p. 7.

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

incluyendo la propiedad privada, las obligaciones contractuales, las
relaciones laborales y familiares, pueden ser consistentes con nuestro
derecho innato; el segundo explicaria como los diferentes poderes
publicos pueden ser consistentes con nuestro derecho originario®.

Los cuatro capitulos que siguen contintian desarrollando una
sistematizacion que margina la ética formal. Segun el autor, Kant
asume que el derecho privado es un sistema de caracter incompleto,
pues tener algo exterior como mio sélo es posible en un estado juridi-
co donde impera un poder legislativo publico, es decir, donde impera
la estructura de un Estado civil. Esto se debe a que la seguridad de la
posesion, es decir, la demarcacion entre lo mio y lo tuyo, junto con la
adquisiciéon de propiedad, son elementos que no pueden ser satisfe-
chos sin una autoridad publica que permita constituir, aplicar, y for-
zar leyes. No por otra razon, el pensador de Konigsberg sostendria
que «si ha de ser juridicamente posible tener un objeto exterior como
suyo, entonces el sujeto ha de estar también autorizado a obligar a
cualquiera —con quien entre en conflicto sobre lo mio y lo tuyo acer-
ca de tal objeto— a entrar con él en una constitucion civil»”. De este
modo, el autor enfatiza que el derecho privado solo puede ser concre-
tado por medio de una comunidad politica, un poder legislativo, un
poder ejecutivo y un poder judicial que se unifican con el objetivo de
constituir un Estado juridico.

La conformacion de este Estado seria indiferente respecto a
nuestras convicciones morales. Esta idea encontraria respaldo en la
«Paz Perpetua», donde se expresa que el problema del establecimien-
to de un Estado tiene siempre solucién, aun cuando se trate de un
pueblo de demonios, pues basta con que éstos posean entendimiento
suficiente para comprender lo necesario que resulta salvaguardar la
libertad de caracter externo. En efecto, Kant asevera que el problema
del establecimiento de un Estado se resume en una muchedumbre de
seres racionales que desean leyes para su propia conservacion, aun
cuando cada uno de ellos, en su interior, se inclina siempre a eludir
la ley. Posteriormente, Kant agrega que la necesidad basica de estos
seres refiere a un orden de caracter civil, de tal suerte que, aunque los
sentimientos intimos sean opuestos y hostiles contra otros, aquellos
queden contenidos, pues el Estado debe perseguir que el resultado

6

Ripstein, A.: Force and Freedom. p. 18.
7 GMS, Ak. 1V, 256.

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

publico de la conducta de esos seres sea el mismo que si no tuvieran
malos instintos®.

Bajo esta premisa, A. Ripstein entra en la segunda parte de su
texto, el derecho publico. Lo define como el conjunto de leyes que
precisan ser promulgadas para producir un estado juridico, toda vez
que s6lo a través del derecho publico es posible unificar relaciones de
influencia mutua bajo una constitucion legitima. Llegado este punto,
el autor enfatiza el nexo formal — y no substancial- entre el princi-
pio de autonomia y la concrecion del derecho publico por medio del
concepto de «voluntad unificada»: si alguien decreta algo contra otro
siempre es posible que cometa injusticia, pero esta situacion se supri-
me una vez que el sujeto decide sobre si mismo; consiguientemente,
«de ahi que sdlo la voluntad concordante y unida de todos, en la
medida en que deciden lo mismo cada uno sobre todos y todos sobre
cada uno, por consiguiente, s6lo la voluntad popular universalmente
unida puede ser legisladora»’.

Posteriormente, A. Ripstein analiza las obligaciones del Estado
kantiano. Si bien el sistema juridico se construye sobre el concepto de
libertad externa, el autor rechaza una postura de caracter libertaria.
En otras palabras, si bien el Estado s6lo puede actuar de manera con-
sistente con el derecho innato de cada ciudadano, el autor enfatiza
que este organismo debe desarrollar politicas publicas que efectivicen
una contextualizacion equitativa de libertades externas, como por
ejemplo, el soporte a la concrecion de los fines de los menos aventa-
jados por medio de una tasa impositiva que se aplica a los mas aven-
tajados. Finalmente, en los tltimos capitulos se discute el concepto de
castigo, asi como también el controversial rechazo a la revolucion. Si
bien el autor examina estas tematicas siguiendo la linea analitica de
su texto, considero que no hay mayores avances respecto a los recien-
tes analisis de Sharon Byrd, Jan Joerden y Alyssa Bernstein.

En términos generales, me parece que el texto no intenta articu-
lar una nueva, revolucionara y pretenciosa interpretacion de la teoria
juridica kantiana. A mi modo de ver, el objetivo central radica en la
presentacion de dicha teoria desde un prisma contemporaneo que
margina las convicciones éticas como premisas justificativas. Desde

s EF, Ak. VIIL, 366.
9 GMS, Ak. 1V, 314; tr. p. 143.

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

un punto de vista critico, el éxito o fracaso del texto se juega en si el
texto es capaz o no de estructurar la teoria juridica kantiana al mar-
gen de consideraciones morales. Juzgar ese condicionante de manera
sistematica excede los limites de una resefa.

Cristian Rettig Bianchi
LSE - London School of Economics and Political Science

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

Garber, Daniel, Leibniz: Body, Substance, Monad, Oxford University
Press, Oxford, 2009, xxi + 428 pp., ISBN 978-0-19-956664-8.

COMO ES BIEN SABIDO, una de las cuestiones que mas ha generado
dificultades y dolores de cabeza a los intérpretes de la filosofia leib-
niziana concierne al modo en que debamos entender la relacién exis-
tente entre el ambito de las monadas o sustancias simples y la esfera
de los cuerpos o entes compuestos.

La concepcion metafisica del mundo que Leibniz presenta en
sus escritos de madurez es, en Gltimo término, una concepcion idea-
lista o mentalista: la estructura ultima de la realidad esta constituida
por sustancias simples —-moénadas— dotadas de la capacidad de per-
cibir y apetecer, y cuya naturaleza propia, desde un punto de vista
estrictamente metafisico, es de caradcter mental. En este sentido, Lei-
bniz es explicito en declarar en varias ocasiones que las ménadas no
son puntos fisicos ni matematicos, sino «puntos metafisicos, formas
sustanciales o 4tomos formales» (GP, IV, 483). Ahora bien, mas alld
de los problemas que esta explicacion de la estructura ultima de la
realidad pueda en si misma implicar, lo que es de mayor relevan-
cia para nuestros fines tiene que ver con el modo peculiar segun el
cual Leibniz concibe las relaciones entre estas unidades metafisicas
ultimas y los entes fisicos que tocamos y vemos. Lamentablemente,
y como ha sido en varias ocasiones puesto de manifiesto en la lite-
ratura especializada, la explicacion de la naturaleza de la conexién
entre estos dos ambitos descansa en nociones de las cuales Leibniz no
provee una explicacion particularmente detallada y clara. Asi, v. gr.,
sefiala que las fuerzas derivativas (propias de los cuerpos) deben ser
entendidas como «una limitacion de las fuerzas primitivas resultante
del choque mutuo entre los cuerpos» (GM VI, 236) o, segtin leemos
en una carta a De Volder, como «nada mas que las modificaciones y
el resultado de fuerzas primitivas» (GP II,251)". Pero las indicaciones
que Leibniz da no dejan del todo claro en qué sentido preciso haya
de entenderse aqui el que las fuerzas derivativas sean el resultado de
una «limitacién» o «modificaciéon» de las primitivas. El problema

! Vid. ademas GP 11, 184, 257, 262, 269-70; GP III, 457; GM III, 552; GP
IV, 473, 396.

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

se radicaliza en la medida en que atendemos al hecho de que am-
bos tipos de fuerza —una de las cuales se pretende sea una modifica-
cién de la otra— pertenecen a dominios completamente heterogéneos:
mientras que las fuerzas primitivas constituyen un principio interno
de actividad propio de las sustancias simples, las fuerzas derivativas
quedan por su parte relegadas al ambito puramente fenoménico de
los cuerpos?. Con este problema a la vista, mds sorprendente aun
resultara al lector el modo en que Leibniz, en el arranque mismo de
su Monadologia, pretende justificar la existencia de las ménadas y su
funcion fundante en relacion al mundo de los entes por agregacion:
en cuanto que hay compuestos —escribe Leibniz—, entonces, eo ipso,
habran de haber ménadas simples, ya que aquellos no son otra cosa
que una coleccion o agregado de éstas.

La historia de la filosofia del siglo XVIII atestigua la importan-
cia que la reflexion filosofica otorgd a este puzzle de la metafisica
leibniziana. Newtonianos como Maupertuis y Euler no demoraron
en identificar los absurdos planteados aparentemente por la com-
prension monadolodgica del universo y, en particular, los notorios va-
cios explicativos que dejaba abiertos cuando desde ella se trataba de
esclarecer —segiin habrian pretendido Leibniz y sus seguidores— la
génesis del mundo extenso: a partir de monadas simples, supuestos
ladrillos del mundo, nada compuesto de partes podria ser consti-
tuido®. La discusién no se ha detenido desde entonces y continda
al centro del debate y la reflexion de los estudiosos de Leibniz. Un
elenco de interpretaciones han aparecido intentando dar sentido a
la explicaciones —o sugerencias— que Leibniz provee en relacion a la
cuestion moénada(s)-cuerpo(s), todas las cuales, en mayor o menor
grado, han tendido a optar por la disolucion del problema mismo o,
al menos, por permanecer en uno de los flancos de la dicotomia: dada
la heterogeneidad de los ambitos mondadico y corpdreo, y dada la
imposibilidad de dar cuenta inteligible de las relaciones entre ambos,
o bien nos quedamos con uno o bien con otro, con un Leibniz meta-
fisico-idealista o con uno fisico-realista. Asi, Glenn Hartz (2007) ha
sostenido recientemente que, para Leibniz, «realismo» e «idealismo»
no son mas que alternativas tedricas posibles para explicar la reali-
dad: ni uno, ni otro, ni ambos conjuntamente constituyen pronuncia-

2 Vid.,v.gr., GP 1L, 171,250-51, 281-82.
3 Vid.,v.gr., Euler, Elementen der Korper, § 65.

—I60—

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

mientos absolutos acerca de ésta. Pauline Phemister (2005), por su
parte, ha intentado mostrar que, al contrario de lo sostenido en las
interpretaciones tradicionales, las sustancias creadas simplemente no
son «tipo-mente», negando asi el mentalismo leibniziano. Igualmente
parcial parece ser la tesis de Peter Loptson (2006), quien defiende la
autonomia ontolégica de los reinos monadico y corporeo, abogando
incluso por una lectura pan-dualista de la filosofia leibnizina.

Es justamente dentro de este contexto de problemas donde se
sitia el libro de Daniel Garber. En términos generales, su tesis central,
apoyada en una minuciosa revision historica de los distintos periodos
de la metafisica leibniziana, es que el problema de las relaciones entre
las ménadas y los cuerpos es algo que el propio Leibniz no alcanzé a
solucionar antes de su muerte, ni siquiera, al parecer, para su propia
satisfaccion: los elementos tedricos a partir de los cuales se suscita el
conflicto estan planteados para el tiempo en que Leibniz fallece, pero
las lineas tedricas que eventualmente lo solucionarian no llegaron a
estar explicitamente trazadas. Desde la perspectiva de Garber, la con-
ciliacion de ambos reinos -moénadas y cuerpos— no llego a ser, pues,
mas que «trabajo en progreso».

La obra, sin embargo, nada dice respecto a cobmo Leibniz podria
haber solucionado este problema si el tiempo no lo hubiese sobrecogi-
do, lo cual supondria, como es facil de ver, una suerte de metodologia
psicoldgica, de resultados unos mds plausibles que otros y del todo
ajena al rigor textual caracteristico del modo de proceder de Garber.
Antes bien, lo que Garber ofrece es un intento de hacer sentido del pen-
samiento leibniziano segiin el curso de sus propias razones internas,
exponiendo y evaluando paso a paso los distintos problemas tedricos
que hicieron que Leibniz, hacia el periodo maduro de su pensamien-
to, se convenciese de la necesidad de postular su mentalismo metafi-
sico como modelo explicativo de la realidad en cuanto tal. Puesto en
otros términos: no se trata de tomar la doctrina de las ménadas y de
ver cOmo ésta funciona en relacion a otros problemas filoséficos, sino
que, en la direccion inversa, de desentrafiar qué problemas llevaron a
Leibniz a mantener dicha doctrina. No son las ménadas el término a
quo para evaluar la filosofia de Leibniz, sino, de modo bastante mas
fructifero, el término al que ésta se condujo siguiendo un orden natu-
ral de razonamiento. Los intérpretes de Leibniz, segtin la opinion de
Garber, han tendido a concentrar de manera exclusiva su atencion en

—I61—

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

el sistema de las monadas, tomandolo como una doctrina descontex-
tualizada, cerrada en si misma vy, sobre todo, desenraizada respecto a
los diversos elementos tedricos que paulatinamente fueron gestaindose
y reformuldandose en el curso de la evolucion de su pensamiento. El
grueso de la atencion de Garber, en directa conexion con las ideas de-
sarrolladas en su bien conocido articulo de 1983, se centra, pues, no el
concepto de ménada, sino en el de cuerpo y sustancia corpérea, sobre
todo segun fueron desarrollados por Leibniz en el periodo medio de su
filosofia. Antes de este periodo, Leibniz habria suscrito una teoria de la
sustancia cercana a la hobbesiana, donde habria primado un sentido
«robusto» del mundo fisico, para luego, desde esa base, ir cada vez
acerandose mds a su concepcién monadoldgica final de la realidad,
pasando por una variedad considerable de reformulaciones y pasos
intermedios, entre los cuales ocupa el lugar central su explicacion de
la realidad natural por referencia a las nociones aristotélicas de mate-
ria y forma. Es desde este suelo «hacia delante» —siguiendo una linea
de razonamientos encaminada a ir explicando los diversos problemas
de ontologia que en la marcha se presentan—, y no desde el sistema
de las ménadas «hacia atras» —intentando aplicar forzosamente este
resultado a problemas tedricos que, si bien no le son conceptualmente
extrinsecos, excluyen toda perspectiva genética y de contexto—, desde
donde debe ser valorada la posicion madura leibniziana.

No viene al caso reproducir ni comentar aqui cada uno de los
pasos argumentativos que Garber desarrolla a lo largo de su estudio.
Tanto desde el punto de vista del analisis textual como especulativo,
la obra es compleja y llena de matices, lo cual por lo demas es propio
del método de investigacion que Garber utiliza: reconstruir, con toda
su variedad y sutileza, y sobre la base de una rigurosa revision de las
fuentes, las razones que llevaron a Leibniz a sostener su teoria de las
monadas tal cual se le fueron presentando en el trayecto natural de su
pensamiento. Una breve sinopsis de sus conclusiones, en cambio, per-
mite hacerse una idea de conjunto de su posicion.

Para el altimo periodo de la vida de Leibniz, sus ideas acerca
de la naturaleza de los cuerpos vy, especialmente, el tratamiento que
provee del problema de la fundamentacion del mundo fisico en las
sustancias simples, no son suficientes como para articular un cuadro
tedrico coherente y completamente satisfactorio. Los textos lebnizia-
nos de la época no cooperan en este sentido. Algunos parecen avalar

—I62—

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

la idea de que los cuerpos no son mds que el suefio coherente comun
de una infinidad de ménadas, mientras que otros sugieren que los
cuerpos son un producto de su agregacion. Hay pasajes que defien-
den derechamente un idealismo mentalista —todo lo que hay en el
mundo son ménadas y lo demds no es otra cosa que apariencia— al
tiempo que otros parecen suscribir, adicionalmente, la existencia de
sustancias corpOreas y entes compuestos. Una variedad de versio-
nes diversas se nos presentan a su vez acerca de la naturaleza de los
compuestos mismos. Una notoria cantidad de pasajes denotan una
aparente cercania de este concepto a la nocion de sustancia corporal
desarrollada por Leibniz en afios anteriores, i.e., a aquella idea de
sustancia como forma o alma que transforma un conjunto de partes
extrinsecamente compuestas en una totalidad metafisicamente uni-
ficada. Un concepto distinto, sin embargo, parece tener Leibniz en
vistas cuando describe a la sustancia compuesta como un agregado
de moénadas unificado por virtud de la actividad de una ménada do-
minante. En otros textos —de manera especial en su correspondencia
con De Bosses —, en fin, Leibniz va mas alla de su ontologia de ména-
das y compuestos, postulando la necesidad de un «vinculo substan-
cial» adicional, un tertium quid que haria las veces de puente entre
ambos reinos.

¢Qué hacer, pues, ante este panorama? ¢(Como conciliar este
conjunto de elementos dispares e incluso, a ratos, inconsistentes? Se-
gun Garber, dos son las constantes que articulan la evolucién del pen-
samiento de Leibniz. Una primera preocupacion permanente fue para
Leibniz, desde el mecanicismo de sus afios tempranos, el mundo de
la «experiencia», en el sentido de los cuerpos que tocamos y vemos.
Hacia el ano 1700, y hasta su muerte en 1716, sin embargo, aparecen
las moénadas: en el sentido que fuere, pasando por consideraciones
que van desde el problema de la unidad del ser substancial, la meta-
fisica de la fuerza, los conceptos de materia y forma, hasta cuestiones
de teologia racional y sacramental, Leibniz llegd a la conviccion de la
necesidad de postular las sustancias simples como los elementos tlti-
mos de la realidad, el estrato primero subyacente a la realidad visible,
no como un reemplazo de ésta, sino como su suplemento metafisico
fundante. En este sentido, segun Garber, la metafisica monadolégica
de los ultimos afios de Leibniz no debe ser vista como una alterna-
tiva al mundo de los cuerpos de su primer periodo ni a la nocién de

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

sustancia corpérea de su periodo medio: una vez que las ménadas
son introducidas, Leibniz se ve forzado a repensar la concepcion de
cuerpo sobre la que ha venido tratando a lo largo de su vida, a cues-
tionar su substancialidad y, en tltimo término, a sostener su caracter
puramente fenoménico. La teoria de las monadas es, en este sentido,
un paso ulterior necesario en orden a dar cuenta satisfactoria del pro-
blema del mundo de la experiencia y sus condiciones de posibilidad
ontolégica. Leibniz, en definitiva, se mueve, por asi decir, en una linea
mas cercana a la fisica contemporanea de particulas que a la metafisi-
ca analitica: del mismo modo que aquella ha ampliado los niveles de
realidad hacia abajo, Leibniz procede regresivamente en la busque-
da de sus fundamentos metafisicos. El problema de como conectar,
una vez estratificada la realidad y en orden a evitar un paralelismo
dualista, el mundo de las ménadas y de los cuerpos y, mds todavia,
de como establecer una relacion de fundamentacion entre aquellas y
estos, es simplemente una cuestion posterior cuya respuesta Leibniz
s6lo alcanz6 a ensayar durante el dltimo decenio de su vida. Este fue,
en efecto, el proyecto de las correspondencias con De Volder y De
Bosses, y de otros textos del periodo. Pero no hay en los textos lebni-
zianos nada que pueda ser tomado como la doctrina leibniziana: s6lo
hay lineas argumentativas sugeridas, todas con componentes aporé-
ticos. Se ven cumplidas, asi, las palabras que Bernard Le Bouvier de
Fontenelle pusiera en boca de Leibniz en su Elogio: <El [sc. Leibniz]
solia decir que gustaba de ver crecer en los jardines de otros las plan-
tas para las cuales habia provisto las semillas. La semillas son, de
hecho, mas importantes que las plantas mismas».

La estrategia de Garber, desde un punto de vista metodologico,
consiste, pues, en subordinar el acto de comprender al acto de expli-
car. Y creo que este es el mayor mérito de Leibniz: Body, Substance,
Monad. La pregunta referida a qué fue ocurriendo en el transcurso de
la evolucion del pensamiento leibniziano es, para Garber, anterior a
aquella acerca de si son o no consistentes entre si las tesis metafisicas
centrales que resultaron de esta evolucion. Esto, claro esta, no deva-
lta la importancia del comprender en si, sino simplemente le antepo-
ne, en un orden temporal, la operacién, exigida por una voluntad de
caridad interpretativa, de explicar los textos desde dentro, desde su
propio desenvolvimiento interno. Especial relevancia cobra esto en
la filosofia de alguien que, pese a haber buscado responder a la exi-

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

gencia de presentar sus tesis de un modo sistemdtico y estructurado,
legd a la posteridad un conjunto de manuscritos breves y la mayoria
de las veces planteados en la forma de bosquejos. Un proyecto filoso6-
fico tan variado desde el punto de vista tematico, tan omniabarcante
en su alcance especulativo, y tan incompleto y desorganizado en su
desarrollo efectivo como el leibniziano, requiere, en primer término,
de un analisis evolutivo-genético. Bien puede decirse, pues, que Gar-
ber hace suya la maxima que orient6 a Gueroult en su estudio sobre
Descartes: «hay que desconfiar de esos juegos de reflexion que, so
pretexto de descubrir la significacion profunda de una filosofia, em-
piezan descuidando su significacion exacta».

Gaston Robert Tocornal

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

B. Sharon Byrd & Joachim Hruschka, Kant’s Doctrine of Right. A
commentary. Cambridge University Press, 2010. 336 pp. ISBN 978-
0-521-19664-2.

LA RECHTSLEHRE (1797) es, sin lugar a dudas, una obra reflejo de
la maduracién del sistema kantiano de la filosofia del derecho, el
estado juridico y el proyecto de una paz perpetua. El trabajo bajo
consideracion ofrece un utilisimo y esclarecedor comentario a esta
obra por tres razones. (1) En primer lugar, desde una apreciacion
metodoldgica, obliga al intérprete a tomarse mds en serio la «pre-
cision escoldstica» que el propio Kant acusa de su obra (cf. AA 06
206') y las comparaciones que en mas de una ocasion establece el
filésofo con la geometria euclidiana, la mas detallada de las cuales se
encuentra en el §E de la Introduccion (cf. pp. 2325 233; 273). Kant
sienta, en efecto, las bases de su filosofia legal a partir de lo que él
denomina «axiomas» y «postulados» de la razén que, al igual que
los postulados matematicos, «no son susceptibles de prueba ulterior
alguna» (p. 231; cf. también p. 225). La posibilidad de instituciones
tales como la legitima division de la tierra, la adquisicion originaria
de bienes y el derecho contractual se derivarian analiticamente de
estos principios. En esta linea de andlisis, los autores elaboran una
apuesta seria por volver explicitos ciertos presupuestos metodologi-
cos transversales de la obra que, por no ser tenidos en cuenta, en
ocasiones han llevado a una en extremo simplificada comprension
metddica de la Rechtslebre, a saber, como una concatenacién mas o
menos ordenada de aforismos (cf. p. 8). (2) En segundo lugar, Byrd
y Hruschka se hacen cargo de resolver ciertas inconsistencias y com-
paraciones perplejas que a menudo acusa la bibliografia secundaria
y que derivan, sostienen ellos, de mezclar de manera acritica argu-
mentos de la Rechtslebre, las lecciones de 1784, Theorie und Praxis
(1793) y Zum ewigen Frieden (1795), sin atender al hecho de que
la primera debe ser leida, en realidad, como la culminaciéon de un
proceso perfectible que, como todo proceso sistemdtico de reflexion,
estuvo sujeto a importantes ajustes y correcciones. Sobre esa base,

! En adelante, en todas las referencias a la Rechtslehre serd omitida la

alusién al tomo VI de la edicién de la Academia de Ciencias de Berlin.

—I166—

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

los comentarios tempranos de Kant sobre filosofia del derecho serian
utiles para la interpretacion de la Rechislebre s6lo en un sentido muy
restringido. De ahi que este comentario revele, aun circunscrito al
ambito de la Rechislebre, valiosas apreciaciones relativas al proceso
de maduracién de la filosofia legal kantiana. (3) En tercer lugar, la
obra de Ottfried Achenwall (1719-1772) habria tenido una enorme
influencia tanto en las ideas que desarrolla Kant en la Rechislebre (en
particular, en su teoria del derecho natural) como en el instrumentar-
io conceptual que emplea el filosofo de Konigsberg, influencia que ha
permanecido hasta el momento por largos afios oculta. Lo anterior
ha llevado, como es de esperar, a serias dificultades interpretativas
relativas al significado y «carga histérica» de la terminologia que
utiliza alli Kant. El importantisimo §41 constituye probablemente
el mejor ejemplo de lo anterior. Ahora bien, tal influencia no debiera
causar mayor sorpresa toda vez que Kant dict6 por veinte afios lec-
ciones sobre los Prolegomena Iuris Naturalis (1763) y el Ius Naturae
(1755) de Achenwall. Este refiere, en tanto, a Achenwall apenas dos
veces en la Rechtslebre (pp. 286; 306) y una vez en Theorie und
Praxis (AA 08 301). Aunque en menor medida, Byrd y Hruschka
muestran que estd lejos de ser despreciable la influencia de otros au-
tores como Grotius, Pufendorf, Thomasius, Hume, Wolff, Baumgar-
ten, Montesquieu, Beccaria y Adam Smith. Por motivos de extension
me es imposible ofrecer una resefa de todos estos aspectos tal y como
lo merecen. Por dicha razon, optaré antes bien por centrarme en este
ultimo aspecto que constituye, a mi modo de ver, el mayor aporte
del comentario. En particular, abordaré la discusion en torno al §41,
titulado «Transicion desde el estado de naturaleza hacia el estado
juridico», el cual aparece justo al final de la exposicion del derecho
privado y antes de la del derecho publico. Siguiendo a los autores
en este punto, por razones que espero volver manifiestas, este pasaje
constituye una clave de relevancia para la comprension de la Recht-
slebre en su conjunto.

Kant escribe su filosofia del derecho poco tiempo después de la
transicion en el uso del lenguaje académico desde el latin a la lengua
vulgar. Presumiblemente por esta razon éste adjuntaba términos la-
tinos contiguos a ciertas expresiones en aleman para garantizar que
los lectores que estuviesen ya familiarizados con los primeros fue-
ran capaces de reconocerlos en su traduccion alemana. En el §41

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

Kant utiliza de la recién referida forma expresiones alemanas que
son traducciones exactas de términos latinos tomados directamente
de la obra de Achenwall. Ahora bien, el problema de interés en este
caso es que, al hacer uso de estos términos, Kant da por entendido
el contenido de trasfondo de los mismos (a menudo sin indicar que
refieren a Achenwall) diluyendo, por ende, en forma sustantiva su
carga conceptual. Se trata, obviamente, de términos que eran de uso
comun en la filosofia del derecho de la época y que, por lo mismo,
no ameritaban mayor explicacion. Un buen ejemplo de lo anterior es
la adopcion tacita por parte de Kant de la distincion achenwalliana
entre status originarius (urspriinglich) y status adventitius (zufallig),
conceptos de los que el filosofo se vale a lo largo de la Rechislehre
para caracterizar los distintos estadios de transicion entre el estado
de naturaleza y el estado juridico o civil.

Para Kant, el estado juridico (rechtlicher Zustand, status iuri-
dicus) es «aquella relacion entre seres humanos que contiene aquel-
las condiciones sélo bajo las cuales todos pueden gozar (teilbaftig
werden kann) de sus derechos» (p. 305). En contraposicion, el estado
natural (status naturalis) es aquel en el cual su disfrute sélo tiene un
caracter provisional, toda vez que no existe una autoridad judicial
publicamente facultada para tomar decisiones vinculantes cuando
ciertos derechos entran en disputa, ni tampoco un poder coercitivo
comun que respalde dichas sanciones. Es por este motivo que el fil6-
sofo denomina al primero estado de derecho piiblico y al segundo
estado de derecho privado (p. 306). En otras palabras, en el estado
natural la administracion de justicia, sc. la reasignacion de derechos
y obligaciones, no puede sino residir exclusivamente en manos de
las partes privadas involucradas, puesto que cada una debe tomar
su propia decision. Mas, por otro lado, cuando las partes en pugna
difieren entre si ninguna esta obligada a seguir el juicio de la otra, res-
tando entonces la fuerza como unico medio para resolver la disputa
(cf. pp. 73 ss). En ese sentido, el problema no es que en el estado de
naturaleza no existan derechos, sino antes bien que alli la posibilidad
de su goce no es perentoria. Sobre esa base, Kant critica en el §41 la
posicion de Achenwall segtin la cual al estado natural o no-juridico se
opone el estado social. Segiin Kant, la contraposicién correcta seria
entre estado natural y estado civil (status civilis). Estado social es
—sostiene Achenwall- «cualquier unién de personas constituida en

—I168—

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

vistas a un objetivo comun y duradero» (Prolegomena Iuris Natu-
rae §82). Segun esta definicion, entonces, muchos estados sociales
son posibles. Una unién matrimonial seria un ejemplo de ello. Por el
contrario, el estado natural o extra-social seria aquel en el cual se en-
cuentran aquellos individuos que no han instituido entre si relaciones
de esta indole. El estado en que me encuentro con un caminante en el
desierto o con un ladroén seria, pues, un estado natural (cf. pp. 45-46).
Kant rechaza (de manera un tanto criptica, huelga decir) dicha com-
prension del estado de naturaleza. Asi, ya en el estado natural existe
—asevera Kant— una amplia gama de estados sociales (en el sentido
achenwalliano del término), tales como vinculaciones maritales, pa-
rentales y contractuales. La diferencia entre ambos estados no seria,
luego, una diferencia relativa a la existencia o no existencia de rela-
ciones que instituyan derechos —como seria el caso de Hobbes—, sino
mas bien a la modalidad? de su existencia. De esta forma, para Kant
existen derechos en el estado natural incluso antes de entrar en el es-
tado juridico. Es mas, precisamente porque estos ya existen —mas sin
la garantia de su disfrute— es que tiene sentido ingresar a un estado
juridico. Y ello funda, por lo demas, el criterio normativo respecto de
las leyes positivas que emanen de las instituciones en dicho estado.
En efecto, dado que Kant incluye toda la gama de derechos, i.e. tanto
originales como adquiridos, como ya existentes en el estado natural,
ello le permite afirmar mds tarde que el estado juridico no puede
violar aquellas libertades s6lo en razon de las cuales se justificaba en
principio ingresar a ese estado. Sentado entonces que estado natural
y estado no-natural difieren no en virtud de la materia del derecho
(pues «la materia del derecho privado es ciertamente la misma en
ambos [i.e. en el derecho privado y en el derecho publico»), sino
«s6lo [en] la forma juridica de la convivencia [entre seres humanos]
(p. 306) considera Kant, a diferencia de Achenwall, que al estado
natural se opone no el estado social, sino el estado juridico, sc. aquel
que garantiza las condiciones s6lo bajo las cuales todos pueden par-
ticipar de manera perentoria de sus derechos y libertades.

Con todo, la cuestion problematica es que en el §41 Kant no
s6lo contrasta, en respuesta a Achenwall, el estado natural con el
estado juridico. A renglén seguido de esta critica el fildsofo traza una
distincion entre tres estados. Sefiala luego que los dos primeros pue-

2 Volveremos sobre este punto al final del comentario.

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

den denominarse «estado de derecho privado», y el tercero, en tanto,
«estado de derecho publico» (p. 306). El tercer estado corresponde-
ria, segtn lo dicho recién, al estado juridico o civil. Lo interesante
ahora es que, dado que Kant identifica el estado natural con el estado
de derecho privado, de esta triparticion se sigue que éste divide el es-
tado de naturaleza a su vez en dos estados. El mismo Kant no explica,
empero, en ninguna parte de la Rechtslehre como debe ser entendida
esta laconica division. Es, pues, precisamente en este punto donde,
a mi modo de ver, este comentario disipa y enriquece muy exitosa-
mente una comprension del estado de naturaleza que, por motivos
por lo demds del todo razonables, ha sido acusada por no pocos de
enmaranada y peculiarisima.

Tal subdivision del estado de naturaleza estd basada en una dis-
tincion achenwalliana que Kant, a diferencia del caso anterior, no
s6lo no critica sino que adopta del todo. Segtin acabamos de ver,
Achenwall distingue entre estado natural y estado social. Ahora bien,
sumado a esta diferenciacion éste distingue a su vez entre estado ori-
ginal (status originarius) y estado adventicio (status adventitius) (cf.
en adelante pp. 46 ss). Estado original es, segin Achenwall, aquel que
contiene la totalidad de presuposiciones que debemos asumir para
que cierto tipo de actos adquieran relevancia legal (cf. Ius Naturae,
§62). Achenwall comprende, en tanto, un acto legalmente relevante
(factum iuridicum) como aquel acto humano que instituye nuevos
derechos u obligaciones. Dos individuos que contraen matrimonio
0 que asumen un compromiso contractual ejecutan, en ese sentido,
actos legalmente relevantes, por cuanto fundan con ello derechos y
obligaciones reciprocas. El sentido que Achenwall le atribuye, por
ultimo, al término adventitius es el de un acto legalmente relevante
pero contingente, vale decir, que existe pudiendo no haberlo hecho.
Sobre esa base, en el status originarius achenwalliano nos encontra-
mos en una situacion tal previa a la comision de actos legalmente
relevantes. En el status adventitius, por el contrario, nos encontramos
en una situacion posterior a la comision de actos legalmente relevan-
tes (cf. Ius Naturae, §62). Lo anterior tiene implicancias directas de
cara a la interpretacion de la recién aludida subdivision kantiana del
estado natural. Asi, para Kant algo es originario si se sitia «antes [de
la comision] de un acto legalmente relevante» (pp. 250; 262; 267);
donde rechlicher Akt corresponde a la traduccion kantiana de factum

_170_

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

iuridicum; mientras que urspriinglich equivale a lo que Achenwall
entiende por originarium. Segiin Kant, entonces, originaria es toda
presuposicion que oficia como condicion de posibilidad del hecho de
que cierto tipo de actos adquieran relevancia legal. Parte importante
de la Rechislebre esta dedicada precisamente al establecimiento de
dichas presuposiciones. Tales son, por ejemplo, «la independencia
[originaria] con respecto al arbitrio constrictivo de otro, en la medi-
da que puede coexistir con la libertad de cualquier otro segtin una ley
universal» (p. 237), la facultad moral «de no ser obligado por otros
sino a aquello a lo que también reciprocamente podemos obligarles»
(p. 238), «la facultad de hacer a otros lo que en si no les perjudica
en lo suyo» (p. 238), «la comunidad originaria del suelo y de las co-
sas sobre él» (p. 251), «el contrato original» (p. 315), «la voluntad
unificada originariamente y a priori» (p. 267), etc. Estos principios
formarian, pues, parte del sistema de presupuestos del estado natural
que, al aplicarse sobre situaciones concretas, volverian legalmente
relevantes una inmensa variedad de actos. Por tltimo, Kant utiliza el
término zufdllig en el mismo sentido como Achenwall utiliza la ex-
presién adventitius. En oposicion a las leyes naturales, todas las leyes
positivas o constituciones que hayan sido adoptadas en el tiempo
histérico son adventicias. La mayor parte de las relaciones sociales
en que nos encontramos son, por lo demds, adventicias; tales como el
hecho de estar casado o el hecho de haber asumido un compromiso
contractual.

La distincion adoptada por Kant entre estado originario y es-
tado adventicio se muestra como una clave interpretativa sugerente
de cara a la explicitacion de la idea de fondo que subyace a la recién
mencionada triparticion de estados. Asi, existe un estado original y un
estado juridico. Como dijimos, ambos estados no se diferencian en la
existencia o no existencia de derechos y obligaciones, sino antes bien
en la modalidad de su existencia. La materia del derecho es, en efecto,
la misma tanto en el estado de derecho privado como en el estado de
derecho publico. Adoptando la nueva terminologia, ello quiere decir
que actos legalmente relevantes tienen lugar fuera del estado juridico.
Se trata, obviamente, de actos adventicios. Pero para que este tipo de
actos adquieran relevancia legal debemos asumir previamente una
serie de principios en virtud de los cuales adquieren dicha relevancia.
Ellos corresponden a los derechos y libertades innatas que acabamos

_171_

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Methodus N° 6 (2011) Resefias

de mencionar. Si A establece un compromiso de compraventa con
B, ambos han instituido un acto legalmente relevante en virtud de
su derecho originario a la adquisicion y traspaso de propiedad. Se
trata, como es claro, de un acto adventicio. De esta forma, A asume
la obligacién de, subsanado el pago, traspasar el bien en cuestion a A
y B, por su parte, asume el derecho de, subsanado el pago, obligar a
A al traspaso del bien. No obstante, puede suceder que A no cumpla
con su parte del contrato, en cuyo caso B tiene la facultad moral de
obligar a A a reparar el dafio cometido. Mas en esta instancia nos
encontramos todavia en el estado de derecho privado. En otras pala-
bras, en ausencia de un juez publico e imparcial, A estd en su derecho
de estimar en qué medida ha incurrido en un dafio respecto de B y B,
por su parte, estd en el mismo derecho de estimar en qué medida ha
sido danado por A. En este estado, la eficacia del cumplimiento de la
obligacion de A y el disfrute del derecho de B gozan de una condicién
meramente provisoria. S6lo cuando ambas partes se someten a una
instancia de coaccién externa legalmente publica se pasa a un estado
juridico, en cuyo caso se dan las garantias para que cada uno disfrute
perentoriamente de lo que es suyo. Los tres estados de los que habla
Kant en el §41 serian, en consecuencia: (1) El estado natural origina-
rio previo a la consumacion de actos legalmente relevantes que, en
estricto rigor, corresponde al sistema de presupuestos que debemos
asumir para que cierto tipo de actos adventicios adquieran dicha re-
levancia. (2) El estado natural adventicio posterior a la consumaciéon
de actos legalmente relevantes, que corresponde a aquel estado en
que los individuos se encuentran cuando han contraido entre si de-
rechos y obligaciones, sin estar dadas, empero, las garantias de su
disfrute y cumplimiento. (3) El estado juridico (que también es un
estado adventicio) que reune las condiciones necesarias y suficientes
para que los individuos disfruten de manera perentoria de sus dere-
chos y libertades.

En las lecciones de 1784 Kant se refiere a estos tres estados
como status originarius, status adventitius y status civilis, respecti-
vamente. Alli también asume una posicion critica respecto de Achen-
wall (cf. AA 27, 1338). No obstante, pronto esta terminologia sera
abandonada por el filésofo de Konigsberg. El comentario es muy su-
gerente, en ese sentido, al mostrar que Kant trabaja en la Rechislehre
con tres nuevos conceptos andlogos a los recién mencionados. Ellos

_172_

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

Resefias Methodus N° 6 (2011)

corresponden a los de lex iusti, lex iuridica y lex iustitia distributivae
(cf. 306). La lex iusti comprenderia la totalidad de principios y reglas
que, al volverse aplicables sobre situaciones concretas, posibilitan
que ciertos actos humanos adquieran relevancia legal. La lex iuridi-
ca, por su parte, corresponderia al conjunto de acciones y situaciones
que tienen relevancia legal en virtud de la lex iusti. La lex iustitia dis-
tributivae refiere, por ultimo, a la misma materia que la lex iuridica
pero desde el punto de vista del orden civil, vale decir, al amparo de
una autoridad judicial publica facultada para sancionar derechos y
obligaciones con fuerza legal. La adscripcion por parte de Kant de las
categorias de modalidad a cada una de las tres leges es, por lo demas,
perfectamente consistente con lo anterior (cf. p. 306, 4). Asi, la lex
iusti crea la posibilidad de nuestros derechos puesto que establece
qué nuevos derechos y obligaciones externas pueden ser reobtenidas
a partir de las conductas definidas alli como legalmente relevantes.
La lex iuridica, por su parte, representa la realidad de los derechos y
obligaciones que emergen en un estado natural adventicio en virtud
de la lex iusti. Por ultimo, la lex iustitia distributivae provee de ne-
cesidad a los derechos que entran en disputa en el estado natural en
virtud de la fuerza coercitiva legal que respalda las sanciones de la
autoridad judicial. Esta interesantisima discusion constituye el tema
principal del capitulo segundo del comentario.

Lo que se ha intentado ofrecer en esta breve resefia es s6lo un
ejemplo entre los muchos que pudieron haber sido escogidos. Los
puntos de apoyo sobre los cuales suele sentar Kant las bases de la
discusion responden no pocas veces a debates comunes dentro del
contexto de la filosofia del derecho de la época. De ahi que, sin per-
juicio de los indiscutidos aportes y enorme influencia que ha tenido
la filosofia legal kantiana en la tradicion liberal y contractualista con-
temporanea, ésta no represente, empero, una ruptura paradigmatica.
El trabajo de Byrd y Hruschka constituye, en esta linea, una muy util
herramienta para abordar la Rechislebre a partir de un marco de
andlisis mas esclarecedor y comprensivo.

Emilio Vicuna Zauschkevich
Pontificia Universidad Catélica de Chile

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:24:01. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-143

