Gegenwart

Sprechen wir von der Gegenwart, denken wir implizit Vergangenheit und Zukunft
mit. Der Begriff ,,Gegenwart™ ergibt fiir uns {iberhaupt erst im Verhéltnis zu den
Begriffen ,,Vergangenheit“ und ,,Zukunft“ Sinn. Erlebnisse, Ereignisse und Hand-
lungen werden in ein geordnetes Hintereinander, eine Zeitabfolge gebracht. Dabei
bezeichnet der Begriff ,,Gegenwart™ ein Jetzt, die Vergangenheit demgegeniiber ein
,nicht mehr Jetzt“ und die Zukunft ein ,,kommendes Jetzt“. Es mag trivial erschei-
nen, aber nur im Jetzt der Gegenwart sind wir, nur in der Gegenwart handeln, den-
ken, erleben, interagieren, fithlen und beurteilen wir. De facto kdnnen wir nicht nicht
in der Gegenwart sein. Damit ist im Wesentlichen zweierlei gesagt: Zum einen,
dass wir in der Gegenwart Gesellschaft in actu praktisch vollziehen, und zum an-
deren, dass wir nur in der Gegenwart iiber Vergangenheit und Zukunft verfiigen
konnen. In unserem gegenwirtigen Sein sind uns die Vergangenheit und die Zu-
kunft allein als gegenwirtige gedankliche bzw. kommunikative Konstruktionen zu-
génglich. Als solche sind sie aber zugleich an der Schaffung von Gegenwarten be-
teiligt, insofern vergangene Ereignisse, die auf die Zukunft gerichtete Handlungs-
oder Lebensziele begriinden, in den Vollzug gegenwirtigen Denkens und Handelns
miteinflieBen. Alfred Schiitz (1974) spricht dahingehend von Weil- und Um-zu-
Motiven, die uns einerseits beim Entwerfen von Handlungen anleiten und mit de-
nen wir andererseits retrospektiv vollzogenes Handeln erklaren. Schiitz macht zu-
dem darauf aufmerksam, dass uns genau genommen auch die Gegenwart ein Stiick
weit fremd bleiben muss, da sich vollzichendes Denken und Handeln dem refle-
xiven Zugriff entzieht — mit der Reflexion befinden wir uns bereits in einer neuen
Gegenwart.

Der zuletzt genannte Aspekt legt nahe, die Gegenwart lediglich als fliichtigen
Moment zu begreifen, in dem Zukunft in Vergangenheit umschlégt: So wie wir
HJetzt” sagen, ist dieses Jetzt mit dem ,,Jetzt“-Sagen auch schon wieder voriiber.
Die Gegenwart kommt auf uns zu, um sogleich wieder zu entschwinden. Die Ge-
genwart scheint so nur ein Jetztpunkt und unser Leben im Jetzt ein Ubergehen von
zusammenhangslos aneinandergereihten Jetztpunkten zu sein. Wére dem so, fanden

- am 14.02.2026, 14:20:38. D



https://doi.org/10.14361/9783839448625-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | Zeit im Lebensverlauf

wir uns allerdings weder dazu in der Lage, Zeit zu erfahren, noch Erfahrungen in
der Zeit festzuhalten und zu sammeln — Kulturentwicklung wire schlechterdings
undenkbar. Unser Bewusstsein hélt einzelne Wahrnehmungen in nachfolgenden
Wahrnehmungsgegenwarten présent; es erinnert (Retention), wihrend es mit jedem
Bewusstseinsakt kommende gegenwirtige Bewusstseinsakte ,,leer vorwegnimmt
(Protention), wie Edmund Husserl (2013) ausfiihrte. Die Gegenwart ist also kein
ausdehnungsloser Jetztpunkt; wir miissen sie als Spanne begreifen. Riickendeckung
erhilt diese Einsicht aus der Hirnforschung, in der mittlerweile als relativ gut be-
legt gilt, dass das vom Bewusstsein integrierte Gegenwartsfenster um die 3 Sekun-
den wihrt (vgl. Proppel 1995).

Soziales Handeln ist per se zeitlich. Dies nicht nur, weil Handlungen Ablaufe
sind, die beginnen und enden, oder weil sie in actu — also in einer Gegenwart —
aneinander anschliefen, sondern vor allem, weil das Aneinander-Anschlie3en von
Handlungen zu Handlungsverkettungen auf Zeit im Sinne zeitlicher Markierungen
angewiesen ist. Als sozial Handelnde miissen wir uns darauf verstdndigen, wann
was, wie lange, in welcher Geschwindigkeit, wie oft und in welcher Taktung getan
werden soll. Norbert Elias (1988) begriff die Zeit deshalb als ein sprachliches Sym-
bol zur Bezeichnung einer universellen Titigkeit, ndmlich der des Zeitbestimmens
(,,timing™). Die Unterscheidung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft ver-
stand er insofern als eine darauf bezogene Begrifflichkeit, durch die wir Ereignisse
zu Geschehensabldufen synthetisieren, um uns in diesen zu positionieren. Geben wir
etwa an, dass wir uns gegenwirtig in einer bestimmten Berufsausbildung befinden,
stehen damit unausgesprochen eine vorausgegangene Schulbildung sowie zukiinf-
tige Berufsplidne und Erwerbsperspektiven im Raum. Positionieren wir uns in einer
Gegenwart, in dem wir Ereignisse, Handlungen, Situationen, Gedanken oder Ge-
fithle mit einem , jetzt“, ,,gerade®, ,,aktuell”, ,,derzeit” oder ,,momentan* konnotie-
ren, fithren wir stets nicht gleichzeitig Stattfindendes als Vergangenheits- und Zu-
kunftshorizont mit, auf das auch unsere Interaktionspartner vor dem Hintergrund
gemeinsam geteilter Wissensvorrite zu rekurrieren in der Lage sind, jedenfalls po-
tentiell. Uberdies geben wir uns mit temporaladverbialen Gegenwartsmarkierungen
wechselseitig zu verstehen, dass sich die Dinge im Wandel befinden, dass sie an-
ders waren und, iiber kurz oder lang, wieder anders sein werden — auch dies ist er-
forderlich, um Erwartungen und Erwartens-Erwartungen aufeinander abzustimmen.

Als sozial handelnde, auf Zeit (im Sinne des ,,timing*) verwiesene Wesen finden
wir uns von Geburt an und unabhéngig von Kultur und Epoche in eine zeitlich re-
gulierte Welt hineingestellt. Was uns unter diesen Bedingungen als Gegenwart gilt,
héngt insofern mafigeblich von Zeitrastern ab, die das Handeln strukturieren. Die
Gegenwart, die wir in einem Hochschulseminar mit anderen Seminarteilnehmer*-
innen teilen, wihrt typischerweise 90 Minuten. Wird uns an der Ladentheke kein

- am 14.02.2026, 14:20:38. D



https://doi.org/10.14361/9783839448625-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegenwart | 151

Alkohol verkauft, hat dies wohl mit dem Geburtsjahr auf dem vorzuzeigenden Per-
sonalausweis zu tun: Unsere Gegenwart wird rechtlich bestimmt, es wird festge-
stellt, dass wir uns derzeit noch in der Jugendphase befinden, offiziell ist uns der
Alkoholgenuss in einer iiber das Lebensalter definierten Zukunft erlaubt. Wie dieses
Beispiel zeigt, rastern wir uns nicht nur selbst in die Gegenwarten institutionalisier-
ter Zeitordnungen mit entsprechenden Vergangenheits- und Zukunftshorizonten ein,
wir werden auch — vorzugsweise im Kontext der Biirokratie — eingerastert; ein Ein-
rastern, mit dem sich Status verbinden, die de facto Folgen fiir gegenwirtige und
zukiinftige Handlungschancen haben. Beiden Beispielen ist wiederum gemein, dass
Gegenwarten je nach Zeitordnung unterschiedlich lange dauern, wobei diese Dau-
ern i.d.R. via Uhren und Kalender quantifizierbar sind.

Was uns im Alltag als Gegenwart gilt, wird aber typischerweise nicht schlicht
durch Uhren und Kalender bestimmt. Je nachdem, wie uns Ereignisse und Situatio-
nen einnehmen, wie sie die Aufmerksamkeit unseres Bewusstseins auf sich ziehen,
gewinnt die Gegenwart eine ihr eigene Erlebnisintensitét und mit dieser eine ihr
eigene, rein qualitativ ausdriickbare Dauer. Trotz, oder gerade aufgrund der gegen-
wirtig allerorten vernehmbaren Klage {iber Zeitnot und Stress, wird uns dies viel-
leicht in keinem anderen Zustand so sehr bewusst, wie in jenem der Langeweile.
In der Langeweile wird uns die Gegenwart bleiern und schwer. Sie ist ein Warten
auf Ereignisse, die die trostlose Einformigkeit eines immer gleichen Geschehens
durchbrechen — und davon wissen wohl insbesondere diejenigen zu berichten, die
aus den Zeitrastern und zeitlichen Notigungen des Erwerbsarbeitslebens im wahr-
sten Wortsinn ,,entlassen wurden, Arbeitslose.

Das Beispiel Arbeitslosigkeit macht darauf aufmerksam, dass unsere Gegen-
wartswahrnehmung mit unserer gesellschaftlichen Einbindung und Verortung im
sozialen Raum variiert. So wird man sicherlich behaupten konnen, dass die Frage,
wie wir in das System der Erwerbsarbeit eingebunden sind, welche Rollen wir in
ihm einnehmen, welche soziale Positionierung sich damit verbindet und welche
Lebensperspektiven daraus erwachsen, fiir die Frage, wie wir unsere Gegenwart
wahrnehmen und erleben von ganz entscheidender Bedeutung ist. Arbeitslosigkeit
muss nicht von jedem und jeder als zermiirbende Langeweile und sinnentleertes
Dahindauern erfahren werden, insofern aus ihr nicht per se eine Entstrukturierung
der Alltagszeit und eine Verdiisterung des biografischen Zukunftshorizonts folgt.
Je nach Ressourcen (Bildung, Vermdgen etc.) oder habitueller Disposition ldsst sie
sich auch als frei gewordene Zeit begreifen; eine Zeit, die der Nutzung fiir andere
Dinge des Lebens offensteht (Reisen, Familie, Bildung etc.). Kurz: Unsere Zeit-
wahrnehmung ist sozialstrukturell und kulturell geprégt, die Verankerung unseres
Seins in der Gegenwart tragt einen schicht-, milieu-, alters- oder geschlechterspe-
zifischen Index.

- am 14.02.2026, 14:20:38. D



https://doi.org/10.14361/9783839448625-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | Zeit im Lebensverlauf

Zeitwahrnehmung ist auch in historisch je spezifischer Weise geprégt. Zeitver-
stindnisse, Zeitbewusstsein und Zeiterfahrung verédndern sich im Zuge des evolu-
tionér-historischen Wandels von Gesellschaftsformationen, und mit ihm die Gegen-
wartswahrnehmung. Die fiir uns selbstverstindliche Unterscheidung von Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft ist eine historisch kontingente Zeitsemantik, die
sich erst mit der Neuzeit, auf dem Weg in die funktional differenzierte Gesellschaft
und mit der Entstehung eines linearen Zeitverstindnisses durchzusetzen begann.
In einfachen, undifferenzierten, segmentiren sowie in frithen stdndisch organisier-
ten Gesellschaften gingen Vergangenheit und Zukunft noch gleichsam in der Ge-
genwart auf. Die Gegenwart war in zweierlei Hinsicht die Wiederholung des immer
Gleichen: eine an konkrete Tétigkeiten gebundene profane Alltagszeit (z.B. Aussaat
und Ernte), die den Zyklen natiirlicher Ablaufe folgte (Tag, Nacht, Sommer, Winter
etc.), sowie eine sakrale Zeit, die die Gegenwart des profanen Alltags durchdrang
und dieser durch die rituelle Aktualisierung von Ursprungsmythen eine kosmolo-
gisch abgesicherte Geltungsgrundlage verlieh.

In den stratifizierten Gesellschaften des européischen Mittelalters wurde diese
Wiederkehr des immer Gleichen durch das jlidisch-christliche Zeitverstindnis zwar
aufgebrochen, der durch die Parusie installierte Zukunftshorizont, auf den die Ge-
schichte linear zulief, blieb jedoch geschlossen. Um die Gegenwart als genuinen
Handlungsraum planerischen Gestaltens zu verstehen, bedurfte es einer Offnung
der Zukunft durch den Fortschrittsglauben, der seinerseits auf epochalen Wand-
lungsprozessen in wissenschaftlich-technologischer (z.B. mechanische Schlaguhr,
Druckerpresse, Kompass etc.) kultureller (Reformation und Aufklérung), 6konomi-
scher (Geldwirtschaft, Fernhandel, freie Arbeit etc.) und politischer Hinsicht (ame-
rikanische und franzosische Revolution) beruht. Und erst als eine Zukunft zur Ver-
fiigung stand, die mit alternativen zukiinftigen Gegenwarten ausgefiillt werden
wollte, lieB sich die Vergangenheit als eine von Menschen geschaffene Geschichte
denken, die der Gegenwart keine Vorgaben im Sinne von Traditionen macht, son-
dern aus der die Gegenwart Fortschrittziele ableiten und planend lernen kann — und
die zur Schaffung gegenwértiger Spielrdume auch vergessen bzw. in Archiven ab-
gelegt werden muss.

Damit war das Zeitregime der Moderne eingerichtet, das de facto eine unge-
heure Aufwertung der Gegenwart bedeutete. Dies wiederum nicht nur, weil sie einen
autonomen Raum von Handlungsméglichkeiten er6ffnete, sondern weil sie zugleich
einem Imperativ des sich Entscheiden-Miissens unterliegt. ,,Die Gegenwart™, wie
Niklas Luhmann (2011: 203f.) treffend formuliert, ,,wird als Punkt der Umschaltung
begriffen, als ein Punkt, den man aus den Augen verlieren kann, in dem man durch
Nichtstun etwas versdumt oder etwas tut, was man spéter bereut. Die einzige Mog-
lichkeit, frei zu handeln, hat man jedoch immer nur in der Gegenwart. In der Zukunft

- am 14.02.2026, 14:20:38. D



https://doi.org/10.14361/9783839448625-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegenwart | 153

konnen wir noch nicht handeln, in der Vergangenheit nicht mehr.“ In der Gegen-
wart baut sich Entscheidungsdruck auf.

Vieles spricht dafiir, dass Entscheidungsdruck, gepaart mit einer ungeheuren Zu-
nahme an Entscheidungsmdglichkeiten (Stichwort: ,,Multioptionsgesellschaft™),
aber nicht minder bedingt durch die gestiegene Einsicht in die nichtintendierten Fol-
gen tatsichlich getroffener Entscheidungen (Stichwort: ,,Risikogesellschaft®), das
Zeitgefiihl der spatmodernen Gesellschaft pragt und dem zugrunde liegt, was sich
aus der Warte aktueller Gesellschaftsdiagnostik als Beschleunigung ausnimmt. Be-
schleunigung ist ein Grundzug des gedffneten Zukunftshorizonts. Die neue Qualitit
der Beschleunigung scheint nun aber darin zu bestehen, dass wir der Zukunft nicht
mehr vom Fortschrittsglauben beseelt entgegeneilen, vielmehr dréangt sich diese der
Gegenwart als Notwendigkeit auf, selbsterzeugte Probleme zu 16sen, Risiken zu ma-
nagen oder Katastrophen abzuwenden. Wir miissen uns heute schon, ,,als eine Ver-
gangenheit planen [...], die in der Zukunft brauchbar ist.” (Luhmann 2011: 205).
,,Die Zukunft“, so Helga Nowotny (1995: 91), ,,ist heute realitdtsndher und damit
gegenwartsndher geworden [...] die Umweltschleifen menschlichen Handelns wer-
den zu Zeitschleifen, die auf die Gegenwart zuriickwirken; unsere Gegenwart sei
eine ,.erstreckte Gegenwart. Hermann Liibbe (1995) geht von dhnlichen Beobach-
tungen aus, setzt mit dem Begriff der ,,Gegenwartsschrumpfung™ aber einen anderen
Akzent; es werden v.a. die Folgen einer Innovationsverdichtung betont, die darin
bestehen, dass uns unsere gewohnte Lebenswelt rascher fremd wird, wihrend sich
in der Vorausschau die Reichweite der Zeitraume verkiirzt, ,,fiir die wir mit einiger
Konstanz unserer Lebensverhéltnisse rechnen kénnen® (ebd.: 54).

Hans Ulrich Gumbrecht (2010) interpretiert Befunde wie diese als klaren Bruch
mit dem modernen Zeitregime und der Herausbildung eines neuen, der ,,breiten
Gegenwart“: Nicht nur die Zukunft schiebt sich in die Gegenwart, sondern dank
der Speicherkapazititen elektronischer Medien auch die Vergangenheit — die Ver-
gangenheit wird nicht mehr vergessen, in (digitalen) Geschichtsreprésentation ist sie
dauerverfiigbar und auf Dauer gestellt. Zwischen der uns ,,iiberflutenden Vergan-
genheit“ und der uns ,,bedrohenden Zukunft* sei eine sich ,,verbreiternde Gegenwart
der Simultanititen“ entstanden. Im Zeitalter des Fernsehens und der IT-gestiitzten
Social Media-Echtzeitkommunikation ist Gleichzeitigkeit per se zum Signum un-
seres spatmodernen Lebens aufgestiegen, womit sich neben fernen Zeiten, auch
ferne Rdume in das Wahrnehmungsfeld der Gegenwart schieben, jedenfalls poten-
tiell ist unsere Gegenwart global.

Die Aufwertung der Gegenwart wird heute i.d.R. als Krise interpretiert, inso-
fern der information overload droht und ein massives Sinnselektionsproblem ent-
steht. Als Symptom fiir diese Krisenerfahrung wertet Gumbrecht ein gegenwirtig
gesteigertes Bediirfnis nach auBeralltdglichen, besonders authentisch, v.a. sinnlich

- am 14.02.2026, 14:20:38. D



https://doi.org/10.14361/9783839448625-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Zeit im Lebensverlauf

erlebten Momenten (Prasenzerfahrung), die uns, wenn auch nur fiir einen Augen-
blick, aus der Zeit herauszuheben vermogen. Vielleicht wire es fiir die Lebenslauf-
forschung ein interessanter Ansatzpunkt, in ,.erzahlten Geschichten solchen Mo-
menten nachzuspiiren — die Gegenwart ist die Schnittstelle unterschiedlichster Tem-
poralitéten, auch den durch Lebensverlaufsstrukturen auferlegten. Warum also nicht
nach den Momenten ihrer AuB8erkraftsetzung fragen, will man etwas iiber ihre le-
benszeitprigende (normative) Wirkméchtigkeit erfahren?

Markus Gottwald

LITERATUR

Elias, N. (1988): Uber die Zeit. Arbeiten zur Wissenssoziologie II. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Gumbrecht, H. U. (2010): Unsere breite Gegenwart. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Husserl, E. (2013): Zur Phénomenologie des inneren ZeitbewuBtseins. Hamburg: Mei-
ner.

Liibbe, H. (1995): Schrumpft die Zeit? Zivilisationsdynamik und Zeitumgangsmoral:
Verkiirzter Aufenthalt in der Gegenwart. In: Weis, Kurt (Hg.): Was ist Zeit? Zeit und
Verantwortung in Wissenschaft, Technik und Religion. Miinchen: dtv, S. 53-79.

Luhmann, N. (2011): Einfithrung in die Systemtheorie (6. Auflage). Heidelberg: Carl-
Auer.

Nowotny H. (1995): Wer bestimmt die Zeit? Zeitkonflikte in der technologischen Ge-
sellschaft zwischen industrialisierter und individualisierter Zeit. In: Weis, K. (Hg.):
Was ist Zeit? Zeit und Verantwortung in Wissenschaft, Technik und Religion. Miin-
chen: dtv, S. 81-99.

Proppel, E. (1995): Wie kam die Zeit ins Hirn. Neurophysiologische und psychophysi-
sche Untersuchungen zum menschlichen Zeiterleben. In: Weis, Kurt (Hg.): Was ist
Zeit? Zeit und Verantwortung in Wissenschaft, Technik und Religion. Miinchen:
dtv, S. 127-152.

Schiitz, A. (1974): Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die ver-
stehende Soziologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

- am 14.02.2026, 14:20:38. D



https://doi.org/10.14361/9783839448625-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

