
Die Gezeiten von Herz und Verstand 

Eine postmoderne Moralistin: Elif Şafak* 

Unter den türkischen Autorinnen und Autoren, die man zur Postmoderne zählt, 
ist Elif Şafak, neben Orhan Pamuk, international am bekanntesten. Das liegt si-
cher auch an ihrem sprachlichen Nomadentum, wie sie es nennt. Einige ihrer 
Romane schrieb sie zuerst auf Englisch und ließ sie dann, in enger Zusammenar-
beit mit den Übersetzern, ins Türkische übertragen. Man könnte das eine raffi-
nierte, geistige „Doppelzüngigkeit“ nennen, denn sie empfindet Türkisch als die 
Sprache ihres Herzens und Englisch als die Sprache des Verstandes.  

Sie wurde 1971 in Straßburg als Elif Bilgin geboren. Nachdem sich ihre Mut-
ter, eine Diplomatin, von ihrem Vater, einem Pädagogen, getrennt hat, wächst 
das Mädchen vaterlos und meist unter Frauen auf. Sie lebt abwechselnd bei einer 
ihrer Großmütter in der Türkei und erfährt schon damals, dass in der islamischen 
Religiosität verschiedene Gottesvorstellungen lebendig sind. Bei ihrer Großmut-
ter väterlicherseits lernt sie das zornige Angesicht Gottes kennen, vor dem man 
sich fürchten muss, während ihre Großmutter mütterlicherseits denselben Gott 
als gütige Allmacht verehrt. 

Die Fremde ist ihr früh vertraut, mit ihrer Mutter lebt sie in Madrid, Amman 
und Köln. Doch Elif fühlt sich unendlich einsam. Sie findet Zuflucht beim Lesen 
und beginnt Tagebuch zu führen. Allerdings schreibt sie keine realen Erlebnisse 
auf, sondern erfindet fantastische Ereignisse und spürt bald, wie leicht Realität 
und Fantasie, „ich“ und die „anderen“ miteinander verschmelzen.  

Sie behält immer Bodenhaftung in der Heimat. Sie besucht die Grundschule in 
Ankara, die Mittelschule in Madrid und absolviert das Atatürk Anadolu Lisesi in 
Ankara (1989), wo sie anschließend an der ODTÜ (Orta Doğu Teknik Üniversite-
si) in der Abteilung für Internationale Beziehungen studiert. Ihre Lizenz-Arbeit 
über das Frauenbild im Denken der Bektaşis und Mevlevis legt sie 1994 vor. So 
wird ihre Geisteshaltung geprägt von den heterodoxen Glaubensvorstellungen 
Anatoliens, aber auch von der sufischen Religiosität und Philosophie Mevlanas.  

Elif Şafak ist keine gebürtige Istanbulerin. Istanbul lernt sie erst später kennen 
und lieben, und 1998 nimmt sie an der dortigen Bilgi Universität im Fach Sozio-
logie eine Forschungstätigkeit auf.  

Als sie – noch während ihrer Studienzeit – zu schreiben beginnt, wählt sie den 
Vornamen ihrer Mutter Şafak („Morgendämmerung“) zu ihrem Autorennamen. 
Ihr erstes literarisches Werk, einen Erzählband unter dem Titel Kem Gözlere Ana-

* Bei diesem Aufsatz handelt es sich um eine erweiterte Fassung von: Glassen, Erika 2011.
Die Gezeiten von Herz und Verstand. Eine postmoderne Moralistin: Elif Şafak. In: Osman
Okkan (Hrsg.). Menschenlandschaften. Sechs Autorenportraits der Türkei: Elif Şafak. Litera-
tur zwischen Mystik und Moderne. Köln: KulturForum TürkeiDeutschland, Booklet, 4-10.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 400 

dolu („Anatolien im bösen Blick gefangen“, 1994 bei Evrensel in Istanbul er-
schienen), hat sie bisher nicht, wie alle anderen Werke, beim Doğan Kitabevi 
nachdrucken lassen, sondern hat sich distanziert darüber geäußert.  

Der Durchbruch auf dem türkischen Buchmarkt gelingt ihr mit dem ganz von 
der heterodoxen und mystischen anatolischen Religiosität durchdrungenen Roman 
Pinhan 1998, für den sie den großen Mevlana-Preis erhält. Sie ist als Wissenschaft-
lerin zunächst durch intensive Lektüre in diese mystische Welt gelangt. Aus dem 
Verstand ist dann die Weisheit in ihr Herz eingedrungen. Wie sie sagt, ist die My-
stik ein innerer Appell und lässt die Menschen, die ihn vernehmen, nicht mehr los, 
sondern verändert ihr Leben. Pinhan („Der Geheimnisvolle, Verborgene“) ist bis-
lang weder ins Englische noch Deutsche übersetzt. Die Autorin hält ihn selbst für 
schwer übersetzbar. Als sie Pinhan schrieb, war sie 24 Jahre alt, in der literarischen 
Welt noch unerfahren und unbekümmert um die Kritik. Ohne Plan schrieb sie wie 
im Rausch. Elif Şafak spricht gern über ihr besessenes Schreiben, das von ihrer Be-
geisterung für die türkische Sprache genährt wird. Da sie als Kind häufig im Aus-
land lebte, hatte sie zunächst einen distanzierten, verfremdeten Blick auf die eigene 
Sprache. Es reizte sie, sich damit näher zu befassen. Sie wälzte Wörterbücher und 
las unermesslich viel. Sie hat nichts übrig für die verordnete Sprachreinigung. Da-
durch wird nach ihrer Meinung die gewachsene Lebendigkeit der Sprache zerstört. 
Wörter, die aus ideologischen Gründen ausgemerzt werden, nehmen ihre Ge-
schichten mit. Sie scheut sich daher nicht, alle Wörter, die ihr – auch gerade bei der 
Lektüre des mystischen Schrifttums – begegnen, zu verwenden. Sie besitzt ein Ge-
fühl für die Melodie der Sprache und komponiert ihre Texte. Sie strebt eine Har-
monie von Inhalt und Ton an. Vor allem in ihren ersten drei Romanen Pinhan 
(1997), Şehrin Aynaları (1999; deutsche Übersetzung 2004: „Spiegel der Stadt“) und 
Mahrem (2000, „Intim“) gehen Prosa und Poesie in einem rasanten Sprachstrom 
ineinander über. Die Autorin fühlt Empathie für alle ihre Figuren, die oft zu den 
Randgruppen oder Außenseitern gehören.  

Pinhan ist ein Hermaphrodit, also ein Zwitterwesen, in dem die beiden Ge-
schlechter miteinander verschmolzen sind. Zu Elif Şafaks Schlüsselwörtern zählen 
die Begriffe: „Zweiheit, Dualismus, Janusköpfigkeit“ (ikilik, ikibaşlılık), „Gegensätz-
lichkeit, Kontrast“ (karşıtlık, zıtlık) sowie deren Synonyme und Antonyme. Dua-
lismus bestimmt bis heute die Struktur ihrer Texte. Im Naturgeschehen symboli-
sieren die Gezeiten von Ebbe und Flut (Med-Cezir) die ewige Wiederkehr des 
Gleichen in einer Pendelbewegung.  

Pinhan, der als Kind in dem Derwischkonvent des Dürri Baba in der Nähe 
von Denizli lebt, ist unglücklich über seine Abnormität und hütet sie als Ge-
heimnis. Tagsüber zeigt er Kampfgeist (cengâverlik) und tobt mit den Jungs her-
um, doch nachts überfällt ihn die Melancholie (hüzün). Die Derwische lassen ihn 
trotz seines Eifers nicht zu ihren Zeremonien zu. Den ruz-i muhabbat („Tag der 
Liebe“) darf er nicht mitfeiern. Schließlich rät ihm ein Derwischbaba, sich auf die 
Wanderschaft zu begeben und seine eigene Geschichte zu erleben und zu erzäh-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GEZEITEN VON HERZ UND VERSTAND 401 

len. Elif Şafak bietet den Lesern ein faszinierend buntes Bild des Lebens in den 
anatolischen Derwischkonventen und Istanbuler Stadtvierteln im 17. Jahrhun-
dert. Sie hat die historischen Quellen studiert und interessiert sich besonders für 
das Alltagsleben der Menschen und die materielle Kultur. Das imaginierte Istan-
buler Stadtviertel (mahalle) Akrep Arif, das ursprünglich nach einem berüchtig-
ten, aber wohltätigen Stadtviertelhelden (kabadayı) benannt wurde, erhält viele 
Jahre später den Namen Nakş-ı Nigar nach einer schönen Paschatochter, die dem 
Stadtviertel ein prächtiges Badehaus gestiftet hat. Doch diese doppelte Namens-
gebung (ikibaşlılık) raubt den Bewohnern die Ruhe, der alte Eponymos erscheint 
ihnen als Gespenst In dieses Stadtviertel gerät Pinhan und findet in dem Jüngling 
Karanfil Yorgaki, der in einer Weinschenke für das Lichtanzünden zuständig ist, 
einen Geliebten, dem er das Geheimnis seines Hermaphroditentums anvertraut. 
Pinhan ist als Leidensgefährte des doppelnamigen Stadtviertels (çift isimli mahalle) 
dazu ausersehen, den Bann zu brechen. Er verwandelt sich in eine Frau, kehrt 
zurück in die inzwischen verfallene Tekke des Dürri Baba und stirbt dort.  

Dieses Buch ist in einer von osmanischer Lektüre geprägten reichen Sprache er-
zählt, man möchte sagen „gesungen“, der Leser wird bezaubert. Die vielen Men-
schenschicksale, die miteinander verknüpft sind, der legendäre Apfelbaum im 
Garten der Tekke, die Perle, die der Sufimeister Dürri Baba dem Titelhelden Pin-
han mit auf den Weg gibt, die vier Winde, die das Stadtviertel durchwehen: alles 
spielt mit in der Geschichte und verleiht ihr eine magisch-mythische Dimension. 
Der Roman hat eine komplexe Struktur, die durch typografische Hervorhebungen 
sichtbar gemacht wird: Die vier Hauptteile sind nach den vier Elementen Erde, 
Luft, Feuer und Wasser benannt, auf die mit Versen und Sinnsprüchen jeweils auf 
einem Vorblatt Bezug genommen wird. Der poetische Charakter des Textes zeigt 
sich auch in den alliterierenden Überschriften der Unterkapitel der vier Hauptteile 
sowie in Passagen in Reimprosa und eingestreuten Gedichten. Solche formalen 
Elemente, die Elif Şafak in verschiedenen Varianten in allen ihren Texten verwen-
det, sind noch nicht näher erforscht.  

Elif Şafak lebt seit 1998 in Istanbul. Im Gegensatz zu Ankara, das sie im Rück-
blick als steril empfindet, herrscht in Istanbul ein faszinierendes Chaos, aus dem 
die Geschichtenerzählerin schöpfen kann. In ihrem zweiten Roman Şehrin Ayna-
ları (1999) verfolgt sie das Schicksal der jüdischen Migranten aus Spanien, die vor 
der Inquisition fliehen konnten und sich in Istanbul im 17. Jahrhundert angesie-
delt haben. Das Mittelmeer trennt die wechselnden Schauplätze des Romans: 
Istanbul und Spanien. Die Autorin wendet sich vor allem den Lebensgeschichten 
der betroffenen Menschen zu, den Tätern – und den Opfern, vor allem Juden, die 
zum Christentum konvertiert sind. Hauptfiguren sind der Inquisitor Alonso Perez 
de Herrera und die Brüder Antonio und Miguel Pereira sowie die schöne Isabel 
Alvarez. Isabel heiratet den Mediziner Antonio Pereira. Isabels einziger Sohn An-
dres ist die Frucht einer leidenschaftlichen Liebesbegegnung mit ihrem Schwager, 
dem Frauenhelden Miguel. Aber das bleibt zunächst Isabels Geheimnis. Nach der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 402 

Flucht wird die Familie verstreut. Antonio arbeitet im Judenviertel Venedigs als 
Mediziner unter dem Namen Abraham und stirbt dort, während Miguel mit dem 
Schiff nach Istanbul, in die Stadt der Spiegel, kommt, um in seiner Geschichte zu 
leben. Dort findet er unter dem Namen Isak im Hause des Rabbi Yakup Unter-
schlupf. In der multikulturellen Atmosphäre, die in dem Istanbuler Stadtviertel 
Hasköy herrscht, kann die Freundschaft zwischen dem jüdischen Rabbi Yakup 
und dem muslimischen Scheich Süleyman Sedef Efendi gedeihen. Auch Isabel 
Pereira kommt nach Istanbul und wird von der Sultanin Kösem protegiert. Sie 
wohnt in einem Haus in Galata. Schließlich zieht es auch ihren Sohn Andres in 
die Stadt der Spiegel. Elif Şafak interessiert also das Schicksal der Vorfahren der 
jüdischen Spaniolen, die bis heute eine auffällige Gruppe im Völkergemisch der 
Stadt am Bosporus bilden. Auch in diesem Roman spielen magische Dinge eine 
Rolle. So der Mondstein, den Isabel in der Stunde des Ehebruchs, als Andres ge-
zeugt wird, dem Geliebten Miguel geschenkt hat. Oder die Lanzette mit dem ro-
saroten Stein, die Antonio aus einem spanischen Seziersaal entwendet hat, und 
mit der Miguel alias Isak später in Istanbul auf ungeklärte Weise ermordet wird. 
Selbst der freigebige Birnbaum in einem Garten in Hasköy, den der Rabbi Yakup 
zärtlich streichelt, weil er seine Zweige über die Mauer hängen lässt, um seine 
Früchte zu verschenken, gehört zu den Geheimnissen dieser Welt. 

Der Roman ist in viele Kapitel unterteilt, denen weise Sprüche und Sentenzen 
vorangestellt sind, Zitate aus der Weltliteratur, die als Motto dienen. Diese spezifi-
sche Art der Intertextualität, die alles mit allem verbindet, ist der Postmoderne ei-
gen, und Elif Şafak ist eine Meisterin dieses Verfahrens. 

Heldin in Elif Şafaks drittem Roman Mahrem (2000), der vom Sehen und Ge-
sehenwerden handelt, nämlich von der Welt als Schaubühne, die keine Intimität 
mehr zulässt, ist eine namenlose, unförmig dicke Frau, die sich unwohl in ihrer 
Haut fühlt und alles unternimmt, um ihr Gewicht zu reduzieren. Sie träumt da-
von, sich in einen Luftballon zu verwandeln, um die Welt von oben zu betrach-
ten und nicht immer nur selbst angestarrt zu werden. Wie in vielen klassischen 
türkischen Istanbul-Romanen trifft die dicke Frau ihren Geliebten, den klein-
wüchsigen Fotografen B.C., auf einem Bosporusdampfer. Sie versuchen ihren ge-
meinsamen Auftritt in der Öffentlichkeit, in der sie immer neugierig angegafft 
werden, ironisch zu sublimieren. „Wollen wir uns heute Abend verkleiden?“, frag-
te er. „Gut gehen wir aus“, entgegnete ich mit zitternder Stimme: „Du verkleidest 
dich dieses Mal als Zwerg, ich als dicke Frau.“ Auch in Mahrem gibt es wechselnde 
Schauplätze und eingestreute Sentenzen, die hier zu einem „Wörterbuch des 
Blicks“ (Nazar Sözlüğü) gehören, an dem B.C. kontinuierlich arbeitet.  

Der internationale Durchbruch gelingt Elif Şafak jedoch erst mit ihrem vierten 
Roman Bit Palas (2002; in der deutschen Übersetzung von 2008: „Der Bonbonpa-
last“), der in mehreren Sprachen erschien und von der Kritik gefeiert wurde. Der 
Schauplatz ist ein Apartmenthaus in Istanbul mit dem Namen Bonbonpalast, das 
1966 von einem armenischen Architekten in einem hybriden Jugendstil entworfen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GEZEITEN VON HERZ UND VERSTAND 403 

und auf einem Friedhofsgelände erbaut wurde. Der Bauherr, ein ehemaliger russi-
scher General, war 1920 mit vielen anderen Exilanten nach Istanbul gekommen, 
konnte dort aber nicht reüssieren. Als er dann im Zweiten Weltkrieg in Frankreich 
durch Schwarzhandel reich geworden war, zog er mit seiner kranken Gattin 
Agrippina wieder nach Istanbul und war der erste Bewohner der Nr. 10. Elif Şafak 
erzählt die Geschichte des Hauses und seiner Bewohner, die sich auf zehn Woh-
nungen verteilen. In der Wohnung Nr. 7 wohnt der namenlose Ich-Erzähler, ein 
Akademiker, der erst vor kurzem eingezogen ist, und sich sofort von einem auf-
dringlichen Geruch belästigt fühlt. Da sich vor dem Gebäude ständig ein großer 
Müllhaufen ansammelt, meinen die Bewohner, der Gestank komme von draußen. 
Doch schließlich stellt sich heraus, dass die alte Dame „Tantchen Madam“, die das 
Apartment Nr. 10 seit 1971, als ihr Vorgänger, der russische Hausbesitzer, verstarb, 
bewohnt, in ihren Räumen nicht nur von dem Russen zurückgelassene Möbel, 
sondern allen möglichen Unrat angehäuft hat. Als die Tür zu ihrer Wohnung auf-
gebrochen wird, findet man die Quelle des Gestanks und darin die Leiche der al-
ten Dame. Dieses Gebäude symbolisiert, wie die Autorin sagt, als Mikrokosmos 
die Stadt Istanbul und ihre heutigen Bewohner, die sich mehr und mehr vonein-
ander abkapseln und glauben, das Unheil und Übel komme immer nur von au-
ßen. Dabei hängen die Schicksale der Menschen eng zusammen und ihre Ge-
schichten gehen ineinander über.  

Elif Şafak war nun in der Türkei eine angesehene Bestsellerautorin und aner-
kannte Akademikerin. Sie bekam Angebote aus den USA und ging bald nach 
dem 11. September 2001 nach Amerika, wo sie dreieinhalb Jahre lebte und an 
verschiedenen Colleges als Stipendiatin und Gastdozentin wirkte. Da sie damals 
in den USA noch völlig unbekannt war, empfand sie es als Herausforderung, auch 
eine literarische Karriere als englischsprachige Autorin zu versuchen. Ihr erster 
englischer Roman The Saint of Incipient Insanities (2004, türkische Version von 2004 
unter dem Titel Araf, deutsche Übersetzung aus dem Englischen von 2005 „Die 
Heilige des nahenden Irrsinns“) spielt im multikulturellen Studentenmilieu der 
USA. Sie schrieb mit atemloser Anspannung nachts in ihrem Zimmer, tagsüber 
auf dem Campus oder in der Bibliothek und war selbst, wie sie sagt, dem Irrsinn 
nahe. Ihre sechs Hauptcharaktere sind eine multikulturelle Clique: Der Türke 
Ömer Özsipahioğlu, der nach Boston zum Studium kommt, um seinen Doktor 
zu machen, sich aber mehr für Alkohol und Mädchen interessiert, Abed, sein ma-
rokkanischer Kommilitone aus Fes und ein frommer Muslim, Piyu, ein gläubiger 
spanischer Katholik, Allegre aus einer mexikanischen Familie, die an Bulimie lei-
det, Zarpandit alias Gail, eine wurzellose, selbstmordgefährdete Amerikanerin 
und Debra Ellen Thompson, eine Lesbe. Es geht um Einsamkeit und Fremdsein 
der Individuen, nicht nur der Ausländer in den USA, sondern ebenso der jungen 
Amerikaner mit ihren Obzessionen, Panikanfällen und sozialen Phobien. 

Große Aufmerksamkeit in der internationalen Öffentlichkeit erregte ihr auch 
zuerst in englischer Sprache erschienener Roman The Bastard of Istanbul (2006; in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 404 

der türkischen Fassung von 2006: Baba ve Piç, in der deutschen Übersetzung von 
2007: „Der Bastard von Istanbul“). Der Roman behandelt die türkisch-armeni- 
sche Problematik im Lichte einer Familiengeschichte. Die aus einer amerikani-
schen Kleinstadt in Kentucky stammende Rose gerät durch die Heirat mit Bar-
sam in die armenische Familie Istanbuliyan/Çakmakçiyan, die sich 1915 in San 
Francisco niedergelassen hat. Die Armenier leben mit den bösen Geistern der 
Vergangenheit, kultivieren ihre Opferrolle und hassen die Türken. Aber auch die 
Amerikanerin Rose ist ein Fremdkörper in der Familie und wird tagtäglich mit 
den armenischen Obzessionen und Essgewohnheiten, die ihr zuwider sind, kon-
frontiert. Sie muss ihrer Tochter den armenischen Namen Armanuş geben. Rose 
kann es bald nicht mehr ertragen und lässt sich von Barsam scheiden. Zufällig 
trifft sie in der Lebensmittelabteilung eines Supermarktes Mustafa Kazancı, einen 
Türken aus Istanbul. Sie verfolgt sofort die fixe Idee, ihn zu heiraten, um sich an 
der armenischen Schwiegermutter zu rächen. Armanuş wächst im Spannungsfeld 
der armenischen Familie ihres Vaters und der protestantischen Welt ihrer ameri-
kanischen Mutter auf. Heimlich besucht sie die türkische Familie ihres Stiefvaters 
Mustafa, um in Istanbul nach ihren armenischen Wurzeln zu forschen. Dadurch 
kommt nun die verwickelte Geschichte der beiden Großfamilien Istanbul- 
iyan/Çakmakçiyan und Kazancı allmählich ans Licht. Elif Şafak zeigt anschau-
lich, wie die materielle Kultur, besonders die Essgewohnheiten und Speisen der 
verschiedenen ethnischen Gruppen, die in der kosmopolitischen Atmosphäre 
Istanbuls jahrhundertelang zusammenlebten, bis heute deren Alltag bestimmt, 
selbst in der armenischen Diaspora in den USA. Die Kapitelüberschriften des 
Romans sind denn auch nach den Ingredienzen der Süßspeise Aşure benannt. In 
den USA hatte Elif Şafak viele Armenier kennengelernt und beobachtet, dass 
selbst die jungen Armenier in der Diaspora sich ganz an der Vergangenheit orien-
tieren und umgeben von den bedrückenden Erinnerungen ihrer Mütter und 
Großmütter leben. Den meisten fällt es deshalb schwer, Zukunftsvisionen zu 
entwickeln, wohingegen die Türken sich dynamisch der Zukunft zuwenden und 
dazu neigen, die Vergangenheit zu verdrängen. Beide Gruppen, so stellt die Au-
torin fest, sollten voneinander lernen, da sie vieles gemeinsam haben. Das ist die 
humane Botschaft des „Bastards von Istanbul“. Einen politischen Roman wollte 
Elif Şafak nie schreiben. Wegen einiger Äußerungen ihrer Romanfiguren, die 
vom türkischen Genozid an den Armeniern sprechen, wurde sie jedoch wegen 
„Verunglimpfung des Türkentums“ vor Gericht gestellt. 

2005 heiratet Elif Şafak den türkischen Journalisten Eyüp Can. Im gleichen 
Jahr publiziert sie einen Band mit Essays, Artikeln und Reflexionen, die früher 
schon in Zeitungen und Zeitschriften erschienen waren, unter dem Titel Med – 
Cezir („Die Gezeiten von Ebbe und Flut“). 2007 wird ihre erste Tochter geboren. 
In dem autobiographischen Roman Siyah Süt (2007; wörtlich übersetzt: „Schwar-
ze Milch“; in der deutschen Fassung von 2010: „Als Mutter bin ich nicht genug“) 
thematisiert sie ihre Depression, die durch ein postnatales Trauma hervorgerufen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GEZEITEN VON HERZ UND VERSTAND 405 

wurde. Sie selbst sagt darüber: „Ich nannte das Buch aus zwei Gründen „Schwar-
ze Milch“: Erstens, weil es von einer postnatalen Depression handelt und zeigt, 
dass die Muttermilch nicht immer so weiß und rein ist, wie die Gesellschaft 
denkt. Zweitens, weil ich aus der Depression eine Inspiration empfing: Aus der 
schwarzen Milch konnte ich also eine Art Tinte destillieren.“ 

Zum absoluten Bestseller und Kultbuch wurde Elif Şafaks Roman Aşk (2009; 
wörtlich übersetzt: „Liebe“), den sie 2010 unter dem Titel The Forty Rules of Love 
(„Die 40 Regeln der Liebe“) auch auf Englisch verfasst hat. Der Roman spielt auf 
mehreren Ebenen; es ist ein Roman im Roman. Die jüdisch-amerikanische Haus-
frau und Mutter dreier Kinder, Ella Rubinstein, führt mit ihrem Mann David, ei-
nem angesehenen Zahnarzt, eine zufriedene Ehe. Ella sorgt selbstlos für die Fami-
lie. Obwohl sie Englische Sprache und Literatur studiert hat, hatte sie nie einen 
Beruf ausgeübt, doch am 17. Mai 2008 ändert sich ihr Leben, als sie kurz vor ih-
rem vierzigsten Geburtstag steht. Ihr Mann hat für sie bei einem angesehenen Ver-
lag eine Stelle als Assistentin der Literaturlektorin gefunden, und ihre Tochter Jea-
nette eröffnet den Eltern, dass sie ihren Kommilitonen Scott heiraten werde. Die 
Eltern sind gegen diese frühe Ehe, doch Jeanette beteuert, sie liebe Scott. Es 
kommt zwischen den Ehegatten zu einer peinlichen Diskussion über die Liebe. 
Da klingelt das Telefon, und die Verlagslektorin drängt Ella, den Roman mit dem 
Titel „Das Gesetzbuch der Liebe“ (Aşk Şeriatı) von dem Autor A. Z. Zahara, der 
ihn aus Amsterdam eingeschickt hat, zu lesen und zu begutachten. Es ist ein hi-
storischer Roman, der im 13. Jahrhundert im zentralanatolischen Konya spielt 
und von der Liebesbeziehung zwischen dem berühmten mystischen Dichter Mev-
lana Rumi und dem Wanderderwisch Şems-i Tebrizi handelt, aber auch von den 
Auseinandersetzungen zwischen den Anhängern eines strengen Gesetzes-Islam 
und der toleranten Derwisch-Religiosität. Die Schauplätze in Aşk wechseln sich ab 
und die Szenen sind genau datiert: Ella sitzt in Boston am Computer oder han-
tiert in ihrer Küche. In dem Roman, den sie zwischendurch kapitelweise liest, er-
scheinen Şems, Mevlana und andere Figuren in Damaskus, Bagdad, aber vor al-
lem in Konya. Fett gedruckt in den Text eingestreut sind die „40 Regeln der Lie-
be“, die Şems den Menschen ans Herz legt. In dem Roman gibt es keinen allwis-
senden Erzähler, alle Figuren erzählen ihre Erlebnisse selbst. Die Lektorin Ella be-
ginnt mit dem Autor Aziz Zahira E-Mails auszutauschen und verliebt sich in ihn. 
Denn er, der sich als Fotograf in allen Weltgegenden tummelt, antwortet ihr im-
mer sofort ganz persönlich. Er stammt aus Schottland und hat eine bewegte Ju-
gendzeit hinter sich, bis er in der marokkanischen Stadt Fes nach der Lektüre von 
Mevlanas mystischem Epos, dem Mesnevi, bei einem Sufimeister zum Islam kon-
vertiert. Die Liebe, mit der Ella gar nicht mehr gerechnet hat, wird so heftig, dass 
sie ihren Mann verlässt und mit Aziz lebt, der allerdings bald in Konya an Krebs 
stirbt. Ella organisiert seine feierliche Bestattung.  

Elif Şafak hat auch für diesen Roman die historischen Quellen und das ein-
schlägige mystische Schrifttum studiert, was sie am Ende in einem Literaturver-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 406 

zeichnis dokumentiert. Doch die „40 Regeln der Liebe“ hat sie im Geiste von 
Şems und Mevlana selbst verfasst. Wie aus den Reaktionen ihrer Leser hervor-
geht, verfehlen diese Maximen, die auf einer toleranten Religiosität beruhen und 
jeden Fanatismus ablehnen, ihre Wirkung nicht. Sie werden anscheinend von 
jungen Menschen als Lebensweisheiten konsumiert, weil sie nicht nur die göttli-
che, sondern auch die menschliche Liebe in allen ihren Spielarten betreffen. 

Gerade dieser Roman legt die Vermutung nahe, dass Elif Şafak mit ihrem 
Rückgriff auf traditionelle orientalische Stoffe, historische Themen und die Der-
wisch-Mystik nicht nur Spielmaterial für ihre fiktionalen Texte sucht, wie den 
postmodernen Autoren nachgesagt wird, sondern dass dahinter ein moralisches 
Kalkül steckt. Denn nach der sufischen Lehre soll der Mensch die äußere Welt 
geringschätzen und sich seiner inneren Welt zuwenden, um sich selbst zu ent-
decken und sein Leben immer wieder zu verändern. Doch Elif Şafak ist eine ganz 
gegenwärtige Autorin, denn ihre Romane sind ebenso historisch authentisch wie 
auch fantastisch fiktiv, und ihre Figuren tummeln sich munter in der virtuellen 
Welt der globalen Kommunikationssysteme und Medien mit wechselnden Na-
men und Identitäten.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 

ISTANBUL 

_________________ 

 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 

Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 

Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 

l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 

L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 

Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 

The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 

2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 

World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-

text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-

han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 

Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 

Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 

2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 

Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 

the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 

Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 

Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 

Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung.

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality:

Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007.

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008.

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings:

The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015.

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy.

Würzburg 2010.

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman

et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009.

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche

Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010.

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims,

Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010.

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande

der Europäischen Union. Würzburg 2011.

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-

meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg

2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the

Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011.

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.),

Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011.

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der

Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011.

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of

Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung.

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular

Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012.

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-

se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012.

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-

flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg

2013. 

31. Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg
2014. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956507069-399 - am 22.01.2026, 04:14:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

