
https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Hanna Heinrich
Ästhetik der Autonomie

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Hanna Heinrich, geb. 1983, arbeitet als Autorin (hauptsächlich in den Bereichen 
Philosophie und Kunst) und als Dozentin. Sie promovierte am Institut für Philo-
sophie der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn. Ihre Forschungs-
schwerpunkte sind Kunstphilosophie, Ethik, Politische Philosophie und Gender 
Studies.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Hanna Heinrich

Ästhetik der Autonomie
Philosophie der Performance-Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non-Commercial 4.0 
Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format 
oder Medium ausschliesslich für nicht-kommerzielle Zwecke. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.de) 
Um Genehmigungen für die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, 
wenden Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com
 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

 Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Hanna Heinrich

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5214-7
PDF-ISBN 978-3-8394-5214-1
https://doi.org/10.14361/9783839452141
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Inhalt

Einleitung ................................................................................ 7

1 Rebellische Körper: Eine Geschichte der Performance-Kunst ...................... 23

1.1 Kunst ist Politik: Avantgardistische Überschreitung ästhetischer

und gesellschaftlicher Konventionen.................................................................. 29

1.2 Kunst ist Provokation: Performance-Kunst als Sprengung bürgerlicher Normen......... 43

1.3 Kunst ist Kritik: Performance-Kunst als Antwort auf globale Krisen..........................66

1.4 Kunst ist Emanzipation: Feministische Kritik als Spezifikum der

Performance-Kunst ....................................................................................... 94

2 Ästhetische Positionen: Kunst als Leben – Leben als Kunst ........................ 117

2.1 Heros und Polis: Kunst und Sittlichkeit bei Hegel ............................................... 123

2.1.1 Die Tragödie als politisches Kunstwerk .................................................... 127

2.1.2 Antigone als Prototyp heroischen Handelns ............................................. 134

2.1.3 Performing Hegel................................................................................. 137

2.2 Kunst und Rausch: Das zerrissene Subjekt bei Nietzsche ...................................... 142

2.2.1 Dionysos als Archetyp der Tragödie ......................................................... 144

2.2.2 Vom tragischen Griechen zum „Moral-Zärtling“........................................... 151

2.2.3 Performing Nietzsche .......................................................................... 153

2.3 Kunst als Gestalterin der Existenz: Das „Ereignis“ bei Heidegger und Badiou ............. 155

2.3.1 Der zu überwindende Status quo ............................................................ 160

2.3.2 Der „Stoß“ in die „Wahrheit“ ................................................................... 165

2.3.3 Die Treue zur Entscheidung ................................................................... 174

2.3.4 Performing Heidegger und Badiou........................................................... 179

2.4 Die „Sorge um die Freiheit“: Die Kunst der Selbstermächtigung bei Foucault ............. 181

2.4.1 Antike Lebenskunst als Ethos der Selbstsorge ........................................... 184

2.4.2 Macht, Herrschaft und Räume des Widerstands ......................................... 191

2.4.3 Performing Foucault............................................................................. 195

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3.1 Kunst und Leben: Die Aufgabe des theatralen Als-ob........................................... 207

3.2 Körper und Geist: Die Emanzipation realer Leiblichkeit ......................................... 218

3.3 Leben und Tod: Die Provokation als Stoß ins Selbst ............................................. 234

3.4 Gefühl und Vernunft: Das Mit-Leiden als Dimension des Menschseins ..................... 243

3.5 „Ich“ und „Du“: Die Verschmelzung von KünstlerIn und BetrachterIn........................ 257

3.6 Chronos und Kairos: Die Einmaligkeit als Chance ............................................... 272

3.7 Realität und Utopie: Gesellschaftskritik als Transformationsappell......................... 282

Schluss................................................................................. 307

Literaturverzeichnis.................................................................... 321

3 Grenzen – Schwellen – Neuland: Performance-Kunst als ethisches und

politisches Projekt................................................................ 199

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Einleitung

Am 22. April 1969, und somit in der Hochphase der Studentenbewegung, der Hap-

penings und der Performance-Kunst,wurdeTheodorW.Adorno Ziel des sogenann-

ten Busenattentats. In seiner Vorlesung Einführung in dialektisches Denken stürmten

drei Studentinnen unvermittelt das Podium, entblößten vor ihm ihre Brüste, tän-

zelten um ihn herum, bestreuten ihn mit Blumen und versuchten, ihn zu umar-

men. Die Contenance verlierend, reagierte Adorno angesichts seiner philosophi-

schen Radikalität unerwartet irritiert und sprachlos, versuchte, sich mit seiner Ak-

tentasche der Attacke zu erwehren, verließ schließlich entrüstet und überstürzt

den Hörsaal und setzte die Vorlesung bis auf Weiteres aus. Im selben Jahr noch

verstarb er im Alter von 66 Jahren an einem Herzinfarkt.

Mit demBusenattentat, demKonflikte zwischen Adorno und Teilen der studenti-

schen Protestbewegung vorausgegangenwaren1, griffen die Studentinnen die Deu-

tungshoheit einer der Ikonen der 68er-Bewegung an, eines dezidiert links-politi-

schen Denkers, und führten ihm die eigenen Verstrickungen in die bürgerlichen

Sittenvorstellungen, seinen privaten Umgang mit dem anderen Geschlecht sowie

das eigene Scheitern in der Verbindung von Theorie und Praxis vor Augen. Sie

machten ihn im Angesicht „nackter Tatsachen“ macht- und hilflos und zwangen

ihn zum Rückzug. Adornos Reaktion sowie das provokative und grenzüberschrei-

tende Potenzial der Aktion können dabei nur im historischen Kontext, im Kontext

der „Schamvernichtungskampagne“ der 68er, begriffen werden, denn den nackten

Körper – insbesondere den weiblichen – in der Öffentlichkeit zur Schau zu stel-

len und ihn gar als politisches Instrument gegen hegemoniale und konservative

Geschlechterrollenbilder zu nutzen, war ein expliziter Tabubruch, der weit mehr

noch als heute den gesellschaftlichen Verhaltensnormen zuwiderlief und die Gren-

zen der sozialen Akzeptanz sprengte2. Obwohl Adorno selbst scharfe Kritik an der

1 Siehe hierzu beispielsweise Voigts, Hanning (2010): Entkorkte Flaschenpost. Herbert Marcu-

se, Theodor W. Adorno und der Streit um die Neue Linke. Berlin, 34ff.

2 Greiner, Ulrich (2014): Schamverlust: Und, passt die Hose? Wie sich die alte Schamkultur zu

einer Peinlichkeitskultur fortentwickelt hat. In: Die Zeit 11/2014. <http://www.zeit.de/2014/11/

ulrich-greiner-schamverlust> (04.04.2018). Zum Begriff der »Akzeptanz« und seiner gesell-

schaftlichen Dimension siehe Lucke, Doris (1995): Akzeptanz. Legitimität in der „Abstim-

mungsgesellschaft“. Wiesbaden.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeit.de/2014/11/ulrich-greiner-schamverlust
http://www.zeit.de/2014/11/ulrich-greiner-schamverlust
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.zeit.de/2014/11/ulrich-greiner-schamverlust
http://www.zeit.de/2014/11/ulrich-greiner-schamverlust


8 Ästhetik der Autonomie

Zivilisation des Körpers und der damit einhergehenden ausgeprägten Leibfeind-

lichkeit und Tabuisierung der Sexualität übte3, bestanden wohl gerade in der Ver-

letzung des Nacktheitstabus die Provokation und der Affront4.

Adorno wurde also von dieser Aktion, bei der es im Weiteren zu klären gilt, ob

sie als Performance-Kunst bezeichnet werden kann, unvermittelt getroffen. Intel-

lektuell konnte er diesem „Attentat“ nicht begegnen und seine emotionale Reaktion

gipfelte in der Flucht. Letztlich zeigt das Busenattentat eindringlich, was passiert,

wenn Rationalität unvermittelt auf Emotionalität trifft, wenn Theorie auf Praxis,

wenn reale Leiblichkeit auf kultivierte Geistigkeit trifft. Im Moment der Entblö-

ßung – der Entblößung der Brüste und der Bloßstellung Adornos – kapitulierten,

so scheint es, die Philosophie vor der Kunst und der klassische Kunstbegriff vor

dem Leben.

Die Akteurinnen zeigten, indem sie den realen, nackten, weiblichen Körper

zumMedium der politischen und womöglich künstlerischen Praxis erhoben, eben-

so deutlich wie Adornos eigene Reaktion, die konflikthaften Auswirkungen der Di-

chotomisierung, die das abendländische Denken prägt und an die stets eine Hier-

archisierung der differenten Gruppen geknüpft ist. Die so etablierten willkürlichen

Asymmetrien der binären Oppositionen, die unter dem Deckmantel der „Natür-

lichkeit“ zu verschleiern versucht werden, dienen zwar zum einen der Komple-

xitätsreduktion5, zum anderen jedoch der Implementierung und Aufrechterhal-

tung von Herrschaftsinteressen und der Legitimisierung von Marginalisierungs-

und Unterwerfungsmethoden6. Die durch die Aktion provokant unterlaufene kul-

turelle Unterordnung des Leiblichen, Emotionalen und Weiblichen, die es Adorno

schier unmöglich machte, der Aktion besonnen und souverän zu begegnen, lässt

sich dabei geistesgeschichtlich bis zur Philosophie Platons zurückverfolgen, die je-

ne Hierarchisierung binärer Oppositionen theoretisch begründet und dabei auch

die Kunst als gesellschaftliche Wirkgröße sowie das Handeln unter der Bedingung

der Pluralität ausschließt. Denn bereits Platon trat dazu an, so Hannah Arendt, die

3 Siehe hierzu beispielsweise: Horkheimer,Max/Adorno, TheodorW. (2010): Dialektik der Auf-

klärung. Philosophische Fragmente. Frankfurt am Main, 246ff.

4 Vgl. Traub, Ulrike (2010): Theater der Nacktheit: Zum Bedeutungswandel entblößter Körper

auf der Bühne seit 1900. Bielefeld, 36ff. u. 186f.

5 Vgl. Bauman, Zygmunt (2017): Retrotopia. Berlin, 101ff.

6 Die Infragestellung der Hierarchisierung binärer Oppositionen ist immer auch an die grund-

legende Infragestellung der aufgrund vonHerrschaftsbestrebungen propagiertenNatürlich-

keit gebunden. So unternimmt beispielsweise die Queer Theory dezidiert den Versuch, die

Naturalisierung der Heteronormativität und die Natürlichkeit von Geschlecht zu dekon-

struieren und entlarvt sie so als von Machtverhältnissen bestimmte kulturelle Produkte,

die Regulierungs- und Normalisierungsprozesse lancieren sollen (vgl. Kraß, Andreas (2009):

Queer Studies inDeutschland. In: Kraß, Andreas (Hrsg.): Queer Studies inDeutschland. Inter-

disziplinäre Beiträge zur kritischenHeteronormativitätsforschung. Berlin, 12 u. Butler, Judith

(1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main, 191ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Einleitung 9

Pluralität als Grundlage des politischen Handelns in der attischen Polis zugunsten

eines Politikverständnisses zu überwinden, das auf die dichotome Diskrepanz von

Herrscher und Beherrschten unter Beschneidung der Freiheit undMitgestaltungs-

möglichkeiten der Bürger setzte und begründete so das konflikthafte Verhältnis,

die Kluft zwischen Philosophie und Politik, zwischen Theorie und Praxis, die sich

„seitdem nie wieder geschlossen hat“7 und die zu einer „Entfremdung“ und einem

zunehmenden Rückzug auf die „eigene Subjektivität“ führte, die bis in die Gegen-

wart anhält und sich stetig steigert8.

Auch die Kunst wurde im Zuge dieses Herrschaftsstrebens aus dem Staat ver-

bannt. Da nämlich der Künstler nur das Medium des göttlichen Autors der Dich-

tung ist, wird er im epistemischen Sinne als unmündig begriffen und im Ion von

Sokrates verspottet, weil er nicht weiß, was er tut, wenn er Homers Verse auslegt.

Platon zufolge machen weder Technik noch Fachwissen den Künstler aus, sondern

schlicht seine Ergriffenheit und Besessenheit, seine Leidenschaft im Moment der

göttlichen Inspiration und deshalb ist der Kunstschaffende ein Unwissender und

gänzlich irrational. Der als Medium des Göttlichen ästhetisch verklärte Künstler

aber vermag die im Zustand der Inspiration erlebten Emotionen auf sein Publikum

zu übertragen und so die Massen mitzureißen und zu begeistern9. Diese emotio-

nale Ansteckung ebenso wie der Umstand, dass der Künstler, wie Platon in seiner

Politeia ausführt, keinen Zugang zur Wahrheit, zu den Ideen hat, da er nur Abbil-

der, nur Trugbilder nachbildet und so letztlich für gesellschaftlich Belange nutzlos

ist10, sind es, die Platon zu seiner Dichter-Zensur veranlasst11.

Gerade also die Unberechenbarkeit und Unbeherrschbarkeit des Künstlers in

seinem künstlerischen Schaffen und die Auswirkungen desselben auf sein Publi-

kum – zielt er doch auf die emotionale Anteilnahme der RezipientInnen12 ab –

7 Vgl. Arendt, Hannah (2016): Sokrates. Apologien der Pluralität. Berlin, 66ff.; hier 35. Laut

Arendt war Platon bestrebt, „Handeln durch Herrschaft zu ersetzen“, das menschliche Mit-

einander technisch zu regeln und so die Pluralität und unkontrollierbare und unüberschau-

bare Prozessualität menschlicher Angelegenheiten bzw. zwischenmenschlicher Dynamiken

von freien Individuen auszuschalten. Mit ihm wurde diese Auffassung des Handelns dem

Herstellen unterstellt, bzw. als Teil des Herstellens betrachtet. So wurde dem Handeln sein

politisches Potenzial genommen sowie die Substanz menschlicher Verhältnisse „ruiniert“,

da es zu einer Korrosion der „Gemeinsamkeit der Welt“ und infolge dessen zum Verlust des

„Wirklichkeitssinns“ und des Vermögens, sich in der Welt zu orientieren, kam (vgl. Arendt,

Hannah (2002): Vita activa oder vom täglichen Leben. München, 244ff., 264ff., 281ff.).

8 Vgl. Arendt, 2002: 265ff.

9 Platon (1990): Ion. In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Erster Band. Herausgegeben

von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darmstadt, 533c-536d.

10 Platon (1990): Politeia. In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Vierter Band. Herausge-

geben von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darmstadt, Buch X: 596b-601b.

11 Vgl. Platon, Politeia X: 607a-b.

12 Der Verfasserin ist bewusst, dass das Binnen-I, anders als der Asteriskus, als sprachpoliti-

sche Grenze gesehen werden könnte. Es kann jedoch auch als Schwelle verstanden werden,

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


10 Ästhetik der Autonomie

führt zur Verbannung der Dichtung und desTheaters.Denn Leid undMitleid eben-

so wie die durch Kunst affizierten körperlichen Begierden, für die im Übrigen

vor allem Frauen anfällig seien13, schädigen den zu bevorzugenden beständigen,

vernünftigen, kontrollierten Seelenteil, so Platon14. Da also die Kunst gerade kei-

nen theoretischen und rationalen Zugang zum Leben anbietet und nicht im Sinne

der Herrschaftsinteressen belehrend und formend auf die Rezipierenden einwirkt,

muss sie zugunsten staatstragender und -erhaltender Erziehungsziele durch die

um das Wahre, Gute und Gerechte wissende Führer dieses philosophisch entwor-

fenen Staates ausgeschlossen werden. Nur die Künste, die politisch dem Erzie-

hungsprogramm des Staates dienstbar gemacht werden können, finden auch in

Platons Staat einen Platz; während der inspirierte Dichter aus Gründen der Ver-

nunft des Staates zu verweisen ist, darf hingegen beispielsweise der Fabellehrer

aus pädagogischen Erwägungen verweilen15.

Wie also bei der von Arendt konstatierten Abwertung des Handelns und der

Pluralität durch Platon, ist auch seine Haltung zur Kunst geprägt von einem Herr-

schaftsinteresse, das im Kern auf die Kontrolle der zu Beherrschenden abzielt und

dazu eine grundlegende Überhöhung des Geistigen gegenüber dem Körperlichen

sowie des Rationalen gegenüber dem Emotionalen konstatiert. Das impulsive und

emanzipatorische Potenzial der Kunst wie auch des Handelns konnte Platon in

seinem Staat nicht zulassen und musste es deshalb zugunsten der Herrschaft des

Geistes, der wissenschaftlichen Rationalität ausschließen. Der Bruch, zu dem es

durch die theoretische Fundierung dieser Vormachtstellung des Geistigen und Ra-

tionalen kam, beeinflusst unser Denken bis in die Gegenwart und ist dabei auch an

die Abwertung des Weiblichen, des Natürlichen und letztlich des „Anderen“ als zu

unterjochendem, zu kontrollierendem Gegenüber geknüpft, sodass die Hierarchi-

sierung dichotomer Pole, die bis heute das abendländische Politikverständnis und

Gesellschaftsbild prägt, maßgeblich auch dem vielfach beklagten Zeitgeistphäno-

men der Entfremdung Vorschub leistet.

Diese »Entfremdung« soll dabei grundlegend und über ihre einzelnen Erschei-

nungsformen und Auswirkungen auf das Individuum hinaus als „defizitäre Bezie-

hung, die man zu sich, zur Welt und zu den Anderen hat“ bestimmt werden.Das

und gerade dieser Schwebezustand zwischen Grenze und Schwelle soll hier zum Ausdruck

gebracht werden. So reflektiert die bewusste Entscheidung für das Binnen-I die inhaltliche

Zielsetzung der Arbeit, in der es um eine Überführung von Dichotomien in Differenzen geht,

die alle Menschen betreffen, die jedoch als Utopie noch nicht erfüllt ist.

13 Vgl. Platon, Politeia X: 605e.

14 Vgl. Platon, Politeia X: 603b, 604b-d, 605a-c u. 606a-d.

15 Vgl. Hogrebe, Wolfram (1987): Deutsche Philosophie im XIX. Jahrhundert. Kritik der idea-

listischen Vernunft. Schelling, Schleiermacher, Schopenhauer, Stirner, Kierkegaard, Engels,

Marx, Dilthy, Nietzsche. München, 155f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Einleitung 11

heißt, der Begriff Entfremdung bezeichnet „ein Verhältnis gestörter bzw. verhin-

derter Welt- und Selbstaneignung“ und impliziert sowohl Unfreiheit und Machtlo-

sigkeit als auch eine „charakteristische Verarmung der Beziehung zu sich und der

Welt“. Die Überwindung der Entfremdung ist hingegen ein produktives „Aneig-

nungsverhältnis“, das als offener Prozess verstanden werden kann und in dem es

nicht um „die Rückkehr zu einem ungeschiedenen Einssein mit sich und derWelt“,

sondern um die Verwirklichung von Freiheit geht16. Entfremdung ist also nicht

nur als individuelle, soziopolitische und sozioökonomische Entfremdung von sich

selbst und dem „Anderen“, sondern auch als Entfremdung der Kunst vom alltägli-

chen Leben der RezipientInnen zu begreifen.

Denn die Vorstellung einer strikten ontologischen Trennung der Reiche der

Kunst und des Lebens, die an die antike, respektive an die platonische Kunstphi-

losophie anknüpft, machte aus der Kunst das „Ganz-Andere“, sodass sich ab der

Aufklärung ein Kunstverständnis etablierte, das den Kunstgegenständen eine me-

taphysische Differenz zusprach. Die Entwicklung der philosophischen Disziplin

der Ästhetik, angefangen mit Baumgarten über Kant bis Schopenhauer, lieferte

die theoretische Grundlage für die sogenannte „Autonomie der Kunst“17 und ent-

wickelte die Kunst als eigenständige Sphäre, in der zweckfreies Schaffen und in-

teresseloses Wohlgefallen an der Kunst einen vernunftgeleiteten Zugang zur Er-

kenntnis und zur Wirklichkeit anbieten, die den Zwängen des gesellschaftlichen

Lebens gegenüberstehen. Die so verstandene Aufgabe der Kunst war keine reli-

giöse oder feudalistische mehr, d.h., sie diente weder der Anbetung noch der Ver-

herrlichung himmlischer undweltlicherHerrschaft. Fortan diente sie der Zerstreu-

ung und Kontemplation. Durch die philosophische Überhöhung der Kunst wurde

im nachfeudalen Kulturbetrieb ein Kunstbegriff entwickelt, der die Distanz zwi-

schen Kunst und Leben rechtfertigte, und die im romantischen Kunstverständnis

schließlich ihren Höhepunkt fand18.

Ohne hier auf die komplexen Zusammenhänge der Kategorie der »Autonomie

der Kunst« eingehen zu wollen, ohne die philosophischen Wurzeln dieses Begriffs

im Einzelnen einer genauen Prüfung zu unterziehen, soll der Begriff der »Auto-

nomie der Kunst« als bürgerliche Kategorie, die die Trennung der Kunst von der

Lebenspraxis undmithin den Status der Kunst in der bürgerlichen Gesellschaft be-

zeichnet, begriffen werden. Denn gegen diese bürgerliche Kategorie – ob sie nun

16 Vgl. Jaeggi, Rahel (2016): Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Pro-

blems. Berlin, 20ff.; hier 20, 24 u. 25.

17 Zu den kunsthistorischen Entwicklungsstufen des Autonomie-Verständnisses von der Re-

naissance bis in die 1970er-Jahre siehe die einzelnen Aufsätze in dem 1972 erschienen Sam-

melband von Müller/Bredekamp/Hinz et al. Autonomie der Kunst. Zur Genese und Kritik einer

bürgerlichen Kategorie. Frankfurt am Main.

18 Vgl. Wall, Tobias (2006): Das unmöglicheMuseum. Zum Verhältnis von Kunst und Kunstmu-

seen der Gegenwart. Bielefeld, 35ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


12 Ästhetik der Autonomie

philosophisch und historisch korrekt gedeutet wurde, sei dahingestellt19 – lehnten

sich die europäischen Avantgardebewegungen in ihrem Kampf gegen die „Insti-

tution Kunst“ als eine von der Lebenspraxis abgehobene, auf20. Die Avantgarden

und somit also die Wegbereiter der Performance-Kunst traten gegen die Instituti-

on Kunst an, die sich im Kontext und als Folge der Forderung nach der „Autono-

mie der Kunst“ herausbildete und an die Stelle einer Wirkungsästhetik eine Auto-

nomieästhetik setzte21. Da nämlich auch die „autonome Kunst“ im Dienste eines

„höheren Zweckes“ stand, nämlich – wie unter anderem bereits Schiller darleg-

te22 – der Bildung, der Vervollkommnung des Menschen, der Humanisierung und

ihr somit ein Wahrheitsanspruch übertragen wurde, wurde sie von Theoretikern,

Kritikern, Zensoren, Agenten etc. kontrolliert und reglementiert. Die Institution

Kunst sorgte also dafür, dass sich die KünstlerInnen durch ihre Werke nicht in

Angelegenheiten der Politik, der Religion und der öffentlichen Moral einmischten

und den Totalitäts- undWahrheitsanspruch der Kunst „beschmutzten“. So verstan-

den ist die Auflehnung der KünstlerInnen seit Beginn des 20. Jahrhunderts gegen

die „Autonomie der Kunst“ die Artikulation der Forderung nach einer neuen Wir-

kungsästhetik und der Freiheit der KünstlerInnen, sich gerade durch ihre Kunst

19 „Die Kategorie der Autonomie läßt es nicht zu, ihren Gegenstand als einen historisch gewor-

denen zu begreifen. Die relative Abgehobenheit des Kunstwerks von der Lebenspraxis in der

bürgerlichen Gesellschaft transformiert sich so in die (falsche) Vorstellung von der totalen

Unabhängigkeit des Kunstwerks von der Gesellschaft. Autonomie ist mithin eine im stren-

gen Wortsinne ideologische Kategorie, die ein Moment der Wahrheit (Herausgehobenheit

der Kunst aus der Lebenspraxis) und einMoment derUnwahrheit (Hypostasierungdieses his-

torisch entstandenen Tatbestands zum ‚Wesen‘ der Kunst) verbindet“ (Bürger, Peter (2007):

Theorie der Avantgarde. Frankfurt am Main, 63).

20 Vgl. Bürger, 2007: 57ff.

21 „Die ästhetische Theorie des ‚L’art pour l’art‘ des 19. Jahrhunderts begleitete den Unabhän-

gigkeitskampf der bildenden Künstler aus dem Einflussgebiet der Kirche, des Hofes sowie

der Mäzene und legte sogleich den Grundstein dafür, dass sich die Kunstwelt intellektuali-

sierte. Die Erfindungen dermodernen Kunst wären ohne die deklarierte Gestaltungsautono-

mie der ‚L’art pour l’art‘-Befürworter in dieser kunstgeschichtsschreibenden Innovationskraft

wohl nicht zustande gekommen. Die Anhänger dieser Bewegung strebten eine Kunst an, die

sich unabhängig von realenGeschehnissen und aus demLebenherausgelöst, nur nach kunst-

werkimmanenten Notwendigkeiten begründen lässt“ (Kikol, Larissa (2018): Nett geknebelt.

Zur Schalldichte der „L’art politique pour l’art politique“. In: KUNSTFORUM International,

Band 254: Politik, Ethik, Kunst. Kultureller Klimawandel – Strategien undWerkzeuge, 48).

22 Zum charakterbildenden Ziel der Kunst und damit zu ihrem gesellschaftstransformativen

Potenzial äußert sich Schiller in Auseinandersetzung mit dem kantischen Vernunftbegriff

(vgl. Schiller, Friedrich (2000): Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe

von Briefen. Mit den Augustenburger Briefen herausgegeben von Klaus L. Berghahn. Stutt-

gart, Brief 4 und 8). Indemallein die Kunst die Kraft hat, denMenschen zu humanisieren, tritt

sie nicht nur der Entfremdung entgegen (vgl. Schiller, 2000: Brief 6), sondern ist auch prä-

destiniertes Mittel zur Verbesserung der politischen Verhältnisse (vgl. Schiller, 2000: Brief

9).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Einleitung 13

politisch und ethisch zu positionieren, ohne institutioneller und staatlicher Zen-

sur unterworfen zu werden23.

Und da, so Tobias Wall, der in dieser Zeit entwickelte Kunstbegriff für die

bürgerlichen Kunstinstitutionen bis heute von grundlegender Bedeutung ist, set-

zen auch aktuell agierende Performance-KünstlerInnen auf Strategien, mit denen

sie sich der Einverleibung in und Beherrschung durch die „Institution Kunst“ zu

widersetzen versuchen und eine Überwindung der Trennung von Kunst und Le-

ben anstreben. Denn auch gegenwärtig herrscht im musealen Raum noch ein her-

kömmlicher Objektivismus, der der Trennung von Kunstwelt und Alltagswelt sowie

Kunstwerk und BetrachterIn Vorschub leistet, sodass dasMuseumnachwie vor Ort

der Institutionalisierung der Distanz von Kunst und Leben ist24. Brian O’Doherty

spricht in diesem Zusammenhang von Kunst als einer Art zeitloser „Ewigkeitsaus-

lage“, die in den heiligen Hallen ihrer Aufbewahrung, in Museen oder Galerien,

vor allem geschützt wird, was ihrer „Selbstbestimmung“ entgegensteht. Hier hat

sie die Freiheit, „ihr eigenes Leben zu leben“, die BetrachterInnenwerden dabei nur

als „Auge“ und „Geist“, nicht aber als „raumgreifende Körper“ willkommen gehei-

ßen25. Genau gegen diese Auffassung von Kunstproduktion und -rezeption treten

die Performance-KünstlerInnen mittels radikaler politischer Aktionen an.

Die Entwicklung, die sich ausgehend von Platons Verbannung des Handelns

und der Kunst aus seinem idealen Staat vollzog, rief also zu Beginn des 20. Jahr-

hunderts gerade jene Kunstform auf den Plan, die sich – so die These – nicht nur

dem Herrschaftsanspruch und der Deutungshoheit der „Institution Kunst“ wider-

setzt, sondern grundlegend auch der hegemonialen Abwertung des „Anderen“, al-

so der realen Leiblichkeit, der Nacktheit, der Weiblichkeit, der Emotionalität und

des eingreifenden Handelns. Denn in dem Bestreben, Kunst und Leben zu ver-

einen, entwickelt sich eine dezidiert politische Kunstform, die gerade den realen

Körper, die Emotionalität und das Handeln zu ihren Kernelementen erhebt und

statt selbstbezüglicher Kunstwerke „Ereignisse“ schafft, deren Entstehung nur im

gemeinsamen Agieren aller Beteiligten und im Kontext gelebter Pluralität mög-

lich ist. Bis heute versuchen Performance-KünstlerInnen auf die TeilnehmerInnen

transformatorisch zu wirken und treten bereits qua ihrer Methodiken den sich im

Zuge der zunehmenden Partikularisierung und Globalisierung entwickelnden Ent-

fremdungserscheinungen entgegen.

Schon die historischen Avantgarden unternahmen den Versuch, „l’art pour

l’art“ zu überwinden und Kunst als gesellschaftliche Wirkgröße mit ethischen

und politischen Zielsetzungen zu rehabilitieren. Durch den Gebrauch ihres rea-

len Körpers und die Aktivierung des Publikums, mithin durch den Aufruf zur

23 Vgl. Fischer-Lichte, Erika (2004): Ästhetik des Performativen. Frankfurt am Main, 353ff.

24 Vgl. Wall, 2006: 61ff.

25 Vgl. O’Doherty, Brian (1996): In der weißen Zelle. Inside the White Cube. Berlin, 9ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


14 Ästhetik der Autonomie

Partizipation der RezipientInnen, versuchten zunächst die FuturistInnen und

DadaistInnen die Distanz zwischen „Werk“ und BetrachterIn sowie zwischen

Kunst- und Alltagswelt zu überwinden und ihrem Anspruch auf Kunst mit ge-

sellschaftskorrektiver und gesellschaftstransformativer Funktion Nachdruck zu

verleihen. Bereits für die Wegbereiter der Performance-Kunst war Kunst dezidiert

politisch und sollte als Artikulation einer Gesellschaftskritik auf die Menschen

bewusstseinsverändernd einwirken. Stärker noch als die historischen Avantgar-

den setzten schließlich jedoch die Neoavantgarden in Happenings und in der

Performance-Kunst, die sich mit dem Beginn der diskursiven Infragestellung der

Hierarchisierung der Dichotomien26 voll entfaltete, auf die Notwendigkeit der

Partizipation der TeilnehmerInnen und verstanden ihre Kunst als Kritik an den

soziopolitischen Missständen und den herrschenden Verhältnissen. Ihre politisch

agitative Kunst zielte auf die Überwindung des bürgerlichen Kunstverständnisses

ebenso wie auf die Befreiung von der bürgerlichen Moral. Hier wurde der reale

Körper zum oft einzigen Material, die Nacktheit – vor allem die weibliche Nackt-

heit, da die Performance-Kunst von überdurchschnittlich vielen Frauen betrieben

wurde – zu einem zentralen Element und die aktive Beteiligung aller RezipientIn-

nen zum konstitutiven Moment der künstlerischen Aktion. Hier entwickelte sich

die Performance-Kunst zu dem, was sie bis heute ist: zur Kunst des Handelns27.

26 Zu dieser diskursiven Infragestellung kam es zu Beginn dessen, was als Postmoderne be-

zeichnet wird und was dem common sense gemäß in der Mitte der 1960-Jahre begann, da zu

dieser Zeit das Ende der Moderne die ästhetischen, philosophischen, kultur- und geisteswis-

senschaftlichen sowie historischen Debatten beherrschte (vgl. Flach, Sabine (2003): Körper-

Szenarien. Zum Verhältnis von Körper und Bild in Videoinstallationen. München, 12). Auch

wenn die Abgrenzung vonModerne und Postmoderne beispielsweise vonWolfgangWelsch,

in Rekurs auf Lyotard, als durchaus schwierig betrachtet wird, da sie auch als Fortführung

der wissenschaftlichen, künstlerischen und literarischen Avantgarde begriffen werden kann

(vgl.Welsch,Wolfgang (1997): Unsere postmoderneModerne. Berlin, 43), lässt sich doch fest-

halten, dass sie inhaltlich dort beginnt „[…] wo das Ganze aufhört. [...] Sie [nutzt] das Ende

des Einen und Ganzen positiv, indem sie die zutage tretende Vielfalt in ihrer Legitimität und

Eigenart zu sichern und zu entfalten sucht. [...] Aus dem Bewußtsein des unhintergehbaren

Wertes der verschiedenen Konzeptionen und Entwürfe (und nicht etwa aus Oberflächlich-

keit oder Indifferenz) ist sie radikal pluralistisch. Ihre Vision ist eine ‚Vision der Pluralität‘“

(Welsch, 1997: 39). Sie stellt jene Entwicklung dar, in der die Gesamtsituation unserer Reali-

tät und Lebenswelt durch die Simultanität und Interpretation differenter Konzepte und An-

sprüche gekennzeichnet ist und auf die der postmoderne Pluralismus, ausgehend von dem

zunehmend ins Wanken geratenen Glauben der aufgeklärten Moderne an die Universalität

der Vernunft, zu antworten versucht. Die Pluralität in radikalisierter Form, die in der Mo-

derne bereits eingeschlossen, aber verborgen war, wird in der Postmoderne zur Matrix (vgl.

Welsch, 1997: 4 u. 82).

27 Vgl. Krämer, Sybille (2005): Zuschauer zu Zeugen machen. Überlegungen zum Zusammen-

hang zwischen Performanz, Medien und Performance Künsten / Turning viewers into wit-

nesses. Reflection on the context of the performative, the media, and performance-arts. In:

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Einleitung 15

Indem die KünstlerInnen dem selbstbezüglichen Kunstobjekt unverkäufliche

und unwiederholbare Ereignisse entgegenstellten, die, da sie häufig im öffentli-

chen Raum stattfanden, auf den Kunst-Raum nicht länger angewiesen waren, er-

schlossen sie sich ein anderes Publikum und einen anderen Kontext. Die sich nach

dem Zweiten Weltkrieg entwickelnde Performance-Kunst richtete sich somit ex-

plizit gegen die Ästhetik des sogenannten „White Cube“28 und versuchte, der als

ästhetizistisch kritisierten Wahrnehmungsweise der Nachkriegskunst Realitäten

entgegenzustellen, die die musealen Ausstellungsräume aufgrund ihrer vermeint-

lichen Neutralität nicht zuließ29. Indem die KünstlerInnen das eigentliche „Werk“

als eine unverkäufliche und unwiederholbare Erfahrung initialisieren, die sich der

einfachen Ausstellbarkeit und mithin der Einverleibung in das „Betriebssystem

Kunst“30 widersetzt, verweigert sich die Performance-Kunst der Ausbeutung und

E.P.I ZentrumBerlin – Europäisches Performance Institut. 13. Performance Art Konferenz: Die

Kunst der Handlung 3. Berlin, 16f.

28 Als „White Cube“ wird der museale Galerie- und Ausstellungsraum der Moderne bezeich-

net. Der institutionalisierte Kunstraum verleiht allem, was in ihm gezeigt wird, die Aura von

Kunst, wie bereits Marcel Duchamp mit seinem ersten Readymade zeigte (vgl. O’Doherty,

1996: 8ff. u. Bonnet, Anne-Marie (2004): Kunst der Moderne. Kunst der Gegenwart. Heraus-

forderung und Chance. Köln, 24). O’Doherty weist darauf hin, dass „die Geschichte der mo-

dernenKunst [...]mit diesemRaum [demGalerie-Raum] aufs Engste verknüpft [ist]. [...] [Hier

entsteht] [d]as Bild eines weißen, idealen Raumes [...], das mehr als jedes einzelne Gemälde

als ‚das‘ archetypische Bild der Kunst des 20. Jahrhunderts gelten darf. [...] Die ideale Galerie

hält vom Kunstwerk alle Hinweise fern, welche die Tatsache, daß es ‚Kunst‘ ist, stören könn-

ten. Sie schirmt dasWerk von allem ab, was seiner Selbstbestimmung hinderlich in denWeg

tritt“ (O’Doherty, 1996: 8f.).

29 Lüthy, Michael (2009): Struktur und Wirkung in der Performance-Kunst. In: Vöhler, Mar-

tin/Linck, Dirck (Hrsg.): Grenzen der Katharsis in den modernen Künsten. Transformationen

des aristotelischen Modells seit Bernays, Nietzsche und Freud. Berlin/New York, 224f. Die

Performance-KünstlerInnen bestritten das autonomieästhetische Verständnis der Kunst, das

nicht mehr wie zu Beginn der Moderne als großes Versprechen, sondern als Last empfunden

wurde, „da es nur noch die Funktion zu haben schien, die Wahrnehmung von Kunst von der-

jenigen der Realität abzusondern und die menschliche Wahrnehmung auf den Sehsinn zu

begrenzen“ (Lüthy, 2009: 225).

30 Der Begriff »Betriebssystem Kunst« (BSK) wurde 1994, in Anlehnung an die Computertech-

nik, von Thomas Wulffen eingeführt und beschreibt die Selbstreferentialität des Kontextes

künstlerischer Arbeiten, Werke und Prozesse, die sich eben auf das BSK beziehen und die-

ses mitkonstituieren. Es entwickelte sich aus dem modernen Ausstellungswesen heraus –

Duchamps erstes Readymade kann in diesem Kontext als Paradigmenwechsel angesehen

werden – und verschärfte sich im spätkapitalistischen Museums- und Galeriebetrieb zuneh-

mend (vgl.Wulffen, Thomas (1994): BetriebssystemKunst. Eine Retrospektive. In: KUNSTFO-

RUM international, Band 125: Betriebssystem Kunst, 51ff.). „Mit ‚Betriebssystem Kunst‘ (BSK

[...]) werden die Strukturen, Prozesse, Regeln, Faktoren und Agenten des gesamten Prozes-

ses der Kunst-Werdung bezeichnet. [Der Begriff BSK meint hier] [...] im allgemeinen, gene-

rischen Sinn das Zusammenspiel zwischen handfesten materiellen, ökonomischen und ver-

waltungstechnischen (institutionsbezogenen) sowie immateriellen Aspekten (neue Trends,

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


16 Ästhetik der Autonomie

Assimilation durch die Kulturindustrie und dem kapitalistischen Warenfetischis-

mus und setzt für ihre Aktionen im Kampf gegen den „Versuch, der Pluralität Herr

zu werden, [der] immer gleichbedeutend mit dem Versuch [ist], die Öffentlichkeit

überhaupt abzuschaffen“31, auf die künstlerische Aneignung öffentlicher Räume

und die potenzielle Partizipation aller.

Für ihre provokativen Tabu- und Grenzverletzungen, die die Performance-

Kunst seit jeher charakterisiert, eroberten die KünstlerInnen sich also einen

Raum, über den das Betriebssystem Kunst keine Kontrolle hatte, artikulierten,

indem ihre ephemeren Aktionen sich der Zuschreibung eines Marktwerts ver-

weigerten, eine grundlegende Kapitalismuskritik und unterliefen, indem sie auf

die emotionale Beteiligung aller abzielten, die Ziele der Kulturindustrie, mittels

der Kunst abzulenken, zu beruhigen und zur systemtragenden Verschleierung

beizutragen. Da also die Performance-Kunst gerade nicht auf Kontemplation und

Amüsement abzielt32 und sich dazu in den Dienst der Herrschenden stellt, kann

sie fundamentale Herrschaftsstrukturen und Unterwerfungsmethoden aufzeigen

und kritisch infrage stellen und konnte sich bis in die Gegenwart ihren genuin

„anarchischen Zug“33 bewahren. So vermag sie es nach wie vor, indem sie den

Finger – nicht nur im übertragenen Sinne – in die Wunde legt, einen transforma-

torischen Anspruch für sich zu reklamieren, der sich über die TeilnehmerInnen

auch auf die Gesellschaft erstrecken soll.

Insofern ist ihr das Potenzial zu eigen, in mehrfacher Hinsicht politisch wirk-

sam zu werden, denn innerhalb der Kunstwelt versucht sie, die Grenzen dieser

auszudehnen und gleichzeitig zielt sie thematisch auf zeit- und kulturimmanente

ethische und soziopolitische Missstände ab. Sie tritt also gegen ihre Reglementie-

rung und Beherrschung durch die „Institution Kunst“ und die bereits von Adorno

beklagteWarenförmigkeit sowie die immer weiter voranschreitende Kommerziali-

Deutungsmoden und Bedeutungszuweisungen). Es geht um die Konstitutionsbedingungen

von Kunstwerken innerhalb der Distributions- und Vermittlungsprozesse“ (Bonnet, 2004:

89).

31 Arendt, 2002: 279.

32 Horkheimer/Adorno, 2010: 134ff., 138ff. u. 141ff. Die Kulturindustrie erweist sich als Herr-

schaftsinstrument, das die Menschen vom kritischen Denken ablenken will (vgl. Horkhei-

mer/Adorno, 2010: 149 u. 161f.). Sie vermittelt auf unterschwellige Weise, dass die Brechung

des „individuellen Widerstands [...] die Bedingung des Lebens in dieser Gesellschaft ist“

(Horkheimer/Adorno, 2010: 147) und verschleiert dabei ihre eigene Motivation. Zu diesem

Zweck wird Kunst zum Konsumgut, gehorcht nur noch den Regeln des Marktes und soll

ausschließlich zur Unterhaltung und Entspannung dienen (vgl. Horkheimer/Adorno, 2010:

166f.), denn: „Vergnügtsein heißt Einverstandensein [...] Die Befreiung, die Amusement ver-

spricht, ist die von Denken als von Negation“ (Horkheimer/Adorno, 2010: 153).

33 Goldberg, RoseLee (2014): Die Kunst der Performance. Vom Futurismus bis heute. München,

8.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Einleitung 17

sierung der Kultur ebenso an34 wie gegen die Entfremdung und die Auswirkungen

der Hierarchisierung dichotomer Pole. Und genau dies schien Adorno im Busenat-

tentat zum Verhängnis geworden zu sein; denn es ist eine Sache, das Andere, das

zu Beherrschende in Form realer Leiblichkeit, Nacktheit, Weiblichkeit, Emotiona-

lität und eingreifenden Handelns philosophisch, rational sowie kritisch zu denken

und zu ergründen. Dagegen ist es eine andere Sache dies am eigenen Leib zu erle-

ben, sich dem Tabubruch ausgesetzt zu sehen und sich emotional davon hautnah

berührt zu fühlen.

In derartigen Aktionen zeigt sich also die Radikalität der Zusammenführung

von Theorie und Praxis, von Geistigkeit und Leiblichkeit, von Intellekt und Emo-

tionalität, von Weiblichkeit und Männlichkeit in ihren verstörenden Auswirkun-

gen auf die RezipientInnen. Hier lässt sich bereits erahnen, was eine derartige

Zusammenführung von politischer Kunst und alltäglichem Leben in denen aus-

löst, die sich ihr ausgesetzt sehen. Als dezidiert politische Kunstform muss sich

die Performance-Kunst von ihrem Beginn an der Dienstbarmachung des Staates

als staatstragende und -erhaltende Kunst, wie es Platon von Kunst forderte, und

ihrer Kontrolle durch die „Institution Kunst“ ebenso widersetzen wie der Kontem-

plation und dem theoretischen Zugang zu ihr, denn sie kann nicht um ihrer selbst

willen existieren, „da ihr politisches Engagement nur in Abhängigkeit zum Rezi-

pienten, zum Leben und durch das werkimmanente Kommunikationspotenzial zu

Tage tritt“35.

Die Frage, der sich diese Arbeit deshalb widmet, ist demnach die nach ihren

Kommunikationsmodi ebenso wie nach den politischen und ethischen Forderun-

gen, die sich aus ihren Wesensmerkmalen ableiten lassen. Um im Folgenden also

zu klären, wie die Performance-Kunst ethisch und politisch auf ihre TeilnehmerIn-

nen einzuwirken versucht, welche Appelle sie an den Einzelnen richtet und welche

Dichotomien sie dabei in den Fokus nimmt, werden insbesondere ihre Kommuni-

kationsqualitäten zu beleuchten sein, da sie es sind, die zur Beurteilung politisch

und ethischmotivierter Kunst herangezogen werdenmüssen. Nur indem der Blick

auf die kommunikativen Stärken – und auch Schwächen – der Performance-Kunst

gerichtet wird, kann letztlich beurteilt werden, ob sich ihr politischesThema als Or-

nament, als dekoratives Muster erweist36 oder ob sie tatsächlich imstande ist, eine

34 Horkheimer/Adorno, 2010: 167ff.

35 Kikol, 2018: 48.

36 Kikol, 2018: 55. Larissa Kikol legt schlüssig dar, wie Kunst im Verhältnis zu ihrem politischen

Wirkungswillen verstanden werden muss: „Politisch gemeinte Kunst wird gerade dann po-

litisch, wenn sie einen politischen Willen in sich birgt. Dieser Wille greift aber nur in der

Wahrnehmung der Betrachter, dieWillensstärke einer Arbeit muss somit an seiner Rezipier-

barkeit gemessen werden. Außerdem sollte dieserWille so stark sein, dass er die Form eines

dekorativen Ornaments oder einer banalen Mitmachaktion sprengen würde. Der politische

Wille des Werkes sollte im Stande sein, eine Welt im Sinne totaler Kunst entwerfen zu kön-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


18 Ästhetik der Autonomie

andere Lebenspraxis zu organisieren, die sich durch die von ihr initiierte Trans-

formation ihrer TeilnehmerInnen realisiert.

Wie also mischt sich die Performance-Kunst in die zentralen politischen und

ethischen Themen ihrer Zeit ein und was vermag sie dabei zu leisten? Wie geht

sie mit den Asymmetrien der binären Oppositionen um? Wie versucht sie, ih-

re TeilnehmerInnen aus der abständigen Betrachtung des „Werkes“ herauszulö-

sen und zur emotionalen Teilhabe am Ereignis, mithin zum aktiven Handeln zu

motivieren? Welche Transformationsziele ergeben sich aus der Auflehnung gegen

bestehende Herrschafts- und Unterdrückungsstrukturen und wie also lässt sich

ihr „anarchisches“ Potenzial fruchtbar machen? Ziel ist es, die Auswirkungen einer

Kunstform philosophisch zu ergründen, die Kunst zu einem elementaren Bestand-

teil des Lebensvollzugs potenziell eines Jeden erheben will und sie mit dezidiert

soziopolitischen Transformationsprozessen verknüpft, sowie vom Phänomen der

Performance-Kunst ausgehend ihr gesellschaftskritisches und transformatorisches

Potenzial in seinen Auswirkungen auf die TeilnehmerInnen und folglich auf die Ge-

sellschaft zu untersuchen. Hier gilt es letztlich also mit Blick auf die „Sorgen“ Pla-

tons zu klären, wie gefährlich die Performance-Kunst durch ihre Verknüpfung des

künstlerischen Handelns mit politischen Zielen für die bestehenden Herrschafts-

verhältnisse sein kann und also grundlegend darum, ihre potenzielle Wirkung auf

die TeilnehmerInnen zu klären.

Um sich der Frage zu nähern, wie Performance-Kunst mit den verschiede-

nen Unterdrückungsmechanismen im Zuge der Hierarchisierung binärer Oppo-

sitionen und der damit einhergehenden Entfremdung umgeht, soll im ersten Teil

der Arbeit die Genese der Performance-Kunst skizziert werden und anhand aus-

gewählter Beispiel von Live-Performances eine empirische Grundlage geschaffen

werden, die es zum einen ermöglicht, Kernelemente der Performance-Kunst zu

benennen sowie zum anderen die Basis zur philosophischen Bestimmung dieser

Kunstform zu schaffen. Dabei wird ein kunsthistorischer Zugang zu diesem zeit-

genössischen Phänomen, nicht jedoch ein theaterwissenschaftlicher und tanztheo-

retischer Zugang gewählt, da die Performance-Kunst als Teil der bildenden Kunst

begriffen wird. Überdies werden die zeit- und kulturimmanente Aktualität, die

die Anschlussfähigkeit der Beteiligten gewährleistet, die physische und psychische

nen. Diese Welt muss danach gemessen werden, was sie mit ihren Rezipienten anstellen

kann. Braucht man dafür kunstgeschichtliches oder philosophisches Wissen, kann dasWerk

zwar immer noch gute Kunst sein, aber eben keine politische Kunst. Undmöchte ein Künstler

ganz bewusst einWerk losgelöst von Zweck, Inhalt und Nützlichkeit schaffen, kann auch das

qualitativ überzeugen, solange er damit keine ethischen, politischen Botschaften vertreten

will. Aber auch das reine, illustrative Aufzeigen vonMissständen und Problemen reicht in der

digitalen Zeit nicht mehr aus, um ein eingängiges Kunstwerk zu produzieren“ (Kikol, 2018:

58).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Einleitung 19

Grenzerfahrung, die politische Intention undAktion sowie die potenzielleMöglich-

keit und Notwendigkeit des Eingreifens durch ZuschauerInnen als zentrale Krite-

rien zur Auswahl der im ersten Kapitel behandelten Performances herangezogen.

Das, was im Folgenden als Performance-Kunst bezeichnet wird,meint konkret also

immer Live-Performance-Kunst.

Im zweiten Teil der Arbeit werden zunächst die ästhetischen Schriften Hegels,

Nietzsches und Heideggers betrachtet, um anhand ihrer jeweiligen Bestimmung

„großer“ Kunst und dem, was diese ihres Erachtens leisten muss, um nicht der Be-

liebigkeit anheimzufallen, Kriterien für selbst- und weltstiftende Kunst auszuma-

chen, die im expliziten Rekurs auf die attische Theater-Kunst vor der platonischen

Dichterzensur der Kunst soziopolitische und ethische Relevanz zusprechen und ihr

im Alltag des Menschen eine elementare Funktion einräumen. Hier werden Lesar-

ten und Interpretationsvorschläge entwickelt, die es ermöglichen, die Gemeinsam-

keiten ebenso wie die Unterschiede im Anspruch an die Kunst und ihre Verknüp-

fung mit ethischen und soziopolitischen Zielen sowie die den Ästhetiken inhären-

ten Gesellschaftskritiken zu erfassen, um schließlich den Bogen zu spannen zu den

im selben Kapitel betrachteten dezidiert ethischen und politischen Konzeptionen

Badious und Foucaults.

Sowohl Hegel als auch Nietzsche und Heidegger begreifen die Auswirkungen

der Philosophie Platons auf die Kunst als Zäsur im Kunstschaffen und der Kunst-

rezeption, die zum Bedauern Nietzsches und Heideggers seitdem nicht hinläng-

lich und nachhaltig überwunden werden konnte. Sie stellen der Kunst ihrer Zeit

die attische Kunst als das Exemplum einer Kunst gegenüber, die nicht Selbstzweck

ist und die den Menschen tief zu berühren und einen Transformationsprozess in

Gang zu setzen vermag, der signifikant Einfluss auf sein Selbst- und mithin auf

sein Weltverstehen nimmt. Ihr Bild der attischen Kunst ist dabei eng verknüpft

mit einer grundlegenden Gesellschaftskritik und vernäht Kunst nicht nur mit dem

Leben, sondern auch mit dezidiert politischen Zielsetzungen. Für Nietzsche und

Heidegger ist damit auch die Hoffnung verbunden, durch Kunst der sich stetig

steigernden Entfremdung entgegentreten zu können. So versuchen sie, eine erneut

weltstiftende Kunst auszumachen und geben die Hoffnung auf eine Kunst, die Le-

benspraxis ist, nicht auf, während Hegel die attische Tragödie als Höhepunkt der

Kunst begreift, ihren Zenit jedoch als unwiederbringlich überschritten ansieht.

Die hermeneutische Auseinandersetzung mit diesen Ästhetiken soll dabei, vor

der Folie der im ersten Kapitel herausgearbeiteten Kernelemente der Performance-

Kunst, zu einer Bestimmung von Analysekategorien führen, die für die Betrach-

tung der Performance-Kunst fruchtbar gemacht werden können. So wird versucht,

das „Heroische“ der attischen Kunst, wie es Hegel denkt, das „Dionysische“, wie es

Nietzsche auch für seine Zeit starkzumachen versucht, und das „Ereignishafte“ der

Kunst, wie es von Heidegger und später auch von Badiou in dezidierter Verknüp-

fung zu seiner Gesellschafts- und Kapitalismuskritik gedacht wurde, im Horizont

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


20 Ästhetik der Autonomie

der Performance-Kunst zu erfassen. Spätestens mit den ethischen und politischen

Implikationen der Badiou’schen Ereignisontologie wird schließlich auch explizit

der Bogen zurück zu den ethischen Aufgaben der Kunst und der Autonomie des

Einzelnen gespannt und mit der Betrachtung der „Ästhetik der Existenz“, wie sie

Foucault denkt, beschlossen. Denn Foucault überführt die Kritik an der Trennung

von Kunst und Leben in eine ethische Konzeption, die den Menschen dazu aufruft,

sich selbst zu gestalten mit dem Ziel, sein eigenes Leben als Kunstwerk zu betrach-

ten und ein Ethos auszubilden, das auf Freiheit basiert37. Seine Forderung nach

einer erneuten Zusammenführung von Kunst und Leben geht also nicht von der

Kunst, sondern dezidiert vom sich frei gestaltenden Individuum aus, das, vor der

Folie der ethischen und politischen Dimensionen des Verhältnisses vom Selbst und

anderen, eine politisch-ästhetische Wahl trifft, die neue Denk- und Handlungsop-

tionen erschließt und so gesellschaftskorrektive Wirkmächtigkeit erlangt.

Im ersten Teil der Arbeit wird also das konkrete Phänomen »Performance-

Kunst« zu beleuchten sein, um die Kernelemente dieser Kunstform herauszuarbei-

ten. Daran anknüpfend werden im zweiten Teil die Ästhetiken Hegels, Nietzsches,

Heideggers (und Badious) sowie die Ethik Foucaults auf ihre Konzeptionen einer

Kunst, die Lebenspraxis ist, untersucht, umAnalysekategorien für eine Philosophie

der Performance-Kunst zu generieren. Beide Teile gemeinsam bilden schließlich

die Basis für die im dritten Teil zu unternehmende philosophische Würdigung des

Phänomens Performance-Kunst, sowohl in ihrem ästhetischen als auch in ihrem

ethischen und politischen Anspruch und Potenzial.

Im dritten Teil der Arbeit soll also abschließend eine Zusammenführung der

Kernelemente der Performance-Kunst mit den Analysekategorien der betrachte-

ten ästhetischen und ethischen Konzeptionen sowie weiterer politischer und ethi-

scher Philosophien, die dem gesellschaftlichen und ideologischen Entstehungs-

kontext der dezidiert zeitimmanenten Performance-Kunst Rechnung tragen, zu

einem Blick auf die Performance-Kunst verhelfen, der über die Schaffensimpul-

se der einzelnen KünstlerInnen, ihre politischen Ziele und ihre Methodiken der

Transformation eine utopische Dimension dieser Kunstform abzuleiten ermög-

licht. Hier wird also einerseits der Frage nachgegangen, welche Methoden der

Kommunikation sie verwenden, ummit ihren gesellschaftskritischen Ideen ihr Pu-

blikum „anzustecken“, und welche neuen Denk- und Handlungsoptionen sich über

die Teilnahme an einer Live-Performance ergeben können, d.h., welche politisch-

ästhetische Wahl sie nahelegen. Andererseits und damit zusammenhängend wird

zu klären sein, ob sie womöglich in der Lage sind, in Nachfolge des attischen Grie-

chenlands vor der Verbannung des Künstlers aus dem Staat durch Platon ihr ei-

37 Foucault, Michel (2007b): Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit.

In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst.

Frankfurt am Main, 201.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Einleitung 21

genes „Ende“38 im Hegel’schen Sinne zu überwinden und wieder wirkmächtig zu

sein; ob sie also im kunstphilosophischen Sinne Kunst sind und was sie heute zu

leisten vermögen.

Es soll ein Begriff von Performance-Kunst entwickelt werden, der es zum ei-

nen ermöglicht, ihre Spezifika zu benennen und philosophisch einzuholen, zum

anderen ihre potenzielle Relevanz auf die Subjektkonstitution der Beteiligten zu er-

gründen.Der Titel dieser Arbeit Ästhetik der Autonomie greift folglich die sogenannte

„Autonomie der Kunst“ nur in ihrer Relevanz für die Entstehung und Entwicklung

der Performance-Kunst auf, bezieht sich aber, in der dezidierten Abgrenzung der

Performance-Kunst von „l’art pour l’art“, auf die von ihr lancierte Transformation

des Subjekts, sodass es im Folgenden um die inhaltliche Bestimmung der »Autono-

mie« im Sinne einer Freiheit von und Freiheit für gehen wird. Ausgehend von einer

der avanciertesten zeitgenössischen Kunstformen, die den Anspruch erhebt, auf

ihre RezipientInnen konkret politisch und ethisch Einfluss zu nehmen, zielt die

vorliegende Arbeit auf die Autonomie des zeitgenössischen Subjekts – sie widmet

sich der Autonomie des Menschen und nur insofern auch der der Kunst.

So wird es um die positive Bestimmung der potenziellen Auswirkungen der

Performance-Kunst auf ihre TeilnehmerInnen und den daraus resultierenden

gesellschaftlichen Implikationen zu tun sein, um in Anlehnung an Jean-Paul

Sartre die Frage zu beantworten, was geschehen würde, wenn alle Menschen

Performance-Kunst erleben würden und nicht nur einige wenige39. Da es kaum

Aussagen von TeilnehmerInnen, geschweige denn Langzeitstudien zu den Aus-

wirkungen einer Performance auf ihre ZuschauerInnen gibt und sich darüber

hinaus bislang nur wenige PhilosophInnen explizit dieser Kunstform zuwenden40,

soll hier eine Ästhetik versucht werden, die der Performance-Kunst nicht nur aus

kunstphilosophischer, sondern auch aus ethischer und politischer Perspektive

gerecht zu werden vermag. Es werden also belastbare Kriterien für einen Begriff

38 Hegel, GeorgWilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen über die Ästhetik [VÄ], Band I-III. Werke

in 20 Bänden (Band 13-15). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausga-

be nach der verbesserten zweiten Auflage Heinrich Gustav Hothos von 1842. Redaktion Eva

Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main, I/24f.

39 Vgl. Sartre, Jean-Paul (1981): Was ist Literatur? GesammelteWerke in Einzelausgaben. Schrif-

ten zur Literatur Bd. 3. Herausgegeben, neu übersetzt undmit einemNachwort von Traugott

König. Hamburg, 27.

40 Zwar existiert eine Vielzahl profunder Arbeiten, die sich Tanz- und Theaterperformances zu-

wenden und auch substanzielle Auseinandersetzungen mit einzelnen Elementen und Phä-

nomenen der Performance-Kunst aus dezidiert kunstwissenschaftlichen Blickwinkeln, aber

bislang gibt es nur wenige systematische Versuche, der Performance-Kunst philosophisch

gerecht zu werden. Die PhilosophInnen, die sich eigens der Performance-Kunst widmen, tun

dies, wie beispielsweise Dieter Mersch, nicht mit einem expliziten Fokus auf ihren politi-

schen und gesellschaftstransformativen Anspruch. Siehe hierzu: Mersch, Dieter (2002): Er-

eignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen. Frankfurt am Main.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


22 Ästhetik der Autonomie

der Performance-Kunst gesucht, die die Frage zu klären ermöglicht, wie eine

Performance beschaffen sein muss, um wirkmächtig und folglich gelungen zu

sein, und mithin ob und wie Performances mehr sein können als Phänomene der

Kulturindustrie, ob sie reines Spektakel41 sind oder unter welchen Bedingungen

ihnen ein emanzipatorisches Moment innewohnt. Diese Kriterien sollen die Ab-

grenzung zwischen Performance-Kunst und Unterhaltung erleichtern, aber auch

zwischen Performance-Kunst und anderen Formen des politischen Protests oder,

mit Blick auf das Busenattentat auf Adorno, womöglich des Terrors.

Im Folgenden soll also das Bild einer Kunstform gezeichnet werden, die ver-

mutlich undmit Hark und Villa gesprochen, „Komplexitätsreduktion nicht für eine

angemessene Strategie hält“, die sich nicht damit zufrieden geben will, „Gefühle

gegen Statistiken, Zahlen gegen Affekte auszuspielen“ und sich gerade deshalb „den

Dingen von Belang, den Dingen, die uns angehen,mit Leidenschaft, Empathie und

dem Willen zur Differenzierung“ zuwendet42.

41 Kursorisch gesprochen bezeichnet Debord mit »Spektakel« einen sozioökonomischen Zu-

stand, der das gesellschaftliche Verhältnis zwischen denMenschen prägt, die vom Spektakel

nur als Getrenntes vereinigt werden (vgl. Debord, Guy (1996): Die Gesellschaft des Spekta-

kels. Berlin, 14 u. 25f.). Die Gesellschaft des Spektakels bezeichnet letztlich die Entfremdung

im Spätkapitalismus, die durch die verschiedenen Phänomene der Kulturindustrie und des

Warenfetischismus – also auch durch die Kunst – getragen wird (vgl. Debord, 1996: 31f. u.

161ff.). „In allen seinen besonderen Formen – Informationen oder Propaganda, Werbung

oder unmittelbarer Konsum von Zerstreuung – ist das Spektakel das gegenwärtige ‚Modell‘

des gesellschaftlich herrschenden Lebens. [...] Form und Inhalt des Spektakels sind identisch

die vollständige Rechtfertigung der Bedingungen und der Ziele des bestehenden Systems“

(Debord, 1996: 15). „Das Spektakel ist das ‚Kapital‘ in einem solchen Grad der Akkumulation,

daß es zumBildwird“ (Debord, 1996: 27). Die Realität wird durch eine Scheinwelt ersetzt, rea-

les Erleben durch sein Surrogat (vgl. Debord, 1996: 13). „Die durch das Spektakel prinzipiell

geforderte Haltung ist diese passive Hinnahme, die es schon durch seine Art, unwiderlegbar

zu erscheinen, durch sein Monopol des Scheins faktisch erwirkt hat“ (Debord, 1996: 17). Für

die KonsumentInnen heißt das, dass „[n]eben der entfremdeten Produktion der entfremde-

te Konsum zu einer zusätzlichen Pflicht für dieMassen [wird]“ (Debord, 1996: 35) und sich die

Menschen immerweiter von ihrem realen Leben, von ihren EmotionenundBedürfnissen ent-

fremden (vgl. Debord, 1996: 20 u. 26). „Das Spektakel ist die technische Verwirklichung der

Verbannung der menschlichen Kräfte in ein Jenseits; die vollendete Entzweiung im Inneren

des Menschen“ (Debord, 1996: 20) mit dem Ziel der Aufrechterhaltung und Weiterentwick-

lung des herrschenden kapitalistischen Systems (vgl. Debord, 1996: 21ff.), „in der die Ware

sich selbst in einer von ihr geschaffenen Welt anschaut“ (Debord, 1996: 41).

42 Hark, Sabine/Villa, Paula-Irene (2017): Unterscheiden undHerrschen. Ein Essay zu den ambi-

valenten Verflechtungen von Rassismus, Sexismus und Feminismus in der Gegenwart. Biele-

feld, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


1 Rebellische Körper

Eine Geschichte der Performance-Kunst

„Art can only be done in destructive soci-

eties that have to be rebuilt.“1

Der menschliche Körper ist ein altbekanntes Sujet der bildenden Künste und ein

prädestiniertes Instrument der Veranschaulichung sozialer, kultureller, politischer

und ideologischer Maximen. An ihmwurden stets die soziokulturellen Normen so-

wie die hegemonialen Verwerfungsmechanismen verdeutlicht.Ob dermenschliche

Körper nun in der Antike den Göttern irdische Gestalt verlieh, ob er im Mittelalter

zur Übermittlung der christlichen Glaubensinhalte diente oder in der Neuzeit zur

Idealisierung des Männlichen und der Darstellung der Schönheit des Weiblichen,

der menschliche Körper war stets privilegiertes Motiv der Künste. Dem realen, be-

wegten menschlichen Körper wurde jedoch im Bereich der Bildenden Kunst erst

im Zuge der Historischen Avantgarde Bedeutung beigemessen2. Hier konnte der

menschliche Körper als ästhetisches Material deshalb relevant werden, weil die

Aktionskunst, beginnend mit ihren Anfängen in der Avantgarde, Ausdruck einer

Ästhetik ist, in der dem künstlerischen Subjekt Autonomie zugestanden wird. Mit

dem Körper wurden fortan die Diskurse über den Körper – auch in ihren ethischen

und politischen Dimensionen – verhandelt3.

Aus diesem Grund soll hier der Terminus »Performance-Kunst«, in Anlehnung

an RoseLee Goldberg, so weit gefasst werden, dass die avantgardistischen Kunstak-

tionen der klassischen Moderne, aber auch die Aktionskunst der 1950er-Jahre un-

ter diesen Begriff subsumiert werden können, obwohl er gemeinhin nur auf jene

1 Abramović, zit. nach Kaplan, Janet A. (1999): Deeper and Deeper: Interview with Marina

Abramović. In: Art Journal 58(2), 13.

2 Vgl. Bonnet, Anne-Marie (2002): „Body Turn“ von Bildern und Körpern [unveröffentlichtes

Manuskript], 1f. Mit der Performance-Kunst kam es zu einer kategorialen Verschiebung im

Umgang mit dem Körper als Thema und Medium in der Kunst, sodass sich Körperdarstel-

lungen nicht mehr durch ihre enge Verwobenheit mit ikonografischen Herleitungen, mit

vorgängigen Texten wie der Bibel oder Texten der griechischen Mythologie oder durch ihre

Funktion bei der Erforschung medizinischer oder antatomischer Fragen auszeichneten (vgl.

Flach, 2003: 12).

3 Vgl. Flach, 2003: 12 u.16.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


24 Ästhetik der Autonomie

Künste angewendet wird, die sich im Zuge der performativenWende entwickelten,

also seit den 60er-Jahren des 20. Jahrhunderts4.

Unter »Performance-Kunst« werden im Rekurs auf Sybille Krämer im Folgen-

den jene an die Aufführung singulärer Ereignisse geknüpften Künste des Han-

delns verstanden5, die die Körper der KünstlerInnen oder die anderer, wie die

der RezipientInnen, zum Medium der Kunst machen. So werden unter dem Be-

griff »Performance-Kunst«, der eine große Spannweite von Ereignissen und Kon-

texten umfasst, diverse künstlerische Praktiken gebündelt, die auf den Prozess

des Kunstschaffens mehr Wert legen als auf das resultierende Objekt6. Dabei ist

die Performance-Kunst Teil der bildenden Kunst7, nicht nur weil sie von bilden-

den KünstlernInnen als Grenzüberschreitung der traditionellen Kunstgattungen

betrieben wurde, sondern weil ihre TeilnehmerInnen, die KünstlerInnen und das

Publikum, in einem realen Raum-Zeit-Kontext ausschließlich sie selbst sind und

so eben nicht dem theatralen Als-ob folgen8 – nichts ist gespielt, alles ist echt9.

So lässt sich auch die Aussage Susan Sontags über die Zentralität der intendier-

ten Unbestimmtheit des Happenings generell auf Performance-Kunst übertragen.

Es wird nichts hergestellt und es kann auch nichts verkauft werden. Am Happe-

ning kann nur teilgenommen werden, es wird an Ort und Stelle verbraucht, seine

4 Erstmals 1979 beschreibt RoseLee Goldberg die Geschichte der Performance-Kunst ausge-

hend von ihren Anfängen im Futurismus. In der zweiten Ausgabe ihres Werkes Performance

Art, from Futurism to the Present zeichnet sie die Entwicklungslinien der Performance-Kunst

bis in die 1980er-Jahre nach und ergänzt dies in der vierten Ausgabe, die 2014 auch in deut-

scher Übersetzung erschien, um die Entwicklung jener Kunstform bis in das beginnende 21.

Jahrhundert.

5 Vgl. Krämer, 2005: 16f.

6 Vgl. Dennis, Kelly (1998): Performance Art. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclopedia of Aesthet-

ics. Volume 3. Oxford, 467 u. Fiebach, Joachim (2002): Performance. In: Barck, Karlheinz

u.a. (Hrsg.): Ästhetische Grundbegriffe. HistorischesWörterbuch in sieben Bänden (Band 4).

Stuttgart/Weimar, 741f. Die Performance-Kunst wird auch als »body art«, »post-object art«,

»live art« und »event art« bezeichnet.

7 Obwohl eine distinkte Abgrenzung zwischen Theater, Tanz und Bildender Kunst anhand der

Literatur zur Performance-Kunst nicht möglich ist, soll im Folgenden die Performance-Kunst

als Teil der Bildenden Kunst betrachtet werden.

8 Zur Unterscheidung zwischen Performance und anderenmusikalischen oder theatralen Auf-

führungsverfahren äußert sich Keti Chukhrovwie folgt: „Performances entstehen und entfal-

ten sich quasi ‚ex nihilo‘ [...]. Der Sinn einer Performance artikuliert sich also imGegensatz zu

einer Aufführungshandlung in einer zeitlichen Dimension, die sich von der an Rhythmus ori-

entierten Zeitspanne einer Theater- oder Musikaufführung wesentlich abhebt“ (Chukhrov,

Keti (2012): Anthropologie des Aufführens. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer, Georg/Weibel,

Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. Katalog zur Ausstel-

lungMoments. EineGeschichte der Performance in 10Akten. ZKM,Museum fürNeueKunst, Karls-

ruhe, 8. März-29. April 2012. Köln, 39f.).

9 Vgl. Jappe, Elisabeth (1993): Performance, Ritual, Prozeß. Handbuch der Aktionskunst in Eu-

ropa. München/New York, 9f. u. Fiebach, 2002: 741f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 25

Zeit ist die Gegenwart. Happenings, und diesen Aspekt unterstreicht Sontag, sind

nicht Theater, selbst wenn das Theater als reines Schauspiel verstanden wird, da

sie keiner festgelegten „Partitur“ folgen. Im Happening gibt es weder Schauspie-

lerInnen noch Bühne. Die Distanz zwischen DarstellerInnen und ZuschauerInnen

wird aufgehoben und die ZuschauerInnen werden körperlich einbezogen10.

Gerade in der physischen Präsenz der KünstlerInnen und in der Aktivierung

des Publikums liegt also das innovative Moment der Performance-Kunst. Die Be-

trachtenden sind nicht mehr KonsumentInnen, sondern aktiver Bestandteil des

»Ereignisses«11. Die KünstlerInnen initiieren zwar die Performance, letztlich lie-

gen die Entwicklung und der Ausgang des Ereignisses jedoch in den Händen aller

Beteiligten. Performances sind demnach aufgrund der ihnen immanenten Singu-

larität weder wiederholbar noch ausstellbar. Hier steht kein rezipierendes Subjekt

einem Kunstobjekt gegenüber, hier treffen Subjekte aufeinander, die die Grenzen

zwischen ihrem Selbst und dem der anderen im freien Raum der Kunst erst aus-

loten müssen.

Die Performance-Kunst ist ein nahezu unbegrenzt erweiterbares Medium,

das sich, so Goldberg, durch seine permanenten Tabubrüche, durch seine endlose

Variabilität auszeichnet und im Kern anarchisch ist. Von KünstlerInnen ausgeübt,

die die Begrenzungen etablierter Kunstgattungen sprengen wollten, sollte die

Performance-Kunst von Beginn ihres Erscheinens an das Publikum direkt anspre-

chen12. Ihr ephemerer Charakter und die ihr immanente Prozessualität sowie das

Fehlen von Kunstobjekten erschwert trotz der Dokumentation der Performances

durch Fotografie oder Film, trotz ihrer Verschränkung mit der Medienkunst13,

10 Vgl. Sontag, Susan (2006): Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen. Frankfurt amMain,

312ff.

11 Der Begriff »Ereignis«, der ein zentraler Terminus in der wissenschaftlichen Auseinander-

setzung mit Performance-Kunst ist, geht ursprünglich auf Martin Heidegger zurück (siehe

hierzuWallenstein, Sven-Olov (2012): Ereignis-Denken. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer, Ge-

org/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. Katalog

zur AusstellungMoments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. ZKM, Museum für Neue

Kunst, Karlsruhe, 8. März-29. April 2012. Köln, 23ff.). Dem Potenzial und der Problematik, die

diesem Rekurs auf Heideggers Terminologie für eine Betrachtung der Performance-Kunst

innewohnen, soll im Kapitel 2.3 nachgegangen werden.

12 Vgl. Goldberg, RoseLee (1988): Performance Art. From Futurism to the Present. London, 9.

13 Siehe zur Verschränkung von Körperkunst und Medienkunst die Arbeit Sabine Flachs Körper-

Szenarien. Zum Verhältnis von Körper und Bild in Videoinstallationen. Flach schreibt hier: „[D]ie

Kunst der Postmoderne [wird] als eine ‚transmediale‘ ästhetische Praxis verstanden, für die

als Methode das ‚Cross-Over‘ zwischen den Künsten ausgemacht werden kann, um gleich-

zeitig dennoch die Strategien des Modernismus unter veränderten Vorzeichen fortzuführen.

Damit ist es dieser Kunst möglich, Differenzen aufzuspüren, Zwischenräume zu markieren

und sich dort zu situieren.Mit dieser Tendenz, der die Präsentation veränderter Raumvorstel-

lungen der gegenwärtigen Kultur inhärent ist, vermag diese Kunst es umso mehr, kontextu-

elle Bezüge aufzubauen. […] [Sie zeigt], daß die Einführung technischer Mittel in ein ästhe-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


26 Ästhetik der Autonomie

ihre Ausstellbarkeit und kapitalistische Verwertbarkeit. Sie entzieht sich durch die

sinnesübergreifenden Effekte und den Einsatz diverser künstlerischer und außer-

künstlerischer Materialien der Kategorisierung, sodass der Performance-Kunst

ein nahezumythischer Charakter anhaftet. Durch das Fehlen etablierter Gattungs-

grenzen wurde die Performance zum Experimentierfeld einiger der originellsten

und radikalsten künstlerischen Ausdrucksweisen. Sie wurde in Japan, Europa

und den USA und nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion in großen Teilen

der Welt zur öffentlichen, provokativen Antwort auf globale Missstände und als

Mittel zur Veränderung der politischen, sozialen und künstlerischen Bedingungen

genutzt. Performances reflektieren dabei in besonders eindringlicher Weise den

Zeitgeist und den kulturellen Kontext, aus dem heraus sie entstehen14.

Die Geschichte der Performance-Kunst ist von ihrem Beginn an eine Geschich-

te politisch motivierter Kunst. Bereits die Wegbereiter der Performance, die Fu-

turistInnen und DadaistInnen, strebten die Überwindung der Trennung zwischen

Kunst und Leben an und verstanden ihre Kunst als Instrument der Emanzipation15.

Ziel war es, die herrschenden politischen Verhältnisse zu bekämpfen und eine neue

Gesellschaftsordnung zu etablieren. Sie sagten nicht nur der traditionellen Ästhe-

tik, sondern auch den herrschenden Weltanschauungen den Kampf an. Im Zuge

der historischen Entwicklung veränderte sich jedoch der Zeitgeist und mit ihm die

politischen Forderungen der Avantgarden und Performance-KünstlerInnen, sodass

die beiden Weltkriege ebenso wie beispielsweise die schrittweise globale Durch-

setzung des Neoliberalismus Zäsuren innerhalb der politischen Motivation dar-

stellen und sich eine Verschiebung der politischen und sozialen Kritik von den

Avantgarden der klassischen Moderne bis hin zur zeitgenössischen Performance-

Kunst abzeichnet. Dennoch hat die Performance-Kunst an politischer Sprengkraft

nichts eingebüßt. Laut Kristine Stiles stellt sie nach wie vor eine Herausforde-

rung an die gesellschaftlichen Konventionen undMoralvorstellungen dar, während

tisches Material nicht aus bloßer Euphorie an der Technik vollzogen wurde, sondern daß die

thematische Konzentration der Kunst auf den Körper, den Raumund die Interdependenz von

Ephemerisierung und Konkretisierung als künstlerische Praxis, die Technik überhaupt erst in

eine ästhetische Struktur aufnimmt. Phänomene der Kunst werden also nicht durch techni-

sche Prozesse ersetzt, sondern dieMediatisierungstendenzenwerden zu künstlerischen Pro-

zessen herangezogen und haben somit als ‚Kunst‘ Auswirkungen auf ästhetische Systeme“

(Flach, 2003: 16 u. 17f.).

14 Vgl. Carlos, Laurie (2004): introduction. Performance art was the one place where there were

so few definitions. In: Goldberg, RoseLee: Performance. live art since the 60s. NewYork, 9ff. u.

Stiles, Kristine (2000): Afterword: Quicksilver and Revelations. Performance Art at the End of

the Twentieth Century. In: Montano, Linda M. (ed.): Performance artists talking in the eight-

ies: sex, food, money/fame, ritual/death/compiled. London/Los Angeles, 477ff.

15 Vgl. Bürger, 2007: 72f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 27

sie die höchsten ethischen Prinzipien aufrechterhält und die angespannten leibli-

chen, dinglichen und gesellschaftlichen Bedingungen im weltweit sich radikal ver-

ändernden elektronischen und nuklearen Zeitalter spürbar macht16.

Trotz der soziopolitischen und damit auch notwendigen künstlerischen Ver-

änderungen, die sich von den avantgardistischen Anfängen, in denen der Körper

noch nicht primäres Medium der Kunst war, bis zu neoavantgardistischen und

postmodernen Formen entwickelten, die den realenmenschlichen Körper zum ele-

mentaren, ja oftmals zum einzigenMedium der Kunst erhoben, blieb die politische

Stoßrichtung imWesentlichen unverändert: Performance-Kunst stellt das, was un-

ter Kunst und Kultur verstanden werden kann, radikal infrage und bricht bewusst

mit den bisher bekannten Vorstellungen von Kunst und Ästhetik17. Ihr politischer

Anspruch, der mit dem Einsatz des realen menschlichen Körpers undmit der Akti-

vierung des Publikums in besonderem Maße thematisiert und transportiert wird,

zielt darauf ab, traditionelle Denkmodelle und Seinsweisen zu überwinden, und

reagiert direkt auf Veränderungen im Menschen- und Körperbild. Als Kunst der

Grenzüberschreitung18 nutzt sie den rebellischen Körper für das Projekt der Eman-

zipation in performativer Weise.

So verwundert es auch nicht, dass die Performance-Kunst im Zuge der „zwei-

ten Welle der Frauenbewegung“19 zum prädestinierten Medium von Künstlerin-

nen im Kampf um generelle Gleichberechtigung wurde, die sich im Medium der

Performance-Kunst die Macht über ihren Körper eroberten und die traditionelle

Rolle der Frau als Muse in der Kunstgeschichte zugunsten eines selbstbestimm-

ten Umgangs mit dem eigenen weiblichen Körper infrage stellten. Sie nutzten die

16 Vgl. Stiles, Kristine (1996): Performance Art. In: Stiles, Kristine/Selz, Peter (eds.): Theories

and Documents of Contemporary Art. A Sourcebook of Artists’ Writings. Berkeley/Los An-

geles/London, 694.

17 Vgl. Bonnet, 2002: 1f.

18 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 355.

19 In den Gender Studies wird grob zwischen drei Wellen der feministischen Theoriebildung

unterschieden: Die erste Phase wird durch den Gleichheitsfeminismus, die zweite Phase

durch den Differenzfeminismus und die dritte Phase durch den postmodernen Feminismus

markiert. Analog hierzu wird die Frauenbewegung in drei Wellen gegliedert: Die erste, dem

Gleichheitsfeminismus analoge, ist die Frauenbewegung, deren Wurzeln in den Thesen von

Mary Wollstonecraft verortet werden und die in der Suffragetten-Bewegung an der Schwel-

le zum 20. Jahrhundert mündete. Die zweite Welle, die theoretisch zurückgeht auf Simone

de Beauvoires Das andere Geschlecht und analog zum Differenzfeminismus betrachtet wer-

den kann, formierte sich im Zuge der Bürgerrechtsbewegungen der 1960er-Jahre. Die dritte

Welle der Frauenbewegung ab den 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts, die analog zum post-

modernen Feminismus betrachtet werden kann, geht auf die Kritik afroamerikanischer (z.B.

Patricia Hill Collins) und lesbischer (z.B. Judith Butler) Theoretikerinnen zurück (vgl. Scho-

mers, Bärbel (2018): Coming-out. Queere Identität zwischen Diskriminierung und Emanzi-

pation. Opladen, 105ff. u. Scott, John (ed./2014): Oxford Dictionary of Sociology. Feminism

(feminist theory). Oxford, 245f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


28 Ästhetik der Autonomie

Performance-Kunst als exemplarische Sphäre für die weibliche Rebellion gegen pa-

triarchale Geschlechterrollenbilder und als Instrument der Emanzipation, um im

Widerstand gegen die herrschendenDiskurse Freiheitsforderungen zu artikulieren

und die Neubestimmung des Subjekts zugunsten seiner geschlechtsunabhängigen

Autonomie zu forcieren. Da die Performance-Kunst in hohemMaße zeit- und kul-

turabhängig ist und auf jeweils aktuelle politische, soziale und kulturelle Entwick-

lungen reagiert, nutzen die Performance-KünstlerInnen immer jene Mittel, die in

ihrer Zeit die meiste Sprengkraft zu haben scheinen.

Im Folgenden wird eine kunsthistorische Skizze der Entwicklung der

Performance-Kunst versucht, die ausgehend von den Freiheitsforderungen der

FuturistInnen und DadaistInnen20 über die Erweiterung des Kunstbegriffes, bei-

spielsweise bei Joseph Beuys, hin zu zeitgenössischen Performances und schließ-

lich zur feministischen Performance-Kunst führt. Da sich die Performance-Kunst

zum einen aufgrund ihres Facettenreichtums der Einordnung in die gängigen

Kategorien der Bildenden Kunst entzieht und eine strikte Definition deshalb

unmöglich macht, und es zum anderen in der vorliegenden Arbeit im Kern um

die Auswirkungen der Teilnahme an einer Performance zu tun sein wird, wird der

Fokus auf jenen Performances liegen, die live vor Publikum stattfinden, und in

die die BetrachterInnen involviert sind. Videoperformances oder solche, die unter

Ausschluss des Publikums stattgefunden haben und die lediglich filmisch oder

fotografisch festgehalten wurden, werden nicht besprochen.

Anhand der Auseinandersetzung mit exemplarischen Arbeiten sollen der

künstlerische Umgang mit dem jeweiligen Zeitgeist und die damit einherge-

henden politischen und ethischen Forderungen der KünstlerInnen verdeutlicht

werden, um der Frage nachzuspüren, auf welche Missstände Performance-Kunst

reagiert und welche Aufforderungen an die RezipientInnen damit verknüpft sind.

Die nachfolgende kursorische Skizze soll einerseits die Basis für die Bestimmung

der wesensmäßigen Eigenschaften dieser Kunstform bilden, andererseits soll

sie als Fundament zur philosophischen Ergründung der Tragweite des in der

Performance-Kunst vollzogenen Paradigmenwechsels im Kunstschaffen und der

Rezeption dienen.

20 In Bezug auf die Avantgarde-Bewegung des 20. Jahrhundertsmüssen auch Kabarett, Theater

und Lebenskunst unter den Terminus »Performance-Kunst« subsumiert werden (vgl. Dennis,

1998: 467 u. Fiebach, 2002: 741f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 29

1.1 Kunst ist Politik: Avantgardistische Überschreitung ästhetischer
und gesellschaftlicher Konventionen

Bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts suchten KünstlerInnen die ästhetischen

und gesellschaftlichen Konventionen zu überschreiten sowie den Kunstbegriff zu

erweitern und ebneten so dem,was gemeinhin unter demTerminus »Performance-

Kunst« subsumiert wird, denWeg. In ihren Serate nutzten erstmals die FuturistIn-

nen ihre realen Körper als Medium ihrer Kunst und motivierten mittels Provokati-

on und Streit das Publikum zur aktiven Partizipation. Sie versuchten, die Trennung

von Bühne und Zuschauerraum zu überwinden und die Kunst zu einem integralen

Bestandteil des Lebens zu machen. Nach dem Ersten Weltkrieg griffen auch die

DadaistInnen auf den Körper als künstlerisches Ausdrucksmittel zurück und be-

zogen das Publikum als unerlässlichen und verantwortlichen Bestandteil in ihren

Schaffensprozess mit ein. Dabei verstanden sie Kunst als politische Handlung und

soziale Praxis. Obwohl der Zweite Weltkrieg eine signifikante Zäsur darstellt, wur-

de auch nach 1945 an die Grenzsprengung imKunstschaffen, in der Kunstrezeption

und in den Ausstellungspraktiken der historischen Avantgarden angeknüpft.

Im Folgenden sollen die Charakteristika, die zentralen Ziele, Aspekte und

Verdienste der Wegbereiter der Performance-Kunst vor und nach dem Ersten

Weltkrieg sowie direkt nach dem Zweiten Weltkrieg betrachtet werden, da sowohl

in den futuristischen und dadaistischen Aktionen als auch in der Aktionsmale-

rei der 1940er- und 1950er-Jahre Paradigmenwechsel vollzogen wurden, die die

Performance-Kunst seit den 1960er-Jahren erst möglich machten.

Diewohl bedeutendsten Verdienste der historischen Avantgarde-KünstlerInnen

waren der radikale Bruch mit der „Autonomie der Kunst“, also mit „l’art pour l’art“,

infolge ihrer Erweiterung des Kunstbegriffs, infolge ihres Bestrebens, die Tren-

nung von Kunst und Leben aufzuheben. In ihren Manifesten, die Wegweiser

heraus aus der traditionellen Kunst und Werkästhetik waren, propagierten sie

ihren politästhetischen Anspruch21. Sie verstanden sich als Vorhut, die Neuland

betraten, sowohl in politischen als auch in ästhetischen Belangen; sie wollten prak-

tisch werden, sie wollten eingreifen und am gesellschaftlichen Leben gestaltend

teilhaben. Von der Kunst aus wollten sie eine neue Lebenspraxis organisieren,

wobei ihre ästhetischen Strategien und politischen und gesellschaftlichen Ziele

stark divergierten22.

21 Vgl. Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter (1995): Einleitung. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders,

Walter (Hrsg.): Manifeste und Proklamationen der europäischen Avantgarde (1909-1938).

Stuttgart/Weimar, XVIff.

22 Vgl. Damus, Martin (2000): Kunst im 20. Jahrhundert. Von der transzendierenden zur affir-

mativen Moderne. Reinbek bei Hamburg, 20f. u. Bürger, 2007: 67.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


30 Ästhetik der Autonomie

Der Umschlag der modernen Ästhetik in die politästhetische Praxis der Avant-

garden vollzog sich mit der Veröffentlichung des futuristischen Gründungsmani-

fests im Jahre 190923. In diesemManifest kündigte Filippo Tommaso Marinetti den

Aufbruch in eine neue, radikale künstlerische Ära und die totale Abkehr von der

traditionellen Kultur an. Der italienische Futurismus zeichnete sich fortan durch

den Hass auf die überkommene Ästhetik und Ethik und den bürgerlichen Akade-

mismus aus. Die politische Haltung der FuturistInnen war gekennzeichnet durch

eine extreme Verherrlichung des Krieges und des Kampfes, des Nationalismus’ und

des Militarismus’, der Dynamik und des industriell-technischen Fortschritts sowie

durch ein heroischesMännlichkeitsideal und eine ausgeprägteMisogynie24. So war

bereits im Gründungsmanifest zu lesen: „Wir wollen den Mann besingen, der das

Steuer hält [...] Wir wollen den Krieg verherrlichen – diese einzige Hygiene der

Welt – den Militarismus, den Patriotismus [...] und die Verachtung des Weibes“25.

Überdies kam es zu einem Schulterschluss zwischen den italienischen Futuris-

tInnen und Faschisten26, und Marinetti selbst engagierte sich, beispielsweise als

Kulturminister, parteipolitisch unter Mussolini. Der Futurismus bildete damit die

einzige Avantgarde-Strömung, die sich explizit in einer reaktionären rechten Sze-

ne positionierte und somit Teil des bürgerlichen Diskurses war27.

Inhaltlich thematisierten die FuturistInnen in ihrer Kunst die Alltagswirklich-

keit der Moderne, die Technisierung, die Dynamisierung, den Kampf und den

Lärm und stellten so in ihren Serate einen futuristischenMikrokosmos des moder-

nen Lebens dar. Auch die Mechanisierung des menschlichen Körpers wurde zum

Thema ihrer Kunst28. Ihr Ziel war, die italienische Gesellschaft mithilfe der Kunst

23 Vgl. Ehrlicher, Hanno (2001): Die Kunst der Zerstörung. Gewaltphantasien und Manifestati-

onspraktiken europäischer Avantgarden. Berlin, 87.

24 Vgl. Bonnet, 2004: 23, Ehrlicher, 2001: 68ff. u. 131ff. u. De Ponte, Susanne (1999): Aktion im

Futurismus. Ein Versuch zur methodischen Aufarbeitung von „Verlaufsformen“ der Kunst.

Baden-Baden, 96ff. u. 137.

25 Marinetti, Filippo Tommaso (1909): Gründung undManifest des Futurismus. In: Asholt,Wolf-

gang/Fähnders,Walter (Hrsg./1995):Manifeste undProklamationender europäischenAvant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 5f.

26 Dempolitischen Programmdes italienischen Futurismus nach ist „alles [...] erlaubt, nur nicht

Feigling, Pazifist und Antiitaliener zu sein“ (Marinetti, Filippo Tommaso/Boccioni, Umber-

to/Carrà, Carlo/Russolo, Luigi (1913): Politisches Programm des Futurismus. In: Asholt, Wolf-

gang/Fähnders,Walter (Hrsg./1995):Manifeste undProklamationender europäischenAvant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 65).

27 Vgl. Foster, Hal/Krauss, Rosalind/Bois, Yve-Alain/Buchloh, Benjamin H. D. (2004): Art since

1900. Modernism. Antimodernism. Postmodernism. London, 96.

28 ZurMechanisierung desmenschlichen Körpers siehe beispielsweise die PerformanceMacchi-

na tipografica. Hier verkörperten zwölf Darsteller je einen spezifischen Teil einer rotierenden

Druckerpresse, während die bruitistische Hintergrundmusik ihre Mechanisierung symboli-

sierte und ihnen den Takt vorgab (vgl. Goldberg, 1988: 20ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 31

in ein futuristisches Universum zu transformieren, wobei sie durch ihre multime-

dialen Gesamtkunstwerke, durch die Vereinigung unterschiedlicher künstlerischer

Disziplinen und Gattungen zu einer Aktion, das aktive Erleben aller Beteiligten

provozierten29. Insbesondere in den theatralen Aufführungen der FuturistInnen

spiegelte sich diese Zielsetzung wider, denn:

„Das Varieté [...] lebt von Aktualität. [...] Das Varieté ist das einzige Theater, das

sich dieMitarbeit des Publikums zu nutzemacht. Dieses bleibt nicht unbeweglich

wie ein dummerGaffer, sondernnimmt lärmendanderHandlung teil [...] undweil

das Publikum auf diese Weise mit der Phantasie des Schauspielers zusammenar-

beitet, spielt sich die Handlung gleichzeitig auf der Bühne, in den Logen und im

Parkett ab.“30

Ihre Aktionen sollten zu einer „dynamische[n] Sprengung der Psyche des Zuschau-

ers“31 führen. Programmatisch für ihre Aktionen, in denen sie das „Kunstschöne“

als unzeitgemäß und überholt deklarierten, waren neben der dynamisch-aggres-

siven Sprache der FuturistInnen auch Tumulte, denn sie setzten die Inhalte ihrer

Werke auch formal in ihren Veranstaltungen um.

Von der Bühne aus proklamierten sie ihre politisch-weltanschaulichen Ziele,

ohne jedoch eine fiktive Atmosphäre zu kreieren, und schufen so ein neues künst-

lerisches Ausdrucksmittel. Später nutzten sie, zur Herstellung räumlicher Einheit

von KünstlerInnen und Publikum, vermehrt Galerien, die der Auflösung der Tren-

nung von Bühne und Zuschauerraum entgegenkamen. Indem sie sich selbst au-

thentisch, im jeweiligen gegenwärtigenMoment und im direkten Kontakt mit dem

Publikumpräsentierten, hoben sie die Grenzen zwischenKünstlerInnen und Publi-

kum auf. Sie schufen eine neue Stätte des grenzüberschreitenden, gleichberech-

tigten Zusammenwirkens verschiedener künstlerischer und außerkünstlerischer

Tätigkeiten und können als Urzelle der Performance-Kunst bezeichnet werden32.

Ihre Serate, letztlich Propagandaveranstaltungen, waren laut, chaotisch, ag-

gressiv und brutal. Das Publikum war Antagonist und Adressat der futuristischen

29 Vgl. Günzel, Ann-Katrin (2006): Eine frühe Aktionskunst: Die Entwicklung der arte-azione im

italienischen Futurismus zwischen 1910 und 1922. Frankfurt am Main, 227f. u. Gronen, Klaus

(2007): Bedeutung und Eignung des Begriffes Avantgarde für die zeitgenössische Kunst am

Beispiel Jonathan Meese und John Bock. Berlin, 38ff.

30 Marinetti, Filippo Tommaso (1913): Das Varieté. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter

(Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen Avantgarde (1909-1938).

Stuttgart/Weimar, 61f.

31 Šeršenevič, Vadim (1914): Deklaration über das futuristische Theater. In: Asholt, Wolf-

gang/Fähnders,Walter (Hrsg./1995):Manifeste undProklamationender europäischenAvant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 77.

32 Vgl. Wall, 2006: 96f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


32 Ästhetik der Autonomie

KünstlerInnen und wurde durch Anschuldigungen, Beleidigungen und Beschimp-

fungen provoziert, wobei die daraus resultierenden Tumulte von den FuturistIn-

nen intendiert waren, denn die heftigen Publikumsreaktionen, die gekennzeich-

net waren durch Lärm, impulsive Protestrufe, Beschimpfungen der KünstlerInnen,

das Schleudern von Wurfgeschossen sowie Zusammenstöße mit anderen künst-

lerischen Gruppen oder der Polizei, wurden als aktive Umsetzung der futuristi-

schen Weltanschauung und deren Grundbegriffen aufgefasst – Auseinanderset-

zung, Kampf und Dynamik33. Die von den FuturistInnen bewusst konstruierten

Konfliktsituationenwurden verlaufsbestimmend und das Kunstwerk zum gemein-

samen Erlebnis. Ihre Aktionen, die maßgeblich das gesamte Erscheinungsbild die-

ser Bewegung prägten und als entscheidender Teil der futuristisch-künstlerischen

Kommunikation fungierten, erhielten so zwangsläufig, eben durch das Bewusst-

machen von Alltagserfahrung, wirklichkeitskonstituierenden Charakter34.

Dem anfänglichen Schock und der Empörung wich jedoch bald die freudige

Erwartung auf die nächste skandalöse Aktion, sodass das Publikum in kürzester

Zeit die futuristischen Serate nicht nur akzeptierte, sondern sich auch auf die-

se einstimmte und vorbereitete, beispielsweise durch die Mitnahme von Wurfge-

schossen35. Die futuristischen Aktionen wurden zu Ritualen, in denen Gewalt im

Namen eines künstlerischen Ideals ausgeübt und legitimiert wurde. So scheinen

die futuristischen Serate letztlich vom Publikum zur eigenen Triebabfuhr genutzt

worden zu sein, und das bürgerliche Publikum schien die futuristischen Aktionen

als rechtsfreien Raum, in dem die gesellschaftlichen Konventionen für die Zeit des

Spektakels außer Kraft gesetzt waren, schnell schätzen gelernt zu haben.

Mit dem ErstenWeltkrieg endete schließlich die Blütezeit des Futurismus, und

es entstand, als Protestreaktion auf die Schrecken des Krieges, der Dadaismus in

Zürich. Die Eröffnung des Züricher Cabaret Voltaire am 5. Februar 1916 gilt als Ge-

burtsstunde der ultimativen, absolut modernen Avantgarde. Ganz im Gegensatz

zur politischen Stoßrichtung der FuturistInnen waren die DadaistInnen Antina-

tionalisten, Antimilitaristen und Antiimperialisten und setzten sich für eine proto-

globalisierte Identität ein, so dass sie schnell auch in den Zentren New York, Köln,

33 Vgl. Damus, 2000: 98.

34 Vgl. Günzel, 2006: 211ff.

35 Als Beispiel einer solchen Publikumsreaktion kann die Serata am 16. Januar 1914 im Teatro

dal Verme in Mailand angeführt werden, bei der es bereits vor Beginn des Auftritts der Fu-

turistInnen im Publikum zu gewalttätigen Zusammenstößen kam, die auch die Polizei nicht

zu verhindern vermochte. Die Auftritte der FuturistInnen wurden massiv durch Lärm und

Tumulte gestört, unter anderem ahmte das Publikum die onomatopoetischen Laute der fu-

turistischen Dichtung wie Kriegs- und Industriegeräusche nach, sodass die Auftritte nicht

wie geplant stattfinden konnten. Der Abend endete in einer regelrechten Schlacht zwischen

FuturistInnen, Publikum und Polizei (vgl. De Ponte, 1999: 64f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 33

Hannover, Berlin und Paris eine „ästhetische Guerilla“ bildeten36. Doch trotz ihrer

linkspolitischen Gesinnung, trotz ihrer kritischen, antibürgerlichen und progressi-

ven Kunstauffassungen und Subjektentwürfen wurden auch bei den DadaistInnen

künstlerisch produzierende Frauen nicht als gleichberechtigte Mitglieder betrach-

tet und waren die Ausnahme37. Als inhaltsästhetische Folie, als Rahmen für die for-

malästhetische und kunstpolitische Programmatik, dienten den DadaistInnen ins-

besondere der Anarchismus, aber auch der Kommunismus und der Nihilismus38.

Dada war streng genommen keine Kunstrichtung: „Dada [war] ein Geisteszustand.

[...] war der freie Gedanke in der Kunst [...] Dada [erkannte] nur den Instinkt an

[...] Die Moral und der Geschmack [...] durften keinerlei Rolle mehr spielen“39.

Als stärkste Negation aller kulturellen Wertmaßstäbe setzte Dada dem bürger-

lichen Kulturbegriff eine subversive Antikunst entgegen. Denn die DadaistInnen

zielten, im Gegensatz zu den FuturistInnen, die die Kunst modernisieren und dy-

namisierenwollten, auf die Abschaffung der Kunst, da diese unwiederbringlichmit

den kulturellen Werten verbunden war, die zum Krieg geführt hatten und demzu-

folge, wie auch der Künstlerbegriff selbst, obsolet geworden seien. Dada wurde

aus einem Moment der moralischen und intellektuellen Krise irgendwo zwischen

Kriegsdesaster undmodernerMedienkultur geboren, sodass sich die DadaistInnen

in ihrer radikalen Gesellschaftskritik bewusst außerhalb des von ihnen verachteten

bürgerlichen Diskurses positionierten40.

Das Zufallsprinzip wurde zum Wesenselement der Dadaphilosophie und die

Intermedialität wurde zum Kennzeichen ihres Kunstbegriffs. Die Essenz des da-

daistischen Kunstschaffens war dabei der Streit, die Kontroverse und das Prinzip

des Widerspruchs und des Wandels sowie der Zufall, der Unsinn, das Unbewusste

und das eigene Erleben, denn gerade der Mensch in seiner exzentrischen Einzig-

artigkeit stand im Zentrum ihres Interesses41.

36 Vgl. Bonnet, 2004: 24f. u. Wall, 2006: 98f.

37 Vgl. Wagener, Silke (2005): Zwischen Übernahme und Neukonstruktion. Die Haussprüche

Hannah Höchs. In: Erstić, Marijana/Schuhen, Gregor/Schwan, Tanja (Hrsg.): Avantgarde –

Medien – Performativität. Inszenierungs- undWahrnehmungsmuster zu Beginn des 20. Jahr-

hunderts. Bielefeld, 190f.

38 Vgl. Van den Berg, Hubert (1999): Avantgarde und Anarchismus. Dada in Zürich und Berlin.

Heidelberg, 448ff.

39 Breton, André (1920): Geographie Dada. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995):

Manifeste und Proklamationen der europäischenAvantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar,

188.

40 Vgl. Dickerman, Leah (2006): Introduction. In: Dickerman, Leah (ed.): Dada. Zurich, Berlin,

Hannover, Cologne, New York, Paris. Washington, 1ff., Wall, 2006: 98f. u. Bonnet, 2004: 24f.

41 Vgl. Carter, Curtis L. (1998): Dadaism. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclopedia of Aesthetics. Vo-

lume 1. New York/Oxford, 488, Forster, Iris (2005): Die Fülle des Nichts. Wie Dada die Kontin-

genz zur Weltanschauung macht. München, 146f. u. Riha, Karl (1987): Tatü Dada. Dada und

nochmals Dada bis heute. Aufsätze und Dokumente. Hofheim, 55ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


34 Ästhetik der Autonomie

„Wir wollen lachen, lachen, und tun, was unsere Instinkte heißen [...] wir wollen

nicht Wert und Sinn, die dem Bourgeois schmeicheln – wir wollen Unwert und

Unsinn! [...] Wir wollen alles selbst schaffen – unsere neue Welt [...] Der Dadaist

[...] ist: für das eigene Erleben!!!“42

Das Publikum, mit dem sich die DadaistInnen in ihren Aktionen unmittelbar aus-

einandersetzten, wurde, als konstitutiver Bestandteil des künstlerischen Vorgangs,

zur Quelle der Inspiration ihrer anarcho-kreativen Taten. Durch expressive Atta-

cken auf den öffentlichen Konsens beispielsweise von Kunst, Moral, Philosophie

und Religion erzeugten sie eine enthemmende Wirkung in ihren Aktionen, die

durch die offene Konfrontation des konservativen Publikumsmit der dadaistischen

Antikunst gekennzeichnet waren und in denen sie die psychische Belastbarkeit des

Publikums experimentell und vor Ort testeten. Neben der sich so bietenden Rei-

bungsfläche, die sie zur Ausformung der eigenen Persönlichkeit nutzten, führten

sie durch die erzeugten Dissonanzen die Relativität einer vermeintlich verbindli-

chen Perspektive vor Augen. Die Dadaistische Kunst war neben der Diagnose und

Kritik an der modernen Gesellschaft auch ein expliziter Verweis auf die Verant-

wortlichkeit des Publikums. Durch das Aufzeigen grundsätzlicher Unmöglichkei-

ten strebten sie einen Bewusstseinswandel an, mit dem sie gesellschaftliche Ände-

rungen forcieren wollten. Im Dadaismus wurde die Kunst zum Ärgernis und zum

Geschoss mit „taktiler Qualität“43.

So arbeiteten beispielsweise die Züricher DadaistInnen, die sich durch ihre

karnevaleske Kabarett-Kultur auszeichneten, in ihren Aktionen vor allem mit dem

Mittel der Unseriosität. Wesentlich für die Soiréen im Cabaret Voltaire waren die

aggressive Beziehung zum Publikum, die Provokationen, die chaotische Hem-

mungslosigkeit und die Infantilität, die als gewaltige moralische Reaktion auf die

tief empfundene ethische Verantwortung für die kulturelle Krise und als kollek-

tiver Kampf für die individuellen Rechte gewertet werden können. Hier wurde

der groteske Körper als das, was der Disziplin und Kontrolle Widerstand leistet,

zelebriert und die Performance dessen, was eigentlich privat ist, der primäre

Modus der Subversion gegen kulturelle Formen und soziale Autoritäten. Hier

wurde die Verantwortlichkeit im konspirativen Gelächter kultiviert. Letztlich kann

das Cabaret Voltaire neben dem Versuch, eine neue soziale Ordnung herzustellen,

als therapeutischer Effekt gegen die psychologischen Folgen des Krieges und als

subversive Travestie der hegemonialen Prinzipien verstanden werden, denn statt

42 Hausmann, Raoul (1919): Pamphlet gegen die Weimarische Lebensauffassung. In: Asholt,

Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen

Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 172.

43 Vgl. Forster, 2005: 147ff., Wall, 2006: 99f., Günzel, 2004: 227f. u. Benjamin,Walter (1963): Das

Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Frankfurt am Main, 38.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 35

der herkömmlichen Rationalität und Moralität wurden körperliche Impulse und

psychische Begierden zelebriert44.

Nicht nur in Zürich übernahmen die DadaistInnen in ihren Soiréen viele As-

pekte des Futurismus, wie zum Beispiel die Manifeste, den Lärm, die Provoka-

tion als Methode und die Vereinigung literarischer, theatralischer und musikali-

scher Beiträge möglichst ungewöhnlicher Art mit der Verkündigung von Manifes-

ten und ernsthaften Lesungen; auch die DadaistInnen in anderen Stätten machten

mit provokanten öffentlichen Aktionen auf sich aufmerksam, wobei jedoch jede

Gruppe ihre eigenen politischen und ästhetischen Schwerpunkte setzte. So tra-

ten beispielsweise die Berliner DadaistInnen, unter anderem mit ihren ironischen

Anknüpfungen an literarische Gebrauchsformen wie Flugblätter und Plakate, aus

der relativen Intimität des literarischen Kabaretts und der Galerie-Kunst heraus,

um noch aggressiver ihre weitaus extremere Gesellschaftskritik zu äußern. Auch

bei den späteren Dada-Aktionen, vor allem in Paris, verstärkte sich die Tendenz,

das Publikum aus seiner passiven Konsumhaltung herauszureißen und offensiv

als Kommunikationspartner in die Aktionen mit einzubeziehen. Der Tonfall wur-

de immer aggressiver und die Veranstaltungen waren weitaus proklamatorischer

als noch zu Beginn des Dadaismus in Zürich45.

Das Publikum fasste die dadaistischen Angriffe auf den traditionellen Kunstbe-

griff, aber vor allem auf die gesellschaftlichen Konventionen, als Skandal auf und

reagierte mit blinder Wut, sodass es immer wieder zu Tumulten, Ausschreitun-

gen und auch Anzeigen kam. Aber auch hier wurde der anfängliche Schock, der

Skandal schon bald vom Publikum erwartet46. Das Streitangebot wurde jedoch

interessanterweise im Feld der Kunst eher angenommen als in der gesellschaft-

lichen Sphäre. Im Bereich der Kunst setzte langsam ein Verständnis oder besser

gesagt die Bereitschaft ein, sich mit den dadaistischen Positionen auseinander-

zusetzen, um sie sich letztlich für den eigenen Wandel dienstbar zu machen und

anzueignen, während im gesellschaftlichen Bereich die dadaistischen Provokatio-

nen auf strikte Ablehnung und Widerstand stießen und man sie mit gesetzlichen

Mitteln im Keim zu ersticken versuchte. Möglicherweise ließ die Gesellschaft dem

avantgardistischen Streit und den Provokationen als künstlerisch-ästhetische Pra-

xis deshalb mehr Entfaltungsmöglichkeiten, um Dada von den gesellschaftlichen

Kernbereichen wie Religion und Politik fernzuhalten47.

44 Vgl. Dickerman, Leah (2006a): Zürich. In: Dickerman, Leah (ed.): Dada. Zurich, Berlin, Han-

nover, Cologne, New York, Paris. Washington, 21ff., Dickerman, 2006: 7ff. u. Carter, 1998: 488.

45 Vgl. Carter, 1998: 487, Damus, 2000: 112, Riha, 1987: 55ff. u. Forster, 2005: 146f.

46 Vgl. Bürger, 2007: 108.

47 Vgl. Orlich, Max (2008): Don’t be nice – it’s the kiss of death. Streitlust und Streitkultur der

Avantgarden. In: Gebhard, Gunther/Geisler, Oliver/Schröter, Steffen (Hrsg.): Streitkulturen.

Polemische und antagonistische Konstellationen in Geschichte und Gegenwart. Bielefeld,

106f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


36 Ästhetik der Autonomie

Entgegen der Ansicht Peter Bürgers und Martin Damus’, die dadaistische

Kunst besitze keine weltumwälzende Kraft, sondern sei lediglich Konsumgut48,

spricht gerade die extrem ablehnende Haltung des bürgerlichen Publikums im

gesellschaftlichen Bereich dafür, dass die DadaistInnen mit ihren Aktionen einen

zentralen Punkt getroffen hatten, der eben nicht einfach konsumiert werden

konnte, der so elementar war, dass es galt, die eigenen Wertmaßstäbe zu verteidi-

gen49. Und gerade der Kollektivcharakter futuristischer Serate und dadaistischer

Soiréen deutet nach Asholt und Fähnders darauf, dass das Prinzip der Aufhebung

einer Trennung von Kunst und Lebenspraxis zumindest hier ansatzweise realisiert

wurde50. So leisteten die DadaistInnen einen Anstoß zur Reflexion über die tra-

ditionellen kulturellen Wertbegriffe, indem sie bisher geltende Grenzen öffentlich

überschritten.

Sowohl der Futurismus als auch der Dadaismus erhoben die Kunst zur Agita-

tion, zur Tat, und vereinten so explizit und in radikaler Weise Ästhetik, Ethik und

Politik. Indem sie die Kunst als Teil der Lebenspraxis begriffen, verbanden sie sie

mit sozialer Kritik und Praxis, sodass auch der Dadaist Marcel Janco 1919 forderte:

„Die Kunst will undmuss wieder zum Leben zurückkehren. [...] Wir sind nicht nur

Künstler, sondern auch Menschen und fühlen uns verpflichtet, im Leben wieder

eine positiv wirkende Kraft zu werden. Eine ethisch hochstehende Kunst gehört

nicht nur einem Gehirn, sondern der ganzen Kraft, der ganzen Welt an.“51

Marinetti zufolge sollte solch eine Kunst nicht „Balsam“, sondern „Alkohol“ sein52,

und eben diese Trunkenheit charakterisierte den emporkommenden Kreis der

Künstlergruppen, die sich der Performance-Kunst zuwandten. Bis zur Mitte der

1920er-Jahre hatten die FuturistInnen die Performance als Medium der Kunst

vollständig etabliert, und KünstlerInnen in diversen Metropolen nutzten sie als

Methode zur Überschreitung ästhetischer und gesellschaftlicher Konventionen53.

48 Vgl. Bürger, 2007: 108 u. Damus, 2000: 112.

49 Als beispielsweise Johannes Baader 1918 in den vollbesetzten Berliner Dom ging und von der

Kanzel verkündete „Jesus Christus ist euch wurst“, wurde er verhaftet und wegen Erregung

öffentlichen Ärgernisses und Häresie verklagt. Und auch 30 Jahre später führte eine leicht

abgewandelte Wiederholung des Auftritts durch einige Lettristen in Paris zu Tumulten und

einer Anklage (vgl. Orlich, 2008: 105).

50 Vgl. Asholt/Fähnders, 1995: XXV.

51 Janco, Marcel (1919): Die Kunst will und muss wieder zum Leben zurückkehren... In: Asholt,

Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen

Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 162.

52 Vgl. Marinetti, Filippo Tommaso (1919): Jenseits vom Kommunismus. In: Asholt, Wolf-

gang/Fähnders,Walter (Hrsg./1995):Manifeste undProklamationender europäischenAvant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 182.

53 Vgl. Goldberg, 1988: 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 37

Die wesentliche Errungenschaft der FuturistInnen bestand letztlich darin, dass

sie erstmals der Handlung beziehungsweise der Geste künstlerische Bedeutung

beimaßen und so, indem sie das Schema der Kunst von Produktion-Rezeption zu

Aktion-Interaktion verschoben, die bisherigen Prinzipien des Kunstbetriebs infra-

ge stellten und das Kunstwerk zur Handlung machten. Die DadaistInnen negier-

ten schließlich gerade durch den ephemeren Charakter ihrer Aktionen die finan-

zielle Verwertbarkeit der Kunst, indem sie die künstlerische Aktion zum materiel-

len Kunstgegenstand erhoben. Mit ihren Aktionen griffen sie sowohl die Aura der

Kunst als auch ihrenMarktwert an und beraubten sie letztlich ihrer „Autonomie“54.

Darüber hinaus wären ohne die DadaistInnen, ohne die Tendenz zu Kunstak-

tionen und die Überschreitung der Kunst in Bereiche der Antikunst und Nicht-

kunst, Kunstformen wie die Performance kaum richtig zu begreifen. Insbesondere

Dada Berlin ist der ultimative Bezugspunkt aller bis heute relevanten Antikunst-

undNichtkunst-Tendenzen, und die durch den Berliner Dadaismus aufgeworfenen

Auseinandersetzungen mit der Kunst dauern bis heute an. Vor allem der aggressi-

ve Versuch der Berliner DadaistInnen, die künstlerische Isolation zu durchbrechen

und sich die Zersetzung der bürgerlichen Kultur für kulturelle Proteste zunutze zu

machen, wirkt nicht nur auf heutige Kunst-Avantgarde-Positionen, sondern auch

auf politische und gesellschaftliche Bereiche, wie linksengagierte und anarchisti-

sche Anknüpfungen zeigen55.

Die DadaistInnen, insbesondere Duchamp, der mit seinen Readymades die

Ideenkunst erschuf, zeigten zudem, dass Kunst kontextabhängig und der Künst-

ler als Genie obsolet geworden ist. Durch ihre Sprengung des Kunstbegriffs und

durch den von ihnen forcierten konzeptuellen und ästhetischenWandel wurden sie

zu Wegbereitern all derer, die in den darauffolgenden Jahren den Kunstbegriff zu

erweitern suchten. Sie veränderten in entscheidendemMaße die Konzepte,Metho-

den und ästhetischen Vorstellungen der Kunst des 20. Jahrhunderts, sodass sowohl

die Fluxus-Performances der 1960er- und 1970er-Jahre als auch die Performance-

KünstlerInnen des ausgehenden 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts ohne Dada

nicht denkbar wären56. Letztlich artikulierten die Avantgarden ihre Freiheitsforde-

rungen eben in jenen Grenzsprengungen, denn „der Kampf der Avantgarden [...]

[war] im Kern von Anfang an [...] eine Frage der Freiheit“57. Dass in diesem Kampf

um die Freiheit nun der Körper zum Medium der Kunst wurde und zwar gerade

im zeitlichen Umfeld des Ersten Weltkriegs, lässt sich wohl am plausibelsten da-

durch erklären, dass just zu jener Zeit der Körper zur „Masse“wurde, zumbedräng-

ten, nackten, geschundenen und in einer vorher nie dagewesenen Zahl geopferten

54 Vgl. Meyer, Helge (2008): Schmerz als Bild. Leiden und Selbstverletzung in der Performance

Art. Bielefeld, 16ff. u. Günzel, 2006: 208ff.

55 Vgl. Riha, 1987: 68. 

56 Vgl. Carter, 1998: 489f. u. Bonnet, 2004: 24.

57 Traeger, Jörg (2004): Kopfüber. Kunst am Ende des 20. Jahrhunderts. München, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


38 Ästhetik der Autonomie

Körper, der durch die höhergestellte Rationalität verfügbar gemacht wurde. Im

Zuge des Ersten Weltkriegs wurde Massenvernichtung, verschränkt mit Kapital-

und Nationalimperialismus, zu einer „Wunde“58, die zu einem bis heute andau-

ernden Sinnverlust führt, den auch Bocola als fundamentalen Paradigmenwechsel

im Seinsverständnis undWeltbild bestimmt und der die avantgardistischen Aktio-

nen als künstlerische Reaktionen auf die Sinn-, Halt- und Orientierungslosigkeit

erscheinen lässt, die im Umfeld des Ersten Weltkrieges entstand und die die „Un-

gewissheit“ zur Grundbedingung des Daseins der Gegenwart machte59.

Dass die Vorläufer der Performance-Kunst in direkter zeitlicher Nähe zum

Ersten Weltkrieg entstanden, dass hier erstmals der reale, lebendige Körper zum

künstlerischen Mittel des politischen Protests und der Artikulation von Freiheits-

forderungen wurde, resultiert also, so ist zu vermuten, aus einer Zäsur, die, mit

Agamben gesprochen, den „Ausnahmezustand“ zum herrschenden Paradigma

des Regierens machte und so dem Individuum zunehmend Autonomie sowie

„individuelle Freiheitsrechte“ absprach und in alle Bereiche des Lebens eingriff60.

Da sich dieser Zustand bis in die Gegenwart steigert, kann er nach wie vor als

impulsgebendes Moment für das politische Engagement der Performance-Kunst

gelten. In der drastischen Steigerung des biopolitischen Verdinglichungsprozesses

58 Vgl. Nancy, Jean-Luc (2014): Corpus. Zürich/Berlin, 43ff., 77ff., 88, 103 u. 124. Laut Nancy kam

es im Zuge des ErstenWeltkriegs zur folgenschweren Definition des Körpers als „Masse“. Der

Körper wurde ausgeschöpft, ihm wurde sein Sinn genommen, in ihn wurde eingeschnitten,

er wurde lebendig exponiert zurückgelassen, er wurde zu einem annullierten Zeichen; hier

wurde er zur geopferten Menschenmasse, hier wurde er zum „Kadaver“ (vgl. Nancy, 2014:

43ff., 77ff., 88, 103 u. 124).

59 Vgl. Bocola, Sandro (1987): Die ErfahrungdesUngewissen in der Kunst der Gegenwart. Zürich,

34ff. Marcel Duchamps erstes Readymade (1913), die Duchamp’sche „Geste“, gilt Bocola als

erste künstlerische Reaktion auf diese Veränderung des Selbst- und Weltbildes. Sie zeigte,

dass der Mensch einer fremden Welt gegenüberstehend auf sich selbst zurückgeworfen ist

und entlarvte den derWelt immanenten Sinn als Illusion. IndemDuchamp die Kategorie des

Absurden als Grundkonzept einführte und hinter der sichtbarenWelt das „Nichts“ aufdeckte

und zeigte, dass ausschließlich die menschliche Willkür der Erscheinung Sinn verleiht und

folglich dieser letztlich nur in der Ausübung der eigenen Freiheit bestehen kann, läutete er

einen fundamentalen Wandel in der Kunstproduktion und -rezeption ein, der auch für das

Verständnis der Performance-Kunst elementar erscheint (vgl. Bocola, 1987: 26ff.).

60 Vgl. Agamben, Giorgio (2004): Ausnahmezustand (Homo sacer II.1). Frankfurt amMain, 8ff.,

20, 26f., 40 u. 102. Für das Individuum bedeutet der Ausnahmezustand eine permanente

Zone der Ungewissheit, denn als politische Herrschaftskategorie verschiebt er die Grenzen

immer wieder aufs Neue und situiert das Leben jedes Einzelnen im Rahmen eines Schwel-

lenphänomens. So können auch zunehmende Entrechtungen und Freiheitsbeschneidungen

von staatlicher Seite ohne größere Widerstände verankert werden, denn im Ausnahmezu-

stand kann sich niemand sicher sein, dass die Verfügungen, denen man unterworfen ist, ein

Weiterleben ermöglichen (vgl. Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die Souveränität der

Macht und das nackte Leben. Frankfurt am Main, 177ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 39

führte er überdies zum Zweiten Weltkrieg – in dem die Tötungsmaschinerie der

Nationalsozialisten zu einer Materialisierung des Ausnahmezustands, zu einer

„stabilen räumlichen Einrichtung [wurde,] in der jenes nackte Leben wohnt, das

in wachsendem Maß nicht mehr in die Ordnung eingeschrieben werden kann“61.

Der Zweite Weltkrieg stellte eine jähe Zäsur der Bestrebungen der Avantgarde

dar. Der soziopolitische Kontext der Kunst erfuhr in diesem Zuge einen radikalen

Wandel, sodass es in dessen Folge nicht nur zu einer geografischen Verschiebung

des impulsgebenden Zentrums moderner Kunst in die USA kam, sondern auch

neue Themen inhaltlich relevant wurden.Die Vernichtung und Vertreibung bei-

spielsweise, denen FuturistInnen undDadaistInnen keine Bedeutung beigemessen

hatten, war in der Nachkriegszeit allgegenwärtig, aber auch der Kalte Krieg und

der Beginn des atomaren Zeitalters führten zu einer drastischen Veränderung der

Weltverhältnisse62.

„Die Re-Präsentation, oder noch besser, die Rückkehr der unterdrückten Traumata

der zwei Weltkriege, des Holocaust und des Abwurfs der Atombombe, ist der In-

halt der Neo-Avantgarde. Die Neo-Avantgarde ist nicht eine rein formaleWieder-

holung der historischen Avantgarde. Sie ist eine wirkliche Nachkriegskunst, eine

Kunst über Erinnerung, Vergessen, Unterdrückung, Traumata und dieWiederkehr

des Verdrängten.“63

Obwohl der Zweite Weltkrieg eine radikale Zäsur darstellte, knüpften die Künstle-

rInnen der Nachkriegsjahre dennoch an die Bestrebungen der Avantgarden an, das

traditionelle autonome Kunstwerk aufzulösen. Auch die Idee von Kunst als Kampf

und die entsprechende Metaphorik, die aus der Geschichte der modernen Kunst

61 Agamben, 2002: 184f. Agamben zeigt diesen biopolitischen Verdinglichungsprozess unter

anderem an den französischen Banlieues auf, als Beispiel für die »Lager«, die seines Erach-

tens das biopolitische Paradigma des Abendlandes sind (vgl. Agamben, 2002: 187ff.). Das

Wesen des Lagers besteht gerade in der Materialisierung des Ausnahmezustands, „in der

Schaffung eines Raumes, in dem das nackte Leben und die Norm in einen Schwellenraum

der Ununterscheidbarkeit treten“ (Agamben, 2002: 183). Als das „nackte Leben“ bezeichnet

er den rein biologischen Körper (zōé), der, umden Einschluss in eine politische Gemeinschaft

zu gewährleisten, ausgeschlossen werden muss und zwar im Status der Rechtlosigkeit, wie

sich in der Figur des »homo sacer« zeigt (vgl. Agamben, 2002: 186ff.). Nicht nur in den KZs der

Nazis, sondern beispielsweise auch in den „‚zones d’attente’ unserer Flughäfen wie in man-

chen Peripherien unserer Städte“ (Agamben, 2002: 185), lassen sich diese „Ortungen ohne

Ordnungen“ finden, sodass das »Lager« den politischen Raum der Moderne in entscheiden-

demMaße prägt (vgl. Agamben, 2002: 180ff.).

62 Vgl. Bonnet, 2004: 28ff.

63 Weibel, Peter (2008): Neo-Avantgarde und Politik. Re-Präsentation des Verdrängten. In:

Held, Jutta/Frohne, Ursula (Hrsg.): Kunst und Politik. Jahrbuch der Guernica-Gesellschaft,

Band 9/2007. Schwerpunkt: Politische Kunst heute. Göttingen, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


40 Ästhetik der Autonomie

nicht wegzudenken sind, setzten sich nach dem ZweitenWeltkrieg fort64. Die Neo-

Avantgarden nahmen– in Japan,Europa und denUSA nahezu simultan –nach 1945

die performativen Praktiken der Avantgarden wieder auf.Während jedoch die Per-

formances bei den FuturistInnen und DadaistInnen, im Gegensatz zu den Kunst-

objekten, die sie herstellten, eine marginale Rolle gespielt hatten, machten die

KünstlerInnen, die sich nach 1945 der Performance widmeten, diese zum primären

Medium ihrer Kunst und entwickelten sie zu einer unabhängigen Form der bil-

denden Kunst weiter65. Auch die Art der Provokation wurde zunehmend radikaler,

wobei dieser Umstand der streitimmanenten Steigerungslogik sowie der schnellen

Aneignung avantgardistischer Kritik geschuldet ist. Die Neo-Avantgarden konn-

ten mit den dadaistischen Provokationstaktiken keinen Streit mehr beginnen und

mussten demnach zu radikaleren Mitteln greifen, um sich Gehör zu verschaffen66.

So antworteten die KünstlerInnen auf die Schrecken des Krieges, die in den Nach-

kriegsjahren tabuisiert wurden, und auf die Krise der künstlerischen Repräsenta-

tion vor allem mit Zerstörung. Zerstörung der Instrumente und Mechanismen der

Repräsentation, der Leinwände oder auch des eigenen Körpers67.

„Mit der Zerstörung der illusionistischen Einheit des Staffelbildes erscheint der

lebende Körper auf der Szene der Malerei. Dieser erhält nun eine ambivalente

aktiv/passiv Funktion, die auch dazu dient, die traditionelle Position des Subjekts

gegenüber dem Bild in Frage zu stellen. In diese Infragestellung sind sowohl der

Betrachter als auch der Künstler/die Künstlerin miteingeschlossen.“68

Sowurdenmit demBeginn der Aktionsmalerei in den 1940er-Jahren die Tendenzen

verschärft, die Bedeutung des Schaffensakts in den Vordergrund zu stellen, und

der reale Körper wurde, anfänglich indirekt und später immer offensiver, zumMe-

dium künstlerischer Praktiken. „Aus Malerei wurde Aktion, aus Aktion Ritual und

aus dem Ritual Politik“69. Der künstlerische Schaffensakt, auf dem nun das Haupt-

augenmerk lag, führte schließlich auch dazu, dass die Körper der KünstlerInnen

wie ein Pinsel zum Farbauftrag genutzt oder gar selbst zur Leinwand wurden. So

wurde Kunst unmittelbarer existenzieller Ausdruck und ist damit vom Leben der

KünstlerInnen nicht mehr zu trennen.

64 Vgl. Traeger, 2004: 22.

65 Vgl. Stiles, 1996: 679.

66 Vgl. Orlich, 2008: 104.

67 Vgl. Weibel, 2008: 67ff.

68 Eiblmayr, Silvia (1989): Gewalt am Bild – Gewalt im Bild. Zur Inszenierung des weiblichen

Körpers in der Kunst des 20. Jahrhunderts. In: Lindner, Ines/Schade, Sigrid/Wenk, Silke/Wer-

ner, Gabriele (Hrsg.): Blick-Wechsel. Konstruktionen von Männlichkeit und Weiblichkeit in

Kunst und Kunstgeschichte. Berlin, 341.

69 Wall, 2006: 102.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 41

In diesem Sinne vollzog Georges Mathieu in Frankreich parallel zu Jackson Pol-

lock den Übergang von der Malerei zur malerischen Aktion und machte die Pro-

duktion seiner Bilder zum öffentlichen Spektakel. Mathieu war dabei der Erste,

der im Gegensatz zu Pollock im Bestreben, das Verhältnis von Zeichen und Bedeu-

tung umzukehren, seine Action Paintings als Performance vor einem Publikum auf

die Bühne brachte. So wollte er den Malakt zugunsten der Spontaneität, der Hem-

mungslosigkeit und Direktheit befreien und transformieren. Wie bereits Pollock,

der 1947 sein erstes Dripping schuf und so, indem er sich vom statischen ästheti-

schen Objekt verabschiedete und mit der Trennung von Kunst und Leben brach,

einen Paradigmenwechsel in derMalerei einleitete, zerstörte auchMathieu die her-

kömmliche Malerei, indem er die Gegenständlichkeit und durchdachte Komposi-

tion seiner Werke zugunsten der malerischen Aktion preisgab. Statt der Bildkon-

struktion wurde das Prinzip des Zufalls entscheidend. Das Bild selbst war lediglich

Relikt der Aktion, denn das Kunstwerk bestand nicht im fertigen Kunstobjekt, son-

dern im Herstellungsprozess, sodass Schaffensprozess und Kunst eins wurden70.

Die japanische Künstlergruppe Gutai, die 1954 von Jirō Yoshihara gegründet

wurde, ging, möglicherweise aufgrund der unmittelbaren Auswirkungen der

Atombombenabwürfe, den Gestus der Vergänglichkeit und die Destruktivität der

Aktionen betreffend noch über Pollock und Mathieu hinaus. Für die KünstlerIn-

nen des Gutai-Kollektivs war Kunst einerseits ein theatrales Event und Ausdruck

individueller Freiheit, andererseits eine politische Antwort auf das Gefühl der

Verzweiflung nach Hiroshima. Doch obschon sie das Primat des Handelns in der

Kunst stärkten, erschufen auch sie weiterhin ausstellungswürdige Kunstobjekte71.

Auch der Franzose Yves Klein antwortete mit seinen Anthropometrien, die er ab

1960 vor einem öffentlichen Publikum performte und in denen er nackte Frau-

enkörper als lebende Pinsel zum Farbauftrag nutzte, auf die Schrecken des Atom-

kriegs. Der Grund für seine Zelebrierung von Körperspuren auf Leinwand, wie bei-

spielsweise im Werk Hiroshima von 1961, war seine Verbindung zu Japan sowie das

tiefe Misstrauen gegen die Mittel der Kunst und der Kultur72. Für Klein war Kunst

eine Lebensauffassung, und der künstlerische Schaffensakt sollte nicht im Verbor-

genen stattfinden. Er brach mit dem herkömmlichen, starren und beschränkten

Bild des Atelier-Künstlers, griff nicht mehr selbst zu Pinsel und Farbe, sondern

vollendete seine Werke, in Abendgarderobe gekleidet, indem er seine Modelle di-

rigierte73. Kleins ästhetisches Ziel bestand in der konzeptionellen Überwindung

70 Vgl. Wall, 2006: 102ff. u. Warr, Tracey/Jones, Amelia (2000): The Artist’s Body. London, 49f.

71 Vgl. Goldberg, RoseLee (2004): Performance. Live Art since the 60s. NewYork, 45, Stiles, 1996:

679f. u. Meyer, 2008: 22f.

72 Vgl. Weibel, 2008: 69ff.

73 Vgl. Goldberg, 1988: 145f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


42 Ästhetik der Autonomie

der Materie oder, wie er es auch nannte, des Fleisches, das durch den weiblichen

Körper symbolisiert wurde74.

Während Yves Kleins Aktionen eineDeklaration des universellenGeistes waren,

wollte Piero Manzoni mit seinen Werken auf den Körper als valides künstlerisches

Material aufmerksam machen. Beide wollten den Prozess des Kunstschaffens in

den Vordergrund stellen und ihre Kunst davor bewahren, als kulturelle Relikte in

Museen und Galerien zu enden. Manzoni legte jedoch, im Gegensatz zu Kleins

mystischem Ansatz, seinen Fokus auf die alltägliche Realität des Körpers als Aus-

druck der Persönlichkeit und ging schließlich, indem er die Erschöpfung der Ma-

lerei durch vollständig weiße Leinwände, seine sogenannten Achromes, vorantrieb

und die Leinwände letztlich vollständig eliminierte, über die Arbeiten Kleins noch

einen Schritt hinaus. So verlieh er, indem er 1961 seine Living Sculptures ausstellte,

seinem Anspruch von Kunst als Leben Nachdruck. Er signierte die Körper lebender

Personen und stellte seinenModellen Zertifikate aus, die ihnen bescheinigten, ech-

te Kunstwerke zu sein. Als logische Folge seiner Living Sculptures erklärte er 1961 mit

seinemWerk Base of theWorld dieWelt zumKunstwerk und stellte sie metaphorisch

auf ein Podest75.

Während die FuturistInnen noch auf dieModernisierung der Gesellschaft hoff-

ten und diese durch ihre Kunstaktionen voranzutreiben versuchten, reagierten

die DadaistInnen entschieden kritisch auf den gesellschaftlichen Status quo. Die

KünstlerInnen nach dem Zweiten Weltkrieg bezogen sich zwar auf die Schrecken

des Krieges, artikulierten jedoch keinen klaren politischen Protest. Dennoch ver-

band sie alle die Suche nachWegen, Kunst wieder zur Lebenspraxis zumachen, die

auf die soziopolitisch relevanten Themen ihrer Entstehungszeit reagiert. Sie ma-

ßen dem Schaffensprozess ihrer Kunstwerke zunehmend mehr Wert bei, versuch-

ten, die BetrachterInnen zu aktivieren, und nutzten vermehrt den realen Körper als

Medium der künstlerischen Artikulation. An der Entwicklung der Wegbereiter der

Performance-Kunst zeigt sich dabei vor allem einThema, dessen Relevanz auch für

die weitere Entwicklung der Performance-Kunst zentral bleiben sollte: die Diskre-

panz zwischen Kunst und „Antikunst“, das heißt der Kampf gegen die bürgerliche

Kunstauffassung, den es zu bestreiten galt, um einerseits Freiräume für indivi-

duellen Schaffensdrang zu kreieren, andererseits aber auch für die Formulierung

politischen Protests gegen die gesellschaftlichen, damit aber auch individuellen

Auswirkungen jener Politik, die zu zwei Weltkriegen geführt hatte.

74 Vgl. Eiblmayr, 1989: 340.

75 Vgl. Jay,Martin (2003): Soma-Ästhetik undDemokratie. Die politischeDimension der Körper-

kunst. In: Franke, Ursula/Früchtl, Josef (Hrsg.): Kunst und Demokratie. Positionen zu Beginn

des 21. Jahrhunderts. Hamburg, 49, Goldberg, 2004: 100 u. Goldberg, 1988: 147ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 43

1.2 Kunst ist Provokation: Performance-Kunst als Sprengung
bürgerlicher Normen

Nachdem die Aktionsmalerei bereits die Grenzen zum Leben überschritten und

den entscheidenden Schritt aus der abstrakten Kunst heraus getan hatte, obwohl

auch sie weiterhin ohne einen formalen oder inhaltlichen Bezug zur gegen-

ständlichen Wirklichkeit auskam, entwickelten sich in den späten 1950er-Jahren

Dada-ähnliche Ausdrucksweisen, die in den frühen 1960er-Jahren KünstlerInnen

wie Klein, Manzoni und Joseph Beuys dazu motivierten, auf die Straße zu ge-

hen und dort radikale fluxusartige Veranstaltungen durchzuführen. Ihre Kunst

wurde, als Reaktion auf die vermeintlich apolitische Haltung der abstrakten

ExpressionistInnen, die angesichts der Folgen des Zweiten Weltkriegs als sozial

verantwortungslos aufgefasst wurde, zunehmend politisch. So ging schließlich aus

dem Action Painting das Happening hervor, das sich vollständig von malerischen

Manifestationen löste und keinerlei Kunstobjekte mehr produzierte76. Während

das Action Painting die Malerei zerstört hatte, zerstörte nun das Happening die

Kunst, denn es trieb die Kunst bis zu ihrer Auflösung, als deren Folge das kreative

Schaffen ein Höchstmaß an Freiheit erreichte. Die Kunst ging von der Abstraktion

über das Action Painting bis hin zum Happening ihren Weg aus dem Reich der

Autonomie hinein ins Leben. Sie wurde zum Lebensvollzug, und alle traditionellen

Kategorien der bildenden Kunst wurden obsolet77. Susan Sontag bezeichnet das

Happening als „die Kunst des radikalen Nebeneinanders [...] [das auf die] Zerstö-

rung konventioneller Bedeutungen und die Schaffung neuer Bedeutungen oder

Gegen-Bedeutungen durch radikale Nebeneinanderstellung [ausgerichtet ist]“78.

Ausgehend von Pollocks Malerei verabsolutierte zuerst Allan Kaprow in den

USA den kreativen Akt und führte 1959 in der New Yorker Reuben Gallery mit sei-

nem Environment 18 Happenings in 6 Parts den Begriff »Happening«, den er schlicht

mit „something happens“ definierte, in die Kunstszene ein. Kaprow zufolge war es

an der Zeit, die Verantwortung der ZuschauerInnen zu erhöhen und sie zu einem

Bestandteil des Happenings zu machen. Er wollte auf diese Weise die Linien zwi-

schen Leben und Kunst so unbestimmt und durchlässig wie möglich halten und

den Menschen nicht lediglich Anschauungsobjekte, sondern etwas zu tun geben.

Mit dem Happening führte Kaprow die Teilhabe des Publikums an künstlerischen

Aktionen ein. Im Happening, das sich nach Kaprow durch seine Unwiederholbar-

keit auszeichnet, ging es um dialogische oder partizipatorische Prozesse zwischen

Produktion und Rezeption und nicht mehr nur wie zuvor um die veränderten, pro-

76 Vgl. Wall, 2006: 103 u. Goldberg, 1988: 144.

77 Vgl. Wall, 2006: 108f.

78 Sontag, 2006: 309 u. 316.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


44 Ästhetik der Autonomie

zesshaften Produktionsweisen79. So veranstaltete er beispielsweise imMärz 1961 in

der Reuben Gallery seine Aktion A Spring Happening, bei der die ZuschauerInnen

in ein kastenartiges Gebilde eingesperrt wurden und nur durch kleine Gucklöcher

sehen konnten, was sich draußen ereignete. Als das Happening zu Ende war, fie-

len die Wände in sich zusammen, und das Publikum wurde von einem Menschen

mithilfe eines elektrischen Rasenmähers hinausgetrieben80.

Infolge von Kaprows 18 Happenings entwickelte sich in New York eine ausge-

prägte und vielschichtige Performance-Kunstszene, wobei die meisten der künst-

lerischen Praktiken der New Yorker Performance-KünstlerInnen unter den Termini

»Happening« oder »Fluxus« von der Presse als Versuch, ihrer habhaft zu werden,

subsumiert wurden, auch wenn sie thematisch und strukturell divergierten. Als-

bald kamen viele KünstlerInnen aus Europa und Asien nach New York, tauschten

sich über ihren künstlerischen Ansatz aus und nahmen an Performance-Festivals

teil, wie beispielsweise dem Yam Festival 1962-1963 oder dem ersten Avantgarde-

Festival, das Charlotte Moormann im August 1963 in der Carnegie Recital Hall or-

ganisierte81.

Folgt man Michel Oren, war Fluxus das späte Glied in einer Kette von Bewe-

gungen, die sich ausgehend vom Futurismus über den Dadaismus entwickelten.

Fluxus und Happenig waren dabei intermediale Kunstformen, die sich zwischen

bildenden Künsten und alltäglichen Handlungen sowie Musik und Action Painting

positionierten82. Der performative Impuls, den bereits Futurismus und Dadais-

mus antizipierten, konnte sich also erst in den 1960er-Jahren voll entfalten. Vom

Action Painting inspiriert, das die Aufmerksamkeit von der Leinwand auf die dyna-

mische Geste des Farbauftrags lenkte, orientierten sich KünstlerInnen aus Europa,

Asien und Nordamerika fortan an der im Vordergrund stehenden theatralisch ent-

wickelten Identität des Künstlers, die bereits vonMarcel Duchamp forciert worden

war. In Ablehnung von Kunstobjekten und deren kapitalistischer Nutzbarmachung

wandten sie sich ephemeren Aufführungen zu und lehnten das auch die Moderne

prägende Bild des heroischen, männlichen, künstlerischen Genies ab. Sie began-

nen, ihren Körper als Ort künstlerischen Ausdrucks zu verwenden, wobei ihr Kör-

per zum Material ihrer Sozialkritik und Reflexion wurde und auch die Rolle der

BetrachterInnen als aktive TeilnehmerInnen der Performance zunehmend radika-

lisiert wurde83.

79 Vgl. Frieling, Rudolf (2004): Real/Medial – Hybride Prozesse zwischen Kunst und Leben.

In: <http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/>

(15.01.2011) u. Goldberg, 1988: 128ff.

80 Vgl. Sontag, 2006: 311.

81 Vgl. Goldberg, 1988: 130ff.

82 Vgl. Oren, Michel (1982): Fluxus-Kästen und Dada-Konstruktionen. In: Paulsen, Wolf-

gang/Hermann, Helmut G. (Hrsg.): Sinn und Unsinn. Dada International. Bern, 277f.

83 Vgl. Jay, 2003: 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/


Rebellische Körper 45

Während sich also in den 1950er-Jahren die Skepsis an der Ideologie und dem

Menschenbild in unmittelbarer zeitlicher Nähe zu den Schrecken und Traumata

des ZweitenWeltkrieges, der Vernichtungs- und Tötungsmaschinerie und dem Be-

ginn der nuklearen Kriegsführung hauptsächlich in künstlerischer Abstraktion wi-

derspiegelte, wurde in den 1960er-Jahren die Darstellung des gefährdetenMensch-

seins auf zunehmend radikale und interaktive Weise betrieben. Im Zuge der sich

entwickelnden Protestkultur der 1960er- und 1970er-Jahre, der zunehmenden Auf-

lehnung gegen den Vietnamkrieg und den Kalten Krieg, stand bei der aktionis-

tischen Kunst der politische Anspruch im Vordergrund. An der gesellschaftlichen

und politischen Umbruchstimmung jener Zeit waren demnach folgerichtig auch

viele ProtagonistInnen der Kunstszene elementar beteiligt. Denn die KünstlerIn-

nen wollten sowohl im künstlerischen als auch im gesellschaftlichen Bereich Frei-

räume schaffen und nutzen sowie alternative Lebensstile zur Nachkriegsgenera-

tion, zum Establishment finden. Diese Suche nach neuen Gesellschaftsentwürfen

ging mit der Ablehnung der Kommerzialisierung von Kunst einher84, aber auch,

da die Protestbewegungen elementar mit der zweiten Phasen des Feminismus ver-

knüpft waren, mit einem neuen Diskurs, der einer bis dato marginalisierten Di-

chotomie und der damit einhergehenden Ungleichwertigkeit ihrer Pole Aufmerk-

samkeit verschaffte. In den 1960er- und 1970er-Jahren wurden erstmals in dieser

Schärfe genderpolitische Forderungen umGleichberechtigung laut, die seither von

Performance-Künstlerinnen nachdrücklich verhandelt werden, sodass dezidiert fe-

ministische Themen zum wesentlichen Spezifikum dieser Kunstform avancierten.

Künstlerinnen richteten sich fortan explizit gegen die Objektivierung des weib-

lichen Körpers und die patriarchale Unterdrückung und setzten die Debatte um

Frauenrechte künstlerisch um, in der dezidiert „die Frau“ und der weibliche Körper

als vom Patriarchat zum Zwecke der Ausbeutung und Unterdrückung konstruiert

gedacht werden, wobei die Binarität von Mann und Frau mit allen an sie geknüpf-

ten Herrschaftsinteressen zum Ziel der Kritik und zum signifikanten Impuls der

Auseinandersetzung wird. Letztlich verschob sich mit diesem Diskurs nachhaltig

die Blickachse vom rein männlichen Körper, der als „Masse“ geopfert, verwertet

und ausgebeutet wird, auf die Unterdrückungs- und Ausbeutungsmechanismen,

denen der weibliche Körper im Patriarchat zumeist schutzlos ausgeliefert ist und

dessen Verwertung bis dato keine Rolle gespielt hatte. Sexismus wurde hier als ei-

ner der großenEntfremdungs- undUngleichheitsfaktoren benannt und ist seitdem

als Thema künstlerischer Kritik elementarer Gegenstand der Performance-Kunst.

Die Nachkriegsprosperität und die lange Phase relativer Stabilität westlicher In-

dustriestaaten ermöglichten es den Protestbewegungen der 1960er- und 1970er-

Jahre, einem liberalen Pluralismus den Weg zu bahnen und den Kampf gegen den

84 Vgl. Werkner, Patrick (2007): Kunst seit 1940. Von Jackson Pollock bis Joseph Beuys.

Wien/Köln/Weimar, 194ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


46 Ästhetik der Autonomie

Konservatismus in der Gesellschaft, aber auch in der Kunst aufzunehmen oder

in Anlehnung an die historischen Avantgarden fortzuführen sowie das Problem-

bewusstsein in Bezug auf ökonomische, politische und soziale Entfremdungsmo-

mente und Unterdrückungstechniken auch im Kontext genderpolitischer Themen

zu schärfen.

Neben den Happenings und Fluxusaktionen, die auf Provokation, Absurdität,

Bewusstseinstransformation und häufig auf politische Aktionen im öffentlichen

Raum setzten, kam es Ende der 1960er-Jahre verstärkt zu abjekten und autode-

struktiven Aktionen, die mit Tabuverletzungen den reglementierten und tabui-

sierten Körper zu befreien suchten. Insbesondere in Österreich wurde die Körper-

kunst zum letzten Refugium des Authentischen erhoben, zum Bollwerk gegen das

spießbürgerliche, religiöse und reaktionäre Umfeld. Autodestruktion sowie psychi-

sche und physische Grenzerfahrungen wurden sodann auch für die Performance-

Kunst der 1970er-Jahre zumzentralenMoment der politischen Systemkritik. Vor al-

lem das Verhältnis zwischen Individuum und Kollektiv, zwischen der individuellen

Freiheit und der staatlichen Unterdrückung, zwischen dem Privaten und dem Öf-

fentlichen wurde, ob nun in Versuchsanordnungen, im öffentlichen Raum oder in

systematisch-analytischen Performances, zum elementaren Thema dieser Kunst-

form. Sowurde die Performance-Kunst der 1960er- und 1970er-Jahre zumSchlacht-

feld, auf dem die Suche nach einem neuen Begriff von Mensch und Subjekt voran-

getrieben wurde85.

Deutschland und Österreich entwickelten sich in den 1960er-Jahren zu den

Hochburgen für die grenzüberschreitende Dynamik von Fluxus, Happening, Akti-

onskunst und Performance. Die BetrachterInnen wurden in den Happenings von

Wolf Vostell ebenso stark gefordert wie in den Fluxus-Aktionen von Joseph Beuys

oder in den Performances der Wiener Aktionisten. Insbesondere Vostell und Beuys

trieben dabei die Zusammenführung von Kunst und Leben auch theoretisch bis

zum Äußersten. Für sie war Kunst Leben und untrennbar und notwendigerweise

verknüpft mit soziopolitischen Forderungen. Ihre Kunst war Politik, die eine welt-

umwälzende Wirkung entfalten sollte. Aus diesem Grund propagierte vor allem

Beuys mit missionarischen Debattenauftritten seinen erweiterten Kunstbegriff86.

Wolf Vostell machte indes vor allem mit radikalen Happenings sein Credo

Kunst = Leben = Kunst deutlich und nahm in seinen Aktionen immer wieder und

in eindringlicher Weise Bezug auf die politische und gesellschaftliche Lage seiner

Zeit. Seine Arbeiten waren im Kern politisch, als Bühne nutzte er die Straße, sein

85 Vgl. Werkner, 2007: 194ff., Natlacen, Christina (2012): Body – Medium – Image: Viennese Ac-

tionism and Body Art/Körper – Medium – Bild: Wiener Aktionismus und Body Art, In: Moser,

Walter/Schröder, Klaus Albrecht (Hrsg.): The Body as Protest/Körper als Protest. Anlässlich

der Ausstellung Körper als Protest/The Body as Protest. Albertina, Wien, 5. September-2. De-

zember 2012. Ostfildern, 53ff. u. Damus, 2000: 288ff.

86 Vgl. Traeger, 2004: 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 47

Ziel war die gesellschaftliche Re-Humanisierung des öffentlichen Raums, seine

Kunst eine Reise ins Unbekannte, in die Utopie, für Künstler und BetrachterInnen

gleichermaßen, auf der die Menschen die Welt, die Dinge, das Verhältnis von

Raum und Zeit auf neue Art erfahren sollten, nicht zuletzt, um sich mit sich selbst

zu konfrontieren und sich selbst zu erkennen.

Im öffentlichen Raum sollten die Menschen den menschlichen und den ritu-

ellen Faktor des Lebens entdecken, sodass die Teilnahme des Publikums zum un-

abdingbaren Bestandteil wurde. Seine Aktionen waren Relikte des vorgefundenen

Lebens (»vie trouvée«), vorherrschend waren dabei stets die Pluralität, die Über-

raschung und die Zersetzung, denn Vostell versetzte, nicht zuletzt mit der Wahl

der Orte, das Publikum in eine extreme Atmosphäre von Verderbnis und Beklem-

mung. Hier mussten die TeilnehmerInnen versinken, um schließlich endgültig ge-

rettet werden zu können. Er führte die TeilnehmerInnen in die Widersprüche ih-

rer eigenen Existenz, in ein solches Extrem, dass ein mentaler Schock ausgelöst

wurde, der ein für alle Mal das Leben jedes Einzelnen umzuformen imstande war

und den Geist erheben sollte, um jedes Vorurteil und jede Obsession zu überwin-

den. Vostells Kunst sollte dabei als Methode dienen, die Probleme der Menschen

zu lösen87. In diesem Sinne äußerte sich Vostell 1988 schließlich auch in einem

Interview: „Ich möchte eine Bewußtseinskunst machen, die für das Bewußtsein

geschaffen ist. Die zur Erweiterung des Bewußtseins geschaffen ist. Mein Kunst-

begriff ist die Erweiterung des Bewußtseins“88.

Diese Idee der Kunst als bewusstseinsveränderndes und schockierendes Mittel

setzte er 1964 auch in seinem Decollage-Happening You ein, das er auf dem Grund-

stück von Robert und Rhett Delford-Brown in Long Island Great Neck, New York

und mit der Unterstützung Allan Kaprows umsetzte. Er konfrontierte die Teilneh-

merInnen und ZuschauerInnenmit folgender Situation: EinWeg, der so schmal ist,

dass jeweils nur eine Person hindurchgehen kann, führt durch einen Wald, vorbei

an einem Tennisplatz und durch einen dunklen, stinkenden Pferdestall zu einem

weißen Swimmingpool. Auf demWeg liegen farbige Annoncen des Life-Magazins.

Im Pferdestall steht ein Lautsprecher, aus dem alle Vorbeigehenden „You, You“ ver-

nehmen. Im tieferen Bereich des Swimmingpools, der mit Wasser gefüllt ist, ste-

hen einige Schreibmaschinen. Große transparente Plastiksäcke, mit roter, gelber,

blauer und grüner Farbe gefüllt, liegen am Rand des Pools, ebenso wie eine Kiste

87 Vgl. García, José Antonio Agúndez (2010): Eine Reise in die Utopie. Das Neuartige in den

Happenings vonWolf Vostell. In: Heinzelmann,Markus/Emslander, Fritz (Hrgs.): Das Theater

ist auf der Straße. Die Happenings von Wolf Vostell. Anlässlich der Ausstellung Das Theater

ist auf der Straße.Die Happenings vonWolf Vostell. MuseumMorsbroich Leverkusen, 06. Juni-15.

August 2010. Bielefeld/Leipzig/Berlin, 53ff.

88 Vostell,Wolf/Bergmann, Rudij (1993): Interview27.11.1988. In: Rüdiger, Ulrike (Hrsg.): Vostell.

Leben = Kunst = Leben. Anlässlich der Ausstellung Vostell. Leben = Kunst = Leben. Kunstgalerie

Gera, 07. November 1993-30. Januar 1994. Leipzig, 136.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


48 Ästhetik der Autonomie

mit farbgefüllten Plastikrevolvern und drei auf weißen Krankenhausbetten stehen-

de Farbfernseher. In einem Eisschrank befindet sich eine Schallplatte der Beatles,

auf einem Trampolin die beinahe nackte Künstlerin Lette Eisenhauer mit zwei fri-

schen, blutigen Ochsenlungen. Auf einem Tisch steht ein nacktes Mädchen, das

auf ihrem Körper einen Staubsauger betätigt. DesWeiteren führt derWeg die Teil-

nehmerInnen an der Peripherie des Gartens vorbei, in dem kahle Obstbäume auf

schwarzer Erde stehen und 500 Totenlichter brennen, zu einem gelb eingefärb-

ten Tennisplatz. Hier steht auf einem Fahrrad ein Schwarz-Weiß-Fernseher. Auf

dem Platz ist ein Rondell eingezäunt und durch einen weißen Fallschirm verdeckt,

darunter sind 40 orangefarbene Rauchbomben versteckt89.

Der Ablauf des Happenings gestaltete sich wie folgt: Die TeilnehmerInnen gin-

gen oder krochen nun durch die drei wechselnden Örtlichkeiten. Im Swimming-

pool bildete sich, einem Massengrab ähnlich, ein Berg aus Menschen, vermischt

mit geplatzten Farbsäcken. Jemand schrieb im farbigen Wasser auf der Schreib-

maschine „You You You“. Im verschlossenen Eisschrank lief die Beatlesplatte. Auch

die Fernseher liefen. Alle Menschen, die zum Tennisplatz gekrochen waren, blie-

ben dort liegen. Diejenigen, die gelaufen waren, stellten sich in das Rondell und

bestäubten die Liegendenmit gelben Farbpigmenten.Der Fernseher auf dem Fahr-

rad fing an zu brennen und die TeilnehmerInnen zogen ihre Gasmasken auf. Drei

Minuten lang war das Fernsehprogramm im brennenden Gerät zu sehen, bevor

der Fernseher explodierte und sich ein Fallschirm auf die TeilnehmerInnen senkte,

während der Tennisplatz in orange-farbenen Rauch der explodierten Rauchbom-

ben gehüllt wurde. Zum Schluss erhielten alle TeilnehmerInnen einen Briefum-

schlag, mussten sich aus dem Labyrinth befreien und den Weg durch den Wald zu

ihren Bussen finden, die sie zurück nach New York brachten90. Die Anweisung des

Künstlers zu diesem Happening lautete wie folgt:

„Please try to go your way to the swimming pool. Please take a revolver there with

color. Go into the white swimming pool please. Lay down and build a massengrab

or shoot the mountain of people in any color. Let yourself tie on the beds and

liberate yourself. Crawl or walk the blue way to the yellow tenniscourt. Say Hallo

to Bob Brown and ask him for yellow colorpigment and put it on the blue people.

Open your envelope meanwhile you stand under the parachute and read the text.

89 Vgl. Goldberg, 1988: 133 u. Heinzelmann, Markus/Emslander, Fritz (2010): Die Happenings

vonWolf Vostell – Chronologie, Dokumente, Exponate. In: Heinzelmann,Markus/Emslander,

Fritz (Hrgs.): Das Theater ist auf der Straße. Die Happenings vonWolf Vostell. Anlässlich der

AusstellungDas Theater ist auf der Straße.Die Happenings vonWolf Vostell. MuseumMorsbroich

Leverkusen, 06. Juni-15. August 2010. Bielefeld/Leipzig/Berlin, 163.

90 Vgl. Heinzelmann/Emslander, 2010: 163.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 49

Put your gasmask on when the TV set begins to burn. Try to be the most friendly

to everybody.“91

Indem Vostell mit einfachen Aktionen und Objekten eine Poollandschaft in ein

Massengrab und einen Tennisplatz in ein Konzentrationslager verwandelte, konnte

er dem amerikanischen Publikum, das einer enormen psychischen Belastung aus-

gesetzt war, ein tiefgreifendes Gefühl und Verständnis für den Horror des Holo-

caust vermitteln. Und eben diese Vermittlung war integraler Bestandteil seiner Be-

mühungen einer gesellschaftlichen Re-Humanisierung92. So verlangte insbesonde-

re das Happening You, dessen Partitur er als Psychogramm bezeichnete, den Teil-

nehmerInnen, aber auch den ZuschauerInnen, indem er sie in die Traumata des

Holocaust und des Zweiten Weltkriegs einführte, einiges ab.

Wie all seine Aktionen zeichnete sich auch You durch ein gewisses Maß an Ab-

surdität sowie physischen und psychischen Extremen aus, mithilfe derer er eben

nicht nur das Publikum aktivieren, sondern vor allem schockieren wollte – ganz

im Sinne des Begriffes der »Decollage«, mit dem er seine destruktive und zugleich

konstruktive künstlerische Methode bezeichnete93. Die Grundidee dieses Happe-

nings bestand laut Vostell darin, „die beteiligten, das publikum in einer satire den

zumutbarkeiten des lebens in der form einer probe des chaos zu konfrontieren

und die absurditaet im absurden und widerlichen der greuelscenen bewusst zu

machen“94. Folgt man der Aussage des an diesem Happening beteiligten Fluxus-

Künstlers Al Hansen, gelang es Vostell auch, diese Grundidee zu verwirklichen:

„Ich hatte den Eindruck, dass alles, was drin war, eine schwere Bedrohung war,

die auf jenem gesamten Ort lastete, als ob man mich gegen meinen Willen ge-

schnappt hätte, um ein KZ zu besuchen, als obmanmich sehen lassen wollte, wie

Menschen tyrannisiert werden, und das war noch nicht alles: Ich ging mit dem

merkwürdigen Verdacht weg, dass man entdeckt hatte, dass ich Jude war.“95

Vostells Happenings waren politisch, provokant, radikal und absurd. Sie lebten von

den Aktionen der TeilnehmerInnen, die auf Anweisung des Künstlers neue Wege

über ihre alltäglichen Handlungsmuster hinaus beschritten. Durch den Künstler

motiviert, ließen sich die TeilnehmerInnen und ZuschauerInnen auf Neues und

Unbekanntes ein. Wichtig war Vostell hierbei, was das Publikum aus den Vorgän-

gen und Bildern an Eigenem heraus- und mitnimmt, nicht, was er selbst dachte96.

91 Vostell, zit. nach Heinzelmann/Emslander, 2010: 163.

92 Vgl. García, 2010: 57.

93 Vgl. Frieling, Rudolf (2008): Wolf Vostell. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of Partici-

pation. 1950 to Now. Katalog zur Ausstellung The Art of Participation. San Francisco Museum

of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 92.

94 Vostell, zit. nach Heinzelmann/Emslander, 2010: 163.

95 Hansen, zit. nach García, 2010: 57.

96 Vgl. Heinzelmann/Emslander, 2010: 163.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


50 Ästhetik der Autonomie

Nicht nur Vostell ging es in seiner Kunst um Bewusstwerdung, um Interventio-

nen und um die sozialen und politischen Probleme seiner Zeit. Auch Joseph Beuys’

Kunst zielte direkt auf einen individuellen und gesamtgesellschaftlichen Verände-

rungsprozess. Beuys ging davon aus, dass Kunst das Leben eines jeden Einzelnen

transformieren könne. Auch seine Aktionen sollten das Bewusstsein verändern,

denn er wollte das menschliche Denken revolutionieren um, unter der Annahme,

dass die Menschen tatsächlich freie und kreative Wesen sind, die Neues und Ori-

ginelles schaffen, auch die Welt zu verändern97. So proklamierte er 1973:

„Only on condition of a radical widening of definition will it be possible for art

and activities related to art to provide evidence that art is now the only evolution-

ary-revolutionary power. Only art is capable of dismantling the repressive effects

of a senile social system that continues to totter along the deathline: to disman-

tle in order to build A SOCIAL ORGANISM AS A WORK OF ART. This modern art

discipline – Social Sculpture/Social Architecture – will only reach fruition when

every living person becomes a creator, a sculptor or architect of the social organ-

ism. Only then would the insistence on participation of the action art of Fluxus

and Happening be fulfilled; only then would democracy be fully realized. Only a

conception of art revolutionized to this degree can turn into a politically produc-

tive force, coursing through each person and shaping history [...] EVERY HUMAN

BEING IS AN ARTIST who – from his state of freedom – the position of freedom

that he experiences at first hand – learns to determine the other positions in the

TOTAL ARTWORK OF THE FUTURE SOCIAL ORDER.“98

Mit diesemAnspruch führte Beuys auch seine Aktion kukei, akopee-Nein!, braunkreuz,

fettecken, modellfettecken am 20. Juli 1964 im Rahmen des Festivals der neuen Künste

an der TU Aachen durch, bei der er einen Tumult im Publikum provozierte und von

einem der Anwesenden schließlich attackiert wurde. Das Festival der neuen Küns-

te, das vom Kulturreferent des AStA der TU Aachen organisiert wurde und an dem

rund ein Dutzend Künstler teilnahmen, fand am 20. Jahrestag des Attentats füh-

render Wehrmachtsoffiziere auf Adolf Hitler statt und wurde mit einer Tonband-

schleife von Teilen der Sportpalastrede Goebbels aus dem Jahr 1943 eingeleitet, bei

der das Publikum auf den „totalen Krieg“ eingeschworen wurde. Das Publikum des

Festivals war zu diesem Zeitpunkt schon derart aufgebracht, dass die anschließen-

de Rede Bazon Brocks bereits von Pfiffen begleitet wurde.

Beuys begann seine Aktion schließlich, indem er, vor dem nun Kopfstand ma-

chenden Brock, einen mit Filz umwickelten Kupferstab ablegte. Im Verlauf seiner

97 Vgl. Goldberg, 1988: 149.

98 Beuys, Joseph (2006): I AmSearching for Field Character. In: Bishop, Claire (ed.): Participation.

Documents of Contemporary Art. London/Cambridge/Massachusetts,125.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 51

Aktion nahm er den filzumwickelten Kupferstab, hob ihn über seinen Kopf und ver-

harrte in dieser Position, bis ein durch seine Handlungen provozierter Zuschauer

mit einem kurzen, aber heftigen Handgemenge die Aktion beendete und Beuys ei-

ne blutige Nase bescherte. Beuys stellte sich darauf der Menge beschwörend und

bannendmit blutiger Nase,mit erhobenem rechtem Arm und einer Kruzifixplastik

in der linken Hand und warf zum Abschluss Schokoladentafeln in das Publikum99.

Bereits während seiner Aktion kamen Polizei und Feuerwehr. Später ermittelte die

Staatsanwaltschaft Aachen wegen „groben Unfugs“ und grober Verunglimpfung

des 20. Juli 1944. Die Presse griff die Aktion bereitwillig auf und machte sie einer

breiten Öffentlichkeit bekannt100.

Beuys’ Auftritt bestand nicht aus durchgehenden Handlungsabfolgen, sondern

aus mehreren Aktionssequenzen, aus Teilaktionen, mit denen er sich auf die Syn-

chronizität der Ereignisse auf der Bühne einrichtete. Denn während seiner Aktion

performten noch andere Künstler auf der Bühne. Beuys Einzelaktionen hatten je-

doch ein gemeinsames Thema, ihm ging es um die Transformation gesellschaft-

licher Konventionen mittels chaotischer Auflösung derselben. Seine Aktion war

durchaus darauf angelegt, das Publikum zu irritieren und es in einem konzep-

tionellen Sinne auch zu provozieren. Denn für ihn bestand ein direkter Zusam-

menhang zwischen Provokation und der Selbstbestimmung des Menschen. Die

Erregung sollte ihre auslösende, aufrüttelnde Wirkung entfalten. Indem er einen

ruhenden Pol inmitten des Trubels der Veranstaltung bildete, provozierte er das

Publikum. In Beuys’ Reaktionen auf die Aggressionen seitens des Publikums ka-

men auch seine Vorstellungen von Martyrium und Erlösung sowie Askese und Ver-

heißung zum Ausdruck101. Auf die Feststellung, seine Aktion habe doch gar nichts

bewirkt, wenn einer der Zuschauer ihn geschlagen habe, weil er es nicht mehr aus-

hielt, äußerte sich Beuys im Sommersemester 1968 im Rahmen des Ringgesprächs

Plastische Theorie folgendermaßen:

„Wieso? Wieso nichts bewirkt? Ganz im Gegenteil, sie hat doch eine ganze Men-

ge bewirkt, sonst hätte der mich doch nicht geschlagen [...] Es ist offenbar etwas

99 Eine ausführliche Beschreibung der einzelnen Aktionssequenzen ist, ebenso wie die Vor-

bereitung der Aktion und die Resonanz auf die Aktion, nachzulesen in: Schneede, Uwe M.

(1994): JosephBeuys –DieAktionen. KommentiertesWerkverzeichnismit fotografischenDo-

kumentationen. Ostfildern-Ruit bei Stuttgart, 42-67.

100 Vgl. Jensen, Ulf (2010): kukei, akopee-Nein! braunkreuz, fettcken, modellfettecken. In:

Ackermann, Marion (Hrsg.): Joseph Beuys. Parallelprozesse. Anlässlich der Ausstellung Jo-

seph Beuys. Parallelprozesse. KunstsammlungNordrhein-Westfalen, Düsseldorf, 11. September

2010-16. Januar 2011 [Ausstellung im Rahmen der Quadriennale 2010]. München, 157.

101 Vgl. Schneede, 1994: 50ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


52 Ästhetik der Autonomie

in Bewegung geraten. Verhärtungen sind aufgebrochen, es ist etwas ins Wirbeln

geraten! Das ist doch schon eine ganze Menge, oder nicht?“102

Aufgrund dieses tumultartigen Zwischenfalls, auf den Beuys durchaus vorberei-

tet war, brach der AStA schließlich die Veranstaltung ab. Doch auch nachdem das

Publikum nach langen Debatten den Saal verlassen hatte, ging auf der Straße die

Diskussion bis tief in die Nacht weiter. Auch die Presse ging intensiv auf die Ge-

schehnisse ein und die Kritik weitete sich bald auf das Verhalten der studentischen

ZuschauerInnen insgesamt aus. Als Skandal wurde nicht die Vorführung betrach-

tet, sondern die Intoleranz des wissenschaftlichen Nachwuchses, der auf das Neue

nur mit Vernichtung und Zerstörung reagiert. Parallelen zur HJ und der SA sowie

zur Vernichtung „entarteter Kunst“ unter Hitler wurden gezogen. Diese offensive

Auseinandersetzungmit der Beuys’schen Aktion sowie die Ermittlung und Anklage

der Staatsanwaltschaft und nicht zuletzt die fotografische Dokumentation begrün-

dete schließlich den Mythos Beuys103.

Während also Beuys und Vostell mit ihren Aktionen ein groß angelegtes politi-

sches Projekt realisieren wollten und Beuys dafür auch physische Attacken in Kauf

nahm oder sogar bewusst herbeiführte, ging es beispielsweise der Künstlerin Caro-

lee Schneemann in ihremHappeningMeat Joy um die konkrete Zersetzung sozialer

und insbesondere sexueller Tabus.Nicht zuletzt aufgrund dieser Performancewur-

de und wird sie häufig im Kontext der Debatte um transgressive Weiblichkeit und

abjekte Kunst diskutiert104.

„In Meat Joy Schneemann [...] mobilized almost nakedmale and female bodies in

an orgiastic tableau ofwrithing flesh, smearedwithmeat juices and accompanied

[...] by tapes of [...] Paris street sounds [...]. Schneemann’s insistence not only on

the presence of the body but on its messiness, fleshiness, and eroticism pointed

to a radical shift in thinking about the visual arts. Not only were the visual arts ca-

pable of moving beyond what Greenberg had termed their ‚areas of competence’

and in so doing perhaps maintain an even more powerful charge and sense of

political and social value, but potentially they involved a complete dissolution of

boundaries between artist, artwork, and spectator, as well as an overt enactment

of the erotics of making and viewing.“105

102 Beuys, zit. nach Stüttgen, Johannes (2008): Der Ganze Riemen. Der Auftritt von Joseph Beuys

als Lehrer. Die Chronologie der Ereignisse an der Staatlichen Kunstakademie Düsseldorf

1966-1972. Köln, 281.

103 Vgl. Schneede, 1994: 48ff.

104 Vgl. Zimmermann, Anja (2001): Skandalöse Bilder – Skandalöse Körper. Abject art vom Sur-

realismus bis zu den Culure Wars. Berlin, 98ff.

105 Jones, Amelia (2008): Live art in art history: a paradox? In: Davis, Tracy C. (ed.): The Cambridge

companion to performance studies. Cambridge/New York, 159.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 53

Meat Joy wurde 1964 in drei Städten aufgeführt. Erstmals auf dem Festival de la

Libre Expression, das von Jean-Jaques Lebel, einem der wegweisenden europäi-

schen Fluxus-KünstlerInnen, im Pariser Theater des Centre Culturel Américain or-

ganisiert wurde, dann in der Dennison Hall in London und schließlich in der Jud-

sonMemorial Church imNew Yorker Stadtteil Manhattan106. Die circa eine Stunde

dauernde Performance war grob in drei sich in ihrer Intensität steigernden Akti-

onssequenzen unterteilt und wurde von vier Paaren und einer weiteren Frau, die

die Paare mit Utensilien versorgte und das Geschehen strukturierte, aufgeführt107.

Eingeleitet wurde die Performance durch die 20-minütige Eröffnungsphase, die

durch die Notes as Prologue, einer Soundcollage, bestehend aus von Schneemann

vorgelesenen Texten zu Meat Joy, französischen Sprachübungen, einer tickenden

Uhr und Straßengeräuschen der Rue de Seine charakterisiert wurde.

In der ersten Sequenz wickelten die männlichen Darsteller der Nebenpaare die

Torsi der Frauen in Papier ein, während sich das Hauptpaar dem sogenannten Ent-

kleidungstanz widmete. Schneemann und ihr Partner zogen sich hier, bis auf den

knappen Bikini und die Badehose, gegenseitig langsam aus. Beendet wurde diese

Sequenz durch die Body Rolls, bei der sich die leicht bekleideten Nebenpaare ge-

meinsam über den Boden rollten. Die zweite Sequenz bestand im Wesentlichen

aus dem Love-Paint-Exchange des zentralen Paares. Schneemann wurde von ihrem

Partner zu einem Tisch getragen, wo sie auf ihm liegend anfing, seinen gesam-

ten Körper zärtlich zu bemalen. Schließlich bemalten sie sich mit Pinsel und Farbe

gegenseitig, bis sie zu guter Letzt die Farbe durch immer schneller werdende Be-

wegungen ihrer beider Körper aneinander vermischten.

In der dritten Sequenz wurden schließlich alle Paare mit Wurstketten, gerupf-

ten Hühnern und Makrelen beworfen, mit denen sie sich daraufhin beschäftig-

ten. So strichen sie sich unter anderem mit den Fischen über ihre Körper und ei-

ner weidete ein Huhn aus, um sich und seine Partnerin mit den Eingeweiden des

Huhns einzureiben. Anschließend wälzten sich die Paare in den blutigen Einge-

weiden, dem Fisch, den Hühnern und den Würstchen am Boden, hinzu kam ro-

te und blaue Farbe, die das orgiastische, zugleich abstoßende und erotische Spiel

vervollständigte. Schließlich trugen die Männer die Frauen zurück zu den Papier-

haufen, in denen sie sich gegenseitig zu vergraben versuchten, bis Schneemann

„enough, enough“ rief und so die Performance beendete. Die Performance wurde

mit einer Soundcollage aus Musik der ersten Rockmusik-Welle und erneut dem

Straßenlärm inklusive des Geschreis der Straßenverkäufer der Rue de Seine unter-

106 Vgl. Kubitza, Anette (2002): Fluxus, Flirt, Feminismus? Carolee Schneemanns Körperkunst

und die Avantgarde. Berlin, 85.

107 Eine detailreiche Beschreibung der PerformanceMeat Joyfindet sich in Kubitza, 2002: 82-122.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


54 Ästhetik der Autonomie

malt, die Waren wie Fisch und Fleisch feilboten108. Schneemann äußerte sich zu

Meat Joy folgendermaßen:

„Meat Joy has the character of an erotic rite: excessive, indulgent, a celebration of

flesh asmaterial: rawfish, chickens, sausages, wet paint, transparent plastic, rope,

brushes, paper scrap. Its propulsion is toward the ecstatic – shifting and turning

between tenderness, wildness, precision, abandon: qualities which could at any

moment be sensual, comic, joyous, repellent. Physical equivalences are enacted

as a psychic and imagistic stream in which the layered elements mesh and gain

intensity by the energy complement of the audience.“109

Das Publikum saßwährend der Performance in Hufeisenform, auf Stühlen und am

Boden in unmittelbarer Nähe zu den Handelnden, sodass kein räumlich beding-

ter Energieabfall zwischen Publikum und PerformerInnen entstehen konnte, denn

Schneemanns Intention beim Arrangieren des Publikums bestand eben darin, die

synästhetischen Eindrücke, die intensiven Gerüche, Geräusche und Bilder direkt

auf das Publikum überspringen zu lassen. So wollte sie die Intimität der Erfahrung

sicherstellen110 und provozierte letztlich stark divergierende Publikumsreaktionen.

Die Resonanz auf Schneemanns Versuch, die konventionellen und patriarchalen

Vorstellungen von Körper, Weiblichkeit und Sexualität zu stören, erstreckte sich

von gelangweilten bis sexuell affizierten ZuschauerInnen. Eine extreme Reaktion

riefMeat Joy bei einem Pariser Zuschauer hervor, der während der Performance auf

die Bühne sprang und Schneemann strangulierte, bis er schließlich von drei Frau-

en aus dem Publikum fortgerissen wurde. Das übrige Publikum reagierte nicht,

vermutlich, da es an Gewalt in avantgardistischen Performances gewöhnt war, ob-

wohl Schneemann selbst offensichtlich nicht imstande war, seinen Griff von ihrem

Hals zu lösen. Auch sie löste also, ebenso wie Beuys, beim Publikum Aggressio-

nen aus, die letztlich dazu führten, dass einer der Zuschauer sie unvermittelt und

ernstzunehmend angriff.

Während Schneemann mittels Tabubrüchen eine Akzeptanz gegenüber dem

tabuisierten Körper und seinen Ausscheidungen erzielen wollte, ging es zur glei-

chen Zeit den Wiener Aktionisten um das Brechen von Tabus zur Erzeugung von

Ekel. Auch sie arbeiteten mit Fleisch, Blut und Eingeweiden. Im Gegensatz zu

Schneemanns Performances, die wie Meat Joy einen spielerischen und humoris-

tischen Ansatz hatten, waren die Arbeiten der Wiener Aktionisten jedoch meistens

geprägt von stark sado-masochistischen, gewalttätigen und erniedrigenden Zü-

gen. Im Wiener Aktionismus wurde Sexualität negativ konnotiert und es wurde

108 Vgl. Kubitza, 2002: 85ff.

109 Schneemann, zit. nach Reckitt, Helena/Phelan, Peggy (2001): Art and Feminism. London, 63.

110 Vgl. Kubitza, 2002: 85.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 55

mit der Erzeugung von Angst, Schock und Aggression gearbeitet. Der Körper wur-

de problematisiert, um als kritischer Kommentar auf die brutalisierte Gesellschaft

zu wirken111.

Zu dem abjekten Moment des, in den 1960er- und 1970er-Jahren auf den Plan

tretenden Wiener Aktionismus trat eine weitere bedeutende Komponente hinzu,

die bei Carolee Schneemann keine Rolle gespielt hatte. Charakteristisch für die

Wiener Aktionisten, die in ihren Werken immer wieder mit Blut, Urin und Kot

arbeiteten, waren die dezidiert autodestruktiven Tendenzen ihrer Performances.

Mit ihren Aktionen, in denen es vor allem um die Befreiung von religiösen und

sexuellen Tabus ging und die auf einer extrem körperlichen und mitunter inti-

men Ebene vollzogen wurden, widmeten sie sich einem bis dato marginalisierten

Themenkomplex innerhalb der Performance-Kunst. Dabei setzten sie ihre extre-

men Akte der Selbsterfahrung und Selbstbefreiung drastisch in Szene, denn sie

wollten durch massive Tabuverletzungen eine kathartische Wirkung erzielen und

so die Menschen von ihrer traditionellen Konditionierung befreien. Während da-

bei Performances von Hermann Nitsch, wie das Orgien Mysterien Theater, eindeu-

tig religiöse Bezüge in Form von Opferritualen und katholischer Liturgie zeigten,

thematisierte Günter Brus beispielsweise in seiner Performance Zerreißprobe den

Menschen, der beide Geschlechter in sich vereinen wollte112.

Günter Brus, einer der Protagonisten des Wiener Aktionismus, drang ab 1967

in seiner Phase der Körperanalysen von der äußerlichen Markierung des Körpers

ins Innere vor und unternahm so den Schritt von der Zerstörung der Bilder zur

Zerstörung des eigenen Körpers. Er befasste sich öffentlich mit der Zurschaustel-

lung tabuisierter Handlungen und machte insbesondere die physischen und psy-

chischen Zustände des Körpers zum Thema seiner Aktionen. 1970 führte er die

etwa 25-minütige Aktion Zerreißprobe im Münchener Aktionsraum I vor. Bekleidet

mit einem Slip und Damenstrümpfen ging Brus in dieser Performance an seine

physischen Belastungsgrenzen und brachte so das Publikum an dessen psychische

Grenzen. Er schnitt sich mit einer Rasierklinge in den Oberschenkel und in den

kahlen Schädel, zog mit Seilen seine Beine auseinander und wälzte sich schreiend

bis zur Erschöpfung auf dem Boden. Diese existenzielle Aggression und Verzweif-

lung schien eine Herausforderung an die abgestumpfte Gesellschaft zu sein113.

„Es handelt sich ummehrere dramatische Situationen (Psycho-Dramolette). Ver-

sucht wird, aus dembauschigen Körperdrama das Skelett zu schälen, ein leib-see-

lisches Extrakt zu bauen. Die Handlungen werden verknappt, komprimiert. Der

Körper des Agierenden wird auf eine harte Probe gestellt [...] Ausgegangen wird

111 Vgl. Kubitza, 2002: 118ff.

112 Vgl. Jappe, 1993: 22 u. Schneede, Marina (2002): Mit Haut und Haaren. Der Körper in der

zeitgenössischen Kunst. Köln, 24.

113 Vgl. Schneede, 2002: 22ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


56 Ästhetik der Autonomie

von simplen Handlungen wie Lesen, Gehen, Liegen und dergl. Aggressionen wen-

det der Akteur gegen sich und gegen ihn umgebende Gegenstände, wodurch ent-

sprechende Handlungen frei werden: Selbstverletzung, Röchellaute, Strangulier-

artiges, Auspeitschung, starrkrampfartiges Verhalten usw. [...] Es sollen schockar-

tige Impulse ausgestrahlt werden, die den Zuschauer zunächst irritieren mögen,

sich aber später in eine wohltuende Konfliktlösung verwandeln.“114

Brus greift hier also auf die Methoden des Psychodramas zurück, dessen Ziel die

Aktivierung und Integration von Spontaneität und Kreativität ist. Dabei kommt

nach Moreno konstruktives spontanes Handeln dann zustande, wenn der Protago-

nist für eine neue oder bereits bekannte Situation eine neue und angemessene

Reaktion findet115. Zwei Jahre zuvor antwortete Brus mit einer drastischen und

extrem subversiven Aktion auf den Einladungstext zur Veranstaltung Kunst und Re-

volution, den Oswald Wiener folgendermaßen formulierte:

„der staat der konsumenten schiebt eine bugwelle von ‚kunst‘ vor sich her; er

trachtet, ‚den künstler‘ zu bestechen und damit dessen revoltierende ‚kunst‘

in staatserhaltende kunst umzumünzen. Aber ‚kunst‘ ist nicht kunst. ‚kunst‘ ist

politik, die sich neue stile der kommunikation geschaffen hat.“116

Kunst und Revolution war eine Veranstaltung der Wiener Aktionisten in Koopera-

tion mit dem sozialistischen österreichischen Studentenbund (SÖS), die 1968 in

einem Hörsaal der Wiener Universität stattfand und bei der neben Günter Brus

unter anderem auch Otto Mühl und Peter Weibel zugegen waren. Eingeleitet wur-

de die Veranstaltung mit einer kurzen Rede über die Funktion und die Position der

Kunst in der spätkapitalistischen Gesellschaft. Die anschließende Simultanaktion

der Wiener Aktionisten führte zum größten Kunstskandal der zweiten österreichi-

schen Republik. So entkleidete sich Brus bis auf seine Strümpfe, stieg auf einen

Stuhl und schnitt sich mit einer Rasierklinge in Brust und Oberschenkel, bevor

er in ein Glas urinierte und seinen Urin daraus trank, seinen Körper mit seinen

Fäkalien beschmierte, sich übergab und sich schließlich auf den Boden legte, um,

während er masturbierte, die österreichische Nationalhymne zu singen117.

„[...] in den letzten minuten hatte sich brus bereits ausgezogen und stand schon

nackt auf dem pult, als weibel dieses verließ. Während oswald wiener über ein

drahtlosesmikrophon seinen vortrag hielt, schiß brus auf den boden des hörsaals,

114 Brus, Günter (1993): Zerreißprobe. In: Jappe, Elisabeth: Performance, Ritual, Prozess. Hand-

buch der Aktionskunst in Europa. München/New York, 78.

115 Vgl. Moreno, Jacob Levy (1959): Gruppenpsychotherapie und Psychodrama. Stuttgart, 34.

116 Wiener, zit. nach Werkner, 2007: 218.

117 Vgl. Raunig, Gerald (2005): Kunst und Revolution. Künstlerischer Aktivismus im langen 20.

Jahrhundert. Wien, 178f., Warr/Jones, 2000: 95 u. Werkner, 2007: 217f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 57

verschmierte sich den scheißdreck am leib, stach mit seinem finger den ösopha-

gus hinab, würgte, erbrach, sang zum scheißen die bundeshymne, onanierte – ein

unerhörtes klima, augenblicke der panik und vernichtung, wo das bewußtsein zu

kollapsieren droht, weil das gehirn die verarbeitung der ihm zugetragenen infor-

mationen verweigerte,minutenlang, bis zu demmoment, womühl unprogramm-

gemäß mit seinen mitarbeitern aufs podium kam und ebenfalls seine aktion be-

gann [...] als alles zu ende war, einige kotzend den saal verlassen hatten, der rek-

toratschef geholt worden war etc., kam eine diskussion nicht recht in gang. Das

publikum war ratlos, gelähmt, ausgepumpt, die kulturprominenz, von architekt

feuerstein bis zukunftsforscher jungk, entließ seine aggressionen in beschimp-

fungen.“118

In der Folge dieser Aktion, die lediglich eine halbe Stunde gedauert hatte, distan-

zierte sich der SÖS mit einem Flugblatt von der Veranstaltung, entschuldigte sich

beim Rektor der Universität und löste sich schließlich auf. Die Presse schlachte-

te die Veranstaltung hemmungslos aus und einige der Künstler wurden angeklagt,

kamen in Untersuchungshaft undwurden unter Arrest gestellt. Brus, der eine fünf-

monatige Haftstrafe hätte absitzen sollen, floh nach Berlin, um sich der österrei-

chischen Justiz zu entziehen. Bis zu seiner Rückkehr und seiner Rehabilitierung

sollten Jahre vergehen119. Zwar blieb ein tumultartiges Ausufern der Veranstaltung

in dadaistischer Manier120 wie 1967 beim Zock-Fest aus, wohl da, folgt man Ge-

rald Raunig, die linkspolitischen StudentInnen nicht das optimale Publikum für

diese Art der politischen Provokation waren und den Künstlern sogar mitteilten,

dass sie mit derartiger Kunst nicht in die Uni, sondern in den Stephansdom hät-

ten gehen sollen, dennoch löste die Veranstaltung letztlich auch beim Publikum

negative Reaktionen aus, wie sich an obigem Zitat der Wiener Aktionisten ablesen

lässt. Vor allem aber war die Resonanz der Presse, die die Aktion als „Uni-Ferkelei“

bezeichnete, weitaus aggressiver und negativer, ebenso wie die juristischen Kon-

sequenzen. Die mediale und juristische Kriminalisierung der Künstler führte in

der Folgezeit schließlich zu einer Zersplitterung der Wiener Aktionisten. So lässt

sich, trotz der eher zurückhaltenden Publikumsreaktion auf die missglückte Ko-

operation von KünstlerInnen- und StudentInnengruppe, die Aktion als Höhe- und

118 Weibel, Peter/VALIE EXPORT (1970): Wien. BildkompendiumWiener Aktionismus und Film.

Frankfurt, 263.

119 Vgl. Werkner, 2007: 218 u. Weibel/VALIE EXPORT, 1970: 264.

120 ZumRekurs derWiener Aktionisten auf denDadaismus hinsichtlich der politische Forderun-

gen, der literarischenUmsetzung, der Publikumsprovokation und des Chaos, des Tumult und

schließlich den physischen Auseinandersetzungenmit demPublikumund der Polizei äußert

sich Gerald Raunig im siebten Kapitel seines Werks Kunst und Revolution, Künstlerischer Akti-

vismus im langen 20. Jahrhundert ausführlich.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


58 Ästhetik der Autonomie

Wendepunkt des Wiener Aktionismus bezeichnen121. Die an dieser Aktion beteilig-

ten Künstler schrieben über die Resonanz der Folgezeit:

„der staat, am bloßen nerv getroffen, wehrte sich seiner existenz, schlug zurück

[...] die pluralistische demokratie regredierte auf ihren kern, den faschismus [...]

die presse, staatshure vom dienst, verwalter der öffentlichkeit, erzeugte binnen 1

woche ein pogrom-klima, eine woge des austro-faschismus, worin die demokra-

tie, verfassung, grundrechte etc. jauchzend untergingen. in diesen tagen beispiel-

loser hetze, beispielloser eskalation [...] des hasses gab es außer uns aktivisten

und einem halben dutzend freunden wahrscheinlich in ganz österreich niemand,

der die freiheit des denkens und der gesinnung besessen hat, sich mit uns zu so-

lidarisieren.“122

Die Aktionen Günter Brus’ wurden in den 1960er-Jahren immer drastischer und

gewalttätiger. Die kompromisslose und konsequente Selbst- und Grenzerfahrung

und letztlich Grenzüberschreitung, die die Kunst Günter Brus’ und der übrigen

Wiener Aktionisten charakterisierte, mündeten dabei ebenso wie die radikalen

Provokationen und Tabubrüche in eine dionysische Katharsis. Performances, in

denen Selbstverletzung einen zentralen Stellenwert einnimmt, dienten und dienen

zumeist als radikales Mittel politischer und sozialer Aufklärung, als Möglichkeit

der Selbsterfahrung, -darstellung und -exposition und bergen immer auch das

Potenzial, dem Publikum einen enormen psychischen Schock zuzufügen123. Durch

die Selbstverletzung und durch den Schmerz sollen das Publikum gepackt und die

Unmittelbarkeit gesteigert werden. Obwohl Selbstverletzung in der Performance-

Kunst einen wichtigen Stellenwert einnimmt, gab und gibt es nur wenige Frauen,

die sich dieser Strategie bedienen124. Wenn sie es jedoch tun, dann auf extreme

Weise. Zu den wohl radikalsten Performances der Selbstverstümmelung gehören

die Arbeiten Gina Panes und einige Performances von Marina Abramović.

In den 1970er-Jahren nutzte Gina Pane im Rahmen ihrer Performances immer

wieder Selbstverletzungen, die sie als dauerhafte Einschreibungen schmerzhafter

Erfahrungen in den Körper verstand. Schmerz nahm für Pane eine zentrale Rolle

in ihren gesellschaftspolitischen Performances ein. Ihren Körper begriff sie dabei

als Haltung in seinem soziopolitischen Kontext. Mit ihren Aktionen wollte sie die

ZuschauerInnen aufrütteln. Die nachfühlbaren Schmerzen, die sie sich mit Mes-

sern, Rasierklingen oder Glasscherben zufügte, sollten als Aufschrei unmittelbarer

121 Vgl. Raunig, 2005: 179ff.

122 Weibel/VALIE EXPORT, 1970: 264.

123 Vgl. Reiß, Claudia (2007): Ekel. Ikonografie des Ausgeschlossenen, 309ff. <http://

duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-22051/ekel.pdf>

(29.09.2011).

124 Vgl. Warr/Jones, 2000: 32.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://duepublico.
http://duepublico.
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://duepublico.
http://duepublico.


Rebellische Körper 59

Sinneserfahrung, als Schrei des Körpers der empfindungslosen Gesellschaft entge-

gengehalten werden. Ihr Ziel war es, durch die Inszenierung des eigenen Körper-

erlebens eine direkte und authentische Kommunikation zwischen Akteurin und

ZuschauerInnen zu schaffen und so das passive Rezeptionsverhalten umzukeh-

ren125. So waren die Selbstverletzungen bewusst konstruiert, um sie in eine im

Hintergrund wirkende Erzählung einzuschreiben, und nie das Ergebnis eines Ge-

fühlschaos oder einer spontanen Gewalttätigkeit126.

Panes Performances können durchaus als moralisches Projekt betrachtet wer-

den, arbeitet sie dochmit ihrem Schmerz als Botschaft darauf hin, bei ihrem Publi-

kum einen Schock auszulösen. Die ZuschauerInnen fühlen sich nicht mehr sicher,

geraten aus ihrem alltäglichen Balancegefühl und erfahren ein Gefühl der Leere,

dass in ihnen einen Transformationsprozess in Gang setzen soll127. Dennoch: „Die

Fremdartigkeit und Brutalität der von ihr erzeugten Bilderwelt, deren Entfaltung

den Betrachter vollständig in Bann zu ziehen vermag, strahlt trotz ihrer Negativität

eine ungeheure Faszination aus“128. In ihrer Performance Le lait chaud, die sie 1972

in einem großen Pariser Apartment durchführte und die unter demThema „White

Doesn’t Exist“ stand, ritzte sie, mit dem Rücken zum Publikum sitzend, mit einer

Rasierklinge ihren Rücken und ihre Arme auf. Das hervorquellende Blut verfärb-

te die weiße Kleidung, die sie trug. Ab und zu unterbrach sie ihre Performance,

um mit einem Tennisball zu spielen. Dann drehte sie sich zu ihrem Publikum um

und begann,mit der Rasierklinge ihr Gesicht zu zerschneiden.Nachdem sie diesen

Vorgang beendet hatte, richtete sie eine Videokamera auf die ZuschauerInnen, um

ihnen die Möglichkeit zu geben, ZeugInnen ihrer eigenen emotionalen Reaktionen

zu werden und über sich selbst zu reflektieren129.

„Suddenly I turned to face my public and approached the razor blade to my face.

The tension was explosive and broke when I cut my face on either cheek. They

yelled ‚No, no, not the face, no!’ So I touched an essential problem – the aestheti-

cism in every person. The face is taboo, it’s the core of human aesthetics, the only

place which retains a narcisstic power.“130

Entscheidend für Panes Untersuchungen ist die Präsenz der ZuschauerInnen, der

ZeugInnen.Gemeinsammit ihnen choreografiert, ist Panes body art eine eindring-

liche Aufforderung zuMitgefühl und Stellungnahme, die die TeilnehmerInnen auf-

rütteln soll131.

125 Vgl. Schneede, 2002: 62ff.

126 Vgl. Tronche, Anne (1997): Gina Pane. Actions. Paris, 87.

127 Vgl. Meyer, 2008: 182f.

128 Almhofer, Edith (1986): Performance Art. Die Kunst zu leben. Wien/Köln/Graz, 47.

129 Vgl. Meyer, 2008: 183 u. Warr/Jones, 2000: 121.

130 Pane, zit. nach Warr/Jones, 2000: 121.

131 Vgl. Reckitt/Phelan, 2001: 44f. u. Schneede, 2002: 65.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


60 Ästhetik der Autonomie

Auch Marina Abramović fügte sich immer wieder signifikante Verletzungen

in ihren Performances zu. Während KünstlerInnen wie Chris Burden oder VA-

LIE EXPORT vor allem bestrebt waren, mit ihren Performances die Grenzen zwi-

schen Kunst und Leben sowie Publikum und KünstlerInnen zu verwischen, ging

es der unter dem kommunistischen Regime Titos aufgewachsenen Abramović in

den 1970er-Jahren vorrangig um die Erforschung der Grenzen der politischen und

persönlichen Kontrolle sowie ihrer Infragestellung. Darüber hinaus lotete sie in ri-

sikoreichen Performances die Grenzen ihrer eigenen Physis mit dem Ziel aus, diese

auszudehnen132.

So ritzte sich die vollständig nackte Künstlerin 1975 in ihrer zweistündigen Per-

formance Thomas Lips, die sie in der Galerie Krinzinger in Innsbruck darbot, mit

einer Rasierklinge einen fünfzackigen Stern in den Bauch, nachdem sie ein Ki-

lo Honig aß, einen Liter Wein trank und dann das Weinglas mit ihrer Hand zer-

brach. Sie peitschte sich so lange und so heftig aus, bis sie keinen Schmerz mehr

empfand, und legte sich schließlich auf ein Kreuz aus Eisblöcken. Auf ihren Bauch

war ein Heizstrahler gerichtet, der die eingeritzte sternförmige Wunde zum Blu-

ten brachte, während der Rest ihres nackten Körpers zu frieren begann. So blieb

sie 30 Minuten liegen, bis das Publikum durch Wegräumen der Eisblöcke die Per-

formance beendete, sie in ihre Mäntel hüllte und wegtrug133.

In ihren Aktionen geht Marina Abramović immer wieder an die äußersten

Grenzen ihrer physischen Belastbarkeit und der Zumutbarkeit gegenüber ihrem

Publikum. Die kulturelle Ächtung, insbesondere des selbst zugefügten Schmerzes,

ist im Kontext dieser Performance von besonderem Interesse. Das Stigma des

Pentagramms, das sie sich selbst in den Bauch ritzt, könnte einerseits auf schmerz-

hafte Identifikation mit ihrem Heimatland Jugoslawien verweisen, andererseits

spielt sie möglicherweise in ihrer Symbolik134 auch auf die Brandmarkungen

und Stigmatisierungen der Juden im Nationalsozialismus an. Das Kreuz aus Eis

verweist auf das Martyrium Christi. Indem Abramović die Selbstverletzung als

Symbol nutzte, erscheint sie zugleich als Opfer und als Täterin135. So ist auch im

Katalog zu Marina Abramovićs Ausstellung im MoMA aus dem Jahr 2010 zu lesen:

„Abramović carved a five-pointed Communist star in her belly [...] in a ritualis-

tic cutting that evoked the dramaturgy of liturgical drama or passion plays, in

132 Richards, Mary (2010): Marina Abramović. New York, 83f.

133 Vgl. Stooss, Toni (1998): Solo Performances 1969-1976. In: Stoos, Toni (Hrsg.): Marina

Abramovic. Artist Body. Performances 1969-1997. Anlässlich der AusstellungMarina Abramo-

vić. Artist Body – Public Body. Kunstmuseum Bern, 1. April-1. Juni 1998. Mailand, 102ff.

134 Eine ausführliche Beschreibung und Interpretation der von Abramović in dieser Performance

verwendeten Symbolik ist inMaryRichardsWerkMarinaAbramović auf Seite 11f. nachzulesen.

135 Vgl. Schneede, 2002: 59ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 61

which she iconographically referenced her family’s background in the Commu-

nist Party – and the EasternOrthodox church.With herwound, Abramović showed

how ideology marks the body, and by making it so viscerally present, she pointed

to the deepest layers of her own being. By enacting this self-affliction, she com-

plicated the viewer’s perception precisely because it is a self-inflicted wound [...]

Abramović was trying to disavow her homeland in a symbolic liberation.“136

Auch der britische Künstler Stuart Brisley übte in einem Akt der Autodestruktion

1975 massive Kritik am politischen System der Sowjet-Staaten. In seiner sechstä-

gigen PerformanceMoments of Decision and Indecision in der Galeria Teatra Studio in

Warschau setzte sich der Künstler mit den Auswirkungen des Kalten Krieges aus-

einander. Seine Aktion verband dabei die für die Performance-Kunst der 1960er-

Jahre relevante Suche nach individueller Katharsismit dem aggressiven politischen

Protest gegen den Kalten Krieg und den Vietnamkrieg. In dieser Performance ver-

band Brisley Elemente des Wiener Aktionismus mit weltpolitischen Ereignissen.

Er hielt sich sechs Tage lang ausschließlich in einem großen Raum auf, übergoss

sich während dieser Zeit täglich mit weißer und schwarzer Farbe, bis er sich kaum

noch bewegen konnte und auch nichtsmehr sah und versuchte, gehemmt durch die

Farbe, vergeblich die Wände hochzuklettern. Durch diese vergeblichen Versuche,

die Wände des Raumes zu erklimmen, wurde die Intensität des Gefühls der Hilflo-

sigkeit und Frustration, das Brisley durch seine sich selbst zugefügte sensorische

Deprivation in den ZuschauerInnen erzeugte, noch verstärkt und bis ins Unerträg-

liche gesteigert. Vor dem Hintergrund, dass Brisley das Stück in Warschau, hin-

ter dem „Eisernen Vorhang“ aufführte137, ist die Performance als Beschreibung der

Klaustrophobie und der Frustration innerhalb eines hermetisch abgeschlossenen

politischen Systems und als Verdeutlichung der Notwendigkeit einer individuel-

len Positionsfindung zwischen staatlicher Herrschaft und individueller Freiheit zu

werten138.

Die für die Performance-Kunst im Allgemeinen typische Kopplung mit gesell-

schaftlichen und diskursiven Entwicklungen zeigt sich auch in der Bedeutungs-

variation autodestruktiver Performances innerhalb der verschiedenen synchron

oder parallel verlaufenden Diskurse. Während beispielsweise Günter Brus mit

seinen Performances zum sexualrevolutionären Diskurs Stellung bezog, indem er

den nackten, tabulosen und verletzbaren Körper einer gesellschaftlichen Ideologie

und Scheinhaftigkeit als letzte biologische Normalität und authentische Realität

136 Stokić, Jovana (2010): The Art of Marina Abramović. Leaving the Balkans, Entering the Other

Side. In: Biesenbach, Klaus/Christian, Mary (ed.): Marina Abramović. The Artist Is Present.

Published on the occasion of the exhibition Marina Abramović. The Artist Is Present. Museum

of Modern Art, New York, March 14-May 31, 2010. New York, 25.

137 1998 wiederholte Brisley diese Performance in der Tate Gallery in London.

138 Vgl. Warr/Jones, 2000: 65 u. Goldberg, 2004: 53.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


62 Ästhetik der Autonomie

entgegenstellte, reagierten KünstlerInnen wie Gina Pane auf eben diesen Authenti-

zitätskult mit der Entblößung und Erforschung der gesellschaftlichen Normierung

und Konstruktion des Körpers. Abramovićs Performances, als Beispiele für die Kri-

tik vieler jugoslawischer Performance-KünstlerInnen am sozialistischen Regime,

können hingegen ebenso wie die Performance von Stuart Brisley als politischer

Protest gegen totalitäre und repressive staatliche Herrschaft gedeutet werden.

Während also in den 1970er-Jahren viele Performance-KünstlerInnen zur Auto-

destruktion griffen, um ihren gesellschaftspolitischen Forderungen Nachdruck

zu verleihen, wurde auch die Frage nach dem Betrachterstandpunkt, nach dem

Verhältnis von Privatem und Öffentlichem, dem Selbst und dem Anderen, der

individuellen Freiheit innerhalb einer Gesellschaft und der Identitätskonstruktion

zumThema der künstlerischen Umsetzung soziopolitischer Kritik.

So setzte sich Vito Acconci bereits 1970 mit Perspektiven des Betrachtens, mit

Selbstaufgabe und Fremdbestimmung und dem Verhältnis von öffentlichem und

privatem Raum, vom Selbst und dem Anderen auseinander, indem er während

seiner Ausstellung „Software“ im Jewish Museum in New York 52 Tage lang will-

kürlich ausgewählte MuseumsbesucherInnen mit dem Gefühl des Bedrängtwer-

dens konfrontiert. Denn im Rahmen seiner Performance Proximity Piece verfolgte

er BesucherInnen durch die Ausstellung, schlich hinter ihnen her und drang in

ihre Privatsphäre ein, bis sie schließlich weggingen. So griff er indirekt in ihre Be-

wegungen ein, denn viele versuchten, ihm auszuweichen, da er zu nahe an ihnen

stand. Während die MuseumsbesucherInnen also Kunst betrachteten, wurden sie

zugleich selbst zum Objekt der Betrachtung durch den Künstler. So vermischte Ac-

conci mit dieser Performance den realen Betrachterkontext – den Museumsraum

– mit der Kunstproduktion, wobei viele der TeilnehmerInnen von Proximity Piece

nicht wussten, dass sie Bestandteil eines Kunstwerks waren139.

Wie bereits 1969, wo er in seinem Following Piece zufällig ausgewählte Menschen

so lange auf den Straßen von New York verfolgte, bis diese einen privaten Raum

betraten, in den Acconci ihnen nicht folgen konnte, erforschte er auch in Proximity

Piece die grenzüberschreitende Kraft des Blickes und den künstlerischen Umgang

mit gesellschaftlichen Überwachungsdispositiven. Acconci gab auf diese Weise ei-

nerseits seinen Zielpersonen die Kontrolle über seine Bewegungen und trat seine

Freiheit an sie ab, andererseits barg das voyeuristische Moment dieser „Stalking-

Aktion“, das durch das asymmetrische Verhältnis zwischen Verfolger und Verfolg-

tem bestand, ein Verlangen nach Herrschaft und Macht über die Zielperson140.

139 Vgl. Zimbardo, Tanya (2008b): Vito Acconci. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of Partic-

ipation. 1950 to Now. Katalog zur Ausstellung The Art of Participation. San Francisco Museum

of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 116.

140 Vgl. Poggi, Christine (2005): Following Acconci/targeting vision. In: Jones, Amelia/Stephen-

son, Andrew (ed.): Performing the Body. Performing the Text. New York, 241.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 63

Acconci baute den übergriffigen Blick und das Stalking zu einer Dynamik von Ag-

gression und Schikane auf, in der er zum sadistischen Aggressor wurde, der eben

aufgrund dieses gewaltsamen Aktes die Möglichkeit verlor, sich selbst zu finden

beziehungsweise zu bewahren. Durch diese Erfahrung der Relation zwischen dem

Selbst und dem Anderen kommt der sadistischen Komponente zugleich auch ein

masochistisches Moment zu, die Selbstaufgabe. Er verschmilzt mit dem Anderen

und wird zum Betrachter141.

„Proximity Piece (1970), [...] reduced the urban drama of Following Piece to the

more confined space of the art gallery. [...] Both pieces, in different ways, aimed to

expose clearly one of the most significant and intangible boundaries which struc-

tures everyday life – namely the invisible lines which mark off our own private

space within the wider sphere of public space. This is amysterious aspect of social

existence in the West [...] but it’s essential to our cherished notions of freedom

[...] Measuring the private space we’re entitled to in the public world is difficult,

but there can be no doubt that it becomes more complex still when we take into

account the way the world has changed even in the few decades since Acconci’s

performance pieces.“142

Auch Adrian Piper nutzte, wie bereits Acconci in seinem Following Piece, die Straße

als Ort ihres kunstpolitischen Engagements. Ihre Performances waren feministi-

sche Untersuchungen dessen, wie die Wahrnehmung von Geschlecht, Sexualität,

Rasse und Klasse das öffentliche Verhalten determiniert und wie die Beurteilung

durch andere das eigene Verhalten beeinflusst und das Selbstbild verändert. So

markiert die Catalysis-Serie den Beginn ihrer Suche nach der Möglichkeit einer

rationalen Selbstdefinition eben als Antwort auf das Bewusstsein um das unver-

meidbare Beurteilt-Werden durch andere. Aggressiv und provokant schockt Piper

ihr ahnungsloses, sich unbehaglich fühlendes Publikum, um es aus seiner gewöhn-

lichenWeltsicht zu katapultieren143. „In the Catalysisseries, I was reacting to a par-

ticular social and political situation as I saw it, and provoking others to respond

to that reaction, that is, to engage with the realities rather than with the conven-

tions“144.

In den 1970er-Jahren nutzte Piper die New Yorker Öffentlichkeit, um sich mit-

hilfe ihrer Performance Catalysis IV mit ihrem Status als afroamerikanische Frau

und Künstlerin auseinanderzusetzen. Dabei bestand ihr Ziel darin, die Wahrneh-

mung der Menschen zu verändern. In ihrer Performance-Serie Catalysis, die sie in

141 Vgl. Zimbardo, 2008b: 126f.

142 Vgl. Nicol, Bran (2006): Stalking. London, 62f.

143 Vgl. Bowles, John Parish (2011): Adrian Piper: race, gender and embodiment. Durham NC,

162ff.

144 Piper, zit. nach Montano, Linda M. (2000): Performance artists talking in the eighties. sex,

food, money/fame, ritual/death. London, 418.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


64 Ästhetik der Autonomie

den Jahren 1970 und 1971 im New Yorker Stadtteil Manhattan darbot und mit der

sie die Normen des öffentlichen, sozialen Verhaltens verletzte, nutzte sie ihre kör-

perliche Präsenz, um bei Zufallsbegegnungen mit PassantInnen in der Öffentlich-

keit Reaktionen auszulösen. So saß Piper in Catalysis IV beispielsweise mit einem

Handtuch, das sie sich in den Mund stopfte, bis dieser voll war und dessen Rest

aus ihremMund heraushing, in einem Bus und konfrontierte ihre Mitreisenden so

mit ihrer augenscheinlichen Abnormalität145.

„I dressed very conservatively but stuffed a large red bath towel in the side of my

mouth until my cheeks bulged to about twice their normal size, letting the rest

of it hang down my front, and riding the bus, subway, and Empire State Building

elevator.“146

Ihre Performances waren weitgehend definiert durch die spontanen Reaktionen

und Interpretationen der Menschen, die sie mit Themen wie Rassismus, Xenopho-

bie oder sozialer Identitätskonstruktion konfrontierte147. Da sie ihre Performances

vorher niemals als solche ankündigte, hatten die beteiligten ZuschauerInnen keine

Möglichkeit, das Geschehnis als Kunstaktion zu entlarven. Piper riskierte damit,

eine abstoßende Wirkung auf anwesende PassantInnen zu haben oder gar für ver-

rückt gehalten zu werden. Sie ging letztlich ein unkalkulierbares Risiko ein, da sie

sich den unvorhersehbaren Reaktionen der PassantInnen auslieferte. Indem sie

jedoch als Katalysator für die Veränderung von Reaktionen agierte, löste sie die

Grenzen zwischen Kunst und Leben auf148.

„One thing I don’t do, is say: ‚I’m doing a piece’, because somehow that puts me

back into the situation I am trying to avoid. It immediately establishes an audience

separation – ‚Nowwewill perform’ – that destroys the whole thing. As soon as you

say, this is a piece, or an experiment, or guerrilla theatre – that makes everything

all right, just as set up and expected as if you were sitting in front of a stage. The

audience situation and the whole art context makes it impossible to do anything

[...] It seems that since I’ve stopped using gallery space, and stopped announcing

thepieces, I’ve stoppedusing art frameworks [...] I’ve beendoing some reallyweird

things in the street. I subscribe to the idea that art reflects the society to a certain

145 Vgl. Marzona, Daniel (2006): Conceptual Art. Köln u.a., 86. u. Zimbardo, Tanya (2008a):

Adrian Piper. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of Participation. 1950 to Now. Katalog

zur Ausstellung The Art of Participation. San Francisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-

08.02.2009. New York/London, 119.

146 Piper, zit. nach Lippard, Lucy (2002): Catalysis. An Interview with Adrian Piper. In: Bean, An-

nemarie (ed.): A Sourcebook of African-American Performance. Plays, People, Movements.

London/New York, 204.

147 Vgl. Marzona, 2006: 86.

148 Vgl. Zimbardo, 2008a: 119.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 65

extent, and I feel as though a lot of the work I’m doing is being done because I am

a paradigm of what the society is.“149

Dan Graham untersuchte in seiner Arbeit Performer/Audience/Mirror, die er erstmals

im Juni 1977 im De Appel in Amsterdam aufführte und die er im Dezember des-

selben Jahres im PS1 in Long Island City, New York und schließlich im März 1979

in den Londoner Riverside Studios wiederholte, die Natur der Wahrnehmung und

Teilhabe, setzte sich aber auch mit der Architektur als Auffangbecken sozialen En-

gagements auseinander, indem er ein vor ihm sitzendes, schweigendes Publikum

mit seinem eigenen Spiegelbild konfrontierte. In dieser vierstufigen Performance

stand er zwischen dem Publikum und einer Wand, die von einem großen Spie-

gel bedeckt war. Zuerst beschrieb er, zum Publikum gewandt, seine eigenen äu-

ßerlichen Merkmale und sein Verhalten, dann beschrieb er die Merkmale und das

Verhalten des Publikum, danach drehte er sich zum Spiegel um und beschrieb sei-

ne eigenen Bewegungen, um abschließend das Bild des Publikums im Spiegel zu

beschreiben.

Auf dieseWeise wollte er dieWahrnehmungsabläufe innerhalb seines Bewusst-

seins und die zwischen ihm und den ZuschauerInnen ausdrücken, wobei der Spie-

gel dazu diente, die Grenzen zwischen Performer und Publikum zu verwischen,

während sich die Gruppe als Ganzes ihrer eigenen Körper und dem performativen

Kontext bewusst wurde. So wollte er die ZuschauerInnen aufmerksammachen auf

deren Präsenz als Menschenmasse und ihnen gleichzeitig ermöglichen, sich selbst

beziehungsweise ihre eigenen Reaktionen und die der Gruppe durch den Spie-

gel zu objektivieren. Die Performance betonte den geteilten Gegenwartsmoment

durch ein andauerndes Spiel zwischen verzögerter Betrachtung und direkter visu-

eller Aufnahme, wobei seine Intention, den Sinn für die Selbstwahrnehmung des

Publikums zu schärfen, von der Brecht’schen Theatertheorie inspiriert war150.

„Trough the use of a mirror, the audience is able to instantaneously perceive it-

self as a public mass (as a unity), offsetting its definition by the performer(’s dis-

course). The mirror allows the audience an equal and equivalent position within

the performance.“151

149 Piper, zit. nach Lippard, 2002: 206f.

150 Vgl. Goldberg, 2004: 103, Zimbardo, Tanya (2008): Dan Graham. In: Frieling, Rudolf u.a.

(Hrsg.): The Art of Participation. 1950 to Now. Katalog zur Ausstellung The Art of Participa-

tion. San Francisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 122 u.

Graham, Dan (1999): Performer/Audience/Mirror. In: Alberro, Alexander (ed.): Two-way mir-

ror power: selected writings by Dan Graham on his art. Massachusetts, 135.

151 Graham, Dan (1993): Performer/Audience/Mirror. In: Wallis, Brian (ed.): Rock My Religion.

Writings and Projects 1965-1990. Massachusetts, 115.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


66 Ästhetik der Autonomie

Graham testete die Grenzen eines alternativen Raums aus und untersuchte die

Spannung zwischen Individuum und Kollektiv, zwischen Persönlichem und Politi-

schem. Der von ihm verwendete Spiegel ist, angesichts des zersplitterten und ent-

fremdeten Subjekts, das gelernt hat, sich selbst immer als eine Widerspiegelung

von und in Relation zu anderen zu identifizieren, die Metapher für das westliche

Konzept eines Selbst. Die Individualität wird immer wieder neu verhandelt, um sie

schließlich in der Sphäre des Kollektivs zu verorten. Die Beteiligung an seiner Per-

formance und die Interaktion mit anderen war demzufolge verpflichtend, denn

jeder Zuschauende wurde gezwungen, sich selbst als integralen Bestandteil der

Arbeit wahrzunehmen, der in direkter Verbindung zu den anderen Zuschauenden

stand. Den ZuschauerInnen wurden labile Verbindungen objektiver und subjekti-

ver Erfahrungen präsentiert, während sie selbst gleichzeitig BetrachterInnen und

Betrachtete waren. Indem Graham seine persönliche Erfahrung zu einer kollekti-

ven Signifikanz transformierte, machte er die ZuschauerInnen, die Interpretieren-

den zu aktiven TeilnehmerInnen seiner Performance152.

1.3 Kunst ist Kritik: Performance-Kunst als Antwort auf globale Krisen

Obwohl es in den 1980er-Jahren durch die Immunkrankheit AIDS ebenso wie

durch die beginnende Debatte über Posthumanismus und Cyborgisierung und die

unbegrenzt scheinenden biotechnologischen Möglichkeiten der Modifikation des

menschlichen Körpers zu einem veränderten Blick auf Körper und Sexualität kam,

wurde der reale Körper kaum noch als Medium künstlerischer Kritik genutzt.Auch

die Veränderung der Definition des Menschseins und die Verschärfung der „Krise

des Subjekts“153, die sich mit dem beginnenden sogenannten Neoliberalismus in

der Reagan-Thatcher-Kohl-Ära weiter verschärfte, reflektierten die KünstlerInnen

weniger durch die Live-Performance-Kunst als vielmehr durch die Erforschung

der Darstellungsmöglichkeiten des Körpers in den neuen Medien154.

Dennoch wurde die Verschärfung der Kluft zwischen den binären Oppositio-

nen zu einer weiteren signifikanten Zäsur in der Entwicklung der Performance-

Kunst ebenso wie die Steigerung der gesellschaftlichen und individuellen Entfrem-

dungssymptome im Rahmen des sich rasant entwickelnden globalen Kapitalismus

und der damit einhergehenden Herrschaft der Ökonomie in der gesellschaftlichen

152 Vgl. Gathercole, Sam (2006): „I’m sort of sliding around in place ... ummm ...“: Art in the 1970s.

In: Jones, Amelia (ed.): A Companion to Contemporary Art since 1945. Malden/Oxford/Carl-

ton, 77.

153 Was die Kulturphilosophie als die „Krise des Subjekts“ zu fassen versucht, begann mit der

Postmoderne Anfang der 1960er-Jahre und dem erstmals 1968 von Roland Barthes konsta-

tierten „Tod des Autors“ (vgl. Bonnet, 2004: 37ff.).

154 Vgl. Bonnet, 2002: 2ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 67

und politischen Sphäre und dem Sieg des Wirtschaftlichen über das Soziale. Denn

die politischen Veränderungen der Thatcher-Reagan-Revolution führten zu einer

sich stetig steigernden Krise in allen Lebensbereichen, die sich, so Étienne Balibar,

eher als „Auflösungssymptom“ denn als Stabilisierung des gegenwärtigen Kapita-

lismus lesen lässt und diemit der Intensivierung von rein ökonomischen „Kontroll-

verfahren der Existenz“ einhergeht. Der Neoliberalismus als „Modell der ‚fortwäh-

renden Krise‘ (oder der ‚Krise als normaler Kost‘)“155 schreibt sich nicht nur in die

Politik und Ökonomie ein, sondern fördert auch unbegrenzt Individualismus und

Utilitarismus156. Seit den 1980er-Jahren greift der Neoliberalismus nicht nur in die

Politik und Ökonomie, sondern auch in das Privatleben jedes Einzelnen ein und

schafft so einen neuen Bürger, „der sich einzig nach der Logik des ökonomischen

Kalküls richtet“157. Diese Ausweitung der „Kontrollgesellschaft“158 und der „Ent-

demokratisierung im Rahmen der neoliberalen Rationalitäts- und Gouvernemen-

talitätsformen“ führt zur Einschränkung politischer, bürgerlicher und personaler

Rechte159, die die Performance-Kunst seitdem verstärkt reflektiert, sodass sich die

Folgen des Neoliberalismus, der zu einer radikalen Veränderung der gesellschaft-

lichen Rahmenbedingungen führte160, konstitutiv auf das von der Performance-

Kunst behandelte Themenspektrum auswirken161. Obwohl also die Identitätskrise

des Menschen zu dieser Zeit hauptsächlich mit dem Medium der Fotografie und

dem Video thematisiert wurde, entwickelten sich die politischen Umbrüche im

Kontext des globalen Kapitalsmus in den 1980er-Jahren zum elementaren Bezugs-

155 Vgl. Balibar, Étienne (2012): Gleichfreiheit. Politische Essays. Frankfurt am Main, 55ff.

156 Vgl. Balibar, 2012: 16.

157 Balibar, 2012: 49.

158 Balibar, 2012: 59.

159 Balibar, 2012: 67f.

160 Vgl. Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf demWeg in eine andere Moderne. Frankfurt

am Main, 251ff.

161 Der Neoliberalismus führt dabei auch im Kontext feministischer Emanzipationsbestrebun-

gen zu nicht zu unterschätzenden neuen Problemen. So weist Nancy Fraser auf die für die fe-

ministische Emanzipationsbewegung unglückliche Liaison der Neuen Frauenbewegung mit

dem Neoliberalismus hin, die den „Traum von der Frauenemanzipation in den Dienst der

kapitalistischen Akkumulationsmaschine“ stellen, indem sie die feministische Kritik am „Fa-

milienlohn“ zum Instrument der sinnhaften undmoralischenAufwertung des flexibilisierten

Kapitalismus macht und so den tagtäglichen Mühen, Kämpfen und Anstrengungen sowohl

von Karrieristinnen aus der Mittelschicht als auch von Frauen in prekären Beschäftigungs-

verhältnissen einen höheren ethischen Sinn verleiht und die Überbewertung von Lohnarbeit

verstärkt (vgl. Fraser, Nancy (2009): Feminismus, Kapitalismus und die List der Geschichte. In:

Blätter für deutsche und internationale Politik 8/2009, 52; hier 52. Siehe hierzu auch Fraser,

Nancy (2017): Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des reaktionären

Populismus. In: Geiselberger, Heinrich (Hrsg.): Die große Regression. Eine internationale De-

batte über die geistige Situation der Zeit. Berlin, 77ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


68 Ästhetik der Autonomie

punkt, zur politischen Folie, vor der sich die Performance-KünstlerInnen seither

kritisch mit verschiedenen Themen auseinandersetzen.

Aber auch die Auseinandersetzung mit Kriegen und staatlichen Unterdrück-

ungsmechanismen wurde von KünstlerInnen betrieben, die im Medium der Live-

Performance ihren Körper nutzten. So ist anzunehmen, dass auch Mona Hato-

um zumindest indirekt den Libanon-Feldzug und -Bürgerkrieg zum Anlass ihrer

Performance The Negotiating Table nahm. Im Gegensatz zum verzweifelten Kampf

Brisleys machte Mona Hatoum den Tod als Resultat des Krieges zum Thema. Die

gebürtige Libanesin konfrontierte 1983 in ihrer Performance The Negotiating Table

ihr Publikum mit dem Thema Krieg und Tod, indem sie ihren eigenen Körper zur

Repräsentation eines brutal zugerichteten Kriegsopfers nutzte. In einem dunklen

Raum lag sie drei Stunden lang regungslos in einem Leichensack auf einem Tisch,

der als einziger durch eine Lichtquelle beleuchtet wurde und um den herum leere

Stühle standen. Sie war blutverschmiert und übersähtmit tierischen Innereien, ihr

Gesicht war mit Verbandmull bedeckt. Die einzige Regung während der gesamten

Zeit – Hatoums einziges Lebenszeichen – war ihr kaum wahrnehmbarer Atem,

der das Plastik mit all dem Blut und den Innereien rhythmisch bewegte. Akustisch

wurde diese Situation durch Tonbandaufnahmen von Radioberichten über Bür-

gerkriege und durch die Reden führender Politiker über Frieden untermalt, die

die Assoziation mit einem toten Soldaten oder einem geschändeten Körper noch

verstärkten162. Mit dieser Arbeit wollte sie das Publikum an die verschiedenen Le-

bensbedingungen erinnern, denen Menschen ausgeliefert sind und das Publikum

physisch, psychisch und emotional aufrütteln163.

Während der Performance The Negotiating Table, die sie in der Galerie Wes-

tern Front in Vancouver darbot, wurde das Publikum mit seiner eigenen Hilflo-

sigkeit angesichts einer gewaltsamen Zerstörung, mit seiner eigenen Inaktivität

und Passivität konfrontiert. Da es im Raum dunkel war und auch das Plastik nicht

vollständig durchsichtig war, waren die BetrachterInnen geneigt, näher an den

Tisch, an die Künstlerin heranzutreten, um den unerträglichen Horror zu sehen,

dem eigentlich kein Blick standhalten kann. Die Visualisierung des Körpers wurde

zum Auslöser einer körperlichen Anteilnahme des Publikums, denn der Körper der

Künstlerin stand dem Körper der BetrachterInnen als toter Körper gegenüber. An

der Schwelle zwischen Betrachtung und Berührung wurde so der Blick zum ent-

scheidenden Moment, um den Schrecken spürbar zu machen. Hatoum, die jegli-

che Kontaktaufnahme verweigerte, überließ das Publikum ganz sich selbst. Jeder

162 Vgl. Bal, Mieke (1999): Quoting Caravaggio. Contemporary Art, Preposterous History.

Chicago/London, 137f. u. Warr/Jones, 2000: 150.

163 Vgl. Goldberg, 2004: 55 u. Antoni, Janine (1998): Mona Hatoum. In: BOMB 63, Spring 1998.

<http://bombsite.com/issues/63/articles/2130> (15.11.2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombsite.
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombsite.


Rebellische Körper 69

Einzelne wurde auf sich selbst zurückgeworfen. Das Gefühl des Aufsichselbstge-

stelltseins, des Zurückgeworfenseins auf sich selbst, wurde dabei durch die Reden

der Politiker noch verstärkt164.

Tomáš Ruller reagierte hingegen 1988 auf die Repressionen in seinem Heimat-

land Tschechoslowakei mit der Performance 8.8.88. Nachdem eine Ausstellung sei-

ner Zeichnungen in einer Prager Galerie noch vor der Eröffnung abgesagt wurde,

lud Ruller, der von der Staatspolizei aufgrund seiner radikalen Aktionen und seinen

Verbindungen zu KünstlerInnen im Ausland verfolgt wurde und dem kurz zuvor

ein Visum für eine Reise nach Deutschland zur Documenta verweigert wurde, die

BesucherInnen seiner Ausstellung zu einem zweistündigen Spaziergang durch die

Nachbarschaft ein165. Während dieses Spaziergangs schuf er dabei in einem Vier-

tel am Prager Stadtrand eines der wohl erschreckendsten Zeugnisse der künstleri-

schen Auflehnung gegen die staatliche Politik der Einschränkung der individuellen

Handlungsfreiheit. Zwischen depersonalisierten Wohnblocks, mit der entfremde-

ten Landschaft kämpfend, die als mächtigeMetapher des dem sozialen Körper auf-

oktroyierten Zustands diente, steckte er sich selbst in Brand und lief taumelnd mit

von Flammen bedecktem Rücken auf eine große, trübe Pfütze zu, in der er schließ-

lich zusammenbrach und in der die Flammen erloschen. Die sich in seiner Nähe

befindenden ZuschauerInnen erstarrten und verfolgten das Szenario ungläubig.

Das über die alltägliche Moral weit hinausgehende quälende Bild, dass sich den

unfreiwilligen ZeugInnen bot, wirkte in hohem Maße traumatisierend, vor allem

in Anbetracht der offensichtlichen Verbindung zur Selbstverbrennung Jan Palachs,

die sich laut McBride im kollektiven Gedächtnis der Tschechen als traumatische

Erfahrung eingebrannt hatte und die bei den ZeugInnen nun reaktiviert wurde166.

Diese Performance, in der Ruller ungewöhnlich weit geht, um seinem Gefühl

der Verzweiflung Ausdruck zu verleihen, zeugt in eindringlicherWeise von der lan-

gen und zu dieser Zeit noch andauernden Periode kultureller Isolation und Unter-

drückung in der Tschechoslowakei. Sie ist keine Reaktion auf das ihm verweigerte

Visum und keine Suche nach kathartischer Heilung, sondern ein verzweifelter und

gewalttätiger Versuch, das System, das jegliche Form individueller Freiheit nach-

haltig unterbindet, endgültig zu Fall zu bringen. Diesem System soll durch das

Feuer der lebensnotwendige Sauerstoff entzogen werden. Ruller wollte sich jedoch

nicht umbringen, sondern nutzte die Selbstverletzung, die Selbstopferung als Me-

tapher. Denn in seiner Übertragung manifestiert sich der Masochismus eines der-

art erschöpften Körpers in seinem täglichen frustrierten Protest, seiner Trostlosig-

164 Vgl. Warr/Jones, 2000: 150 u. Bal, 1999: 138.

165 Vgl. Goldberg, 2004: 56.

166 Vgl. McBride, Kenny (2009): Eastern European Time-Based Art Practices. Contextualised

within the Communist Project of Emergence and Post-Communist Disintegration and

Transition. Chapter 2: A Fiery Lens Aims at Surface. In: <http://www.agora8.org/reader/-

Kenny_McBride_ch2.html> (16.01.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.agora8.
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.agora8.


70 Ästhetik der Autonomie

keit und Resignation, seinem Elend. In 8.8.88 transzendiert er die religiöse Praxis

der Opferung zu einem Symbol der gewalttätigen kulturellen Trennung des Künst-

lerindividuums von der Staatsideologie, wobei der Akt der Selbstverbrennung die

Bedeutung der eigenen Überzeugung und mithin die notwendig aus dieser Über-

zeugung hervorgehende Konsequenz des Handelns demonstrieren soll. Mit sei-

ner Selbstverbrennung als Zeichen des Widerstands gegen die ideologische Gewalt

wollte er verdeutlichen, dass die Kluft zwischen Volk und Staat niemals durch Zu-

rückhaltung überwunden werden kann167.

In den 1990er-Jahren traten wieder vermehrt Performance-KünstlerInnen mit

ihrem eigenen Körper zum Kampf gegen die herrschenden Entrechtungsstrate-

gien an und antworteten auf das veränderte Körper- und Menschenbild, das im

Zuge des immer unwirtlicher und unverständlicher werdenden ausgehenden 20.

Jahrhunderts zunehmend zum Schlachtfeld für soziale und kulturelle Spannun-

gen wurde. Als Reaktion auf die virulente Steigerung des sich in den 1980er-Jahren

bereits angebahnten Sex- und Pornobooms, die rasant steigende Macht der Wer-

bung, der Hochglanzästhetik und der Schönheitschirurgie, die zum übermächti-

gen Faktor des Menschenbildes beziehungsweise des Körperbildes wurden sowie

die Virtualisierung, generelle Beschleunigung und Kommodifizierung, wurde der

reale Körper wieder verstärkt zur Artikulation der politischen Kritik genutzt168.

Performance-KünstlerInnen reagierten also zunehmend auch auf die weitrei-

chenden Konsequenzen für das Menschenbild des durch den Neoliberalismus lan-

cierten Selbstoptimierungsdrucks im Zuge des Wechsels westlicher Gesellschaf-

ten von der Produzenten- zur Konsumentengesellschaft, in der der Konsument

selbst zu Ware wird und zur Ware werden muss, um ein vollwertiges Mitglied der

Gesellschaft zu sein, während die „Anderen“ lediglich Kollateralschäden des Kon-

sumismus sind und letztlich überflüssig werden, sofern sie nicht als Mittel der

Bestätigung und Anerkennung fungieren. Der durch die „flüchtig-moderne Kon-

sumgesellschaft“ erzeugte Zwang, Identitäten als Projekte durch harte lebenslan-

ge Arbeit zu kreieren und stets neu zu erfinden, um sich in eine attraktive Ware

zu verwandeln, setzt dabei nicht nur die monetären Ressourcen voraus, den sich

stets wandelnden Trends zu folgen und schließt so all jene aus, denen diese Mit-

tel nicht zur Verfügung stehen, sondern hat weitreichende Auswirkungen auf das

eigene Körperempfinden169, denn es degradiert den Körper zum zu „designenden

167 Vgl. McBride, 2009.

168 Vgl. Bonnet, 2002: 7ff. u. 13.

169 Vgl. Bauman, Zygmunt (2009): Leben als Konsum. Hamburg, 73ff., 82, 133, 144f., 151, 157. u.

163ff. Die Verantwortung für die eigene Optimierung, letztlich für das gesamte Sein, die als

„Freiheit“ propagiert wird, lastet auf den Schultern des Einzelnen, denn sie ist in ein deregu-

liertes und privatisiertes Umfeld zurückverwiesen worden. Die Verantwortung für den Ande-

ren spielt in der konsumistischen Version von Freiheit keine Rolle mehr (vgl. Bauman, 2009:

114ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 71

Material“170, an das sich auch der Marktwert des Menschen knüpft, und hat dabei

insbesondere auf den weiblichen Körper, auf das weibliche Schönheitsideal fata-

le Auswirkungen. Gerade also aus feministischer Perspektive führt die Forderung,

den eigenen Körper stetig an die durch die Medien und Werbung generierten und

propagierten Idealbilder anzupassen, zur Notwendigkeit einer Kritik daran, dass

der Körper ständiger Kontrolle bedarf, nicht mehr das Medium ist, durch wel-

ches wir leben und in dem wir leben, sondern ein Objekt, das gestaltet werden

muss, der beständigen Optimierung bedarf und dessen Eigenschaftenentwicklung

evaluiert und kontrolliert werden muss. Die kritischen Auseinandersetzungen mit

dem Körperbild der 1990er- und 2000er-Jahre – insbesondere von Künstlerinnen

– kann folglich auch als Reaktion darauf begriffen werden, dass „Körperlichkeit

heute [...] zwischen einer post-industriellen Phase der Geschichte und einer Ära

des Präzisions-Bioengineerings von Körpern [steht]“171 und zum von der Hoch-

glanzästhetik der Bilder und der Werbung geprägten Produkt geworden ist, das

zunehmend als Ort der Selbstkompetenz und als Selbstaussage begriffen wird172.

Das Wiedererstarken der Performance-Kunst in den 1990er-Jahren interpre-

tiert Anne-Marie Bonnet deshalb folgendermaßen:

„[D]ie Wiederaufnahme der ‚Performance‘ in veränderter Fassung (*Annie

Sprinkle, ‚Real Life‘ ...) verstehe ich als Re-Authentifikations-Strategien, als

Entgegnungsstrategien auf die allgegenwärtige Zunahme des Visuellen, Dimen-

sionen der Erfahrung zu reetablieren [...] Die Rückkehr des realen Körpereinsatzes

in zahlreichen jüngeren künstlerischen Praktiken verstehe ich als Strategien, ei-

nen gewissen leiblichen Eigen-Sinn, Dimensionen der Erfahrung zurück zu

170 Virilio führt die Liquidierung des individuellen Körpers, der zunehmend durch Biotechnolo-

gien in Bedrängnis gerät, auf die zunehmende Beschleunigung und Digitalisierung zurück.

Der Körper wird mit dem Ziel der Perfektionierung und Optimierung als zu designendes

Material betrachtet und genutzt (vgl. Virilio, Paul (1994): Die Eroberung des Körpers. Vom

Übermenschen zum überreizten Menschen. München/Wien, 109ff.). Es wird versucht, den

Körper an das Zeitalter der absoluten Geschwindigkeit anzupassen, die auch die Selbstwahr-

nehmung des Individuums nachhaltig verändert und von einer „Exozentrierung“, also dem

realen Raum der eigenen Welt als Zentrum des Seins, des Handelns, des „Hier und Jetzt“,

zu einer „Egozentrierung“, als „Hyperzentrum der Echtzeit [...] des eigenen Körpers“ (Virilio,

1994: 116f.) verschiebt. Die Vision ist ein Metakörper, der zunehmend unabhängig von den

Bedingungen seiner Umwelt wird. Lebendigkeit und Geschwindigkeit werden gleichgesetzt

und von der Technik zu optimieren versucht (vgl. Virilio, 1994: 130ff.).

171 Orbach, Susie (2010): Bodies. Schlachtfelder der Schönheit. Zürich/Hamburg, 169.

172 Vgl. Orbach, 2010: 168f. Durch die „neue Grammatik der visuellen Kultur, das Ideologem vom

selbstkompetentenKonsumenten, dieMacht derDiätprodukte-, Pharma- undNahrungsmit-

telindustrie, der Schönheitschirurgie und der Style-Industrie, sowie die Demokratisierung

sozioökonomischen Strebens“(Orbach, 2010: 169)wird, lautOrbach, das Ringenmit demKör-

per zum wesentlichen Bestandteil der Suche nach Identität und richtet sich, mit verheeren-

denpsychischen Folgen, global amwestlichen Schönheitsideal aus (vgl. Orbach, 2010: 170ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


72 Ästhetik der Autonomie

gewinnen und Authentifikation gegen die Bestimmungsmacht der Diskurse zu

erlangen. Ein weiteres Symptom dieses Ringens um corpo-reality ist m. E. die

zunehmende Rolle von Sex und Pornografie. [...] Wurde bisher vor allem gezeigt,

wie sich Bilder (reale und imaginierte) in den Körper einschreiben, so wird hier

nun Sex als Antidot genutzt, als Ort der Erkundung ultimativer Befindlichkeiten,

und zwar auch geschlechtlicher.“173

Vor allem also die Zunahme der durch massenmediale Formate propagierten por-

nografischen, idealisierten und popkulturellen Körperbilder und die kontinuierli-

che Verschmelzung von Körpern undWaren ebenso wie die Kommodifizierung von

Sexualität174, aber auch die sich abzeichnenden Auswirkungen neoliberaler Politik

auf die Lebens- und Arbeitsbedingungen eines stetig wachsenden Prekariats und

folglich auch die im Zuge des globalen Kapitalismus deutlich hervortretende Kluft

zwischen Arm und Reich sowie die zunehmende Zersplitterung und Entfremdung

rückten dabei in den Fokus der Performance-KünstlerInnen.

So nahmen 1992 auch Coco Fusco und Guillermo Gómez-Peña, ebenso wie be-

reits MonaHatoum, in ihrer Performance TwoUndiscovered Amerindians Visit theWest

kritisch zum Verhältnis zwischen Erster und Dritter Welt Stellung. 1992 und 1993

ließen sie sich, in verschiedenen Städten, in Museen und auf öffentlichen Plätzen,

als zwei neu entdeckte „Wilde“ in einem goldenen Käfig ausstellen175. Diese Per-

formance war einerseits eine parodistische Kritik an den europäischen und nord-

amerikanischen Ausstellungspraktiken früherer Völkerschauen, die sich vom 15.

bis zum 19. Jahrhundert großer Beliebtheit erfreuten. Andererseits nahmen Fusco

und Gómez-Peña zur Goldgier der spanischen und portugiesischen Eroberer des

18. Jahrhunderts, die, um diese Gier zu befriedigen, die indigene Bevölkerung La-

teinamerikas versklavten, kritisch Stellung. Sie positionierten sich provokant auf-

seiten der lateinamerikanischen KünstlerInnen, die 1992 aufgrund der Feste, die

500 Jahre nach der „Entdeckung“ Amerikas die Verdienste Columbus’ ehrten, zum

Boykott der internationalen Kunstwelt aufriefen176.

173 Bonnet, 2002: 12f.

174 Vgl. Brennacher, Julia (2016): Der Körper in der heutigen Lebenswelt. In: Galerie im Taxis-

palais/Brennacher, Julia/Nievers, Lena/Tabor, Jürgen (Hrsg.): Mapping the Body. Der Körper

in der heutigen Lebenswelt/Mapping the Body. The Body in Contemporary Life. Katalog zur

Ausstellung, 11. Juni-28. August 2016, Galerie im Taxispalais. Innsbruck, 11ff.

175 Unter anderem auf der Plaza de Colón in Madrid, im Covent Garden in London, im Smith-

sonian’s National Museum of Natural History, im Australian Museum of Natural History in

Sydney, im Chicagoer Field Museum sowie in Minneapolis.

176 Vgl. Fusco, Coco (2003): The other History of Intercultural Performance. In: Jones, Amelia

(ed.): The feminism and visual culture reader. London/New York, 207ff. u. Warr/Jones, 2000:

159.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 73

„Our planwas to live in a golden cage for three days, presenting ourselves as undis-

covered Amerindians froman island in theGulf ofMexico that had somehowbeen

overlooked by Europeans for five centuries. We call out homeland Guatinau, and

ourselves Guatinauis. We performed our ‚traditional tasks‘, which ranged from

sewing voodoo dolls and lifting weights to watching television and working on

lap-top computers. A donation box in front of the cage indicated that, for a small

fee, I would dance (to rap music), Guillermo would tell authentic Amerindian sto-

ries (in a nonsensical language), and we would pose for Polaroids with visitors.

Two ‚zoo guards‘ would be on hand to speak to visitors (since we could not un-

derstand them), take us to the bathroom on leashes, and feed us sandwiches and

fruit. [...] A chronology with highlights from the history of exhibiting non-Western

peoples was on one didactic panel and a simulated Encyclopedia Britannica entry

with a fake map of Gulf of Mexico showing our island was on another.“177

Indem sie einerseits ein „authentisches“ Bild zweier Ureinwohner einer bis dato

übersehenen Insel kurz nach dem ersten Kontakt entwarfen, andererseits Sym-

bole der Akulturation der westlichen Welt, wie beispielsweise ein Radio, Mickey

Mouse Bilder, Coca-Cola-Dosen und Computer verwendeten, verwiesen sie durch

die Vermischung historischer und zeitgenössischer Elemente zum einen auf die

prekäre Situation durch Ächtung und Unterdrückung, in der sich viele indigene

Bevölkerungsgruppen noch heute befinden, zum anderen provozierten sie diverse,

teils heftige Publikumsreaktionen, wie Gómez-Peña und Fusco in einem Interview

berichten178.

„In all of the cities we have performed, there have been a range of responses

from absolute tenderness and solidarity – people giving us presents, offerings,

quietly being with us, sending notes of sympathy – all the way to extremely vio-

lent responses. In London, a group of neo-nazi skinheads tried to shake the cage.

In Madrid, mischievous teenagers tried to burn me with cigarettes while some

handed me a beer bottle of urine. There were business men in Spain regressing

to their childhood, treating us as if we were monkeys –making gorilla sounds or

racist ‚Indian‘ hoots. I think we have touched on a colonial wound in this piece.

[Coco Fusco fügt hinzu:]Whenwe got to Spain,more than half the people thought

we really were Amerindians. Then there were others who came to watch those

who were taking us seriously. There were people who were not sure whether to

believe that we were real. Other people were absolutely convinced that they un-

derstood Guillermo’s language, which is virtually impossible because it’s a non-

sense language. One man in London stood there and translated Guillermo’s story

177 Fusco, 2003: 206f.

178 Vgl. Warr/Jones, 2000: 159 u. Johnson, Anna (1993): Coco Fusco and Guillermo Gómez-Peña.

BOMB 42, Winter 1993. <http://bombsite.com/issues/42/articles/1599> (03.02.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombsite.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombsite.com/


74 Ästhetik der Autonomie

for another visitor. We had a lot of sexualized reactions to us. Men in Spain put

coins in the donation box to get me to dance because, as they said, they wanted

to see my tits. There was a woman in Irvine who asked for a rubber glove in order

to touch Guillermo and started to fondle him in a sexual manner. There were sev-

eral instances where people crossed the boundaries of expected sexual behavior. I

think that was provoked by us being presented as objects, by their sense of having

power over us … [...] The most hysterical reactions we had to the piece happened

when we appeared at the Smithsonian. One alarmed person called the Humane

Society. TheHumane Society told that person that human beings were out of their

jurisdiction.“179

Coco Fusco and Guillermo Gómez-Peña provozierten durch ihre Performance bei

ihrem Publikum ein erschreckend irrationales Verhalten, indem sie einerseits auf

die Lebenssituationen indigener Bevölkerung sowohl im historischen Kontext als

auch in ihrer heutigen Lebensrealität eingingen und andererseits ihr alltägliches,

auch intimes Leben im öffentlichen Raum unter den Augen des Publikums prak-

tizierten. Sie wollten eine unerwartete Begegnung provozieren, die die Menschen

unvorbereitet treffen sollte, um ihre Ansichten und ihre aufgrund nach wie vor

tief verankerter Rassenstereotypen virulenten Vorurteile zum Vorschein zu brin-

gen. Ihre komplexe, ironische und direkte Selbstzurschaustellung als ethnografi-

sche Exemplare und damit als Objekte löste bei den nachdenklicheren Betrachte -r

Innen das Gefühl von Verwirrung, Komplizenschaft und Ungläubigkeit, bei den

anderen beunruhigenderweise jedoch vor allem Selbstgefälligkeit aus180.

Während sich Fusco und Gómez-Peña der Unterdrückung „des Fremden“ wid-

meten, befasste sich Tanja Ostojić, wie bereits Acconci in den 1970er-Jahren, mit

dem Verhältnis von Nähe und Distanz. Sowohl 1996 auf der Biennale für junge

jugoslawische Künstler in Vrsac als auch 1998 anlässlich der Manifesta 2, der eu-

ropäischen Biennale für zeitgenössische Kunst, performte sie ihre Arbeit Personal

Space; ein statisches Werk, das sich nicht nur des Körpers, sondern auch Sound-

und Videomaterial bedient. Dazu stand sie, einer antiken Skulptur ähnelnd, auf

der Manifesta 2 an drei aufeinanderfolgenden Tagen jeweils eine Stunde lang im

gläsernen Aufzug des Musée d’Histoire de la Ville de Luxembourg auf einem Qua-

drat aus losemweißemMarmorpulver, die Körper- und Kopfbehaarung vollständig

abrasiert, nackt und vollständig von Marmorpulver bedeckt, während das Publi-

kum den Aufzug wie gewohnt benutzen durfte oder im Aufzug bei der Künstlerin

so lange verweilen konnte, wie es wollte. Die MuseumsbesucherInnen sahen die

179 Gómez-Peña und Fusco, zit. nach Johnson, 1993. „The Humane Society of the United

States is the nation's most effective animal protection organization” (<http://www.humane-

society.org/about/?credit=web_id93480558> (21.10.2017)).

180 Vgl. O’Reilly, Sally (2012): Body Art. Der Körper in der zeitgenössischen Kunst. Berlin/Mün-

chen, 100.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.humane
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.humane


Rebellische Körper 75

Künstlerin jedoch ausschließlich in ihrer statischen Haltung auf dem präparierten

Abschnitt. Nach der Performance wurde der Aufzug wieder regulär verwendet, wo-

bei der für die Performance eigens kreierte Sound weiterhin zu hören war, der von

Vladimir Radonjić komponiert wurde und der die Stille beschreiben sollte und den

Raum markierte. Die vorsichtig-sanfte Klanglandschaft sollte die verstörte Seele

der Künstlerin reflektieren.

Die Dynamik dieses Werkes ist vor allem innerlicher Natur. Die Kommunikati-

on mit den ZuschauerInnen, die automatisch zu TeilnehmerInnen werden, bringt

einen unglaublich starken Energieaustauschmit sich. Die Präsenz der großen Zahl

von Menschen unterbricht die Intimität der Eins-zu-eins-Beziehung und bringt

dadurchmehr Spannung ein. Das erhöht das Konzentrationsniveau im Raum, des-

halb wurde in Luxemburg der Glasaufzug gewählt. So zollt Ostojić ihren inneren

Erfahrungen sowie denen ihres Publikums Tribut181.

„I want to provoke the opening of one’smind or perception to something that s/he

has maybe not thought of, or experienced, or was not aware of before. Although

my experience tells me that art cannot quickly change social or political reality,

it’s important that it is not apolitical. Art sometimes opens up certain questions;

it can even offer different value systems from current mainstream trends. [...] For

me authenticity and preciseness are very important.“182

In Personal Space verband Tanja Ostojić natürliche mit virtueller Nacktheit. Ihren

Körper als „tableau vivant“ nutzend, transformierte sie ihn in ein Abbild, das der

Umkehrung des Inneren in das Äußere entsprach. Sie erstarrte zu einem Denk-

mal. Absolut regungslos verweigerte sie jegliche Kommunikation durch ihren Kör-

per und erweckte so den Eindruck, in einer quälenden Lage zu sein.Wie die „living

sculpturs“ der 1970er-Jahre –man denke beispielsweise an die Arbeiten des renom-

mierten Künstlerduos Gilbert und George – ist Ostojić als „tableau vivant“mehr als

nur eine Skulptur – sie ist ein Denkmal. Indem die BetrachterInnen mit dem ent-

blößten, verwundbaren Körper der Künstlerin konfrontiert werden, wird das Bild

der Frau in der Kunstgeschichte als ein der Symbolisierung und Manipulation un-

terworfenes erkannt. Darüber hinaus werden die RezipientInnen mit der inneren

und äußeren Isolation eines Subjekts konfrontiert, das sich in der Opposition be-

findet, das in einer feindlichen Umgebung agiert und dem folglich ein Ausdruck

der Abneigung inhärent ist183.

Auch Tracey Emin, eine der Protagonistinnen der Young British Artists, nutzte

in ihrer Performance Exorcism of the last painting I ever made, die sie 1996 in der Gal-

leri Andreas Brändström in Stockholm darbot, ihren eigenen nackten Körper, mit

181 Vgl. <http://www.livingstatues.com/TanjaOstojic.html> (14.01.2012).

182 <http://www.van.at/see/tanja/set01/text01.htm> (14.01.2012).

183 Vgl. <http://www.medienkunstnetz.de/werke/perspace/> (14.01.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.livingstatues
http://www.van.at/
http://www.medien
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.livingstatues
http://www.van.at/
http://www.medien


76 Ästhetik der Autonomie

all seinen mitunter intimen Bedürfnissen. Hier war sie zwei Wochen lang in ei-

nem Raum eingesperrt, in dem sie aß, schlief und arbeitete – schlicht lebte. Durch

16 in die Wände eingelassene Fischaugenobjektive konnte die nackte Künstlerin

vom Publikum bei all ihren Handlungen beobachtet werden184. Die Galerie wurde

nicht nur zu ihrem Atelier, sondern zu ihrem Heim. Für das Publikum wurde die

Galerie hingegen zum Ort einer „Peep-Show“, denn Emin ließ sie an all ihren all-

täglichen Handlungen, an ihrer Arbeit, an ihrem Leben und ihren Befindlichkeiten

rückhaltlos teilnehmen. Nackt vor einem Bild hockend, Zeitung lesend, auf ihrem

Bett sitzend; kein Teil ihres Lebens blieb unbeobachtet.

Diese Arbeit zeugt dabei von einem hohen Maße an Selbstreflexivität, denn sie

gibt sich nicht einfach dem Voyeurismus des Publikums hin, sie ist nicht einfach

die Hauptfigur in einem sexuell affizierenden Spektakel, sondern sie stellt sich als

Frau und vor allem als aktive Künstlerin, nicht aber wie in der männlich domi-

nierten Geschichte der Kunst als passives Modell, den Phantasien und Blicken des

Publikums zu Verfügung. Indem sie ihre Befindlichkeiten thematisiert, macht sie

die BetrachterInnen zu ZeugInnen ihrer Bedürfnisse, Erfahrungen und Traumata

und ermöglicht ihnen die Teilhabe an ihrem alltäglichen Leben. Dabei geht es ihr

um die Vermittlung konkreter Körperlichkeit beziehungsweise der konkreten kör-

perlichen Erfahrungweiblicher Existenz.Generell sind ihre Arbeiten in hohemMa-

ße autobiografisch. Ihre eigene leibliche, aber auch psychische Erfahrung rückt in

den Vordergrund ihrer Werke und auch Exorcism of the last painting I ever made kann

als narzisstische Selbsterforschung verstanden werden ebenso wie als subversives

Spiel mit den Gepflogenheiten und Reglements des Betriebssystem Kunst185. Sie

stellt die Trennung von Privatem und Öffentlichem infrage, indem sie ständig In-

dividuelles und Allgemeines, Intimes und Öffentliches verschränkt, indem sie die

reale Weiblichkeit mit allem, was dazugehört zum Gegenstand ihrer Kunst macht,

sodass Anne-Marie Bonnet schließt:

„Nicht nur die Kategorien des Ästhetischen verschieben sich ... Ist hier Beuys’ ‚er-

weiterter Kunstbegriff‘ ernst genommen worden und das Teilhaben-Lassen aller

am eigenen Leben als ‚soziale Plastik‘ zu verstehen? [...] Die Künstlerin aktiviert

hier ‚Erfahrung‘ im Foucault’schen Sinne, lehnt er doch deren bloß phänomenolo-

gischesVerständnis ab: ‚Gefordertwird dasÄußerste an Intensität und zugleich an

Unmöglichkeit. ... Die Idee einer Grenzerfahrung, die das Subjekt von sich selbst

losreißt – ... – unmittelbare Erfahrungen ..., die darauf zielen, mich vonmir selbst

184 Vgl. Warr/Jones, 2000: 68.

185 Vgl. Harvie, Jen (2004): Being her. presence, absence and performance in the art of Janet

Cardiff and Tracey Emin. In: Gale, Maggie B./Gardner, Viv (2004): Auto/biography and iden-

tity. Women, Theatre and Performance. Manchester, 206ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 77

loszureißen, mich daran zu hindern, derselbe zu sein‘ [...] ‚Eine Erfahrung ist et-

was, aus demman verändert hervorgeht‘.“186

Auch Francis Alÿs kreiert mit seinen Performances Ereignisse, die den daran be-

teiligten Menschen zu denken geben. In seiner Kunst befasst er sich häufig mit

den Themen Wiederholung, Versagen und Absurdität und zielt, so könnte man

meinen, schon durch die Titel seiner Aktionen auf das kritische Hinterfragen der

eigenen Handlungsmuster in unserer immer schneller werdenden, konsumorien-

tierten, kapitalistischen Gesellschaft. In seiner Performance Paradox of Praxis 1 (So-

metimes Making Something Leads to Nothing) schob er 1997 neun Stunden lang einen

großen Eisblock durch die Straßen von Mexico City. Der Eisblock hinterließ wäss-

rige Schleifspuren auf den Straßen, bis er im Laufe der Performance schließlich

so klein wurde, dass Alÿs ihn mit seinen Füßen problemfrei vor sich herschieben

konnte. Am Ende war der Eisblock geschmolzen und auch die auf dem Gehsteig

zurückgebliebene Wasserlache verdampfte schließlich – nichts blieb übrig.

Indem er den Eisblock schob, produzierte er Verschwinden und verwies so

auf den ephemeren, transitorischen Charakter der Performance-Kunst selbst, die

ihrerseits Verschwinden produziert, indem sie auf flüchtigen Bewegungsprozes-

sen basiert und letztlich in Abwesenheit übergeht. Darüber hinaus kann Paradox of

Praxis 1 als Kapitalismuskritik interpretiert werden, denn nach einem ganzen Tag

harter körperlicher Arbeit bleibt letztlich auch bei ihm, wie bei so vielen anderen

Menschen weltweit, nichts übrig und auch er hinterlässt keine Spuren. Alÿs prä-

sentiert sich in dieser Performance als postmoderner Sisyphos und verdeutlicht

so den Kampf gegen den Druck, produktiv sein zu müssen187. Alÿs’ Arbeit ist ei-

ne Kritik an gesellschaftlichen, politischen, wirtschaftlichen und ästhetischen Zu-

ständen, die politische Aussagen mit einem feinen Sinn für Poetik verbindet. Mit

Paradox of Praxis 1 erschuf er ein Paradebeispiel für das Phänomen maximaler An-

strengungmit minimalem Effekt, wie es für die Lebenswirklichkeit und die Rituale

des täglichen Lebens vieler Menschen in Lateinamerika charakteristisch ist188.

Auch Santiago Sierra thematisiert grundsätzlich in seinen provokanten Aktio-

nen die Arbeit in der kapitalistischen Gesellschaft und die damit verbundenen Aus-

beutungsmechanismen sowie den Wert des Menschen und seiner Arbeitskraft als

Ware189. Er lieferte eine vielleicht noch eindringlichere, einschneidendere Kampf-

ansage gegen die kapitalistische Verwertungslogik unter anderem 1998 mit seiner

186 Bonnet, 2002: 15f.

187 Vgl. Fischer, Ralph (2011): Walking Artists. Über die Entdeckung des Gehens in den perfor-

mativen Künsten. Bielefeld 142f. u. Cocker, Emma (2011): Over and Over. Again and Again.

In: Wallace, Isabelle Loring/Hirsh, Jennie (ed.): Contemporary Art and Classical Myth. Sur-

rey/Burlington, 283f.

188 Vgl. <http://www.flagler.edu/crispellert/past-exhibitions/f_alys.html> (03.02.2012).

189 Vgl. Schering, Madlen (2008): Ort der Kunst abseits des Mainstreams. Das Museum

Casa Daros eröffnet in Rio de Janeiro. In: Lateinamerika Nachrichten 405, März 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.flagler.
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.flagler.


78 Ästhetik der Autonomie

PerformanceMit einem Lastwagenanhänger versperrte Straße, bei der er einen Lastwa-

genfahrer engagierte, der die Anillo Periférico Sur, eine der befahrensten Straßen

in Mexico City, für fünf Minuten blockierte, indem er den LKW querstellte190. Mit

dem verursachten Stau beziehungsweise dem Verkehrschaos störte er so wenigs-

tens für kurze Zeit die „Lebensadern“ des Kapitalismus, die Straßen als Lieferwege

für Materialien und Arbeitskräfte und somit den ewigen Waren- und Menschen-

fluss, der das System aufrechthält. Mit seiner Arbeit 160 cm lange Linie, die auf 4 Leute

tätowiert ist, die er im Jahr 2000 in der Galerie El Gallo Arte Contemporáneo in Sa-

lamanca (Spanien) umsetzte, geht er jedoch noch weit über die Lastwagen-Aktion

hinaus. Hier ließen sich vier heroinsüchtige Prostituierte für einen Schuss Heroin

eine Linie auf den Rücken tätowieren. Während sie für einen „Blowjob“ zwischen

15 und 17 Dollar verlangten, kostete ein Schuss Heroin circa 67 Dollar191. Für diesen

Warenwert ließen sie einen irreversiblen Eingriff in ihre Körper zu.

„Der entscheidende Parameter, mit dem der Künstler operiert, ist Lohn als Herr-

schaftsinstrument und Ausdruck der Entwürdigung. Sierra radikalisiert die Asym-

metrie der sozialen Verhältnisse zwischen Auftraggeber und Lohnempfänger, in-

dem er die vulgäre Maxime ‚Für Geld kriegt man alles‘ auf die Spitze treibt.“192

Sierras „entlohnte Aktionen“ machen die Misere derer, die sich für geringe Geldbe-

träge nachhaltig Schaden zufügen lassen, ebenso evident wie die Schuld der öko-

nomischen Systeme der Gesellschaften an diesen Miseren. Indem er die Teilneh-

merInnen dafür bezahlt, sich beispielsweise tätowieren zu lassen, und dies dann

auf die höhere ökonomische Ebene der Kunst transferiert, wird das Erkennen der

Ungerechtigkeit des Szenarios unausweichlich193. „Sierra wählt die Kunstwelt als

Plattform für solche verstörenden Veranstaltungen, weil diese, wie er sagt, ‚einen

engen Spalt [aufweist], über den sich Schuld vermitteln lässt‘“194.

In den 2000er-Jahren schließlich steigert sich das, was in den 1980er-Jahren

mit dem beginnenden Neoliberalismus und der Kommodifizierung seinen Anfang

nahm sowie die radikale Verschärfung der Inbesitznahme des Körpers durch die

<https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/orte-der-kunst-abseits-des-mainstreams/>

(03.02.2012).

190 Vgl. Sierra, Santiago: Mit einem Lastwagenanhänger versperrte Straße. Anillo Periféri-

co Sur, Mexico City, November 1998. In: <http://www.santiago-sierra.com/987_1024.php>

(03.02.2012).

191 Vgl. Sierra, Santiago: 160 cm lange Linie, die auf 4 Leute tätowiert ist. El Gallo Arte

Contemporáneo Salamanca (Spanien), 2000. In: <http://www.santiago-sierra.com/200014-

_1024.php> (02.08.2016).

192 Hübel, Michael (2003): Spanien. Santiago Sierra. In: KUNSTFORUM International, Band 166:

50. Biennale Venedig. Träume und Konflikte. Die Diktatur des Betrachters, 236.

193 Vgl. O’Reilly, 2012: 106.

194 Goldberg, 2014: 195.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lateinamerika-nachrichten.de/
http://www.santiago-sierra.com/
http://www.santiago-sierra.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://lateinamerika-nachrichten.de/
http://www.santiago-sierra.com/
http://www.santiago-sierra.com/


Rebellische Körper 79

globale Lifestyle- und Schönheitsindustrie, die seit den 1990er-Jahren zunehmend

Macht und Einfluss erlangte, sodass nun

„[d]as zeitgenössische Körperbewusstsein [...] durch die Penetranz der Medien,

durch die ökonomischen Prekarisierungszwänge, die transhumanistischen Uto-

pien und Phantasmen der Biotechnologie und das Aufeinanderprallen politisch

und kulturell divergenter Körperbilder vor historisch noch nie gesehenenHeraus-

forderungen [steht].“195

Der Siegeszug der Medialisierung und Virtualisierung in allen Lebensbereichen,

der damit einhergehende Körperkult und die immer tiefer in das Innerste des

Körpers eingreifenden Modellierungen und Einschreibungen, die den Begriff des

Menschenbildes endgültig durch den des Körperbildes oder der Körperkonstruk-

tion ersetzt zu haben scheinen, werden ebenso wie der Druck auf das Individuum

durch die generelle Akzeleration von der Performance-Kunst kritisch reflektiert196.

Aber insbesondere die Steigerung der globalen ökonomischen, sozialen und öko-

logischen Krisen, die Verschärfung der Diskrepanz zwischen westlicher und isla-

mischer Welt, die mit dem Angriff auf die USA 2001 zunehmend zu einer Legi-

timation des Kampfes, des Krieges und der Ausweitung staatlicher Kontrolle und

Repression führten197, erhöhen ebenso wie die mit der weiteren neoliberalen Ver-

schärfung der Bedingungen der Lohnarbeit, der Steigerungslogik des „unterneh-

merischen Selbst“ sowie der steigenden Anforderungen an Produktivität, Mobili-

tät und Flexibilität198 den Druck auf das Individuum und machen die Kritik an

den Auswirkungen des globalen Kapitalismus zum elementaren Gegenstand der

Performance-Kunst im beginnenden 21. Jahrhundert.

Denn die Entwicklung der krisenhaften klassischen Industriegesellschaft hin

zur – wie Ulrich Beck sie nennt – »Risikogesellschaft«, die schließlich eine para-

digmatische Wende im beginnenden 21. Jahrhundert darstellt, macht das „Moder-

nisierungsrisiko“ zum „pauschalen Produkt industriellen Fortschritts“, verschärft

sich systematisch mit dessen Weiterentwicklung und gefährdet „‚das Leben‘ auf

dieser Erde, und zwar in ‚all‘ seinen Erscheinungsformen“199. Es entstehen neue

„Globalgefährdungslagen“, diemit weitreichenden und unüberschaubaren sozialen

und politischen Konflikt- und Entwicklungsdynamiken einhergehen. Die Moder-

nisierungsrisiken sprengen letztlich, da sie alle treffen können, die Klassensche-

mata und Sozialformen und führen zu einem „gesellschaftlichen Individualisie-

195 Brennacher, 2016: 14.

196 Vgl. Bonnet, 2002: 10.

197 Vgl. Goldberg, 2014: 226ff.

198 Vgl. Künkler, Tobias (2008): Produktivkraft Kritik. Die Subsumtion der Subversion im neu-

en Kapitalismus. In: Eickelpasch, Rolf/Rademacher, Claudia/Lobato, Philipp Ramos (Hrsg.):

Metamorphosen des Kapitalismus – und seiner Kritik. Wiesbaden, 34ff. u. 40ff.

199 Vgl. Beck, 1986: 27ff.; hier 29.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


80 Ästhetik der Autonomie

rungsschub“, der unter anderem der Verschärfung sozialer Ungleichheiten und der

Tendenz von „Institutionalisierung und Standardisierung von Lebenslagen“ Vor-

schub leistet. Darüber hinaus sind sie durch ihre soziale Anerkennung mit ökolo-

gischen Entwertungen und Enteignungen verbunden, sodass neue internationale

Ungleichheiten erzeugt werden200.

Im Zuge dieser Entwicklung wird Fortschritt zunehmend zum soziopolitischen

und ökonomischen Leitmotiv und begünstigt dabei auch die sich stetig ausbrei-

tende Akzeleration. Biopolitische Konditionierung und „telepolitische“ Steuerung

führen also zu einem „technischen Fortschritt“, dessen Folgen unter anderem ein

strukturelles, wachsendes Prekariat und die situative Ausweglosigkeit moderner

Industrienationen sind. Soziopolitische Kybernetik und die Steigerung „interakti-

ver Geselligkeit“ forcieren die „diskrete Steuerung“ des Menschen und letztlich die

„vollkommene und verdeckte Entwertung desMenschlichen“ zugunsten der instru-

mentellen Konditionierung des Einzelnen201.

Auf die Beschleunigung der Lebensverhältnisse, die bei den FuturistInnen

noch positiver Bezugspunkt der Kunst war, hingegen in ihrer virulenten Stei-

gerung im Kontext der Globalisierung und der „Digitalen Revolution“ vermehrt

kritisiert wird und die im 21. Jahrhundert zunehmend zu einem „Unbehagen

am Fortschritt und der selbstzerstörerischen Tendenz der Beschleunigung aller

Lebensbereiche“202 führt, reagieren auch viele Performance-KünstlerInnen nicht

nur mit genereller Kapitalismus- und Entfremdungskritik, sondern auch, indem

sie ihr beispielsweise ein Moment des Innehaltens, der Entschleunigung oder

realen Erfahrungen von Intimität entgegenhalten.

Die zunehmende Gewöhnung der Menschen an die Auswirkungen des Posthu-

manismus’ und der Cyborgisierung auf das Alltagsleben des Einzelnen reflektiert

200 Vgl. Beck, 1986: 30f. u. 115ff. „Die Risikogesellschaft ist eine ‚katastrophale‘ Gesellschaft. In

ihr droht der Ausnahmezustand zum Normalzustand zu werden“ (Beck, 1986: 31).

201 Vgl. Virilio, 1994: 146f. Heute befinden wir uns Virilio zufolge in einer Grenzsituation, denn

die stetige Beschleunigung, der Turbokapitalismus mit all seinen politischen und ökolo-

gischen Begleiterscheinungen und die zunehmende Maßlosigkeit führen einerseits zu ei-

ner wachsenden globalen und die Oberhand gewinnenden Hybris, andererseits sind wir ob

des Zeitmangels dabei, den Glauben an das „große“ Ganze ebenso wie das Vertrauen zu

verlieren und driften in einen Zustand des „hyperbolischen Nihilismus“ ab, der zu einem

„Hyper-Faschismus“ führen kann. Wir wohnen der Entstehung eines kollektiven Wahns bei,

der durch die Synchronisierung der Emotionen entsteht und in dem die Affekte die gesam-

te Menschheit zeitgleich und in Echtzeit treffen. Diese globale Simultanität der Affekte in

Echtzeit geschieht im Namen des Fortschritts und hat uns in das „Zeitalter der allgemeinen

Panik“ geführt (vgl. Virilio, Paul (2011): Die Verwaltung der Angst. Ein Gespräch mit Bertrand

Richard. Wien, 68ff.).

202 Osten, Manfred (2004): Das geraubte Gedächtnis. Digitale Systeme und die Zerstörung der

Erinnerungskultur. Eine kleine Geschichte des Vergessens. Frankfurt am Main/Leipzig, 107.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 81

hingegen die Arbeit Yingmei Duans. Mit viel Humor geht die chinesische Künst-

lerin auf die veränderten Lebens- und Weltverhältnisse der 2000er-Jahre ein. Im

Cyberspace ist heute bereits vieles möglich und die Grenzen des Machbaren sind

noch lange nicht erreicht. Der Computer ist aus dem Leben der meisten Menschen

nichtmehr wegzudenken, liefert er doch nicht nur einen Zugang zurWelt, sondern

erschafft eine Art zweite Welt. Als Hommage an die technischen Neuerungen, die

Virtualisierung der Welt, die Errungenschaften der Technik, die beispielsweise so-

ziale Netzwerke wie Facebook und Twitter zum integralen Bestandteil des Alltags

vor allem junger Menschen machen, performte sie 2005 ihr Werk I Love Computer,

das als Liebeserklärung an das digitale Zeitalter durchaus ernst zu nehmen und

wohl repräsentativ für sehr viele Menschen ist, nicht nur für die sogenannten „di-

gital natives“.

Eine halbe Stunde saß Duan in einem rosafarbenen Schlafanzug barfuß auf

demBoden vor derU-Bahn-Station, an der dieMenschen ankamen, die zur Cebit in

Hannover wollten. Sie umarmte entspannt,mit glücklichemGesichtsausdruck und

geschlossenen Augen einen Computermonitor. Ihr Kopf lehnte an dem Bildschirm,

so als würde sie imHalbschlaf mit ihm kuscheln. So bildete Duan die erste Station,

die die Besucher auf dem Weg zur Cebit passierten203. Zu ihrer Motivation, diese

Performance zu realisieren, sagte die Künstlerin:

„Ich habe 5 Jahre auf der Computermesse in Hannover gearbeitet. Mit großem In-

teresse habe ich sie auch jedes Jahr angeschaut. Ich mag Computer sehr, da sie

unser Leben verändert haben. Immer wenn ich sie sehe, empfinde ich große Freu-

de.“204

Dass die Freude an und die Zuneigung für die Technik in einer Liebeserklärung der

Künstlerin mündet, kann hier durchaus kritisch gesehen werden. Denn gerade der

emotionale Bezug zu technischen Hilfsmitteln und digitalenWelten, der reale zwi-

schenmenschliche Interaktion zunehmend in den Hintergrund zu rücken scheint,

ist ein Symptom der Akzeleration und Digitalisierung, dessen ernstzunehmende

Konsequenzen für das Selbst- und Weltbild des Menschen sich immer deutlicher

abzeichnen. Obwohl also die Kritik in dieser Performance gänzlich den Betrachte-

rInnen überlassen bleibt, scheint diese Arbeit doch ein kritisches Hinterfragen des

Stellenwertes und der Korrelation von Menschen und Technik zu forcieren.

Eine weitere außergewöhnliche Performance lieferte 2005 die Künstlerin Her-

ma Auguste Wittstock, die mit Sweet for my Sweet nicht nur das medial vermit-

telte Frauenbild, den Magerwahn und die Hochglanzästhetik der „Fit-for-Fun“-

Generation, sondern auch das Frauenbild in der Performance-Kunst massiv störte.

203 Vgl. <http://www.yingmei-art.com/de/works/cebit> (04.02.2012).

204 <http://www.yingmei-art.com/de/works/cebit> (04.02.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.
http://www.yingmei-art.com/de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.
http://www.yingmei-art.com/de/


82 Ästhetik der Autonomie

Wittstock, die aufgrund ihrer Leibesfülle nicht dem gängigen Schönheitsideal ent-

spricht, stellte ihren nackten Körper wie eine Statue aus. Mit Zuckerguss überzo-

gen, stand sie regungslos sechs Stunden lang imHAU 1 in Berlin.Mit einem Schild,

auf dem „Lick me“ geschrieben stand, forderte sie das Publikum dazu auf, den Zu-

ckerguss von ihrem Körper zu lecken205. Außergewöhnlich ist diese Performance

insbesondere deswegen, weil Wittstock mit ihrer Körperfülle aus dem Rahmen all

der Performance-Künstlerinnen fällt, die ihre nackten Körper für ihre Kunst nut-

zen. Alle hier besprochenen Künstlerinnen beziehungsweise generell beinahe al-

le Performance-Künnstlerinnen kritisieren zwar das patriarchale Frauenbild, sind

aber selbst schlank und entsprechen dem Schönheitsideal. Umso verwunderlicher

ist es, dass Wittstock gerade heute ihren Körper als natürlich und undesignt prä-

sentiert, wo sich der Druck auf Frauen, schlank, gestylt und „schön“ zu sein, durch

die Medien in einer Weise gesteigert hat, dass Anorexie und Schönheitschirurgie

inzwischen eine scheinbar hohe gesellschaftliche Akzeptanz erreicht haben. Selbst-

bewusst nutzt Wittstock ihren Körper als Gegenentwurf zur Hochglanzästhetik

und widersetzt sich damit der Befehlsmacht und Aggressivität dieser Bilder. Mit

Bonnet könnte man ihre Fettleibigkeit als Strategie des passiven Widerstands ver-

stehen, als subversiven Versuch, den leiblichen Eigensinn zu verteidigen206. Indem

sie das Publikum auffordert, an ihr zu lecken, überschreitet sie die Grenze dessen,

was akzeptiert ist.Nicht das Lecken als solchesmacht diese Performance so subver-

siv, nicht das Ausstellen eines nackten weiblichen Körpers, sondern die schamlose

Zurschaustellung der Leibesfülle der Künstlerin. Sex und Pornografie sind zum

medialen Alltag geworden, überall sind nackte Frauenkörper zu sehen. Hier aber

bricht die Künstlerin mit dem Tabu, einen nicht idealen Körper selbstbewusst zur

Schau zu stellen und auch noch haptischen und oralen Kontakt einzufordern. Sie

erlaubt den BetrachterInnen damit, aus ihren Denk- und Sehgewohnheiten auszu-

brechen und sich einer leiblichen Realität physisch zu stellen, die durch die herr-

schenden Diskurse zunehmend ausgeschlossen und stigmatisiert wird. Darüber

hinaus kann ihre Aufforderung „lick me“ als doppeldeutiges Wortspiel verstanden

werden. So kommuniziert sie den RezipientInnen „ihr könnt mich mal ...!“ und

übergeht auch kommunikativ die sozial erwünschten Verhaltensschemata.

EinThema, das in der Performance-Kunst über alle Dekaden hinweg eine wich-

tige Rolle spielt, ist der Krieg. Ob nun die Traumata des zweiten Weltkrieges, des

Vietnamkrieges oder die Unterdrückung einzelner Gruppen oder der ganzen Be-

völkerung durch diktatorische Systeme – die künstlerische, oppositionelle Ausein-

andersetzung mit Krieg, Kampf und politischer Repression war und ist auf viel-

fältige Weise Gegenstand der Performance-Kunst. So thematisiert auch Santiago

205 Vgl. Wittstock, Herma Auguste: Sweet for my Sweet. HAU 1, Berlin, 6 hours live performance,

2005. In: <http://www.hermaauguste.de/catalogue/art/sweet-for-my-sweet> (04.02.2012).

206 Vgl. Bonnet, 2002: 10.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.herma
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.herma


Rebellische Körper 83

Sierra 2006, wie bereitsWolf Vostell 1964, die Schrecken des Holocaust. Er schuf im

März 2006 mit seiner Aktion 245 m3 eine beklemmende und überaus provokante

Situation, in der er sich dem Thema Holocaust widmete.

Anders als Vostell, der aus einer Poollandschaft ein Massengrab machte,

verwandelte Sierra den Synagogenraum in Pulheim-Stommeln nahe Köln in eine

„Gaskammer“, indem er die Abgase von sechs vor der Synagoge stehenden Autos

mittels Schläuchen in den Raum leitete. Die Kohlenmonoxydkonzentration war so

hoch, dass eine halbe Stunde ungeschützten Aufenthalts gereicht hätte, um einen

Menschen zu töten. Aus diesem Grund durften die BesucherInnen ausschließlich

einzeln, geschützt durch eine Gasmaske und in Begleitung eines Feuerwehrman-

nes für lediglich fünf Minuten den Raum betreten. Obwohl dieser Synagogenraum

heutzutage aufgrund der massiven Vernichtung und dem daraus resultierenden

Fehlen jüdischer Bevölkerung nicht mehr rituell, sondern als Erinnerungsort und

als Kunstraum genutzt wird und jährlich KünstlerInnen eingeladen werden, um

der Opfer des NS-Regimes zu gedenken, waren die heftigen Reaktionen – seine

Aktion wurde als geschmacklos und unerträglich kritisiert – auch für den Künstler

selbst überraschend207.

„[...] An keinem der beiden Tage gab [es] Beschwerden oder Zeichen von Unver-

ständnis unter den Teilnehmenden. Es war geplant, die Handlung während der

folgenden sechs Sonntage zu organisieren, aber auf nachdrückliche Schlagzeilen

in den Printmedien und im Fernsehen hin, diemich als radikalen Provokateur und

meine Arbeit als eine echte Gaskammer (?) beschrieben, beantragte eine Gruppe

von Mitgliedern der Jüdischen Gemeinde in Deutschland die Schließung des Pro-

jekts, was akzeptiert wurde. Die einfache Wahrnehmung dieser Arbeit war un-

möglich geworden, da sie [...] bereits als Angriff definiert worden war. In einem

Einführungstext am Eingang erklärte ich meinen Wunsch, die Juden in Ehren zu

halten, die im vergangenen Jahrhundert ermordet worden sind, um ihrer Besitz-

tümer beraubt zu werden. Ich widmete 245m3 allen Opfern von Staat und Kapital

und jedem einzelnen von ihnen, wohlwissend, dass die Massenvernichtung von

Menschen nicht mit dem Zweiten Weltkrieg zu Ende gegangen ist und dass wei-

terhin technologische Innovationen vorgeschlagen und ausprobiert worden sind,

um diese mit noch größerer Effizienz in die Praxis umzusetzen.“208

Sierra ging es insbesondere darum, den Menschen bewusst zu machen, dass der

Tod eben nicht nur die anderen Menschen betrifft, dass es eben nicht immer nur

207 Vgl. Sierra, Santiago: 245 m3. Stommeln Synagoge. Pulheim, Deutschland. März 2006. In:

<http://www.santiago-sierra.com/200603_1024.php> (05.11.2011) u. Neumaier, Otto (2010):

Wer oder was fehlt bei einem Fehler? In: Neumaier, Otto (Hrsg.): Was aus Fehlern zu lernen

ist in Alltag, Wissenschaft und Kunst. Wien/Berlin/Münster, 29.

208 Sierra: 245 m3.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.santiago-sierra.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.santiago-sierra.com/


84 Ästhetik der Autonomie

die „Anderen“ sind, die sterben.Mit 245m3 wollte Sierra die TeilnehmerInnen in ei-

ne Situation versetzen, die ihnen zeigt, dass der Tod auch ihr Schicksal sein kann,

dass auch sie möglicherweise zu Opfern werden können. So wollte Sierra dem Ge-

denken an die Schoah, die seines Erachtens zu wenig beachtete Komponente des

individuellen Todes jedes Einzelnen Raum verschaffen, obwohl er dabei Neumaier

zufolge das Problem vernachlässigte, dass die Nationalsozialisten die Juden eben

nicht als Individuen der Tötungsmaschinerie auslieferten209.

Sierras Kunst ist soziale Praxis, ist soziale Kritik an den bestehenden Lebensbe-

dingungen undWeltverhältnissen. Seine Kunst erfordert häufig einen enormen in-

frastrukturellen, gesellschaftlichen und künstlerischen Einsatz. Einerseits arbeitet

er meistens mit großen Gruppen vonMenschen, andererseits mutet er vielenMen-

schen seinemitunter harten und verstörenden Aktionen zu. Er erschafft schwierige

und manchmal quälende Situationen – sowohl für die, die seine Arbeiten ausfüh-

ren, als auch für die, die sie als BetrachterInnen bzw. als TeilnehmerInnen erleben–

und erzeugt häufig Unbehagen, Frustration und extreme Spannungen. Mit seinen

durchaus unbequemen Aktionen fördert er dabei die Bewusstwerdung von künstle-

rischer Fremdbestimmung und sozialer Interdependenzen. In gewisser Weise ist,

so Shannon Jackson, Sierras gesellschaftliches Engagement anti-sozial, es ist eine

Freilegung reduktiver Operationen sozialer Ungleichheit durch die Nachahmung

ihrer Form und kultiviert damit ein Bewusstsein in den BetrachterInnen für den

systemischen Bezug sozialer Probleme210.

Eine andere Vorgehensweise, die soziopolitische Realität kritisch zu beleuch-

ten, wählt die Guatemaltekin Regina José Galindo. Sie nutzt auf eindringlicheWei-

se ihren Körper zum politischen Protest und kannwohl zu den politisch radikalsten

zeitgenössischen Performance-KünstlerInnen gezählt werden.

„Es geht mir um die soziale und politische Wirklichkeit. Darum, was in meinem

Land geschieht, und in anderen Ländern. Denn was woanders geschieht, hat Fol-

gen für uns, schließlich sind wir alle miteinander verbunden. [...] Das Leben und

die Kunst sind verschiedene Gebiete. Das Leben kann nicht dargestellt werden.

Ich modifiziere lediglich die Realität meines eigenen Ausdrucks. Ich will so die

Balance von Macht in Frage stellen. [...] Die Welt nimmt ihren eigenen Lauf. Ich

bin darin nur ein Sandkorn. Das Einzige, was das Leben rechtfertigt, ist, sein Leben

zu ändern und Mitgefühl hervorzurufen, sich selbst auszusetzen, den Sympathi-

en, der Empathie – nicht dem Mitleid – damit in dem Anderen etwas aufbricht,

dieses: ‚Ich bin ich. Der ist der.‘ Ich will dabei kein Bedauern, sondern ein Mitge-

209 Vgl. Neumaier, 2010: 29.

210 Vgl. Jackson, Shannon (2011): Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New

York/London, 43ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 85

fühl dafür, dass der andere arm dran ist. Ich spiele ein Spiel, der Betrachter spielt

mit mir, nur so wirkt der Künstler.“211

Galindo beschäftigte sich beispielsweise in ihrer Performance Confesión, die sie

2007 in Palma de Mallorca darbot – einem Ort, den die CIA als Transitland für

ihre Auslieferungs- und Entführungsflüge nutzt – mit der Folterpraxis des Water-

boarding. Hierzu engagierte Galindo einen Türsteher, der ihren Kopf immer wie-

der ohne Rücksicht auf die zierliche Künstlerin in ein Fass mit Wasser tauchte. Sie

versuchte, Widerstand zu leisten, hatte aber gegen den großen, sehr muskulösen

Bodybuilder keine Chance. Der Kampf war offensichtlich einer zwischen unglei-

chenGegnern.Galindo kämpftemit aller Kraft gegen ihren Folterer an, konnte dem

ständigen Waterboarding aber letztlich nichts entgegensetzen und wurde immer

wieder mit dem Kopf in das dunkle Wasser getaucht.

Galindo performte dieses Stück im September 2007 während Palmas jährli-

cher Nacht der Kunst und ging so gegen die Feststimmung dieses Events an, bei

dem viele Galerien lange geöffnet haben und Partys für die anwesenden Kunst-

liebhaber auf den Straßen stattfinden. So versammelte sich dann auch schnell ei-

ne Menschenmenge auf der Straße, die neugierig auf die Performance wartete.

Einige konnten direkt durch das vergitterte Kellerfenster schauen, während sich

die meisten mit einer Live-Übertragung auf einem großen Bildschirm zufrieden-

geben mussten. Der Türsteher zerrte Galindo also in den kahlen Kellerraum und

der kurze und heftige Kampf begann. Stöhnend und nach Luft ringend wehrte sich

Galindo gegen ihren Peiniger, der ihren Kopf mitleidslos immer wieder in das Fass

voller Wasser tauchte und sie schließlich zu Boden warf, wo sie, atemlos und völ-

lig erschöpft, in der durch den Kampf entstandenen Wasserlache, liegen blieb212.

Stallabrass, der dieser Performance als Fotograf beiwohnte, beschrieb die Erfah-

rung folgendermaßen:

„I have been struggling with words, trying to be accurate, to avoid newspaper

cliché, and finding that the words that come to mind cannot do all the work that

I want them to. Yet while the violence here was real, it also was artificially con-

strained, a pale imitation of what is conducted in similar cells across the globe by

agents of our states and their allies.What is it to face such force, unbound in dura-

tion and severity, to be confined with no prospect of release, to have no choice in

when one eats, drinks or sleeps? If language alone seems inadequate to the task

211 Galindo, zit. nachGuski, Simone (2010): „MeinKörper istmeinMaterial“. InterviewmitRegina

José Galindo, Body-Art-Künstlerin aus Guatemala. Lateinamerika Nachichten Nummer 430,

April 2010. <https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/>

(04.02.2012).

212 Vgl. Stallabrass, Julian: ‚Performing Torture‘. Preface to Regina José Galindo Confesión, Palma

de Mallorca. In: <http://www.courtauld.ac.uk/people/stallabrass_julian/writings.shtml>

(04.02.20 12).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/
http://www.court
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/
http://www.court


86 Ästhetik der Autonomie

of sufficiently describing such situations, Galindo, with her bare, sparse actions,

says something that words cannot.“213

Confesión kann als Allegorie der absurden Machtkämpfe zwischen ungleich star-

ken Nationen, wie beispielsweise dem Irak und den USA, verstanden werden, aber

auch als radikale Kritik an den Folterpraktiken, die beispielsweise aus Abu Ghraib

und Guantánamo Bay in den letzten Jahren bekannt geworden sind. Das ernied-

rigende filmische und fotografische Festhalten dieser Folterpraktiken aufgreifend,

lässt sich auch Galindo bei ihren Qualen filmen und fotografieren und kritisiert so

die Gewalt, die Unterdrückung und denMachtmissbrauch, den kapitalistische Sys-

teme zur Aufrechterhaltung und Verschärfung des sozialen Gefälles beispielsweise

zwischen armund reich,mächtig undmachtlos und Erster undDritterWelt nutzen

und innerhalb dieser Kritik auch die ökonomischen Zwänge, die dieses Machtge-

fälle aufrechterhalten. Nicht ohne Grund nutzt sie ein ausrangiertes Ölfass für das

Waterboarding. Darüber hinaus kritisiert Galindo das Foltersystem der USA, das

nach 9/11 die Folter öffentlich zum probaten Mittel des politischen „Anti-Terror-

Kampfes“ erhebt und gleichzeitig Folterpraktiken wie Waterboarding als nicht un-

ter den Begriff der Folter zu subsumierende Praktiken der Verhörmethoden ver-

harmlost sowie ihre extremen physischen und vor allem psychischen Auswirkun-

gen nicht anerkennt214. Galindo entwirft in ihren Performances ihren Körper als

kollektiven, globalen Körper, der die Trennung zwischen dem Selbst und dem An-

deren aufheben will, denn:

„I cannot separate myself from what happens. It scares me, it enrages me, it hurts

me, it depresses me. When I do what I do, I don’t try to approach my own pain as

a means of seeing myself and curing myself from that vantage; in every action I

try to channel my own pain, my own energy, to transform it into something more

collective.“215

Im Gegensatz zu Galindos Performance kreierte Abramović in ihrer Performance

The Artist is Present, die sie im Rahmen ihrer großen, gleichnamigen Retrospekti-

ve im MoMA 2010 darbot, ein Ereignis, bei dem die TeilnehmerInnen ähnlich wie

in der Performance von Mona Hatoum vollständig auf sich selbst zurückgewor-

fen wurden. Sie reagierte damit nicht auf die Kämpfe und Krisen, die unsere Welt

beherrschen, sondern auf die zunehmende Beschleunigung, die diese Dekade prä-

gen.

213 Stallabrass: ‚Performing Torture‘.

214 Vgl. Stallabrass: ‚Performing Torture‘.

215 Galindo, zit. nachGoldman, Francisco (2006): Regina JoséGalindo. In: BOMB94,Winter 2006.

<http://bombsite.com/issues/94/articles/2780> (04.02.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombsite.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombsite.com/


Rebellische Körper 87

„Drei Monate lang werde ich dort anwesend sein, die gesamte Dauer der Ausstel-

lung. Ich werde sechshundert Stunden lang imMuseum sitzen [...] Es geht um die

pure Präsenz. Ich sitze an einem kleinen Tisch, der Stuhl mir gegenüber ist leer,

jeder kann sich dort hinsetzen und mir in die Augen schauen, so lang wie er will,

drei Minuten oder drei Stunden. Es wird nur den Blick geben. Ich werde nicht re-

den, ichwerdemich nicht bewegenundnoch nichtmal aufs Klo gehen [...] Damals

ging es in meinen Kunstwerken vor allem um den Körper, jetzt geht es mehr um

meinen Geist. Drei Monate auf einem Stuhl zu sitzen ist schlimmer, als sich selbst

zu schneiden. Vielleicht ist es für das Publikum weniger attraktiv, weil kein Blut

spritzt.“216

Und tatsächlich wurde diese Performance zur längsten Arbeit, die sie bis dato ge-

macht hatte. Die Künstlerin saß 2010 für die Dauer der Öffnungszeiten des Muse-

ums und während ihrer gesamten Ausstellung schweigend auf einem Stuhl in der

Mitte des Atriums im MoMA. 70 Tage lang saß sie dort, insgesamt 600 Stunden,

täglich umringt von Tausenden lärmenden ZuschauerInnen. Der Stuhl ihr gegen-

über war für die BesucherInnen bestimmt, die dort einzeln, solange sie wollten,

Platz nehmen konnten. Umrahmt von der Deckenbeleuchtung wurden sie vom

Publikum separiert und konnten sich ganz aufeinander konzentrieren. So wur-

de immer der Mensch, der sich Abramović gegenübersetzte, zum unabdingbaren

Teil der Performance. Ihre einzige Bedingung war, dass sie weder berührt noch

angesprochen werden durfte. Ihr Ziel war es, mit diesem Stück eine noch stärkere

Verbindung, eine noch eindringlichere Interaktion mit dem Publikum, in diesem

Falle mit den einzelnen ihr gegenüber Sitzenden, zu erwirken217. Denn, so Abra-

mović zu einem Interviewpartner:

„Wenn wir schweigen, können wir uns nicht mehr verstellen und Sie versuchen

nicht mehr, mich zu beeindrucken. Dann sehe ich Sie wirklich, und Sie mich. Das

ist ein sehr emotionaler Moment. Ein Freund von mir sagt immer: ‚Ich hasse dei-

216 Abramović, zit. nach Timm, Tobias (2010): 600 Stunden auf demHolzstuhl. Schmerz, Tod und

die Lust der langen Dauer. Ein Gespräch mit der Performance-Künstlerin Marina Abramović,

der das New Yorker Museum of Modern Art eine Retrospektive widmet. In: DIE ZEIT 11/2010.

<http://pdf.zeit.de/2010/11/Interview-Abramovic.pdf> (28.11.2011), 1ff.

217 Vgl. Iles, Chrissie (2010):Marina Abramović and the Public, A Theater of Exchange. In: Biesen-

bach, Klaus/Christian, Mary (eds.): Marina Abramović. The Artist Is Present. Published on the

occasion of the exhibition Marina Abramović. The Artist Is Present, Museum of Modern Art,

New York, March 14-May 31, 2010. New York, 40 u. Danto, Arthur C. (2010): Sitting With

Marina. In: The New York Times. The Opinion Pages, May 23, 2010. <http://opinionator.-

blogs.nytimes.com/2010/05/23/sitting-with-marina/> (28.11. 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://pdf.zeit.de/
http://opinionator.
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://pdf.zeit.de/
http://opinionator.


88 Ästhetik der Autonomie

ne Arbeit. Du bringst mich immer zum Weinen‘. Er hält es nicht aus, emotional

berührt zu werden.“218

Eben eine solche emotionale Berührung schien Abramović zu intendieren. Und ih-

re Strategie ging auf, denn ein bedeutender Teil derer, die Abramović in dieser

Performance gegenüber saßen, wurde durch die Nähe und die Stille erkennbar

berührt, wie die Portraitfotos der TeilnehmerInnen deutlich machen – einige lach-

ten, einige weinten, einige wirkten wie gebannt – aber alle schienen in besonderer

Weise emotional ergriffen worden zu sein219. Ob sie nur für wenige Minuten oder

für viele Stunden Abramović gegenüber Platz nahmen, spielte für die emotionalen

Reaktionen anscheinend keine Rolle.

Sowohl die Arbeit Hatoums als auch die Abramovićs können als Antwort auf

die zunehmende Beschleunigung unserer Welt- und Selbstverhältnisse, der Medi-

en und des Alltags verstanden werden und wären in den 1950er- bis 1970er-Jahren

wohl kaum denkbar gewesen. Diese beiden Performances setzten also dem urei-

gensten gegenwärtigen Zeitgeist, der zunehmend mit dem Verlust der Freizeit,

der Zeit für sich selbst und einer gewissen Hybris einhergeht, Werke entgegen,

die dem Betrachtenden Zeit für sich selbst zurückgeben, die ihn entschleunigen,

die ihm seine Entäußerung verweigern. Auch Abramović spricht ganz explizit von

einer Reaktion auf die zunehmende Beschleunigung der Menschen, der sie etwas

entgegenzusetzen versucht.

„Man zappt sich nur noch durchs Leben. Und das Leben wird kürzer. Deshalb soll

meine Kunst langsamer werden [...] Viel zu viele Künstler geben sich nur nochmit

kurzen Aufmerksamkeitsspannen zufrieden. Das führt ins Nichts. Man muss die

Bewegungen reduzieren und auf die Stille setzen. So habe ich das schon 2002 in

meiner Performance ‚The House with the Ocean View’ gemacht. Ich habe zwölf

Tage in einer Galerie, in einem Bühnenbild vor Publikum gelebt und nichts ge-

gessen. Da fingen Menschen an, mir plötzlich drei Stunden zuzusehen. Manche

von ihnen kamen jeden Tag wieder, schauten mir immer länger zu, obwohl diese

Performance so statischwar. Und das in einer Stadt wieNewYork, woman norma-

lerweise nicht einmal dreiMinuten irgendwo stehen bleibt. Die Leute fühlten sich

plötzlich leicht und stressfrei, wenn siemir stundenlang beimNichtstun zusahen.

Manche fingen regelmäßig an zu weinen. Die lange Dauer hat einen unglaubli-

chen Effekt auf mich und die Betrachter. Solche ausgedehnten Performances sind

218 Abramović, zit. nach Häntzschel, Jörg (2010): Im Auge des Orkans. 70 Tage im Museum. Ma-

rina Abramović über ihre New Yorker Langzeit-Performance. In: Süddeutsche Zeitung Nr. 56

(9. März 2010), 12.

219 Die Publikumsreaktionen auf diese Performances sind mit einer Vielzahl von Por-

traitfotografien dokumentiert, die unter anderem auf Internetseiten wie <http://

marinaabramovicmademecry.tumblr.com/> (29.11.2011) oder <http://www.flickr.com/-

photos/themuseumofmodernart/sets/72157623741486824/> (29.11.2011) zu finden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://marinaabramovic
http://marinaabramovic
http://www.flickr.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://marinaabramovic
http://marinaabramovic
http://www.flickr.com/


Rebellische Körper 89

die bewegendsten Kunstwerke, die es gibt. Man hört auf, sich zu verstellen, zu

schauspielern. Die Kunst wird sehr echt, sehr wahr.“220

Auch der argentinische Performance-Künstler Santiago Cao erschuf 2010 eine Ebe-

ne der Intimität und Zwischenmenschlichkeit. Dabei warf er mit der Performance

Pes(o)soa de Carne e Osso, die er auf dem MOLA Festival im brasilianischen Salvador

de Bahía aufführte, die Frage auf, wie viel ein Menschenleben wert ist und schuf

damit dezidiert eine kapitalismuskritische Arbeit, die die Sicht auf den Menschen

als reines Konsumobjekt wie in der Prostitution, als Ressource wie in der kapita-

listischen Arbeitswelt oder als Handelsware wie in der kolonialen Sklaverei hin-

terfragt. Die Annullierung und Negation des Menschen durch seine Herabsetzung

zu reinem Fleisch und Knochen stellte er kritisch zur Disposition, indem er sich

selbst in dieser achtstündigen Arbeit beinahe nackt in einem Fischernetz an einer

zweieinhalb Meter hohen Waage aufhängte. Das Gegengewicht zu seinem Körper

war ein mit 70 Kilogramm Fleisch und Knochen gefülltes Netz. Die Arbeit fand auf

einem öffentlichen Platz im Wirtschaftszentrum von Salvador de Bahía statt, also

an einem infrastrukturell gut erschlossenen und hoch frequentierten Ort, der von

vielen Banken, Geschäften und Universitäten geprägt ist. Um die Waage stand mit

Kohle auf die Straße geschrieben „PES(O)SOA DE CARNE E OSSO“ und die Frage:

„Was wiegt mehr, eine Person oder Fleisch und Knochen?“ Die Länge der Perfor-

mance repräsentierte die tägliche Arbeitszeit von acht Stunden, während der die

Menschen im Netz des Systems festsitzen, um genug Geld zu verdienen, um die

restlichen 16 Stunden zu überstehen. Cao wollte mit dieser Arbeit herausfinden,

wie die PassantInnen reagieren, wenn er zu dehydrieren beginnt und das Fleisch

unter der Sonne verrottet; nach sieben Stunden, die er schweigend seinen nack-

ten Körper in die Waagschale geworfen hatte, beendete einige PassantInnen die

Performance221. Über die Reaktion der ZuschauerInnen berichtete Cao:

„Others askedme if I was thirsty andwantedwater, to which I responded by slowly

moving my head indicating yes. I drank from the bottle that was brought to my

lips, and some even cooledmy sore body, burning under themidday heat, by pour-

ing water over my head. [...] Many people were around me by then, and those

who had been there the longest answered the questions of those who had just ar-

rived, in such a way that a debate had started. A woman who was making her way

through the bodies came over with a bottle to giveme somewater. After she tried

to find out frommewhy I was doing this, and hearing someone tell her, ‚He’s been

doing it for several hours without talking to anyone’, she asked me if I wanted her

220 Abramović, zit. nach Timm, 2010: 3.

221 Vgl. Cao, Santiago: Pes(o)soa de Carne e Osso (english text). During the MOLA Festival

(Mostra Osso LatinoAmericana de performances urbanas), Salvador de Bahía, Brazil, 28

September 2010. In: <http://santiagocao.metzonimia.com/pessoa-en> (18.09.2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://santiagocao.
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://santiagocao.


90 Ästhetik der Autonomie

to buy me something to eat. I indicated no with a slowmove of the head, and she

asked that if I wanted to drink more water she could go and buy another bottle

before continuing on her way. I agreed and she disappeared amongst the peo-

ple. She came back a few minutes later, and while giving me water, asked me if

I wanted her to free me. I said no with my head, to which she replied, ‚You can’t

continue like this under the sun. Something bad could happen to you. I’m going

to free you.’ And she started trying to convince everyone present to let me out. [...]

But the woman managed to convince those present, and a few men pushed the

balance towards my side (now ‚our side’) bringing me closer to the ground. But as

time went by and she couldn’t get me out quickly, she asked for a knife. ‚Cadé a

Faca!’ she shouted, and a few people went off to look for one in the nearby food

stands. Someone came back with a pocketknife and the woman started quickly

cutting the net, until the hole was big enough. ‚Now if you want to, you can leave’,

she said. But when I tried to stand upmy bodywouldn’t respond. My legs hurt a lot

and every time I tried I would fall back to the ground. So a man carried me like a

child. […] he took me from inside the net which the others were still pulling down

on, and the meat and bones on the other side rose up to the highest they could

go, as if they were flying without weight. The man took me to a bench nearby

but people started to shout, no, not there, that the bench under the sun was hot

and I could burn. So he took me to another bench in the shade of some trees and

softly letme down. […] A hand came to rest onmy right arm. I turnedmy head and

saw the woman who had started the process of my liberation. She came close to

my ear and said, ‚I don’t know what your idea was, but if your intent was to move

people, you were successful. People can’t go on their way letting someone die un-

der the sun.’ We looked each other in the eye and I thanked her, this time with

words. ‚Thank you’ I said, and we took each other’s hands before she disappeared

amongst the crowd.“222

Auch die russische KünstlerInnen-Gruppe Vojna (Krieg) baute im Frühjahr 2011 ei-

ne Ebene der Intimität auf, jedoch weniger, um der Akzeleration gegenwärtiger

Lebensverhältnisse einen Moment der Ruhe entgegenzusetzen oder das kapitalis-

tische System generell infrage zu stellen, sondern vielmehr, um eine radikale und

eindringliche Kritik am Verbot der „Propaganda der Homosexualität“, der histo-

risch verwurzelten und gesellschaftlich legitimierten Homophobie und des Homo-

sexualitätstabus sowie am Frauenbild der russischen Gesellschaft zu artikulieren.

In ihrer Performance Lobzaj musora (wörtlich: „Küss’ Müll“; sinngemäß: „Küss’ ei-

nen Bullen“) küssten die weiblichen Mitglieder der Gruppe in ganz Moskau Poli-

zistinnen, wobei nach Aussage der Künstlerinnen das Entsetzen der Polizistinnen

nicht vorrangig aus dem Umstand resultierte, dass sie geküsst wurden, sondern

222 Cao: Pes(o)soa de Carne e Osso.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 91

dass es Frauen waren, die sie küssten223. Durch das Provokante Potenzial dieser

Live-Performance überschritten die Künstlerinnen so in der Öffentlichkeit ein fun-

damentales Tabu und setzten sich selbst einem nicht zu unterschätzenden Risiko

aus, unterliefen sie doch nicht nur offensiv das staatliche Verbot, sondern auch das

bürgerliche Verständnis dessen, was in der Öffentlichkeit als legitim erscheint.

Auch Pjotr Pawlenski macht seit einigen Jahren mit radikalen politischen Per-

formances auf sich aufmerksam. Er protestiert mit seinen Performances gegen den

repressiven russischen Staat und die aktuellen politischen und gesellschaftlichen

Entwicklungen in seinem Heimatland. Er will die Mechaniken der Macht besser

verstehen und geht mit drastischen Selbstverletzungsperformances auf Konfron-

tationskursmit demRussland Putins sowie der russischenGesellschaft undÖffent-

lichkeit. Ihm geht es um die Beziehung zwischen der Staatsmacht und der Gesell-

schaft. Die Gewalt, die er dem Staat vorwirft, richtet er in seinen Aktionen gegen

sich selbst. Pawlenski wehrt sich nie gegen seine Verhaftungen und stellt so den

Behördenapparat bloß, indem er ihn zum Akteur seiner Kunst macht. Strafverfah-

ren, Verhaftungsanordnungen und psychiatrische Untersuchungen waren ebenso

wie Gefängnis- und Geldstrafen die staatliche Antwort auf seine Kunst. Zwischen

2015 und 2016 versuchte der Staat, ihn in eine Psychiatrie zwangseinweisen zu las-

sen. ImDezember 2016 floh er schließlich nach Paris, wo er Anfang 2017 politisches

Asyl beantragte224.

„Er nagelte seinen Hodensack auf den Roten Platz, um gegen politische Gleich-

gültigkeit und Fatalismus zu demonstrieren. Er wickelte sich in Stacheldraht, um

restriktive Gesetze anzuprangern. Er nähte sich für die Unterstützung von Pussy

Riot den Mund zu. Und er schnitt sich wie van Gogh ein Stück Ohr ab, um gegen

das Psychiatriewesen zu protestieren. In der Tradition der Performancekunst der

Sechziger- und Siebzigerjahre erklärt Pawlenski sich selbst zum Kunstwerk. Paw-

lenski ist radikal, seine Aktionen enden dann, wenn ihn die Polizei abholt.“225

Mit seiner Performance Kadaver, in der er sich öffentlich am 03.05.2013 nackt in

Stacheldraht einwickelte und vor dem St. Petersburger Stadtparlament lag, bis ihn

223 Vgl. Segschneider, Jacqueline/Heinrich, Hanna (2013): Pussy Riot. Feministische und anar-

chistische Performance-Kunst. In: <http://www.pop-zeitschrift.de/2013/07/21/> (24.10.2016).

224 Vgl. Ege, Dagmar (2015): Protestkünstler Pjotr Pawlenski. Mit blutigen Aktionen gegen

Putin. In: <http://www.arte.tv/magazine/metropolis/de/protestkuenstler-pjotr-pawlenski-

metropolis> (12.01.2016) u. <http://www.zeit.de/kultur/2017-01/aktionskuenstler-pjotr-

pawlenski-russland-frankreich-asyl?print> (08.10.2017).

225 Ege, 2015. 2012 nähte er sich den Mund zu, 2013 nagelte er seine Hoden in der Performance

Fixation auf den Roten Platz, 2014 schnitt er sich auf der Mauer der berüchtigten Moskauer

Psychiatrie Serbsy Center das rechte Ohrläppchen ab (vgl. Geier, Natascha (2015): Kunst gegen

Putin. Pjotr Pawlenski in Hamburg. In: <http://www.ndr.de/kultur/kunst/Kunst-gegen-Putin-

Pjotr-Pawlenski-in-Hamburg,pawlenski102.html> (12.01.2016)).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.pop-zeitschrift.de/
http://www.arte.tv/
http://www.zeit.de/
http://www.ndr.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.pop-zeitschrift.de/
http://www.arte.tv/
http://www.zeit.de/
http://www.ndr.de/


92 Ästhetik der Autonomie

die Polizei, die Mühe hatte, ihn aus dem Stacheldraht zu befreien sowie ihn durch

eine Decke zu verdecken, mithilfe eines Arztes in eine psychiatrische Klinik zur

Untersuchung brachte226, wollte Pawlenski die Position des Menschen innerhalb

des Rechtssystems sichtbar machen.

„Die Wirklichkeit sieht so aus, dass der Mensch, der sich diesem unterordnet, ge-

zwungen ist, in einem Gesetz der tierischen Unterwürfigkeit zu existieren. Sta-

cheldraht wurde erfunden, um das Vieh effektiv in seinem Stall zu halten. [...]

Zuerst wird den Menschen angeboten, ihr Leben freiwillig der Existenz eines gut

gemästeten Viehs anzugleichen. Und auf jene, die nicht in diesem Gesetz existie-

ren wollen, eröffnet der Staat die Jagd. Bei der ersten Gelegenheit nimmt er sie

gefangen und isoliert sie hinter Kilometern von Stacheldraht, der nun real ist.“227

Pawlenski arbeitet mit klassischen Mitteln der Performance-Kunst, um gegen ak-

tuelle Missstände des russischen Staates und der Gesellschaft zu protestieren und

Menschen zum ethischen Handeln zu bewegen228. Dafür wartet er in seinen Ak-

tionen im öffentlichen Raum wie versteinert auf die Reaktionen der PassantInnen

und des Staatsapparats. In dieser Zurschaustellung des Stillgestellten überlagert

das Erstarrte das Lebende. Nach der Unterbindung der Stillstellung durch die Be-

hörden kommen dann auch die Mechanismen der politischen Kunst in Bewegung,

die mit Justiz und Bürokratie verzahnt sind. Pawlenskis Aktionen sind verschränkt

mit den Machtmechanismen des Staates und folglich mit der Offenlegung ihrer

Wirkmechanismen, aber auch ihrer Grenzen229. Mit der Stillstellung seiner Hand-

lungen verfolgt Pawlenski

„[...] eines der zentralen Anliegen der Gegenwartskunst: die Rezipienten dazu zu

bringen, nicht nur in ästhetischen Kategorien zu urteilen, sondern über die Kunst

hinaus auch über die politischen Techniken der Kontrolle nachzudenken, diese zu

reflektieren und sich ihnen zu widersetzen.“230

Auch Regina José Galindo nutzte 2015 die Peformance-Kunst, um auf den Zusam-

menhang zwischen individuellem Leid und staatlichen Machtstrategien aufmerk-

sam zu machen und bezog in ihrer Arbeit nadie atraviesa la región kritisch Stellung

zur Migrationspolitik der USA. Im Art Center South Florida in Miami verhandelte

sie die Hürden, die illegale Einwanderer aus Mittelamerika nehmenmüssen, sowie

226 Vgl. Pawlenski, Pjotr (2016): Aktionen. Berlin, 53ff.

227 Pawlenski, 2016: 120ff.

228 Vgl. Nicolosi, Riccardo/Zimmermann, Tanja (2017): Einleitung. In: Nicolosi, Riccrdo/Zimmer-

mann, Tanja (Hrsg.): Ethos und Pathos. MedialeWirkungsästhetik im 20. Jahrhundert in Ost

und West. Köln/Weimar/Wien, 15.

229 Velminski, Wladimir (2016): Auf der Schwelle des Unrechts. Zur Wirkungskraft der politi-

schen Kunst. In: Pawlenski, Pjotr: Aktionen. Berlin, 143ff.

230 Velminski, 2016: 151.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 93

das Leid, die gewalttätigen Konflikte und der Überlebenskampf, der sie zur Flucht

in die USA veranlasst, aber auch den Anteil, den die USA am Leid der Menschen

hat. Zu diesem Zweck verwandelte sie die Ausstellungsfläche in einen Sumpf und

ließ sich bis zumHals im Schlamm eingraben. Sie bat die Besucher, sich ihrenWeg

durch den Schlamm zu bahnen und zu ihr zu kommen, sodass keiner der Anwesen-

den „sauber“ blieb; jeder musste sich „schmutzig“ machen, um auf die Künstlerin

zugreifen zu können231.

„‚Es geht umden schwerenWegderMigranten in dieUSA, umdas großeUnwissen

überMittelamerika, die Ignoranz‘. Das Bildwurde erschreckend aktuell: Nur Stun-

den vor der Performance wurden bei einem Erdrutsch in Guatemala-Stadt hun-

derte Menschen verschüttet. Freunde von Galindo buddelten mit bloßen Händen

nach Überlebenden, während sie zeitgleich in ihrem Schlamm in Miami lag.“232

Letztendlich scheinen alle hier vorgestellten Arbeiten eine Aufforderung zur

Bewusstwerdung der eigenen Befindlichkeiten darzustellen. Indem sie das Men-

schenbild der jeweiligen TeilnehmerInnen beziehungsweise der jeweiligen Zeit auf

die Probe stellen, fordern sie die Betrachtenden, ob durch provokante Tabubrüche

und Normverletzungen oder durch systematisch-analytische Dekonstruktionsver-

suche, zur kritischen Reflexion ihrer Beziehung zu sich selbst auf, ihrer Umwelt

und ihrer Mitmenschen. Gerade durch ihre – häufig radikalen – Provokationen

scheinen alle hier vorgestellten Performances dem Auspruch Carlos’ Rechnung zu

tragen: „Performance artists have shown us things that we won’t see twice, and

sometimes things we wish that we had never seen at all“233.

Dass Performance-Kunst auch im 21. Jahrhundert eine ebenso treibende Kraft

ist wie zu Zeiten der ersten futuristischen Serata, wie RoseLee Goldberg betont,

scheint unter anderem darin begründet zu sein, dass sie ein wirksames Mittel ge-

gen die Verfremdungseffekte der Technologie darstellt, indem sie eine Dimension

der Echtzeit und Unmittelbarkeit bewahrt und so die Notwendigkeit des Dialogs,

der zwischenmenschlichen Interaktion undKommunikation ins Zentrum stellt. Als

höchst reflektive und flüchtige Form wird sie von KünstlerInnen weltweit genutzt,

um auf Veränderungen zu reagieren und diese zu artikulieren234. Sie ist nach wie

vor eine unvorhersehbare und provokative Antwort auf die sozialen und politischen

231 Vgl. Galindo, Regina José: nadie atraviesa la región. Art Center South Florida, Miami, 2015.

In: <http://www.reginajosegalindo.com/> (14.09.2017).

232 Böhme, Johannes (2016): Mit einer SchüsselMenschenblut. Die guatemaltekische Künstlerin

Regina José Galindo geht gegen Mörder und Machos vor. Ein Porträt. In: <http://www.art-

magazin.de/kunst/19301-rtkl-regina-jose-galindo-mit-einer-schuessel-menschenblut>

(04.08.2017).

233 Carlos, 2004: 14.

234 Vgl. Goldberg, 2014: 248f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.regina
http://www.art-magazin.de/
http://www.art-magazin.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.regina
http://www.art-magazin.de/
http://www.art-magazin.de/


94 Ästhetik der Autonomie

Missstände, die sich aus den gesellschaftlich bestimmenden Dichotomien heraus-

kristallisieren, und wird zur kritischen Betrachtung, zur Diskursivierung und zur

Artikulation soziopolitischer Forderungen genutzt.

Allen KünstlerInnen scheint dabei eine Auffassung von Kunst als politisches

und soziales Instrument gemein. Sie widmen sich der Frage nach der Bedeutung

des Menschseins im Kontext des jeweiligen Gesellschafts- und Weltverständnis-

ses, wobei der jeweiligen Entstehungszeit die Verschiedenartigkeit der Bearbei-

tung gleicher oder verwandter Themen geschuldet ist. Ein Thema, das hauptsäch-

lich von Künstlerinnen bearbeitet wurde und wird, ist das der vielgestaltigen Un-

terdrückung der Frau in der gesellschaftlichen, politischen und kunsthistorischen

Sphäre. Den im engeren Sinne feministischen Performances, die ein elementarer

Bestandteil dieser Kunstform sind, soll im nächsten Kapitel Rechnung getragen

werden.

1.4 Kunst ist Emanzipation: Feministische Kritik als Spezifikum

der Performance-Kunst

Aufgrund der besonderen Relevanz feministischer Performances in der Geschichte

der Performance-Kunst soll hier eine gesonderte systematische Betrachtung eini-

ger zentraler, exponierter feministischer Performances die Bedeutung dieses As-

pekts hervorheben, auch wenn bereits im vorherigen Kapitel feministische Posi-

tionen besprochen wurden. Letztlich können meines Erachtens alle Arbeiten von

Künstlerinnen, die ihren Körper zum Medium, zum Material ihrer Kunst machen,

als imweitesten Sinne desWortes und in unterschiedlicher Art undWeise feminis-

tische Performances betrachtet werden. Die nachfolgende Auswahl stellt dabei in

besondererWeise konkrete und eindringliche Arbeiten zu zentralen feministischen

Themen vor.

In der Performance-Kunst spielen Künstlerinnen eine besondere Rolle, denn

hier, imMedium der Körperkunst, kam es erstmals zum Aufstand des künstlerisch

tätigen weiblichen Subjekts. Diese Künstlerinnen nutzten ihren Körper nicht nur,

um auf die Missstände der patriarchalen Geschlechterverhältnisse aufmerksam zu

machen, sondern auch, um ihre Rolle innerhalb des Kunstbetriebs neu zu defi-

nieren. Waren Frauen bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts zumeist Musen oder

Modelle oder sehr zurückgezogen außerhalb der Öffentlichkeit tätige Kunstschaf-

fende, so nutzten sie im Rahmen der Performance-Kunst ihre Chance, selbststän-

dig künstlerisch tätig zu werden. Die Performance-Kunst ist eine der wichtigsten

Strategien des Ausdrucks feministischer Kunst. Im jeweiligen historisch-kulturel-

len Kontext konnten und können feministische Performances als grenzerweiternd

und somit strategisch als Politik der Kunst wahrgenommen werden, wobei der po-

litische Anspruch durch die Korrespondenz mit dem Kunstformat noch verstärkt

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 95

wird. Die politischen Forderungen der Künstlerinnen haben sich jedoch seit den

1960er-Jahren des 20. Jahrhunderts gewandelt, so dass es angezeigt ist, von Fe-

minismen zu sprechen, um die Bandbreite feministischer Positionen nicht zu be-

schneiden235.

Der Wandel in den politischen Forderungen der Künstlerinnen referiert da-

bei direkt auf den diskursiven Wandel innerhalb des Feminismus. Obwohl bereits

Beauvoir darauf hinwies, dass es keine Essenz der Frau gibt und ihre Unterdrü-

ckung folglich rein soziokulturell bedingt ist236, wurden in ihrer Folge die Unter-

werfungsmechanismen aus den verschiedensten Perspektiven beleuchtet. Dabei

entstand der Versuch, den Begriff »Frau« in einer Weise zu bestimmen, die über

die binäre Geschlechtervorstellung und ihre Zuschreibung an gleichgeschlechtli-

ches Begehren hinausgeht, um so den Blick auf den weiblichen Körper und die

gesellschaftliche Rolle der Frau zu verändern. So kritisierte im Kontext der Dis-

kussion um die Rechte der Frau beispielsweise Luce Irigaray dezidiert die psychi-

schen und sexuellen Auswirkungen der Objektivierung und des Warenstatus‘ der

Frau im Patriarchat auf das Selbst- und Fremdbild237. Judith Butler wies hingegen

explizit weibliche Identität und körperliche Selbstwahrnehmung als labiles Pro-

dukt komplexer Zuschreibungsprozesse aus und kritisiert grundlegend die bipola-

ren heterosexuellen Geschlechtermodelle, die die kulturellen Sedimentierungen –

entstanden durch bestimmte kulturelle Annahmen über den jeweiligen Status von

Männern und Frauen – permanent reproduzieren. Gerade die Performanz von Ge-

schlechtsidentität erweist sich ihres Erachtens als strategisch zielgerichteter Akt,

um die Geschlechtsidentität in ihrem binären Rahmen zu halten. Dabei erscheint

235 Vgl. Jones, Amelia (1998b): Feminist Performance Art. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclopedia

of Aesthetics. Volume 3. Oxford, 474 u. Paul, Barbara (2008): Gewaltstrukturen – Arbeitsver-

hältnisse. Feministische Kunst als feministische Politik in den 1960er Jahren und heute. In:

Held, Jutta/ Frohne, Ursula (Hrsg.): Kunst und Politik. Jahrbuch der Guernica-Gesellschaft,

Band 9/2007. Schwerpunkt: Poltische Kunst heute. Göttingen, 99.

236 Vgl. Beauvoir, Simone de (1992): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Reinbek

bei Hamburg, 25f. „Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es. Keine biologische, psy-

chische oder ökonomische Bestimmung legt die Gestalt fest, die der weiblicheMensch in der

Gesellschaft annimmt. [...] Nur die Vermittlung anderer kann ein Individuum zum ‚Anderen‘

machen“ (Beauvoir, 1992: 334).

237 „Mutter, Jungfrau, Prostituierte – das sind die gesellschaftlichen Rollen, die den Frauen auf-

gezwungen sind. Die Charakteristika der (sogenannten) weiblichen Sexualität ergeben sich

aus ihnen: Wertschätzung der Reproduktion und Kinderaufzucht; Treue, Scham, Unwissen-

heit, sogar Desinteresse an der Lust; passive Hinnahme der ‚Aktivität‘ der Männer; Verfüh-

rung, um das Begehren der Konsumenten anzureizen, aber nur, indem sie sich als materielle

Unterlage für sie anbietet, ohne selber zu genießen; [...] weder als Mutter noch als Jungfrau

noch als Prostituierte hat die Frau ein Recht auf ihr Lustempfinden [...] Was indessen von

einer ‚normalen‘ weiblichen Sexualität gefordert wird, erinnert befremdlicherweise an die

Charakteristika des Warenstatus“ (Irigaray, Luce (1979): Das Geschlecht, das nicht eins ist.

Berlin, 193f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


96 Ästhetik der Autonomie

die wiederholte Darbietung der Geschlechtsidentität als Re-Inszenierung undWie-

dererleben eines gesellschaftlich etablierten Bedeutungskomplexes und dessen ri-

tualisierter Legitimation. Butler zufolge sind »weiblich« und »männlich« als natu-

ralisierte Termini nur innerhalb der heterosexuellen Matrix intelligibel – d.h., das

sie nur innerhalb dieser Matrix Sinn ergeben und folglich auch nur innerhalb die-

ses Systems verstanden werden können – und verstellen den kritischen Blick auf

die binären Geschlechterbeziehungen238. Demzufolge existiert keine Möglichkeit

des Rückgriffs auf den Körper, die nicht schon durch kulturelle Bedeutung inter-

pretiert ist. Somit ist »sex« definitionsgemäß immer schon »gender« und damit

ebenso kulturell generiert239.

Vor der Folie des Feminismus’ und den sich daraus entwickelnden Gender Stu-

dies, in denen Butler und Irigaray nur zwei – wenn auch zentrale – Theoretike-

rinnen sind, deren Haltungen jedoch die Bandbreite feministischer Theorien nicht

abzubilden vermögen240, positionierten sich auch die Performance-Künstlerinnen

und artikulierten ihre politischen Forderungen. Und so sehr sich die Forderungen

und Taktiken der Künstlerinnen auch verändert haben mögen – je nachdem, auf

welche feministische Strömung, auf welche Definition von Weiblichkeit oder auf

238 Vgl. Butler, 1991: 163ff. u. 207.

239 Vgl. Butler, 1991: 22ff. Obwohl sie vom Körper als Diskurseffekt ausgeht, leugnet Butler frei-

lich nicht die Existenz des biologischen Körpers, sondern konstatiert, dass auch der biologi-

sche Körper sozial konstruiert und linguistisch bestimmt wird und dass auch die biomedizi-

nischeWahrnehmung andas Alltagswissen über denKörper gekoppelt ist. Ihres Erachtens ist

der Körper der Wirkungsort der Psyche. Der Körper ist Material der Signifikation und „nicht

die leere Tafel oder das passive Medium, auf das die Psyche einwirkt, sondern vielmehr die

konstitutive Forderung, die von Beginn an das psychische Geschehen mobilisiert, die eben

diese Mobilisierung ist und in ihrer umgewandelten und projizierten körperlichen Form je-

ne Psyche bleibt“ (vgl. Butler, Judith (1997): Körper von Gewicht. Frankfurt am Main, 101ff.;

hier 103).

240 Um ein tieferes Verständnis feministischer Theorien und Forderungen zu entwickeln, müss-

ten auch Vertreterinnen jener feministischen Theorien besprochen werden, die sich bei-

spielsweise in den Queer Studies verorten lassen (z.B. Teresa de Lauretis und Monique Wit-

tig). Ebenso diejenigen, die dezidiert aus afroamerikanischer Sicht das Geschlechterverhält-

nis kritisieren (z.B. Bell Hooks und Patricia Hill Collins), sowie die postkolonialen Feminis-

tinnen, die die Rolle von Frauen in der „Dritten Welt“ mit Blick auf globale ökonomische

Zusammenhänge untersuchen (z.B. Audre Lorde und Gayatri Chakravorty Spivak) oder die-

jenigen, die ihre feministischen Bestrebungen mit der Forderung eines grundlegenden Sys-

temwechsels verknüpfen – wie es beispielsweise Emma Goldman als Anarchafeministin tut.

Auch eine Auseinandersetzung mit weiteren Hauptvertreterinnen feministischer Schulen,

wie beispielsweise Kate Millet, Julia Kristeva, Hélène Cixous, Seyla Benhabib, Nancy Fraser

oder SabineHark,würde zur Erhellungdes Bildes beitragen.Hier soll es jedoch letztlich „nur“

darum gehen, die Relevanz feministischer Theorieentwicklung auf das Geschlechterverhält-

nis und dasweibliche Geschlechterrollenbild in der Performance-Kunst zu verdeutlichen, die

den Kampf gegen den Status der Frau als minderwertiges Objekt theoretisch zu fundieren

vermag.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 97

welche konkrete Form patriarchaler Unterdrückung sie sich beziehen –, eine Ge-

meinsamkeit bleibt bestehen:

„[...] sowohl in den 1960er Jahren als auch in jüngster Zeit waren und sind feminis-

tisch argumentierende Künstlerinnen bestrebt, politische Wirksamkeit zu erzie-

len. Sie wenden sich auf unterschiedliche Art undWeise gegen hartnäckig vertei-

digte und/oder wiederbelebte Vorstellungen eines überkommenen (männlichen)

Künstlerbildes und einer forciertenWerkautonomie und protestieren gegen viru-

lente Diskriminierungen.“241

In den 1960er-Jahren begannen also Künstlerinnen, ihren Körper als Medium ih-

rer Kunst zu nutzen, und verbanden damit dezidiert politische Inhalte, die auf die

Überschreitung der durch das Patriarchat diktierten Grenzen und Normen weibli-

cher Identitätskonstruktionen und Ideale abzielten. Bemerkenswert ist in diesem

Kontext, das in den 1970er-Jahren, also im Zuge der zweiten Frauenbewegung, bei-

nahe dieHälfte aller Performances vonKünstlerinnen ausgeführt wurden,während

sie noch in den frühen 1960er-Jahren eine Minderheit in der Performance-Kunst

darstellten. Ein entscheidender Grund hierfür ist wohl das Fehlen von Konven-

tionen und Traditionen in der Performance-Kunst, das es den Frauen erleichter-

te, sich dieser Kunstform zu bedienen, um ihren Subjektstatus einzufordern und

ihre Fähigkeit und Freiheit zum Handeln zu erkämpfen242. Dabei war insbeson-

dere der Kampf gegen die Unterdrückung der Frau in der privaten, öffentlichen

und künstlerischen Sphäre impulsgebend. Gewalt und Missbrauch an Frauen so-

wie der weibliche Opfer- und Objektstatus markieren zentrale Themen feministi-

scher Performances243. Die Arbeit an diesem Themenkomplex verdeutlicht dabei

die Vielschichtigkeit des künstlerischen Umgangs mit Gewalt und die divergenten

Taktiken, die zur feministischen Kritik genutzt werden.

So griffen in den 1960er-Jahren beispielsweise Künstlerinnen wie Niki de

Saint-Phalle und VALIE EXPORT zur Waffe, um ihrer radikalen feministischen

Kritik an der patriarchalen Ordnung und den hegemonialen Geschlechterhier-

archien Ausdruck zu verleihen und diese zu modifizieren. Sie funktionalisierten

dabei das Handhaben von Schusswaffen und die Tätigkeit des Schießens selbst,

die primär männlich kodiert sind und zur Aufrechterhaltung patriarchaler Hege-

monieansprüche dienen, im Kampf um Gleichberechtigung im gesellschaftlichen

und künstlerischen Bereich.

In ihren Schießperformances beschäftigte sich Niki de Saint-Phalle mit

Grenzbereichen und -verläufen, um ästhetisch und inhaltlich motivierte Norm-

überschreitungen strategisch vorzunehmen und diskursiv wirksam das Thema

241 Paul, 2008: 99.

242 Vgl. Mueller, Roswitha (2002): VALIE EXPORT. Bild-Risse. Wien, 46f.

243 Vgl. Jones, 1998b: 457.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


98 Ästhetik der Autonomie

Gewalt zu verhandeln. Mit einem Gewehr Kaliber 22 schoss die Künstlerin alleine

oder zusammen mit dem zur Performance eingeladenen Publikum auf ein vorher

angefertigtes „Ausgangsobjekt“, meistens eine Holzplatte, auf der Farbbeutel

und Farbdosen und diverse „Objets trouvés“ befestigt und mit einer weißen,

darüberliegenden Gipsschicht versehen waren. Durch das Beschießen wurde die

Gipsoberfläche perforiert, sodass die Farbe in Rinnsalen herablief. So entstand im

Rahmen der Werkgruppe der Schießperformances, der tir à volonté aus den Jahren

1961-1964, beispielsweise die Assemblage La mort du patriarche244.

Die männliche Figur, die sie 1962 unter Beschuss nahm, bestand aus einem

ausladenden Rumpf und einem kleinen Kopf, die Extremitäten waren lediglich

angedeutet. Der Körper war flächendeckend mit technischen und kriegerischen

Gegenständen wie Panzer und Pistolen, aber auch Rennautos und einem Lenkrad

an Stelle des Herzens versehen. Die durch das Beschießen auslaufende rote Farbe

erweckte unmittelbar den Eindruck von hervorspritzendem Blut. Niki de Saint-

Phalle nahm so das von Krieg und Technik dominierte Männlichkeitsbild unter

Beschuss und führte den Tod des Patriarchen mit eben jenen Mittel herbei, die die

Sicherung desselben garantieren sollten. Sie stellt damit die patriarchal begrün-

deten Strukturen grundsätzlich zur Disposition und fordert auf radikale und ein-

dringliche Weise die Überwindung des Patriarchats mit all seinen Konsequenzen.

Sie verlieh dem Akt des Schießens durch die Transferierung der Handlung in die

Performance-Kunst eine semantisch neue Konnotation und eine ironische Wen-

dung245. Zu ihren Schießperformances erklärte die Künstlerin 1960: „My shooting

was an emotion that provoked an idea. So my anger became a death ritual without

victims“246. Darüber hinaus äußerte sie sich 1961 über ihren tir à volonté wie folgt:

„The smoke gave the impression of war. The painting was the victim. Who was

the painting? Daddy? All men? Small men? Tall men? Big men? Fat men? Men?

My brother John? Or was the painting me? [...] I was shooting at myself, society

with its injustice. I was shooting atmy own violence and the violence of the times.

By shooting at my own violence, I no longer had to carry it inside of me like a

burden.“247

Auch VALIE EXPORT griff, im Rahmen ihres mit Peter Weibel konzipierten Pro-

jekts Kriegskunstfeldzug zur künstlerischen Umsetzung ihrer radikalen Kritik an ge-

nereller Gewaltausübung und speziell an der gegen Frauen, in ihrer Performance

Genitalpanik zurWaffe.Mit einem schwarzen Hemd, einer schwarzen Hose, bei der

244 Vgl. Paul, 2008: 88f.

245 Vgl. Paul, 2008: 89f.

246 de Saint-Phalle, zit. nach Warr/Jones, 2000: 57.

247 de Saint-Phalle, zit. nach Reckitt/Phelan, 2001: 52.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 99

der Schritt herausgetrennt war, und einem über ihre Schulter hängenden Maschi-

nengewehr, ging sie 1969 in einMünchener Pornokino und verkündete vor den dort

sitzenden Männern, dass echte Genitalien zu haben seien und dass sie tun könn-

ten, wozu sie Lust hätten. Sie ging, den Männern ins Gesicht blickend, durch die

Reihen,woraufhin die Kinobesucher, die eigentlich Pornofilme sehenwollten, nach

und nach aufstanden und das Kino verließen248. So wollte sie „das Publikum dazu

bewegen, sich mit derWirklichkeit und nicht mit kinematografischen Klischees zu

befassen“249.

„das problem der frauenemanzipation, der schritt vom objekt einer kultur zum

subjekt, ist stark mit dem problem der sexualität verknüpft, das der mann auf

‚seine‘ weise gelöst hat. Insofern, da die lösung durch die frau noch aussteht, ist

die frauenemanzipation ein ringen umdie grundlagen einer neuen kultur.Mit der

aktionshose ‚GENITALPANIK‘ (1969), einer hose, bei der scham und vagina frei zu

sehenwaren, undmit welcher hose ichmich durch die engen kinoreihen zwängte,

versuchte ich, ein den diskurs unserer kultur bestimmendes symbol bloßzulegen,

die tabuisierung der geschlechtsmerkmale aus der sphäre der sinnentfremdung

zu bergen.“250

Mit dieser ausgesprochen publikumsadressierten und provokativen Performance

thematisierte sie einerseits die sexuelle Selbstbestimmung von Frauen, die nicht

länger lediglich Objekte männlichen Begehrens sein sollten, sowie andererseits die

geschlechterpolitisch hierarchische Strukturiertheit von Kunst und Kunstbetrieb,

von Film und Kino. Indem sie offensiv mit der Rolle der Frau als Sexualobjekt um-

ging, machte sie sich selbst zum Subjekt. Sie bekämpfte die Tabuisierung von Se-

xualität, da insbesondere hier die Formen von Gewalt und Machtanwendung zu-

gleich extrem subtil und wirksam sind. Indem sie ein Maschinengewehr nutzte,

verdeutlichte VALIE EXPORT, dass sie sich nicht in die weibliche Opferrolle drän-

gen ließ und auch nicht bereit war,mit den „Waffen der Frau“ zu kämpfen, sondern

ganz im Gegenteil aggressionsbereit mit dem Gewehr als Zeichen für Macht und

Potenz ihre eigenen Interessen verteidigte. Sie nahm dieses Symbol zur Hand, um

die Geschlechterhierarchie und die Machtverhältnisse zu verkehren251.

Eine völlig andere Taktik im Umgang mit Gewalt, in der sich die Künstlerinnen

ganz bewusst jener Gewalt aussetzten, auf die sie aufmerksammachen und die sie

denunzieren wollten, findet sich beispielsweise in den Performances Cut Piece von

248 Vgl. Damus, 2000: 340.

249 O’Reilly, 2012: 13.

250 VALIE EXPORT (1977): ex tempore. In: Arbeitsgruppe Frauen in der Kunst (Hrsg.): Künstle-

rinnen international 1877-1977. Katalog zur Ausstellung. Schloss Charlottenburg, Berlin 1977.

Berlin, 320f.

251 Vgl. Paul, 2008: 88ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


100 Ästhetik der Autonomie

Yoko Ono und Rythm 0 von Marina Abramović. In diesen Performances verdeut-

lichten die Künstlerinnen auf drastische und eindringliche Weise die gewaltsame

Erfahrung von Frauen, das Objekt der Publikumsbegierde zu sein252. Beide Per-

formances waren für die Künstlerinnen durchaus riskant, denn sie lieferten sich

demPublikumbedingungslos aus und hatten somit die Abläufe und Resultate nicht

mehr in der Hand. Diese Form der Versuchsanordnung wurde in der Geschichte

der Performance-Kunst vor allem von Frauen genutzt. In beiden Aktionen wurde

die Wechselbeziehung von Künstlerin und BetrachterInnen verkehrt. Die Künstle-

rin verharrte in ihrer Passivität, während die Betrachtenden zu Handelnden wur-

den. So wurde die Verantwortung des Publikums sowie die werkkonstituierende

oder -ruinierende Macht der Rezeption thematisiert253. Sowohl mit Cut Piece als

auch mit Rhythm 0 wurden einerseits die tradierte Rolle der Frau und andererseits

die Verletzlichkeit, vor allem aber auch Selbstbeherrschung undWillensstärke the-

matisiert, die für das Ertragen von Verletzungen und Gefährdungen unerlässlich

sind254.

In Cut Piece forderte die Fluxus-Künstlerin Yoko Ono das Publikum dazu auf,

zu ihr auf die Bühne zu kommen und mit eigens dafür bereitgelegten Scheren

Teile aus ihrem Kleid zu schneiden. Das Publikum schnitt der regungslos auf der

Bühne knienden Künstlerin so lange die Kleidung und Unterwäsche vom Leib, bis

sie nahezu nackt war und ihre Brüste mit den Händen bedeckte. Mit dem Akt des

Schneidens traten die TeilnehmerInnen mit der Künstlerin als verwundbares Ob-

jekt in Kontakt, während die übrigen Zuschauenden zu VoyeurInnen wurden, die

diese unbehagliche Atmosphäre miterlebten. Die angespannte Stimmung, die in

dieser Performance entstand, schlug zuweilen auch in Momente der Aggression

um255.

„Die Leute schnitten immer weiter Teile ab, die sie an mir nicht mochten, bis

schließlich nur noch der Kern vonmir übrig war, der inmir war, aber sie gaben sich

immer noch nicht zufrieden und wollten wissen, wie es in dem Kern aussieht.“256

Ono fordert die Neutralität der Beziehung zwischen BetrachterIn und Kunstwerk

heraus. In Cut Piece, das sie erstmals 1964 in der Yamaichi Concert Hall in Kyoto,

dann 1965 in der Carnegie Hall in New York und schließlich 1966 auf dem Dest-

ruction in Art Symposium in London performte, waren die BetrachterInnen in die

Enthüllung des weiblichen Körpers einbezogen, der historisch als anonymes und

252 Vgl. Jones, 1998b: 475.

253 Vgl. Schneede, 2002: 28ff.

254 Vgl. Damus, 2000: 340.

255 Vgl. Pellico,Melissa (2008): YokoOno. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): TheArt of Participation.

1950 toNow.Katalog zurAusstellung TheArt of Participation. San FranciscoMuseumofModern

Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 108.

256 Ono, zit. nach Schneede, 2002: 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 101

„neutrales“ Subjekt der Kunst gedient hatte. Ono betonte mit dieser Performance

die Art, in der sich Betrachtende und Subjekte gegenseitig zu Objekten machen257.

Sie beschrieb ihre Performances als Umgang mit sich selbst, im Gegensatz zu dem

geselligen Beisammensein der meisten Happenings. Cut Piece war ein Beispiel für

Onos Fähigkeit, das Publikum zu erstaunlichen Aktionen zu bewegen und gleich-

zeitig die Selbstwahrnehmung der TeilnehmerInnen sowie ihreWahrnehmung der

anderen auf die Probe stellte258. Bei dieser Performance blieb keiner der Beteiligten

unschuldig, denn während die Handelnden zu TäterInnen wurden, wurden die Zu-

schauerInnen zu MittäterInnen. Mit Cut Piece erschuf sie, indem sie das Publikum

aktivierte, eine der ersten interaktiven Aktionsformen259.

Auch Marina Abramović ließ 1974 in Neapel in ihrer Performance Rhythm 0 das

Tun der Menschen über sich ergehen, spitzte dabei die eigene Gefährdung jedoch

noch zu. „The idea was how far you can be vulnerable and how far the public can go

and do things with you, on your own body“260. Auf einem Tisch breitete sie 72 Ge-

genstände aus, die sowohl Lust als auch Schmerz bereiten konnten. Die Besuche-

rInnen durften diese für die Dauer der sechsstündigen Performance nach Belieben

an ihr verwenden, während sie alles über sich ergehen ließ.Während der gesamten

Performance war Abramović das Objekt und übernahm die volle Verantwortung261.

„The experience was pretty frightening because I was just the object [...] In the be-

ginning nothing happened. Later on the public started being more and more ag-

gressive and they projected three basic images on me: image of Madonna, image

of the mother and image of the whore. It was a very strange situation in Naples:

women did very little, were hardly active, but were telling men what to do.“262

Während zu Anfang die Künstlerin von Zuschauern lediglich hin und her bewegt

und an intimen Stellen berührt wurde, spitzte sich die vermeintlich harmlose Si-

tuation bald zu. Schnell begannen einige, ihr mit Rasierklingen die gesamte Klei-

dung vom Leib zu schneiden und bereits in der vierten Stunde wurden Abramović

mit eben jenen Klingen Schnittwunden zugefügt. Als die Gefahr, das Abramović ge-

schlagen und vergewaltigt werden könnte, immer größer wurde und dennoch klar

blieb, dass sie nicht aus ihrer Passivität herauskommenwürde, bildete sich eine Be-

schützergruppe. Als man ihr eine geladene Pistole in die Hand positionierte, brach

eine Schlägerei zwischen den Beschützern und den potenziellen Vergewaltigern

257 Vgl. Reckitt/Phelan, 2001: 60.

258 Vgl. Goldberg, 2004: 101.

259 Vgl. Bonnet, 2004: 111.

260 Abramović, Marina (2002): Body Art. In: Daneri, Anna u.a. (Hrsg.): Marina Abramović. An-

lässlich der Abschlussausstellung des Corso Superiore di Arte Visiva der Fondazione Antonio

Ratti 2001. Milano, 30.

261 Vgl. Damus, 2000: 340 u. Stooss, 1998: 84.

262 Abramović, 2002: 30.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


102 Ästhetik der Autonomie

und Mördern aus, der Abramović vollständig ausgeliefert war. Die Performance

wurde schnell zu einem gefährlichen Spektakel, in dem verborgene Aggressionen

zum Ausdruck kamen263. Und auch hier konnte sich niemand von der Verantwor-

tung seiner Handlungen freisprechen. Auch die eher passiven Frauen, die selbst

wenig taten, aber den Männern Anweisungen gaben, waren Täterinnen. Niemand

verließ diese Performance unschuldig.

„I was really violated: they cut my clothes, they put the thorns of the roses in my

stomach, they cut my throat, they drank my blood, one person put the gun in my

head and then another one took it away. It was a very intense and aggressive sit-

uation. After six hours, at 2 in the morning, I stopped, because this was exactly

my decision: six hours. I started walking to the public and everybody run away

and never actually confronted withme. The experience I drew from this piece was

that in your own performances you can go very far, but if you leave decisions to

the public, you can be killed.“264

Thematisch über diese Versuchsanordnung hinausgehend, beziehungsweise diese

fortführend, beschäftigten sich insbesondere in den 1970er-Jahren einige Künstle-

rinnen in ihren Performances mit der Vergewaltigung von Frauen, die wohl zu den

drastischsten und brutalsten Auswirkungen der Objektivierung von Frauen zäh-

len265. Judy Chicago, Suzanne Lacy, Jan Lester, Sandra Orgel und Aviva Rahmani

veranstalteten 1972 in einem Studio in Venice, Kalifornien, zu diesem Thema die

Performance Ablutions.Diese Arbeit kann sowohl als rituelle Heilzeremonie als auch

als Trauerarbeit verstanden werden und stellt den Versuch der Künstlerinnen dar,

die weibliche Perspektive auf sexuelle Gewalt publik zu machen und der männlich

dominierten Sichtweise auf Vergewaltigungsopfer, auf den weiblichen Körper als

Objekt, entgegenzuwirken.

Zu Beginn der Performance betrat das Publikum das große, offene Atelier, auf

dessen Boden überall zerbrochene Eierschalen, stapelweise Seile und Tierorgane

lagen. Eine nackte Frau wurde in den Raum geführt und setzte sich, eine andere

umwickelte sie vollständig mit weißem Mull. Währenddessen nagelten zwei be-

kleidete Frauen, Suzanne Lacy und Jan Lester, 50 Rindernieren – die Nieren sym-

bolisieren die Fragilität des Lebens – jeweils im Abstand von knapp einem Meter

an die weißen Wände. Zwei weitere nackte Frauen wuschen sich unterdes nach-

einander langsam mit dem Inhalt der drei in der Mitte des Raums stehenden Me-

tallwannen. Zuerst stiegen sie in eine Wanne, in der tausend aufgeschlagene Eier

waren, dann badeten sie in der zweitenWanne, die mit Rinderblut gefüllt war, und

263 Vgl. Schneede, 2002: 31.

264 Abramović, 2002: 30.

265 Vgl. Jones, 1998b: 475.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 103

schließlich legten sie sich in die dritte Wanne, deren Inhalt aus wässrigem grau-

em Lehm bestand. So legte sich im übertragenen Sinne eine Schicht aus Sperma

und Blut um die ihrer Lebenskraft und -freude beraubten Frauen.Nach diesenWa-

schungen wurde auf den Körpern der Frauen das Blut durch die Risse in der Lehm-

kruste sichtbar. Sie wurden daraufhin von Kopf bis Fuß in weiße Tücher gewickelt

und legten sich hin. Schließlich bewegten sich Lacy und Lester langsam durch den

Raum, um die anderen sozusagen mumifizierten Performerinnen mit Fäden und

Seilen in eine Art Spinnennetz einzuweben und so zu fixieren. Die Seile verbanden

sie auch mit den Wannen und Nieren. Unterlegt wurde die gesamte Performance

mit Tonbandaufnahmen, die Chicago und Lacy im Jahr zuvor aufgenommen hat-

ten und in denen sieben Frauen intime und explizite Details ihrer Vergewaltigung

preisgaben. Als schließlich eine bestimmte Stelle des Tonbands ununterbrochen

wiederholt abgespielt wurde, verließen Lacy und Lester den Raum266. Zurück lie-

ßen sie die vollständig umwickelten und eingesponnenen Künstlerinnen, für die

eine Flucht unmöglich erschien, mit der ständigenWiederholung des Satzes „I felt

so helpless, all I could do was lie there and cry“267.

Indem das Publikum mit den Tonbandaufnahmen der Aussagen vergewaltig-

ter Frauen konfrontiert wurde, mit den Auswirkungen einer Vergewaltigung und

mit den Emotionen von Opfern sexueller Gewalt, die in dieser Performance eine

konkrete visuelle Ausdrucksform erhielten, sollte die Performance das Bewusstsein

des Publikums für die kollektive Verantwortlichkeit der kulturellen Voraussetzun-

gen von Vergewaltigung schärfen. Sie ermöglichte ein tiefgreifendes Verständnis

dessen, was es heißt, Opfer zu sein, und kritisierten so gleichzeitig implizit die

sozialen Strukturen, die derartige Gewaltverbrechen begünstigen.

Im Gegensatz zu Ablutions wurde in der Performance Rape Scene von Ana Men-

dieta eine völlig andere Strategie angewendet.Mendietas Umgangmit diesemThe-

ma war weitaus radikaler, schockierender und konfrontativer, denn sie verkörperte

in ihrer Performance ein konkretes Vergewaltigungsopfer, sodass alle Anwesenden

direkt in die Tat einbezogen wurden und sie es ihnen durch ihre physische Präsenz

nahezu unmöglich machte, die Tat zu verleugnen. 1973 lud sie Freunde und Kom-

militonen in ihr Apartment in der Moffit Street in Iowa City ein, in dem sie die

Vergewaltigung und Ermordung einer Kommilitonin nachstellte. Sie identifizierte

sich mit der 1972 auf dem Campus der Universität von Iowa vergewaltigten und

ermordeten Sara Ann Otten268.

Durch die nur einen Spalt geöffnete Tür betraten die BesucherInnen einen

dunklen Raum, in dem nur eine einzige Lampe auf die Künstlerin gerichtet war.

266 Vgl. Irish, Sharon (2010): Suzanne Lacy. Spaces Between. Minneapolis, 32ff. u. Lacy, Suzanne:

Ablutions (1972). In: <http://www.suzannelacy.com/ablutions/?rq=ablutions> (02.03.2011).

267 Cheng, Meiling (2002): In other Los Angeleses. Multicentric Performance Art. London, 43.

268 Vgl. Irish, 2010: 35f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.suzanne
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.suzanne


104 Ästhetik der Autonomie

Diese lag, mit dem Gesicht in einer Blutlache und über und über mit Blut ver-

schmiert und mit heruntergelassener Hose, gefesselt über einem Tisch. Auch der

Boden neben ihr war voller Zeichen einer gewaltsamen Auseinandersetzung, voller

Blut und zerbrochener Teller. Mit ihrer Performance, in der sie den BetrachterIn-

nen die spezifischen Auswirkungen einer Vergewaltigung vor Augen führte, und

durch ihre direkte Identifikation mit demOpfer, wollte sie das Schweigen brechen,

das die Besonderheit und Persönlichkeit der vergewaltigten Frauen verneint und

sie dadurch zu namenlosen, unbestimmten Opfern macht. Diese Performance war

Ausdruck ihrer eigenen Angst, ihrer Wut und ihrer Abscheu, ausgelöst durch die

reale Vergewaltigung269.

AnaMendieta beschäftigte sich mehrmals mit demThema Vergewaltigung und

das jedes Mal in einer so eindringlichen und drastischen Weise, dass es zwangs-

läufig bei den Betrachtenden einen Schock auslösenmusste. Hier bleibt kein Raum

für Interpretationen bezüglich des Motivs und der Aussage der Künstlerin. In den

Vergewaltigungs-Performances von Mendieta sind die BetrachterInnen involviert,

als ZeugInnen eines Gewaltverbrechens auf ihre eigenen Emotionen zurückgewor-

fen und zur Reflexion ihrer eigenen Einstellung undHandlungsweise aufgefordert.

Der künstlerische Ausdruck von Gewalt wird auch in Performances akut, in

denen die Künstlerinnen explizit über den weiblichen Status als Bild reflektie-

ren. Denn der phantasmatische weibliche Körper270, dargestellt als Bedrohung, die

durch die fetischistische Inszenierung des weiblichen Akts neutralisiert wird, steht

in direkter Beziehung zum Begriff des Bildes selbst und ist ursächliches Moment

für die gewaltsame Inszenierung des weiblichen Körpers in der modernen Kunst.

Im patriarchalen System visueller Repräsentation fungiert die Frau im Bild einer-

seits als Garantinmännlicher Vollkommenheit, da sie durch einenMangel definiert

wird, andererseits als imaginäre Ursache männlicher Kastrationsangst, da sie eine

Bedrohung der narzisstischen Vollkommenheit darstellt.

Auf die Frau im Bild, die immer dann auftaucht, wenn das System der Re-

präsentation mit seiner eigenen Unvollkommenheit konfrontiert wird, die es zu

überdecken gilt und die den unterschiedlichsten Zerstörungsprozessen, dem viel-

fältigen Wandel der Kategorie des Bildes in der Kunst des 20. Jahrhunderts aus-

gesetzt ist, sowie auf die Instrumentalisierung und den negativen Status der Frau

reagierten Performance-Künstlerinnen mit dem Ziel, den Körper der Frau als Ort

weiblicher Authentizität und Stärke zurückzugewinnen. So beschäftigten sich bei-

spielsweise VALIE EXPORT, Joan Jonas, Gina Pane und Vanessa Beecroft in ihren

Aktionenwiederholtmit dem strukturellen Zusammenhang zwischen der Frau und

dem Bild, mit der Gewalt, die durch das bildliche Repräsentationssystem auf Frau-

269 Vgl. Warr/Jones, 2000: 100.

270 Vgl. Butler, 1997: 21 u. Butler, 1991: 190ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 105

en ausgeübt wird, mit der Dialektik von Weiblichkeitsdarstellung und sexueller

Differenz271.

VALIE EXPORT, eine der bedeutendsten feministischen Performance-

Künstlerinnen, reagierte unter Einsatz ihres Körpers, beziehungsweise ihrer

nackten Brüste, 1968 mit ihrer ausgesprochen medienkritischen, publikumsadres-

sierten und provokanten Aktion Tapp- und Tastkino auf eben jenes Bilderregime

und auf die Objektivierung der Frau, indem sie ihren nackten Oberkörper zur

Filmleinwand deklarierte und den Voyeurismus einerseits öffentlich ausstellte

und ihn andererseits um die sichere Blickdistanz zu dem Objekt seiner Begierde

brachte272.

„In that I, in the language of film, allowedmy ‚body screen‘,my chest, to be touched

by everybody. I broke through the confines of socially legitimate social communi-

cation. My chest was withdrawn from the ‚society of spectacle‘ which had drawn

thewoman into ‚objectification‘ with it.Moreover, the breast is no longer the prop-

erty of one single man; rather, the woman attempts through the free availability

of her body to determine her identity independently: the first step from object to

subject.“273

VALIE EXPORT stand, zuerst in München und Wien und später während der un-

derground explosion in Köln, Essen und Zürich, am helllichten Tag in der Öffent-

lichkeit mit einer Styroporbox um die nackte Brust geschnallt, deren vordere Öff-

nung mit einem Vorhang versehen war, auf der Straße, während Peter Weibel mit

einem Megaphon die PassantInnen in einer provokanten Rede dazu aufforderte,

mit den Händen das Tapp- und Tastkino zu besuchen. Alle BesucherInnen hatten

exakt 12 Sekunden Zeit, um sich zu VALIE EXPORTS nackten Brüsten vorzutasten

und sie zu berühren. Im Kontext der sexuellen Revolution war es VALIE EXPORT

stets daran gelegen, sexuelle Tabus zu überschreiten und Grenzen zu sprengen.

So vollzog sie, da eben BesucherInnen beider Geschlechter aufgefordert wurden,

das Kino zu nutzen, eine unverschleierte Verletzung des Homosexualitätstabus.

Darüber hinaus forderte VALIE EXPORT mit ihrem Tapp- und Tastkino, bei dem die

ZuschauerInnen das Reale in der Öffentlichkeit genießen sollten, anstatt sich in

einem verdunkelten Kinoraum dem anonymen Lusterleben hinzugeben, einerseits

die formale Analyse des Films und die Dekonstruktion des voyeuristischen Blick-

regimes im kommerziellen Kino, den sie durch die Umkehrung der Schaustruktur

unterminierte, und andererseits den weiblichen Subjektstatus274. VALIE EXPORT

271 Vgl. Eiblmayr, 1989: 337ff.

272 Vgl. Eiblmayr, 1989: 352ff.

273 VALIE EXPORT, zit. nach Reckitt/Phelan, 2001: 64.

274 Vgl.Mueller, 2002: 34ff. u. Adorf, Sigrid (2008): Operation Video. Eine Technik desNahsehens

und ihr spezifisches Subjekt: die Videokünstlerin der 1970er Jahre. Bielefeld, 127ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


106 Ästhetik der Autonomie

und Peter Weibel beschreiben die politische Motivation und das Ziel ihres Tastki-

nos wie folgt:

„[...] um den busen als warenfetisch zu entdinglichen, wird ein unterdrückter par-

tialtrieb, der tastsinn, rehabilitiert, wird an stelle der visuellen die taktile rezepti-

on gesetzt, weil sie gegen den betrug feit. kommunikation qua fernsinne erweist

sich häufig als sublimematrix für manipulation und ausbeutung der bedürfnisse.

kommunikation qua kontaktsinne ist der versuch, jenseits der barrieren von öf-

fentlichkeit und intimsphäre,markierungen einer entfremdeten kommunikation,

stilemenschlicher kommunikation, in denen sich von staat und industrie emanzi-

pierte bedürfnisse realisieren können, zu rekonstruieren oder zu errichten. denn

solange der bürger im kino nur die augen aufreißt und nicht das hosentürl, so-

lange fickt ihn das finanzamt, solange der staatsbürger mit der reproduzierten

kopie sexueller freiheit sich begnügt, solange erspart sich der staat die reale se-

xuelle revolution. revolutionäre sexualität kann nur sein revolutionierung der so-

zialen sexuellen kommunikation! ‚tapp und tastfilm‘ ist ein expanded movie, als

solches auch expanded communication: eine communication action. in die öffent-

lichkeit sozialen verkehrs (mit den stoßzeiten nach büroschluss als klimax) plötz-

lich die intimität sexuellen verkehrs zu stellen, konfrontiert 2 normen des verhal-

tens, die des staatsbürgers und die des menschen, deren unmenschliche antino-

mie ihren kollaps, die verkehrsstauung, entlarvt. die obszönität und freimütigkeit

der die vorführung des ‚tapp und tastfilms‘ begleitenden reden intensivieren den

schmerz des verhaltenskonflikts und die herausforderung an den staat. [...] in der

betriebsamkeit der motorisierten leichname, in der automatie entfremdeten le-

bens entfaltet das ‚tapp und tastkino‘ seine kraft, erweckt leichname zum leben.

dann und dort bedeutet parrhesie und pornographie die befreiung der verstüm-

melten individuen, initiieren sie den ausbruch aus dem kz des alltags.“275

Es verwundert nicht, dass diese Aktion im konservativen Österreich der 1960er-

Jahre, aber auch an den übrigen Aufführungsorten und in den Medien Aufsehen

erregte.Der ostdeutsche Rundfunk bezeichnete VALIE EXPORT sogar als die größ-

te Kulturschande für Westdeutschland276. In Wien kam es bei Tapp- und Tastkino zu

Publikumstumulten und während ihrer Performances im Rahmen des Kriegskunst-

feldzugs bei der underground explosion zu einem Saaltumult, bei dem die Künstle-

rin eine Kopfverletzung davontrug.Wie Abramović undOno setzte sich auch VALIE

EXPORT in ihren Aktionen immer wieder Gefahren aus, indem sie das Publikum

mit Tabus konfrontierte und provozierte. Die skandalöse Wirkung dieser Perfor-

mance kam nicht zuletzt durch die Umkehrung der Blickrichtung zustande. Diese

275 Weibel/VALIE EXPORT, 1970: 261.

276 Vgl. Weibel/VALIE EXPORT, 1970: 261.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 107

Umkehrung, die VALIE EXPORT hier vornahm und in der visuelle und taktile Sin-

ne zusammenfielen, machte aus dem Fernsehen ein Eingreifen, was das Begreifen

forcieren sollte.

In Tapp- und Tastkino, laut VALIE EXPORT der erste echte Frauenfilm, ging es

um die Reflexion des Machtverhältnisses zwischen Künstlerin und Publikum, es

ging um die im Raum der Kunst stattfindenden Subjektivierungen, die Differen-

zen undMachtverhältnisse konstruieren und reproduzieren. Sie thematisierte und

kritisierte den prekären Objektstatus von Frauen, indem sie sich das Recht heraus-

nahm, über ihren Körper selbst zu bestimmen. Sie ließ das Betasten ihrer Brust

durch fremde Hände zwar zu, aber die BetrachterInnen gingen ihr gleichzeitig,

indem sie in den verdeckten Kasten griffen, in die Falle. Denn der Griff ins Tastki-

no war ein Wagnis, gekoppelt mit dem direkten Blickkontakt zur Künstlerin blieb

die Assoziation zu männlichen Kastrationsängsten nicht aus. In dieser intersub-

jektiven Geste waren die Positionen von Subjekt und Objekt nicht mehr zu fixieren,

denn es stellt sich die Frage, wer da wen „angreift“277.

Indes stand Joan Jonas 1970 in ihrer PerformanceMirror Check nackt mit einem

Handspiegel vor dem Publikum und inspizierte Teile ihres Körpers. Das Publikum

stand jedoch so weit von der Künstlerin entfernt, dass es das Spiegelbild nicht se-

hen konnte und nur indirekt, durch ihre Beschreibungen und Reaktionen, erfahren

konnte, was dort vonstattenging278. Auch hier ging es also um die Frage nach dem

Zusammenhang von KünstlerIn und BetrachterIn, ging es um die Rolle des Be-

trachtenden, um Voyeurismus, um Unverfügbarkeit und Verweigerung. Zu ihrer

Performance erklärte Jonas:

„Also, the mirrors had a lot of connotations of narcissm – and I was interested in

narcissm because it was such a taboo and I knew it made the audience uncom-

fortable. When I did the Mirror Check piece, it was like the culmination of the ab-

straction of all themirror pieces. It was about voyeurism and – it’s hard to express.

My relationship whith the audience was partly in making them uncomfortable. I

also tried to entrance, to attract attention.“279

Auf diese Weise setzt sich Jonas mit den negativen Effekten des kulturellen und

kommerziellen weiblichen Schönheitsideals auseinander280.

1974 beschäftigte sich schließlich auch Gina Pane in ihrer Performance Psyche

mit dem Selbstporträt der Frau, das ihres Erachtens notwendigerweise mit Blut,

277 Vgl. Adorf, 2008: 128ff.

278 Vgl. Wark, Jayne (2006): Radical Gestures. Feminism and Performance Art in North America.

Montreal/Kingston/London, 187ff.

279 Jonas, zit. nach Kaye, Nick (1996): Art into Theatre. Performance Interviews and Documents.

Amsterdam, 97.

280 Vgl. Jones, 1998b: 457.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


108 Ästhetik der Autonomie

Milch, Schmerz und Gewalt verknüpft ist, und verweigerte so die sozialen Bedin-

gungen von Weiblichkeit und deren Affirmation. Sie inszenierte den weiblichen

Körper in seiner Dualität, als Thema und gleichzeitig als Ort des vernichtenden

Diskurses über sich selbst281. In der Performance Psyche, die Pane 1974 in der Gale-

rie Stadler aufführte, versuchte sie zunächst, über einen Spiegel gebeugt, das vom

Spiegel reflektierte Bild zu transformieren, indem sie mit rotem Lippenstift ein

schematisches Bild von sich selbst auf den Spiegel malte, welches sich von dem zu-

rückgeworfenen Bild stark unterschied. Dann, während sie sich in diesem doppel-

ten Bild betrachtete, also dem neu gezeichneten Bild und dem Spiegelbild, schnitt

sie sich vorsichtig die Augenlieder auf, um das Blut auf dem Spiegel wie Tränen in

ihr Gesicht einzuschreiben. Danach spielte sie mit Tennisbällen und Federn. An-

schließend legte sie sich, während sie auf einemMetallgestell lag, eine weiße Binde

auf die Augen. Mit ihrem offenen Mund formte sie Töne, die jedoch nicht hörbar

waren. Die Bluttränen sickerten langsam durch das Stofftuch und erzeugten dort

zwei kleine Flecken. Dann entblößte sie ihre Brust, liebkoste und umfasste sie, um

das Vergnügen an den Grenzen des Verbotenen und des Zurückgewiesenen deut-

lich zu machen. Abschließend schnitt sie mithilfe eines Rasiermessers vier Linien

in der Form eines Kreuzes rund um ihren Bauchnabel. So erschuf Pane eine Ver-

bindung zur Passion Christi, zu christlichen Märtyrern und der Verwundbarkeit

der mythologischen Gestalt Psyche282.

Diese symbolisiert die Vermittlung des sowohl privaten als auch allgemeingül-

tigen Erfahrungsprozesses der Desillusionierung. Nicht das Gewünschte, Utopi-

sche wird gespiegelt, sondern die schreckliche Wirklichkeit. Die reale Selbstzer-

störung wird zum historisch bedingten, verbindlichen Gleichnis der spezifischen

Repression, der alle Frauen ausgesetzt sind. Auch wenn Pane die Unmöglichkeit

der Findung spezifisch weiblicher Identifikationsmodelle eindrücklich zur Schau

stellt, scheint doch gerade der Akt der Selbstverletzung ein Aspekt der Selbsterfah-

rung, Selbsttransformation und Selbstfindung zu sein, der in dem Moment ihres

eigenen Scheiterns an den inneren und äußeren Gegebenheiten zutage tritt283.

1993 begann auch Vanessa Beecroft in ihren Performances, den voyeuristischen

Blick und die kulturellen Einschreibungen infrage zu stellen, und machte damit

Selbstbeobachtung und Beobachtung zumThema ihrer Kunst284. Jedoch nutzte sie

dabei völlig andereMittel als ihre Vorgängerinnen der 1960er- und 1970er-Jahre und

281 Vgl. Almhofer, 1986: 46.

282 Vgl. Tronche, 1997: 87ff.

283 Vgl. Almhofer, 1986: 47f.

284 Vgl. Kellein, Thomas (2004): Das Geheimnis der weiblichen Intimität. In: Kellein, Thomas

(Hrsg.): Vanessa Beecroft. Fotographien, Filme, Zeichnungen. Anlässlich der Ausstellung Va-

nessa Beecroft. Fotographien, Filme, Zeichnungen. Kunsthalle Bielefeld, 9. Mai-22. August 2004.

Ostfildern Ruit, 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 109

reagierte mit ihren Performances explizit auf die Macht der zeitgenössischen Me-

dien. „[Vanessa Beecroft scheint] zwischen Affirmation und Kritik [...] hier einen

dritten Weg entdeckt zu haben, die ‚Masken des Begehrens‘ neu zu mischen, dem

bloßen Konsum zu entziehen, sie selbst zu beherrschen [und zu be]stimmen“285.

Beecroft inszeniert mit zumeist nackten oder spärlich bekleideten, sehr schlanken

und attraktiven jungen Frauen präzise choreografierte Gruppenbilder, bei denen

die Frauen weder sprechen noch lächeln noch Blickkontakt zueinander oder dem

Publikum aufnehmen dürfen und letztlich wie lebendige Skulpturen oder wie eine

Armee, die militärischem Drill unterworfen ist, wirken.

Während der Dauer der meist mehrstündigen Performances müssen die Mo-

delle stillstehen. Aber im Laufe der Performance löst sich das starre, geordnete

Bild aufgrund der körperlichen Anstrengung, der die Frauen ausgesetzt sind, lang-

sam auf286. Durch die individuelle Erschöpfung der Models, die auf High Heels,

zum Teil mit modischen Accessoires und zu Beginn der Show in Laufsteghaltung

dem Publikum präsentiert werden, zeigt sich die Deformation des lebenden Bil-

des, zeigt sich die Art des Schönheitsregimes, das Frauen in Form hält und zu

dem Styling, Bodyshaping und zumindest implizit auch Psychopathologien wie

Anorexie und Bulimie gehören, die die Erfüllung des Ideals zu einer destruktiven

Geschlechterpraxis machen. Der voyeuristische Blick, das unablässige Betrachtet-

werden, scheint schließlich zu der Erschöpfung zu führen, die die optimierte Dar-

stellung der Frauen nach und nach auflöst287. So eröffnen die Arbeiten Beecrofts

einen neuartigen Blick auf idealisierte Schönheit, indem sie den Prozess veran-

schaulichen, in dem das konstruierte Ideal der Perfektion ins Wanken gerät, bis

der wirkliche Körper zum Vorschein kommt288.

Für ihre Performances nutzt Beecroft immer Gruppen von Frauen. Diese

„Girls“, wie die Künstlerin sie nennt, fungieren als Material, als Objekt und als

Subjekt zugleich. Die Multiplikation des idealen Bildes der Hauptperson, die die

Performances von Beecroft charakterisieren, dient dabei der Suche nach einem

Begriff von Weiblichkeit. Die Uniformität, der quasi-militärische Drill und das

lange Warten verlangt den Modellen körperliche und moralische Disziplin ab289.

285 Bonnet, 2002: 17.

286 Vgl. Schloen, Anne (2008): Vanessa Beecroft. In: Schloen, Anne (Hrsg.): Vote forwomen. Frau-

engeschichte im Dialog mit Künstlerinnen der Gegenwart. La storia della donna con artiste

contemporanee. Innsbruck/Bozen/Wien, 25 u. Bonnet, 2002: 16f.

287 Vgl. Loreck, Hanne (2008): Re-Vision der Sichtbarkeit von Künstlerinnen. La re-visione della

visibilità della artiste. In: Schloen, Anne (Hrsg.): Vote for women. Frauengeschichte im Dia-

logmit Künstlerinnen der Gegenwart. La storia della donna con artiste contemporanee. Inns-

bruck/Bozen/Wien, 12.

288 Vgl. O’Reilly, 2012: 42f.

289 Vgl. Kellein, 2004, 6ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


110 Ästhetik der Autonomie

So stand auch 2001, anlässlich des G8-Gipfels in Genua, eine Gruppe von Frau-

en in der Sala Maggior Consiglio des Palazzo Ducale, die ein dunkles, beinahe mo-

nochromes Gruppenbild darboten, das laut Beecroft von der Chiaroscuro-Malerei

Caravaggios inspiriert war. In ihrer Performance VB 48 wählte sie schwarze Frau-

en als Repräsentantinnen der Stadt Genua, denn sie wollte auf das Schicksal der

dort lebenden nigerianischen Immigrantinnen aufmerksammachen. So reflektier-

te Beecroft mit dieser Performance einerseits die Auswirkungen der zunehmenden

Globalisierung und andererseits die an Frauen gestellten Rollenerwartungen und

Schönheitsideale.

Ihre Performances spiegeln gesellschaftliche Codes wider, die die Auswirkun-

gen der Globalisierung, die Fragen der Klasse und ethnischen Zugehörigkeit nicht

außer Acht lassen. Thematisiert werden normierte Schönheitsideale, Körperper-

fektionierungen, Rituale des Körperdrills, aber auch Machtausübung, Gehorsam

und nicht zuletzt Isolation und Einsamkeit290.Durch die Verfehlung oder Erfüllung

typischer, durch die Medien transportierter, propagierter und zementierter ste-

reotyper Frauenbilder entlarvt Beecroft jene als Ideal291. „Sie kennt die Bildmuster

zeitgenössischer populärerWeiblichkeit und versucht, dieMacht des (Ideal-) Bildes

mit einer exaltierten, übertriebenen Performanz von Stilisierungen desWeiblichen

buchstäblich vom Absatz her zu konterkarieren“292. Beecroft führt dem Publikum

Klischees zeitgenössischer Schönheit vor Augen.Den BetrachterInnenwird jedoch,

durch den Drill und die Ordnung der Performance, der leichtfertige Konsum ver-

weigert, sodass sie vor allem mit ihren eigenen Erwartungen konfrontiert wer-

den293. Zu den Auswirkungen der Performances Beecrofts auf die BetrachterInnen

schreibt Thomas Kellein:

„Man starrte in der äußersten Nähe, die eine solche Performance mit sich brach-

te, nackte Körper wie außerirdische Wesen an. Es ging nicht um Fleisch und Blut,

Schweiß oder gar Tränen. Wie zum Missbrauch hingestellt erlebte man vielmehr

290 Vgl. Schloen, 2008: 25.

291 Vgl. Bonnet, 2002: 17f.

292 Loreck, 2008: 12.

293 Vgl. Bonnet, 2004: 138. Giorgio Agamben dachte, laut eigener Aussage, beim Anblick einer

Beecroft-Performance unweigerlich an sadomasochistische Rituale der Macht, beispielswei-

se an die Hierarchen de Sades, die bekleidet zur Visite der nackten Opfer erscheinen, um

ihre Stärken und Schwächen begutachten zu können oder an die bekleideten US-Soldaten,

die vor den nacktenmisshandelten Körpern imGefängnis vonAbuGhraib standen. Er kommt

zu dem Fazit, nachdem er einer der bekleideten Menschen war, die die nackten Körper der

Beecroft’schen Girls betrachteten (vgl. Agamben, Giorgio (2010): Nacktheiten. Frankfurt am

Main, 95f.), dass: „Hier das Verhältnis umgekehrt [war]: nichts, was hinterhältiger hätte sein

können als der gelangweilte, unverschämte Blick, den vor allem die jüngeren Mädchen un-

verwandt auf die harmlosen Zuschauer warfen. [...] Was nicht stattgefunden hatte, war also

nicht Folter oder ‚partouze‘, sondern schlicht Nacktheit“ (Agamben, 2010: 96f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 111

einen Schock durch Perfektion [...] Die Modelle blickten nicht zurück, und es pas-

sierte scheinbar nichts. Eine groteske Irritation ging davon aus, dass sich das lan-

ge, gierige Warten der Zuschauer auf Einlass nicht mit dem Warten der Modelle

vereinigen ließ. Man kam und sah, man siegte aber nicht. Die sportlichsten Besu-

cher gingen als erstewieder. Anderewarteten ab, ob noch etwas passierte, harrten

aus, wurden nachdenklich, stellten sich Fragen nach der künstlerischen Absicht

und nach der Kunst überhaupt. Das Verhältnis von Autonomie und Fait social bei

Vanessa Beecroft wird in einer großen Spannung thematisiert. Ihre Frauen aber

schwiegen.“294

Während sich Künstlerinnen wie VALIE EXPORT, Joan Jonas, Gina Pane und Va-

nessa Beecroft mit den negativen Effekten weiblicher Schönheitsideale und dem

Repräsentationssystem, der Frau im Bild und als Bild, auseinandersetzten, das in

der patriarchalen Welt als Repressionssystem fungiert, erkundeten insbesondere

in den 1970er-Jahren Künstlerinnen den eigenen,weiblichen Körper undmithin die

weibliche Sexualität. Aber auch heute steht der selbstbestimmte Umgang mit Se-

xualität zur Debatte, wenngleich die Konnotationen und die Motivationen andere

sind.

Carolee Schneemann forderte 1975 mit ihrer Performance Interior Scroll den fe-

tischistischen und voyeuristischen männlichen Blick heraus, indem sie sich selbst

in einer erotisch aufgeladenen Erzählung der Befriedigung darstellte. Ihr Gesicht

und ihr Körper waren mit Farbe bedeckt, während Schneemann eine lange, dün-

ne Schriftrolle aus ihrer Vagina zog, um den darauf verfassten Text feministischen

Inhalts dem Publikum vorzutragen. Schneemann entwirft sich selbst als völlig ver-

körperlichtes Subjekt, welches auch – aber nicht nur – Objekt in Relation zum Pu-

blikum ist. Das weibliche Subjekt ist nicht einfach nur Bild, sondern befindet sich

stets auch, durch den Austausch von Begierden und Identifikationen, in Interakti-

on mit der Umgebung. Schneemann baute in dieser Performance eine dynamische

Beziehung zum Publikum auf, die die hegemonialen Geschlechter- und Identitäts-

strukturen verkehrte. Sie verweigerte nicht nur den Blick auf die Frau als Mängel-

wesen, sondern stellte ihr weibliches, vermeintlich minderwertiges Genital offen

und selbstbewusst zur Schau. Dadurch aktivierte sie einen Modus künstlerischer

Produktion und Rezeption, der auf dramatische Weise intersubjektiv ist und sich

dem klassischen Bild des Künstlers als weißemMann entgegenstellt. Schneemanns

Selbstdarstellung und Interaktion mit dem Publikum kompromittierten den My-

thos einer objektiven Kunstgeschichte oder Kunstkritik und stellten der männli-

chen Kunstwelt eine feministische Perspektive entgegen295.

294 Kellein, 2004: 15f.

295 Vgl. Jones, Amelia (1998a): Body Art. Performing the Subject. Minneapolis/London, 3ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


112 Ästhetik der Autonomie

In den 1990er-Jahren thematisierte auch Annie Sprinkle die Verkehrung der

Machtverhältnisse zwischen Subjekt und Objekt. Sprinkle, eine ehemalige Hard-

core-Pornodarstellerin, Prostituierte, Stripperin, Domina und Aktivistin für die

Rechte von Sexarbeiterinnen, präsentierte sich in ihren Performances als absolutes

Sexualobjekt296. „My work talks about me, about my sexuality, and it is work that

becomes political because sex is political“297.

Ihre Show Post-Post Porn Modernist: Still in Search of the Ultimate Sexual Experience,

mit der sie durch die USA und Europa tourte, führte sie unter anderem 1991 in ei-

nem kleinen alternativen Theater in Chicago auf. Ein wesentlicher Bestandteil der

Show war das Public Cervix Announcement (PCA), bei dem sie dem Publikum zuerst

zwei große, ovale, bunte Gemälde zeigte. Auf dem einen war eine cartoonartige

Darstellung des weiblichen Gebärapparates, während das Zweite einen pinken Ge-

bärmutterhals zeigte. Sprinkle bat ihr Publikum, ihr die anatomischen Bezeich-

nungen der abgebildeten Organe nachzusprechen. Anschließend führte sie sich

einen Gummischlauch zwecks Vaginaldusche ein, um danach auf einem Stuhl auf

der Bühne sitzend dem Publikum vier Gründe für ihr PCA zu liefern.

Zum einen hätten viele der Besucher noch nie einen Gebärmutterhals gese-

hen, darüber hinaus sei ihrer schön, außerdem wolle sie zeigen, dass in ihm keine

Zähne sind, und letztlich sei das PCA, nach der Errungenschaft des Minirocks, der

nächste Schritt zur Befreiung der Frau. Daraufhin führte sie sich ein metallenes

Spekulum ein und lud das Publikum dazu ein, ihren Muttermund zu betrachten.

Den BetrachterInnen wurde eine Taschenlampe gegeben, sodass die Interessier-

ten den Gebärmutterhals beleuchten konnten. Währenddessen hielt Sprinkle ih-

nen ein Mikrofon an den Mund mit der Bitte, zu beschreiben, was sie sehen, da-

mit jene, die gerade nicht an der Reihe waren, wenigstens etwas darüber hören

konnten. Nach dem Ende des PCA begann die Pause des abendfüllenden Showpro-

gramms. Ein weiterer Bestandteil der Show war die Aktion 100 Blow Jobs, bei der

sie an einer Vielzahl auf einem Brett montierten Dildos lutschte, bis sie würgen

musste. Währenddessen liefen laute Tonbandaufnahmen mit herabwürdigenden

Phrasen wie „Suck it, you bitch“ oder „Yeah, I bought you dinner – you should

suck my cock!“. Die Show endete mit einem Orgasmus Sprinkles, den sie mithil-

fe eines Vibrators herbeiführte298. Mit Post-Post Porn Modernist versuchte Sprinkle,

den weiblichen Körper auf spielerischeWeise zu entmystifizieren und konservative

Tabus und Scheinheiligkeit zu entmachten, indem sie dem Voyeurismus mit ent-

waffnender Offenheit entgegentrat und die Kontrolle über die Präsentation ihres

Körpers während der gesamten Arbeit vollumfänglich behielt299. „Sprinkle’s (post-

296 Vgl. Warr/Jones, 2000: 110.

297 Sprinkle, zit. nach Mey, Kerstin (2007): Art and Obscenity. London/New York, 116.

298 Vgl. Kapsalis, Terri (1997): Public Privates. Performing gynecology from both ends of the

speculum. Durham/London, 113ff.

299 Vgl. O’Reilly, 2012: 22f.

)

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rebellische Körper 113

post-porn modernism is a way of grappling with the meaning of the live female

body in this techno-cultural moment, the era of simulation and virtual gratifica-

tion, and of dismantling old paradigms and hierarchies of pleasure“300.

Wie bereits Sprinkle griff auch Elke Krystufek 1996 in ihrer Performance Sa-

tisfaction den voyeuristischen Blick an. Sie zielte auf die Konstruktion männlichen

Begehrens, während sie zugleich eine Revision eingeübter weiblicher Schamge-

fühle forderte301. In der Kunsthalle Wien masturbierte sie mittels eines Vibrators,

auf einer Matte am Boden der Kunsthalle liegend, vor den Augen des Publikums,

nachdem sie ein Bad genommen hatte. Indem sie ihre privaten Rituale in einem öf-

fentlichen Raum vollzog, stellte sie Begriffe wie Intimität, Authentizität, aber auch

Sensationsgier zur Debatte und zwang so die BetrachterInnen dazu, sich mit ih-

rer Position als VoyeurInnen auseinanderzusetzen. Bewusst nutzte Krystufek für

ihren masturbatorischen Exhibitionismus einen klinisch weißen Raum, der keine

erotische Atmosphäre besitzt, um einerseits die Frage nach dem, was im Raum

der Kunst akzeptabel ist, und andererseits die Frage, wer die Kontrolle darüber

hat, wie der weibliche Körper betrachtet werden darf, kritisch zu beleuchten302.

Krystufek konnte die auratisierende Macht des musealen Ortes mit „eroticis“

unterlaufen, da dank Duchamp die Kunsthalle Wien dem Ereignis die Aura von

Kunst verlieh. Hier wurde Sex, wie schon bei Sprinkle, zum Antidot. Voyeurismus

und Exhibitionismus wurden zur künstlerischen Strategie, eine Neuregelung des

Umgangs mit dem weiblichen Körper zu forcieren303. Indem Krystufek jedoch mit

ihrerMasturbation auf ein Video des amerikanischen Rock-Sängers Kim Fowley re-

agierte, trat der feministischen Nuance des selbstbestimmten Umgangs mit dem

eigenen Körper in Form der Selbstbefriedigung noch ein weiterer Aspekt hinzu. In-

dem sie auf Fowley schaute, indem sie ihr Begehren ganz konkret auf ihn richtete,

verkehrte sie die traditionelle Blickrichtung, bei der gemeinhin Männer Frauen zu

Lustobjekten machen. Darüber hinaus wählte sie mit dem recht verbraucht ausse-

henden Fowley ein rebellisches Bild der amerikanischen Popkultur, das einerseits

einen bestimmten konsumorientierten Lifestyle und andererseits eine besondere

Auffassung von Freiheit suggeriert. Die tabulose Verkehrung des lüsternen Blicks

– ursprünglich wollte Fowley sogar selbst zugegen sein – und die Darstellung der

konsumorientiertenMedienkultur lassen Satisfaction als eine kritische Betrachtung

300 Mey, 2007: 128.

301 Vgl. Bonnet, 2002: 14.

302 Vgl. Warr/Jones, 2000: 111.

303 Vgl. Bonnet, 2002: 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


114 Ästhetik der Autonomie

des zeitgenössischen Umgangs mit Frauen, Medien und Begehren erscheinen304.

In diesem Sinne konstatiert auch Anne-Marie Bonnet:

„In einer Welt, die vom Auseinanderklaffen des Sexuellen und des Emotionalen,

des Biologischen und des Psychischen gezeichnet zu sein scheint, sowie durch

Pansexualisierung des Visuellen (Werbung, Telemedien) von sexueller Überrei-

zung und emotionaler Erkaltung geprägt ist, greifen besonders weibliche Prot-

agonisten auf ihre eigenen Körper und auf Sex (in beiden Bedeutungen) als Mit-

tel zur Zersetzung der Diskurse und zur Sabotage der Macht des rein Visuellen

zurück.“305

So scheint es letztlich auch Schneemann, Sprinkle und Krystufek um die Habhaft-

werdung der Frau über ihren eigenen Körper und über ihre eigene Sexualität so-

wie um die Einforderung ihres Subjektstatus’ zu gehen. Dass Gewalt – und mit-

hin auch der Schmerz und das Traumatische – das große Thema feministischer

Performance-Kunst darstellt, ist kaum zu übersehen und in Anbetracht der gesell-

schaftlichen Situation der Frau nicht verwunderlich. Feministische Performance-

Künstlerinnen erforschen bis in die Gegenwart dezidiert die Konsequenzen der

spezifischen Formen physischer und psychischer Gewalt im Kontext patriarchaler

Unterdrückungs- und Unterwerfungsstrategien, wie auch Arbeiten neueren Da-

tums zeigen.

So führte beispielsweise Regina José Galindo 2013 am Hemispheric Institute

Encuentro der Universidade de São Paulo ihre Performance Piedra auf, in der sie

nackt und vollständig mit schwarzem Kohlenstaub bedeckt am Boden kniete. Da-

bei zeigte ihr Gesicht zur Erde und ihre Stirn berührte den Boden. Ihre Arme lagen

eng am Körper an und ihre Hände umschlossen die Knie. Sie verharrte regungs-

los, auch als jeweils im Abstand von 10 Minuten zwei Männer und zum Schluss

eine Frau aus der Gruppe der Zuschauenden aufstanden, zu ihr kamen und auf sie

urinierten. „Mi cuerpo permanece inmóvil, cubierto de carbón, como piedra. Dos

voluntarios y alguien del público orina sobre el cuerpo piedra“306. Der Urin der drei

Beteiligten – zwei von der Künstlerin beauftragte Freiwillige und ein spontan aus

dem Publikum dazugekommener Teilnehmer – rann über ihren Körper und über

ihr Gesicht, wusch die giftige Kohle jedoch nicht von ihr ab, sondern versiegel-

te den toxischen Kohlenstaub auf ihrem Körper, während die Kohle ihren Körper

vor dem Urin schützte. Nach einer Pause stand Galindo langsam auf und ging am

304 Vgl. Schmid, Christina (2008): Shocking the Audience, Shocking the Artist. Aestetic Affinities

to the Avant-Garde in Elke Krystufek’s Work. In: Halle, Randall/Steingröver, Reinhild (eds.):

After the avant-garde. Contemporary German and Austrian experimental film. New York,

310f.

305 Bonnet, 2002: 13.

306 Galindo, Regina José: Piedra. EncuentroHemisférico del Centro de Estudios de Arte y Política.

São Paulo, Brasil, 2013. In: <http://www.reginajosegalindo.com/> (19.09.2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.regina
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.regina


Rebellische Körper 115

schweigenden Publikum vorbei, das auf die Urinspur blickte, die sie hinter sich

herzog307.

„Much like her wider oeuvre performances, Galindo’s Piedra binds the audience

member into a voyeuristic relationship to the event. We bear witness to the

artist in painful circumstances as the temporal demands of performance make us

acutely aware of the choice to stay with the piece: to leave would be insulting; but

to stay means we must endure, somehow, ‚with‘ the artist. […] Galindo’s Piedra

carefully engages with arresting tableaus of women under abject abuse in order

to re-arrange the vectors of power between the victim and victimizer, and suggest

a durability of the female body and spirit. Yet the durability, paradoxically, runs

both ways between artist and audience, unless we, as an audience, find a way to

stop our stone-still silence.“308

Mit dieser Arbeit veranschaulichte Galindo, wie sich patriarchale Eroberung, Mar-

kierung, Versklavung, Objektivierung, Ausbeutung und Folter in die Körper latein-

amerikanischer Frauen einschreiben und weist auf die Ambivalenz der brasilia-

nischen Kohlebergbauindustrie hin, die einerseits ein wichtiger Wirtschaftsfaktor

des Landes ist, der vielen ArbeiterInnen das Überleben sichert, andererseits jedoch

auch eine ernsthafte Bedrohung für die Gesundheit der ArbeiterInnen und der Um-

welt darstellt. Galindo thematisiert damit also gleichermaßen eine lokale und eine

globale Krise. Dabei macht sie deutlich, dass auch Frauen zu Komplizinnen in der

Ausbeutung und Entrechtung von Frauen werden können und ihrerseits Gewalt

gegen Frauen ausüben können309. Ihr selbst ging es bei dieser Arbeit aber auch

darum, zu zeigen, dass der weibliche Körper nur zerbrechlich wirkt, dass Frauen

jedoch Missbräuche überleben und zur eigenen Transformation nutzen können.

Mit Piedra zieht Galindo eine Analogie zwischen Frauen und Steinen, denn, so Ga-

lindo, auch für Frauen gilt: „After all, the more a stone weathers, the more its shape

is defined“310.

Feministische Performance-Künstlerinnen arbeiten bis in die Gegenwart häu-

fig mit autodestruktiven Elementen, wie besonders an den Arbeiten von Künstle-

rinnen wie Gina Pane und Marina Abramović deutlich wird311, aber auch an den

erschöpften „Girls“ in den Arbeiten Beecrofts sowie in den Performances Galindos

zu sehen ist. Das, was Flórez über die Arbeiten Galindos schreibt, kann dabei auch

für feministische Performances im Allgemeinen geltend gemacht werden. Denn

307 Vgl. Mengesha, Lilian (2013): Piedra by Regina José Galindo. In: DISSIDENCE 10/2. <http://

hemisphericinstitute.org/hemi/en/e-misferica-102/mengesha> (19.09.2017).

308 Mengesha, 2013.

309 Vgl. Mengesha, 2013 u. <http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/enc13-performances/-

item/2015-enc13-rjgalindo-piedra/2015-enc13-rjgalindo-piedra> (19.09.2017).

310 Galindo, zit. nach Mengesha, 2013.

311 Vgl. Reckitt/Phelan, 2001: 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hemispheric
http://hemispheric
http://hemispheric
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://hemispheric
http://hemispheric
http://hemispheric


116 Ästhetik der Autonomie

über die Darstellung der Frau als „das Andere“, das gewaltsam unterworfen und

ausgeschlossen wird, referieren sie auf die Brutalität der patriarchalen Gesellschaft

und testen die Widerstandskraft der Öffentlichkeit. Häufig nehmen sie dabei den

Platz des Opfers ein und fügen ihrem Körper die Gewalt zu, die sie anprangern.

Das weibliche Begehren wird als radikal Entfremdetes in der heutigen patriarcha-

len Gesellschaft und das Frausein, das ständigen Repressionen unterworfen ist, als

zutiefst konfliktbeladen benannt.

Viele der feministischen Performances verfügen über eine enorme visuelle

Kraft und stellen weit mehr dar als soziologische oder kontextuelle Kommenta-

re, denn sie thematisieren männliche Gewalt, Marginalisierung, Unterwerfung,

Folter und neoimperialistische Gewalt an Frauen als globale Probleme und treten

mit ihren mitunter extremen Aktionen den Strategien des Schweigens entge-

gen, um die institutionelle Politik des Terrors zu hinterfragen. In diesem Sinne

ist feministische Performance-Kunst häufig eine Sprache des Leidens mit po-

litischen, ethischen und ästhetischen Dimensionen, die der Gesellschaft einen

Spiegel vorhält, um durch die Verkörperung von Ausgeschlossenem den defini-

torischen Rahmen von Sichtbarem und dem, wofür wir blind gemacht werden,

zu verändern312. Sowohl in der dezidierten Kritik an den vielfältigen Formen von

Gewalt gegen Frauen als auch im selbstbestimmten Umgang mit der weiblichen

Sexualität zeigt sich der Versuch, einen leiblichen Eigensinn zu etablieren und das

Recht auf Gleichwertigkeit ebenso wie die Entmythifizierung und Enttabuisierung

des weiblichen Genitals einzufordern. Ob also mit Autodestruktion oder der

selbstbewussten Zurschaustellung weiblicher Genitalität und Sexualität gearbeitet

wird – die Künstlerinnen nutzen das Medium Performance-Kunst, um auf die

Ungleichbehandlung und Unterdrückung von Frauen in all ihren Erscheinungs-

formen aufmerksam zu machen. Damit verweisen sie auf die Notwendigkeit, die

soziopolitischen und ökonomischen Bedingungen der Genese von Unterdrückung

strukturell zu verändern und Frauen weltweit nicht mehr als Objekte, sondern

als gleichberechtigte Subjekte anzuerkennen. Die Künstlerinnen klagen konkret

in Bezug auf die Ungleichbehandlung von Frauen das an, was KünstlerInnen,

die sich der Performance-Kunst für ihren politischen Protest bedienen, generell

kritisieren: Die zum Schutz des bestehenden konstruierte und mit allen Mitteln

aufrechterhaltene Ungleichwertigkeit dichotomer Pole, die als Mittel zur Be-

herrschung und Unterdrückung bestimmter Teile der Bevölkerung genutzt und

gleichzeitig verschleiert werden.

312 Vgl. Flórez, Fernando Castro (2011): The Atrocious Incarnations of Regina José Galindo. In:

Cazali, Rosina/Florez, Fernando Castro (eds): Regina José Galindo. Milano, 114ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2 Ästhetische Positionen

Kunst als Leben – Leben als Kunst

„It is so difficult to change. Radical change

can only happenwith some kind of tragedy

that totally shakes your life.“1

Im vorherigen Kapitel sollten nicht nur die politischen und gesellschaftskritischen

Momente der Performance-Kunst beleuchtet, sondern auch die damit verknüpften

verschiedenen Methoden der Zusammenführung von Kunst und Leben verdeut-

licht werden, die sich ausgehend von den historischen Avantgarden im 20. und

beginnenden 21. Jahrhundert entwickelten. Das, was die KünstlerInnen in diesem

Feld praktisch umzusetzen suchen, nämlich eine Kunst zu entwickeln, die Lebens-

praxis werden kann und die auf ihre RezipientInnen existenziell einzuwirken ver-

mag, wird in derModerne dabei auch philosophisch reflektiert, denn es entwickeln

sich zentrale philosophische Positionen, die der Kunst explizit einen Platz im Le-

ben der Menschen und mithin gesellschaftliche, politische und ethische Relevanz

zusprechen und sich gegen die Auffassung von Kunst als zweckfreie und praxis-

ferne Instanz wenden, die befreit ist von gesellschaftlichen Funktionen und die

separiert ist von allem Außerkünstlerischen, von allem Gesellschaftlichen2. Bereits

im 19. Jahrhundert gab es Philosophen, die bestrebt waren, diesem Verständnis

von Kunst einen Kunstbegriff entgegenzusetzen, der die Kunst als konstitutiven

Teil des Lebens in das Zentrum der Gesellschaft stellt.

Im Folgenden werden deshalb Ästhetiken betrachtet, die sich mit „l’art pour

l’art“ nicht zufriedengeben und die zur Entwicklung eines Gegenentwurfs auf ein

Kunstverständnis vor der platonischen Dichterzensur rekurrierten. Auch wenn die

Auseinandersetzung mit den nachfolgenden ästhetischen Konzeptionen zunächst

wenig naheliegend erscheinen kann, dient sie doch gerade als Schwelle, die es zur

1 Abramović zit. nach Anderson, Laurie (2003): Marina Abramović. Interview. In: BOMB 84,

Summer 2003. <http://bombmagazine.org/article/2561/marina-abramović/> (12.12.2016).

2 Vgl. Hinz, Berthold (1972): Zur Dialektik des bürgerlichen Autonomie-Begriffs. In: Müller, Mi-

chael/Bredekamp, Horst/Hinz, Berthold/Verspohl, Franz-Joachim/Fredel, Jürgen/Apitzsch,

Ursula (Hrsg.): Autonomie der Kunst. Zur Genese und Kritik einer bürgerlichen Kategorie.

Frankfurt am Main, 173ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombmagazine.org/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombmagazine.org/


118 Ästhetik der Autonomie

philosophischenDurchdringung von Performance-Kunst fruchtbar zumachen gilt.

Denn gerade die Kunstphilosophien Hegels, Nietzsches und Heideggers machen

eine welt- und selbststiftende Kunst vor demWandel des Selbstverständnisses der

antiken Griechen aus, die durch Sokrates und Platon im Namen der Vernunft und

der Wissenschaft vollzogen wurde3, und setzen der Kunst seit Platon und bis zu

ihrer Zeit – in der die Auswirkungen seiner Philosophie nach wie vor deutlich spür-

bar sind4 – eine Kunstauffassung mit explizit anderer Zielsetzung entgegen.

Da Hegel die Geschichte der modernen Kunstphilosophie mit einem Pauken-

schlag –mit dem sogenannten „Ende der Kunst“ – begonnen hat, dessen Nachhall

bis heute nicht verklungen ist, soll zunächst seine Ästhetik betrachtet werden. He-

gel erklärt die Kunst seiner und der nachfolgenden Zeit für tot, denn sie hat sich so

weit vom Kern der menschlichen Existenz entfernt, dass sie nicht mehr imstande

ist, ihre eigentliche Aufgabe, die sinnliche Vermittlung der Ideen, zu erfüllen. Die-

se Spaltung von Kunst und Leben beklagen im Rekurs auf Hegel auch Nietzsche

und Heidegger, die zwar die Hoffnung auf eine weltstiftende Kunst nicht aufge-

ben, zu ihrer Zeit jedoch das Hegel’sche Diktum vom Vergangenheitscharakter der

Kunst nicht widerlegen können.Während also für Hegel die Kunst, ihren höchsten

Möglichkeiten nach, endgültig der Vergangenheit angehört, halten Nietzsche und

Heidegger an der Revitalisierung des vorsokratischen Kunstprinzips, an Kunst als

existenzieller gesellschaftlicher Wirkgröße letztendlich fest. Nietzsche sieht in der

deutschen Philosophie und Musik, insbesondere in Immanuel Kant und Richard

Wagner5, eine Wiedergeburt des dionysischen Prinzips, während Heidegger der

Kunst, sofern der ästhetische Umgang mit ihr als sinnlicher Stimulus überwun-

den wird, das Potenzial zuschreibt, das Rettende im Zeitalter der Technik zu sein.

Sie soll der wissenschaftlich-technischen Zivilisation, in der der Mensch Gefahr

läuft, sein potenziell Besonderes aufzugeben, entgegentreten.

Sowohl Hegel als auch Nietzsche und Heidegger knüpfen ihre Kritik an der

Entfremdung der Kunst vom Leben an die Artikulation einer generellen Kritik an

der Partikularisierung und Entfremdung des Individuums durch den sich entwi-

ckelnden Kapitalismus und denken „große“ Kunst folglich in Verbindung mit spe-

zifischen Auffassungen von Freiheit und unentfremdetem In-der-Welt-sein. Ihre

Kritik an den Auswirkungen der soziopolitischen Entwicklungen der vergange-

nen Jahrhunderte auf das Individuum führt sie zu einem Kunstverständnis, das

die Kunst explizit mit politischen und ethischen Transformationsaufforderungen

verknüpft und ihr eine weitreichende Verpflichtung zur Konstitution des Subjekts

überträgt. Die fundamentale Kritik an den Entfremdungszusammenhängen, die

3 Vgl. Hogrebe, 1987: 157.

4 Vgl. Wall, 2006: 35.

5 Zumindest bis zu Der Fall Wagner.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 119

sich im Zuge der Moderne stetig zu steigern scheinen und den Druck auf das In-

dividuum immer weiter erhöhen, steht dabei nach wie vor im Zentrum zentraler

politischer und ethischer Philosophien, wie an der Gesellschaftskritik Badious und

an der Ethik Foucaults im Zuge dieses Kapitels noch zu zeigen sein wird. Bei die-

sen beiden Denkern erweist sich die Suche nach Auswegen aus dem Dilemma als

politische und ethische Aufgabe, in der die Kunst nach wie vor einen zentralen

Platz einnimmt, bietet sie doch die Möglichkeit des Transformationsappells und

des „Vor-Scheins“ – um es mit Bloch zu sagen6.

So sieht denn auch Badiou gerade in der Kunst die Möglichkeit gegeben, ei-

ne ereignishafte Rahmenverschiebung zu erleben, sich als Ereignissubjekt neu zu

konstituieren und sein Leben nachhaltig zu ändern. Foucault schließlich sieht im

Verschwinden der christlichen Gehorsamsmoral in der Postmoderne die wachsen-

de Chance für den Einzelnen, unter Zuhilfenahme verschiedener Selbsttechniken

aus seinem eigenen Leben ein Kunstwerk zu machen. Seine „Ästhetik der Exis-

tenz“, in der er explizit auf die griechische Antike rekurriert, schlägt eine Befreiung

des Subjekts aus den Zwangszusammenhängen seiner jeweiligen Lebensrealität

vor. So setzt er der Wesensrealisierung im antiken Sinne eine radikale, postmo-

derne Selbstschöpfung entgegen, bei der die Kreativität wieder im Zentrum der

moralischen Erfahrung steht7 – statt für ein „werde der, der du bist“ plädiert er für

ein „erfinde dich selbst“8.

Die Verknüpfung der ästhetischen Konzeptionen mit der politischen Philoso-

phie Badious und der Ethik Foucaults lässt sich folglich über die explizit gefor-

derte Nähe der Kunst zum Leben rechtfertigen, in der sich Kunst als Lebenspraxis

6 Kunst vermag ein Noch-nicht-Gewordenes in den Horizont der Realität zu rücken und ei-

ne utopische Dimension als Möglichkeit geltend zu machen, die entgegen der Entfremdung

eine „Ahnung künftiger Freiheit vermittelt“ (Bloch, Ernst (1993): Das Prinzip Hoffnung. Ge-

samtausgabe, Band 5. Frankfurt amMain, 250). „Dergestalt lautet die Losung des ästhetisch

versuchten Vor-Scheins: wie könnte die ‚Welt vollendet werden, ohne daß dieseWelt, wie im

christlich-religiösen Vor-Schein, gesprengt wird und apokalyptisch verschwindet‘ [...] ‚Kunst

ist ein Laboratorium und ebenso ein Fest ausgeführter Möglichkeiten‘, mitsamt den durch-

erfahrenen Alternativen darin, wobei die Ausführung wie das Resultat in der Weise des fun-

dierten Scheins geschehen, nämlich des welthaft vollendeten Vor-Scheins. In großer Kunst

sind Übersteigungen wie Ausfabelungen am sichtbarsten aufgetragen auf tendenzielle Kon-

sequenz und konkrete Utopie. Ob allerdings der Ruf nach Vollendung – man kann ihn das

gottlose Gebet der Poesie nennen – auch nur einigermaßen praktisch wird und nicht bloß

im ästhetischen Vor-Schein bleibt, darüber wird nicht in der Poesie entschieden, sondern in

der Gesellschaft“ (Bloch, 1993: 248f.).

7 Diese radikale Selbstschöpfung darf dabei jedoch nicht mit der neoliberalen Forderung der

Selbstschöpfung und -optimierung zugunsten einer besseren Nutzbarmachung des Einzel-

nen im Sinne kapitalistischer Gewinnmaximierung und Subjektsteuerung begriffen werden.

8 Vgl. Horn, Christoph (2001): Ästhetik der Existenz und Selbstsorge. In: Kleiner, Marcus S.

(Hrsg.): Michel Foucault. Eine Einführung in sein Denken. Frankfurt am Main, 151f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


120 Ästhetik der Autonomie

erweist und elementar verknüpft ist mit Ethik. Gesellschaftskritik und Transfor-

mationsimpuls gehen hier Hand in Hand, denn nicht nur Nietzsche und Heideg-

ger (und in gewissem Sinne auch Hegel) verbinden ihre Kunstphilosophien mit

der Hoffnung auf eine Transformation der Lebensbedingung des modernen Indi-

viduums. Auch die dezidiert politischen und ethischen Konzeptionen Badious und

Foucaults zielen auf eine Lebenskunst, die eine bewusste Entscheidung zur Trans-

formation voraussetzt.

Die im Folgenden aus der Perspektive der Performance-Kunst neu gelesenen

Philosophien eröffnen also ein Feld vom deutschen Idealismus bis hin zur Postmo-

derne, das einerseits bis heute für die philosophische Beschäftigungmit Kunst zen-

trale Bezugspunkte bereitstellt – und insbesondere mit Blick auf die Performance-

Kunst die gesellschaftspolitische und identitätspolitische Relevanz der Kunst un-

terstreicht – und in dem andererseits in der chronologischen Darstellung explizite

Rückbezüge zu den jeweiligen Vorgängerpositionen sichtbar werden. Die hier be-

handelten Philosophien sind in ihrer Verschiedenheit mit Bedacht gewählt. Abge-

sehen vom Rekurs auf die griechische Antike, der alle hier dargestellten Ästhetiken

eint, sollmit Blick auf die Kunst eine Entwicklungslinie aufgezeigt werden, die aus-

gehend vom Hegel’schen Diktum des „Vergangenheitscharakters der Kunst“ über

Nietzsches „Artisten-Metaphysik“ bis hin zu Heideggers „Ereignisdenken“ reicht,

das sich in seiner kunstphilosophischen Ausgestaltung dezidiert auf Hegel und

Nietzsche bezieht.Heidegger, vonHegel zu Nietzsche einen Bogen spannend,wird

schließlich ebenso wie Nietzsche zum Impulsgeber für Foucault. Dieser verlässt

jedoch das Feld der Kunstphilosophie und erhebt den Bezug auf die griechische

Antike zu einer Angelegenheit der Ethik.

Um dem Verdacht vorzubeugen, bei dem Rekurs auf die attische Kunst ginge

es darum, ein historisch korrektes Bild der griechischen Antike zur Grundlage der

Philosophie der Performance-Kunst machen zu wollen, sei hier angemerkt, dass

die Frage sekundär ist, ob ihre Theorien zur antiken griechischen Kunstwelt histo-

risch fundiert sind, da die Ästhetiker ihre (Re-)Konstruktionen der attischen Kunst

vor der platonischen Dichterzensur vorranging dazu nutzen, bestimmte Konzepte

für ihre Gegenwart durch historische Bezüge zu begründen und zu verdeutlichen

–mögen diese auch imaginär sein. Hier wird es also nicht darum gehen, ein nost-

algisch-verklärtes Bild der griechischen Antike für unsere Gegenwart stark zu ma-

chen. Stattdessenwird es darum zu tun sein, den Vorstellungen der Ästhetiker vom

Verhältnis von KünstlerIn, Kunstwerk und BetrachterIn in der Lebensrealität des

vorsokratischen antiken Griechenland nachzuspüren und für unsere Gegenwart

fruchtbar zu machen. Denn gerade die existenzielle Wirkmächtigkeit der Kunst,

die die Ästhetiker in der Kunst des vorsokratischen Griechenland zu finden glau-

ben, verknüpft mit ihrem Versuch, das von Platon ausgehende selbstreferenzielle

Kunstverständnis durch philosophische Rekonstruktionen des antiken Konzepts

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 121

von Kunst als Lebenspraxis zu überwinden9, scheint im Kontext der philosophi-

schen Habhaftwerdung von Live-Performance-Kunst von besonderer Relevanz.

Bei der nachfolgenden Auseinandersetzung mit den oben genannten Philoso-

phen sollen also die Kernkonzepte und die zentrale Terminologie ihrer jeweiligen

philosophischen Reflexionen zur Kunst in ihrer Relevanz für eine Philosophie der

Performance-Kunst herausgestellt werden. Sie sollen im weiteren Verlauf der Ar-

beit als ästhetisches Fundament zur Annäherung an eine philosophische Analyse

desWirkpotenzials der Performance-Kunst in Bezug auf ihre TeilnehmerInnen die-

nen und die Basis einer Philosophie der Performance-Kunst sein.DasHauptaugen-

merkwird bei der Auseinandersetzungmit der Ästhetik Hegels auf seiner Dramen-

theorie liegen, insbesondere auf seiner Theorie der attischen Tragödie am Beispiel

seiner Interpretation der sophokleischen Antigone. Bei der Ästhetik Nietzsches wird

dessen Analyse des dionysischen Prinzips von besonderem Interesse sein. Und in

der Auseinandersetzung mit Heideggers Denkweg soll versucht werden, die fun-

damentalontologischen und kunstphilosophischen Aspekte seines, wenn man so

will, frühen Ereignisbegriffes herauszustellen und sie mit der Ereignisontologie

Alain Badious in politische und ethische Bahnen zu lenken, die mit dem Anspruch

der Performance-Kunst kompatibel sind. Alain Badious Theorie dient schließlich

als Überleitung in das Feld der Ethik und somit hin zu Foucaults Konzepten der

Lebenskunst und Selbstsorge. Badiou und vor allem Foucault schlagen die für die-

se Arbeit notwendige Brücke von den kunstphilosophischen Überlegungen Hegels,

Nietzsches und Heideggers zu den ethischen und politischen Philosophien und

somit zu den weiteren zentralen Positionen für ein Verständnis der Performance-

Kunst, um die es im dritten Kapitel der vorliegenden Arbeit gehen wird.

Neben den zentralen Analysekategorien, die es aus den einzelnen Schriften her-

auszuarbeiten gilt, soll der Blick auf die strukturellen Gemeinsamkeiten der Kon-

zeptionen gelenkt werden, denn bei allen hier genannten Philosophien scheint ein

Zusammenhang zu bestehen zwischen wirkmächtiger (Lebens-)Kunst und einem

dezidierten Konzept von Freiheit, vor dessen Hintergrund sich das Individuum

überhaupt erst transformieren kann. Darüber hinaus ist gerade das Spannungs-

verhältnis dichotomer Pole in allen Konzeptionen der Motor für die Entwicklung

und Befreiung des Individuums, sei es nun der Konflikt zwischen subjektivem und

objektivem Geist, wie ihn Hegel in der Antigone erkennt, sei es der Kampf zwischen

dem dionysischen und apollinischen Prinzip, wie ihn Nietzsche in seiner Geburt der

Tragödie beschreibt, sei es der Streit zwischen Erde undWelt, den es Heidegger zu-

folge im Sinne Heraklits zu bestreiten gilt, oder die Polarität zwischen Treue und

9 Die genauen Bezugspunkte und Kritiken der jeweiligen Kunstphilosophien an der durch So-

krates beziehungsweise Platon hervorgebrachten Zäsur in der Geschichte der Kunst werden

an entsprechenden Stellen noch differenzierter zu beleuchten sein.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


122 Ästhetik der Autonomie

Verrat bei Badiou und Macht und Herrschaft bei Foucault. Impulsgebend für ei-

ne nachhaltige Rahmenverschiebung ist also immer die Freiheit desjenigen, der

den Mut aufbringt, einen neuen Bezug zur Welt als Folie seines weiteren Lebens

zu wählen sowie die unmittelbare, emotionale Erfahrung konfligierender Pole zu

machen. Kunst und Lebenskunst (im attischen Sinne) treten also gegen die Ent-

fremdung des Individuums an, indem sie dem Menschen die Möglichkeit des Er-

lebens und Erkennens seiner Selbst und seiner Welt gewähren und dazu nicht auf

Kontemplation, sondern auf emotionale Bezugnahme setzen.

Wie sich im Einzelnen das Verhältnis von Individuum und Freiheit von Ent-

fremdungszusammenhängen sowie von Kunst als Streit und Transformation dar-

stellt, wird im Folgenden zu klären sein. Zunächst gilt es jedoch festzuhalten, dass

die zu besprechenden ästhetischen, ethischen und politischen Konzeptionen alle

eine bestimmte Art der Kunstrezeption als Rettung des Individuums vor allgegen-

wärtiger Entfremdung und vor eigener Unfreiheit begreifen, die auf ein Verständ-

nis von Kunst und Politik gründet, das seit Platon kaum mehr Relevanz für sich

beanspruchen kann. Denn gerade der Konflikt, den es eigentlich in der Kunst aus-

zutragen gilt, wurde durch die von Platon philosophisch begründete Dichotomi-

sierung unterlaufen, indem die jeweiligen Pole an Wertzuschreibungen geknüpft

wurden,womit ein gleichberechtigtes Neben- bzw.Miteinander der Pole imKunst-

werk – und mithin ein echter Streit – unmöglich wurde. Die Spaltung von Kunst

und Leben korreliert also mit einer generellen Dichotomisierung und durchzieht

dabei nicht nur die Sphäre der Kunst, sondern auch das Verhältnis von Theorie

und Praxis sowie die Beziehung des Selbst zum Anderen und insbesondere das Ge-

schlechterverhältnis – wie an den Konzeptionen Hegels, Nietzsches und Heideg-

gers, aber auch an der Relevanz feministischer Forderungen in der Performance-

Kunst deutlich wird. Diese Spaltung kann als einer der Grundpfeiler politischer

Herrschaftsinteressen sowie ihrer Ausschluss- und Unterwerfungsmechanismen

begriffen werden, die der von Hegel, Nietzsche und Heidegger beklagten Entfrem-

dung Vorschub leisteten und die, wie bereits gezeigt wurde, auch die Performance-

Kunst zum Thema ihrer Arbeiten macht.

Im Folgenden soll also geprüft werden, inwiefern sich die hier vorgestellten

Konzeptionen auf eine Zusammenführung von Kunst und Leben berufen und

wie sich diese Zusammenführung inhaltlich ausgestaltet. Darüber hinaus gilt es

die für ihre Theorien zentralen Begriffe zu definieren und zu eruieren, wie sie

einerseits die weltstiftende, politische und gemeinschaftskonstitutive Dimension

der Kunst und andererseits das Moment der Identitätskonstruktion gestalten.

Hier gilt es, Lesarten und Interpretationsvorschläge der Ästhetiken zu entwi-

ckeln, die den Fokus auf die emanzipatorische und transformatorische Kraft

der Kunst legen, und Begriffe herauszukristallisieren, die zur Durchdringung

des Phänomens Performance-Kunst dienlich erscheinen. Wie also im Einzelnen

„wahre“ Kunst bestimmt wird und was sie dazu ermächtigt, tatsächlich selbst-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 123

und weltverändernd zu wirken, wie sich gerade im Streit dichotomer Pole ihr

transformatorisches Potenzial entfaltet, gilt es nachfolgend zu klären und für eine

Betrachtung der Performance-Kunst fruchtbar zu machen.

2.1 Heros und Polis: Kunst und Sittlichkeit bei Hegel

George Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) entwickelte in seinen Vorlesungen über

die Ästhetik10 ein Konzept der Kunst, das für die Betrachtung von Performance-

Kunst inmehrfacherHinsicht aufschlussreich erscheint, da es zumeinen der Kunst

eine zentrale Rolle für das individuelle Verständnis des Selbst und der Welt und

damit für den jeweiligen Lebensprozess zuspricht, und zum anderen gerade in

der attischen Kunst eine Verbindung von Kunst und Politik herausstellt, die sich

in der Versöhnung des Streits zwischen den die Polis bestimmenden dichotomen

Polen im Ideal der Freiheit realisiert. Im Hegelʼschen System ist Kunst Ausdruck

des Ringens um die eigene Freiheit, um die Selbstbewusstwerdung des Menschen

und elementarer Bestandteil des metaphysischen Rahmens, in dem der absolute

Geist seine dialektische Entwicklung durchläuft11.

Sie ist die Mittlerin zwischen „der Natur und der endlichen Wirklichkeit und

der unendlichen Freiheit des begreifenden Denkens“12 und verhandelt die wahren

inneren Bedürfnisse des Menschen, das freie und in sich vollendete Individuum,

das einen Anspruch auf Absolutheit für sich erheben kann, da die Kunst neben der

10 Im Folgenden wird die vom Hegelschüler Heinrich Gustav Hotho zur Publikation gebrach-

te zweite überarbeitete Auflage aus der Freundesvereinsausgabe von 1842 zugrunde gelegt,

die philologisch als Hegel-Hotho-Korpus bezeichnet werden sollte. Sie stellt ein in sich ge-

schlossenes Werk dar und scheint in Bezug auf die nachfolgenden Überlegungen eine gute

Grundlage zu sein.

11 Vgl. Hegel, GeorgWilhelm Friedrich (1986):Wissenschaft der Logik [L], Band I-II. Werke in 20

Bänden (Band 5-6). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausgabe. Re-

daktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt amMain, II/245ff. Die dialekti-

sche Entwicklung des Geistes, in der die Synthese als Emergenz schöpferisch über These und

Antithese „aufhebend“ hinausgeht, denkt Hegel, kursorisch gesprochen, als Bewegung von

der Logik über dieNatur hin zumGeist (vgl. Hegel, L I: 113f., L II: 572f. u. Hegel, GeorgWilhelm

Friedrich (1970): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften [E], Band I-III. Werke in

20 Bänden (Band 8-10). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausga-

be. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main, I/393, I/168ff.

u. II/24ff.). Die Entwicklung des Geistes vollzieht sich sodann vom subjektiven Geist (Leben

des einzelnen Individuums, konkretes, subjektivesDenken) zumobjektivenGeist (Staat, Kul-

tur, Familie etc.) bis zumabsolutenGeist (vgl. Hegel, E III: 32ff.). Der absolute Geist wiederum

vollzieht seine dialektische Entwicklung von der Kunst (materiellesMedium) über die Religi-

on (subjektives Gefühl, Inneres) hin zur Philosophie (sowohl objektives als auch subjektives

Absolutes).

12 Hegel, VÄ I: 21.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


124 Ästhetik der Autonomie

Religion und der Philosophie eine Form der Bemühung des absoluten Geistes –

also der freien Beschäftigung des Geistes mit sich selbst – ist, sich über das We-

sentliche des Menschen zu versichern13. Aufgrund ihres geistigen Ursprungs und

ihrer materiellen Gebundenheit ist sie die Schnittstelle zwischen objektivem und

absolutem Geist, die vermittelnde Instanz zwischen der realen gesellschaftlichen

Welt und der höheren Sphäre der Religion und Philosophie. Sie ist die lebens- und

alltagsnächste Sphäre des Absoluten und als solche ist ihr Gehalt explizit mensch-

lich14, sodass ihr die Aufgabe zufällt, die „geglückte“, also selbst entworfene Sub-

jektivität zu verhandeln, die je nach zeitlichem und kulturellem Kontext je eigens

bestimmt werden muss15.

In der Kunst beschäftigt sich der Mensch mit den tiefsten Interessen des Geis-

tes, dem Göttlichen im Menschen selbst, und überwindet so ein Stück weit seine

eigene Endlichkeit. Er ist als lebender, gegenwärtigerMensch, der in der ihn umge-

benden äußeren Natur tätig ist und in seiner individuellen Unendlichkeit der „volle

Mittelpunkt des Ideals“16. Gerade da in der Kunst der Mensch sein Wissen um sich

selbst ausdrückt, ist Kunstproduktion und -rezeption existenziell notwendig und

darf folglich auch nicht einer Elite von KunstkennerInnen und Kunstwissenschaft-

lerInnen vorbehalten sein, sondernmuss potenziell jedemMenschen ein Verständ-

nis seiner Lebensrealität gewähren. Den KünstlerInnen fällt dabei die Aufgabe zu,

obwohl sie ihre Topoi aus fremden Kulturen und anderen Epochen entlehnen dür-

fen, den RezipientInnen die existenziellen Ideen ihrer Kultur und ihrer Gegenwart

zu Bewusstsein zu bringen17.

Kunst vermag, Hegel zufolge, mittels ihrer Fähigkeit, „die wahre Tiefe des Ge-

müts auf[zu]schließen“18, dem Menschen einen Blick auf die eigene Lebensreali-

tät zu gewähren und ein Verständnis von sich selbst zu erlangen. Dies ermöglicht

ihm, sich in derWelt zuhause fühlen zu können und sich in ihr selbst zu erkennen.

Kunst hilft demMenschen, die Fremdheit der Welt zu tilgen, indem er sich mit ih-

rer Hilfe seiner selbst vergewissert und einen selbstbewussten Umgang mit sich,

13 „Die Formder ‚sinnlichen Anschauung‘ nun gehört der ‚Kunst‘ an, so daß die Kunst es ist, wel-

che die Wahrheit in Weise sinnlicher Gestaltung, welche in dieser ihrer Erscheinung selbst

einen höheren, tieferen Sinn und Bedeutung hat, ohne jedoch durch das sinnliche Medium

hindurch den Begriff als solchen in seiner Allgemeinheit erfaßbar machen zu wollen; denn

gerade die ‚Einheit‘ desselbenmit der individuellen Erscheinung ist dasWesen des Schönen

und dessen Produktion durch die Kunst“ (Hegel, VÄ I: 140).

14 Während das Göttliche als reiner Geist nur „Gegenstand der denkenden Erkenntnis“, also der

Religion und Philosophie sein kann, gehört der „in Tätigkeit verbleibende Geist, insoweit er

nur immer an die Menschenbrust anklingt, [...] der Kunst“ (Hegel, VÄ I: 231).

15 Vgl. Schüttauf, Konrad (1984): Die Kunst und die bildenden Künste. Eine Auseinandersetzung

mit Hegels Ästhetik. Bonn, 3f.

16 Vgl. Hegel, VÄ I: 49ff. u. 318; hier 318.

17 Vgl. Hegel, VÄ I: 356ff.

18 Hegel, VÄ I: 360f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 125

mit anderen Menschen und der Welt finden kann und entspricht so dem mensch-

lichen Bedürfnis, „dass der Mensch die innere und äußere Welt sich zum geisti-

gen Bewusstsein als einen Gegenstand zu erheben hat, in welchem er sein eigenes

Selbst wiedererkennt“19 – dem Bedürfnis nach geistiger Freiheit. So wird die Kunst

bei Hegel zu einem notwendigen Moment der Wahrheitsvermittlung und des Ver-

stehens, denn „was ich nicht verstehe, nicht erkenne, bleibt ein mir Fremdes und

Anderes“20. Sie steht deshalb, gerade weil sie „das sinnliche Scheinen der Idee“21

ist und Wahrheit offenbart22, mitten im Leben.

Die Selbstbewusstwerdung des Menschen im historischen Prozess der Welt-

geistentwicklung, die von zunächst verworrenen und unklaren Erscheinungsfor-

men des Selbst zu einem immer klareren Selbstbewusstsein und Selbstbild führt,

spiegelt sich dabei notwendigerweise auch in den Entwicklungsstufen der Kunst

wider – und beide unterliegen dem politischen, soziokulturellen und historischen

Wandel –, die von der symbolischen über die klassische hin zur romantischen

Kunstform verlaufen,wobei jede dieser Stufen besondere Charakteristika aufweist,

so zum Beispiel charakteristische Kunstgattungen sowie ein vorherrschendes und

prägendes spezifisches Ideal.

Es ist eine Entwicklung von der schweren Materie in der altorientalischen, ar-

chaischen Architektur, in der sich das Subjekt in seiner Leiblichkeit erst sucht23,

über die freie Materie in der klassischen Skulptur des antiken Griechenland, de-

ren Ideal die Freiheit ist und in der sich das Subjekt in seiner Leiblichkeit adäquat

ist, hin zum Ideal der Liebe in der christlichen, „romantischen“ Kunst24, in der das

19 Hegel, VÄ I: 52.

20 Hegel, VÄ I: 433.

21 Hegel, VÄ, I: 151.

22 „In dieser ihrer Freiheit nun ist die schöne Kunst erst wahrhafte Kunst und löst dann erst

ihre ‚höchste‘ Aufgabe, wenn sie sich in den gemeinschaftlichen Kreis mit der Religion und

Philosophie gestellt hat und nur eine Art undWeise ist, das ‚Göttliche‘, die tiefsten Interessen

des Menschen, die umfassendsten Wahrheiten des Geistes zu Bewusstsein zu bringen und

auszusprechen. Im Kunstwerk haben die Völker ihre gehaltreichsten inneren Anschauungen

und Vorstellungen niedergelegt, und für das Verständnis der Weisheit und Religion macht

die schöne Kunst oftmals, und bei manchen Völkern sie allein, den Schlüssel aus“ (Hegel, VÄ

I: 20f.).

23 Vgl. Hegel, VÄ I: 408, VÄ II: 259, 266, 271 u. VÄ III: 131f.

24 Die romantische Kunst umfasst das europäische Mittelalter und die Neuzeit bis hin zu He-

gels Gegenwart und entwickelt sich ihrerseits von der Illusion der romantischenMalerei über

die seelische Bewegung in der romantischen Musik hin zur sinnlichen Vorstellung in der ro-

mantischen Poesie (vgl. Hegel, VÄ II: 26f., 128ff., 424 u. VÄ III: 11ff., 31ff., 41ff., 121ff.). Innerhalb

der Poesie verläuft die dialektische Bewegung von der Epik über die Lyrik zur Dramatik (siehe

hierzu Hegel, VÄ III: Drittes Kapitel, C. I-III). Das Drama ist die Synthese aus der Objektivität

des Epos’ und der Subjektivität der Lyrik, denn es zeigt eine in sich geschlossene, aus dem

Inneren des Charakters entspringende Handlung mit einem der substanziellen Natur und

dem Zwecke entspringenden Resultat (vgl. Hegel, VÄ III: 474 u. 477).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


126 Ästhetik der Autonomie

Subjekt um die Inadäquatheit der Versöhnung im Leiblichen weiß und sich in die

Innerlichkeit zurückzieht. Im Zuge der Entwicklung des Weltgeistes weist schon

die romantische Kunst über sich hinaus und zur Religion hin. Die postromantische

Kunst schließlich verliert in der aufgeklärten Gesellschaft ihre Bedeutung als eine

Instanz, die durch ihre Werke sozial verbindliche Handlungs- und Deutungsmus-

ter vermitteln kann, und ist nicht mehr Norm,Maßstab oder Symbol des Sittlichen

oder Absoluten, so dass das „Ende der Kunst“ erreicht wird25. Das „Ende der Kunst“

impliziert keine Kunstlosigkeit, nur ist die Kunst im Prozess derWeltgeistentwick-

lung nicht mehr das adäquate Mittel, sich über das Absolute zu vergewissern. Sie

wird aus ihrer Pflicht entlassen und ist ihren höchsten Möglichkeiten nach vergan-

gen26.

Während also der Mensch in der archaischen Kunst noch auf der Suche nach

sich selbst ist und das „Rätsel der Sphinx“27 zu lösen sucht, er in der romanti-

schen Kunst schon um die Inadäquatheit seiner selbst in der sinnlichen Erschei-

nung weiß, sind in der klassischen Kunst Sein und Sollen versöhnt. Hier ist die

Inkarnation nicht der Beginn des Weges, wie in der romantischen Kunst, die in

ihrem prozessualen Charakter gerade Geschehen ist und in der das Kunstwerk auf

etwas zeigt, was es selbst nicht ist und nicht sein kann, nämlich auf eine höhere

Form des Bewusstseins. Hier ist die Inkarnation das Ziel, hier zeigt sich die antike

gediegene Individualität28, die unabdingbar mit dem politischen Kunstwerk, dem

Freiheitsbegriff der Polis verschränkt ist. Gerade die klassische Kunst der griechi-

schen Antike ist, Hegel zufolge, im Gegensatz zur romantischen und postroman-

tischen Kunst ein elementarer Bestandteil der Gesellschaft. Sie ist „Kunstreligi-

on“29, denn hier im „Kultus“ nähert sich das sittliche Volk, „das seinen Staat und

25 Vgl. Hegel, VÄ II: 13ff., 351ff. u. VÄ I: 25 u. 142. „Die schönen Tage der griechischen Kunst wie

die goldene Zeit des späten Mittelalters sind vorüber. Die Reflexionsbildung unseres heuti-

gen Lebens macht es uns zum Bedürfnis, allgemeine Gesichtspunkte festzuhalten und da-

nach das Besondere zu regeln, so dass allgemeine Formen, Gesetze, Pflichten, Rechte, Ma-

ximen als Bestimmungsgründe gelten und hauptsächlich regierend sind, deshalb ist unsere

Gegenwart ihrem allgemeinen Zustand nach der Kunst nicht günstig“ (Hegel, VÄ I: 24f.).

26 „Man kann wohl hoffen, dass die Kunst immer mehr steigen und sich vollenden werde, aber

ihre Form hat aufgehört, das höchste Bedürfnis des Geistes zu sein. Mögen wir die griechi-

schen Götterbilder noch so vortrefflich finden und Gottvater, Christus, Maria noch so würdig

und vollendet dargestellt sehen – es hilft nichts, unsere Knie beugen wir doch nicht mehr“

(Hegel, VÄ I: 142).

27 Vgl. Hegel, VÄ I: 465.

28 Vgl. Hegel, VÄ II: 23ff. u. VÄ III: 87ff.

29 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Phänomenologie des Geistes [PdG]. Werke in

20 Bänden (Band 3). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausgabe.

Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main, C. VII. B. 512-544.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 127

die Handlungen desselben als den Willen und das Vollbringen seiner selbst weiß“,

seinem Gott30.

Für die antiken Griechen ist – im Gegensatz zu einer „geistigeren Religion“ wie

demChristentum, die Kunst nur als Beiwerk zu ihrer Andacht braucht – die Kunst-

produktion eine religiöse Tätigkeit, und die Anschauung der Werke ist keine bloße

Betrachtung, sondern gehört selbst zur Religion und zum Leben. Die Kunst ist Teil

der Öffentlichkeit und des Allgemeinen und für jedermann zugänglich. „In dieser

Öffentlichkeit nun ist die Kunst der Griechen nicht bloß ein Schmuck, sondern ein

lebendiges, notwendig zu befriedigendes Bedürfnis“31, und gerade aufgrund ihrer

individuellen und soziopolitischen Funktion kann sie als expliziter Gegenentwurf

Hegels zu einem Konzept im Sinne von „l’art pour l’art“ gelesen werden.

Vorrangig wird im Folgenden Hegels Konzeption des politischen Ideals der

Freiheit sowie der Kunst des klassischen Griechenlands behandelt, die in seiner

Analyse der attischen Tragödie – vor allem in seiner Interpretation der sophoklei-

schen Antigone – ihre eindrucksvollste Konkretisierung erfährt, da hier die wesent-

lichen Konzepte und Begriffe für eine Philosophie der Performance-Kunst auffind-

bar scheinen. Hier wird in der Kunst nicht nur ein politisches Denken verankert,

das es für eine Philosophie der Performance-Kunst zu prüfen gilt, hier fällt der

Kunst auch die Funktion gesellschaftlicher Selbstvergewisserung und der Ausdruck

individuellen Handelns zu. Was also große Kunst auf ihrem Höhepunkt und mit-

hin vor ihrem schrittweisen Niedergang und letztlich vor ihrem „Ende“ auszeich-

net, was Kunst für die Gesellschaft und den Einzelnen leisten kann und muss, um

wahrhaft relevant und wirkmächtig zu sein, das zu klären wird Gegenstand der

nachfolgenden Betrachtung sein.

2.1.1 Die Tragödie als politisches Kunstwerk

Das Bild, das Hegel von der klassischen griechischen Antike zeichnet, ist gekenn-

zeichnet von der Idee der Freiheit, die er als Harmonie zwischen Individuum und

Norm begreift32, als „die höchste Bestimmung des Geistes“33 sieht und die sich

in der griechischen Polis realisierte, die für Hegel das politische Kunstwerk par

30 Hegel, PdG: 525.

31 Hegel, VÄ II: 429.

32 In seiner Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften definiert Hegel Freiheit wie folgt:

„[...] die Freiheit ist eben dies, in seinem Anderen bei sich selbst zu sein, von sich abzuhän-

gen, das Bestimmende seiner selbst zu sein. In allen Trieben fange ich von einem Anderen

an, von einem solchen, das für mich ein Äußerliches ist. Hier sprechen wir dann von Abhän-

gigkeit. Freiheit ist nur da, wo kein Anderes für mich ist, das ich nicht selbst bin“ (Hegel, E I:

84).

33 Hegel, VÄ I: 134.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


128 Ästhetik der Autonomie

excellence ist. Hier war „[d]ie Substanz des Staatslebens [...] ebenso in die Indivi-

duen versenkt, als diese ihre eigene Freiheit nur in den allgemeinen Zwecken des

Ganzen suchten“34. Dieses spezifische Eingebundensein des freien Individuums in

der Polis, also die Sittlichkeit der Polis, zeichnet sich dabei durch die dialektische

Verbindung von Individuum und Norm aus; das Individuum kann überhaupt nur

durch die Polis konstituiert werden, gleichzeitig sind dessen Handeln und Leben

notwendig, um die Allgemeinheit hervorzubringen. In der Polis ist das öffentli-

che Leben Ausdruck der Menschen, die es gestalten, sodass auch die Freiheit als

individuelle Freiheit bei gleichzeitiger elementarer gesellschaftlicher Einbindung

zu verstehen ist35. Die individuelle Freiheit wird also nicht durch das Allgemei-

ne, durch die Gemeinschaft beschränkt, sondern realisiert sich erst in dieser, im

umfassenden Moment des gesellschaftlichen Lebens, das Hegel „Staat“ nennt36.

Hier besteht die unmittelbare Einheit von Substanz und Selbstbewusstsein, da der

absolute Geist als Substanz „Volk“ und als Bewusstsein „Bürger“ ist und also sein

„Wesen“ und seine „Wirklichkeit“ hat, die „existiert und gilt“37.

Die beiden „Mächte“, die in ihrer dialektischen Versöhnung ebenso wie in ih-

rer Konflikthaftigkeit der Sittlichkeit der Polis inhärent sind, charakterisiert He-

gel in der Phänomenologie des Geistes mit dem „bestimmte[n] Gegensatz der zwei

Geschlechter, deren Natürlichkeit zugleich die Bedeutung ihrer sittlichen Bestim-

mung ist“38. So stehen das männliche Prinzip39 als das der Allgemeinheit und der

34 Hegel, VÄ II: 26.

35 Vgl. Hegel, GeorgWilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen über die Philosophie der Geschich-

te [VPG]. Werke in 20 Bänden (Band 12). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu

editierte Ausgabe. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt amMain,

55ff. u. 275.

36 „Doch ist dies nicht so zu nehmen, als ob der subjektive Wille des Einzelnen zu seiner Aus-

führung und seinem Genusse durch den allgemeinen Willen käme und dieser ein Mittel für

ihn wäre, als ob das Subjekt neben den andern Subjekten seine Freiheit so beschränkte, daß

diese gemeinsame Beschränkung, das Genieren aller gegeneinander, jedem einen kleinen

Platz ließe, worin er sich ergehen könne; vielmehr sind Recht, Sittlichkeit, Staat, und nur

sie, die positive Wirklichkeit und Befriedigung der Freiheit. ‚Die‘ Freiheit, welche beschränkt

wird, ist die Willkür, die sich auf das Besondere der Bedürfnisse bezieht“ (Hegel, VPG: 55f.).

37 Vgl. Hegel, PdG: 329 u. 338.

38 Hegel, PdG: 338.

39 Das männliche Prinzip ist gekennzeichnet durch das Positive und Bewusste. Ihm wird die

Sphäre des Mannes, der Allgemeinheit, des Gemeinwesens und der Regierung zugeordnet

und es wird assoziiert mit Macht, Kraft, Reichtum, Gesetz und Bürgerrechten, persönlicher

Selbstständigkeit, Eigentum, Erwerb undGenuss. Es ist das „menschlicheGesetz“, das „an der

Sonne geltende Gesetz“, das das bekannte Gesetz und die vorhandenen Sitten als sittliche

„Staatsmacht“ umfasst und in seiner Wahrheit „Gültigkeit“ ist. Es ist der „in sich reflektierte

wirkliche Geist, das einfache Selbst der ganzen sittlichen Substanz“ (vgl. Hegel, PdG: 329f.,

334f. u. 353; hier 334).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 129

sittlichen „Staatsmacht“ sowie das weibliche Prinzip40 als das des Einzelnen und

des „‚sittliche[n] Seins‘ der Familie“ in dialektischer Verbindung zueinander. Sie

wissen um die Differenz und gleichzeitig um die Notwendigkeit ihrer Versöhnung

für sich selbst und den Anderen, denn sie enthalten das jeweils andere in sich und

bringen es hervor41. „Ihr Gegensatz ist die Bewährung des einen durch das an-

dere“42. Da Hegel jedoch das männliche Prinzip als das Übersichhinausgehen des

Selbstbewusstseins aus seinem Grund – der Familie43 – definiert, spiegelt sich be-

reits in seiner Auffassung der Freiheit und Sittlichkeit der Polis seine durchaus

problematische Sicht auf das Geschlechterverhältnis44. Diese Schwierigkeit haftet

auch seiner Interpretation der attischen Tragödie an, insbesondere seinem Ver-

ständnis der Antigone.

40 Das weibliche Prinzip ist gekennzeichnet durch das Negative und Bewusstlose. Ihm wird die

Sphäre der Frau, des Einzelnen, der Familie zugeordnet und es wird assoziiert mit dem in-

dividuellen Fürsichsein, der Unmittelbarkeit, der Liebe und dem Totendienst. Dieses Prinzip

ist das „göttliche Gesetz“, das „unmittelbare Wesen der Sittlichkeit“, das „‚sittliche Sein‘ der

Familie“ (vgl. Hegel, PdG: 330).

41 „Keins von beiden ist allein an und für sich; das menschliche Gesetz geht in seiner leben-

digen Bewegung von dem göttlichen, das auf Erden geltende von dem unterirdischen, das

bewußte vom bewußtlosen, die Vermittlung von der Unmittelbarkeit aus und geht eben-

so dahin zurück, wovon es ausging. Die unterirdische Macht dagegen hat auf der Erde ihre

‚Wirklichkeit‘; sie wird durch das Bewußtsein Dasein und Tätigkeit“ (Hegel, PdG: 339).

42 Hegel, PdG: 341.

43 Der Mann verlässt die Sphäre der Frau, die negative, unmittelbare „elementarische“ Sittlich-

keit, um die ihrer selbst bewusste, wirkliche Sittlichkeit zu erwerben und hervorzubringen,

und geht also von der Sphäre des göttlichen Gesetzes in das menschliche über, während die

Frau Vorstand des Hauses und die Bewahrerin des göttlichen Gesetzes bleibt. Das göttliche

Gesetz, das negative Wesen und die „unterirdischen Reiche“ sind also die eigentliche Macht

des Gemeinwesens. Die Sittlichkeit der Frau wird von Hegel charakterisiert in ihrer Bestim-

mung für die Einzelheit und in ihrer Lust unmittelbar allgemein und der Einzelheit der Be-

gierde fremd zu bleiben, während die Sittlichkeit des Mannes darauf beruht, als Bürger die

selbstbewusste Kraft der Allgemeinheit zu besitzen und sich so das Recht auf Begierde zu

erkaufen, während er sich zugleich die Freiheit vor dieser bewahrt (vgl. Hegel, PdG: 330ff.).

44 Vgl. Hegel, PdG: 337 u. 352. Die Hegelʼsche Konzeption der weiblichen Sphäre ist aus gen-

dertheoretischer Sicht unverkennbar problematisch, denn Hegel reduziert die sittliche Tat

der Frau auf den Totendienst am männlichen Bürger. Ihre sittliche Aufgabe besteht darin,

den Mann im Tod, der die Wiederkehr der Bewusstlosigkeit der geistlosen Natur ist, davor

zu bewahren, dass er ihre eigene Position einnehmen könnte und den Begierden anderer

ausgesetzt wird, so wie zuvor seine Frau und Kinder seinen Begierden ausgesetzt waren (vgl.

Hegel, PdG: 332ff.). Das Hegelʼsche Subjekt der Phänomenologie erweist sich als männliches

Subjekt, das die Grenzfigur Frau überwinden muss, um Bürger und damit wirklich und sub-

stanziell werden zu können. Die Frau bleibt, wie Hegel am Beispiel der Antigone begründet,

die Bedingung des Staates, die jedoch als Bedingung auf ihre Funktion als Repräsentantin

des Unbewussten beschränkt bleibt und so niemals Zugang zur Öffentlichkeit erlangen kann

(vgl. Purtschert, Patricia (2006): Grenzfiguren. Kultur, Geschlecht und Subjekt bei Hegel und

Nietzsche. Frankfurt am Main, 78ff. u. 118f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


130 Ästhetik der Autonomie

Dennoch ist die Harmonie beziehungsweise der zu versöhnende Streit der

dichotomen Mächte die Grundlage der Wirkmächtigkeit der attischen Tragödie.

Denn damit das Individuum die gegenseitige konstitutive Abhängigkeit von der

Gemeinschaft und mithin seine Allgemeinheit erkennt und demgemäß handelt,

bedarf es in Hegels Bild der attischen Polis gerade der Kunst. Ihr fällt nämlich die

Aufgabe zu, den Betrachtenden den Streit der dichotomen Pole zu Bewusstsein

zu bringen und ihnen die Versöhnung des Konflikts künstlerisch ausgestaltet

vorzustellen, denn das Ideal der Freiheit ist, im politischen Kontext verortet,

der wesensgemäße Inhalt attischer Kunst, durch den die RezipientInnen erst

die Möglichkeit haben, sich selbst als Teil der Gesellschaft zu erkennen und zu

positionieren.

Gerade da Hegel im Zuge seiner Auseinandersetzung mit der Kunst des klassi-

schen Griechenlands die Tragödie wesensmäßig über das Handeln bestimmt, die

den Moment des Konflikts der Pole am eindringlichsten zur Anschauung zu brin-

gen vermag, ist sie die höchste Form der künstlerischen Gestaltung der Idee der

Freiheit. Obwohl für Hegel die Skulptur45 der Inbegriff der klassischen Kunst, die

„eigentliche Kunst des klassischen Ideals“46 ist, da in ihr der absolute Geist zur voll-

endeten Anschauung kommt, sich in ihr eine Identität von Körper und Geist findet

und sich die Idee der Freiheit, die Autonomie des souveränen Menschen zeigt47,

stellt er die attische Tragödie als besondere Form der dramatischen Poesie letztlich

über die Skulptur, da sie die verinnerlichte Plastik, das beseelte Skulpturbild48 ist,

in der sich das Wesen der klassischen Kunst, über die Hegel in seinen Vorlesungen

über die Ästhetik schwärmt („Schöner kann nichts sein und werden“49), im Kampf

zwischen subjektivem und objektivem Geist realisiert. In der Tragödie verbindet

sich die „redende Kunst mit der Skulptur“, da „das handelnde Individuum [...] als

objektives Bild in totaler Körperlichkeit heraus[tritt]“50.

45 Die Skulptur stellt das Göttliche dar, dem die dialektische Versöhnung von subjektivem und

objektivem Geist inhärent ist und wird gekennzeichnet durch Ruhe, Gelassenheit und Hei-

terkeit, durch die in sich widerstand- und folgelose, geschlossene Bewegung, die sich nicht

der Partikularität und dem Konflikt der wirklichen Lebendigkeit bedienen darf und sich im

In-sich-Ruhen und dem freien Sich-in-sich-Versenken äußert, ohne zu lebendig fortschrei-

tenden Handlungen überzugehen (vgl. Hegel, VÄ II: 83ff., 354ff., 364f., 379ff., 400f. u. 432).

46 Hegel, VÄ II: 360.

47 Vgl. Hegel, VÄ II: 18ff.

48 Vgl. Hegel, VÄ III: 505.

49 Hegel, VÄ II: 128.

50 Hegel, VÄ III: 511.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 131

Die Tragödie stellt durch den „Chor“51 und den „handelnden Heros“ das „unent-

zweite Bewusstsein vom Göttlichen und das kämpfende, aber in göttlicher Tat und

Kraft auftretende Handeln“ dar52. Hier geht es um das „Göttliche in seiner Gemein-

de als Inhalt und Zweck der menschlichen Individualität“53, die eben nicht wie in

der Skulptur als „ruhende Macht“, unbewegt und „selig in sich versunken bleibt“.

Es geht um die „ewigenMächte, das an und für sich Sittliche“54, um die Darstellung

eines „Innere[n] und ‚dessen‘ äußere[r] Realisierung“55. Dem „festen, allgemeinen

Pathos“ wird durch die Maskierung der Schauspieler und die Einfachheit der Akti-

on Rechnung getragen, sodass die Darstellung einen „plastischen Charakter“ erhält

und die Helden als „große und feste Individuen“, als „Skulpturwerke“56, die eine

einzige Macht vertreten, den Kampf zwischen subjektivem und objektivem Geist

ausfechten, bis sie entweder durch ihr einseitiges Wollen zerstört werden oder re-

signieren müssen57. Die so „beseelte Statue“, indem sie den Inhalt der Poesie und

51 Die Relevanz des Chores für die attische Tragödie wird, ebenso wie ihr Untergang mit Eu-

ripides, der laut Hegel von der Bewunderung zur Rührung überging und so den festen Pa-

thos des tragischen Charakters durch subjektives Leiden ersetzte (vgl. Hegel, VÄ III: 546),

in der Auseinandersetzung mit der Ästhetik Nietzsches noch hervorzuheben sein. Zur He-

gelʼschen Wertschätzung des Chores sei an dieser Stelle nur so viel gesagt: Der griechische

Chor „spricht die allgemeinen Gesinnungen und Empfindungen in einer, bald gegen die Sub-

stantialität epischer Aussprüche, bald gegen den Schwung der Lyrik, hingewendete Weise

aus“ (Hegel, VÄ III: 493). Er ist die „wirkliche Substanz des sittlichen heroischen Lebens und

Handelns selbst“ und bietet ein Bewusstsein vom „unbewegten Leben“ des einfachen Be-

wusstseins, dass vor der „furchtbaren Kollision“ geschützt ist. Deswegen greift der Chor nicht

ein, sondern spricht sein theoretisches Urteil. Der Chor gehört wesentlich zur Tragödie, auch

wenn er aus den Bacchusfesten, wo er das Zentrum war, entstanden ist; so sieht man auch

den Verfall der Tragödie an den „Verschlechterungen der Chöre“ (vgl. Hegel, VÄ III: 540ff.).

52 Vgl. Hegel, VÄ III: 522 u. 540; hier 540.

53 Hegel, VÄ III: 480.

54 Es ist das Göttliche, „wie es in die Welt, in das individuelle Handeln eintritt, in dieser Wirk-

lichkeit jedoch seinen substantiellen Charakter weder einbüßt, noch sich in das Gegenteil

seiner umgewendet sieht. In dieser Form ist die geistige Substanz desWollens und Vollbrin-

gens das ‚Sittliche‘“ (Hegel, VÄ III: 522).

55 Hegel, VÄ III: 477.

56 Hegel zufolge zeigt sich dieses Pathos auch an den Gestalten der epischen und dramatischen

Dichtung des antiken Griechenland ebenso wie an den bedeutenden Künstlern und Philoso-

phen dieser Epoche (Hegel verweist hier dezidiert auf Sophokles), denn sie sind „Individuen

aus ‚einem‘ Guß, [...] die wie unsterblich todlose Götterbilder dastehen“ (vgl. Hegel, VÄ II:

374; hier 374).

57 Vgl. Hegel, VÄ III: 480, 512, 521f. u. 537. Als Beispiel für eine objektive Versöhnung können die

Eumeniden des Aischylos angeführt werden. Der Kampf zwischen Apoll und den Eumeniden

wird von Athene vor dem Areopag letztlich zugunsten des Apoll geschlichtet und die Kollisi-

on wird gelöst, indem Athene die Eumeniden mit Altären und Verehrungen im Hain zu Ko-

lonos beschwichtigt und ihnen die Aufgabe des Schutzes des Volkes vor Naturkatastrophen

übergibt, gleichzeitig aber selbst die Aufgabe der Sorge um Kriegsstreitigkeiten in Athen für

sie übernimmt (vgl. Hegel, VÄ II: 68f. u. VÄ III: 550).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


132 Ästhetik der Autonomie

die innere Bewegung der Leidenschaft in sich aufnimmt und ausspricht, ist „geis-

tig klarer als jede Skulptur und jedes Gemälde“ und kann die Götter und Menschen

vollständiger darstellen, da sie Bewegung und Tätigkeit mit einschließt58.

Die Tragödie steht also imZentrumder klassischenKunst und hat imGriechen-

tum den „Gipfelpunkt ihrer Vollendung“ erreicht59. Sie allein vermag den mensch-

lichen Kampf um die Versöhnung der beidenMächte – also des menschlich-männ-

lichen und des göttlich-weiblichen Gesetzes – zu Bewusstsein bringen, denn sie ist

imGegensatz zur Skulptur imstande, die konflikthafte Sittlichkeit der Polis, die ge-

rade durch handelnde Subjekte bestimmt wird, darzustellen und verfehlt deshalb,

trotz der von Hegel geforderten Zeit- und Kulturimmanenz von Kunstwerken, „zu

keiner Zeit ihre Wirkung“60.

„Das eigentlich sinnliche Material der dramatischen Poesie ist [...] nicht nur die

menschliche Stimme und das gesprocheneWort, sondern der ganze Mensch, der

nicht nur Empfindungen, Vorstellungen und Gedanken äußert, sondern, in eine

konkrete Handlung verflochten, seinem totalen Dasein nach auf die Vorstellun-

gen, Vorsätze, das Tun und Benehmen anderer wirkt und ähnliche Rückwirkungen

erfährt oder sich behauptet.“61

Die dramatische Handlung, in der sich die göttlichen Mächte als „Pathos von In-

dividuen“ gegenübertreten, beruht auf „kollidierenden Umständen, Leidenschaf-

ten und Charakteren“, deren „Fortbewegung zur Endkatastrophe“ führt und die

Schlichtung des Kampfes notwendig machen. Beide Seiten des Konflikts haben ih-

re Berechtigung, werden aber, da sie den positiven Gehalt ihres Zwecks und Cha-

rakters nur als Verletzung der anderen Seite durchsetzen, in ihrer Sittlichkeit und

durch diese „schuldig“62. Denn als „einzelne Individualität“, als „Charakter“ wird

die sittliche Dialektik nicht mitvollzogen, sondern die Geschlechter ordnen sich

aufgrund ihrer „Natur“ der ihnen gemäßen Macht, dem ihnen gemäßen „sittli-

chen Bewusstsein“ zu. Hier existieren keine Wahlmöglichkeit und keine Zufällig-

keit. Die Sittlichkeit besteht in der „unmittelbaren ‚Entschiedenheit‘“, sodass für

das Bewusstsein nur „das ‚eine‘ Gesetz das Wesen ist“ und das andere ausgeschlos-

sen wird. Der Gegensatz erscheint ihnen deshalb als „‚unglückliche‘ Kollision der

Pflicht mit der rechtlosen ‚Wirklichkeit‘“63. Die Kollision lässt aus der Perspektive

58 Vgl. Hegel, VÄ III: 511 u. VÄ II: 49.

59 Vgl. Hegel, VÄ III 538. Es sind die Tragödien des Aischylos und des Sophokles, die Hegel hier

im Blick hat, mit der Komödie des Aristophanes dagegen ist der Höhepunkt der Tragödie

bereits von der Komödie abgelöst worden, die in ihrem Verfall letztlich in die römische Dra-

matik übergeht (Hegel, VÄ III: 538).

60 Vgl. Hegel, VÄ III: 522; hier 499.

61 Hegel, VÄ III: 506.

62 Vgl. Hegel, VÄ III: 475, 480f., 488 u. 523.

63 Vgl. Hegel, PdG: 342f.; hier 343.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 133

des göttlichen Gesetzes das menschliche als „zufällige ‚Gewalttätigkeit‘“, vice versa

das göttliche als „Eigensinn“ und „Ungehorsam“ erscheinen, sodass das „absolute

‚Recht‘ des sittlichen ‚Selbstbewußtseins‘ [...] mit dem göttlichen ‚Recht‘ des ‚We-

sens‘ in Streit [kommt]“64.

Die Tragödie der attischen Polis vermag dabei deshalb eine derartige existen-

zielle Wirkmächtigkeit zu entfalten, weil sie ihren Stoff aus der „Heroenzeit“ be-

zieht, wie Hegel den mythischen „Weltzustand“ in seinen Vorlesungen über die Ästhe-

tik nennt. Gerade dieser „heroische“ Weltzustand ist für die Kunst zu Zeiten des

Aischylos und Sophokles besonders günstig, da in ihm das „Sittliche“, der sittlich-

normative Geist, also das „Göttliche“65 in Menschengestalt, d.h. die „substantielle

Individualität“66 und das „Gerechte“ ausschließlich vom Individuum abhängt, nur

durch das Individuum zur Lebendigkeit und Wirklichkeit gelangen kann und so

dem Betrachtenden in seiner besonderen Dringlichkeit vor Augen geführt wird67.

DieHeroen –die einer vorstaatlichen oder einen Staat erst begründenden (fiktiven)

Zeit entstammen und deren Zeit sich folglich von der der ZuschauerInnen unter-

scheidet, in der die normative Ebene nicht mehr in der individuellen Handlung,

sondern in Sitten und Gesetzen verkörpert wird – sind hier Träger von Prinzipien

und Werten, die sie durch ihr Handeln durchzusetzen versuchen und folgen also

einer Notwendigkeit, die ihr Schicksal besiegelt, nicht einer subjektiv-reflexiven

Neigung. So zeigen sie den RezipientInnen der Tragödie ihr eigenes Recht und

ihre Pflicht auf, zum Zusammenleben in der Polis beizutragen68.

Die dichotome Sittlichkeit des „heroischenWeltzustandes“ wird so zum „allge-

meinen Boden“ der tragischen Handlung, denn sie ist der Hintergrund, vor dem

sich das Leben der realen Subjekte abspielt. Nur hier können die allgemeinen sitt-

lichen Mächte, da sie weder als Gesetze des Staates noch als moralische Gebote

und Pflichten fixiert sind, in der Gestalt der Götter auftreten, die sich entweder in

64 Hegel, PdG: 344.

65 Das Göttliche bezeichnet in der Hegel’schen Terminologie „das in sich selber Substantielle

und Wahre, [das] störungslose unpartikularisierte Sein des Geistes [...] Im Gegensatz gegen

die Endlichkeit, als das Auseinandergehen in das zufällige Dasein [...]“ (Hegel, VÄ II: 364).

66 Hegel, VÄ II: 372.

67 Vgl. Hegel, VÄ I: 242f. u. VÄ III: 522. In der klassischen Kunst, deren Inhalt gerade der objek-

tive Geist ist, geht also das Allgemeine ungezwungen im Besonderen auf und das Ideal der

Harmonie von Subjekt und Gesetz wird zur Anschauung gebracht. Die klassische Kunst, die

„griechische Schönheit“ führt die objektiven, bleibenden sittlichen Werte und Mächte vor

Augen, indem sich das Innere der geistigen Individualität ganz in der leiblichen Gestalt, in

den Handlungen und Begebenheiten zeigt (vgl. Hegel, VÄ II: 144, 353ff. u. 362ff.). Die klas-

sische Kunst stellt demnach „das subjektive menschliche Innere mit der echten Objektivität

desGeistes, d.h.mit demwesentlichenGehalt des SittlichenundWahren, stets in gediegener

Identität dar“ (Hegel, VÄ II: 105).

68 Vgl. Hegel, VPG: 284ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


134 Ästhetik der Autonomie

ihrer eigenen Tätigkeit oder als freie menschliche Individualität einander entge-

genstellen. Das Sittliche ist also die „substantielle Grundlage“ der Entzweiung des

individuellen Handelns sowie ihrer Einheit69 und grundlegende Notwendigkeit der

Wirkmächtigkeit der Kunst jener Zeit.

So ist denn auch im Hegel’schen System gerade die attische Tragödie dazu im-

stande, Bewunderung für die heroischen Charaktere auszulösen und das „feste Pa-

thos“ tragischer Charaktere70 als erstrebenswertes Ziel zu zeigen, denn sie scheint

in besonderem Maße die RezipientInnen dazu anzuhalten, die eigene Freiheit in

der gemeinsamen Gestaltung der Polis zu nutzen. Die attische Tragödie steht al-

so gerade deswegen mitten im Leben, weil sie die Erfahrung der aktiven politi-

schen Mitgestaltung, der sittlichen Gemeinschaft und der Handlungsorientierung

ermöglicht.

2.1.2 Antigone als Prototyp heroischen Handelns

Das Wesen der Tragödie zeigt sich Hegel zufolge dabei besonders in der Antigone

des Sophokles, die aufgrund ihrer durchgehenden Konsequenz das „befriedigends-

te Kunstwerk“71, eines „der allerbesten, in jeder Rücksicht vortrefflichsten Kunst-

werke aller Zeiten“72 ist. Hier stehen sich das männliche Prinzip, das Gesetz des

Staates in der Gestalt des Kreon, und das weibliche Prinzip, die innere Familien-

liebe und die Pflicht gegenüber dem Bruder in der Gestalt der Antigone, unver-

mittelt gegenüber73. Indem Sophokles also Antigone die „unterirdischen Götter“

und Kreon den Zeus ehren lässt und damit den Hauptgegensatz in der Kollision

des Staates und der Familie darstellt, behandelt er in dieser Tragödie die „reins-

ten Mächte der tragischen Darstellung“, die in ihrer Harmonie die „vollständige

Realität des sittlichen Daseins“ ausmachen74.

Antigone wusste um das Gesetz und die Macht Kreons, hielt es für „Gewalt und

Unrecht“, trat ihm entgegen und beging deshalb „das Verbrechen“. Ihr „sittliches

69 Vgl. Hegel, VÄ III: 539f.

70 Vgl. Hegel, VÄ III: 546.

71 Hegel, VÄ III: 550.

72 Hegel, VÄ II: 60.

73 Der Herrscher Kreon verbietet Antigone, ihren Bruder Polyneikes zu bestatten, der im Kampf

gegen die eigene Vaterstadt vor den Toren Thebens gefallen war. Kreon hatte generell per

Gesetz die Bestattung der Feinde unter Todesstrafe gestellt, aber Antigone kam trotz des

Verbotes ihrer „heiligen Pflicht der Bestattung“ nach – „Der Verlust des Bruders ist daher der

Schwester unersetzlich und ihre Pflicht gegen ihn die höchste“ (vgl. Hegel, PdG: 338) – und

berief sich dabei auf das göttliche Gesetz (vgl. Hegel, VÄ II: 60). Kreon verurteilt Antigone,

die sich in der Folge das Leben nimmt, woraufhin sich auch ihr Verlobter Haimon tötet, der

Kreons Sohn ist, was wiederum zum Suizid Eurydikes, seiner Mutter und Ehefrau Kreons,

führt.

74 Vgl. Hegel, VÄ III: 544ff. u. 549.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 135

Bewusstsein“ ist, da sie sich ihrer Handlung und Schuld bewusst war, vollstän-

dig und rein. Durch diese Tat verkehrt sich das sittliche Bewusstsein und muss

sein Entgegengesetztes als ihm zugehörig und folglich die eigene Schuld anerken-

nen. Diese Anerkennung drückt die aufgehobene Kluft zwischen den Dichotomien

und die Rückkehr zur „sittlichen Gesinnung“ aus. Damit aber gibt Antigone ihren

„Charakter“ und die „Wirklichkeit“ ihres Selbst auf und ist „zugrunde gegangen“75.

Sowohl Antigone als auch Kreon ist das immanent, wogegen sie sich erheben, so-

dass beide letztlich am Kampf gegen den Teil ihrer selbst zugrunde gehen, den sie

eigentlich ehren sollten. In ihrer Einseitigkeit sind beide zugleich „schuldig“ und

„unschuldig“ und erfahren Gerechtigkeit76, denn der Sieg der einen über die an-

dere Macht und ihres Charakters wäre nur ein unvollendeter Schritt auf dem Weg

zur notwendigen Versöhnung, sodass letztlich beide sittlichenMächte den gleichen

Untergang und damit ihr „wahres Ende“ erfahren, denn beide haben zum Schluss

die Gewissheit, dass sie nicht „mehr Übel erleiden, als sie zufügen“77.

Gerade da Antigone ihr Prinzip setzt und dieses auch durchhält, gerade da sie

in den Konflikt bis zur äußersten Konsequenz eingeht, erscheint sie als Prototyp

„heroischen“ Handelns und als Verkörperung des Ideals der dramatischen Figur.

Die Unbedingtheit, durch die sich Antigone auszeichnet, macht den heroischen

Charakter bei Hegel aus, denn „es ist die Ehre der großen Charaktere, schuldig zu

sein“78. Ihr fester, starker Charakter, der eins ist mit ihrem Pathos, soll keine Rüh-

rung, sondern Bewunderung hervorrufen, denn die Heroen sind „das was sie sind,

was sie wollen und vollbringen“. Erst indem die „Gegensätze in der Versöhnung

der Mächte des Handelns“ aufgehoben werden, erkennt der Geist die Notwendig-

keit dessen, was dem Individuum geschieht, als vernünftig an und sein Gemüt ist

wahrhaft sittlich beruhigt79. Die Tragödie, in der die Kollision von Zwecken und

Charakteren sowie die notwendige Auflösung des Kampfes imMittelpunkt stehen,

soll dem Betrachter also das „Gefühl der Versöhnung“ durch den Anblick ewiger

Gerechtigkeit gewähren und ist „die Auflösung der Einseitigkeit dieser Mächte“80.

75 Vgl. Hegel, PdG: 348f.

76 Vgl. Hegel, VÄ III: 549.

77 Vgl. Hegel, PdG: 348f. Antigone äußert sich dazu im Werk Sophokles’ wie folgt: „Nein, von

den Freunden so ganz verlassen gehe ich Unglücksweib lebend in der Toten Gruft. Weil ich

– welches Recht der Götter – nicht achtete? Was soll ich Unglückselige zu den Göttern noch

aufblicken? Welchen Beistand benennen? Denn – das ist jetzt klar – Gottlosigkeit habe ich

durch frommes Tun erworben. Aber wenn dies nun gut heißt bei den Göttern, werden wir

durch Leidendie Einsicht gewinnen, daßwir gefehlt.Wennaber die da fehlen, sollen sie nicht

mehr Übel erleiden, als sie mir außer Rechts angetan haben“ (Sophokles (1981): Antigone.

Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Norbert Zink. Stuttgart, 75/918-928).

78 Hegel, VÄ III: 546.

79 Vgl. Hegel, VÄ III: 546f.

80 Vgl. Hegel, VÄ III: 486f., 520 u. 526; hier 481.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


136 Ästhetik der Autonomie

Das heißt: Der Betrachter ist „erschüttert durch das Los der Helden, [aber] ver-

söhnt in der Sache“81.

Die attische Tragödie wird also durch Bewegung, Konflikt und Leiden charak-

terisiert; in ihr identifiziert sich das Subjekt vollständig mit seiner Handlung, also

mit dem „wirkliche[n] Ausführen innerer Absichten und Zwecke“ und ist sich so-

wohl der eigenen Motive als auch der Resultate seiner Taten bewusst. Es geht ganz

in seiner Handlung auf, „genießt“ diese und steht „mit seinem ganzen Selbst“ für

alle Konsequenzen seinesWollens und seiner Tat ein82. Die Subjekte, die den Streit

der beiden Mächte verkörpern, „sind groß und frei, selbstständig auf dem Boden

ihrer in sich selber substanziellen Besonderheit erwachsen, sich aus sich erzeu-

gend und zu dem bildend, was sie waren und sein wollten“83 und erweisen sich als

Heroen, denn sie sind

„Individuen, welche aus der Selbstständigkeit ihres Charakters und ihrer Willkür

heraus das Ganze einerHandlung auf sich nehmenund vollbringen und bei denen

es daher als individuelle Gesinnung erscheint, wenn sie das ausführen, was das

Rechte und Sittliche ist.“84

Sie bleiben im unmittelbaren Zusammenhang mit ihrem gesamten Wollen, Tun

und Vollbringen und stehen vollumfänglich für alle Konsequenzen ihres Handelns

ein. Sie wollen die Schuld nicht teilen und wissen, im Gegensatz zum heutigen

„moralischen“ Handeln, nicht vom Gegensatz der subjektiven Absicht und der ob-

jektiven Tat. Indem diese Charaktere nun zur „Tat“ schreiten, indem sie „handeln“,

erheben sie sich aus der „einfachen Unmittelbarkeit“ und setzen selbst die „Ent-

zweiung“. Diese Tat ist ein „Verbrechen“, denn der Charakter hat sich dem einen

Gesetz zugewandt und das andere durch die entzweiende Tat „verletzt“, so dass

dieses ihm nun „feindlich“ gegenübersteht und „Rache fordert“. Erst indem sich

der Charakter durch die Tat, die das Unbewusste mit dem Bewussten, das Eige-

ne mit dem Fremden verknüpft, „schuldig“ macht, erkennt er die wesensmäßige

Einheit beider Gesetze. Er erfährt das „sittliche Selbstbewusstsein“ und kann sein

Verbrechen und seine Schuld nicht verleugnen85.

Das „individuelle Pathos“ treibt also die handelnden Charaktere – die als „fes-

te Figuren“ nur das sind, was sie sind, im Anerkennen des eigenen Pathos’ nicht

schwanken und folglich keine Kollision in sich selbst tragen – mit sittlicher Be-

rechtigung zum Konflikt mit ihrem Gegensatz. Dieser Konflikt kann nur „auf dem

81 Hegel, VÄ III: 547.

82 Vgl. Hegel, VÄ III: 478.

83 Hegel, VÄ II: 374.

84 Hegel, VÄ I: 243f.

85 Vgl. Hegel, VÄ I: 246f. u. PdG: 345ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 137

Boden menschlicher Wirklichkeit zum Vorschein kommen“, denn die seligen Göt-

ter wissen als allgemeines Bewusstsein um die Einheit und haben folglich keine

Motivation zu handeln86.

Der Heroismus der handelnden Individuen ist es also, der der Tragödie eine

derart existenzielle Tragweite ermöglicht, denn nur durch heroische Verantwor-

tungsübernahme für die eigene Existenz kann sich das die attische Polis bestim-

mende Ideal der Freiheit – verstanden als individuelle Freiheit, die sich erst im

Gemeinsam-Sein und Gemeinsam-Handeln in der Gesellschaft entfalten kann und

gleichzeitig die Bedingung für die Polis (als Zusammenschluss handelnder Bürger)

ist – artikulieren87. Nur so kann die Kunst demGefühl der Fremdheit derWelt ent-

gegentreten und demMenschen die notwendigen Grundlagen für sein Verständnis

von sich selbst als Teil der Gesellschaft eröffnen. Hier wird den RezipientInnen ein

Begriff vom »Menschen« vorgestellt, der auf Tatkräftigkeit, Eigenverantwortlich-

keit und mithin Freiheit basiert, und aufgezeigt, was es heißt, sich wirksam in

die Gesellschaft einzubringen, sich seiner eigenen Potenz bewusst zu sein und die

Konsequenzen der eigenen Handlungen zu tragen. Der Heroismus ist also einer-

seits jenes zentraleMoment, das die attische Tragödie zu einer welt- und selbststif-

tenden Kunst erhebt, andererseits ist er genau das, was dem „heutigen Menschen“

vollständig abgeht. Im Moment des Heroischen stehen sich die attische Kunst, die

sich gerade aus ihrem Bezug zur Heroenzeit speist, und die Kunst der heutigen

Zeit (ebenso wie die heutige Zeit im Allgemeinen) diametral gegenüber88.

2.1.3 Performing Hegel

Nach diesem kursorischen Blick auf die Hegelʼsche Kunstphilosophie, insbesonde-

re auf sein Verständnis der attischen Tragödie, lassen sich nun die im Kern relevan-

ten Aspekte für eine theoretische Fundierung der Performance-Kunst benennen:

Vielversprechend erscheint dabei zunächst dieHeroizität. Die attische Tragödie

stellt das Individuum als „heroisch“ vor und zeigt eine Welt, in der sich die Indivi-

duen durch ihre Eigenverantwortlichkeit und Tatkräftigkeit auszeichnen und auch

86 Vgl. Hegel, VÄ III: 539f.; hier 540.

87 „In Athen war eine lebendige Freiheit vorhanden und eine lebendige Gleichheit der Sitten

und der geistigen Bildung [...]. Neben dieser Gleichheit und innerhalb dieser Freiheit konnte

sich alle Ungleichheit des Charakters und des Talents, alle Verschiedenheit der Individualität

aufs freiste geltend machen und aus der Umgebung die reichste Anregung zur Entwicklung

finden [...]“ (Hegel VPG: 318).

88 Der „heroische Charakter“ steht dem „heutigen Menschen“ bezüglich der Verantwortungs-

übernahme für seineHandlungendiametral entgegen, dennder „[...] heutigeMenschnimmt

[nicht] den gesamten Umfang dessen, was er getan hat, auf sich, sondern er weist den Teil

seiner Tat von sich ab, welcher durch ein Nichtwissen oder Verkennen der Umstände selber

anders geworden ist, als er imWillen lag, und rechnet sich nur das zu, was er gewußt und in

Beziehung auf dieses Wissen mit Vorsatz und Absicht vollbracht hat“ (Hegel, VÄ I: 246).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


138 Ästhetik der Autonomie

dann zu ihren Taten stehen, wenn das Resultat ihres Handelns weder antizipier-

bar noch intendiert war. Diese heroische Individualität steht den modernen Par-

tikularinteressen, dem bürgerlichen Subjekt, diametral entgegen, sodass sich im

Konzept des „Heroischen“ auch eine implizite Kritik an der entfremdeten Gesell-

schaft der Gegenwart Hegels kundtut. Das Heroische, auch in seiner gesellschafts-

und entfremdungskritischen Dimension, kann wohl als das zentralste Moment

des Versuchs der Fruchtbarmachung der Hegelʼschen Ästhetik für eine Philosophie

der Performance-Kunst begriffen werden. Denn eigenverantwortliches heroisches

Handeln und das Austragen von Konflikten bis zur äußersten Konsequenz sind

nicht nur Schlüsselmomente der Hegelʼschen Bestimmung der attischen Tragödie

und ihrer Wirkmächtigkeit, sondern sollten auch für die Performance-Kunst – zu-

nächst für die Funktion der KünstlerInnen, letztlich jedoch wohl auch als Appell

an die TeilnehmerInnen – geltend gemacht werden. Wie Antigone, so gehen häu-

fig auch die Performance-KünstlerInnen in ihren Handlungen bis zum Äußersten

und rufen letztlich auch ihre TeilnehmerInnen dazu auf, es ihnen gleichzutun.

Des Weiteren stellt die Hegel’sche Utopie von der Versöhnung der konfligieren-

den dichotomen Pole und mithin der Freiheit in der Gesellschaft einen zentralen

Bezugspunkt bereit. Denn die Versöhnung von Individuum und Norm, die den Be-

griff der »Freiheit« imHegelʼschen Bild der griechischen Polis charakterisiert, kann

für den heutigen Leser ebenso wie für die Performance-Kunst als Utopie erschei-

nen. Im Hegel’schen System vermag allein die attische Tragödie den menschlichen

Kampf um die Versöhnung der beiden Mächte, also des menschlich-männlichen

und des göttlich-weiblichen Gesetzes, zu Bewusstsein zu bringen, denn sie ist im

Gegensatz zur Skulptur imstande, die konflikthafte Sittlichkeit der Polis, die ge-

rade durch handelnde Subjekte bestimmt wird, darzustellen. So wird der Streit

zwischen den dichotomen Polen, der die Tragödie wesensmäßig bestimmt, in He-

gels Konzept letztlich also zumMotor der Kunst und der Gesellschaft. Er verbindet

die Aufgabe der Tragödie, die politische Realisierung der Freiheit widerzuspiegeln

und so potenziell jedem Menschen als Teil der eigenen Lebensrealität erfahrbar zu

machen, mit dem Aufruf, sich selbst in die Gesellschaft handelnd und gestaltend

einzubringen.

Indem Hegel die Tragödie als das politische Kunstwerk bestimmt, das eine ver-

gangene Welt vorstellt, die zeitgleich aber auch als eine mögliche zukünftige er-

scheint, bestimmt er die Tragödie als einen Orientierungspunkt für das eigene

Selbstbewusstsein und Seinsverständnis, nimmt sie als gesellschaftliches Faktum

ernst und stärkt sie gegen jedwede Konzepte von „l’art pour l’art“. Und gerade die-

ser Anspruch an Kunst, in die gesellschaftlicheWirklichkeit hineinzuwirken, zeich-

net nicht nur die Hegelʼsche Auffassung von der attischen Tragödie, sondern auch

die Performance-Kunst aus.

Die Performance-KünstlerInnen, so könnte man mit Hegel sagen, treten als

heroische Charaktere zum Kampf um Freiheit an. Sie wissen um die Dichotomi-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 139

en, die den heutigen „Weltzustand“ bestimmen, entscheiden sich für eine Seite

und tragen die Konsequenzen ihres Widerstandes gegen die andere Seite mit al-

len Implikationen. Als tragische Charaktere, die sich für ihre Sache dem „Anderen“

vollständig aussetzen, bringen sie den Kampf der dichotomen Aspekte der Sitt-

lichkeit und Freiheit „auf die Bühne“. Es ist der Streit zwischen dichotomen Polen,

ob nun Mann und Frau, Individuum und Kollektiv, Herrschaft und Knechtschaft,

Privatheit und Öffentlichkeit oder zwischen KünstlerInnen und RezipientInnen,

den es in der Performance auszutragen gilt, mit dem Ziel einen gesellschaftlichen

und politischen Wandel anzustoßen. Es geht hier darum, mit aller Konsequenz,

mit aller Kraft für die eigene Überzeugung einzutreten und selbst dann nicht zu-

rückzuweichen, wenn der Preis für dieses Einstehen womöglich höher ist als das

tatsächliche Resultat des Kampfes.

Dies sind also die positiven Bezugspunkte der Hegel’schen Ästhetik, die für ei-

ne Philosophie der Performance-Kunst dienlich sind, jedoch erscheint in Hegels

Konzept der dialektischen Versöhnung letztlich doch das Allgemeinen als das Vor-

rangige, sodass die angestrebte Versöhnung sich vielfach als eine „falsche“ erweist.

Hegel fordert zwar die Dialektik zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen,

gewährt aber tendenziell dem Allgemeinen die Vorherrschaft, da er das Besonde-

re „gar nicht so furchtbar ernst nimmt“89, wie zum Beispiel Adorno konstatiert.

Dieser Vorrang des Allgemeinen, des männlichen Prinzips vor dem weiblichen,

erscheint als eine maßgebliche Schwierigkeit in der Fruchtbarmachung der He-

gelʼschen Kunstphilosophie für die Performance-Kunst, denn er ist genau das, was

explizit von Performance-Künstlerinnen90 angefochten wird und was auch im Zen-

trum der Kritik Adornos steht.

Diese genderpolitische Schwierigkeit kommt auch deutlich in Hegels Interpre-

tation der Antigone zum Tragen, denn indem er beide Schicksale als gleicherma-

ßen gerecht erachtet, den Tod der Antigone und den Verlust von Frau und Sohn

des überlebenden Kreon91, spricht er sich in letzter Konsequenz auch hier für das

männliche Prinzip und folglich für die patriarchale Ordnung, für das Recht des

Staates aus. Nicht zuletzt deshalb unterscheidet sich wohl seine Interpretation der

89 Vgl. Adorno, TheodorW. (2006): Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit. Frankfurt

am Main, 63.

90 An dieser Stelle sei daran erinnert, dass gerade die Performance-Kunst in den 1960er- und

1970er-Jahren zu dem Medium wurde, in dem Künstlerinnen politische Kritik an den patri-

archalen Geschlechterverhältnissen und der ihnen zugeschriebenen Rolle in der Kunstwelt

übten.

91 Sophokles lässt deshalb „nicht nur die Antigone leiden und untergehen; im Gegenteil sehen

wir ebenso sehr den Kreon durch den schmerzlichen Verlust seiner Gattin und des Haimon

gestraft, die durch den Tod der Antigone gleichfalls ihren Untergang finden“ (Hegel, VÄ II:

69).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


140 Ästhetik der Autonomie

Antigone signifikant von der, die man von den Performance-KünstlerInnen erwar-

ten würde. Denn aus heutiger Sicht scheint doch Antigone, gerade als Opfer eines

starren Systems, eher imRecht zu sein. ImBlick auf Nietzsches Ästhetik erweist sie

sich gerade als das zerrissene Subjekt, das zwar durch ihr heroisches Festhalten an

ihrem Standpunkt scheitert, dem wir aber mit Sympathie und Solidarität begeg-

nen würden, da ihr Untergang gerade das Unrecht ist, gegen das es sich zu wehren

gilt. Hegel geht hier jedoch nicht den in seiner Dramentheorie angelegten Schritt

zu einer Emanzipationsphilosophie aufgrund seines Dogmas letztlicher Harmo-

nie.

Obwohl Hegel in seiner Interpretation der Antigone zwar den Konflikt im Allge-

meinen und auch in seiner Konkretisierung der Rebellion des weiblichen Prinzips

gegen starre Gesetze und damit das Recht Antigones anerkennt, fordert er in letzter

Konsequenz statt der Emanzipation der Antigone die Versöhnung beider Prinzipi-

en, denn gerade in der dialektischen Versöhnung von Objektivität und Subjektivi-

tät92 besteht die Aufgabe der klassischen Kunst und damit auch der Tragödie. Der

Streit als zentrales Moment der Tragödie wird in Antigone also ausgetragen und

vermag ihr die nötige Wirkkraft zu verleihen, aber am Ende siegt für Hegel das

männliche Prinzip und wirft ein patriarchal gefärbtes Bild auf die durch die Tra-

gödie vermittelte Vorstellung von Selbst und Welt, das für die Performance-Kunst

nicht hinnehmbar erscheint. Denn der Performance-Kunst scheint es im Kern um

die Emanzipation aus starren Herrschaftsverhältnissen zu gehen, so wie sie sich

auch im Kampf feministischer Performances gegen die von Hegel gedachte Un-

terordnung des weiblichen Prinzips unter das männliche Prinzip artikuliert, sie

strebt einen siegreichen Ausgang im Sinne der Erstreitung neuer Freiheitsräume

an, nicht jedoch die von Hegel geforderte Versöhnung.

Auch das Ideal der Freiheit, obwohl es nicht nur in der Hegel’schen Betrachtung

attischer Kunst elementar ist, sondern sich auch als Motivation des ethischen und

politischen Strebens der Performance-Kunst erweist, kann nicht ohneWeiteres von

Hegel entlehnt werden, denn der Rahmen, in dem das Individuum sich konstituie-

ren kann, und mithin das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft haben sich

seit Hegels Zeit signifikant gewandelt. Obwohl es also notwendig sein wird, einen

Begriff von »Freiheit« für eine Philosophie der Performance-Kunst zu finden, müssen

doch gerade die Differenzen zur Auffassung Hegels klar herausgestellt werden, um

der Zeit- und Kulturimmanenz der Performance-Kunst gerecht werden zu können.

Eine weitere Schwierigkeit besteht in der Hegelʼschen These vom „Ende der

Kunst“, die die Performance-Kunst nicht hinnehmen kann, da sie gerade auf

künstlerische Wirkweisen setzt, die als Einwände im Sinne eines Rückgriffs auf

92 Vgl. Hegel, VÄ II: 353ff. u. 362ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 141

ein Kunstverständnis erscheinen, dessen notwendigen Verfall93 Hegel mit Sokrates

(und Platon) ab dem 4. vorchristlichen Jahrhundert eingeläutet sieht. Aus seiner

Sicht konsequent, meint Hegel, die Kunst sei am Ende, denn indem Sokrates

die Innerlichkeit, d.h. die Subjektivität ausspricht, forciert er den Untergang der

Polis und etabliert den Grundpfeiler der modernen Welt, den Sieg des Logos über

den Mythos94. Sokrates erscheint so als Symptom des der attischen Sittlichkeit

inhärenten und entfachten Streits zwischen der Polis und der Philosophie bzw.

des Denkens, in dessen Zuge auch die platonische Dichter-Zensur statthaben

konnte95. Die Zeit der Heroen weicht der Zeit des theoretischen Menschen, in

der Kunst geht die Bewunderung zur Rührung über und das feste Pathos des

tragischen Charakters wird durch subjektives Leiden ersetzt96. Wie nach ihm

Nietzsche, der Sokrates als Urbild des theoretischen Menschen begreift, sieht auch

Hegel in Sokrates eine – wenn auch notwendige – Zäsur. Bereits er sieht also

den Wechsel vom Mythos zur Theorie, vom Gefühl zur Vernunft (in Anlehnung

an die Dichter-Zensur Platons), vom Individuum zum Subjekt, von der aktiven

Teilhabe an gesellschaftlichen Gestaltungsprozessen zu Innerlichkeit undMoral als

Wendepunkt, indem sich auch die Kunst der attischen Polis als Mittel der Selbst-

und Weltvermittlung überflüssig macht97, bis sie schließlich als postromantische

Kunst endgültig (ihren höchsten Möglichkeiten nach) eine vergangene ist.

Auch wenn Hegels dialektische Weltgeistentwicklung dabei nicht vorsieht, zu

einem derartigen Kunstverständnis zurückzukehren, wie es die attische Polis aus-

93 Der Ausgang aus der Kunst, die Erkenntnis, dass die Kunst nichtmehr das geeigneteMedium

zur Darstellung tiefstermenschlicher Interessen ist, sondern dies vielmehr die reflexive Sub-

jektivität, die Wissenschaft und Religion zu leisten vermögen, führt auch zu einem Ausgang

aus der Individualität, die sich innerlich wird und das Interesse an der Wirklichkeit und dem

Staat verliert (vgl. Hegel, VPG: 329).

94 Vgl. Hegel, VPG: 292f u. 326ff. „Sokrates, indem er es der Einsicht, der Überzeugung anheim-

gestellt hat, den Menschen zum Handeln zu bestimmen, hat das Subjekt als entscheidend

gegenVaterlandundSitte gesetzt und sich somit zumOrakel imgriechischen Sinne gemacht.

[...] Durch die aufgehende innere Welt der Subjektivität ist der Bruch mit der Wirklichkeit

eingetreten. Wenn Sokrates selbst zwar noch seine Pflichten als Bürger erfüllte, so war ihm

doch nicht dieser bestehende Staat unddessenReligion, sondern die Gedankenwelt diewah-

re Heimat. [...] Das Prinzip des Sokrates erwies sich als revolutionär gegen den athenischen

Saat; denn das Eigentümliche dieses Staates ist, daß die Sitte die Form ist, worin er besteht,

nämlich die Untrennbarkeit des Gedankens von dem wirklichen Leben“ (Hegel, VPG: 329).

95 Vgl. Hegel, VPG: 326f. u. 330. „Der Schüler des Sokrates, Platon, verbannte aus dem Staate

den Homer und Hesiod, die Urheber der religiösen Vorstellungsart der Griechen, denn er

verlangte eine höhere, dem Gedanken zusagende Vorstellung von dem, was als Gott verehrt

werden soll“ (Hegel, VPG: 329). In diesem Kontext fiel dann auch die Kunst der Zensur an-

heim.

96 Vgl. Hegel, VÄ III: 546.

97 Vgl. Hegel, VPG: 323.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


142 Ästhetik der Autonomie

zeichnete – da um das Ziel, den „Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit“98 zu

erreichen, die einzelnen Stadien durchlaufen und überwunden werden müssen,

um zum Absoluten zu gelangen –, soll doch mit Blick auf die Hegelʼsche These

vom „Ende der Kunst“ gefragt werden, ob die Performance-Kunst als Revitalisie-

rung des heroischen KünstlerInnen-Begriffs und als Transformationsimpuls ihrer

RezipientInnen in eigenverantwortliche BürgerInnen verstanden werden kann, die

ihr Recht und ihre Pflicht auf konstruktive Mitgestaltung der Gesellschaft im Lich-

te individueller Freiheit durch die Kunst erkennen und nutzen. Mit Blick auf die

Hegelʼschen Grundannahmen und die Wesensmerkmale einer Kunst, die für die

individuelle Lebensführung jedes Einzelnen relevant ist, stellt sich in Bezug auf

Performance-Kunst also die Frage, ob sie als zentraler Aspekt der Selbsterkennt-

nis begriffen werden kann, ob sie Lebensprozess zu sein vermag, der auf die Ge-

sellschaft zurückwirkt, ob sie zum eigenverantwortlichen Handeln aufzurufen im-

stande ist und ob wir vor ihr womöglich wenn nicht die „Knie beugen“, so doch

existenzielle Erschütterung erfahren können.

2.2 Kunst und Rausch: Das zerrissene Subjekt bei Nietzsche

FriedrichWilhelmNietzsche (1844-1900) ist einer der einflussreichsten Kritiker des

autonomen Kunstverständnisses. Für ihn ist Kunst das Prinzip der Lebenspraxis,

„[d]enn nur als aesthetisches Phänomen ist das Dasein und die Welt ewig gerecht-

fertigt“99. Der totalen Autonomisierung des Kunstbegriffs in der Romantik stellt

Nietzsche einen Kunstbegriff entgegen, der vom Leben und der Lebendigkeit nicht

zu trennen ist, und fordert so die Überwindung der traditionellen Ästhetik, denn

Kunst – also Lebensform – muss „gefeiert“100 werden. Nietzsche wendet sich ent-

schieden sowohl gegen die Trennung von Kunst und Leben als auch gegen die Re-

duktion der Kunst auf ästhetische Kunstobjekte101. Sein Begriff der Kunst zielt in

seiner frühen, erstmals 1872 veröffentlichten Schrift Die Geburt der Tragödie aus dem

98 Hegel, VPG: 32.

99 Nietzsche, Friedrich (1988): Die Geburt der Tragödie [KSA 1]. In: Friedrich Nietzsche: Sämt-

liche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von Giorgio Col-

li und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 47. Alle im Folgenden verwendeten

Nietzsche-Texte werden nach dieser kritischen Studienausgabe zitiert. Die Geburt der Tragödie

wird bei weiteren Nennungen mit dem Sigel GT bezeichnet.

100 Nietzsche äußert sich in denNachgelassenen Fragmenten 1880-1882 zur Kunst als Festwie folgt:

„Ichwill gegendieKunst der Kunstwerke einehöhereKunst lehren: die der Erfindung von Fes-

ten“ (Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1880-1882 [KSA 9]. In: Friedrich

Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben

von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 506).

101 Vgl. Wall, 2006: 74f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 143

Geiste der Musik102, in der er die Produktions-Ästhetik einer Kunst-Religion entwi-

ckelt, ebensowie in seiner letzten Schaffensphase103 auf einen umfassenden Begriff

aller schöpferischen Leistungen des Menschen ab104.

Nietzsche weist in seiner Tragödien-Schrift, in der er letztlich eine Philosophie

des Rausches105 und damit einhergehend eine Konzeption des zerrissenen Indivi-

duums entwickelt, das Dionysische als Kunsttrieb des vorsokratischen Griechen-

land, um den es im Folgenden vorrangig gehen soll, als jenen aus, der einige der

wesentlichen Elemente der Performance-Kunst bereits in sich trägt. Im Dionysi-

schen werden die Menschen zu KünstlerInnen, die „zugleich Subject und Object,

zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer“ sind. Als KünstlerInnen sind sie von

ihrem „individuellen Willen erlöst und gleichsamMedium“106. Der Kunst kann mit

theoretischer Reflexion, mit dem Wissen der ZuschauerInnen, ein Kunstwerk vor

sich zu haben und keine empirische Realität, nicht beigekommen werden, sodass

sich Nietzsche für die Widergeburt der „aesthetischen“ RezipientInnen ausspricht

und gegen die intellektualisierte, „kritische“ Kunstkennerschaft, die für die tragi-

sche Wirkung nicht empfänglich ist. Nietzsche konzipiert so eine Ästhetik, in der

der Mensch selbst zum Kunstwerk wird, und nimmt die zentralen Elemente ei-

ner Lebenskunst, einer Kunst, die vom Leben des Einzelnen nicht zu trennen ist,

bereits vorweg107.

Abzielend auf die Performance-Kunst werde ichmich im Folgenden hauptsäch-

lich der Darstellung und Interpretation des Begriffspaars »dionysisch« und »apol-

102 Nietzsche selbst bezeichnete seine frühe Kunstphilosophie in dem der zweiten Ausgabe der

Tragödie-Schrift vorangestellten Versuch einer Selbstkritik, da sie die Schopenhauerʼsche dua-

listische Willensmetaphysik aufgriff, ironisch als „Artisten Metaphysik“ (Nietzsche, GT, KSA

1: 21).

103 Nietzsches Denkenwird oft in drei Phasen unterteilt, dieWalter Schulz folgendermaßen for-

muliert: Der Wandel im Denken Nietzsches (und somit auch seiner Ästhetik) vollzieht sich

im Fortschreiten vom Bejahenden-Verehren zum freien Geist. Es ist eineWandlung vom „Du

sollst“ (dem tragsamen Geist vorgegebener Werte) zum „Ich will“ (dem Geist, der sich zur

Freiheit eines neuen Schaffens entschließt) und schließlich zum einfachen „Ich bin“ (zu ei-

nem in sich ruhenden kindlichen Geist). In seiner zweiten, der sogenannten positivistischen

oder aufklärerischen Schaffensphase, rückt er sowohl von seinemWagner-Bild als auch von

seiner ursprünglichen und finalen Kunstauffassung ab. Trotz der Veränderungen, die seinen

Denkweg prägen, zieht sich eine Konstante durch seine gesamte Philosophie: Die radikale

Abkehr von der traditionellen Vernunftmetaphysik zugunsten einer Metaphysik des Lebens

(vgl. Schulz, Walter (1985): Metaphysik des Schwebens. Untersuchungen zur Geschichte der

Ästhetik. Pfullingen, 44).

104 Vgl. Thorgeisdottir, Sigridur (1996): Vis creativa. Kunst und Wahrheit in der Philosophie

Nietzsches. Würzburg, 27.

105 Die Relevanz des Rausches in der Philosophie Nietzsches schlägt sich zum Beispiel auch im

Futurismus und explizit in Marinettis Auffassung von Kunst nieder (siehe hierzu Kapitel 1.1).

106 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 47f.

107 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 30, 53 u. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


144 Ästhetik der Autonomie

linisch« zuwenden, wobei es vorrangig um die Interpretation und Rechtfertigung

des Dionysischen, des Rauschhaften zu tun ist, da das Dionysische in besonderem

Maße für eine philosophische Betrachtung der Performance-Kunst fruchtbar zu

sein scheint.

2.2.1 Dionysos als Archetyp der Tragödie

Ausgangspunkt für den künstlerischen Schaffensdrang der Menschen des vorso-

kratischen Griechenland ist Nietzsche zufolge das grundlegende, sich durch tief

empfundene Verzweiflung und durch Leid auszeichnende Lebensgefühl der Hel-

lenen, das sich in der „Weisheit des Silen“108 ausdrückt: Es wäre besser, nie gebo-

ren worden zu sein. Um angesichts dieser Erkenntnis überhaupt leben zu können,

brauchen die Hellenen Kunst, denn allein die Kunst, die „rettende“ und „heilkundi-

ge Zauberin“, vermag „jene Ekelgedanken über das Entsetzliche und Absurde des

Daseins in Vorstellungen umzubiegen, mit denen sich leben lässt“109. Die Kunst

entstammt dabei einem Kunsttrieb, der zugleich ein Lebenstrieb ist. Sie ist al-

so nicht auf ein sekundäres Bedürfnis, sondern auf einen Trieb zurückzuführen

und folglich nichts Zufälliges oder Willkürliches, sondern etwas Lebensnotwendi-

ges. Nietzsche konkretisiert diesen Kunsttrieb in der Analyse der „Duplicität“ der

„künstlerischen Mächte“ des Dionysischen und des Apollinischen, die aus der Na-

tur selbst „ohne Vermittlung des menschlichen Künstlers“ hervorbrechen110.

Die Empfindung des „Schrecken[s] und [der] Entsetzlichkeit des Daseins“111

wird also zurWurzel der hellenischen Kultur, und im Kampf des hellenischen „Wil-

lens“ gegen die Weisheit des Silen entsteht zunächst die apollinische Kunst. Von

diesem Lebens- und Kunsttrieb motiviert, erschufen die Hellenen die olympische

Welt und hielten so ihrem Pessimismus einen verklärenden Spiegel vor, während

sie mit der apollinischen Kunst eine „verführende Ergänzung und Vollendung des

108 Silenwurde von KönigMidas gefragt, „was für denMenschen das Allerbeste undAllervorzüg-

lichste sei“. Silen antwortet Midas: „Das Allerbeste ist für dich gänzlich unerreichbar: nicht

geboren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein. Das Zweitbeste aber ist für dich – bald zu ster-

ben“ (vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 35). Den Überlieferungen zufolge ist Silen ein stets betrun-

kener und wenig wahrheitsliebender, aber weiser Satyr. Er ist der Erzieher des Dionysos, der

mit ihm und einer wilden Herde Satyren undMainaden über die ganzeWelt wanderte. Einst

von König Midas nach einer langen Jagd durch denWald gefangen, berichtete er dem König

fünf Tage und Nächte von fernen Ländern und wundersamen Dingen, bevor Midas ihn zum

Lager des Dionysos zurückbrachte und zumDank vonDionysos den folgenschwerenWunsch,

dass sich alles, was er berührt, in Gold verwandeln sollte, erfüllt bekam; so eine Variante der

Sage, auf die sich auch Nietzsche bezieht (vgl. Ranke-Graves, Robert von (2003): Griechische

Mythologie. Quellen und Deutungen. Reinbek bei Hamburg, 91, 117 u. 255).

109 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 57.

110 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25 u. 30.

111 Nietzsche, GT, KSA 1: 35.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 145

Daseins“ schufen. Durch den „apollinischen Schönheitstrieb“ wurde die „titani-

sche Götterordnung des Schreckens“ langsam zur „olympischenGötterordnung der

Freude“112.

Der ursprünglich die griechische Kultur prägende Trieb ist folglich das Apolli-

nische,die „Kunstwelt des Traumes“. Sie ist die „Kunst des Bildners“, des von dem

„Wahrhaft-Seienden“ und „Ur-Einen“, dem ewig „Widerspruchsvollen“, das schon

Heraklit als Vater aller Dinge begriffen hatte, „erlösenden Scheins“113. Sie wird mit

dem Gott Apoll114, dem „scheinenden“ und „wahrsagenden“ Gott der „bildnerischen

Kräfte“ und der Mäßigung, dem Herrscher über den „schönen Schein und die in-

nere Phantasie-Welt“, dem Gott des principium individuationis, den Nietzsche als

Vater der ganzen olympischen Welt begreift, assoziiert115. Der „schöne Schein der

Traumwelt, in deren Erzeugung jeder Mensch voller Künstler ist, ist die Vorausset-

zung aller bildenden Kunst“116 und spiegelt sich vor allem in der dorischen Kunst

wider. Der apollinische Imperativ ist das Individuum, ist die Einhaltung der Gren-

zen des Individuums, seine ethischen Prinzipien sind die Selbsterkenntnis und

Mäßigung117.

Die apollinische Kunst ist demnach gekennzeichnet durch die dem „schönen

Schein“ gehorchende „Gestalt“ der „Statue“, die dem Gesetz der „massvolle[n] Be-

grenzung“ und der „weisheitsvolle[n] Ruhe des Bildnergottes“ unterliegt. Sie ist

frei von „wilden Regungen“ und „sonnenhaft“, ihre Musik ist dorische Architek-

tur in Kithara-Tönen118. Die apollinische Kunst, die „freudige Nothwendigkeit der

112 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 36ff.

113 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25f. u. 38ff.

114 Apollon, der Sohn des Zeus und der Leto, wird mit – freilich meist unglücklichen – Liebes-

abenteuern ebenso assoziiert wie mit den Blättern des Lorbeerbaums. Von Pan lernte er die

Kunst der Prophezeiung und übernahm das delphische Orakel. ImmusikalischenWettstreit

trat er siegreich mit seiner siebensaitigen Leier zuerst gegen den Flöte spielenden Marsyas

und später gegen Pan an und sicherte sich so den Rang eines Gottes der Musik. Indem er die

Kyklopen tötete, zog er sich denZorndes Zeus zu, der ihn zur Strafe in denTartaros verbannen

wollte. Leto konnte jedoch durch ihr Flehen die Strafe mildern und so musste Apollon statt-

dessen ein Jahr harte Arbeit in den Schafställen des Königs Admetos von Pherai verrichten.

Fortan predigte er Bescheidenheit. Zu seinem Credo wurden die Sätze „Kenne dich selbst!“

und „Nichts im Übermaß!“, auf die auch die Nietzscheʼsche Deutung rekurriert (vgl. Ranke-

Graves, 2003: 65ff.). Ranke-Graves betont überdies: „Im Klassischen Zeitalter kamen Musik,

Poesie, Philosophie, Astronomie, Mathematik, Medizin, Naturwissenschaft unter Apollons

Kontrolle. Als Feind alles Barbarischen trat er für Mäßigung in allem ein. [...] Wegen der

Parallelen zwischen ihm und dem Kinde Horus, einer Personifikation der Sonne, wurde er

schließlich auch als Sonne angebetet“ (Ranke-Graves, 2003: 70).

115 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 27f. u. 34.

116 Nietzsche, GT, KSA 1: 26.

117 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32 u. 40.

118 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 26, 28, 33 u. 563.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


146 Ästhetik der Autonomie

Traumerfahrung“, ist es nun, die –wie der „Schleier derMaja“119 –das elende Leben

erträglich macht und den so dringend notwendigen Trost spendet, denn: „[M]itten

in einer Welt voll Qualen [sitzt] ruhig der einzelne Mensch, gestützt und vertrau-

end auf das principium individuationis“120. In der Scheinhaftigkeit der Traumwelt

zieht die „ganze göttliche Komödie des Lebens“ am „künstlerisch erregbaren Men-

schen“ vorbei. Aus den Bildern dieser „Wirklichkeit des Traumes“ deutet er sich

das Leben und übt sich gleichsam für dasselbe. Die „unerklärliche Heiterkeit“ der

homerischen Zeit, die „Naivität“ der träumenden Griechen, resultiert Nietzsche

zufolge bereits aus dem „vollkommene[n] Sieg der apollinischen Illusion“, mit der

sie die Realität durch ein „Wahnbild“ fortwährend überwanden beziehungsweise

verdeckten und verschleierten, indem sie sich die Olympier als „Mittelwelt“ schu-

fen121.

In diese auf Verschleierung und Beruhigung, auf Reflexion undKontemplation,

auf Schönheit, Harmonie und Ebenmaß und das principium individuationis set-

zende Kunst der apollinischen Griechen, in die Heiterkeit des homerischen Grie-

chentums, bricht nun von außen das „orgiastische“, rauschhaft-ekstatische, „tita-

nisch-barbarische“ „dionysische“ Prinzip hinein, das „im Rausch dieWahrheit“, die

Weisheit des Silen spricht. Die „Selbstvergessenheit der dionysischen Zustände“

steht dem Apollinischen, dem „Individuum mit all seinen Grenzen und Maßen“

diametral entgegen und äußert sich in der „erschütternden Gewalt“ der dionysi-

schen Musik122. Das Dionysische,das Nietzsche zufolge kulturhistorisch ein altbe-

kanntes und weitverbreitetes Prinzip ist, konnte sich jedoch nur Bahn brechen,

da es eben nicht nur als Fremdeinwirkung, sondern als latenter Urgrund ohnehin

schon im Griechentum vorhanden war. Die „Philosophie des Waldgottes“ wurde

von den apollinischen Griechen durch Schaffung der olympischen Welt bis dahin

schlicht verschleiert oder – wenn man so will – verdrängt123. So entbrannte im 6.

Jahrhundert ein steter Kampf zwischen dem Apollinischen und demDionysischen.

119 Māyā ist in der indischen Mythologie einerseits die Göttin der Illusion, durch deren Schleier

der Mensch die Welt getrübt wahrnimmt, andererseits ist sie ein Prinzip. Als Prinzip steht

māyā für die kosmische Illusion, die Irrealität, das Nicht-Sein und für magische Macht, die

sich in der kosmischen Schöpfung manifestiert. Darüber hinaus bezeichnet sie die individu-

elle Erfahrung der Blindheit und wird mit dem Unwissen und dem Traum verbunden (vgl.

Eliade, Mircea (1979a): Geschichte der religiösen Ideen. Band 2: Von Gautama Buddha bis zu

den Anfängen des Christentums. Freiburg/Basel/Wien, 51 u. Eliade,Mircea (1979): Geschichte

der religiösen Ideen. Band 1: Von der Steinzeit bis zu denMysterien von Eleusis. Freiburg/Ba-

sel/Wien, 190).

120 Nietzsche, GT, KSA 1: 28.

121 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 27f. u. 35ff.

122 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32f. u. 40f.

123 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 31f. u. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 147

Der Schleier der Maja, der die Weisheit des Silen erträglich machen sollte, so-

wie das principium individuationis wird von Dionysos124, dem tragischen Helden

par excellence, zerrissen. Nietzsche entwickelt seinen Begriff des Dionysischen aus

dem Mythos des Dionysos Zagreus, dem Jäger, dem „zerrissenen“ Dionysos. Er ist

der „leidende Dionysos der Mysterien“, der die „Leiden der Individuation“ an sich

selbst erfahren hat. Die Zerreißung des Dionysos – in der Existenz als Zerstückel-

ter ist er zugleich sanftmütiger Herrscher und grausamer, verwilderter Dämon –

kommt dabei einer Umwandlung in die vier Elemente gleich, der Zustand der In-

dividuation hingegen ist der „Quell und Urgrund allen Leidens, als etwas an sich

Verwerfliches“125. Über diese Zerreißung im Rausch, worin sich Dionysos der Zer-

stückelung preisgibt, um eine Erschütterung herbeizuführen, entwirft Nietzsche

eine Ästhetik der tragischen Zerstörung des Subjekts.

An den Einfluss „narkotischer Getränke“ oder an die „gewaltigen“, lustvoll-or-

giastischen nächtlichen Feiern zu Ehren des Dionysos, an die Mänadenfeste126, bei

denen alle zwei Jahre zurWintersonnenwende die Feiernden durch dieWälder lau-

fen, sich in Ekstase tanzen, in Satyre verwandeln und die Zerreißung des Dionysos

124 Dionysos (der gehörnte undmit einer Schlangenkrone geschmückte Gott desWeines) ist der

Sohn des Zeus, der auf Befehl Heras von den Titanen als Neugeborener in Stücke gerissen

wurde. Seine Großmutter Rhea sammelte alle Teile und setzte ihn wieder zusammen. Von

Hermes wurde er auf Befehl des Zeus, um ihn vor Hera zu verstecken, in eine Ziege oder

einen Widder verwandelt und in die Obhut der Nymphen auf dem helikonischen Berg Ny-

sa gegeben, wo er den Wein entdeckte. Hera erkannte Dionysos dennoch und bestrafte ihn

daraufhinmitWahnsinn. Mit seinem Erzieher Silen und einer wilden Herde von Satyren und

Mainadenwanderte er, bewaffnetmit dem Thyrsosstab, Schwertern, Schlangen und lärmen-

den Instrumenten, über die ganze Welt. Er errang militärische Erfolge und gründete große

Städte, bis er endlich seine Anbetung in der ganzen Welt erzwungen hatte. Als Dionysos’

größtes Verdienst gilt jedoch die Ausbreitung derWeinkultur in Europa, Asien undNordafri-

ka, denn er lehrte überall die Kunst des Weinbaus (vgl. Ranke-Graves, 2003: 91ff.).

125 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 71f.

126 Gerade die zur Verdeutlichung desDionysischen so zentralenMänadenfeste beschreibtHans

Peter Duerr sehr treffend, wenn er auf die ekstatische und orgiastischeWildheit dieser Feste

hinweist, in der das Moment der „Wilden Jagd“ deutlich hervortritt. Die ekstatischen „Jäge-

rinnen“ tosten wie die Erinnyen „zwischen den Zeiten“, in Panther-, Reh- oder Fuchsfelle ge-

hüllt, den Thyrsos in der Hand, durch die Landschaft. Sie brachten Chaos in die Ordnung und

beendeten für kurze Zeit dieHerrschaft derHerren über die Sklaven. Insbesondere die unter-

jochten vor-griechischenGesellschaften und diemarginalisierten Teile der Bevölkerung, also

Frauen und Sklaven, huldigten dem Dionysos Zagreus in diesem Fest (vgl. Duerr, Hans Peter

(1984): Traumzeit. Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation. Frankfurt am Main,

50f.). Und auch Schiller führt uns dies bildlich vor Augen, wenn er schreibt: „Und schauerlich

gedreht im Kreise / Beginnen sie des HymnusWeise, / Der durch das Herz zerreißend dringt,

/ Die Bande um den Sünder schlingt. / Besinnungsraubend, herzbetörend / Schallt der Er-

innyen Gesang, / Er schallt, des Hörers Mark verzehrend, / Und duldet nicht der Leier Klang“

(Schiller, Friedrich (1976): Die Kraniche des Ibykus. In: Friedrich Schiller.Werke in drei Bänden

(Band II). München, 761).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


148 Ästhetik der Autonomie

wiederholen, indem sie eine Ziege zerstückeln und verspeisen und „in deren Stei-

gerung das Subjective zu völliger Selbstvergessenheit hinschwindet“, erinnert er,

um diesen „Hexentrank“ aus „Wollust und Grausamkeit“ vor Augen zu führen127.

In der KonzeptionNietzsches steht dasDionysische für denRausch und dasOr-

giastische, für die Vertiefung des Unerträglichen ins Rauschhafte, für die Rückbin-

dung an das „Ur-Eine“ sowie die Auflösung der Grenzen des Individuums: für das

Tragische als Freude an der Vernichtung des Individuums, durch die die Ewigkeit

des Willens erfahrbar wird. Das dionysische Prinzip geht mit der „wonnevolle[n]

Verzückung“ beim Zerbrechen des principium individuationis einher. Der Mensch

geht im Klang der dionysischen Musik in den Lebensstrom ein, überwindet die

Grenzen zu seinem Gegenüber und wird eins mit der Natur. Das „Ur-Eine“ offen-

bart sich ihm, indem der Einzelne vernichtet und in ein mythisches Einheitsemp-

finden erlöst wird128, denn „etwas Nieempfundenes drängt sich zur Aeusserung,

die Vernichtung des Schleiers der Maja, des Einssein als Genius der Gattung, ja

der Natur“129. Hier liegt für Nietzsche die Quelle der tragischen Kunst. Für ihn ist

die dionysische Feier der eigentliche Urgrund der Tragödie, an deren Anfang der

dithyrambische Satyrchor steht.

Im dithyrambischen Satyrchor – einem Chor aus Naturwesen, die hinter aller

Zivilisation als ewig sie selbst Bleibende leben – verwandelt sich der dionysische

Grieche selbst in einen Satyr, in ein „Urbild des Menschen“, in den „Ausdruck sei-

ner höchsten und stärksten Regungen“, in den „mitleidenden Genossen des Dio-

nysos“, der das dionysische Leid erfährt, indem er selbst zerstückelt wird, und so

selbst zum „Weisheitsverkünder“ der Natur wird. So ist es dem Satyrchor möglich,

das Dasein wahrhaftiger, wirklicher und vollständiger als das Apollinische abzu-

bilden130.

„Die dionysische Erregung ist im Stande, einer ganzen Masse diese künstlerische

Begabung mitzutheilen, sich von einer solchen Geisterschaar umringt zu sehen,

mit der sie sich innerlich eins weiss. Dieser Prozess des Tragödienchors ist das

dramatische Urphänomen: sich selbst vor sich verwandelt zu sehen und jetzt zu

handeln, als ob man wirklich in einen anderen Leib, in einen andern Charakter

eingegangen wäre. [...] [H]ier ist bereits ein Aufgeben des Individuums durch Ein-

kehr in eine fremde Natur. Und zwar tritt dieses Phänomen epidemisch auf: ei-

ne ganze Schaar fühlt sich in dieser Weise verzaubert. [...] [D]er dithyrambische

Chor ist ein Chor von Verwandelten, bei denen ihre bürgerliche Vergangenheit,

127 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 28f. u. 32.

128 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 28ff.

129 Nietzsche, GT, KSA 1: 33.

130 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 55 u. 58ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 149

ihre sociale Stellung völlig vergessen ist: sie sind die zeitlosen, ausserhalb aller

Gesellschaftssphären lebenden Diener ihres Gottes geworden.“131

Der Chor ist für Nietzsche der Inbegriff der Tragödie, denn „die Tragödie ist aus

dem tragischen Chore entstanden [...] [sie war] ursprünglich nur Chor und nichts

als Chor“132. In dieser ursprünglichen Tragödie lebte der „Satyr als der dionysische

Choreut“ in einer religiösenWirklichkeit unter den Sanktionen des Mythos’. In der

durch den Satyrchor vermittelten Ursprünglichkeit fühlt sich der „Culturmensch“

aufgehoben, denn die Klüfte zwischen Staat und Gesellschaft sowie zwischen den

einzelnen Menschen werden in einem „übermächtigen Einheitsgefühl“ aufgeho-

ben, „welches an das Herz der Natur zurückführt“133.

„Jetzt ist der Sklave freier Mann, jetzt zerbrechen all die starren, feindseligen

Abgrenzungen, die Noth, Willkür oder ‚freche Mode‘ zwischen den Menschen

festgesetzt haben. Jetzt, bei dem Evangelium der Weltharmonie, fühlt sich Jeder

mit seinem Nächsten nicht nur vereinigt, versöhnt, verschmolzen, sondern eins,

als ob der Schleier der Maja zerrissen wäre und nur noch in Fetzen vor dem

geheimnissvollen Ur-Einen herumflattere. Singend und tanzend äussert sich der

Mensch als Mitglied einer höheren Gemeinsamkeit [...] Aus seinen Gebärden

spricht die Verzauberung [...] als Gott fühlt er sich, er selbst wandelt jetzt so

verzückt und erhoben, wie er die Götter im Traume wandeln sah. Der Mensch

ist nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk geworden: Die Kunstgewalt der ganzen

Natur, zur höchsten Wonnebefriedigung des Ur-Einen, offenbart sich hier unter

den Schauern des Rausches.“134

In einem ekstatischen Herausgehen über die reale Welt mit all ihren Grauen, Lei-

den und Qualen trennt sich der dionysische Zustand von der alltäglichenWirklich-

keit ab. Diese ekstatische Verwandlung, diese Verzauberung, in der alle Beteiligten

zu unbewusstenMitspielern werden, ist ein Kernelement des Dionysischen und die

Voraussetzung aller dramatischen Kunst. Wenn die alltägliche Wirklichkeit dann

jedoch wieder ins Bewusstsein tritt, empfindet der dionysische Mensch Ekel und

einen willensverneinenden Zustand.Wie Hamlet erkennt der dionysische Mensch,

nachdem er „einen wahren Blick in das Wesen der Dinge getan hat“, dass sein

Handeln nichts am „ewigen Wesen der Dinge ändern“ kann, und empfindet es als

Zumutung, die aus den Fugen geratene Welt wieder einzurichten: Es ekelt ihn.

Erst indem der dionysische Mensch in der Verwandlung eine Vision außer-

halb seiner selbst als apollinische Vollendung seines Zustands sieht, erst indem

sich der dionysische Chor immer wieder in einer apollinischen Bildwelt entlädt,

131 Nietzsche, GT, KSA 1: 61.

132 Nietzsche, GT, KSA 1: 52.

133 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 55f.

134 Nietzsche, GT, KSA 1: 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


150 Ästhetik der Autonomie

kann er der „buddhaistischen Verneinung des Willens“ in der Versöhnung der bei-

den antagonistischen Kunsttriebe entgehen. Erst durch die „Umschleierung durch

die Illusion“ wird Handeln nach der Erkenntnis der Grausamkeit der Welt wieder

möglich135.

So kommt es schließlich nach langen Kämpfen und trotz der sie letztlich

trennenden „unüberwindbaren Kluft“ zur Synthese, zu einer Versöhnung, zu

einem „Bruderbund“ beider Triebe, die einander in ihrer Dichotomie bedür-

fen. „Als gemeinsames Ziel beider“ entsteht die attische Tragödie136. Erst dieser

„Friedensschluss“ ließ, so Nietzsche, aus dem Barbarisch-Dionysischen ein künst-

lerisches Phänomen werden und ermöglichte dem apollinischen Griechen die

Selbsterkenntnis, dass sein apollinisches Bewusstsein die dionysische Welt nur

wie ein Schleier verhüllt.Der Moment der Synthese beider Triebe gilt Nietzsche

als „der wichtigste Moment in der Geschichte des griechischen Cultus“, dessen

Umwälzungen überall sichtbar waren137. Denn obwohl beide Kräfte auch einzeln

imstande waren, den Menschen aus dem Pessimismus des Silen zu erlösen,

erscheint Nietzsche die Synthese in der attischen Tragödie als Königsweg der

Erlösung durch Kunst; und so sollten beide fortan in „immer neuen auf einan-

der folgenden Geburten, und sich gegenseitig steigernd, das hellenische Wesen

beherrsch[en]“138.

Das „Wesen der Tragödie“ besteht in der „Manifestation und Verbildlichung

dionysischer Zustände, als sichtbare Symbolisierung der Musik, als die Traum-

welt eines dionysischen Rausches“139. Dionysos, der ursprünglich nicht wahrhaft

vorhanden war, wird jetzt zum Bühnenhelden und zum Mittelpunkt der Vision.

Dem dithyrambischen Chor kommt die Aufgabe zu, das Publikum so zu erregen,

dass es, wenn der tragische Held die Bühne betritt, diesen nicht als maskierten

Schauspieler, sondern als leibhaftigen Gott wahrnimmt.Nun „redet Dionysos nicht

mehr durch Kräfte, sondern als epischer Held, fast mit der Sprache Homers“140.

Der Chor wird zur notwendigen Voraussetzung des Dramas141 und der tragische

Mythos zur „Verbildlichung dionysischer Weisheit durch apollinische Kunstmit-

tel“142. In der Tragödie zeigt sich also das Dionysische als Urgrund, „als die ewige

und ursprüngliche Kunstgewalt, die überhaupt die ganzeWelt der Erscheinung in’s

Dasein ruft: in deren Mitte ein neuer Verklärungsschein nöthig wird, um die be-

lebte Welt der Individuation im Leben festzuhalten“143. Der Künstler der attischen

135 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 56ff.

136 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25, 41f. u. 140.

137 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32ff.

138 Nietzsche, GT, KSA 1: 41.

139 Nietzsche, GT, KSA 1: 95.

140 Nietzsche, GT, KSA 1: 64.

141 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 63.

142 Nietzsche, GT, KSA 1: 141.

143 Nietzsche, GT, KSA 1: 155.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 151

Tragödie ist zugleich Rausch- und Traumkünstler geworden, der fortan die dio-

nysische Erkenntnis zur bildlichen Anschauung bringt, dass die Individuation der

Urgrund des Übels ist, dass eine Einheit alles Vorhandenen besteht und dass die

Kunst, indem sie die Individuation zerbrechen kann, diese Einheit wieder herzu-

stellen imstande ist144.

Als Beispiel für die attische Tragödie führt Nietzsche Aeschylus’ „Prometheus“

an. Hier realisiert sich genau dieses Konzept, hier wird das Publikum dionysisch

erregt, um dann den Urhelden des Mythos’ in Gestalt des Prometheus auf der Büh-

ne vor Augen geführt zu bekommen145. Doch bereits im „Überhandnehmen der

Charakterdarstellung und der psychologischen Raffinesse“ in der Tragödie des So-

phokles, in der sich der Charakter nicht mehr zum ewigen Typus erweitern lassen

soll, womit das Apollinische in der Bedeutung das Dionysische mehr und mehr

überwiegt, zeichnet sich eine Entwicklung zum „undionysischen Geiste“ ab, die

letztlich im Tod der Tragödie mündet146.

2.2.2 Vom tragischen Griechen zum „Moral-Zärtling“

So läutet Euripides mit der „neueren attischen Tragödie“, mit der er die „aeschy-

leische Tragödie bekämpfte und besiegte“, schließlich den Tod der Tragödie ein147.

Euripides entzaubert die Tragödie, indem er sie profanisiert und den „Mensch[en]

des alltäglichen Lebens“, „die bürgerliche Mittelmässigkeit“, den Zuschauer auf die

Bühne bringt, um ihn „wahrhaft urtheilsfähig zu machen“. Mit dem Ziel bewusster

Erkenntnis führt er den das Stück erklärenden Prolog und am Schluss des Stücks

die Figur des „deus ex machina“ ein, der über die Zukunft der Helden Auskunft er-

teilt. So rahmt er sein eigentliches Drama mit epischen Erzählungen und verbannt

das Dionysische gänzlich von der Bühne. Der Held wird zum „Gladiator“ und der

„deus ex machina“ ersetzt den metaphysischen Trost148.

Geistiger Schirmherr dieser „rationalistischen Methode“ ist Sokrates. Er ist der

neue Gegensatz zumDionysischen, dessen Credo „alles muss bewusst sein, um gut

zu sein“ Euripides in seinem „aesthetischen Sokratismus“ zum Leitsatz „alles muss

verständlich sein, um schön zu sein“ umsetzt149. Mit dem „Tod der Tragödie“ geht

demnach auch die „Geburt der Wissenschaft“ einher. Sokrates ist dabei das „Urbild

des theoretischen Optimisten“, des „theoretischenMenschen“, denn imGlauben an

144 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 30f. u. 73.

145 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 65ff.

146 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 95 u. 113.

147 Auch Hegel sieht, wie in Kapitel 2.1 ausgeführt, den Untergang der Tragödie durch Euripides

eingeläutet.

148 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 75ff., 86 u. 114.

149 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 83ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


152 Ästhetik der Autonomie

die Ergründbarkeit der Natur und der Dinge spricht er dem Wissen und der Er-

kenntnis die Kraft zu, den Irrtum als grundlegendes Übel heilen zu können150. So-

krates und nach ihm Platon, der den Dichter aus dem Staat verbannen wollte, wer-

den zum historischenWendepunkt, zu den Begründern der „sokratisch-alexandri-

nischen Cultur“ beziehungsweise der modernen Rationalität und zu Fürsprechern

einer pädagogischen Kunst, der rationalen und intellektuellen Kunstrezeption151

sowie für die „weibische[...] Flucht vor dem Ernst und dem Schrecken“152.

Mit Sokrates beginnt, Nietzsche zufolge, also das Zeitalter der Vernunftme-

taphysik, das „Zeitalter der Décadence“, dessen Problem ein Hauptthema seiner

Philosophie ist153. Vor dem Hintergrund seines affirmativen Blicks auf die vorso-

kratische Antike entwirft er eine Kritik an der Moderne und der gesamten meta-

physischen Tradition, die sich im Wesentlichen als Kritik an der Vernunft äußert,

die eine unproduktive und einseitige Gelehrsamkeit zur Folge hat und die sich am

durch die Theorie verschleierten Verhältnis zu sich selbst und der Welt zeigt. Der

„contemplative“ Mensch ist nach Nietzsche zum „Zuschauer“ seines Lebens gewor-

den, der sein eigenes Leben nicht mehr erleben, führen und gestalten kann, und

dessen Triebe verarmt sind. Ihm fehlt die „vis creativa“, also die Fähigkeit, der Welt

Wert zu geben und existenziell zu leben154. Die sich durch Feminisierung und An-

drogynisierung auszeichnende moderne Moral schwächt den Menschen in dem

Maße, dass er zum „Moral-Zärtling“155 verkommt, und eben jene Effekte der Moral

gilt es zu überwinden156.

In der Geburt der Tragödie wird nun die Kunst zum Antidot erhoben gegen die

nihilistische, handlungshemmende Verzweiflung sowie gegen die intellektualisti-

sche, lebensfeindliche Moral und zum Heilmittel gegen den an seine Grenzen sto-

ßenden Sokratismus157. Die Wiedergeburt des dionysischen Geistes sieht er zum

150 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 100 u. 116.

151 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 92f.

152 Nietzsche, GT, KSA 1: 78.

153 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Der Fall Wagner [KSA 6]. In: Friedrich Nietzsche: Sämtliche

Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von Giorgio Colli und

Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 11.

154 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Die fröhliche Wissenschaft [KSA 3]. In: Friedrich Nietzsche:

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von Gior-

gio Colli undMazzinoMontinari. München/Berlin/New York, 540 u. Lossi, Annamaria (2006):

Nietzsche undPlaton. Begegnung auf demWegderUmdrehungdes Platonismus.Würzburg,

41f.

155 Nietzsche, Friedrich (1988): Zur Genealogie der Moral [KSA 5]. In: Friedrich Nietzsche: Sämt-

licheWerke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von Giorgio Colli

und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 254.

156 Vgl. Purtschert, 2006: 135ff.

157 Vgl. Roth, Florian (1997). Die absolute Freiheit des Schaffens: Ästhetik und Politik bei Nietz-

sche. Nietzsche Studien: Internationales Jahrbuch für dieNietzsche-Forschung, Band 26. Ber-

lin/New York, 89f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 153

einem in der Philosophie der tragischenMenschen Kant und Schopenhauer, die die

unserer Kultur zugrunde liegenden Grenzen der Wissenschaft aufzeigen, zum an-

deren im wiedererstarkenden Dionysischen in der Musik Bachs und Beethovens,

aber vor allem im „Gesamtkunstwerk“ Wagners. Letzterer läutet mit Tristan und

Isolde das Ende des sokratischen Menschen und das erneute Aufleben der Tragödie

ein; gerade das Mitleid für Isolde rettet den Betrachter vor dem Urleid der Welt, so

er es wagt, tragischer Mensch zu sein158.

An diesem Punkt der Darstellung endet die Geburt der Tragödie, jedoch soll kurz

darauf hingewiesen werden, dass Nietzsche, nachdem er sich vonWagner abwand-

te159, die Revitalisierung der „vis creativa“ im grenzenlos schöpferischen „Übermen-

schen“ verwirklicht sah. Der Übermensch ist für Nietzsche der Typus, der Leben

und Welt in einem freien Akt der Setzung nach eigenen Wertmaßstäben künst-

lerisch umgestaltet im Sinne eines Universal-Kunstwerks. Der Übermensch wird

zum Leitbild des späten Nietzsche und Metaphysik, Moral, Religion und Wissen-

schaft werden zu Produkten seines Willens zur Kunst160.

2.2.3 Performing Nietzsche

Für eine Fruchtbarmachung der Kunstphilosophie Nietzsches für die philosophi-

sche Durchdringung des Phänomens Performance-Kunst erscheinen nun folgende

Elemente zentral:

Zunächst und imWesentlichen ist dasMoment desDionysischen zu nennen, das

nicht nur die attische Kunst, sondern auch die Performance-Kunst auszuzeichnen

scheint, denn hier ist es den TeilnehmerInnen möglich, die Erfahrung einer Ge-

meinschaft zu machen, in der die bestehende Ordnung infrage gestellt wird und

neue Formen sozialen Miteinanders erlebbar werden. Im Dionysischen werden die

realitätsbestimmenden Herrschaftsverhältnisse außer Kraft gesetzt, sodass sich

die Chance eröffnet, neue Seinsweisen zu erproben und sich selbst als gleichwer-

tigen Teil der Mit-Welt zu erfahren.

Darüber hinaus führen Rausch und ekstatische Verwandlung den Menschen

zu einer Naturerfahrung, die insbesondere in der modernen Welt dem Verdikt der

Rationalität zum Opfer gefallen ist, jedoch als psychologische Grundkonstante ein

elementarer Bestandteil des Menschseins ist. Die Erfahrung des Dionysischen, das

Sich-Einlassen auf die Zerreißung, hängt also auch mit der Erfahrung der Natur-

verbundenheit zusammen – gemeint als Verbundenheit mit der eigenen „Natur“

158 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 118f., 127, 132 u. 136f.

159 Zu Nietzsches Bruch mit Wagner und zum Verhältnis von Nietzsche und Wagner sowie zu

Nietzsches Haltung zumWagnerʼschen Antisemitismus und Rassismus ebenso wie zum eli-

tären Kunstverständnis Bayreuths siehe Ottmann, Henning (1999): Philosophie und Politik

bei Nietzsche. Berlin/New York, 99ff.

160 Vgl. Roth, 1997: 91ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


154 Ästhetik der Autonomie

und der die Menschen umgebenden – und scheint gerade vor dem Hintergrund

heutiger Lebensverhältnisse, aber auch schon zu Zeiten Nietzsches, ein zentrales

Element im Bestreben zu sein, der Entfremdung zu begegnen.

Der Entfremdung sieht Nietzsche durch Sokrates den Weg bereitet, der die

Rationalität zum zentralen Moment erhebt und damit der Dichter-Zensur Pla-

tons Tür und Tor öffnet. Die emotionale Ergriffenheit, die schöpferische Kraft, die

dem Dionysischen innewohnt, ist mit dem durch Sokrates eingeläuteten Paradig-

menwechsel nicht mehr haltbar. Obwohl er den Umbruch durch Sokrates beklagt,

schmälert allerdings Nietzsche selbst bereits das transformatorische Potenzial der

Kunst, indem er die Versöhnung des Dionysischen und des Apollinischen für die

attische Tragödie als elementar definiert. Wie bereits Hegel schafft Nietzsche es

aufgrund der Forderung nach Versöhnung nicht, das emanzipatorische Moment

seiner Rausch-Philosophie voll auszuschöpfen. Jedoch kann er, im Gegensatz zur

Hegelʼschen Gebundenheit an sein dialektisches System, eine Revitalisierung dio-

nysischer Kunst für seine Zeit fordern und tut dies auch.

Auch Nietzsche sieht also die Kunst im vorsokratischen Griechenland als jene

an, der ein besonderes Potenzial innewohnt, die Menschen zu bewegen und ih-

nen ihre kreativ-schöpferische Wirkmächtigkeit zu Bewusstsein zu bringen. Diese

Kunst ist zum Leben existenziell notwendig, sie ist Lebenspraxis und vermag das

Bild des Menschen auf die Welt und auf sich selbst als Teil der Welt zu beein-

flussen und zu formen. Mit der Revitalisierung einer solch wirkmächtigen Kunst

fordert er also auch die RezipientInnen dazu auf, sich ihrer selbst zu bemächti-

gen und nicht weiter ZuschauerInnen ihres eigenen Lebens zu sein, sondern selbst

zu kreativen SchöpferInnen ihrer Existenz und mithin der Gesellschaft, in die sie

eingebunden sind, zu werden. Diese Aufforderung zur Emanzipation scheint auch

die Performance-Kunst an ihre TeilnehmerInnen zu richten.

Die Kunst des vorsokratischen Griechenland zeichnet sich, Nietzsche zufol-

ge, durch den Kampf der dichotomen Pole aus, der – wie bereits bei Hegel – als

Geschlechterkampf gelesen werden kann. Und obwohl Nietzsche doch gerade mit

Blick auf seine Terminologie bei der Beschreibung des „contemplativen“ Menschen

durchweg kritisch gelesen werden muss, spricht er sich mit dem Dionysischen

letztlich für das weibliche Prinzip – wenn auch in der düsteren Gestalt des Mäna-

dischen – aus, das eben auf Naturverbundenheit, Emotionalität, Hingabe, Einheit

und unmittelbarer Lebenskraft, aber auch auf Zerstörung (als Voraussetzung der

Wiedergeburt) beruht. So kann seine Ästhetik als explizite Kritik an der Wende,

die die sokratische Philosophie lanciert hat, gelesen werden. Diese hält bis zu sei-

ner Gegenwart (und letztlich bis zu unserer) nicht nur an, sondern steigert sich

stetig und macht es umso notwendiger, wieder eine Kunst zu etablieren, die mit

dionysischen Mitteln der Entfremdung begegnen kann.

Dies, so die These, kann womöglich gerade die Performance-Kunst leisten.

Denn sie erhebt die Zerreißung der KünstlerInnen durch sich selbst ebenso wie

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 155

durch die TeilnehmerInnen zum zentralen Element. In Performances werden

Zerreißung und Zerrissenheit – im Moment der Autodestruktion aber auch im

Moment der Mit-Täterschaft, provoziert durch die Notwendigkeit, sich zu ent-

scheiden und die Situation handelnd mitzugestalten – zum „unwiderstehlichen“

kreativen Impuls. Durch die Existenzialität der Situation werden die ausgelösten

Gefühle in einer dionysischen Qualität heraufbeschworen, die Emotionalität nicht

nur als wesentlichen Bestandteil des Menschseins sondern auch als unkontrollier-

bare zerstörerische und schöpferische Kraft zugleich erscheinen lassen. So wird

in der Performance-Kunst der Rausch zum notwendigen Erlebnis, um sich selbst

im Kontext von Gemeinschaft zu erfahren.

2.3 Kunst als Gestalterin der Existenz: Das „Ereignis“ bei Heidegger
und Badiou

Für die Auseinandersetzung mit der Performance-Kunst ist der Begriff »Ereignis«

von enormer Bedeutung161, denn das „Ereignis bezeichnet einenWendepunkt, eine

Transformation oder Zäsur, die ein Andersdenken möglich, ja eventuell sogar not-

wendig macht“162. Es wird, da es in Performances gerade darum zu gehen scheint,

die TeilnehmerInnen zu einem Umdenken aufzufordern, das potenziell die Revisi-

on gängiger Handlungs- und Deutungsmuster nach sich zieht, zu einem zentralen

Terminus im Sprechen über die politischen, sozialen und individuellen Auswir-

kungen von Performances. Das Ereignis ist, wie Slavoj Žižek im Rekurs auf Alain

Badiou formuliert, „eine Veränderung des Rahmens, durch den wir die Welt wahr-

nehmen und uns in ihr bewegen“. Es ist eine „radikale Intervention, in deren Fol-

ge ‚nichts mehr bleibt, wie es vorher war‘“. Es ist eben dieses „traumatische [...]

Eindringen [...] von etwas Neuem, das für die vorherrschende Sicht inakzeptabel

bleibt“; es ist „ein radikaler Wendepunkt [...], der in seiner wahren Dimension un-

sichtbar ist“163.

Der Frage, was unter dem Begriff »Ereignis« konkret zu verstehen ist und wel-

che Auswirkungen die von Žižek behauptete Rahmenverschiebung auf den Men-

schen haben kann, soll hier insbesondere anhand der Auseinandersetzung mit

der Philosophie Martin Heideggers (1889-1976), aber auch mit der Ereignisonto-

logie Alain Badious (*1937) nachgegangen werden, denn beiden gilt das Ereignis

161 So liefert beispielsweise zu Beginn des Katalogs des ZKM zur Ausstellung Moments. Eine Ge-

schichte der Performance-Kunst in 10Akten einAufsatz über das Ereignis-Denken beiHeidegger,

Badiou, Lyotard und Deleuze die Basis für das Verständnis des in den folgenden Beiträgen

immer wiederkehrenden Terminus »Ereignis« (vgl. Wallenstein, 2012: 23-32).

162 Wallenstein, 2012: 23.

163 Žižek, Slavoj (2014): Was ist ein Ereignis? Frankfurt am Main, 16, 81, 115 u. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


156 Ästhetik der Autonomie

als Bruch mit dem Vertrauten, der konkrete Auswirkung auf das Leben jedes Ein-

zelnen haben kann. Zu diesem Zweck soll die Struktur des Ereignisbegriffs des

frühen Heidegger und Badious betrachtet werden.

Heidegger gilt als der zentrale Denker des »Ereignisses«, der bis in die

Gegenwart der historische und philosophische Referenzpunkt jedweden Ereignis-

Denkens ist164. Deshalb soll trotz der nationalsozialistischen Kontamination165

seines philosophischen Denkens im Folgenden der Ereignisbegriff des frühen Hei-

degger betrachten werden, obwohl im Zuge dieses Kapitels davon ausgegangen

wird, dass sich in der Abfolge der Werke von Sein und Zeit (1927) über den Ursprung

des Kunstwerkes (1935/36) bis hin zu den Beiträgen zur Philosophie (1936-1938) und

zu Das Ereignis (1941/42) eher eine sukzessive Radikalisierung Heideggers als eine

„Kehre“ zeigt und folglich auch Sein und Zeit und sein Kunstwerk-Aufsatz, dessen

erste Ausarbeitung er nach eigenen Angaben 1931-32 angefertigt hat166, terminolo-

164 „[...] Heidegger [hat] [...] auf entscheidende Weise den Ereignisbegriff geprägt und in den

Mittelpunkt seiner Philosophie gestellt [...]. Alle späteren Versuche, das Ereignis philoso-

phisch auszuzeichnen, stehen gewollt oder ungewollt in der Tradition Heideggers und müs-

sen vor diesem Hintergrund ihr kritisches Potential und ihre weiterführende Kraft unter Be-

weis stellen“ (Rölli, Marc (2004): Einleitung. Ereignis auf Französisch. In: Rölli, Marc (Hrsg.):

Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis Deleuze. München, 8).

165 Seit vielen Jahren wird kontrovers über die Verstrickungen Heideggers in den Nationalso-

zialismus und die Auswirkungen seines Engagements auf seine Philosophie diskutiert (zu

seinen Kritikern zählen u.a. Jaspers, Adorno, Schwan, Farías und Faye, zu seinen Apologe-

ten beispielsweise von Hermann, Trawny und di Cesare). Doch spätestens das Erscheinen

seiner sogenannten Schwarzen Hefte seit dem Frühjahr 2014 entlarvte Heideggers Distan-

zierung vom Nationalsozialismus als Mythos und seine gesamte Terminologie als natio-

nalsozialistisch kontaminiert, denn die Schwarzen Hefte reflektieren, so Wolin, das „meta-

politische“ Unterfangen, die letztendliche ontologische Bedeutung aus der Perspektive der

Seinsgeschichte des Nationalsozialismus’ zu bestimmen (vgl.Wolin, Richard (2015): Heideg-

gers „Schwarze Hefte“. Nationalsozialismus, Weltjudentum und Seinsgeschichte. In: Viertel-

jahrshefte für Zeitgeschichte 63(3), 386). So wird es denen, die Heideggers denkerische Ver-

strickungen in den NS verharmlosen und verschleiern wollen, zukünftig enorm schwerfal-

len, „auch erklärtermaßen politische Texte in eine vergeistigte und politisch keimfreie Au-

ra [zu hüllen]“ (vgl. Noll, Alfred J. (2016): Der Rechte Werkmeister. Martin Heidegger nach

den „Schwarzen Heften“. Köln, 192ff. u. Kellerer, Sidonie (2015): Des Meisters neue Klei-

der. In: Hohe Luft. Philosophie-Zeitschrift. <http://www.hoheluft-magazin.de/2015/03/des-

meisters-neue-kleider/> (06.10.2015); hier Losurdo, Domenico (1995): Die Gemeinschaft, der

Tod, das Abendland. Heidegger und die Kriegsideologie. Stuttgart/Weimar, 209).

166 Seinen Vortrag zum Ursprung des Kunstwerkes hielt Heidegger insgesamt drei Mal in den Jah-

ren 1935 und 1936, also in der Zeit seines aktiven Engagements für den Nationalsozialis-

mus. Die erste Ausarbeitung hat er eigenenAngaben zufolge jedoch bereits 1931-32 geschrie-

ben (vgl. Faye, Emmanuel (2009): Heidegger. Die Einführung des Nationalsozialismus in die

Philosophie. Im Umkreis der unveröffentlichten Seminare zwischen 1933 und 1935. Berlin,

319, Gethmann-Siefert, Annemarie (1989): Martin Heidegger und die Kunstwissenschaft. In:

Gethmann-Siefert, Annemarie/Pöggeler, Otto (Hrsg.): Heidegger und die praktische Philoso-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hoheluft-magazin.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.hoheluft-magazin.de/


Ästhetische Positionen 157

gisch und inhaltlich problematisch sind167. Hier soll eine Lesart der ästhetischen

Konzeption Heideggers im Ursprung des Kunstwerkes vorschlagen werden, die den

ereignishaften Nachvollzug des Streits zwischen „Erde“ und „Welt“ als Modifikati-

on des in seinem Verständnis des Individuums angelegten Streits zwischen „Man-

selbst“ und „eigentlichem Selbst“ in Sein und Zeit begreift, wobei weder Sein und

Zeit noch der Ursprung des Kunstwerkes im „völkischen“ Sinne, sondern im Blick auf

die individuellen Auswirkungen des Streites gelesen werden.

Mit diesem Vorgehen möchte ich weder die politischen Schwierigkeiten aus-

blenden, die bereits in Sein und Zeit evident sind, noch soll der Versuch einer er-

neuten Apologetik unternommen werden. Mir ist es darum zu tun, eine Lesart zu

versuchen, die die individuelle Ebene, die die Auswirkungen der Rahmenverschie-

bung durch das Ereignis des Streits auf das Individuum ins Blickfeld der Betrach-

tung rückt und die der enormen Wirkung der Heideggerʼschen Ästhetik auf die

Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Kunst Rechnung zollt.

Heidegger bestimmt das Kunstwerk als jenes, in welchem sich die Wahrheit

als Urstreit zwischen Lichtung und Verbergung „ereignet“, und geht, wie bereits

Hegel und Nietzsche, von einer grundsätzlichen Dichotomie aus, die das Ereignis

letztlich erst möglich macht. Dabei fasst er, entgegen Hegel und in Rekurs auf

Nietzsche, diesen Streit im SinneHeraklits168 auf, den es nicht aufzulösen, sondern

zu bestreiten gilt. Auch er wendet sich gegen die »Autonomie der Kunst«169, da

phie. Frankfurt amMain, 251 u. Kern, Andrea (2013): 16. Der Ursprung des Kunstwerkes. Kunst

undWahrheit zwischen Stiftung und Streit. In: Thomä, Dieter (Hrsg.): Heidegger-Handbuch.

Leben – Werke – Wirkung. Stuttgart, 133).

167 Viele Heidegger-Kritiker sehen bereits in Sein und Zeit, in der Verknüpfung der Geschichtlich-

keit mit dem antidemokratischen Paradigma des „Volkes“, proto-faschistische und national-

sozialistische Ideale formuliert. Wolin zufolge bezeichnet „Geschichtlichkeit“ hier die Über-

nahmeder eigenenVergangenheit durch einVolk und istmit demParadigmaderHomogeni-

tät des „Volkes“ verknüpft, denn allein das „Volk“ kann durch seine rassische Gemeinsamkeit

geschichtlich sein (vgl. Wolin, 2015: 394f.). Im Ursprung des Kunstwerkes ist seine nationalso-

zialistische Konzeption des „Völkischen“ eng verwoben mit dem Begriff der »aletheia« (vgl.

Farías, Victor (1989): Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt amMain, 318f., Faye,

2009: 226f. u. Schneider, Norbert (2005): Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur

Postmoderne. Eine pragmatische Einführung. Stuttgart, 164f.). HeideggersWahrheitsbegriff

impliziert laut Faye eine „völkische Konzeptionmit allen Prämissen desNationalsozialismus“

(Faye, 2009: 226f.).

168 Vgl. Heidegger, Martin (2003): Der Ursprung des Kunstwerkes [UdK]. In: Herrmann, Friedrich

Wilhelm von (Hrsg.): Martin Heidegger. Holzwege [GA 5]. Frankfurt am Main, 29.

169 „Die Art, wie derMensch die Kunst erlebt, soll über ihrWesen Aufschluss geben. Das Erlebnis

ist nicht nur für den Kunstgenuß, sondern ebenso für das Kunstschaffen die maßgebende

Quelle. Alles ist Erlebnis. Doch vielleicht ist das Erlebnis das Element, in demdie Kunst stirbt“

(Heidegger, UdK: 66).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


158 Ästhetik der Autonomie

für ihn Kunst nur dann bedeutungsvoll ist, wenn sie, wie die „große Kunst“170 im

vorsokratischen Griechenland, mitten im Leben steht. So gilt ihm „[d]ie Kunst [...]

weder als Leistungsbezirk der Kultur, noch als Erscheinung des Geistes, sie gehört

in das ‚Ereignis‘, aus dem sich erst der ‚Sinn vom Sein‘ [...] bestimmt“171.

In Sein und Zeit, so die hier vorgeschlagene Lesart, ist das „Ereignis“ die den

Menschen vereinzelnde Angst. Sie eröffnet, laut Heidegger, erst die Wahlmög-

lichkeiten des Individuums zu einem authentischen Leben und reißt den Men-

schen aus dem„Wirbel“ der fremdbestimmten „Man-verfallenheit“. ImUrsprung des

Kunstwerkes „reißt“ die Kunst eine „offene Stelle“, eine „Lichtung“, ein „Ereignis“ auf,

nach dem nichts mehr so ist und sein wird, wie es vorher war. Sie „stößt“ denMen-

schen in die Wahrheit, oder wenn man so will, in die „Eigentlichkeit“, und führt zu

einem „Wesenswandel“, der allerdings in einer Philosophie der Performance-Kunst

inhaltlich anders gefüllt werden muss, als vom späten Heidegger intendiert172.

170 Heidegger, Martin (1961): Nietzsche. Band I und II. Pfullingen, 95. Im dezidierten Rekurs auf

Hegel und Nietzsche sieht er das vorsokratische Griechenland als das „goldene Zeitalter“ an,

in dem Kunst nicht „erlebt“ wurde, sondern sich „ereignet“ hat.

171 Heidegger, UdK: 73.

172 Der „Wesenswandel“ ist dabei das, was das Ereignis des späten Heideggers charakterisiert

und was er beispielsweise in den Beiträgen zur Philosophie „erwartet“. Es ist „ein Wesens-

wandel des Menschen aus dem ‚vernünftigen Tier‘ (animal rationale) in das Da-Sein“ mit

dem Ziel „[d]er Gründer undWahrer der Wahrheit des Seyns zu werden“ (Heidegger, Martin

(2003): Abt. 3, Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – Gedachtes. Beiträge zur Philoso-

phie (vom Ereignis) [GA 65]. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt amMain,

3 u. 16). Das »Ereignis« des späten Heidegger wird das Moment, das getrieben vom „Erschre-

cken“ vor der Seinsverlassenheit, vom „Zwischenfall“ der Metaphysik den „anderen Anfang“

einleitet, der die Seinsvergessenheit desmetaphysischen Zeitalters überwindet, indemer im

Rekurs auf den „ersten Anfang“ das Wesen der Wahrheit als Unverborgenheit begreift (vgl.

Heidegger, Martin (2009): Abt. 3, Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – Gedachtes.

Das Ereignis [GA 71]. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Hermann. Frankfurt am Main, 174 u.

Heidegger, GA 65: 15). Da neben den Griechen die Deutschen das einzige „historische Volk

sind“, kann „[d]er Deutsche allein [...] das Sein ursprünglich neu dichten und sagen“ (Heideg-

ger, Martin (2014): Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938) [GA 94]. Hrsg. von Peter

Trawny. Frankfurt am Main, 27) und der „andere Anfang“ kann nur vom „deutschen Volk“ er-

fahrenwerden, das allein „dieWahrheit gründen“ darf (vgl. Faye, 2009: 367ff.). Sein spätes Er-

eignisdenken erweist sich letztlich also als ein Konzept, das auf Ausschluss gegründet ist und

mit nationalsozialistischenÜberzeugungen kompatibel ist. Es ist ein hermetisch abgeschlos-

senes, exklusives und elitäres System, denn nur einigen „Wenigen“ und „Seltenen“ ist das Er-

kennen der Notwendigkeit des Wesenswandels des Menschen zum „geschichtliche[n] Da-

sein“ vorbehalten (vgl. Wansing, Rudolf (2004): Im Denken erfahren. Ereignis und Geschich-

te bei Heidegger. In: Rölli, Marc (Hrsg.): Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis Deleuze.

München, 87). Zu dieser Elite zählt natürlich auch Heidegger selbst, der sich „für den ‚Meis-

ter‘ [hielt], der allein ‚für die Wenigen‘ zu bestimmen vermochte, wie die ‚ekstatische Zeit-

lichkeit das Da ursprünglich (lichtet)‘“ (Noll, 2016: 7). An diesem System können bestimmte

Menschen aufgrund ihrer vonHeidegger behaupteten biologisch definierten Rassenzugehö-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 159

Gerade dieser Weg vom Eröffnen einer Möglichkeit über den Stoß in ein

Unbekanntes hin zur individuellen Transformation bzw. Metamorphose macht

Heideggers Philosophie des „Ereignisses“ für das philosophische Verstehen der

Performance-Kunst vielversprechend. Denn Performances können als „Ereignisse“

verstanden werden, deren „Eigentlichkeit“ sie vielleicht in ihrer künstlerischen

Geltung unvergleichbar machen.

Die politischen Implikationen der Heideggerʼschen Begrifflichkeiten und Kon-

strukte, die selbstverständlich nicht für den weiteren Verlauf dieser Arbeit affirma-

tiv übernommenwerden, sollen durch die Badiouʼsche Konzeption des Ereignisses,

das er als universelle Möglichkeit für alle gleichermaßen173 und somit jenseits jed-

weder biologistischer und religiöser Bedingungen entwirft, eine andere politische

Stoßrichtung erfahren. Badious Ereignisbegriff lässt, indem er eine materialisti-

scheTheorie jenseits von Transzendenzen konzipiert, die Raum für Vielheiten lässt,

alle Füllungen der Leere174 zu, die frei von oben genannten Ausschlusskriterien

sind, und muss daher als pluralistisches Prinzip zugunsten eines ergebnisoffenen

Diskurses und Denkens begriffen werden. Jeder hat die Möglichkeit, am Ereignis

eines Wahrheitsprozesses teilzuhaben175.

Darüber hinaus öffnet die Badiouʼsche Konzeption des »Ereignisses« den Blick

für die soziopolitischen Implikationen einer ereignishaften Rahmenverschiebung

und bietet somit eine Basis, um auch die politischen und ethischen Forderungen

der Performance-Kunst zu betrachten. Er entwirft das Ereignis – es markiert die

Leere, die niemals ganz gefüllt werden kann176 – unter Ausschluss der Vorwegnah-

me dessen, was werden soll, sodass seine Ereignisontologie als egalitäre, radikale

rigkeit niemals partizipieren. So ist es gerade die jüdische „Rasse“ (Heidegger, Martin (2014):

Überlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941) [GA 96]. Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt

am Main, 46), die aufgrund ihrer „Weltlosigkeit“ (Heidegger, Martin (2014): Überlegungen

VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39) [GA 95]. Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt am Main, 97) zur

Ereignis-Erfahrung mit all ihren Implikationen nicht imstande ist. Heidegger überlässt sich,

so Noll, in seinem Denken und Tun einem Antisemitismus, der allen von Max Horkheimer

aufgeführten Typen desselben entspricht, der dem „Walten des Seyns“ überlassen, an den

Staat und die Gemeinschaft delegiert ist und in dem das „Sein“ für „den Juden“ nicht selbst-

verständlich ist, unabhängig davon, wer er ist, was er vertritt, in welcher Situation er sich

befindet oder wo er herkommt oder hin will (vgl. Noll, 2016: 192ff. u 197). Faye zufolge ist der

angestrebte Wesenswandel ein explizit „hitlersches Thema“ und hat das „völkische“ Prinzip

und die rassische Diskriminierung und Züchtung zur Grundlage, sodass sich das „Ereignis“

des späten Heidegger als nationalsozialistisch aufgeladener Terminus erweist, denn das völ-

kische Prinzip ist das „Gesetz“, das sich das Volk im „Kampf“ selbst gibt, „sofern es schon zu

sich selbst, zum Dasein sich entscheidet“ (vgl. Faye, 2009: 367ff. u. Heidegger, GA 65: 43).

173 Vgl. Badiou, Alain (2003): Ethik. Versuch über das Bewusstsein des Bösen. Wien/Berlin, 43.

174 „Die Leere [ist] in einer Situation das Nichtrepräsentierbare der Präsentation“ (Badiou, Alain

(2005): Das Sein und das Ereignis. Berlin, 74).

175 Vgl. Badiou, 2003: 96ff.

176 Siehe hierzu beispielsweise Badiou, 2005: 200ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


160 Ästhetik der Autonomie

Emanzipationsphilosophie gelesen werden kann. Badious »Ereignis« impliziert al-

so eine emanzipatorische beziehungsweise revolutionäre Dimension, die an egali-

täre Prinzipien gebunden ist177.

Mit der Betrachtung der ethischen und politischen Ausgestaltung des »Ereig-

nisses« bei Badiou, soll also ein Ereignisbegriff vorgeschlagen werden, der dezi-

diert den gesellschaftspolitischen Dimensionen der emanzipatorischen Forderun-

gen der Performance-Kunst ein philosophisches Fundament zu geben vermag. So

soll über die mit Heidegger zu denkenden Auswirkungen auf das sich im Ereig-

nis konstituierende Subjekt hinaus der Blick für die daraus resultierenden gesell-

schaftlichen und mithin ethischen Entwicklungs- und Veränderungschancen und

folglich für die Auswirkungen einer individuell erfahrbaren ereignishaften Rah-

menverschiebung auf die Gesellschaft geöffnet werden.

Im Folgenden sollen die von Heidegger und Badiou gedachten Voraussetzun-

gen eines nachhaltig wirksamen, ereignishaften Bruchs betrachtet werden. Dem

Subjekt werden dabei bestimmte Verhaltensweisen und Einstellungen abverlangt,

denn es muss nicht nur eine Wahl treffen und sich dazu entschließen, sich auf

dieses Neue, also auf die Eigentlichkeit oder auf den Eintritt in ein Ereignis einzu-

lassen. Es muss auch den Mut aufbringen, sich über das eigene Selbst hin zu über-

schreiten und sein „Sich-vorweg-sein“ anzuerkennen, und schließlich die Kraft und

Courage aufbringen, zu seiner Wahl zu stehen und dem Ereignis die Treue zu hal-

ten. Das Ereignis stellt eine Herausforderung für ein Individuum dar, die Mut und

Entschlossenheit verlangt. Sowohl das Heideggerʼsche als auch das Badiouʼsche

»Ereignis« sollen auf ihre gemeinsamen und unterschiedlichen Strukturmomente

hin untersucht werden. Ausgehend von den jeweiligen Gesellschaftskritiken wer-

den die Auslöser des Ereignisses und schließlich die Folgen für das Individuum

betrachtet.

2.3.1 Der zu überwindende Status quo

Heidegger entwickelt seinen Ereignis-Begriff auf der Grundlage zweier seine ge-

samte Philosophie bestimmenden Aspekte, die beide elementar mit seiner Defini-

tion von »Wahrheit« verbunden sind: seiner Frage nach dem „Wesen des Seins“ und

177 „Andererseits richtet sich der ergreifende Bruch, der durch die Machtübernahme der Nazis

im Jahre 1933 suggeriert wird und der sich formal nicht von einem Ereignis unterscheidet –

genau dies hatte Heidegger irren lassen –, weil er sich wie eine ‚deutsche‘ Revolution denken

lässt und nur der hypostatisierten nationalen Substanz eines Volkes treu ist, in Wirklichkeit

nur an die, die er selbst als ‚Deutsche‘ definiert. Der Bruch ist also radikal ungeeignet für jede

beliebigeWahrheit, und das, sowie das Ereignis als solches benannt wird und obgleich diese

Benennung als ‚Revolution‘ nur unter der Bedingung von wahren universellen Ereignissen

(z.B. der Revolutionen von 1792 und 1917) Sinn macht“ (Badiou, 2003: 97).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 161

seiner Gesellschaftskritik. Seinen Wahrheitsbegriff entlehnt er dabei dem griechi-

schen Begriff der »aletheia« und definiert ihn im Rekurs auf Heraklit als Unverbor-

genheit, als Lichtung und Verbergung zugleich178.

Seiner Frage nach dem „Wesen des Seins“ spürt er in Sein und Zeit nach, in-

dem er den Menschen „neu“ zu denken versucht. Als „Dasein“ unterscheidet sich

der Mensch von anderen Formen des Seins, sobald er sich mit der Frage seines

eigenen Seins beschäftigt. Der Verständnishorizont des Menschen ist gerade die

„Existenz“, also ein jeweiliges Sein, zu dem er sich in irgendeiner Form verhält.

Der Mensch, der immer schon ein „Sein in der Welt“ ist, muss sich seine Exis-

tenz selbst wählen179. Er ist sowohl „Mitseiender“ als auch „Selbstseiender“, der

apriorisch als „In-der-Welt-seiend“ begriffen wird. Dieses „In-der-Welt-sein“ des

Daseins ist der Grund der Seinsverfassung und Modus des „Welterkennens“180. Da

derMensch immer schon in eine bestimmte „Welt“ und einen bestimmten Umkreis

von innerweltlich begegnendem Seienden „geworfen“ ist, jedoch im „Entwurf“ die

Möglichkeit hat, sich zum eigenen Seinkönnen zu entscheiden, fasst Heidegger ihn

in der Formel: „Sich-vorweg-schon-sein-in-als-Sein-bei“. Der Mensch kann sich

aus der Welt und von anderen Menschen her verstehen, oder aus seinem eigens-

ten Seinkönnen. Er ist „geworfener Entwurf“, der im Modus der „Verfallenheit“,

in dem er sich an seine Welt verliert, unwahr ist und erst im Modus der „Eigent-

lichkeit“, in dem er sein eigenstes Seinkönnen wählt, zur „Wahrheit der Existenz“,

zu einem authentischen Leben vordringt. Insofern ist das Dasein als „In-der-Welt-

sein“ immer schon durch Wahrheit und Unwahrheit bestimmt181.

„Zunächst und zumeist“ lebt der Mensch, so Heidegger, grundsätzlich im

„Man“. Sein alltägliches „In-der-Welt-sein“ hat den existenzialen Charakter der

„Durchschnittlichkeit“. Dieses „Man“ ist die „Öffentlichkeit“, die alles verdunkelt

und eben dies als das Bekannte ausgibt. Sie gibt alle Urteile und Entscheidungen

vor und nimmt dem Dasein so die Verantwortlichkeit182. Das Dasein im „Man“,

das „Man-selbst“, genießt und vergnügt sich, es urteilt und verhält sich, wie

„man“ es tut. Es verhält sich unreflektiert konform zu den Aufgaben, Regeln,

Sitten und Gebräuchen seiner Kultur183. Im „Man“ ist das Dasein „verfallen“, es

ist von „seinem eigentlichen Selbstseinkönnen“ „abgefallen“. Es ist „uneigentlich“,

„unselbstständig“ und von der „Man-Welt“ „völlig benommen“184. Hier ist „[J]eder

[...] der Andere und Keiner er selbst“185. Das Dasein ist hier wesentlich und immer

178 Vgl. Heidegger, Martin (2006): Sein und Zeit [SuZ]. Tübingen, 20ff., 32ff., 48 u. 219ff.

179 Vgl. Heidegger, SuZ: 11ff.

180 Vgl. Heidegger, SuZ: 41, 53 u. 59ff.

181 Vgl. Heidegger, SuZ: 221ff. u. 249.

182 Vgl. Heidegger, SuZ: 113 u. 127.

183 Vgl. Heidegger, SuZ: 126f u. 268.

184 Vgl. Heidegger, SuZ: 113, 128 u. 175ff.

185 Heidegger, SuZ: 128.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


162 Ästhetik der Autonomie

schon ein „Mitsein“, das sich in die konkurrenzhafte Verbindung mit anderen

setzt, denen es gleicht, mit denen es sich eine Mitwelt, eine „Weltlichkeit“, also

ein Verweisungsganzes der Bedeutsamkeit, gemeinsame Ziele und Tätigkeiten

teilt186. Dieses Mitsein wird laut Heidegger bestimmt von „Neugierde“, „Zweideu-

tigkeit“ und „Gerede“, das zu Zerstreuung im vermeintlich „echten Leben“ und

zur Verschleierung des entwurzelten Daseinsverständnisses führt. Der wesent-

liche Charakter des Mitseins besteht für Heidegger in der Konkurrenz und dem

permanenten „Gegeneinander“187. Das „Man“ entfaltet seine Diktatur, indem es

die Unterschiedlichkeit und Ausdrücklichkeit der Einzelnen im Miteinandersein

unterdrückt. Hier geht es um Abhängigkeit und Beherrschung des Anderen, ohne

dass dies erkannt wird188.

Im „Man“ wird laut Heidegger die Seinsart durch Versuchung, Beruhigung

und Entfremdung bestimmt189. Indem ein beruhigendes „universelles Daseinsver-

ständnis“ vorgetäuscht und ein „alles verstehendes Sichvergleichen mit allem“ sug-

geriert wird, werden Verfallenheit und Entfremdung gesteigert, und es wird ver-

borgen, dass „das Verstehen selbst ein Seinskönnen ist, das einzig im ‚eigensten‘

Dasein frei werden muss“190. Das „selbstverlorene“ „Man-selbst“ flieht im Aufge-

hen in die „Man-verfallenheit“ vor sich selbst, vor seinem eigentlichen „Selbst-

sein-können“ in die „besorgte Welt“. Diese Abkehr von sich selbst bleibt ihm jedoch

verborgen, denn durch die öffentliche Ausgelegtheit empfindet es sie als „Aufstieg“

und „konkretes Leben“. Es ist in das „Man ‚zerstreut‘ und muss sich erst finden“191.

Die Bewegung dieser „Verfallenheit“ an das „Man“, dieses „Absturzes“, ist ein

„Wirbel“, der ständig das Verstehen verhindert und es zugleich in die beruhigende

Vermeintlichkeit des Man reißt und so das „Entwerfen eigentlicher Möglichkeiten“

vereitelt. Das Dasein bleibt, solange es ist, im Wurf und wird in die Uneigentlich-

keit des Man hineingewirbelt. Der Mensch verliert sich also in seiner Alltäglichkeit

und lebt in der Verfallenheit „von sich weg“. Das „Verfallen“ ist der Modus des un-

eigentlichen und somit unwahren „In-der-Welt-sein-könnens“192.

Diese vonHeidegger in Sein und Zeit artikulierte Gesellschaftskritik hängt dabei

unmittelbarmit der Frage nach demWesen des Seins zusammen und resultiert aus

einer historischen Entwicklung, die sich ausgehend von Platon bis in die heutige

Zeit weiter fortgeführt hat. Seines Erachtens kam es im Verlauf der „Geschich-

te der Metaphysik“ infolge eines unzureichenden Fragens nach dem Sein und der

Auffassung des Menschen als „animal rationale“ zu einer „Seinsvergessenheit“. Die

186 Vgl. Heidegger, SuZ: 118, 122f. u. 125.

187 Vgl. Heidegger, SuZ: 168ff.

188 Vgl. Heidegger, SuZ: 121f. u. 126.

189 Vgl. Heidegger, SuZ: 254.

190 Vgl. Heidegger, SuZ: 175 u. 178.; hier 178.

191 Vgl. Heidegger, SuZ: 125f., 129, 178 u. 184f.; hier 129.

192 Vgl. Heidegger, SuZ: 178ff. u. 221f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 163

grundlegende Frage nach dem „Sinn vom Sein“ wurde, so Heidegger, von Platon

über Descartes bis in die heutige Zeit „verschüttet“. Diese „Verschüttung“ hat vor

allem Konsequenzen für das Verständnis von »Wahrheit«, denn die »aletheia«, die

Unverborgenheit, wurde – beginnend mit Platon – zugunsten der Reduktion auf

erkenntnisorientierte rationale und logische Richtigkeit oder Falschheit umgedeu-

tet.Wahrheit wird so zumWesen der platonischen Idee.Die damit einhergehenden

Konsequenzen für den Menschen bestehen darin, dass ihm die Geschichtlichkeit

des Daseins, seine eigene Seinsverfassung, verborgen bleibt, er seiner Welt verfällt

und sich nicht mehr fragen, wählen und selbst führen kann193.

Die Geschichte derMetaphysik, die letztlich als Geschichte des Verfalls bezeich-

net wird, erreicht ihren Höhepunkt im technischen Zeitalter, im „Machenschaftli-

chen“, im „Ge-Stell“. Es ist die höchste Steigerung der Seinsvergessenheit, in der

alles als be- und verrechenbarer Bestand begriffen wird194. Im „Ge-Stell“ baut der

Mensch als „Funktionär der Technik“ die „Welt technisch als Gegenstand auf“ und

verbaut sich so „willentlich und vollständig den ohnehin schon gesperrten Weg ins

Offene“. Hier steht er nicht außerhalb des Offenen, sondern er kehrt sich durch die

„Vergegenständlichung der Welt“ vom „reinen Bezug“ weg195.

Auch für die Kunst, deren Bestimmung unmittelbar mit der Frage nach dem

„Wesen des Seins“ zusammenhängt, da auch zu ihr die Wahrheit gehört, verstan-

den als Unverborgenheit des Seienden und als Spielraum der Offenheit, der Lich-

tung196, hatte der Beginn der Geschichte derMetaphysik durch Platon weitreichen-

de Konsequenzen. Im Kunstwerk tritt laut Heidegger das Seiende in die Unverbor-

genheit seines Seins hinein und damit in die Wahrheit im Sinne der »aletheia«.

Das „Wesen der Kunst“ liegt gerade in ihrer Ereignishaftigkeit, im „Sich-ins-Werk-

Setzen der Wahrheit des Seienden“197. Da aber im metaphysischen Zeitalter das

Kunstwerk als bloßer „Erlebniserreger“ fungiert, kann es seine Funktion, kann es

seine Ereignishaftigkeit nicht bewahren und die Menschen nicht in die „Zugehö-

rigkeit zu der im Werk geschehenen Wahrheit“ rücken198.

Heidegger wendet sich so gegen das gesamte Betriebssystem Kunst, das die

Kunst museal zu bewahren, rational zu deuten oder kapitalistisch zu nutzen sucht,

da es seines Erachtens dem Wesen der Kunst nicht gerecht wird199. Denn nur in

193 Vgl. Heidegger, SuZ: 20ff., 32ff., 48 u. 219ff.

194 Vgl. Heidegger, GA 65: 57.

195 Vgl. Heidegger, Martin (2003): Wozu Dichter? In: Herrmann, Friedrich Wilhelm von (Hrsg.):

Martin Heidegger. Holzwege [GA 5]. Frankfurt am Main, 293f.

196 Vgl. Heidegger, UdK: 49 u. 73.

197 Vgl. Heidegger, UdK: 2, 21f., 37ff. u. 41.

198 Vgl. Heidegger, UdK: 55.

199 Vgl. Heidegger, UdK: 26ff., 41f. u. 56. Der Kunstbetrieb reicht immer nur bis an das Gegen-

standsein, das Werksein erreicht er nie, sodass er der Kunst ihre Welt entzieht. In dem Mo-

ment, in dem dasWerk als Gegenstand betrachtet wird, der in uns „irgendwelche Zustände“

bewirken soll, lassen wir das Werk nicht Werk sein und berauben es seiner Werkhaftigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


164 Ästhetik der Autonomie

seiner zeit- und kulturimmanenten200 Ereignishaftigkeit vermag das Werk „in sei-

nem Dastehen den Dingen erst ihr Gesicht und den Menschen erst die Aussicht

auf sich selbst“201 zu geben. Das Erlebnis als „Element, in dem die Kunst stirbt“202,

wird in dermetaphysischenWeltauffassung diemaßgebendeQuelle sowohl für den

Kunstgenuss als auch für das Kunstschaffen, sodass der Beginn der Geschichte der

Metaphysik gleichzeitig der Eintritt in das Zeitalter der „Kunst-losigkeit“203 ist, in

dem die Kunst als „Erlebnis“ nur noch zur Entspannung und Unterhaltung dient

und deshalb ihren Namen nicht verdient. Heidegger zollt damit der Hegelʼschen

These vom „Ende der Kunst“ Tribut, die seines Erachtens so lange gültig bleibt, so-

lange Kunst „Erlebnis“ ist und das abendländische Denken seit Platon dieWahrheit

nicht als Unverborgenheit, sondern als Richtigkeit begreift204. Was Heidegger also

in Sein und Zeit als „Man“ und als „Uneigentlichkeit“ bestimmt, erhält sich struktu-

rell in seiner Analyse der Seinsvergessenheit und erzeugt schließlich im Ursprung

des Kunstwerkes „tote Kunst“.

Auch Badiou kennt einen Status quo, der überwunden werden muss. Im Ge-

gensatz zu Heidegger begründet er diesen jedoch weniger daseins-ontologisch als

vielmehr konkret politisch-gesellschaftskritisch. Seine Gesellschaftskritik, wie er

sie in seiner Ethik äußert, geht Hand in Hand mit seiner Analyse der gegenwär-

tigen hegemonialen westlichen, „ethischen“ Ideologie, die er als Machtinstrument

zur Unterjochung des Subjekts und des „Anderen“205 und als „Magd“ der kapita-

listischen Ökonomie sieht, die einen gesellschaftlichen Konsens herstellt, der un-

beugsamen äußeren Zwängen gehorcht.

„Im Ausgang von der ökonomischen Objektivität [...] organisieren unsere parla-

mentarischen Regierungen die öffentliche Meinung und eine Subjektivität, die

von vornherein gezwungen sind, das Notwendige [also die Ökonomie] zu bestä-

tigen.“206

200 Nur solange zum Beispiel der Gott im Tempel des antiken Griechenland „weste“, fügte er die

Einheit der Bahnen und Bezüge zusammen, sodass die Kunst die Aussicht auf sich selbst

und ein Verständnis, ein Bewusstmachen als solches, von bedeutungshaftem Seienden brin-

gen konnte. Die Welt der alten Griechen ist jedoch vergangen und weder „Weltenzug“ noch

„Weltzerfall“ können rückgängig gemacht werden, sodass der Tempel ebenso wie die Kunst

im Museum nicht mehr das sind, was sie einst waren (vgl. Heidegger, UdK: 26ff.).

201 Heidegger, UdK: 29.

202 Heidegger, UdK: 66.

203 Vgl. Heidegger, GA 65: 505f.

204 Vgl. Heidegger, UdK: 68ff.

205 „Und daher ist die ‚Ethik‘ zeitgenössisch, nach Jahrzehnten mutiger Kritik am Kolonialismus

und Imperialismus, der schmutzigen Selbstbefriedigung der ‚Bewohner des Westens‘, der

eingehämmerten These, wonach das Elend der Dritten Welt das Ergebnis ihrer Unerfahren-

heit, ihrer eigenen Eitelkeit, kurz ihres ‚Untermenschentums‘ sei“ (Badiou, 2003: 25).

206 Badiou, 2003: 47.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 165

Seines Erachtens geht es gerade darum, durch die negative und opferbezogene

Definition des Menschen und durch „abstrakte und statistische Allgemeinheit“ das

Nachdenken über die besondere Situation zu verhindern und einen „beunruhigen-

den Konservatismus“ zu stützen207.

Badiou geht es um Verschleierungspraktiken unter demDeckmantel der Ethik,

die die „ganz offen sich zeigende Wirklichkeit die Entfesslung der Egoismen, das

Verschwinden oder die äußerste Unsicherheit der emanzipatorischen Politik, die

Vervielfältigung der ‚ethischen‘ Gewaltsamkeiten und die Universalität der wild-

wüchsigen Konkurrenz ist“208. Laut Badiou ist „[d]ie Herrschaft der Ethik [...]

ein Symptom für eine Welt, die eine merkwürdige Kombination aus Resignation

vor dem Notwendigen und aus einem rein negativen, ja destruktiven Willen be-

herrscht“209. Seine Kritik richtet sich folglich gegen das, was er Nihilismus, Selbst-

betrug und die Zufriedenheit mit den gegenwärtigen Verhältnissen nennt – dies

sind die Erscheinungsformen des Bösen210 –, die vom politischen und sozialen Es-

tablishment und dem westlichen Kapitalismus lanciert werden211.

2.3.2 Der „Stoß“ in die „Wahrheit“

Sowohl die Seinskritik Heideggers als auch die Gesellschaftskritik Badious fordern

nun einen Ausweg für das Subjekt aus jenen Zwangszusammenhängen, und ge-

nau an dieser Stelle wird das »Ereignis« zum zentralen und rettenden Konzept in

beiden Philosophien. Es ist, wenn man so will, eine Art „Black Box“, in der das

gesellschaftlich normierte Individuum eine Transformation durchläuft und als ein

verändertes heraustritt. Heidegger denkt diese Metamorphose hauptsächlich in

Bezug auf das Selbstverständnis des jeweiligen Subjekts, während Badiou ihr eine

gesellschaftsverändernde Dimension zuspricht.

Heidegger zufolge gibt es zwei Möglichkeiten der „Man-verfallenheit“ zu ent-

kommen, denn sowohl das Gefühl der „Sorge“ in ihrer Modifikation der „Angst“

als auch die Kunst vermögen den Menschen aus der bestehenden Seinsverges-

senheit zu stoßen. Da der Mensch immer schon „über sich hinaus“ existiert, da

er ein Sein zum Seinkönnen, da er Entwurf ist, eröffnet ihm die „Sorge“, da sie

das „Sich-vorweg-sein“, die Bedingung des „Freiseins für“ eigentliche existenzielle

Möglichkeiten ist, dieWahl, sich über den eigenen gegenwärtigen Status hinaus zu

entscheiden: entweder für ein Verharren in seinem alltäglichen und durchschnittli-

207 Vgl. Badiou, 2003: 28.

208 Badiou, 2003: 21.

209 Badiou, 2003: 47.

210 Siehe hierzu Badiou, 2003: 95ff.

211 Siehe Badiou, 2003: 95ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


166 Ästhetik der Autonomie

chen „In-der-Welt-sein“, in das hinein er zunächst geworfen ist und in dem er auch

zumeist konstant verhaftet bleibt, oder für die Freiheit und die „Eigentlichkeit“212.

Die Sorge, das „Sich-vorweg-sein“ als existenzieller Sinn des Daseins und mit-

hin die Wahlmöglichkeit, offenbart sich dem Menschen am eindringlichsten im

Moment der Vereinzelung, da er ihn aus seinem gewohnten Verständnishorizont

und seiner Lebensrealität herausreißt. Die Vereinzelung tritt in der Angst und am

radikalsten in der Todesangst – beides Modifikationen der Sorge – zutage und

ist die wesentliche Voraussetzung für das Freisein für die Eigentlichkeit213. „Diese

Vereinzelung ist eine Weise des Erschließens des ‚Da‘ für die Existenz. Sie macht

offenbar, daß alles Sein bei dem Besorgten und jedes Mitsein mit Anderen versagt,

wenn es um das eigenste Seinkönnen geht“214.

Die »Angst« ist lautHeidegger sowohl die Angst vor derWelt als solcher als auch

um das „In-der-Welt-sein-können“. Sie löst das Gefühl der „Unheimlichkeit“, des

„Nicht-zuhause-seins“ aus, holt den Menschen aus seinem „In-Sein“ heraus und

wirft ihn auf sich selbst, auf sein eigenes „In-der-Welt-sein-können“ zurück. Sie

lässt die „alltägliche Vertrautheit“ in sich zusammenbrechen215 und „offenbart im

Dasein das ‚Sein zum‘ eigensten Seinkönnen, das heißt, das ‚Freisein für‘ die Frei-

heit des Sich-selbst-wählens und -ergreifens“216. Den Tod als die Unmöglichkeit

weiterer Möglichkeiten, in dem der Mensch seine „Ganzheit“ erreicht, bestimmt

Heidegger als ausgezeichnetes Existenzial der Angst. Im Tod kommt es zur radi-

kalsten Vereinzelung –denn das Sterben und den Tod kann einem niemand abneh-

men217. „Die Angst vor dem Tod ist Angst ‚vor‘ dem eigensten, unbezüglichen und

unüberholbaren Seinkönnen“218. Da der Mensch als „Sich-vorweg-sein“ immer et-

was „Ausstehendes“ impliziert und als geschichtliches Dasein immer schon in den

Tod geworfen ist und ihm nicht entgehen kann, ist sein Sein das „Sein zum To-

de“ und „wesenhaft Angst“. Sein eigenes „Ganzseinkönnen“ im Tod bleibt ihm zwar

verschlossen, aber über den Tod eines anderen kann er als Mitseiender eine Erfah-

rung vom Tod gewinnen. Die eindringliche Erfahrung des Todes eines anderen, die

existenzielle Erfahrung des Sterbensehens, kann ihm die Augen öffnen für seine

eigenen Wahlmöglichkeiten im Leben219. In der Geworfenheit in den Tod wurzelt

212 Vgl. Heidegger, SuZ: 129f. u. 192ff.

213 Vgl, Heidegger, SuZ: 180ff., 259ff. u. 236.

214 Heidegger, SuZ: 263.

215 Vgl. Heidegger, SuZ: 181f. u. 187ff.

216 Heidegger, SuZ: 188.

217 Vgl. Heidegger, SuZ: 239f.

218 Heidegger, SuZ: 251.

219 Vgl. Heidegger, SuZ: 234ff., 251, 259 u. 266. „Das vorlaufende Freiwerden für den eigenen Tod

befreit von der Verlorenheit in die zufällig sich andrängendenMöglichkeiten, so zwar, daß es

die faktischen Möglichkeiten, die der unüberholbaren vorgelagert sind, allererst eigentlich

verstehen und wählen lässt. Das Vorlaufen erschließt der Existenz als äußerste Möglichkeit

die Selbstaufgabe und zerbricht so jede Versteifung auf die je erreichte Existenz. Das Dasein

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 167

einerseits also die Angst vor dem eigensten Seinkönnen, vor dem eigenen Tod, und

andererseits alle Pläne, alles Vorweg-sein.

Sowie die Angst als spezifische Emotion also den Menschen dazu veranlassen

kann, sich aus der Man-verfallenheit zu lösen, vermag dies auch die Kunst zu tun,

verstanden als Streit. Denn während die Angst denMenschen aus seinem gewohn-

ten In-Sein in die Unheimlichkeit herauszieht und ihm so die Vereinzelung als

Möglichkeit der Erschließung seiner Existenz aufzeigt, stößt ihn der Streit, der in

der Kunst zur Anschauung gebracht wird, ins Ungeheure und Neue, ins Offene des

Werkes, in die Offenbarung der Wahrheit imWerk220 und somit in die Möglichkeit

seiner eigentlichen Existenz.

Dies tut die Kunst, indem sie eine „Welt“ eröffnet und diese in die „Erde“

zurückstellt. „Erde“ ist für Heidegger das Materielle, das Stoffliche, das Seiende

selbst. Sie ist das „wesenhaft sich-verschließende“, das alles „Aufgehende“ birgt.

Erde ist der „heimatliche Grund“, „worauf und worin der Mensch sein Wohnen

gründet“221. Die „Welt“ – die Heidegger schon in Sein und Zeit als Bedeutungs-

ganzheit begreift, deren sinnhafte „Bahnen und Bezüge“ sich dem Betrachter im

Werk erschließen – lichtet die Erde im Sinne der »aletheia«222. Welt und Erde

sind wesenhaft dichotom, bedürfen einander jedoch gegenseitig, denn die Welt

behütet sich, vorlaufend, davor, hinter sich selbst und das verstandene Seinkönnen zurück-

zufallen und ‚für seine Siege zu alt zu werden‘“ (Heidegger, SuZ: 264).

220 Das Kunstwerk stellt neben „Ding“ und „Zeug“ eine dritte ontologische Kategorie dar. Es ist

in seiner Materialität zwar „dinghaft“ und als Hergestelltes und Diendendes „zeughaft“, in

seiner Werkhaftigkeit jedoch ist es eine ausgezeichnete Weise des „ins-Werk-setzens der

Wahrheit“, in der das Zeugsein des Zeugs erst zum Vorschein kommt (vgl. Heidegger, UdK:

11ff., 18ff. u. 24f.).

221 Vgl. Heidegger, UdK: 28ff. Die „Erde“ ist das „Massige und Schwere“ des Steins, das „Leuch-

ten und Dunkeln“ der Farbe, der „Klang“ des Tons, die im Werk, anders als im Zeug, nicht

verschwindet, sondern im Offenen der im Kunstwerk aufgestellten Welt, die sich in jenes

Massige und Schwere zurückstellt, erst hervorkommt. Die „Erde“ zeigt sich nur, solange sie

„unentborgen und ungeklärt“ bleibt; sie entzieht sich demVerstehen, denn sobald beispiels-

weise die Leuchtkraft der Farbe oder die Masse des Steines rational fassbar gemacht werden

sollen, verschwinden sie. Die Erde als „wesenhaft Unerschließbare“ lässt jedes verstehenwol-

lende Eindringen an sich selbst zerschellen (vgl. Heidegger, UdK: 28ff.).

222 Vgl. Heidegger, UdK: 28. Sie ist, Heidegger zufolge, die Gesamtheit der „Bahnen und Bezü-

ge“ zwischen Geburt und Tod eines „geschichtlichen Volkes“. Sie „weltet“ dort, „wo die we-

senhaften Entscheidungen unserer Geschichte fallen, von uns übernommen und verlassen,

verkannt und wieder erfragt werden“. ImWerk offenbart sich die Welt der Griechen oder die

der Bäuerin, weil sie sich im Offenen des Seienden aufhält, während Steine, Tiere und Pflan-

zen hingegen „weltlos“ sind (vgl. Heidegger, UdK: 28ff.). „Welt weltet und ist seiender als das

Greifbare und Vernehmbare, worin wir uns heimisch glauben. Welt ist nie ein Gegenstand,

der vor uns steht und angeschaut werden kann.Welt ist das immer Ungegenständliche, dem

wir unterstehen, solange die Bahnen von Geburt und Tod, Segen und Fluch uns in das Sein

entrückt haben“ (Heidegger, UdK: 30f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


168 Ästhetik der Autonomie

gründet sich auf die Erde und die Erde durchragt die Welt. Die Welt duldet als das

Sichöffnende nicht das Verschließen der Erde; und die Erde neigt dazu, die Welt

in sich zu verbergen. Dieses „Gegeneinander“ von Welt und Erde ist ein Streit, in

dem das eine das andere zu seiner „Selbstbehauptung“ bringt, es gleichsam über

sich hinausträgt und so der Streit immer strittiger wird223. Indem das Werk eine

Welt aufstellt, da es das Offene der Welt offen hält, stellt es die Erde her, da es die

Erde als Sichverschließende ins Offene bringt224 und sie einfach Erde sein lässt,

und stiftet so den Streit zwischen Erde und Welt. Dieses „Anstiften“ geschieht

nicht, um eine Schlichtung durch einen Kompromiss herbeizuführen, sondern

um den Streit zu vollziehen225. Das „Werksein des Werkes besteht [also] in der

Bestreitung des Streits zwischen Erde undWelt“226, indem das Seiende im Ganzen

in die Unverborgenheit gebracht und in ihr gehalten wird.

DasWerk erstreitet und hütet dieWahrheit, die gerade in diesem Streit „west“.

Denn der Streit, der sich im Kunstwerk vollzieht, ist der „Urstreit“ als „Gegenwen-

digkeit“ zwischen Lichtung und Verbergung und somit das „Wesen der Wahrheit“

selbst. Hier wird eine „offene Mitte“ erstritten, in die das Seiende „hereinsteht und

aus der es sich in sich selbst zurückstellt“. In diesem Streit treten Lichtung und

Verbergung auseinander und das Offene, d.h. die Wahrheit des Streitraums, wird

erstritten227. Dabei ist Wahrheit kein Zustand, sondern ein Geschehen, denn „die

offene Stelle inmitten des Seienden, die Lichtung, ist niemals eine starre Bühnemit

ständig aufgezogenem Vorhang, auf der sich das Spiel des Seienden abspielt“228.

DasWahrheitsgeschehen ist ein „Ereignis“, das nur geschieht, wenn sich dieWahr-

heit in dem durch sie selbst eröffneten Streit und Spielraum einrichtet.

Insofern ist der Streit ein „Riß“, ein „Auf-riß“, der es dem Seienden ermög-

licht, die Wahrheit zu erkennen. Dieser Riß reißt Erde und Welt in die Herkunft

ihrer Einheit und zeigt die Erde als Sichverschließendes. Das Seiende, das von der

Wahrheit hervorgebracht wird, wird dabei selbst in den Riß von Lichtung und Ver-

bergung, also in die Offenheit gebracht und erlangt seine „Gestalt“. Im Werk wird

das „es ist“ ins Offene gehalten. Es ist ein „Stoß“, ein „Daß“, das im Werk her-

vortritt. Dieser „Stoß ins Offene“, die Ereignishaftigkeit, „zittert“ im Werk nicht

einfach nach, sondern bestimmt es wesensmäßig, denn „das Geschaffensein ent-

hüllt sich als das Festgestellt-sein des Streits durch den Riß in die Gestalt“ und

steht als „der stille Stoß jenes ‚Daß‘ ins Offene“. Es ist ein Stoß ins „Ungeheure“,

223 Vgl. Heidegger, UdK: 35.

224 „Offen gelichtet als sie selbst erscheint die Erdenur,wo sie als diewesenhaftUnerschließbare

gewahrt und bewahrt wird, die vor jeder Erschließung zurückweicht und d.h. ständig sich

verschlossen hält“ (Heidegger, UdK: 33).

225 Vgl. Heidegger, UdK: 30ff.

226 Heidegger, UdK: 36.

227 Vgl. Heidegger, UdK: 42f., 48 u. 50.

228 Heidegger, UdK: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 169

der alles bislang geheuer Scheinende umstößt. Das Werk rückt den Menschen aus

dem Gewöhnlichen hinaus in die Offenheit. Es stößt den Menschen in eine offene

Stelle, in eine Lichtung, die „Inmitten des Seienden im Ganzen west“ und diese

Lichtung, die zugleich Verbergung ist, schenkt dem Menschen einen „Durchgang“

zum hier unmittelbarer erscheinenden Seienden und zum eigenen Dasein229.

Auch die Kunst ist also „Entwurf“ und deshalb, Heidegger zufolge, Dichtung.

Das „Entwerfen ist das Auslösen eines Wurfes, als welcher die Unverborgenheit

sich in das Seiende als solches schickt“230. Als Dichtung ist Kunst die Stiftung der

Wahrheit. Diese Stiftung muss als Schenkung, als Gründung und als Anfang, die

das Offene inmitten des Seienden zum „Leuchten“ und „Klingen“ bringt, begriffen

werden und ist nur in der Bewahrung wirklich231. „Aus dem dichtendenWesen der

Kunst geschieht es, daß sie inmitten des Seienden eine offene Stelle aufschlägt, in

deren Offenheit alles anders ist als sonst“232, denn das Werk bewirkt einen Wan-

del des Seins, indem es das bisherige, gewöhnliche Sein negiert. Kunst stößt das

Ungeheure auf und das Geheure um. Die sich eröffnende Wahrheit ist aus dem

Bisherigen nie zu belegen und abzuleiten, das Bisherige wird durch das Werk in

seiner ausschließlichen Wirklichkeit widerlegt. Kunst erschafft etwas Neues und

dieses Neue ist „Überfluß“ und „Schenkung“233.

Sowohl die Angst als auch die Kunst lassen sich letztlich als ereignishaft be-

greifen, denn sie führen zu einer Rahmenverschiebung. Die Angst führt den Men-

schen zu seiner „wahren“, eigentlichen Existenz; und die Kunst stößt ihn in die

von ihr gelichtete Wahrheit und eröffnet ihm so die Eigentlichkeit. Während sich

in der Angst der Streit zwischen „Man-selbst“ und „eigentlichem Selbst“ vollzieht,

der dem Menschen seine Wahlmöglichkeiten aufzeigt, vollzieht sich in der Kunst

der Streit zwischen „Erde“ und „Welt“, der den Menschen auf etwas nicht Antizi-

pierbares, Ungewohntes und Neues stoßen lässt.

Für Badiou besteht dieMöglichkeit, die bestehenden Verhältnisse zu verändern

beziehungsweise sich selbst aus den bestehenden Herrschaftsverhältnissen zu be-

freien, gerade darin, dass der Mensch, wie es Badiou formuliert, das vom Kon-

servatismus für unmöglich Deklarierte zu wollen wagt und die „Wahrheit“ gegen

den bestehenden Nihilismus bejaht. Er muss sich also von der nihilistischen Ethik

befreien und die „Möglichkeit des Unmöglichen“, die sich in Wahrheitsprozeduren

zeigt, ergreifen234.

Auch Badious Kritik am gesellschaftlichen Status quo ist also an einen Begriff

von »Wahrheit« geknüpft, der an die Frage nach dem Sein gebunden ist. ImGegen-

229 Vgl. Heidegger, UdK: 39ff. u. 49ff.; hier 53.

230 Heidegger, UdK: 61.

231 Vgl. Heidegger, UdK: 60ff.

232 Heidegger, UdK: 59.

233 Vgl. Heidegger, UdK: 60ff.

234 Vgl. Badiou, 2003: 56f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


170 Ästhetik der Autonomie

satz zu Heidegger begreift Badiou jedoch »Wahrheit« weder als Unverborgenheit

noch schlägt er die Rückkehr zu den vorsokratischen Griechen vor. Eine Wahrheit

im Sinne Badious ist der wirkliche „Prozess der Treue zu einem Ereignis. Das, was

diese Treue in der Situation hervorbringt [...] Im Grunde ist eineWahrheit die ma-

terielle Spur eines ereignishaften Zusatzes in der Situation. Sie ist also ein imma-

nenter Bruch“235. Badious Wahrheitsbegriff ist im Kern emanzipatorisch, gehorcht

einer egalitären Maxime und setzt auf absolute Gleichheit. Was dieser Maxime im

Namen der Wirklichkeit nicht folgt, bleibt Badiou zufolge der Wahrheit fremd236.

So schreibt er seinem Wahrheitsbegriff auch folgende Attribute zu:

„1) Er hängt von einem Auftauchen und nicht von einer Struktur ab. AlleWahrheit

ist neu, dies wird die Lehre des Ereignisses sein. 2) Alle Wahrheit ist universell;

in einem radikalen Sinn konstituiert sie das für alle anonyme Egalitäre, das bloße

Für-alle in ihrem Sein; dies wird ihre Generizität sein. 3) DieWahrheit konstituiert

ihr Subjekt und nicht umgekehrt, dies ist ihre aktivistische Dimension.“237

Seine Ereignisontologie ist folglich eine Theorie dessen, „was für das Denken zu-

gleich die Heideggerʼsche Verknüpfung zwischen dem Sein und der Wahrheit auf-

löst und das Subjekt nicht als stützenden Ursprung, sondern als ‚Fragment‘ einer

Wahrheitsprozedur instituiert“238. Badiou zufolge gibt es vier Quellen der Wahr-

heit: Politik,Wissenschaft, Liebe und Kunst.Diese Quellen derWahrheit sind dabei

identisch mit den vier Typen generischer Prozeduren239.

„Mit ihnen in Verbindung stehen sowohl die ideale Zusammenführung [récolle-

tion] einer Wahrheit als auch die ‚endliche‘ Instanz einer solchen Zusammenfüh-

rung, die in meinen Augen ein Subjekt ist. [...] Was in der Kunst, in der Wissen-

schaft, in der wahren und seltenen Politik und in der Liebe (wenn sie existiert) ge-

schieht, ist das Zutagetreten eines Ununterscheidbaren der Zeit, das aus diesem

Grundweder eine bekannte oderwiedererkannte Vielheit noch eine unaussprech-

liche Besonderheit darstellt, das aber in seinem Vielheit-Sein alle gemeinsamen

Züge des betrachteten Ensembles enthält und in diesem Sinne die Wahrheit des

Seins ist.“240

Der Mensch muss also vor der Folie der Liebe, der Wissenschaft, der Politik oder

der Kunst den ethischen „Konsens“ als Machtinstrument des westlichen Imperia-

235 Badiou, 2003: 63.

236 „Die abstrakte Maxime der Philosophie ist notwendigerweise die absolute Gleichheit. Alles

was sich imNamen derWirklichkeit mit der gegenteiligen Tendenz abfindet, bleibt für mich

aller Wahrheit fremd“ (Badiou, 2003: 133).

237 Badiou, 2003: 133.

238 Badiou, 2005: 29.

239 Vgl. Badiou, 2005: 542.

240 Badiou, 2005: 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 171

lismus, verstanden im Sinne Lenins als höchster Stufe des Kapitalismus’, als zähen

Konservatismus entlarven, der die Veränderung des Bestehenden zu verhindern

versucht, indem er denMenschen glaubenmachen will, dass jedes Revolutionspro-

jekt, das als utopisch bezeichnet wird, in einem totalitären Albtraum endet; dass

jede Willensabsicht, die darauf zielt, eine Gerechtigkeits- oder Gleichheitsidee in

dieWirklichkeit umzusetzen, in einer Katastrophemündet und der kollektiveWille

zum Guten das Böse hervorbringt241. Denn:

„Die ethische Auffassung vomMenschen ist nicht nur letzten Endes entweder bio-

logisch (Bilder von Opfern) oder ‚westlich‘ (Zufriedenheit des bewaffneten Wohl-

täters), sondern sie untersagt jede breite positive Sicht der Möglichkeiten. Was

uns hier angepriesen wird und was die Ethik legitimiert, ist in Wirklichkeit die

Erhaltung seines Besitzes durch den vorgeblichen ‚Westen‘.“242

Um zum Guten, um zu dieser „Wahrheit“ zu gelangen, muss der „Weg des politi-

schen Wandels“, muss der „Weg der radikalen Gerechtigkeit“ eingeschlagen wer-

den. Dies geschieht, indem „die Stätte des Unpräsentierbaren“ ausgelotet wird.

„Der Weg des politischen Wandels, damit meine ich den Weg der radikalen Ge-

rechtigkeit, kann auf den Staat, wenn er ihn schon nicht los wird, keinesfalls bau-

en, denn der Staat ist gerade nicht politisch, insofern man an ihm nichts ändern

kann, außer den ihn führenden Händen, was bekanntlich wenig strategische Be-

deutunghat. [...] Der Politiker ist keinKrieger vor denMauerndes Staates, sondern

eher ein Späher, der geduldig einem Ereignis der Leere auflauert. Denn allein im

Ringenmit demEreignis erblindet der Staat an seiner eigenenHerrschaft. So kon-

struiert der Politiker etwas, womit er, und sei es nur für einen Moment, die Stätte

des Unpräsentierbaren auslotet und von da an dem Eigennamen treu bleibt, wel-

chemer imNachhinein jenemNicht-Ort des Ortes, der die Leere ist, gegeben oder

– ohne dies entscheiden zu können – überlassen haben wird.“243

Der gesellschaftliche Status quo ist also die Bedingung für eine ereignishafte Rah-

menverschiebung, da sich an ihm eine Leere auftun kann, die es zu nutzen gilt.

Badiou kritisiert, wie bereits Heidegger in seiner Analyse der »Man-verfallenheit«,

die gesellschaftlichen Strategien, die über die Beruhigung des Einzelnen das Be-

stehende schützen. Während jedoch für Heidegger die Vielheit einer Menge von

Menschen oder die reine Vielheit, also die „Man-Welt“, als Problem für den Einzel-

nen erscheint, eröffnet sich für Badiou gerade durch diese Menge die Möglichkeit

des Ereignisses.Denn da,wo sich eine Leere auftut, liegt die Chance für den Einzel-

241 Vgl. Badiou, 2003: 25.

242 Badiou, 2003: 25f.

243 Badiou, 2005: 130.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


172 Ästhetik der Autonomie

nen – Badiou denkt das Subjekt als Teil von Vielheiten, als vielfache Singularität244

–, dieMenge zu verändern und aus ihr heraus „demBösen durch [die] eigene Treue

zu den Wahrheiten entgegen zu treten – dem Bösen, von dem [man] erkannt hat,

dass es die Kehrseite oder die Schattenseite dieser Wahrheiten ist“245.

Das Ereignis (l’événement) ist eine Rahmenverschiebung246. Es löst einen radi-

kalen Bruch247 aus. Es ist ein blitzartiger Zusatz zu einer Situation248 und zwingt

uns dazu, eine neue Seinsweise zu entscheiden249. Es stößt einemMenschen zu250

und er muss sich dazu verhalten: ob er ihm die Treue hält oder es verrät. Auch bei

Badiou geht es also um eine Wahl, nämlich um die Wahl, die ereignishafte Rah-

menverschiebung anzuerkennen und ihr treu zu sein.

„Die Ereignisse sind die Einzigartigkeiten, die nicht auf etwas anderes zurückge-

führt werden können, es sind die ‚Gesetzwidrigen‘ (‚hors-la-loi‘) der Situationen.

Die der Wahrheit treuen Prozesse sind immanente Brüche, die jedes Mal völlig

neu erfunden werden. Die Subjekte, die ‚lokalen‘ Vorkommnisse des Wahrheits-

prozesses (‚Wahrheitspunkte‘) sind, sind besondere und unvergleichliche Induk-

tionen.“251

Gerade in diesem Sinne ist das Ereignis eine Wette, eben insofern es unberechen-

bar ist und insofern die Existenz einer Wahrheit vom Eintreten eines Ereignisses

abhängt. Ein Ereignis ist jedoch erst retrospektiv erkennbar, da es nur in der Rück-

wirkung eines Eingriffs252 entschieden werden kann253. „Denn wenn das Ereignis

erratisch ist und man vom Punkt der Situation nicht entscheiden kann, ob es exis-

tiert oder nicht, so bleibt uns immer noch die Möglichkeit zu wetten, das heißt

244 Vgl. Badiou, 2003: 66. „Sagenwir, dass ein ‚Subjekt‘ [mitMinuskel, also ein konkretes Subjekt,

A.d.Ü.] das über das Tier hinausreicht (aber das Tier ist sein einziger Träger), erfordert, dass

etwas geschehen ist, etwas, das sich nicht wiederum auf die gewöhnliche Einschreibung ins

‚es gibt‘ zurückführen lässt. Lassen Sie uns diesen ‚Zusatz‘ mit ‚Ereignis‘ benennen und un-

terscheiden wir das Vielfach-Sein, in dem es nicht um Wahrheit (sondern um Meinungen)

geht, vom Ereignis, das uns zwingt, eine neue Seinsweise zu entscheiden“ (Badiou, 2003: 62).

245 Badiou, 2003: 114.

246 Siehe hierzu zum Beispiel Badiou, 2003: 105.

247 „‚Bruch‘, weil das, was das Auftreten [oder den Prozess, A.d.Ü.] der Wahrheit – das Ereignis –

möglich macht, weder in den Gewohnheiten der Situation lag, noch sich durch die etablier-

ten Kenntnisse denken ließ“ (Badiou, 2003: 64).

248 Vgl. Badiou, 2003: 95.

249 Vgl. Badiou, 2003: 62.

250 Badiou, 2003: 73.

251 Badiou, 2003: 65.

252 „Ich nenne ‚Eingriff‘ jene Prozedur, durch die eine Vielheit als Ereignis erkanntwird“ (Badiou,

2005: 230). „Einzugreifen bedeutet, am Rand der Leere das Treu-Sein zu ihrem voranstehen-

den Rand zu vollziehen“ (Badiou, 2005: 240).

253 Vgl. Badiou, 2005: 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 173

ohne Gesetze bezüglich dieser Situation Gesetze zu erlassen“254. Das Ereignis bei

Badiou ist dem Mallarméʼschen „Würfelwurf“ vergleichbar255.

Badiou denkt das Ereignis als einen geschichtlich256 erfahrbaren Moment, ei-

nen Bruch am Rand der Leere, in dem die Möglichkeit besteht, dass ein Einzelner

zum Subjekt des Ereignisses wird und unter diesem bis dahin Unnennbaren al-

le weiteren Situationen vom Standpunkt des ereignishaften Zusatzes aus denkt.

Als Beispiele für Ereignisse nennt Badiou die Französische Revolution257, die chi-

nesische Kulturrevolution oder die 68er-Bewegung ebenso wie beispielsweise den

durch Einstein hervorgerufenen wissenschaftlichen Umbruch oder eine Liebesbe-

gegnung, bei der „[e]s [...] klar [ist], dass ich unter der Einwirkung einer Liebes-

begegnung, wenn ich ihr ‚wirklich‘ treu bleiben will, von Kopf bis Fuß meine ge-

wöhnliche Art, meine Situation zu leben (franz. habiter), umkrempeln muss“258.

Aber auch Kunst kann ereignishaft sein und damit ein Subjekt konstituieren, das

sich fortan vor der Folie dieses Ereignisses verhalten wird, wenn es ihm treu ist259.

Denn:

„Nichts auf der Welt könnte die Intensität der Existenz mehr hervorrufen als die-

ser Schauspieler, der mir Hamlet nahe bringt, als diese gedankliche Wahrneh-

mung von der Zweisamkeit, als dieses Problem algebraischer Geometrie, dessen

zahllose Verzweigungen ich plötzlich entdecke, oder als diese Versammlung im

Freien, vor den Toren einer Fabrik, wo ich feststelle, dass meine politische Aussa-

ge die Leute versammelt und umwandelt [...] Ich bin dort völlig präsent, indem

ich meine Bestandteile zu einem ‚Überschreiten über mich selbst‘, das die durch

mich hindurchgehende Wahrheit induziert, verbinde. [...] Es gibt nur eine Frage

in der Ethik der Wahrheiten: Wie werde ich als Jemand ‚fortfahren‘, mein eigenes

Sein zu überschreiten?“260

254 Badiou, 2005: 226.

255 Siehe hierzu Meditation 19 in Alain Badious „Das Sein und das Ereignis“ (2005: 219ff.)

256 „Die Situationen, in denen sich zumindest eine Ereignisstätte findet, nenne ich ‚geschicht-

liche‘ Situationen. Ich wähle das Wort ‚geschichtlich‘, um den Gegensatz zur intrinsischen

Beständigkeit der natürlichen Situation zu bezeichnen. Ich betone die Tatsache, dass die Ge-

schichtlichkeit ein lokales Merkmal ist. [...] Eine geschichtliche Situation ist also, zumindest

in einem ihrer Punkte, am Rande der Leere. Auf dieseWeise ist die Geschichtlichkeit der Prä-

sentation an den Punktgrenzen ihres Seins“ (Badiou, 2005: 203).

257 „Die Revolution von 1789 ist gewiss ‚französisch‘, doch ‚Frankreich‘ ist nicht dasjenige, was

deren Ereignishaftigkeit erzeugt und benennt. Es ist vielmehr, seither, die Revolution, die

rückwirkend – da sie sich per Entscheidung in [es] eingeschrieben hat – die Bedeutung für

die historische Situation liefert, welche man ‚Frankreich‘ nennt“ (Badiou, 2005: 232).

258 Badiou, 2003: 63.

259 Vgl. Badiou, 2003: 63.

260 Badiou, 2003: 71.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


174 Ästhetik der Autonomie

Badiou bezeichnet beispielsweise Haydn als Ereignis in der barockenMusik. Er ha-

be die Leere benannt, die unbemerkt und zugleich entscheidend das Zentrum des

barocken Stils situiert und so einen Bruch mit diesem herbeigeführt. Im Zentrum

einer Situation existiert eine Leere, die die Grundlage des Seins dieser Situati-

on ist und um die herum sich die Fülle der infrage stehenden Situation konstitu-

iert. Das Haydn-Ereignis entwickelte eine neue Architektonik, ein neues thema-

tisches Prinzip, das vom Inneren des barocken Stils aus nicht wahrnehmbar war.

Das Haydn-Ereignis ist das Ungewusste der Situation261. Badiou entwickelt also

einen Ereignis-Begriff, der die Kunst als Sphäre, in der tatsächliche Rahmenver-

schiebungen auftreten können, explizit mit einbezieht, insofern sich ein Einzelner

existenziell von Kunst betreffen lassen kann und die Kunstrezeption einen Bruch,

eine Rahmenverschiebung auslöst.

„‚Jemand‘ ist also möglicherweise ‚jener‘ Zuschauer, dessen Denken durch einen

Theaterskandal erschüttert, ergriffen und verwirrt wird, welcher Skandal so Teil

der komplexen Beschaffenheit eines künstlerischenAugenblickswird. [...] Der ‚Je-

mand‘, der als Zeuge dessen aufgefasst wird, dass er als Stützpunkt zum Prozess

einer Wahrheit gehört, ist zugleich ‚er selbst‘, nichts anderes als er selbst, eine

vielfache Singularität, die unter allen anderen ausgemacht werden kann, ‚und im

Verhältnis zu sich selbst im Überschuss‘, weil die zufällige Spur der Treue ‚durch

ihn hindurchgeht‘, seinen singulären Körper erstarren lässt und ihn, vom Inneren

selbst der Zeit her, in einen Augenblick der Ewigkeit einschreibt.“262

Auch Badiou sieht den Menschen im Sinne Heideggers als „sich-vorweg“, und ge-

rade in diesem „Überschreiten über mich selbst“ liegt die Chance auf ein Ereig-

nis, auf eine tatsächliche Rahmenverschiebung und damit auf die Transformation

bestehender Herrschaftssysteme. Indem er jedoch das Subjekt gerade in seinem

„Mitsein“, in seiner gesellschaftspolitischen Dimension denkt, setzt er dem Hei-

deggerʼschen dystopischen „Sein zum Tode“, so könnte man sagen, ein „Sein zum

Leben“ entgegen.

2.3.3 Die Treue zur Entscheidung

Sowohl Heidegger als auch Badiou denken das Ereignis letztlich als Aufriss von

etwas Neuem, nicht Vorhersehbarem, welches das Individuum mit einem neuen

Blick auf die problematische Gesellschaft, mit einem neuen Blick auf das eigene

Selbst konfrontiert und so tatsächliche Wirksamkeit für das Leben jedes Einzelnen

und für soziopolitische Transformationen erlangen kann, wenn das Subjekt den

261 Vgl. Badiou, 2003: 92.

262 Badiou, 2003: 66.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 175

Mut und den Willen hat, die Rahmenverschiebung, den Bruch mit dem Bekannten

anzuerkennen und sein Leben von nun an neu zu organisieren.

Heidegger zufolge ermöglicht das durch die Angst eröffnete Ereignis demMen-

schen das Nachholen einerWahl und somit die existenzielleModifikation desMan-

selbst zum eigentlichen Selbst, die die Man-weltlichkeit dem Einzelnen abgenom-

men hat. Diese Wahlmöglichkeit wird dem Menschen von seinem „Gewissen“ ge-

zeigt, in der sich die eigene „Sorge“ als „schweigender“ „Ruf“, also als eigentliche

Rede artikuliert, das „Gerede“ unterbricht und den Menschen auf sein eigenstes

Seinkönnen aufmerksam macht263. Die Interpretation des eigenen Gewissensru-

fes ist individuell, denn: „Die ‚Objektivität‘ des Anrufs erhält dadurch erst ihr Recht,

daß die Interpretation ihm seine ‚Subjektivität‘ belässt, die freilich demMan-selbst

die Herrschaft versagt“264.

Das Ereignis ermöglicht also die Entscheidung für ein „Seinkönnen aus dem ei-

genen Selbst“. Es ermöglicht die „eigentliche Existenz“, die existenzial nur ein mo-

difiziertes Ergreifen dieser verfallenden Alltäglichkeit ist265. Die „Eigentlichkeit“ ist

das „Wählen der Wahl“ des in die „Uneigentlichkeit“ geworfenen Individuums. Das

existenzielle Wählen der Wahl nennt Heidegger „Entschlossenheit“, die ein „Sich-

aufrufen-lassen aus der Verlorenheit in das Man“ ist und zugleich auf die Man-

weltlichkeit angewiesen bleibt. Die „Entschlossenheit“ offenbart dem Menschen,

dass er sich in seinem eigensten Seinkönnen als Geworfener nur auf bestimmte

faktische Möglichkeiten hin entwerfen kann266. „Der Entschuß entzieht sich nicht

der ‚Wirklichkeit‘, sondern entdeckt erst das faktisch Mögliche, so zwar, daß er es

dergestalt, wie es als eigenstes Seinkönnen möglich ist, ergreift“267.

Der Mensch erkennt, dass er es sich selbst „schuldet“ zu wählen, denn so-

fern er seine Geschichtlichkeit im eigentlichen Sinne begreift, als „vorlaufend-

wiederholenden-Augenblick einer Entgegenwärtigung“, d.h., wenn er sich „zu-

künftig“ im Blick auf seinen eigenen Tod als „Gewesener“ begreift, kann er „sich

selbst die ererbte Möglichkeit überliefernd, die eigene Geworfenheit übernehmen

und augenblicklich sein für ‚seine Zeit‘“. So erweist sich die Entschlossenheit als

„das verschwiegene, angstbereitete Sichentwerfen auf das eigene Schuldigsein“

und „konstituiert die ‚Treue‘ der Existenz zum eigenen Selbst“268.

263 Vgl. Heidegger, SuZ: 268ff. u. 275ff. „[D]er Ruf redet im unheimlichen Modus des ‚Schwei-

gens‘. Und dergestalt nur darum, weil der Ruf den Angerufenen nicht in das öffentliche Gere-

de des Man hinein-, sondern aus diesem ‚zurückruft in die Verschwiegenheit des existenten

Seinkönnens‘“ (Heidegger, SuZ: 277).

264 Heidegger, SuZ: 278.

265 Vgl. Heidegger, SuZ: 178ff., 197 u. 268.

266 Vgl. Heidegger, SuZ: 268ff. u. 299.

267 Heidegger, SuZ: 299.

268 Vgl. Heidegger, SuZ: 283ff., 382ff. u. 391.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


176 Ästhetik der Autonomie

Heidegger entwirft damit in Sein und Zeit einen Begriff vom Menschen, der in

die „Man-Welt“ hineingeworfen dieWahl hat, die „Eigentlichkeit“ zuwählen, sofern

er auf den Ruf seines Gewissens hört. Sowohl die Annahme als auch die Ablehnung

seiner Wahlmöglichkeit sind dabei für Heidegger frei von moralischen Konventio-

nen oder vorgegebenen ethischenMaximen.Wenn der Mensch sich für die Eigent-

lichkeit entscheidet,muss er sich immer wieder gegen dieWirbel der Alltäglichkeit

behaupten, um sein eigenstes Selbstseinkönnen, die Wahrheit des Daseins, die Er-

schlossenheit des Daseins zu behaupten. Er muss sich immer wieder der Angst –

als Ermöglicherin der Eigentlichkeit – stellen und sie aushalten269.

In Heideggers Konzeption der Eigentlichkeit als Modifikation der Uneigent-

lichkeit geht es also darum, sich die vorgefundene Welt mit allen Regeln und Ma-

ximen anzueignen und einen selbstbestimmten und individuellen Umgang mit ihr

zu finden.Was das Selbst-sein konkret bedeutet, ist allerdings nicht zu bestimmen.

Da jedoch eine Existenz für den Menschen losgelöst von der Welt nicht möglich

ist, bleibt auch die eigentliche Existenz an das „In-Sein“ gebunden270. Die meisten

Menschen halten dieses Hineingehaltenwerden ins Nichts nicht aus. Sie erkennen

nicht die eigene Freiheit, sondern fliehen in die Man-verfallenheit zurück, sodass

sowohl die eigentliche Angst, als auch die eigentliche Erfahrung des Todes Phäno-

mene sind, auf die sich die alltäglichen Menschen nur selten einlassen, und über

die dasMan beruhigt. Zumeist ergreift das Dasein nicht dieMöglichkeit des Selbst-

sein-könnens und flieht vor dieser ständigen Bedrohung durch das Unheimliche

in die Verfallenheit des Man271.

Auch die Kunst eröffnetHeidegger zufolge demMenschen dieMöglichkeit, sich

zur eigentlichen Existenz zu entscheiden, denn sie ereignet eine „Eröffnung“, ei-

ne „Entbergung“ des Seins des Seienden. Das Kunstwerk setzt auf seine Weise die

Wahrheit ins Werk272 und eröffnet in seiner Ereignishaftigkeit als „Vorlauf“ gerade

eine Möglichkeit „sich selbst verstehen [zu] können im Sein des so enthüllten Sei-

enden [...], das heißt [die] Möglichkeit ‚eigentlicher Existenz‘“273. Das Kunstwerk

ereignet eine „Verrückung“ die, wenn man ihr folgt, die Verwandlung der gewohn-

ten „Bezüge“ zu Welt und Erde und ein „Ansichhalten“ oder, wenn man so will,

eine Revision aller geläufigen Denk- und Handlungsmuster fordert, um in der ge-

schehenen Wahrheit des Werkes verweilen zu können. In dem das Werk einfach

269 Vgl. Heidegger, SuZ: 256ff.

270 Der entschlosseneMensch, der sich für seineWelt freigegeben hat, kann zum „Gewissen“ der

anderen werden. Er kann die Mitseienden, die er in der vorspringend-befreienden Fürsorge

miteinschließt, in ihrem eigensten Seinkönnen einfach „sein“ lassen (vgl. Heidegger, SuZ:

298).

271 Vgl. Heidegger, SuZ: 187ff. u. 253ff.

272 Vgl. Heidegger, UdK: 25.

273 Heidegger, SuZ: 262f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 177

als Werk sein gelassen wird, wird es „bewahrt“, und es bleibt immer auf den „Be-

wahrenden“ bezogen, selbst wenn dieser das Werk vergisst, denn das Bewahren

ist ein „Innestehen“ in der im Werk geschaffenen Offenheit des Seienden. Dieses

„Innestehen“ ist ein „Wissen“ und „wer wahrhaft das Seiende weiß, weiß, was er

inmitten des Seienden will“274.

Die Kunst offenbart dem Menschen also eine Wahrheit, verschiebt damit den

herkömmlichen Bezugsrahmen und fordert ein „Bewahren“, ebenso wie in Sein und

Zeit vomMenschen die Treue gefordert wird. Das Bewahren alsWissen undWollen

ist das „ekstatische Sicheinlassen des existierendenMenschen in die Unverborgen-

heit des Seins“, es ist die „Ent-schlossenheit“ aus Sein und Zeit, also „die Eröffnung

des Daseins aus der Befangenheit im Seienden zur Offenheit des Seins“275. Hier

geht es nicht um die Aktion eines Subjekts; im Wollen geht es um die „nüchterne

Ent-Schlossenheit des existierenden Übersichhinausgehens, das sich der Offenheit

des Seienden als der ins Werk gesetzten aussetzt“276.

Auch Badiou verknüpft das »Ereignis« mit dem Moment des Bewahrens, er

nennt es ausdrücklich »Treue« (fidélité). Unter dem Einfluss des Badiouʼschen Er-

eignisses wird die Interpretation der Wirklichkeit neu verhandelt, denn da das

Ereignis nicht innerhalb der gewöhnlichen Gesetze der Situation enthalten war,

zwingt es das Subjekt dazu, eine neue Seins- und Handlungsweise in der Situati-

on zu erfinden277. Das im Rahmen der Vielheiten gedachte Subjekt kann sich in ein

Ereignissubjekt278 wandeln und ist diesem und der damit einhergehenden Wahr-

heit treu oder verrät es. In seinem Herausgehen aus dem Ereignis bleibt es dieser

„Jemand“, bewahrt jedoch das Ereignis in sich und ist mithin Zeuge.

274 Heidegger, UdK: 54f.; hier 55. Da die Kunst ein „Werden und Geschehen der Wahrheit“, die

„schaffende Bewahrung derWahrheit imWerk“ ist, gehören zu ihr ebenso notwendigwie das

Werk selbst und die RezipientInnen, die KünstlerInnen, deren Schaffen Heidegger im Sinne

der »techné« fasst, d.h. als eineWeise desWissens, die wesenhaft gerade auf der »alethetia«

beruht und als erfahrenes Wissen ein Hervorbringen des Seienden als Unverborgenheit be-

deutet. Die KünstlerInnen sind ein „sich selbst vernichtender Durchgang für denHervorgang

desWerkes“, deren Schaffen ein „Hervorgehenlassen in ein Hervorgebrachtes“ ist. DasWerk

bedarf also einerseits der Schaffung als Hervorbringen der Unverborgenheit des Seienden

und andererseits das in Gang- und ins Geschehenbringen desWerkseins, also das Bewahren

(vgl. Heidegger, UdK: 26, 45ff. u. 59).

275 Heidegger, UdK: 55.

276 Heidegger, UdK: 56.

277 Vgl. Badiou, 2003: 62.

278 „Ein Subjekt [...] stützt sich allein auf eine generische Prozedur und folglich gibt es ‚stricto

sensu‘ kein anderes Subjekt als das künstlerische, liebende, wissenschaftliche oder politi-

sche“ (Badiou, 2005: 31). Es geht also darum, als „Jemand“ in einenWahrheitsprozess einzu-

treten und so zu einem künstlerischen, wissenschaftlichen, liebenden oder politischen Sub-

jekt zu werden. Liebende etwa treten in die Komposition eines Subjekts der Liebe ein, das

über jeden der Beteiligten hinausgeht (vgl. Badiou, 2003: 64).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


178 Ästhetik der Autonomie

Die Treue ist die Entscheidung, die aus demWahrheitsprozess entspringt, sich

von nun an auf die Situation vom Standpunkt des ereignishaften Zusatzes aus zu

beziehen.Wennman der radikalen Neuheit des Einstein’schen Textes von 1905 treu

sein will, kann man nicht mehr Physik in ihrem klassischen Rahmen betreiben.

Ebenso muss man Politik – vor allem mit Blick auf die Arbeiter – völlig anders

gestalten, als es beispielsweise die sozialistische Tradition fordert, wenn man der

Kulturrevolution treu sein will, so Badiou. Demzufolge ist die Treue zum Ereignis

ein wirklicher Bruch innerhalb der Ordnung. Sie ist ein sowohl praktischer als auch

gedachter Bruch der Ordnung, in der das Ereignis stattfand, ob es nun politisches,

liebevolles, künstlerisches oder wissenschaftliches Ereignis war279.

Die ethischeMaxime, die aus der Treue zumEreignis resultiert, ist das „Weiter-

machen“ auf dem Fundament der Transformationserfahrung, das ein wahrhaftes

Umlenken des „Verharrens im Sein“ voraussetzt280. Verraten kann man ein Ereig-

nis hingegen nur, wenn man mit dem Bruch, den es darstellt und der einen er-

griffen hat, bricht. Dieser Verrat begründet sich in der Kontinuität der Situation

und der Meinungen und ist ein Zurückkehren in die Passivität, in das „Ausharren

im Sein“ und somit eine Entscheidung gegen die ethische Maxime des „Weiter-

machen!“281. Badiou fordert letztlich dazu auf, einer „Treue treu zu sein“ und dem

Gesetz der Ethik einer Wahrheit zu folgen, das besagt: „Tue alles, was du kannst,

um das ausharren zu lassen, was über dein Ausharren hinausgeschritten ist. Harre

in der Unterbrechung aus. Ergreife in deinem Sein, was dich ergriffen und gebro-

chen hat“282. „Liebe das, was du nie zweimal glaubst“283.

279 Vgl. Badiou, 2003: 62ff.

280 Vgl. Badiou, 2003: 75.

281 Vgl. Badiou, 2003: 103f.

282 Badiou, 2003: 69.

283 Badiou, 2003: 74.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 179

2.3.4 Performing Heidegger und Badiou

Die für die Betrachtung der Performance-Kunst wesentlichen Elemente der Kon-

zeptionen des Ereignisses bei Heidegger und Badiou können nun folgendermaßen

skizziert werden:

Grundsätzlich wendet sich Heidegger in seiner Daseins-Analyse und in seiner

Kunstphilosophie gegen das „Erleben“, das signifikant für das metaphysische Zeit-

alter ist und die Menschen in einer Abständigkeit von dem hält, was sie wesent-

lich auszeichnet. Ausgehend von seiner Kritik an der durch Platon eingeführten

Rationalität, an der Umdeutung der Wahrheit zur logischen Richtigkeit, sieht er

die Menschen heute – im Zeitalter der Technik mehr denn je – sich von sich selbst

und derWelt entfremden; um dieser Entfremdung zu begegnen, dürfen Kunst und

Leben nicht lediglich erlebt werden, sondern müssen sich ereignen. Dazu bedarf

es einer Kunst, die im Zeitalter der „Kunst-losigkeit“ dem Menschen wieder eine

Aussicht auf sich selbst gibt und ihm eine ereignishafte Rahmenverschiebung er-

möglicht, die sein Leben und seine Sicht auf die Welt und sich selbst zu ändern

vermag. Dies will gerade die Performance-Kunst leisten und so die Heideggerʼsche

Hoffnung auf eine Revision des Hegelʼschen Diktums vom „Ende der Kunst“ erfül-

len.

Im Kontext seiner Gesellschaftskritik als Folie seiner Kunst- und Existenzphi-

losophie denkt Heidegger, wie vor ihm schon Hegel und Nietzsche, den Streit, der

nicht nur als Motor der Kunst, sondern auch der Selbstwerdung wirkt, im de-

zidierten Rekurs auf die Kunst des vorsokratischen Griechenland. Auch die sein

Kunstverständnis bestimmenden konfligierenden Pole (Erde und Welt) können,

wie bereits bei Hegel und Nietzsche, mit den zwei Geschlechtern assoziiert wer-

den. Allerdings muss der Streit zwischen ihnen fortwährend bestritten werden,

denn Heidegger zielt explizit nicht auf eine Versöhnung und folglich auch nicht

auf die Unterordnung einer der beiden Pole284. Das Gleiche gilt für den Kampf der

Eigentlichkeit gegen die Man-verfallenheit, der nie final beigelegt werden kann.

Denn wie in der Kunst, bedarf es auch in der Selbstwerdung eines stetigen Rin-

gens um die Authentizität oder dieWahrheit.Mit Badiou kann dieser Aspekt durch

die Dichotomie von „Teue“ und „Verrat“ inhaltlich angereichert werden, denn auch

284 Zur Erinnerung: Während sich Hegel letztlich in seiner Interpretation der sophokleischen

Antigone für die Unterordung des Weiblichen ausspricht, obwohl er theoretisch die Versöh-

nung beider Pole zum Ziel erklärt, spricht sich Nietzsche für die Kraft des Mänadischen und

mithin für dasWeibliche aus, tritt in letzter Konsequenz jedoch hinter die Radikalität seiner

Rauschphilosophie zurück und sieht in der Versöhnung des Dionysischen und des Apollini-

schen erst die höchste Form der Kunst (die attische Tragödie) realisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


180 Ästhetik der Autonomie

hier bedarf es einer bewussten Entscheidung, die Rahmenverschiebung anzuer-

kennen, sie als Folie für das zukünftige Leben wirken zu lassen und sich gegen alle

Widerstände den Techniken der Zerstreuung und Verschleierung, die zur Aufrecht-

erhaltung des herrschenden Systems und zur Beruhigung seiner Produktivkräfte

genutzt werden, stetig zu widersetzen.

Ebenso wie es bereits Hegel und Nietzsche und im direkten Rückbezug auf sie

auch Heidegger für eine weltstiftende Kunst fordern, tritt, so die These, auch die

Performance-Kunst dazu an, Situationen zu kreieren, die die RezipientInnen tief

zu bewegen vermögen, indem sie dichotome Pole (häufig explizit die beiden Ge-

schlechter) aufeinanderprallen lässt. Auch die Performance-Kunst setzt damit auf

die emotionale Bezugnahme der Beteiligten, die – durch den Streit zwischen die

ihre Zeit und Kultur bestimmenden Binaritäten ausgelöst – sich ihrer Einverlei-

bung als kulturindustrielles Spektakel in die „Man-welt“ verwahrt. Sie lässt sich so

auchmit der von Badiou konzipierten gesellschaftlichen Emanzipationspraxis ver-

knüpfen, in der die Einzelnen als Ereignissubjekte die Rahmenverschiebung durch

ihre veränderte Haltung zum Leben annehmen und wirksam machen.

Ein weiterer wesentlicher Aspekt für eine wirkmächtige Kunst und für den

Aufruf, sich gegen das Verharren in der Man-verfallenheit und für den Weg zur

Eigentlichkeit zu entscheiden, ist nach Heidegger die Dimension des Neuen, des

Nicht-Antizipierbaren. Dies ist das Unheimliche, das Schockierende, das Aufrütteln-

de, das nicht nur der „Angst“ als Motivation zur Eigentlichkeit, sondern auch dem

„Stoß“ durch die Kunst zu eigen ist. Die Kunst kann, ebenso wie die Angst, das Be-

wusstsein um die Möglichkeit der Eigentlichkeit, um sich selbst als Entwurf und

die Notwendigkeit der Emanzipation von derMan-welt hervorrufen, indem sie uns

mit Neuem bekannt macht. Und obwohl wahrheitslichtende Kunst ebenso selten

ist wie wahre Angst, sieht Heidegger doch beide als möglich an und setzt in sie die

Hoffnung, den Menschen aus dem Entfremdungszustand der technischverwalte-

tenWelt zu „retten“. In beiden Fällen allerdings muss sich der Mensch seiner Angst

vor demNeuen und Unbekannten stellen und sie aushalten, um den Kampf um die

eigene Authentizität zu beginnen und eine neue Seinsweise zu entwickeln.

Auch Badiou sieht gerade in der Dimension des Nicht-Antizipierbaren die

Chance, das System zu verändern. Auch er scheint davon auszugehen, dass das

Zurückfallen in das Bekannte (indem man das Ereignis verrät) das gesellschaftlich

Erwünschte ist, gegen das es sich zu behaupten gilt. Denn die Entscheidung,

sich selbst als Ereignissubjekt und das Ereignis als radikale Zäsur zu begreifen,

vor dessen Hintergrund das eigene Sein und die Umwelt kritisch hinterfragt und

im Zweifel neu konstituiert werden muss, fordert Mut und Stärke, um für das

Erkannte einzustehen. Im Neuen des Heideggerʼschen und Badiouʼschen Ereignis-

ses liegt also die Chance, der Beruhigung und Verschleierung des hegemonialen

Systems zu begegnen und individuelle und gesellschaftliche Veränderungen zu

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 181

forcieren, so man sich auf die Erfahrung des Ereignisses einlässt und ihm die

Treue hält – oder mit Heidegger gesprochen: es in sich bewahrt.

Gerade da Performance-Kunst ephemere Situationen kreiert, die erst in der

Beteiligung aller zu dem werden, was sie letztlich sind, ihre Entwicklung mithin

unvorhersehbar ist und Neues und Unerwartetes so zum elementaren Bestand-

teil dieser Kunstform wird, gerade da sie oft extreme und gewaltsame Situationen

erschafft, denen man sich kaum zu entziehen vermag, liegt hier ein Bezug zum

»Ereignis« nahe. Auch die Performance-Kunst versucht zu provozieren und auf-

zurütteln, um eine Gesellschaftskritik zu artikulieren, die ähnlich der Heideggers

der Beruhigung und Verschleierung im „Man“ entgegentritt und zu Selbsterkennt-

nis und Emanzipation aufruft. Allerdings scheint es für die politischen Ziele der

Performance-Kunst angezeigt, deren gesellschaftskorrektive Funktionmit demBa-

diouʼschen »Ereignis« auszugestalten, da dies allenMenschen die Möglichkeit gibt,

eine neue Seinsweise zu erfinden und die Gesellschaft zugunsten eines egalitäreren

Pluralismus’ zu verändern.

Das für die Performance-Kunst wohl entscheidendste Merkmal des Ereignis-

ses, sowohl in der Konzeption Heideggers als auch in der Badious, ist seine trans-

formatorische Kraft. Das Ereignis ist eine unerwartete und neue, aufrüttelnde Si-

tuation, die der Einzelne als Impuls begreifen kann, eine neue Seinsweise zu ent-

scheiden, deren Wirkung sich dann auch auf die Gesellschaft erstrecken kann.

Genau aus diesem Grunde soll es hier als Analysekategorie zum Verständnis des

Potenzials der Performance-Kunst, vermittelt über ihre TeilnehmerInnen auf die

Gesellschaft zu wirken, fruchtbar gemacht werden. Denn die Performance-Kunst

kreiert auf häufig „erschreckende“Weise radikal Neues. Sie zeigt nicht nur die „un-

heimlichen“ Seiten (durchaus auch im Freud’schen Sinne) der Situation, sondern

auch die des eigenen Seins und stößt so alle Beteiligten im zweifachen Sinne in

einen Zustand der Haltlosigkeit, der eine Neupositionierung, bzw. eine Neuschöp-

fung des eigenen Bezugsrahmens förmlich erzwingt.

Der Ereignisbegriff, der letztlich die Schwelle beschreibt, bietet die Chance,

die singuläre Situation der Performance-Kunst in ihrer Unmittelbarkeit und ih-

rer individuellen, sozialen und politischen Sprengkraft zu begreifen und Kunst als

integralen Bestandteil des Lebens jedes Einzelnen zu denken.

2.4 Die „Sorge um die Freiheit“: Die Kunst der Selbstermächtigung

bei Foucault

Michel Foucault (1926-1984) schließlich überführt die Frage nach der Relevanz der

Kunst für die individuelle Lebenspraxis und mithin das Problem der „autonomen

Kunst“, der sich die hier vorgestellten Philosophen hauptsächlich in ihren kunst-

philosophischen Schriften widmen, in das Feld postmoderner Ethik. Er erhebt das

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


182 Ästhetik der Autonomie

Subjekt selbst zum Medium der Kunst, das es zu gestalten gilt. Dabei beruft er

sich jedoch nicht auf die vorsokratische Antike, sondern auf die Lebenskunst vor

allem des Hellenismus’. Im Rekurs auf und als Weiterentwicklung seiner früheren

Begriffe der »Macht«285 und der »Subjektivität«286, stellt er in seiner letzten Schaf-

fensphase die antiken Selbsttechniken, mit deren Hilfe die Subjekte versuchen,

aus ihrem Leben ein Kunstwerk zu machen, der christlichen »Gehorsamsmoral«

285 »Macht« (pouvoir) ist ein Kernbegriff der Philosophie Foucaults, der sich im Laufe seiner

Schaffensphasen von einem negativ konnotierten zu einem positiv-produktiven entwickelt.

Beginnendmit seinerAuseinandersetzungmit traditionell juridischerMacht inWahnsinnund

Gesellschaft, wo die Schaffung großer Internierungshäuser durch den absolutistischen König

zum einschneidenden Moment in der Geschichte der Ausschließung wird, wandelt sich sein

Machtbegriff seit Die Ordnung des Diskurses grundlegend: von der Macht zum Ausschluss von

Menschen zur Macht zum Ausschluss von Diskursen. Ab den 1970er-Jahren entwickelt Fou-

cault eine „Analytik der Macht, die den souveränen Machtbegriff durch den – ungleich be-

deutenderen–depersonalisiertenMachtbegriff ergänzt“.Macht verbindet sichmit bestimm-

ten gesellschaftlichen Einrichtungen und Anforderungen, ist aber keine Eigenschaft, die ei-

ner Einzelperson oder einer regierenden Gruppe zugeschrieben werden kann. Mittels Kör-

pertechnologien versucht dieser Machttyp, den Körper zu dressieren (Disziplinarmacht). Ab

den 1980er-Jahren und seinemWerkDerWille zumWissen entwickelt Foucault einen strategi-

schen Machtbegriff (Bio-Macht) und ergänzt diesen schließlich um den Begriff der »Gouver-

nementalität« (und dessen Vorform, die Pastoralmacht), der den Zusammenhang zwischen

Macht und Politik – Macht als Mittel der Steuerung der gesamten Gesellschaft – herstellt.

In den unterschiedlichen historischen Zusammenhängen werden also verschiedene Formen

von Macht genutzt, um Individuum und Gesellschaft zu kontrollieren und zu steuern (vgl.

Ruoff, Michael (2007): Foucault-Lexikon. Entwicklung – Kernbegriffe – Zusammenhänge. Pa-

derborn, 146ff.; hier 147).

286 Betrachtete Foucault das Subjekt zunächst als jenes, das durch Disziplin, Diskurs und Macht

produziert wird und das durch diese zugeschriebene Stellung innerhalb des Systems ge-

bunden wird, entwickelt er in seiner späten Schaffensphase einen Subjektbegriff, der dem

Subjekt Autonomie zuspricht, welche dieses zur stetigen Selbstformung nutzt. Unter Berück-

sichtigung seines späten Denkens kann also zwischen „einem ‚diskurrierenden‘ Subjekt und

einem ‚freien‘ Subjekt“ unterschieden werden. „Das erste wäre das epistemische Subjekt

der Humanwissenschaften und der Disziplinen (einschließlich der Bevölkerung als Gegen-

stand statistischer Methoden unter dem Einfluss unterschiedlicher Machttypen), das zweite

das Subjekt der Sorge um sich selbst“ (vgl. Ruoff, 2007: 198ff.; hier 200). Dieses autonome

Subjekt zu denken, stellt sich dabei als notwendige Bedingung für die Ausarbeitung eines

praktischenWiderstandsbegriffs dar und führt schließlich zu den dichotomen Begriffen von

Herrschaft (domination) und Macht (pouvoir) sowie der damit verbundenen Aufforderung,

Widerstand gegenHerrschaftsstrukturen zu leisten, um sich den Praktiken rigider Unterwer-

fung unter allgemeingültige Normen und Werte zu widersetzen und einen selbstbestimm-

ten Existenzstil zu verwirklichen. In seinem späten Subjektbegriff ist also seine Forderung

– angesichts der zunehmenden Fragmentierung des Selbst – ein „kritisch-widerständiges

Ethos des Subjekts“ zu realisieren, bereits angelegt (vgl. Kögler, Hans-Herbert (2004): Mi-

chel Foucault. Stuttgart/Weimar, 144ff., 161ff. u. 199).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 183

gegenüber. In der Postmoderne sieht er schließlich das Potenzial zur Revitalisie-

rung einer Ethik, verstanden als „Ästhetik der Existenz“. In ihr wird das ästheti-

sche Moment der Lebensführung wieder ins Zentrum gestellt und eine neue Form

der Selbsterkenntnis und Selbstbemächtigung nach dem Vorbild der griechischen

Antike angestrebt.

Vor der Folie des Hegelʼschen Freiheitsbegriffs der attischen Polis, des Heideg-

gerʼschen Zusammenhangs von Subjekt und Wahrheit und Nietzsches Konzeption

der Lebenskunst287 konstatiert er die schrittweise Entfernung der Kunst vom In-

dividuum und vom Leben, beginnend mit dem Aufkommen des Christentums. So

wie bereits Nietzsche und Heidegger versuchen, das Griechentum als antike Denk-

form, die nicht vom Christentum kontaminiert war, „zurück zu gewinnen“, ver-

sucht auch Foucault, das Griechentum neu zu denken. Die Aufgabe besteht seines

Erachtens darin, „dafür zu sorgen, dass das europäische Denken über das grie-

chische Denken als einer einmal gegebenen Erfahrung, der gegenüber man alle

Freiheiten hat, wieder in Gang kommen kann“288, ohne das griechische Denken

jedoch zu idealisieren289.

Seines Erachtens wich die antike Moral, die im Wesentlichen die Suche nach

einer persönlichen Ethik und somit eine Freiheitspraxis war, allmählich der christ-

lichen Moral des Gehorsams gegenüber einem Regelsystem290. Dieser Wandel der

Moral hatte dabei auch eine enorme Auswirkung auf die Ästhetik und auf das, was

unter dem Begriff »Werk« verstanden wurde. Aus der Lebenskunst wurde „l’art

pour l’art“.

287 Vgl. Foucault, Michel (2007c): Die Rückkehr der Moral. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Fou-

cault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 247.

288 Foucault, 2007c: 246.

289 Foucault geht es nicht darum, „zu einem früheren Zustand zurück zu kehren“ (Foucault,

2007b: 198), denn er hält die griechische Antikeweder für beispielhaft noch für bewunderns-

wert (vgl. Foucault, 2007c: 241). „Nichts ist mir fremder als die Vorstellung, dass die Philoso-

phie von einem bestimmten Zeitpunkt an auf Abwege geraten ist, dass sie etwas vergessen

hat, dass irgendwo in ihrer Geschichte ein Prinzip, eine Begründung existiert hätte und nun

wiederentdeckt werdenmüsse. [...] Dies soll trotzdemnicht heißen, dass der Kontaktmit der

einen oder anderen Philosophie nicht etwas hervorbringen könnte, aber man müsste dann

richtig betonen, dass dies etwas Neues ist“ (Foucault, Michel (2005): Die Ethik der Sorge um

sich als Praxis der Freiheit. In: Defert, Daniel/Ewald, François (Hrsg.): Dits et Ecrits. Schriften

in vier Bänden (Band IV). 1980-1988. Frankfurt am Main, 894). „Die Arbeit des Denkens be-

steht nicht darin, das Übel zu entlarven, das allem, was existiert, im Geheimen innewohnen

würde, sondern die Gefahr zu erahnen, die in allem droht, was gewöhnlich ist, und alles das

zur Frage zu machen, was festgefügt ist. Der ‚Optimismus‘ des Denkens, wenn man dieses

Wort verwenden möchte, ist, dass es kein goldenes Zeitalter gibt“ (Foucault, 2007b: 195).

290 Vgl. Foucault, Michel (2007d): Eine Ästhetik der Existenz. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel

Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 282.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


184 Ästhetik der Autonomie

„Was mich erstaunt, ist, daß in unserer Gesellschaft die Kunst nur noch eine Be-

ziehungmit den Objekten und nicht mit den Individuen oder mit dem Leben hat,

und auch, daß die Kunst ein spezialisierter Bereich ist, der Bereich von Experten,

nämlich den Künstlern. Aber könnte nicht das Leben eines jeden Individuums ein

Kunstwerk sein?Warum sind ein Gemälde oder ein Haus Kunstobjekte, aber nicht

unser Leben?“291

Die Forderung Foucaults, aus dem eigenen Leben ein Kunstwerk zu machen und

Kunst und Leben auf diese Weise wieder zusammenzuführen, ist auch in der

Performance-Kunst fundamental, denn indem Performance-KünstlerInnen den

realen Körper zur Artikulation ihrer Freiheitsforderungen nutzen und die Betrach-

terInnen zum wesentlichen Bestandteil des „Werkes“ machen, führen sie, wie von

Foucault gefordert, ethische und politische Dimensionen des Verhältnisses vom

Selbst und den anderen vor Augen, die auf eine Selbstermächtigung aller Betei-

ligter und mithin auf die Ausbildung eines ästhetischen Ethos abzielen. Dadurch

sollen sie direkte Auswirkungen auf die individuelle Lebenspraxis und folglich auf

das Handeln jedes Einzelnen in der Gesellschaft haben. Anhand verschiedener

Interviews und Aufsätze aus den frühen 1980er-Jahren soll deshalb seine „Ästhetik

der Existenz“ betrachtet werden, die als ein Plädoyer für eine Verwandlung von

Grenzen in Schwellen gelesen werden kann, denn sowohl Foucault als auch der

Performance-Kunst scheint es darum zu gehen, Verhärtungen aufzuweichen,

um so neue Denk- und Handlungsoptionen für eine individuelle Ethik freier

Subjekte zu ermöglichen, die dezidiert auch politische Konsequenzen haben. Die

Foucault’sche „Lebenskunst“ ermöglicht demnach einen Brückenschlag zwischen

den hier vorgestellten ästhetischen Theorien und den im Weiteren näher zu be-

stimmenden ethischen und politischen Implikationen einer Ästhetik der Autonomie

des Subjekts, nicht der Kunst.

2.4.1 Antike Lebenskunst als Ethos der Selbstsorge

Foucault denkt Kunst als existenziellen und individuellen Ausdruck des Lebens, die

für die Gestaltung der eigenen Freiheit unabdingbar ist. Diese Funktion der Kunst,

die sich seines Erachtens am nachdrücklichsten in der Zeit des klassischen Grie-

chenland bis zur Phase des griechisch-römischen Denkens der Kaiserzeit zeigt,

war im Wesentlichen eine Selbstkultur unter dem Gebot der „Sorge um sich“, die

dabei elementarmit der Sorge um andere verknüpft war; hier war das Selbst das zu

gestaltende Kunstwerk. Mit dem Christentum vollzog sich jedoch eine Verkehrung

dieser Selbstkultur: Fortan galt es, dem Selbst zu entsagen. Im Christentum kam

es zur Umgestaltung der ethischen Substanz, zum Beispiel in der Reinigung und

291 Foucault, 2007b: 201.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 185

Ausrottung der Begierden, und die Selbstkultur wurde in den Dienst einer „Pas-

toralmacht“ gestellt, sodass die Sorge um sich einen Großteil ihrer Autonomie ver-

lor und fortan negativ konnotiert wurde292. Im Mittelalter schließlich verschwand

die Vorstellung des eigenen Lebens als Kunstwerk vollständig und tauchte erst in

der Renaissance wieder auf. Anstelle des Gebotes der Selbstsorge im Hellenismus

wurde imChristentumund bis in dieModerne das Gebot der Selbsterkenntnis zum

zentralenMotiv293.Das Prinzip der christlichenGehorsamsmoral, diemit Geständ-

niszwang und Selbstaufgabe einhergeht, verdrängt die antike Freiheitspraxis294.

Für die Postmoderne konstatiert Foucault eine Rückkehr zur Moral im Sinne

einer Rückkehr zu einer bestimmten Form griechischer Erfahrung, sodass heu-

te, in einer Zeit, in der „die meisten von uns nicht glauben, dass eine Moral auf

der Religion gegründet sein kann und wir kein Rechtssystem wollen, das in un-

ser moralisches, persönliches und intimes Leben eingreift“295, eine Ästhetik der

Existenz, die sich auf die Sorge um sich und die Sorge um andere gründet, ei-

ne bedenkenswerte Alternative zu sein scheint. Das heutige Moralverständnis mit

seinen Vorschriften, Anordnungen und Ratschlägen weist eine unmittelbare Nähe

zum antiken Moralverständnis auf. Es gilt, so Foucault, die Gemeinsamkeiten und

292 Im Christentum wurde die Sorge um sich negativ konnotiert, als Wurzel verschiedener mo-

ralischer Fehler, als Eigenliebe und Egoismus der notwendigen Selbstaufopferung entgegen-

gestellt und schließlich, beispielsweise von Gregor vonNyssa, als Verzicht auf das Selbst um-

gedeutet und das Heil ins postmortale Jenseits verlegt. Die griechische technê, aus dem ei-

genen Leben ein Kunstwerk zu machen, wurde neu ausgearbeitet und die Verknüpfung von

Kunst und Leben wurde aufgehoben. Das Werk und die Kunst waren fortan nur mehr Ge-

genstände, die den Tod ihres Schöpfers überdauerten. Die Subjektivierung des antiken grie-

chischen Denkens wich der Konstituierung der „christlichen Doktrin und [des] Pastorals des

Fleisches“; es kamzu einer Vermehrung der Kodifikationen. In diesemZugewurden die Aner-

kennung eines Gesetzeskodex’ und der Gehorsam gegenüber der pastoralen Autorität sowie

die Selbstverleugnung und Reinheit nach Vorbild der Jungfräulichkeit zentral (vgl. Foucault,

2005: 879f., 885f., Foucault, 2007b: 198ff. u. Foucault, Michel (1989): Der Gebrauch der Lüste.

Sexualität und Wahrheit. Zweiter Band. Frankfurt am Main, 44 u. 122).

293 Vgl. Foucault, 2007b: 207ff., 217 u. Foucault, Michel (2007e): Technologien des Selbst. In: De-

fert, Daniel (Hrsg.): Michel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frank-

furt am Main, 290ff.

294 Mit dem Christentum kam es zu einer Umdeutung des Moralverständnisses. Der „Wille zur

Moral“ des antiken Griechenland wurde zur Idee eines „göttlichen Willens“ und die Moral

wurde in Regelwerken, denen man zu gehorchen hatte, fixiert. Diese Moral des Gehorsams

gründete sich auf zwei Maximen des Geständniszwangs, die als Selbstenthüllung bezeich-

net werden können: auf das Publikmachen der eigenen Sünden in Form der exomologêsis

sowie auf den Verzicht auf den eigenenWillen und sich selbst im Zuge des absoluten Gehor-

sams gegenüber einem Anderen, der sogenannten exagoreusis. Dies sind im Wesentlichen

die Selbsttechnologien, die sich aus Gehorsam und mönchischer Kontemplation entwickel-

ten und die die strenge Wahrheitsverpflichtung sowie die dogmatischen und kanonischen

Pflichten illustrieren (vgl. Foucault, 2007e: 309ff. u. Foucault, 2007d: 282).

295 Foucault, 2007b: 194.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


186 Ästhetik der Autonomie

Unterschiede sichtbar zu machen und zu zeigen, wie der Rat der antiken Moral

im zeitgenössischen „Moralstil“ auf neue Weise funktioniert. Allerdings wird bei

dieser Rückkehr die fundamentale Aufgabe der politischen Philosophie und der

Philosophie überhaupt vergessen296.

„Die Suche nach Existenzstilen, mit möglichst großen Unterschieden untereinan-

der, scheint mir einer der Punkte zu sein, durch welche die zeitgenössische Suche

einst in besonderen Gruppen hatte gestartet werden können. Die Suche nach ei-

ner Form der Moral, die für alle annehmbar wäre – in dem Sinne, daß alle sich

dem zu unterwerfen hätten –, erscheint mir als eine Katastrophe.“297

Statt wie in seinen früheren Schriften sein Hauptaugenmerk auf „Zwangsprakti-

ken“ zu legen298, steht für Foucault nun also die „Praxis des Selbst“, die Praxis der

„Selbstformierung des Subjekts“ im Zentrum der Betrachtung, die hauptsächlich

die griechische, aber auch die römische Antike bestimmte. Diese Zeit sieht er da-

bei als Bezugspunkt für eine mögliche postmoderne „Praxis des Selbst“299. Dem

Subjekt des frühen Foucault, das sich über Praktiken der Unterwerfung konstitu-

iert, gesellt sich nun ein Subjekt zu, das „auf autonome Weise, durch Praktiken

der Befreiung, der Freiheit konstituiert wird“. Die autonome Subjektkonstituti-

on basiert dabei auf einer gewissen Anzahl von milieuspezifischen Regeln, Stilen

und Konventionen, wie es bereits in der Antike der Fall war300. Dieser Aspekt der

Selbstformierung, der sich gegenwärtig, gemäß der Forderung Foucaults, explizit

in pluralen Existenzstilen äußern muss, lässt das Foucaultʼsche Konzept für eine

296 Vgl. Foucault, 2007c: 244ff. u. Foucault, 2007b: 194.

297 Foucault, 2007c: 251.

298 Dies tut er beispielsweise noch in seinem 1975 erschienen Werk Surveiller et punir (Überwa-

chen und Strafen), in dem er schreibt: „DieWirksamkeit der Macht und ihre Zwingkraft gehen

sozusagen auf ihre Zielscheiben über. Derjenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist

und dies weiß, übernimmt die Zwangsmittel der Macht und spielt sie gegen sich selber aus;

er internalisiert das Machtverhältnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er wird

zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung“ (Foucault, Michel (1977): Überwachen und Stra-

fen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt am Main, 260).

299 Der Selbstoptimierungsgedanke, der beim späten Foucault zentral wird, darf dabei nichtmit

zeitgenössischen politischen Strategien der Selbstoptimierung, wie sie sich beispielsweise

im Neoliberalismus finden lassen, verwechselt werden. Darauf weist auch Étienne Balibar

treffend hin, wenn er schreibt: „Mir scheint, man beachte nicht immer genug, dass Foucault

in seinen letzten Jahren das Thema der ‚Selbstsorge‘ ‚ironisch‘ entwickelt hat – sowohl als

letzte Geste des Bruchs mit der Heidegger-Schule als auch mit kritischem Blick auf das da-

malige sprunghafteAnwachsender ‚Technologiendes Selbst‘. OhnediesenKontrapunkt läuft

man Gefahr, sein Werk in die Hände der postpolitischen, neoliberalen Ethik zu spielen. Dies

ist zumindest Gegenstand einer Schlacht zwischen verschiedenen Erben, die sich auf ihn be-

rufen“ (Balibar, 2012: 60).

300 Vgl. Foucault, 2007d: 283 u. Foucault, 2005: 875f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 187

Philosophie der Performance-Kunst zentral erscheinen, sodass im Folgenden ein

Blick auf die Foucault’sche Analyse antiker Lebenskunst notwendig erscheint.

Foucault denkt die »Lebenskunst« (technê tou biou), die die klassische und hel-

lenistische Antike geprägt hat und die verschiedene philosophische Selbstsorge-

Praktiken hervorbrachte, unmittelbar im Zusammenhangmit der Verbindung zwi-

schen Subjekt und Wahrheit, mit einem individuellen Freiheitsstreben und einer

bestimmtenHaltung sich selbst, seinenMitmenschen und derWelt gegenüber. Die

Arbeit an sich selbst ist ein notwendiger Kampf, den es zu gewinnen gilt, um sich

einer Seinsweise zu nähern, die durch aktive Freiheit charakterisiert ist und die auf

einem „strukturellen, instrumentellen und ontologischen Verhältnis zur Wahrheit

beruht“301. Sie wird in diesem Kontext als Voraussetzung betrachtet, bestimmte

Wahrheiten zu erkennen. Laut Foucault ist diese Verbindung von Selbstausarbei-

tung als Grundlage für den Zugang zur Wahrheit nicht nur für das antike Den-

ken, sondern auch für das ästhetische Denken fundamental. Es geht darum,Wahr-

heiten zu erfassen, aufzunehmen und in Handlungsprinzipien transformieren zu

können, sodass die alêtheia zum êthos wird302.

Die Frage nach dem Subjekt, nach dem Ursprung der Beziehung von Subjekt

und Wahrheit, wurde in der griechischen Antike vom delphischen Spruch „gnothi

seauton“, also: „Erkenne dich selbst“, aufgeworfen. Allerdings schrieb das „Erken-

ne dich selbst“ entgegen der heutigen philosophischen Interpretation, nicht die

Selbsterkenntnis als Grundlage der Moral oder der Beziehung zu den Göttern vor,

sondern ein umsichtig-kluges Verhalten. Im philosophischen Denken trat das Ge-

bot „gnothi seauton“ erst mit Sokrates auf und wurde fortan mit dem Begriff der

»epimeleia heautou«303 als der »Sorge um sich« verknüpft und schließlich im Hel-

lenismus dieser untergeordnet. Die „epimeleia heautou“ ist der Rahmen und Bo-

den, der das Gebot „gnothi seauton“ rechtfertigt. In der gesamten klassischen An-

tike und Spätantike war die Sorge um sich als lebenslange Praxis des sich um sich

301 Foucault, 1989: 121.

302 Vgl. Foucault, 2007b: 218. u. Foucault, 2007e: 305.

303 „Die ‚epimeleia heautou‘ ist eineHaltung, eineHaltung sich selbst, den anderenundderWelt

gegenüber. [...] Die ‚epimeleia heautou‘ ist auch eine bestimmte Form der Aufmerksamkeit,

des Blicks. Sich um sich selbst zu sorgen beinhaltet, daßman seinen Blick umkehrt, daßman

ihn von außen – ich möchte fast sagen – nach ‚innen‘ wendet, [...] daß man seinen Blick von

außen, den anderen, derWelt usf. weg und auf ‚sich selbst‘ wendenmuss. Die Sorge um sich

selbst beinhaltet eine gewisse Art, darauf zu achten, wasman denkt undwas sich imDenken

abspielt. Das Wort ‚epimeleia‘ ist mit ‚melete‘ verwandt, das sowohl Übung als auch Medi-

tation bedeutet. [...] Der Begriff ‚epimeleia‘ bezeichnet nicht nur diese allgemeine Haltung

oder diese sich selbst zugewandte Aufmerksamkeit. Die ‚epimeleia‘ bezeichnet stets auch ei-

ne Reihe von Handlungen, und zwar solche, die auf einen selbst gerichtet sind, Handlungen,

durch die man für sich selbst Sorge trägt, durch die man sich verändert, reinigt, verwandelt

und läutert“ (Foucault, Michel (2009): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de

France (1981/82). Frankfurt am Main, 26f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


188 Ästhetik der Autonomie

Kümmerns zentral und wurde schließlich im hellenischen und römischen Denken

zu einer gesamtkulturellen Erscheinung. Sie war die notwendige Voraussetzung,

um sich selbst zu erkennen und zu formen, sich ethisch und ästhetisch zu optimie-

ren und seine Begierden zu meistern. Sie war die Voraussetzung eines richtigen

Verhaltens und eines richtigen Gebrauchs der eigenen Freiheit304.

Die Sorge um sich ist ein Grundsatz und eine durchgängige Praxis. Sie ist eine

grundlegende Pflicht und ein Ensemble sorgfältig ausgearbeiteter Verfahren und

Techniken. Bei Platon, der sie pädagogisch deutete, bestand die Aufforderung im

Wesentlichen darin, die eigene Aufmerksamkeit auf sich selbst, auf sein Inneres

zu lenken, um sich selbst zu erkennen und sich an die eigene Verwandtschaft mit

der geschauten Wahrheit zu erinnern. In der hellenistischen Philosophie wurde

der Sorge um sich in Vorschriften für die Lebensführung Rechnung getragen305.

So bestand beispielsweise die Aufgabe im stoischen Denken darin, durch Unter-

weisungen bestimmte Grundprinzipien, also Wahrheiten und Verhaltensregeln, in

Form von Doktrinen zu erlernen. Diese Prinzipien sollten dem Menschen in je-

der Lage das richtige Verhalten ermöglichen306. Die Lebenskunst musste demnach

mittels einer „askêsis“ – d.h. eines Ensembles von Praktiken307 im Sinne der Ein-

304 Vgl. Foucault, 2009: 16ff. u. Foucault, 2005: 880.

305 Im platonischen Denken wird der delphischen Maxime der Selbsterkenntnis Priorität ein-

geräumt. Im hellenistischen Denken und der griechisch-römischen Zeit hingegen wandelt

sich dieser Vorzug, und das »Erkenne dich selbst« wird der »Sorge um sich« untergeordnet

(vgl. Foucault, 2007e: 297). Bei Platon ist die „Sorge um sich“ eine Aufgabe der Jugend und

beinhaltet eine Konversion, die jedoch nicht nur eine Hinwendung zum eigenen Inneren,

zur Seele ist, sondern immer auch eine Hinwendung zum Göttlichen impliziert. Im Helle-

nismus und der römischen Antike wird die „Sorge um sich“ zur lebenslangen Praxis, zu einer

Lebensformmit demZiel der Hinwendung in das eigene Innere. An die Stelle des platonisch-

pädagogischenMoments treten nun die vollkommene Beherrschung des eigenen Selbst, die

als ständiger Kampf aufgefasst wird, sowie das Verlernen schlechter Gewohnheiten, falscher

Ansichten etc., die Notwendigkeit eines Lehrers und ein therapeutisches, heilendesMoment

(vgl. Foucault, 2009: 602ff.).

306 Vgl. Foucault, 2009: 600ff. u. Foucault, 2005: 881.

307 Sie sollten es dem Individuum erlauben zu lernen, potenziellen Ereignissen standzuhalten,

sich von ihnen nicht aus der Fassung bringen und sich nicht von den so ausgelösten Gefüh-

len hinreißen zu lassen. Zu diesen Praktiken zählt das, was Foucault als „Wahrheitsaskese“

bezeichnet und bei der die Techniken dazu gebraucht werden, Subjekt undWahrheitmitein-

ander zu verbinden, sodass das Subjekt mit einer ihm vorher unvertrauten Wahrheit ausge-

rüstet wird, die gelernt, erinnert und schrittweise zur Anwendung gebracht wird, um so ein

souverän im Individuumherrschendes „Quasi-Subjekt“ zu schaffen. Zu diesemZweck bedarf

es der wahren und vernünftigen Rede (logoi), die durch fortschreitende intensivierte Aneig-

nung und Erinnerung zum zentralen Rüstzeug wird. Die hierzu notwendigen Techniken und

Übungen sindZuhören, Lesen, innere Einkehr, die „praemeditatiomalorum“, also das Voraus-

denken zukünftigen Unglücks, und die „melete thanatou“, die Einübung des Todes im Sinne

seines permanenten Vergegenwärtigen mit dem Ziel, jeden Tag so zu leben, als wäre es der

letzte. Neben der „meditatio“ gab es die „exercitio“, also jene Übungen, die realiter vollzo-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 189

wirkung des Subjekts auf sich selbst, einer Selbstbelehrung – erlernt werden, mit

deren Hilfe man sich zu transformieren suchte und den Zugang zu einer bestimm-

ten Seinsweise zu erlangen anstrebte. Ziel war es, „Herrscher über sich selbst“ und

„vollkommen unabhängig“ zu sein308.

Laut Foucault war „[d]ie Sorge um sich [...] in der griechisch-römischen Welt

die Art und Weise, in der sich die individuelle Freiheit – oder gewissermaßen die

bürgerliche Freiheit – als Ethik reflektierte“309, wobei »Ethik« im Sinne des griechi-

schen Begriffs »ethos« als „weise zu sein und sich zu verhalten“ verstanden werden

muss. Das Ethos äußerte sich unter anderem in Kleidung, Bewegung und innerer

Haltung. In ihm reflektierte sich die Freiheit, insofern sich das Ethos des Subjekts

in der Art undWeise spiegelt, wie es seine Freiheit praktiziert. Die Aufgabe bestand

also darin, mittels eingehender Arbeit an sich selbst der eigenen Freiheitspraxis in

einem Ethos, das als „gut, schön, ehrenhaft, achtbar und erinnerungswürdig er-

scheint“, Ausdruck zu verleihen. Das Wichtigste war dabei nicht, die Gesetze und

Bräuche (nómoi) zu achten, vielmehr war die Haltung, die für die Achtung sorgt,

und somit das Verhältnis zu sich selbst zentral310.

Obwohl die Praktiken des Selbst, mittels derer sich das Subjekt auf aktive Wei-

se konstituiert, einem kollektiven Kanon unterworfen war, also auf von der Kultur

und Gruppe vorgegebenen Schemata beruhten, ging es nicht darum, verallgemei-

nerbare Verhaltensmodelle zu internalisieren, sondern eine persönliche Wahl zu

treffen. Diese Wahlmöglichkeit stand dabei jedoch nur einer kleinen Elite freier

Männer offen311. Die Motivation für die persönliche Wahl, eine Moral312 auszubil-

gen wurden und die die Unabhängigkeit des Individuums von der äußeren Welt herstellen

sollten. Sie bestanden inÜbungen der Enthaltsamkeit, Entbehrung und der körperlichenWi-

derstandsfähigkeit (vgl. Foucault, 2009: 607ff.).

308 Vgl. Foucault, 2007b: 211, Foucault, 2009: 603ff. u. Foucault, 2005: 876.

309 Foucault, 2005: 879.

310 Vgl. Foucault, 2005: 882 u. Foucault, 1989: 43.

311 „Sich um sich selbst kümmern ist ein Privileg; es ist Zeichen gesellschaftlicher Überlegenheit

im Gegensatz zu denjenigen, die sich als Diener um andere kümmern oder ein Handwerk

ausübenmüssen, um leben zu können“ (Foucault, 2009: 601). Die antikeGesellschaftwar eine

virile, die andieVorstellung vonAsymmetrien unddieAusschließung von anderen gebunden

war, was sich unter anderem in der Unterdrückung der Frauen zeigte (vgl. Foucault, 2007b:

192ff. u. Foucault, 2005: 889). Die antike Moral war letztlich eine „Männermoral“ und die

Mäßigung ausschließlich eine „Mannestugend“, die zum Ziel hatte, „daß das Verhältnis zu

sich isomorph mit dem Herrschafts-, Hierarchie- und Autoritätsverhältnis wird, das man als

Mann, als freier Mann, über seine Untergebenen herzustellen beansprucht“ (Foucault, 1989:

110).

312 Unter Moral versteht Foucault in diesem Kontext „das wirkliche Verhalten der Individuen in

seinem Verhältnis zu den Regeln undWerten, die ihnen vorgesetzt sind: man bezeichnet so

die Art undWeise, in der sie sich mehr oder weniger vollständig einem Verhaltensgrundsatz

unterwerfen, einem Verbot oder einer Vorschrift gehorchen oder widerstehen, ein Werten-

semble achten oder vernachlässigen“ (Foucault, 1989: 36).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


190 Ästhetik der Autonomie

den, die imWesentlichen eben ästhetischen Charakter hatte, die eine „Ästhetik der

Existenz“313 war, resultierte aus demWillen nach einem schönen, erinnerungswür-

digen Leben, denn die Ethik und die Beziehung zu sich und zu anderen standen

in der Antike im Zentrum – um religiöse Probleme, so Foucault, sorgte man sich

nicht. Der Wille, ein moralisches Subjekt zu sein, und die Suche nach einer Ethik

der Existenz waren demnach in der Antike wesentliche Bestandteile der Behaup-

tung der eigenen Freiheit. Das Subjekt war bemüht, dem eigenen Leben eine Form

zu geben, die es ihm ermöglichte, sich selbst anzuerkennen und von anderen an-

erkannt zu werden. Es bildete sich selbst als persönliches Kunstwerk aus314.

Dabei war gerade die individuelle Freiheit, so Foucault, den Griechen sehr

wichtig, und es war in der gesamten griechischen Antike ein fundamentales Ziel,

kein Sklave zu sein – weder der eines anderen Menschen noch einer anderen

Polis, noch seiner eigenen Leidenschaften. Foucault konstatiert also explizit, im

Gegensatz zum Hegelʼschen Vorrang des Allgemeinen vor dem Besonderen, die

Relevanz individueller Freiheit, sodass das „während der großen acht Jahrhunderte

der antiken Kultur“ beständige Problem der Sorge um sich im Wesentlichen als

„Sorge um die Freiheit“ betrachtet werden muss315.

Ziel der antiken Lebenskunst war die vollständige Selbstbeherrschung, die es

einem freien Mann ermöglichte, gegenüber seinen Begierden und Lüsten Herr-

schaft und Überlegenheit zu erlangen und sich nicht von ihnen fortreißen zu las-

sen. Angestrebt wurde ein Zustand innerer Ruhe und die Freiheit von jeglicher

Versklavung durch seine Leidenschaften sowie eine Seinsweise, die sich durch die

vollkommene Souveränität über sich selbst und den vollen Genuss seiner selbst

auszeichnet316. Das individuelle Leben wurde – entgegen der heutigen, herkömm-

lichen Auffassung – als Werk betrachtet, welches es zu kreieren galt und das im

besten Falle auch post mortem Anerkennung fand. Es war eine technê, das eigene

Leben, gerade weil es vergänglich ist, zum Kunstwerk zu machen. Die griechisch-

römische „Sorge um sich“ ist also eine individuelle Aufgabe im Diesseits, die voll-

ständig auf das eigene Leben, auf die eigenen Handlungen und den Platz, denman

unter den Anderen einnimmt, ausgerichtet ist317.

Auch die Performance-Kunst scheint den BetrachterInnen die Möglichkeit der

Transformation zu Menschen, die sich ihrer individuellen Freiheit und ihrer Ver-

313 Unter demTerminus „Ästhetik der Existenz“ ist „eine Lebensweise zu verstehen, derenmora-

lischerWert nicht auf ihrer Übereinstimmungmit einem Verhaltenscode und auch nicht auf

einer Reinigungsarbeit beruht, sondern auf gewissen Formen oder vielmehr auf gewissen

allgemeinen formellen Prinzipien im Gebrauch der Lüste, auf ihrer Aufteilung, Begrenzung

und Hierarchisierung“ (Foucault, 1989: 118).

314 Vgl. Foucault, 2007b: 192ff. u. Foucault, 2007d: 282.

315 Vgl. Foucault, 2005: 880.

316 Vgl. Foucault, 1989: 43.

317 Vgl. Foucault, 2007b: 198ff. u. Foucault, 2005: 886.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 191

antwortlichkeiten bewusst sind, aufzeigen zu wollen, indem sie einerseits die Auf-

merksamkeit auf das eigene Selbst und andererseits auf die Interdependenzen mit

anderen lenkt. Sie scheint dazu aufzurufen, sich selbst zu erfinden und sich da-

bei eine Form zu geben, in der sich die in der Performance vor Augen geführten

„Wahrheiten“ auch in den neu zu kreierenden Handlungsprinzipien widerspiegeln.

Im Gegensatz zur kleinen Anzahl derer, denen in der Antike diese Erfahrung of-

fenstand, haben in der Performance-Kunst nun alle Beteiligten die Möglichkeit,

eine Seins- und Verhaltensweise zu entwickeln und zu erproben, die auf freien

Entscheidungen beruht. Ob dies dazu führt, dass sich die TeilnehmerInnen selbst

anerkennen oder von anderen anerkannt werden, liegt dabei in der Hand des Ein-

zelnen, aber der Aufruf, sich zu transformieren, um Zugang zu einer neuen Seins-

weise zu erlangen, wird von der Performance-Kunst deutlich artikuliert.

2.4.2 Macht, Herrschaft und Räume des Widerstands

Foucaults Überlegungen zu einer Praxis der Selbstsorge fußen unmittelbar auf sei-

ner Analyse von Machtbeziehungen, sodass es letztlich um die Verbindung der

Technologien der Beherrschung anderer und der Technologien des Selbst geht,

die Foucault als »Gouvernementalität« bezeichnet318: die „Gesamtheit der Prakti-

ken [...] mit denen man die Strategien konstituieren, definieren, organisieren und

instrumentalisieren kann, die die Einzelnen in ihrer Freiheit wechselseitig verfol-

gen“319. Im Begriff der »Gouvernementalität« wird also der Freiheit des Subjekts

und seiner Beziehung zu anderen Rechnung getragen, die gerade den „Gegen-

standsbereich der Ethik konstituiert“320.

Um sich der Frage der Freiheit in Bezug auf die Sorge zu nähern, muss man

nach Foucault präzise zwischen Macht- und Herrschaftsbeziehungen unterschei-

den. Machtbeziehungen bestimmen weite Teile menschlicher Beziehungen, denn

darin existiert ein „ganzes Bündel von Machtbeziehungen“, die auch mit Herr-

schaftsformen korrelieren können. Sie werden zwischen Individuen, innerhalb der

Familie in pädagogischen Beziehungen oder im politischen Körper wirksam, zeich-

nen sich jedoch gerade durch ihre Veränderbarkeit aus. »Macht« bezeichnet eine

Beziehung zwischen individuellen oder kollektiven „Partnern“, die als Form han-

delnder Einwirkung aufeinander ausgeübt wird und für die zwei Elemente uner-

lässlich sind: zum einen muss der „Andere“, auf den Macht ausgeübt wird, konti-

nuierlich als handelndes Subjekt angesehen werden, zum anderen muss sich ein

318 Vgl. Foucault, 2007e: 289.

319 Foucault, 2005: 901.

320 Vgl. Foucault, 2005: 901.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


192 Ästhetik der Autonomie

Feld möglicher Reaktionen, Wirkungen und Antworten eröffnen. Macht ist dem-

nach ein „auf Handeln gerichtetes Handeln“321.

Vor dieser Folie lässt sich auch die Verknüpfung der praktizierten „Sorge um

sich“ als Ethos der Freiheit mit der „Sorge um andere“ verstehen. In der antiken Le-

benskunst erlangte die Sorge um andere auf zweierlei Arten Relevanz: zum einen,

indem die Sorge um sich selbst das Subjekt dazu befähigte, seinen gebührenden

Platz in der Gesellschaft, in der Gemeinschaft und in persönlichen Beziehungen

einzunehmen; zum anderen, indem die Sorge um sich immer der Unterweisung

eines Meisters in Form eines Ratgebers oder eines Freundes bedurfte. Die Sorge

um den anderen muss also im Feld der Selbstsorge, die dabei der Sorge um andere

ethisch vorrangig ist, immer mitgedacht werden.

So ging es letztlich bei der antiken Selbstsorge darum, eine Kunst des Regie-

rens zu erlernen, denn nur, wer sich in rechter Weise um sich selbst sorgt, ist auch

in der Lage, sich in angemessener Weise in Bezug auf andere und für andere selbst

zu leiten. Selbstsorge ist, so verstanden, immer auch eine Konversion der Macht,

da sie Machtmissbrauch kontrolliert und begrenzt. Der Tyrann beispielsweise, der

seine Macht missbraucht, indem er sie anderen aufzwingt, ist den griechischen

Philosophen zufolge der Sklave seiner Begierden, wogegen der gute Souverän sei-

ne Macht über sich selbst ausübt, die die Macht über die anderen reguliert322. Das

Thema der Sorge um sich durchzog also das gesamte moralische Denken und Han-

deln, von den platonischen Dialogen bis zu den Texten der späten Stoa.

„Die ethische Substanz der Griechen [war] die ‚aphrodisia‘ [...]; der Subjektivie-

rungsmodus war eine politisch-ästhetische Wahl. Die Askeseform war die ver-

wandte ‚technê‘, in derman beispielsweise die ‚technê‘ des Körpers oder jene Öko-

nomie der Gesetze findet, durch welche man seine Rolle als Ehemann definierte

oder auch jene Erotik als Form einer Askese sich selbst gegenüber in der Knaben-

liebe, usw.; und weiter war dann die Teleologie die Selbstbeherrschung.“323

Die Sorge um sich ist also in ihrer „vollen und positiven Form“ eine Macht, die man

über sich selbst und andere ausübt. Sie äußert sich im Verhältnis des Individuums

zu sich selbst, in der Souveränität, die es über sich selbst ausübt, und ist dabei

konstitutives Element für das „Glück“ und die „Ordnung“ der Polis324.

Foucault geht nicht davon aus, dass es eine Gesellschaft ohne Machtbeziehun-

gen geben kann und hält dies auch nicht für notwendig aufgrund seiner wertfreien

Definition von Macht als „strategische Spiele“ – wobei »Spiel« hier „die Gesamtheit

321 Vgl. Foucault, 2005: 878 u. Foucault, Michel (2007a): Subjekt und Macht. In: Defert, Dani-

el (Hrsg.): Michel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am

Main, 92ff.; hier 97.

322 Vgl. Foucault, 2005: 883ff. u. Foucault, 1989: 107f.

323 Foucault, 2007b: 206f.

324 Vgl. Foucault, 1989: 105f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 193

von Regeln zur Herstellung der Wahrheit“325 meint. Seines Erachtens besteht die

Aufgabe schlicht darin „sich die Rechtsregeln, die Führungstechniken und auch

die Moral zu geben, das ‚ethos‘, die Sorge um sich, die es gestattet, innerhalb der

Machtspiele mit dem Minimum an Herrschaft zu spielen“326.

Machbeziehungen sind dabei solche, in denen „der eine das Verhalten des an-

deren zu lenken versucht“.Das heißt,menschliche Beziehungen erweisen sich stets

als mobile, reversible und instabile Machtbeziehungen, ob es sich nun um sprachli-

che Kommunikation, um institutionelle oder ökonomische Beziehungen oder Lie-

besbeziehungen handelt. InMachtbeziehungen geht es um„Führung“ im Sinne der

Lenkung anderer und der des eigenen Verhaltens in einem mehr oder weniger of-

fenen Handlungsfeld mit dem Ziel, Einfluss auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit

zu nehmen. Es geht weder um den kriegerischen noch juristischen Handlungs-

modus des „Regierens“ im Sinne des Strukturierens möglicher Handlungsfelder

der anderen. Macht kann also nur über „freie Subjekte“ ausgeübt werden. Das be-

deutet: Freiheit ist die Voraussetzung für Macht und äußert sich in agonistischem

Verhalten. In dem Moment, wo Machtbeziehungen erstarren und den verschie-

denen Parteien die Möglichkeit zu Veränderung versperren, in dem Moment, wo

sich ein asymmetrisches Machtverhältnis verfestigt, muss von Herrschaftszustand

gesprochen werden327.

Eine neue Ethik muss sich demnach auf einem Spiel mit einem Minimum an

Herrschaft begründen, um die ethischen Hauptaufgaben zu ermöglichen: den po-

litischen Kampf für die Achtung vor dem Gesetz, die kritische Reflexion der miss-

bräuchlichen Regierungstechniken und die ethische Suche nach der Begründung

individueller Freiheit328. So verstanden, lassen sich auch Performances als Macht-

spiele, aber eben nicht als Herrschaftsspiele lesen, die jene soziopolitischen Ziele

zu realisieren suchen, indem sich freie Individuen in einem Feld begegnen, das die

Möglichkeit einer Reaktion und Antwort lässt. In Performances scheinen Handlun-

gen tatsächlich auf Handlungen gerichtet zu sein und Erfahrungsräume eröffnet

zu werden, die Selbstbeherrschung als erforderlich erscheinen lassen und so zu

Konversionen der Macht führen können. Hier ist die Freiheit jedes Einzelnen die

notwendige Voraussetzung für das Machtspiel, in dem es auch um den Einfluss

auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit geht. Hier wird der Betrachtende letztlich

dazu aufgefordert, sich seiner Selbst zu bemächtigen, um seine Macht über die

Anderen zu regulieren, damit das Performance-Spiel nicht in ein Herrschaftsspiel

umschlägt und die Möglichkeit individueller Transformation bestehen bleibt.

325 Foucault, 2005: 897.

326 Foucault, 2005: 899.

327 Vgl. Foucault, 2007a: 97f. u. Foucault, 2005: 878, 890.

328 Vgl. Foucault, 2005: 899f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


194 Ästhetik der Autonomie

Da also die Freiheit der Subjekte die Voraussetzung für Machtbeziehungen ist,

liegt in ihnen immer schon die Möglichkeit des Widerstands, denn die Macht über

andere kann nur in dem Maße ausgeübt werden, in dem den anderen noch die

Möglichkeit bleibt, sich zu widersetzen und zu widerstehen, sei es durch Flucht,

List oder Strategien, die Situation umzukehren. In Herrschaftszuständen, seien

es ökonomische, soziale, institutionelle oder sexuelle Asymmetrien, ist der Spiel-

raum jedoch äußerst beschränkt, sodass hier das Problem darin besteht, zu wissen,

an welcher Stelle sich Widerstand formieren kann. Um also einen Herrschafts-

zustand sinnvoll zu kritisieren, muss man, um die Konsequenzen dieses Herr-

schaftszustands aufzuzeigen, ein bestimmtes „Wahrheitsspiel“ spielen und andere,

„vernünftigere“ Möglichkeiten aufzeigen sowie den Menschen klarmachen, was sie

über ihre eigene Situation nicht wissen329.

Wo also die Bedingungen des Handelns restlos determiniert sind, beispiels-

weise in der Sklaverei, die ein Verhältnis von physischem Zwang ist, kann es keine

Machtbeziehungen geben.

„Wennes einem Individuumoder einer gesellschaftlichenGruppegelingt, ein Feld

von Machtbeziehungen zu blockieren, sie unbeweglich und starr zu machen und

jedeUmkehrungder Bewegung zu verhindern – durch den Einsatz von Instrumen-

ten, die sowohl ökonomischer, politischer oder militärischer Natur sein mögen

–, dann steht man vor etwas, das man als einen Herrschaftszustand bezeichnen

kann.“330

Innerhalb eines solchen Herrschaftszustands sind Widerstand und Befreiung pro-

bate Mittel, um ein Feld für neue Machtbeziehungen zu eröffnen. Hier ist die Be-

freiung ein politisches und historisches Mittel für eine Praxis der Freiheit, denn

innerhalb solcher Herrschaftszustände können Freiheitspraktiken gar nicht oder

nur in sehr begrenztem Umfang existieren. Wurde durch Widerstand und Eman-

zipation ein Feld neuer Machtbeziehungen geschaffen, gilt es, dieses durch Frei-

heitspraktiken zu kontrollieren. Insofern können Freiheitskämpfe selbst Formen

der Freiheitspraxis sein beziehungsweise den Boden für eine Praxis der Freiheit

bilden331. Der Widerstand gegen starre Herrschaftszustände mit dem Ziel, diese

in Machtverhältnisse zu transformieren, erweist sich so als Transformation von

Grenzen in Schwellen. So werden Räume geöffnet, in denen Macht in der oben

genannten Definition wieder möglich ist und die Subjekte frei sind. In diesem

Kontext sollten auch Revolutionen, so Foucault, nicht einfach als politische Pro-

329 Vgl. Foucault, 2005: 890ff.

330 Foucault, 2005: 878.

331 Vgl. Foucault, 2007a: 98 u. Foucault, 2005: 878f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 195

jekte, sondern als Stil, als Existenzweise mit ihrer asketischen Ästhetik und ihren

besonderen Formen einer Beziehung zu sich und zu anderen gedacht werden332.

Foucault zufolge haben sich in der Postmoderne eine Reihe von Widerständen

entwickelt, wie beispielsweise der Widerstand gegen die patriarchale Herrschaft

über die Frau oder die Herrschaft der Psychiatrie über die Geisteskranken. Zu be-

obachten ist dabei, dass in der Postmoderne, im Gegensatz zu den Kämpfen gegen

Ausbeutung im 19. Jahrhundert, der Kampf gegen die Objektivierung, also gegen

die Unterwerfung der Subjektivität im Vordergrund steht. Es sind „transversale

Kämpfe“, die nicht auf politische oder ökonomische Systeme beschränkt sind. Ihr

Ziel ist die Auswirkung der Macht als solche. Sie sind „unmittelbar“ und insofern

„anarchisch“, da sich ihre Kritik nicht gegen eine übergeordnete Instanz und sich

ihr Kampf nicht auf ein zukünftiges Versprechen (wie beispielsweise bei politi-

schen Revolutionen) richtet. Vor allem jedoch stellen diese Kämpfe den Status des

Individuums infrage. Sie treten für das Recht ein, anders zu sein und betonen

die Individualität des Individuums, wenden sich andererseits gegen alles, was das

Individuum isoliert und gegen alles, was die Gesellschaft spaltet. Diese Kämpfe

richten sich gegen die „Privilegien des Wissens“ und „wenden sich gegen jene Abs-

traktionen und jene Gewalt, die der ökonomische und ideologische Staat ausübt,

ohne zu wissen, wer wir als Individuen sind, wie auch gegen die wissenschaftliche

oder administrative Inquisition, die unsere Identität festlegt“333.

Auch die Performance-Kunst richtet sich gegen diese Unterwerfung des Sub-

jekts und tritt für eine Revitalisierung einer postmodernen Ethik der Existenz nach

antikem Vorbild ein. Sie veranschaulicht die Problematiken und zeigt zumeist ex

negativo Alternativen zu den das Individuum betreffenden Herrschaftsmechanis-

men und Zwangspraktiken aufmit dem Ziel, individuelle Freiheitsräume zu öffnen

und für jeden sichtbar zu machen. Indem sie also Freiheitsforderungen künstle-

risch artikuliert und mögliche Schwellenüberschreitungen aufzeigt, die sich aus

der Transformation der Grenzen ergeben, kann sie selbst, folgt man den Ausfüh-

rungen Foucaults, den Boden für eine Praxis der Freiheit bilden und eben ein ex-

emplarisches Feld neuer Machtbeziehungen schaffen, die – in den Alltag überführt

– gesellschaftlich wirksam werden können.

2.4.3 Performing Foucault

Was die Foucaultʼsche Ästhetik respektive die ethischen Konzeptionen seiner letz-

ten Schaffensphase für die folgende Betrachtung der Performance-Kunst so re-

levant erscheinen lässt, ist die in seiner Konzeption enthaltene Möglichkeit, die

Kunst vom Individuum aus zu denken. So setzt er sich nachdrücklich nicht nur

332 Vgl. Foucault, 2007b: 217.

333 Vgl. Foucault, 2007a: 85ff.; hier 86.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


196 Ästhetik der Autonomie

gegen praxisferne Kunst ein, wie es auch Hegel, Nietzsche, Heidegger und Badiou

tun, sondern ebenso gegen die Beherrschung jedes Einzelnen und appelliert an den

Freiheitsdrang der Menschen, sich ihr Recht auf Selbstbestimmung zu erkämpfen,

ihr Recht darauf, sich ein Ethos zu wählen, das sich durch Pluralität und Respekt

vor dem Anderen auszeichnet.

Auch er stärkt also einen politischen Handlungsbegriff, der auf die Kongru-

enz von Denken und Handeln und auf Freiheit und Verantwortlichkeit für sich

selbst und die Umwelt gründet, allerdings indem er im Rekurs auf die individu-

elle „Sorge um sich“ die Dimension des „Anderen“ vor dem Hintergrund postmo-

derner Pluralität denkt. Sein Rekurs auf die griechische Antike dient ihm letzt-

lich dazu, etwas grundlegend Neues, für jeden Menschen Zugängliches zu den-

ken, nicht jedoch – wie bei Hegel, Nietzsche oder Heidegger – die griechische

Antike zu idealisieren. Mit Foucault lässt sich also der Aufruf zur Transformation,

wie ihn auch Nietzsche und Heidegger formulieren, als Aufruf zur Transformation

von Grenzen in Schwellen vor dem Hintergrund pluraler Lebensstile, als Aufruf zur

Selbsterkenntnis, Selbstprüfung und Selbstgestaltung verstehen, der in der prak-

tischen Umsetzung ethische Handlungsmodelle nahelegt, die den biopolitischen

Herrschaftsansprüchen und hegemonialen Dichotomisierungspraktiken ein Mit-

einander unter freien Individuen entgegenhalten. Die transformatorische Dimen-

sion der Performance-Kunst kann auf diese Weise in grundlegende ethische und

politische Bahnen gelenkt werden, die auf einen gesellschaftlichen Veränderungs-

prozess zielen, der von den Freiheitsforderungen jedes Einzelnen ausgeht und ge-

tragen wird, ohne den „Anderen“ dabei aus dem Blick zu verlieren.

Die Erkenntnis der Notwendigkeit, die eigene Existenz als Kunstwerk im Sinne

Foucaults zu gestalten, ist demnach verknüpft mit dem Aufruf zum Widerstand

gegen starre Herrschaftsstrukturen, für das Recht, anders zu sein, und für die ethi-

sche Suche nach der Begründung individueller Freiheit, sodass mit der Foucaultʼ-

schen Forderung,Herrschaft inMacht zu transformierenmit demZiel, einMehr an

individueller Freiheit zu ermöglichen, die politische Dimension der Performance-

Kunst von ihrem Fundament her gedacht werden kann. Eben diese Forderung kann

als Ausgangspunkt für die Bestimmung ihres utopischen Potenzials fungieren.

Foucault liefert mit seiner Konzeption der „Sorge um sich“ eine grundlegende

Kritik an der Entfremdung des Individuums von sich selbst und seinem schöp-

ferischen Potenzial sowie seiner Eigenverantwortlichkeit. Gleichzeitig artikuliert

er eine Kritik an den Unterwerfungs- und Unterdrückungspraktiken der imperia-

listischen und kapitalistischen Systeme. Seine Forderung, Herrschaft in Macht zu

transformieren und sich ein Recht auf eine Selbstsorge zurückzuerobern, die vor

der Folie der eigenen Freiheit im Angesicht des Anderen eine anerkennungswür-

dige, weil gerechte Existenz ermöglicht (die dabei also explizit nicht mit dem Ziel

neoliberaler Selbstoptimierung praktiziert wird), schließt sich also – auch wenn ei-

ne Kritik an Platon ebenso ausbleibt wie ein Rekurs auf die attische Kunst – nicht

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 197

nur an die individuellen Auswirkungen „großer Kunst“ an, wie sie Hegel, Nietzsche

und Heidegger denken, sondern auch an die politischen Rahmenverschiebungen,

wie sie Badiou konzipiert. Dem eigenverantwortlichen Handeln (Hegel) und den

individuellen Transformationsimpulsen (Nietzsche undHeidegger) ebensowie den

politischen Rahmenverschiebungen (Badiou) gesellt sich also die Verwandlung von

Grenzen in Schwellen im Sinne der Verwandlung von Herrschaft in Macht zu, und

gerade diese Verwandlung verspricht dabei für die Bestimmung des utopischen

Potenzials der Performance-Kunst fruchtbar zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3 Grenzen – Schwellen – Neuland

Performance-Kunst als ethisches und

politisches Projekt

„Kunst ohne Ethik ist Kosmetik.“1

In den vorangegangenen Ausführungen sollte gezeigt werden, wie die Zusammen-

führung von Kunst und Leben praktisch durch die Performance-Kunst und theore-

tisch durch die im Vorfeld behandelten ästhetischen Konzeptionen versucht wird.

Sowohl die Performance-Kunst als auch die hier vorgestellten Ästhetiken streben

die Überwindung der „Autonomie der Kunst“ im Sinne von „l’art pour l’art“ an und

wollen der Kunst einen zentralen Platz in der Gesellschaft einräumen, der es ihr

ermöglicht, ethisch und politisch wirksam zu werden. Im Folgenden wird nun der

Versuch unternommen, im Sinne einer Philosophie der Performance-Kunst die im Ver-

lauf der Arbeit betrachteten ästhetischen Konzeptionen verschränkt mit den realen

Erscheinungen der Performance-Kunst für eine Modellbildung zu bemühen, mit

der es möglich wird, die Performance-Kunst in ihren spezifischen Wirkmechanis-

men und über die Phänomen-Ebene hinaus in ihren politischen und utopischen

Dimensionen philosophisch einzuholen, zu ergründen und zu denken.

Da Performance-Kunst, wie gezeigt werden soll, als Schwellenphänomen be-

griffen werden kann, als Kunstform, die dem Entweder-oder ein Sowohl-als-auch

entgegenstellt2, die über ihre spezifischen Techniken und Wesensmerkmale zen-

trale Aspekte des hegemonialen Welt- und Menschenbildes als zu überwindende

Grenzen begreift und zur Transformation des Individuums und der Gesellschaft

in utopischem Geiste aufruft, wird in der vorliegenden Arbeit keine lineare Ana-

lyse, sondern ein dynamischer Blick auf Performance-Kunst geworfen, indem ver-

schiedene Iterationen ein und derselben Thematik beleuchtet werden. Denn nur

aus unterschiedlichen Perspektiven auf dieses vielschichtige Phänomen, das sich

1 Abramović, zit. nachDrathen,Doris von (1992): Kunst alsÜberwindung vonKunst. In: Romain,

Lothar/Bluemler, Detlef (Hrsg.): Künstler. Kritisches Lexikon der Gegenwartskunst.München,

3.

2 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 362.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


200 Ästhetik der Autonomie

gerade dadurch auszeichnet, Ambivalenzen in ihrer Produktivität zu veranschau-

lichen, kann ein „ganzheitliches“ Bild dieser Kunstform gezeichnet werden, das

allein vermag, der ästhetischen, ethischen und politischen Tiefe der Performance-

Kunst nahezukommen.

Der Gliederungsrhythmus dieses Versuchs resultiert dabei aus den Kernphäno-

menen der Performance-Kunst, wie sie im ersten Teil der Arbeit in den einzelnen

Aktionen bereits durchscheinen. Als paradigmatisch für die Performance-Kunst er-

wiesen sich ihr Verzicht auf das theatrale Als-ob, die Zentralität des realen beweg-

ten Körpers, die Irritation, Subversion und die Tabubrüche als zentrale Techniken

der Provokation des Publikums und die emotionale Bezugnahme zum Geschehen

sowie die Notwendigkeit aller Anwesenden, sich an der Performance aktiv zu betei-

ligen, um ihre Entstehung überhaupt zu ermöglichen, aber auch ihre Einmaligkeit

und Unwiederholbarkeit, die unmittelbar mit dem für sie konstitutiven ethischen

und politischen Emanzipations- und Transformationsanspruch verknüpft sind.

Folglich wird also zunächst zu ergründen sein, welche Auswirkungen der Ver-

zicht auf das theatrale Als-ob hat und wie sich der Zusammenhang zwischen Kunst

und Leben konkret ausgestaltet.DesWeiteren, undmit der Zusammenführung von

Kunst und Leben zusammenhängend,wird das vielleicht augenscheinlichsteMerk-

mal der Performance-Kunst einer genaueren Betrachtung unterzogen werden –

der reale, oft nackte Körper der KünstlerInnen. Dann soll ein Blick auf die künstle-

rische Provokation als zentraler Wirkmechanismus geworfen werden, um schließ-

lich die emotionalen Auswirkungen dieser Provokation auf die TeilnehmerInnen

zu betrachten. Daran anschließend wird es um das Verhältnis von KünstlerInnen

und BetrachterInnen im von der Performance-Kunst initiierten Handlungs-Raum

gehen. Die Auseinandersetzung mit der Dimension Zeit, mit der Einmaligkeit und

Unwiederholbarkeit – auch in ihren ethischen und politischen Implikationen –

wird schließlich die Überleitung bilden zu der dezidierten Gesellschaftskritik der

Performance-Kunst, und über das Phänomen Performance-Kunst hinausgehend

zur Interpretation ihrer utopischen Dimension. Die Auseinandersetzung mit dem

gesellschaftskritischen und utopischen Moment kann dabei als „Summa“ dieser

Philosophie der Performance-Kunst gelesen werden.

Um der Frage nachzugehen zu können, wie sich die einzelnen Aspekte einer

Kunst philosophisch erfassen lassen, die maßgeblich von Intersubjektivität und

Interaktion bestimmt ist und in der die KünstlerInnen häufig Schmerz und Leid

nutzen, um die TeilnehmerInnen aufzurütteln und sie existenziell zu berühren,

werden an den entsprechenden Stellen für das Verständnis der Performance-Kunst

zentrale philosophische Konzepte angeführt. Zum einen werden die im zweiten

Teil der Arbeit betrachteten ästhetischen Konzeptionen für eine Philosophie der

Performance-Kunst fruchtbar gemacht, liefern sie doch nicht nur den theoretischen

Rahmen, sondern auch die zentralen Kategorien, um die Performance-Kunst als

Kunst in ihrer Wirkmächtigkeit zu begreifen. Zum anderen werden, um ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 201

Zeit- und Kulturimmanenz sowie ihren ethischen und politischen Ansprüchen

Rechnung zu tragen, moderne und zeitgenössische politische Philosophien und

Ethiken herangezogen, mittels derer eine Antwort auf die Frage nach dem Wie

und Wohin ihres individuellen und gesellschaftlichen Transformationsimpulses

und Transformationsstrebens zu finden versucht wird.

Im Folgenden werden also die zentralen Analysekategorien aus den im zwei-

ten Teil der Arbeit betrachteten Theorien für ein Verständnis der grundlegenden

Wesensmerkmale der Performance-Kunst stark gemacht. So wird das „Heroische“

aus der Hegelʼschen Bestimmung der Antigone als Kategorie zur Bestimmung des

KünstlerInnen-Begriffs herangezogen. Das rauschhaft „Dionysische“, wie es von

Nietzsche gedacht wurde, soll ein tieferes Verständnis der emotionalen Dynami-

ken liefern, wie sie die Performance-Kunst in den RezipientInnen entfalten kann.

Das Heideggerʼsche „Ereignis“ vermag das provokative Potenzial zum Umdenken

aller Beteiligten zu fundieren, während die Badiouʼsche Kategorie der „Treue“ und

des „Verrats“ die Notwendigkeit, sich in einer einmaligen und unvorhersehbaren

Situation zu entscheiden, in ihrer ethischen und politischenDimension beleuchtet.

Der späte Foucault liefert schließlich mit seinen Konzepten von repressiver „Herr-

schaft“ und produktiver „Macht“ ein Gedankenkonstrukt, das die Selbstermäch-

tigung als Ziel der Performance-Kunst im Kontext des „Anderen“ auszugestalten

ermöglicht und folglich den Übergang aus der Dimension des Werdens, also der

Performance-Kunst als Schwellenphänomen, in die Dimension des Sollens, also in

ihren utopischen Überschuss betrifft.

Diese Analysekategorien werden nicht gesondert voneinander betrachtet, son-

dern vielmehr als kohärente Sinnzusammenhänge verstanden3, denn letztlich fin-

den sich alle Aspekte zumindest implizit in jeder Performance wieder, auch wenn

das Verhältnis oder die Ausprägung der einzelnen Aspekte in jeder Performance

variieren kann. Neben diesen Analysekategorien bedarf es darüber hinaus eines

Blickes auf weitere moderne und zeitgenössische Positionen, um beispielsweise

zu einem Körperbegriff zu gelangen, der den realen Körper in der Performance-

Kunst zu bestimmen erlaubt, oder für die Performance-Kunst tragfähige Begriffe

von »Emotionalität«, »Handeln« und »Gemeinschaft« fundiert.

3 Vor der Folie dieses Sinnzusammenhangs undder daraus abzuleitendenKriterienmöchte ich

eine Lesart der Ästhetiken vorschlagen, in der potenziell jedes Individuum durch die Kunst

die Möglichkeit erhält, sich selbst, seine Umwelt und mithin den Anderen in einem neuen

Licht zu sehen. Trotz der den einzelnen Ästhetiken immanenten politischen Schwierigkeiten

– man denke an das Hegelʼsche Geschlechterbild, das deutlich in seiner Analyse des männ-

lichen und weiblichen Prinzips in der Phänomenologie zutage tritt, ebenso wie an die, wenn

man sowill, vonNietzsche propagierteHybris des Übermenschen und vor alleman die natio-

nalsozialistischen Konnotationen des Ereignis-Begriffs beim späten Heidegger – sollen die

Kunstauffassungen als für alle Individuen geltend begriffen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


202 Ästhetik der Autonomie

Neben dem Versuch, auf diese Weise zu einem tieferen Verständnis der ein-

zelnen Aspekte der Performance-Kunst zu gelangen, wird es jedoch grundlegend

auch darum gehen, zu klären, ob die Performance-Kunst als gegenwärtiges Phä-

nomen tiefgreifenden Einfluss auf die RezipientInnen – und vermittelt über diese

auf die Gesellschaft – zu haben vermag und ob sie an das, was Hegel, Nietzsche,

Heidegger, Badiou und Foucault als wirkmächtige Kunst bestimmen, anzuknüpfen

imstande ist. In allen hier vorgestellten Konzeptionen vermag „echte“ Kunst eine

Transformation zu forcieren, die dem Subjekt einen Zugewinn an Autonomie er-

möglicht, und stellt ein Angebot an die Betrachtenden dar, die mit ihrer Hilfe ihr

eigenes Leben transformieren können, wenn sie sich auf diese Erfahrung einlas-

sen. Diese Transformation hat unweigerlich Auswirkungen auf ihr soziales Umfeld

undmithin gesellschaftliche Relevanz, denn dieWirksamkeit der Kunst für die Ge-

sellschaft wird durch die individuellen Erfahrungen vermittelt.

Nicht nur die zentralen Kategorien aus den im zweiten Teil der Arbeit ent-

wickelten Lesarten der einzelnen Schriften, sondern auch die fundamentalen An-

forderungen an Kunst als „Streit“, als Gestalterin der „Freiheit“ und Mittel gegen

Entfremdung werden also zum Blick auf die Performance-Kunst herangezogen.

Dabei geht es nicht darum, die Rekonstruktionen attischer Kunsterfahrung für ei-

ne Philosophie der Performance-Kunst unkritisch und naiv zu übernehmen, son-

dern die Kerngedanken der philosophischen Bestimmung von „großer“ undmithin

existenziell wirkmächtiger Kunst als Rahmen zur Bestimmung des Potenzials der

Performance-Kunst als zeitgenössischer Kunstform zu betrachten, sodass es der

Zeit- und Kulturimmanenz der Performance-Kunst geschuldet ist, ihre politischen

und ethischen Dimensionen sowie ihre Begriffe vom »Menschsein« und von »Auto-

nomie«, aber auch ihre Auffassung politischer Gesellschaftsgestaltung mittels ak-

tueller – auch interdisziplinärer – Positionen zu beleuchten und anzureichern.

Zum einen wird es also um einen Rückgriff auf die im zweiten Teil der Arbeit

betrachteten ästhetischen Positionen gehen,mit deren Hilfe die zentralen Elemen-

te der Performance-Kunst ebenso wie die Basis ihres transformatorischen Poten-

zials beleuchtet werden soll. Zum anderen wird es jedoch auch immer wieder not-

wendig sein, sich von diesen abzugrenzen und weitere Theorien einzuführen, mit

deren Hilfe eine der Vielschichtigkeit der Performance-Kunst angemessene Denk-

bewegung vor dem Hintergrund gegenwärtiger Welt- und Selbsterfahrung voll-

zogen werden kann. Während also die zentralen Wirkelemente der Performance-

Kunst mittels der ästhetischen Analysekategorien erschlossen werden sollen, wer-

den mit Blick auf die im Vorfeld beleuchteten Grundannahmen zur existenziell

berührenden Kunst die Eckpfeiler einer Kunst zu definieren versucht, die tatsächli-

che individuelle und gesellschaftliche Relevanz zu erlangen anstrebt. Im Kern geht

es also darum, zu klären, ob auch die Performance-Kunst letztlich, der Beliebig-

keit anheimgefallen, eine Kunst „nach ihrem Ende“ ist oder ob sie substanziellen

Einfluss auf Menschen nehmen kann, d.h., ob sie tatsächlich vermag, auf das In-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 203

dividuum fundamental zu wirken, und in welchem Sinne sie die grundlegenden

Auffassungen von dem, was „echte Kunst“ leisten muss, auf was sie reagiert und

wie sie dies tut, aufgreift und zeitgemäß umsetzt.

Die zentralen und grundlegendenMomente der besprochenen Ästhetiker – die

es auch in der Performance-Kunst zu suchen gilt – sind dabei, kursorisch gespro-

chen, die Kritik an der durch Platon vollzogenen Wende im Menschen- und Welt-

bild, die sich signifikant auf das Verhältnis binärer Oppositionen auswirkt und

damit der Kunst bis in das moderne Kunstverständnis hinein ihre Wirkmächtig-

keit raubt. So artikulieren Hegel, Nietzsche, Heidegger, Badiou und Foucault im

Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit Kunst und Lebenskunst eine fundamen-

tale Kritik an den jeweils realitätsbestimmenden historischen und gesellschaftli-

chen Umständen, die dazu führt, dass für Hegel, und im Anschluss an ihn auch

für Nietzsche und Heidegger, die Kunst in der Moderne ihre Funktion nicht mehr

erfüllen kann und eben an ihrem „Ende“ ist, während die attische Kunst den Gip-

felpunkt ihrer Wirkmächtigkeit darstellt. Im Gegensatz zu Hegel hoffen Nietzsche

und Heidegger auf die Revitalisierung einer (Lebens-)Kunst nach Vorbild des vors-

okratischenGriechenland, d.h.,Nietzsche hofft auf eine dionysische Kunst, die den

Menschen dazu verhelfen soll, existenziell zu leben, und die dem „Wahn des Con-

templativen“ entgegentritt. Heidegger hofft, dass Kunst einen „Wesenswandel“ an-

stoßen kann und den Menschen befähigt, die „Seinsvergessenheit“ zu überwinden

und zu einer „eigentlichen Existenz“ zu gelangen. Auch Badiou denkt Kunst aller-

dings ohne Rekurs auf die attische Antike als Möglichkeit, eine ereignishafte Rah-

menverschiebung anzustoßen, die zur Überwindung des gesellschaftlichen Status

quo beitragen kann. Foucault setzt auf die Ausarbeitung des „eigenen Selbst“, wie

er es allerdings erst im Hellenismus praktiziert sah, um die Lücke, die das Ver-

schwinden der christlichen Moral des Gehorsams hinterlässt, zu füllen und das

Moment der Selbstermächtigung im Individuationsprozess zu stärken.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


204 Ästhetik der Autonomie

Kunst wird also mit einer fundamentalen Gesellschaftskritik4 und der Hoff-

nung verknüpft, eine Transformation oder Emanzipation zu forcieren, bezie-

hungsweise dem Individuum einen authentischeren und autonomeren Zugang

zur Welt und zu sich selbst anzubieten. Denn ob nun durch Hegel und Nietzsche

bei der Begründung einer gesellschaftlich relevanten Kunst auf die attische Tragö-

die verwiesen wird, ob dem „autonomen Kunstverständnis“ durch Nietzsche und

Foucault eine Kunst entgegengehalten wird, die mit dem Leben jedes Einzelnen

fundamental vernäht ist, oder ob durch Nietzsche, Heidegger und Foucault die

Revitalisierung der antiken Kunsterfahrung vor dem Hintergrund einer expliziten

Gesellschaftskritik gefordert wird: Alle hier vorgestellten Ästhetiken sprechen

sich gegen eine Reduktion des Menschen auf wissenschaftliche und technische

Rationalität und für sinnliche Erfahrungen, Emotionen und Poesie aus, die als

Erfahrungsräume signifikant für Erkenntnisprozesse sind, und verstehen die

Kunst als Mittel zur Überwindung eines Entfremdungszustands.

„Echte“ Kunst muss ihres Erachtens den RezipientInnen einen Erkenntnis- be-

ziehungsweise Erfahrungsraum eröffnen, der ihnen ihre eigene Positionierung in

der Welt ermöglicht und dafür nicht nur den die jeweilige Zeit prägenden Ent-

fremdungserscheinungen entgegentritt, sondern dem Einzelnen wesentlich seine

Freiheit zu Bewusstsein bringt (so wie es die attische Kunst in ihrer spezifischen

gesellschaftlichen Situation vermochte). Nur so kann Kunst, in Anlehnung an He-

gel, Nietzsche und Heidegger, aber auch an Badiou und Foucault, für den indivi-

duellen Lebensvollzug des Einzelnen und für gesellschaftliche Veränderungen Re-

levanz erlangen. Um eine derart tiefgreifende individuelle und gesellschaftliche

Wirkmächtigkeit zu entfalten, muss Kunst die dichotomen Pole in ihrer Kollision

zu Bewusstsein bringen. Der Streit als Motor der Kunst und als Motor der Gesell-

schaft wird also zum elementaren Moment für eine selbst- und weltverändernde

4 FolgtmandenAusführungen Schüttaufs, gilt dies fürHegels Kunstphilosophie allerdings nur

insofern, als die allgemeine Entwicklung seines Denksystems ursprünglich von der Dualität

zwischen der überhöht schwärmerischen Sicht auf die Antike und der dieser Haltung entge-

genstehenden Verdammung der christlichenWelt ausging. In den späteren geschichts- und

religionsphilosophischenKonzeptionenwurde jedochder christlichenWeltmitsamtder bür-

gerlichen Gegenwart die Rolle der Synthese der orientalischen und griechischen Vorstufen

zugesprochen. Die zunehmende Aufgabe seiner radikalen und revolutionären Kritik an den

bürgerlich-industriellenVerhältnissen unddemsich entwickelnden bürgerlichen Subjekt re-

sultiert wohl aus der Ernüchterung über die Wirkung der französischen Revolution, von der

er sich die Erneuerung der griechischenWelt und deren Einheit erhofft hatte. Hegels schritt-

weise Versöhnung mit der christlichen Geisteswelt gelingt ihm gerade in seiner Ästhetik nie

vollständig, und so scheint der von ihmdiagnostizierte Gehalt der Kunst, die „geglückte Sub-

jektivität“ des Individuums, inwesentlichen Zügen ein Gegenentwurf zurWirklichkeit seiner

Zeit zu sein, in der die moderne Arbeitsteilung und die zunehmende Zersplitterung der Ge-

sellschaft und des Lebens das Individuum zu einem partikulären und beschränkten Glied

eines ihm fremden Gesamtmechanismus’ machen (vgl. Schüttauf, 1984: 7ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 205

Kunst, die sich mit den sie umgebenden Entfremdungserscheinungen nicht ein-

fach abfinden will. Bei Hegel wird in der attischen Tragödie der Streit zwischen

subjektivem und objektivem Geist ausgetragen, den es zu versöhnen gilt, während

bei Nietzsche der Kampf zwischen dem dionysischen und dem apollinischen Prin-

zip die Tragödie bestimmt und sich bei Heidegger die Wahrheit im Streit von Erde

undWelt insWerk setzt. Nietzsche undHeidegger zufolge gilt es jedoch, den Streit

im Sinne Heraklits zu „bestreiten“. Foucault denkt hingegen den Kampf als Kon-

flikt des Subjekts mit sich selbst um die eigene Unabhängigkeit. Badiou schließlich

spricht zwar nicht von einem Streit, aber von zwei dem Ereignis entspringenden

Entscheidungsmöglichkeiten – dem Verrat und der Treue –, die direkte Auswir-

kungen auf die aus dem Ereignis entspringende ethische Maxime haben. Dieser

bei Hegel, Nietzsche und Heidegger im Kunstwerk notwendig zur Anschauung ge-

brachte Streit zwischen dichotomen Polen, der zum Geschlechterkampf in enger

Beziehung steht, bestimmt auch die Performance-Kunst nachhaltig.

Im Lichte der im zweiten Teil der Arbeit besprochenen philosophischen Kon-

zepte wäre zu erwarten, dass die Performance-Kunst in Opposition zu den ver-

schiedenen Entfremdungsprozessen neueWege findet und nutzt, die ihren Rezipi-

entInnen einen Erfahrungsraum eröffnen, in dem echtes Leben, echte Interaktion

stattfinden kann und dafür den Streit zwischen den binären Oppositionen deut-

lich macht. Genau dies scheint die Performance-Kunst zu tun. Denn indem sie den

Konflikt zwischen den dichotomen Polenmit einem explizit gesellschaftskritischen

Duktus bestreitet und so die Kunst wieder an das echte, an das alltägliche Leben

zurückbindet, vermag sie den Einzelnen neue Orientierungsräume in der Welt zu

bieten, und so auch neue politische und ethische Vorstellungen zu eröffnen und

Rahmenverschiebungen zu forcieren. In dem Bestreben, ihre RezipientInnen exis-

tenziell zu berühren, kritisiert sie grundlegende Ungleichheitsfaktoren mit dem

Ziel, ein Mehr an Freiheit im Angesicht des „Anderen“ zu generieren, das zur Über-

windung der gesellschaftlichen und politischen Missstände zu führen vermag, die

aus der zugeschriebenen Ungleichwertigkeit der dichotomen Pole resultieren, so

die These.

Dafür nimmt sich Performance-Kunst die elementaren menschlichen Themen

zu ihrem Inhalt, die sich im Rahmen der soziopolitischen Missstände herauskris-

tallisieren, die auf die inhärenten Wertigkeiten der Dichotomisierung zurückzu-

führen sind5. Obwohl sich die Art und Weise der künstlerischen Artikulation von

5 Während in den 1960er-Jahren vor allem die binären Oppositionen Öffentlichkeit und Pri-

vatheit sowie Individuum und Gesellschaftund die Tabuisierung des realen, auch sexuellen

Körpers durch provokative und schockierende Aktionen als Antwort auf die Bürgerlichkeit

undKörperfeindlichkeit jener Zeit verhandelt wurden, werden beispielsweise in den 2000er-

Jahren die kritischen Stimmen am Neoliberalismus lauter und die Verschärfung der Kluft

zwischen Arm und Reich, dem Selbst und dem Anderen sowie der Beschleunigung und Ent-

schleunigung werden verstärkt thematisiert. In dezidiert feministischen Arbeiten kam es

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


206 Ästhetik der Autonomie

den ersten Anfängen im Futurismus bis hin zur Performance-Kunst des beginnen-

den 21. Jahrhunderts immer wieder verändert hat, da die Performance-Kunst als

zeit- und kulturimmanente Kunstform auf die veränderten Weltverhältnisse auch

mit der Anpassung ihrer Provokationstechniken an die Lebensrealität ihrer Rezi-

pientInnen reagieren muss, um sie emotional in das jeweilige „Werk“ einzubin-

den, erweist es sich letztlich als sekundär, welchen binären Oppositionen sich die

KünstlerInnen in den einzelnen Performances konkret inhaltlich widmen. Denn

das verbindende Moment aller Performances scheint die Infragestellung der Un-

gleichwertigkeit der jeweiligen Pole zu sein, die zu Unterdrückung, Ausbeutung,

Prekarisierung, Marginalisierung und Entfremdung führen, und die deshalb von

den KünstlerInnen kritisch verhandelt werden. Wirkmächtige Performances ver-

handeln grundlegende politische und ethische Fragen mit aktuellen Mitteln der

Provokation und Subversion und arbeiten sich im Zusammenwirken mit den Rezi-

pientInnen an den großen Ungleichheitsfaktoren ab, deren Überwindung sie an-

streben.

Gerade aufgrund dieser gesellschaftskritischen Komponente und ihres Ver-

suchs, eine Transformation von Dichotomien in Differenzen anzustoßen, die

einen freieren und selbstbestimmteren Umgang mit der Welt ermöglicht, eröffnet

die Verknüpfung der Performance-Kunst mit den ästhetischen Rekonstruktionen

vorsokratischer Kunsterfahrung die Chance, die Performance-Kunst in ihrer

soziopolitischen Wirkkraft und ihrer identitätsstiftenden Funktion zu begreifen.

Gerade indem sie die Auswirkungen der von Platon vollzogenen Fokusverschie-

bung durch ihre Kritik an den Implikationen dichotomen Denkens reflektiert,

kann sie als eine Aufforderung an das moderne und postmoderne Individuum

verstanden werden, das gegebene Gesellschaftsmodell und Menschenbild nicht

unkritisch zu übernehmen, sondern zu transformieren.

Vor diesemHintergrund, der sowohl in den einzelnen Performances als auch in

den Ästhetiken in der Ausgestaltung der zentralen Begriffe und Gedanken der ein-

zelnen Philosophen fortwährend durchscheint und mitschwingt, stellen die nach-

folgendenÜberlegungen den Versuch dar, eine Ästhetik der Autonomie zu entwickeln,

die sich ausgehend von diesen Grundannahmen und aus jenen Kernphänomenen

und deren philosophischer Konkretisierung entwickeln und in deren Rahmen die

zwar zu einer Abkehr vom Universalismus hin zum postmodernen, postkolonialen, queer-

geprägten Feminismus, aber die Infragestellung des Objektstatus’ der Frau und folglich die

patriarchal-hierarchischeBinarität vonMännlichkeit undWeiblichkeit ist, obwohl auch femi-

nistische Arbeiten den jeweiligen Zeitgeist reflektieren, nach wie vor der Kern der Kritik der

feministischen Performance-Kunst. Amweiblichen Objektstatus und der damit verknüpften

Diskrepanz zwischen Sex und Gender, Ideal und Realität sowie Körper und Geist in ihren je-

weils zeit- und kulturimmanenten Ausdrucksformen, scheint sich trotz eines gesellschaftli-

chen und politischen Wandels nichts grundlegend geändert zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 207

Ausarbeitung eines selbstreflexiven und eigenverantwortlichen Individuums im öf-

fentlichen, im politischen Raum zum zentralen Moment wird. Es sollen sich die

Auswirkungen einer Kunst herauskristallisieren, die ihrem eigenen Anspruch nach

gesellschaftlich und politisch relevant seinwill, als Transformationsimpuls Einfluss

auf Individuationsprozesse und moralische Selbstsetzung nehmen will, zum Wi-

derstand gegen das Bestehende aufruft und die in diesem Sinne als Lebenspraxis

verstanden werden kann.

Performance-Kunst bringt durch Subversion, Irritation und Tabubrüche die

für unsere Gesellschaft und unser Selbstverständnis grundlegenden Konflikte zwi-

schen Kunst und Leben, Körper und Geist, Leben und Tod, Gefühl und Vernunft, Ich und

Du, Chronos und Kairos und nicht zuletzt Realität und Utopie in ihren verschiedenen

Formulierungen zu Bewusstsein. Sie bestreitet so den Kampf der dichotomen Pole,

der die Kunst wesensmäßig bestimmt, in einer ganz eigenen Art und Weise und

markiert, indem sie gerade diese fundamentalenDichotomien verhandelt, auch die,

wenn man so will, „weißen Flecken“ auf der Landkarte der abendländischen Phi-

losophie. Denn sie erzeugt Realitäten mittels des individuellen und echten Körpers,

die auf die emotionale Anteilnahme aller Beteiligten abzielt und zu einer Identifika-

tion mit dem „Anderen“ führen sollen, die nicht nur zu einer Transformation des

Einzelnen in ethischer und politischer Hinsicht, sondern wesentlich auch zu einer

gesellschaftlichen Rahmenverschiebung beitragen können.

Insofern verhandelt die Performance-Kunst eindringlich die ihre Zeit bestim-

menden Grenzen, die das Individuum im Zustand der Entfremdung halten oder

diesen noch verschärfen, und versucht, diese in Schwellen zu verwandeln. Sie ruft

ihr Publikumdazu auf, den Schritt zuwagen, diese Schwellen zu überschreiten und

an der kreativen Gestaltung dessenmitzuwirken, was hinter der Grenze liegt: Neu-

land. Performance-Kunst kann so als ethisches und politisches Experimentierfeld

begriffen werden. Sie ist eine ergebnisoffene Einladung zur Selbsterkenntnis und

Transformation. Wie sie dieses Angebot konkret ausgestaltet, mit welchen Mitteln

sie die TeilnehmerInnen zumotivieren versucht,Neues zuwagen, undwas sich aus

der Teilnahme an einem derartigen „Ereignis“ für das eigene Leben und Handeln

lernen lässt, wird Gegenstand der nachfolgenden Betrachtung sein.

3.1 Kunst und Leben: Die Aufgabe des theatralen Als-ob

Das wohl grundlegendste Merkmal, das die Performance-Kunst auszeichnet und

von anderen, insbesondere von aufführenden Künsten unterscheidet, ist der Ver-

zicht auf das theatrale Als-ob. Performances schaffen keine Illusionen, sondern

zeigen und erzeugen Realität. Abramović formuliert es provokant:

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


208 Ästhetik der Autonomie

„To be a performance artist, you have to hate theatre. Theatre is fake: there is a

black box, you pay for a ticket, and you sit in the dark and see somebody playing

somebody else’s life. The knife is not real, the blood is not real, and the emotions

are not real. Performance is just the opposite: the knife is real, the blood is real,

and the emotions are real. It’s a very different concept. It’s about true reality.“6

Dieses konstitutive Merkmal der Performance-Kunst wirkt sich auf alle anderen

Aspekte von Performances aus – auf die Körper in Performances, auf die Provo-

kation des Publikums und auf seine emotionale Anteilnahme, auf das Zusammen-

spiel von KünstlerInnen und TeilnehmerInnen sowie auf die Erfahrung der Di-

mension „Zeit“, nicht zuletzt auch auf die gesellschaftskritische Komponente von

Performance-Kunst – und ist der fundamentale Hintergrund, vor dem Performan-

ces gedeutet werden müssen.

Indem Performances Realitäten erzeugen, die aufgrund ihrer Radikalität dem

Alltagsleben der meisten Menschen, die an Performances teilnehmen, verschlos-

sen bleiben, ermöglichen sie existenzielle Erfahrungen, die sie mit besonderer In-

tensität dem Publikum nahebringen können, da die KünstlerInnen keine fiktive

Rolle inkorporieren, sondern sich dem Publikum und sich selbst als echte Indi-

viduen ausliefern. Die unzweifelhafte Realität dessen, was geschieht, ermöglicht

es den Performance-KünstlerInnen, eine schockartige Wirkung bei den Rezipien-

tInnen auszulösen, denn das, was als Illusion vermutlich noch „schadlos“ in das

bestehende Weltbild integriert werden könnte, kann als Teil der eigenen Lebens-

realität häufig nicht ohne Weiteres ertragen werden. In Performances wird jedem

Teilnehmenden schnell klar: Alles ist echt, nichts ist gespielt, und jede Handlung

hat weitreichende Konsequenzen für die leibliche und psychische Integrität und

Würde aller Beteiligten.

Menschliches Leben in Extremsituationen verarbeitet die Kunst seit jeher auf

vielfältige Art und Weise. Es wird gemalt, in Stein gehauen und seit der attischen

Tragödie durch SchauspielerInnen auf die Bühne gebracht7. Die Filmindustrie und

die Dokumentarfotografie führen uns – illusorisch verarbeitet –Gräueltaten eben-

so vor Augen wie die realen Schrecken in der Welt, immer jedoch vermögen wir,

wenn auch mit Anstrengung, Distanz zu wahren. Gerade in unserer bildgesättig-

ten Alltagswelt, wo Bilder zunehmend leicht manipuliert werden können, wo Foto-

grafien von Menschen inzwischen wohl mehr über die Virtuosität desjenigen aus-

sagen, der sie nachträglich bearbeitet, als über den dargestellten Menschen, wo

6 Abramović, zit. nach Ayers, Robert (2010): „The knife is real, the blood is real, and the emo-

tions are real.“ – Robert Ayers in conversation with Marina Abramović. In: <http://www.

askyfilledwithshootingstars.com/wordpress/?p=1197> (14.05.2018).

7 Klassische Dramentheorien sehen einen Spannungsbogen vor, der die ZuschauerInnen ge-

zielt mitreißen, fesseln und schließlich mit dem Vorgeführten versöhnen soll. Zu diesem

Zweck empfehlen sie einen fünfteiligen Aufbau des Stückes.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.askyfilledwith
http://www.askyfilledwith
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.askyfilledwith
http://www.askyfilledwith


Grenzen – Schwellen – Neuland 209

in virtuellen Welten Avatare zum Medium des In-der-Welt-seins werden, scheint

Performance-Kunst heutemehr denn je einen Kontrapunkt zurMedialisierung und

Virtualisierung zu bilden und entfaltet ihre Wirkmächtigkeit womöglich gerade

dadurch, dass sie uns mit echtem Blut, echtem Schweiß, echter Haut und eben

echten Menschen konfrontiert.

Bilder vermögen Realitäten zu vermitteln, doch die Performance-Kunst macht

ihre TeilnehmerInnen zum elementaren Bestandteil einer oft schrecklichen, aber

alltäglichen Realität. Wir werden Zeuge der realen Anstrengungen Francis Alÿs’8,

werden zu TäterInnen, indem wir VALIE EXPORT intim berühren9, müssen un-

tätig zusehen, wie beispielsweise Stuart Brisley um seine Existenz kämpft10 und

Regina José Galindo ihrem Widersacher physisch derart unterlegen ist, dass ihr

verzweifelter Kampf von Vornherein zum Scheitern verurteilt ist11. Oder aber wir

beobachten Tracy Emin dabei, wie sie ihre alltäglichen Handlungen ausführt12.

Performance-Kunst konfrontiert das Publikum mit dem echten Leben und zeigt un-

sererWohlstandsgesellschaft die Realität der „Anderen“. Siemacht Alltägliches, das

gemeinhin privat ist, ebenso explizit als Teil der Realität jedes Einzelnen sichtbar,

wie das Leid all jener, für das wir als KonsumentInnen alle mitverantwortlich sind,

das jedoch im täglichen Leben – wenn überhaupt – eine marginale Rolle spielt.

Die Performance-KünstlerInnen präsentieren sich dabei häufig als „homo sa-

cer“, als jene Menschen, die zur Stabilisierung des hegemonialen Systems ausge-

schlossen und entrechtet werden. Diese Figur, die uns die Schattenseiten unserer

Gesellschaft und unseres Kulturbetriebs sichtbar und spürbar macht, könnte in

einer Als-ob-Darstellung niemals so unmittelbar erlebt werden13. Indem sich die

KünstlerInnen als „nacktes Leben“14 zeigen, machen sie den „Ausnahmezustand“

8 Siehe hierzu seine Arbeit Paradox of Praxis 1 (Sometimes Making Something Leads to Nothing),

S.77.

9 Siehe hierzu ihre Performance Tapp- und Tastkino, S. 105ff.

10 Gemeint ist hier die 1975 aufgeführte ArbeitMoments of Decision and Indecision. Siehe S. 61.

11 So geschehen in ihrer Performance Confesión, die sie 2007 aufführte. Siehe S. 85f.

12 So geschehen in Exorcism of the last painting I evermade, woman die Künstlerin in einer Galerie

beim Toilettengang wie auch beim Zeitunglesen, Schlafen oder Malen beobachten konnte.

Siehe S. 75ff.

13 Auch Frazer Ward weist am Beispiel der Performance Rhythm 0 von Marina Abramović auf

die Rolle der KünstlerInnen als Inkorporation des „nackten Lebens“ hin (vgl. Ward, Frazer

(2012): No Innocent Bystanders. Performance Art and the Audience. Hannover/New Hamp-

shire, 124).

14 Man kann hier an Agambens Konzeption denken: Der rechtlose und ausgeschlossene Kör-

per wird fortwährend von der souveränen Macht, die ihn in den Status des „nackten Lebens“

zwingt, bedroht. Die gesamte westliche politische Tradition basiert, so Agamben, auf der

Unterscheidung zwischen zōé (biologischer Körper) und bíos (politischer Körper). Der Aus-

schluss des nackten Lebens ist die Basis der politischen Definition des einzuschließenden

und mit Rechten auszustattenden Bürgers und das nackte Leben ist eine ungewisse und na-

menlose Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen Politik und Bio-Politik, zwischen Faktum

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


210 Ästhetik der Autonomie

in seiner Tragik für die Betroffenen und als politische Herrschaftskategorie für

alle Anwesenden als Realität erlebbar. Sie schaffen eine permanente Zone der Un-

gewissheit, in der die Grenzen aller Beteiligten immer wieder aufs Neue verscho-

ben werden, das Leben jedes Einzelnen im Rahmen eines Schwellenphänomens

situiert wird und in welcher sich niemand sicher sein kann, dass die Normen zum

Schutz vor Grausamkeiten undWillkür eingehalten werden. Sie konfrontieren ihre

TeilnehmerInnen also mit einer Realität, in der „alles möglich“ ist und die sich ge-

rade durch den grundlegenden Kontrollverlust jedes Einzelnen auszeichnet15. Zu

diesem Zweck holen sie das „Andere“, das im Alltag der meisten Menschen weit

entfernt ist, ganz nah heran, machen es mit allen Sinnen wahrnehmbar und geben

ihm ein Gesicht, das eben nicht nur – wie in Malerei, Skulptur und Fotografie oder

aus dem verdunkelten Zuschauerraum des Theaters – angeschaut werden kann,

sondern auch zurückschaut.

Dieses „Heranholen“ der Realität verdichten sie in ihrem künstlerischen Aus-

druck derart, dass sich die TeilnehmerInnen der Dringlichkeit des Erlebten tenden-

ziell nicht mehr entziehen können. Gleichzeitig wird diese Realität als überindivi-

duelles, mithin strukturelles Moment erkennbar. Insofern teilt die Performance-

Kunst einige Wesenszüge mit dem Ritual16, das sich ebenfalls nicht im Als-ob ab-

spielt, keine Theateraufführung ist – das Lamm oder auch der Mensch werden

wirklich geopfert. Die KünstlerInnen verkörpern das „Andere“ der Gesellschaft und

kreieren durch symbolisches Verhalten ein Ereignis, das eine Trennung der durch

die Performance erzeugten „sakralen“ Zeit und des „sakralen“ Raums von der profa-

nen Raum-Zeit deutlich zutage treten lässt, sodass sich eine Nähe zu den in Über-

gangsritualen konstitutiven Trennungsphasen abzeichnet, wie sie von van Gennep

und Turner beschrieben werden17.

In Analogie zum Initianden des Rituals entledigen sich, so Helge Meyer, auch

die Performance-KünstlerInnen ihres sozialen Status’ in der Gesellschaft, um dar-

und Recht, Norm und biologischem Leben (vgl. Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die

Souveränität der Macht und das nackte Leben. Frankfurt am Main, 186ff.).

15 Vgl. Agmaben, 2002: 177ff.

16 Im Unterschied zur Performance-Kunst zeichnet sich das Ritual jedoch gerade durch seine

Wiederholung und die daher allen bekannten Abläufe aus. Zwar erscheint es für den Einzel-

nen als singuläres Ereignis, denn man erlebt den Übergang beispielsweise von einer Alters-

klasse in die nächste nur ein einziges Mal. Innerhalb der Gesellschaft ist es jedoch ein sich

stetig wiederholender Ablauf, den alle Menschen durchlaufen und dessen jeweilige Zere-

monien bekannt sind (vgl. van Gennep, Arnold (2005): Übergangsriten (Les rites de passage).

Frankfurt/New York, 15).

17 Vgl. vanGennep, 2005: 21 u. Turner, Victor (1992): FromRitual to Theatre. TheHuman Serious-

ness of Play. New York, 24. Nach van Gennep erfolgen diese Übergangsriten in drei Schritten:

„Trennungsriten kennzeichnen die Ablösungsphase, Schwellen- bzw. Umwandlungsriten die

Zwischenphase (die Schwellen- bzw. Umwandlungsphase) und Angliederungsriten die Inte-

grationsphase“ (van Gennep, 2005: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 211

an anschließend in der liminalen Phase18 eine „Grenzerfahrung im Ausnahmezu-

stand“ zu erleben, diemit einer Befreiung vonKonventionen einhergeht.Nur in der

spezifischen Realität, die sowohl dem (Initiations-)Ritus als auch der Performance-

Kunst eigen ist, erlangen die ProtagonistInnen – ihres sozialen Status’ beraubt –

eine Art „Zwischenexistenz“ und „heiliger Macht“19, die es ihnen ermöglicht, eine

Art „Antistruktur“20 zu leben und sich jenseits der profanen Normen und Gesetze

zu verhalten.Hier entfaltet sich nicht nur die individuell-transformatorische Kraft,

die es den InitiandInnen ermöglicht, alternative Lebensmodelle zu erfahren, son-

dern ein gesellschaftliches Transformationspotenzial, denn das „unkontrollierte“

Verhalten kann als Zerrbild der Gesellschaft verstanden werden, das radikalen po-

litischen und sozialenWandel ermöglicht. Die KünstlerInnen erscheinen in diesem

Kontext als „antistrukturelle Figuren“ – ähnlich den Trickstern in der Ethnologie

– die, indem sie besondere Aspekte des Lebens in einen rituellen bzw. künstle-

rischen Kontext stellen, gesellschaftliche Strukturen infrage stellen können und

die Privilegierten (in diesem Falle auch das zumeist bildungsbürgerliche Kunstpu-

blikum) sowie die gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse (straffrei) bloßstellen

und kritisieren können21. Gerade dieser Zustand der Antistruktur, der das Ritual

ebenso auszeichnet wie die Performance-Kunst, wirkt nicht nur identitätsbildend,

sondern ermöglicht ein Gefühl der Gemeinschaft – der „Communitas“, wie Tur-

ner es ausdrückt22 –, denn niemand kann als bloßer Zuschauer am Ritual oder der

Performance teilnehmen, sodass es alle Beteiligten gleichermaßen verändert23.

18 Die liminale Phase beschreibt Turner als Zustand des „betwix and between“. Dieses Weder-

hier-noch-dort, in welchem alle sozialen Strukturen außer Kraft gesetzt sind, gibt dem Sub-

jekt die Freiheit der Neuorientierung, bevor es in die letzte Phase der Angliederung eintritt

(vgl. Turner, Victor (1991): The Ritual Process: Structure and Antistructure. Ithaca/New York,

95ff.).

19 Turner, 1992: 26.

20 Turner, 1992: 28.

21 Vgl. Turner, 1992: 25ff. u. Meyer, 2008: 104ff.

22 „It is as though there are here two major ‚models‘ for human interrelatedness, juxtaposed

and alternating. The first is of society as a structured, differentiated, and often hierarchical

system of politico-legal-economic positions with many types of evaluation, separating men

in terms of ‚more‘ or ‚less‘. The second, which emerges recognizably in the liminal period,

is of society as an unstructured or rudimentarily structured and relatively undifferentiated

comitatus, community, or even communion of equal individuals who submit together to the

general authority of the ritual elders. I prefer the Latin term ‚communitas‘ to ‚community‘

to distinguish this modality of social relationship from an ‚area of common living‘“ (Turner,

1991: 96).

23 Vgl. Meyer, 2008: 104. Die Verbindung von Ritual und Performance-Kunst wird ebenso wie

die Verbindung von Theateraufführungen und cultural performance seit der performativen

Wende insbesondere von TheaterwissenschaftlerInnen reflektiert und für die theatrale Auf-

führungspraxis gefordert, wie unter anderem Fischer-Lichte darlegt (vgl. Fischer-Lichte, Erika

(2009): Einleitung. Zur Aktualität von Turners Studien zum Übergang vom Ritual zum Thea-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


212 Ästhetik der Autonomie

Performance-Kunst erzeugt so eine Gegenrealität, gerade weil sie alltägliche

Handlungen in einen rituell-künstlerischen Kontext stellt, und vermag dadurch die

Frage nach dem Sinn der Handlungen und ihren Auswirkungen in modifizierter

Form aufzuwerfen. Performances legen den Fokus auf die konkrete Ausführung

einer Handlung, und gerade die tatsächliche Ausführung ist es, die im Rahmen der

Kunst, in dem gewöhnlich eben ästhetische und pragmatische Regeln des Als-ob

gelten, so schockierend wirkt und die Frage, warum ein Mensch sich freiwillig der-

artigen Risiken aussetzt, aufwirft, ohne sie jedoch eindeutig zu beantworten24.

Dabei zeigen sich die KünstlerInnen einerseits als Werk ihres künstlerischen

Schaffens, mithin als Objekt des partizipierenden Subjekts und als physisches Ob-

jekt des eigenen Gestaltungswillens, andererseits zeigen sie sich als Subjekt, als ge-

staltende, aktive und fordernde Individuen25. Als Inkorporation des „Anderen“, als

„nacktes Leben“, machen sie sich also zum Objekt, während sie gleichzeitig jedoch

auf die Möglichkeiten, auf den Spielraum und die Freiheit verweisen, die in der

Subjektkonstruktion, in der individuellen Selbstgestaltung liegen. Durch die in ih-

ren Arbeiten erzeugte Realität verweisen die Performance-KünstlerInnen so nicht

nur auf die Möglichkeit der Selbstgestaltung des Subjekts, d.h., auf die potenzielle

Realisierung des Lebens als Kunstwerk, sondern zeigen deren reale Umsetzung und

erarbeiten „einen Fundus an Sensibilität und Alterität für das einzelne Individu-

umwie auch für die gesamte Gesellschaft [...]; sie intensivieren dieWahrnehmung

und produzieren Möglichkeiten des Andersseins und Anderslebens“26.

Wie bereits die FuturistInnen und DadaistInnen, erkunden auch aktuell agie-

rende Performance-KünstlerInnen, gerade indem sie das theatrale Als-ob aufge-

ben, verschiedene Möglichkeiten eines anderen, weniger entfremdeten und freie-

ren Lebens. Und obwohl in der kunstwissenschaftlichen Literatur zurecht darauf

hingewiesen wird, dass Performance-Kunst auf den Kunstraum angewiesen ist27,

ter. In: Turner, Victor (Hrsg.): Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels.

Frankfurt/New York, xiiff.).

24 Lüthy, 2009: 206 u. 211.

25 Lüthy, 2009: 211ff.

26 Schmid,Wilhelm (1998): Das Leben als Kunstwerk. Versuch über Kunst und Lebenskunst und

ihre Geschichte von der antiken Philosophie bis zur Performance Art. In: KUNSTFORUM In-

ternational, Band 142: LEBENSKUNSTWERK (LKW), 76.

27 Siehe hierzu beispielsweise Almhofer, 1986: 30ff., Schmid, 1998: 76ff., Fischer-Lichte, 2004:

352ff. u. Lüthy, 2009: 203ff. Fischer-Lichte fasst diesen Gesichtspunkt folgendermaßen zu-

sammen: „Auch wenn die Künstler daran arbeiten, die Grenzen zwischen Kunst und Leben,

zwischen dem Ästhetischen und dem Sozialen, Politischen, Ethischen zu überschreiten, zu

verwischen, ja zu annullieren, vermögen die von ihnen initiierten Aufführungen wohl auf

die Autonomie von Kunst zu reflektieren, nicht aber, sie aufzuheben. Denn diese wird durch

die Institution Kunst garantiert. Jede ikonoklastische Geste der Künstler, jede auf die Zer-

schlagung der Institution Kunst zielendeAktion findet gleichwohl imRahmender Institution

Kunst statt und stößt damit an ihre Grenzen“ (Fischer-Lichte, 2004: 352).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 213

lässt gerade ihre Nähe zum Ritual darauf schließen, dass der für ihre Wirkung be-

nötigte Raum nicht von der gesellschaftlichen Sphäre separiert sein darf, sondern

unmittelbar mit der alltäglichen Realität verknüpft sein muss. Zwar ist auch die

Performance-Kunst auf einen eigenen Rahmen angewiesen, um das, wie Schmid

es nennt, „punktuelle Anderssein und Andersleben“28 zu realisieren – in diesem

Sinne ist sie Kunst –, aber im Gegensatz beispielsweise zum Theater benötigt sie

dazu nicht die Illusion, das Als-ob. Performance-Kunst agiert sowohl auf der Seite

des Lebens als auch auf der Seite der Kunst, überführt dabei jedoch nicht das eine

in das andere, sondern legt beides so übereinander, dass es nur durch das jeweils

andere sichtbar wird29.

Die KünstlerInnen, die explizit als Kunsträume ausgewiesene Orte für ihre Ar-

beiten wählen, verlassen zwar nicht den Raum der Kunst, nutzen ihn aber bewusst,

um Realität werden zu lassen, was im alltäglichen Leben häufig aufgrund seiner

Radikalität nur in gesellschaftlichen Randbereichen, in Zonen der Pathologisierung

und Kriminalisierung stattfinden kann und den meisten BetrachterInnen deshalb

verschlossen bleibt30. Durch ihre „Kunst zu leben“31 holt die Performance-Kunst je-

ne Grauzonen im Scheinwerferlicht von Museen und Galerien in den Kunstraum

und verweigert es den BetrachterInnen so, vor dem „Anderen“ unserer Gesellschaft

die Augen zu verschließen. Auchwenn sie dabei (wie das Ritual) letztlich eine Über-

einkunft zwischen KünstlerIn und TeilnehmerInnen voraussetzt, das Geschehen

als Kunst zu begreifen32, geht es ihr im Kern gerade um das unmittelbare Erle-

ben der von ihr erzeugten Realität. Kunst schlägt hier also in Wirklichkeit um und

umgekehrt.

Es gibt allerdings auch Performances – und vielleicht wird in ihnen das Wesen

der Performance-Kunst noch besser erfüllt –, die gezielt die Öffentlichkeit nutzen,

28 Vgl. Schmid, 1998: 76.

29 Vgl. Lüthy, 2009: 228.

30 Beispielsweise Foucault weist auf die eigenen Gesetzmäßigkeiten von Zwangsanstalten wie

Gefängnissen und Psychiatrien hin, in denen Menschen eingeschlossen werden, um sie aus

der Gesellschaft auszuschließen, um ihre Unberechenbarkeit zu disziplinieren. Als Zäsur

wird dabei die Distanz zwischen Vernunft und Nicht-Vernunft hergestellt und zum Krite-

rium des Ausschlusses verwandt. So wird beispielsweise der Wahnsinn als „das Andere“ der

Vernunft ausgezeichnet, um „dem Normalen“ eine unumstößliche Vormachtstellung einzu-

räumen. Mit dieser als natürlich verschleierten Grenzziehung wird alles außerhalb Liegende

zurückgewiesen und eine Struktur der Ablehnung implementiert, die das Verständnis des

abendländischen Menschen von seiner Welt bestimmt, ihn gegen das Verworfene absichert

und es aus seiner direkten Nachbarschaft verbannt (vgl. Foucault, Michel (1973): Wahnsinn

und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main,

7ff. u. 518f.).

31 So untertitelt Almhofer pointiert ihr Werk zur Performance-Kunst (vgl. Almhofer, 1986).

32 Vgl. Lüthy, 2009: 207.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


214 Ästhetik der Autonomie

die bewusst auf den Kunstraum verzichten und folglich für die KünstlerInnenweit-

aus riskanter sind, da sie nicht von einem stillschweigenden Einverständnis der

Beteiligten ausgehen können, das Erlebte als Kunst zu werten. Wenn sich Künst-

lerInnen für ihre Aktionen öffentliche Räume aneignen –man denke beispielswei-

se an die Arbeiten Pawlenskis, an die Aktion Lobzaj musora der KünstlerInnen der

Gruppe Vojna33, an Catalysis IV von Adrian Piper34 und Following Piece von Vito Ac-

conci35, oder aber an die Reaktion der PassantInnen auf die Arbeit Santiago Caos36

– erschweren oder verweigern sie gar ihren TeilnehmerInnen, d.h. den PassantIn-

nen, bewusst die Einordnung des Geschehens in die Sphäre der Kunst und somit

auch die Relativierung der erlebten Realität. Dennoch werden auch diese Aktionen,

selbst wenn sie den PassantInnen weit mehr Interpretationsleistung abverlangen,

als etwas außerhalb des Alltäglichen Liegendes erkennbar.

Denn die Verdichtung des Dargestellten, die Existenzialität und Nachdrück-

lichkeit der Aktion, die Selbstsicherheit und Selbstverständlichkeit der KünstlerIn-

nen in ihren bewusst vollzogenen grenzverletzendenHandlungen und nicht zuletzt

das erzeugte Gefühl der Irritation, das dadurch entsteht, dass durch das subli-

me Anders-Sein und die Singularität der Handlung, die losgelöst aus kohärenten

Handlungsabfolgen erscheint, eine Verschiebung der alltäglichen Realität entsteht,

vermögen auch derartige Performances als etwas auszuzeichnen, das über die ei-

gentliche Handlung hinaus Sinnhaftigkeit und eine übergeordnete Idee vermittelt,

mithin als etwas Durchdachtes. So wird eine Wahrnehmung ermöglicht, die zur

Reflektion über die mögliche Aussage anregt37. Gerade weil nicht bereits im Vor-

feld die Aktion durch ihre Verortung im Kunstraum als Kunst erkennbar ist, wird

ein Unterschied spürbar, der es den TeilnehmerInnen einerseits ermöglicht, die

Besonderheit der Handlung wahrzunehmen und sie so von „gewöhnlichen“ Bege-

benheiten des Alltags zu unterscheiden, ihnen andererseits aber nicht die Chance

bietet, sich in die Rolle eines Kunstbetrachtenden zurückzuziehen. Indem hier also

noch stärker die Grenzen zwischen Kunst und Leben aufgehoben sind, vermögen

die KünstlerInnen das nackte Leben in einer Dringlichkeit und Wirkmächtigkeit

33 Siehe S. 90f.

34 Siehe S. 63f.

35 Siehe S. 62.

36 Siehe S. 89f.

37 So hat beispielsweise die russische Justiz immer wieder versucht, Pawlenski als psychisch

krank diagnostizieren zu lassen, um ihn in eine Psychiatrie einweisen zu können und ihn so

aus der Öffentlichkeit zu entfernen. Da ihm die Ärzte jedoch geistige Gesundheit attestier-

ten, sodass der Grund für die Zwangseinweisungwegfiel und seine Aktionen auch vor Gericht

als Kunst anerkannt werden mussten, konnten die Strafverfolgungsbehörden ihn nicht über

eine Pathologisierung aus dem Verkehr ziehen. Heute lebt er im Exil in Frankreich (vgl. Paw-

lenski, 2016: 38ff. u. Velminski, Wladimir (2016a): Zum Sprechen bringen. Der Fall »Freiheit«

und dieMedien derWahrheitsfindung. In: Velminski, Wladimir (Hrsg.): Pjotr Pawlenski. Der

bürokratische Kampf um die neue Ökonomie politischer Kunst. Berlin, 105ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 215

erfahrbar zumachen, die echte Anteilnahme förmlich erzwingt und,wie auch Adri-

an Piper betont, die PassantInnen dazu nötigt, sich mit den Realitäten des Lebens

auseinanderzusetzen und nicht mit den Konventionen der Kunst38.

Auch die Performance-Kunst verlangt nach einem Kunstraum mit szenischem

Charakter – insofern stellt sie eine Zwischenform zwischen Realität und Thea-

ter dar. Im Gegensatz zum traditionellen Theater vermag sie aber dennoch ei-

ne Zusammenführung von Kunst und Leben zu vollziehen. Denn gerade indem

die Performance-KünstlerInnen ihre Kunst als „Grenzüberschreitung“ praktizie-

ren und dafür mit dem theatralen Als-ob brechen39, überwinden sie die Loslösung

der Kunst aus allen lebensweltlichen Zusammenhängen. Auch wenn sie also häufig

den Kunstraum nutzen, um ihren RezipientInnen die Möglichkeit zu geben, „die

Erfahrung der Freiheit und des Freiraums“ zu machen und insofern Kunst und

Leben – im Sinne der Überwindung von l’art pour l’art, die durch die Instituti-

on „Kunst“ garantiert werden soll – letztlich nicht vollständig zusammenführen,

wirkt die Performance-Kunst doch, indem sie als Experiment des Andersseins und

Anderslebens alternative Sicht- und Seinsweisen in realitate aktiv vollzieht, auf die

Deutung der eigenen Existenz der RezipientInnen unwiderstehlich zurück40. Auch

wenn sie also die Grenze zwischen Kunst und Leben weniger auf der produktions-

ästhetischen Ebene durchlässig macht, vermag sie sie umso mehr in ihrer rezep-

tionsästhetischen Wirkung einzureißen und so vor allem in der Wirkung auf ihre

RezipientInnen ihren eigenen Anspruch einzulösen, den bereits die avantgardisti-

schen KünstlerInnen als Ziel ihrer Aktionen artikulierten.

Indem die Performance-Kunst echtes Leben in einer verdichteten und existen-

tiellen Form erlebbar macht, stemmt sie sich gegen die Loslösung der Kunst vom

Leben und verbindet diese beiden Elemente derart, dass Transferleistungen zwi-

schen ihnen gefordert werden. Das, was echtes Leben in der Performance ist, un-

terscheidet sich vom echten Leben in der Alltagsrealität also nur graduell41. Denn

in der Performance-Kunst geht es

„um das Erscheinen von Menschen und Dingen, nicht um ihre Scheinhaftigkeit,

umdie Flüchtigkeit ihres Erscheinens und nicht um ihre Vergänglichkeit. Sie weist

Aufführungennicht als Sinnbild undAbbildmenschlichen Lebens aus, sondern als

das menschliche Leben selbst und zugleich als sein Modell. Es ist das Leben jedes

einzelnen an ihr Beteiligten, das sich in ihr abspielt, und zwar buchstäblich und

nicht nur in einemmetaphorischen Sinne.“42

38 Vgl. Piper, zit. nach Montano, 2000: 418.

39 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 355.

40 Vgl. Schmid, 1998: 77.

41 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 354 u. 356.

42 Fischer-Lichte, 2004: 360.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


216 Ästhetik der Autonomie

Insofern ist auch Žižek zu widersprechen, der am Beispiel eines auf der Theater-

bühne geschlachtetenHuhns ausführt, dass es sich in dieser Geste gerade nicht um

den Versuch handelt, den Bann der Illusion zu brechen und die RezipientInnenmit

dem „nackten Realen“ zu konfrontieren, sondern um das exakte Gegenteil, um die

verzweifelte Flucht vor demRealen, das sich in der Illusion selbst ereignet43. Perfor-

mances – und in demMoment, wo ein echtes Huhn auf der Bühne seinen Tod fin-

det, auch Formen des postdramatischen, performativen Theaters – konfrontieren

mit dem nackten Realen, mit dem „nackten Leben“, und entwerfen nicht lediglich

Scheinbilder. Während das dramatische Theater Illusionen erschaffen will, wäh-

rend es auf die Erzeugung eines fiktiven Kosmos’ abzielt und keine „realen Welt“

herstellen möchte44, zeigt sich in Performances ein Kunstverständnis, das Kunst

als elementaren Bestandteil des menschlichen Lebens mit ethischen, politischen

und gesellschaftlichen Dimensionen sieht. Die Performance-KünstlerInnen folgen

also nicht dem Schillerʼschen Credo „[e]rnst ist das Leben, heiter ist die Kunst“45,

sondern treten dazu an, durch die Aktionen ihren TeilnehmerInnen einen Blick auf

ihre mitunter bedrohliche und beängstigende Lebenswelt zu ermöglichen, die sie

zur eigenen Positionsbestimmung brauchen. Diese elementare Relevanz für den

Einzelnen – und zwar für jeden Einzelnen und nicht nur für KunstkennerInnen

– sahen auch Hegel, Nietzsche, Heidegger und Foucault als maßgeblich für gelin-

gende Kunst an und forderten in ihren Ästhetiken eine Verbindung der Kunst mit

dem Leben, die zu Selbst- und Welt-Findung führen kann.

Hegel zufolge soll jeder Mensch die Möglichkeit haben, Kunst zur Selbstver-

gewisserung und zur Welterkenntnis zu nutzen, um sich in der Welt und als Teil

dieser zurechtfinden zu können und sich in ihr zu orientieren. Hegel spricht der

Kunst also einen elementaren Einfluss auf die Subjektkonstitution und mithin auf

die Erkenntnis soziopolitischer Umstände zu, die zum Sich-heimisch-Fühlen un-

abdingbar sind46. Für Heidegger hat Kunst einen direkten Bezug zu den Lebens-

bedingungen der BetrachterInnen. Sie allein vermag im „Zeitalter der Technik“,

das durch Rationalität und Wissenschaftlichkeit geprägt ist, eine Orientierungs-

hilfe in der Welt zu sein und das Individuum dazu aufzurufen, sein eigenes Le-

ben selbstbewusst, d.h. „eigentlich“ zu leben. Auch Nietzsche und Foucault weisen

auf die zentrale, auf die existenzielle Bedeutung der Kunst für das Leben und die

Welterkenntnis jedes einzelnenMenschen hin und fordern sogar, das eigene Leben

künstlerisch nach bestimmten Kriterien der Freiheit zu gestalten. Die Kunst wird

43 Vgl. Žižek, 2014: 91f.

44 Vgl. Meyer, 2008: 114.

45 Schiller, Friedrich (1976a):Wallenstein. Ein dramatischesGedicht. In: Friedrich Schiller.Werke

in drei Bänden (Band III). München, 11.

46 „Der Unwissende ist unfrei, denn ihm gegenüber steht eine fremde Welt, ein Drüben und

Draußen, von welchem er abhängt, ohne das er diese fremde Welt für sich selbst gemacht

hätte und dadurch in ihr als in dem Seinigen bei sich selber wäre“ (Hegel, VÄ I: 135).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 217

in ihrer Nähe zum Leben der RezipientInnen nicht nur für Hegel und Heidegger

sondern auch für Nietzsche und Foucault zum wichtigen Moment oder sogar zum

Garant individueller Freiheit. Vor der Folie des Sinnzusammenhangs, der durch die

Kunst zur Anschauung und zum Bewusstsein gebracht und folglich erlebbar wird,

ist die Grundlage der Performance-Kunst gerade die Überzeugung, dass eine sol-

che Erkenntnis nur durch wirkliches Erleben möglich ist. Die Ästhetiker fordern

dabei zwar nicht das Aufgehen der Kunst im Leben, wohl aber eine rezeptionsäs-

thetische Wirkung, die Kunst zu weit mehr macht als zum bloßen Schmuck oder

zum Mittel der Kontemplation, der Zerstreuung oder zum Konsumgut. Insofern

sprechen alle vier Ästhetiker, und letztlich auch Badiou in seiner Bestimmung der

Kunst als mögliches „Ereignis“, der Kunst die Kraft zu, denMenschen zu einem ge-

lungenen Leben zu verhelfen, verstanden als „eigentliches“, entschiedenes, selbst-

bestimmtes, in der Gesellschaft verortetes oder freies Leben, und fordern von „wah-

rer“ Kunst, auf echtes Leben zu wirken. Sie fordern von der Kunst also tendenziell

das, was Performances mit letzter Intensität umzusetzen suchen: den RezipientIn-

nen „Wirklichkeit“ vorzustellen, die zur Welt- und Selbsterkenntnis unabdingbar

ist.

Insbesondere der Rekurs Hegels und Nietzsches auf die attische Tragödie ist

dabei durchaus mit der Betrachtung der Wirkmechanismen der Performance-

Kunst kompatibel. Denn wie in der attischen Tragödie (vor der platonischen

Dichterzensur) wirkt in der Performance-Kunst das Gezeigte in einer Intensität,

die die BetrachterInnen mitreißt, die die Trennung zwischen den KünstlerInnen

und TeilnehmerInnen einreißt, die vergessen lässt, dass die KünstlerInnen –

obwohl ihre Schmerzen und Verletzungen im Gegensatz zu denen der Schau-

spielerInnen unzweifelhaft echt sind – selbst nicht die realen oder direkten

unfreiwilligen Opfer einer spezifischen Straftat sind (man denke beispielsweise

an die Vergewaltigungsperformance Ana Mendietas47), ebenso wie die Darsteller

der Tragödie nicht die Götter sind, die sie darstellen48.

Die attische Tragödie, in welcher der aus den Bacchusfesten entstandene Chor

und der handelnde Heros eine fundamentale Einheit bilden49, überwindet tenden-

ziell die Grenze zwischen Illusion und Realität und erzeugt eine Wirklichkeit, in

der alle Beteiligten existenziell aufgehen50. Sie steht damit dem Kultus näher als

47 Siehe S. 103f.

48 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 30, 64 u. 73.

49 Vgl. Hegel, VÄ III: 540ff. u. Nietzsche, GT, KSA 1: 63.

50 Gerade Schiller beschwört das Umschlagen des Als-ob der attischen Tragödie in die unmit-

telbare Lebenswirklichkeit eindrücklich in seiner Ballade Die Kraniche des Ibykus: „[...] / So sin-

gend, tanzen sie den Reigen / Und Stille wie des Todes Schweigen / Liegt überm ganzen Hau-

se schwer / Als ob die Gottheit nahe wär / [...] / Und zwischen Trug und Wahrheit schwebet

/ Noch zweifelnd jede Brust und bebet / [...]“. Das „Als-ob“ der Erinnyen wird zum tatsächli-

chen existenziellen Geständnis der Mörder (vgl. Schiller, 1976: 758ff.; hier 762).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


218 Ästhetik der Autonomie

dem dramatischen Theater, denn in der attischen Tragödie des vorsokratischen

Griechenland erscheinen die KünstlerInnen nicht als DarstellerInnen eines fiktiven

Charakters und der durch einen Dramaturgen definierten Idee, sie verführen nicht

zum Rückzug in eine imaginäre Scheinwelt, sondern sie sind dieser Charakter, der

sich zeigt, dieser tragische Held, sodass die Teilnehmenden der existenziellen Tra-

gik des im Kunstraum erlebten, des den ganzen Menschen betreffenden Konflikts,

wie es Hegel sagen würde51, aktiv und real miterleben.

Die Performance-Kunst führt dieses Wesensmerkmal der attischen Tragödie

konsequent weiter, indem sie nicht nur die Wahrnehmung der DarstellerInnen als

echte Charaktere ermöglicht, sondern tatsächlich echte Menschen zum Zentrum

des Geschehens machen, die niemanden darstellen außer sich selbst. Die Aufgabe

des theatralen Als-ob und die Einführung des „nackten Lebens“ in die Mitte der

Gesellschaft, in die Sichtbarkeit, ermöglichen es der Performance-Kunst, das ech-

te Leben als Ritual (wenn auch immer noch im Raum der Kunst) zu gestalten und

so die Verwerfungen innerhalb der Lebenswelt der RezipientInnen und damit zu-

sammenhängend die letztlich unerträglichen Seiten der eigenen Existenz ebenso

erleben zu lassen, wie die Notwendigkeit der Neupositionierung jedes Einzelnen in

der Gesellschaft. Die Performance-Kunst ist „[e]in Exerzitium der Lebenskunst […]

[,] ein Akt des Subjekts, der das Reale transformiert, indem er eine andere Realität

manifestiert“52. Und vielleicht lassen sich deshalb die Arbeiten von Performance-

KünstlerInnen „als Versuch lesen, eine Wandlung im rituellen Sinn angesichts der

Gefahren und Bedrohungen in einer zunehmend komplexen Welt zu erreichen“53.

Mit welchen Methoden sie diesen Versuch gestalten, wird nachfolgend unter an-

deren Aspekten zu untersuchen sein.

3.2 Körper und Geist: Die Emanzipation realer Leiblichkeit

Mit der Aufgabe des theatralen Als-ob verknüpft ist der spezifische Umgang der

Performance-Kunst mit dem Körper, der sie grundlegend auszeichnet und ihr eine

besondere Wirkmächtigkeit ermöglicht. Performances basieren auf dem Einsatz

des realen, bewegten Körpers, der Ort des Zusammenfallens diverser Ambivalen-

zen ist. Er ist der zugleich individuelle und überindividuelle, der private und po-

litische Körper, er ist Subjekt und Objekt. Obwohl der Versuch einer distinkten

Abgrenzung zu anderen Kunstformen, insbesondere zu denen, die zu den per-

formativen Künsten gezählt werden, schnell die verschwommenen Grenzen der

verschiedenen Phänomene ersichtlich macht, scheint sich doch der Körper in der

51 Vgl. Hegel, VÄ III: 499, 506 u. 522.

52 Schmid, 1998: 77.

53 Meyer, 2008: 110.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 219

Performance-Kunst, so wie sie hier begriffen wird, vom Körper in den bildenden

Künsten und den aufführenden Künsten an zentralen Punkten zu unterscheiden.

Während beispielsweise in der Skulptur eine zugrundeliegende konkrete Idee

realisiert wird, indem ein bestimmter Typus einer bestimmten Form, Haltung und

Bildsprache dem Ausgangsmaterial zumeist mit großer Sorgfalt entlockt wird, ver-

anschaulicht der Körper in der Performance-Kunst nicht nur das Bild eines Indivi-

duums, sondern der Körper ist das Individuum. Für die Auseinandersetzung mit

der Performance-Kunst reicht es nicht, den Körper als etwas zu begreifen, das auch

durch einHologrammdesselben ersetzt werden könnte. Es reicht nicht, denKörper

nur als Ausdrucksträger einer bestimmten Idee zu fassen, der in der plastischen

Darstellung zwar den Vorteil der Allansichtigkeit gewährt, die konkrete Individua-

lität zugunsten der darzustellenden Idee jedoch nicht einfängt beziehungsweise

vernachlässigt54.

Wie in der Skulptur fehlt es auch in den Körperdarstellungen der Malerei an

Bewegung und an realer Greifbarkeit, obwohl hier Körper in allen Facetten ihrer

Wirklichkeit dargestellt werden und sich die Malerei auch der Darstellung alltägli-

cher und individueller Körper bedient. Das Abbild des Körpers in Form einer Mo-

mentaufnahme vermag letztlich nicht, einen direkten sinneübergreifenden leben-

digen Kontakt zum Betrachtenden herzustellen, wie ihn die Performance-Kunst

ermöglicht. Ähnliches gilt auch für die Fotografie, so schonungslos und direkt sie

auch sein mag55.

Während also in Skulptur, Malerei und Fotografie der Körper in einem kon-

kreten Moment dargestellt wird und der Betrachtende mit einem Abbild des Kör-

pers konfrontiert wird, vermögen die performativen Künste wie Tanz,Theater und

Performance-Kunst den realen Körper mit seinen spezifischen Eigenheiten in sei-

ner Lebendigkeit und Prozessualität zu nutzen. Dennoch haben Tanz und Theater

einen anderen Begriff vomKörper und gebrauchen ihn anders als die Performance-

Kunst. Im Tanz ist es zumeist der idealisierte Körper, der einer exakten Choreo-

grafie folgt und zumMittel der Darstellung einer Idee „herabgesetzt“ wird. Und im

klassischen Ballett kann gar von einer Negation des Körpers durch die erstrebte

Abstraktion gesprochen werden. Auch wenn die Grenzen zur Performance-Kunst

54 Hegel begreift die „unmittelbare Körperlichkeit“ als die „räumliche Materialität“ des Geis-

tigen (vgl. Hegel, VÄ II: 352) und verkennt die tastbaren Qualitäten der Skulptur. „Für He-

gel, so könnte man sagen, würde eine Holographie letztlich dasselbe leisten wie eine wirkli-

che Plastik“ (Schüttauf, 1984: 132). Geistiger Inhalt der Skulptur ist der objektive, also der im

menschlichen Körper erscheinende sittlich-normative Geist. Da diesem jedoch das Moment

des Konflikts, der Partikularität (vgl. Hegel, VÄ II: 353f.) fehlt, lässt Hegel die Objektivität der

leiblichen Wirklichkeit weitgehend außer Acht.

55 Zu erinnern ist hier beispielsweise an die Arbeiten Nan Goldins, Hannah Wilkes oder an

die Vielzahl schockierender und anrührender fotojournalistischer und dokumentarfotogra-

fischer Werke.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


220 Ästhetik der Autonomie

im zeitgenössischen Tanz verschwimmen, man denke beispielsweise an das Jud-

son DanceTheatre oder Pina Bausch56, bleibt der Körper der TänzerInnen doch das

durch hartes Training und stetige Mühen geformte Ausdrucksmittel, mit dem eine

im Vorfeld ersonnene fiktive Figur dargestellt wird.

Ähnliches gilt auch für die Körper der SchauspielerInnen im Theater. Auch sie

nutzen ihn, um eine Rolle zu inkorporieren, die zur Realisation einer schon be-

stehenden Dramenidee notwendig ist, und greifen dabei auf verschiedene Techni-

ken im Einsatz des Körpers zurück, die es zu lernen und zu perfektionieren gilt57.

Auch hier ist der Körper also nicht unmittelbarer Ausdrucksträger einer authenti-

schen Individualität. Wie im zeitgenössischen Tanz können auch im Theater, ins-

besondere im postdramatischen Theater, die Grenzen zu dem, was im Vorfeld als

Performance-Kunst bestimmt wurde, verschwimmen. Als Beispiel dieser begriff-

lichen und methodischen Unschärfe zwischen Performance, Tanz und Schauspiel

können unter anderem Carolee Schneemanns »Kinetic Theatre« und ihre Perfor-

mance Meat Joy58 begriffen werden, die einer exakten Choreografie folgt und eben

Elemente von Tanz und Theater aufweist59. Dennoch grenzt auch sie selbst ihre

Arbeit vom experimentellen Theater und Tanz ab60.

Was also den Körper in der Performance-Kunst insbesondere von den thea-

tralen Kunstformen unterscheidet, ist der Umstand, dass die KünstlerInnen ih-

re eigenen, individuellen Körper nutzen, um niemand anderen darzustellen als

sich selbst, während TänzerInnen und SchauspielerInnen ihren Körper als zu be-

herrschendes, diszipliniertes, leistungsstarkes Material verwenden, das es stetig

zu formen und zu optimieren gilt, damit sie es als wirksames Mittel der Verkör-

perung verschiedener Rollenideen gebrauchen können. Der entscheidende Unter-

schied des Körpers in der Performance-Kunst zum Körper im Theater und Tanz

ist also letztlich der Wegfall des theatralen Als-ob. Und dieser spezielle Einsatz des

realenmenschlichen Körpers ermöglicht es, statt von KünstlerInnen und Betrachte-

rInnen unabhängige, rezipierbare Kunstwerke zu produzieren, Ereignisse zu schaf-

56 Vgl. Goldberg, 2014: 138ff. u. 199ff.

57 Im Bereich des Tanzes sei hier beispielsweise an Bewegungstechniken wie den Spitzentanz

im Ballett erinnert, im Schauspiel an Techniken der Körpersprache oder an Stimmbildung

und Sprechtraining.

58 Siehe S. 52ff.

59 Vgl. Burt, Ramsay (2006): Judson Dance Theater. Performative traces. London/New York,

110ff.

60 „I have never really worked in the context of the experimental theater of the time. My early

performative event at the Living Theater had nothing to do with them as such: they had

simply offered […] a free Monday night for our experiments“ (Gioni, Massimiliano (2015):

More ThanMeat Joy: Carolee Schneemann. In: CONVERSATIONSMousse 48 (April-May 2015).

<http://moussemagazine.it/meat-joy-carolee-schneemann/> (27.11.2017)). Zur Abgrenzung

von Tanz und Theater zur Performance-Kunst, auch der Carolee Schneemanns, siehe auch

Kaye, 1996: 8f. u. 25ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://mousse
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://mousse


Grenzen – Schwellen – Neuland 221

fen, in die alle Beteiligten involviert sind61. Die KünstlerInnen spielen keine Rollen,

nichts kann geprobt werden und alles kann geschehen. Wenn es zu Verletzungen

kommt, fließt echtes Blut und nicht, wie im Theater, Kunstblut62. So ist auch der

Ausspruch Yoko Onos, dass in ihrer Arbeit Cut Piece63 die Teilnehmenden so lange

Teile ihrer Kleidung wegschnitten, bis sie an ihr Innerstes, an den Kern der Künst-

lerin stießen64, Ausdruck dessen, dass es sich in der Performance-Kunst nicht um

die Entblößung einer fiktiven Figur, sondern einer realen Personmit allen Ängsten,

Unsicherheiten, Bedürfnissen und Wünschen handelt.

Die Kleidung trennt dabei, ebenso wie die Haut, das Individuum von der Au-

ßenwelt. Letztere ist aber aufgrund der stets gegebenen Durchlässigkeit immer

auch mit der Gefahr des gewaltsamen Eindringens, der Ansteckung und des Aus-

geliefertseins verbunden. Gerade also die grundsätzliche Durchlässigkeit der Kör-

pergrenzen macht den individuellen Körper zu einem bedrohten und zu einer Be-

drohung – nicht erst, wenn diese Grenzen gewaltsam verletzt werden – und ver-

weist nicht nur auf die sozialen und politischen Grenzen, die am Umgang mit dem

eigenen Körper und mit fremden Körpern sichtbar werden, sondern auch auf in-

dividuelle mentale und psychische Grenzen, die es immer wieder aufs Neue aus-

zuloten gilt65.

Das Sich-Ausliefern an die unkalkulierbaren und spontanen Handlungen, Bli-

cke und Gefühlsregungen der Teilnehmenden ist also ein Akt der physischen und

psychischen Selbstgefährdung und Selbsterfahrung sowie der Erfahrung des An-

deren in seiner Differenz und Gleichartigkeit. Der individuelle, private Körper,

den die Performance-Kunst nutzt, kann als das Medium des In-der-Welt-seins,

des Präsent- und Sichtbar-Seins, des Ich-Seins als die Art und Weise, sich in der

Welt zu positionieren, begriffen werden. Der Körper lässt das Individuum und sei-

ne Bedürfnisse sichtbar und spürbar werden, vermag individuelle Biografien zu

erzählen und verdeutlicht auf radikale Weise die Ambivalenz und Fluidität von Ab-

hängigkeit und Unabhängigkeit, denn nirgends werden die Interdependenzen als

61 „Um den Aspekt der Zeitlichkeit, die Qualität der Dauer eines Prozesses, adäquat zur An-

schauung zu bringen und gleichzeitig die Authentizität der zu vermittelnden Inhalte zu si-

chern, präsentieren sich die Künstler selbst der Öffentlichkeit und setzen ihre eigene Person

als Objekt und Instrument der Darstellung ein“ (Almhofer, 1986: 138).

62 Vgl. Abramović, Marina (2013): Vortrag im Rahmen des „Live culture talk“. 29. März 2003, Ta-

te Modern, London. In: http://www.tate.org.uk/context-comment/video/marina-abramovic-

live-culture-talk (07.12.2017). 

63 Siehe S. 99ff.

64 Vgl. Ono, zit. nach Schneede, 2002: 28.

65 „[D]aß an den Öffnungen des Körpers die Öffentlichkeit beginnt, manifestiert sich vor allem

dort, wo diese zum Gegenstand von Regulierung werden“ (Weingart, Brigitte (2002): Anste-

ckendeWörter. Repräsentationen von AIDS. Frankfurt amMain, 119). Gerade am kranken und

verletzten Körper wird die Grenzziehung zwischen dem Selbst und dem Anderen besonders

sichtbar.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.tate.org.uk/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.tate.org.uk/


222 Ästhetik der Autonomie

Grundkonstante menschlicher Existenz so deutlich wie am Körper, der immer von

der physischen Existenz und Anteilnahme seiner Umwelt abhängt. So macht die

Performance-Kunst, indem sie den individuellen Körper gerade in Abhängigkeit

vom Publikum zum zentralen Ausdrucksmittel erhebt, das „Faktum menschlicher

Pluralität“ sichtbar, das sich sowohl als „Gleichheit“ als auch als „Verschiedenheit“

manifestiert66. An den Körpern der KünstlerInnen zeigen sich den Teilnehmen-

den persönliche Verletzbarkeit und Bedürftigkeit ebenso wieWiderständigkeit und

Selbstmächtigkeit. Gleichzeitig eröffnet der Körper eine Ebene gemeinsamer phy-

siologischer Erfahrung, die die ganze Bandbreite menschlichen Erlebens mitfühl-

bar zu Bewusstsein bringt67. Der Körper kann als jenes verbindende Moment be-

griffen werden, zu dem jeder Mensch eine Beziehung hat, da er gerade als Konne-

xion individueller und überindividueller Erfahrung auf einer sinneübergreifenden

Ebene fungiert und es den Menschen gestattet, leiblich-affektiv zu kommunizie-

ren und Gefühle miteinander zu teilen. Jeder Mensch hat einen Körper und je-

der Mensch weiß, was es heißt, Schmerzen zu erleiden, Lust zu empfinden sowie

zu bluten, zu schwitzen oder zu weinen. Und da Menschen über eine angeborene

Ausdrucksresonanz verfügen, die den Körper des Selbst mit den Körpern anderer

verknüpft, ist es möglich, sich in Letztere hineinzuversetzen und ihre Perspektive

zu erfassen68. So werden Erschöpfung, Mangel und Imperfektion, beispielsweise

66 Vgl. Arendt, 2002: 213. „Ohne Gleichheit gäbe es keine Verständigung unter Lebenden [...].

Ohne Verschiedenheit, das absolute Unterschiedlichsein jeder Person von jeder anderen, die

ist, war oder sein wird, bedürfte es weder der Sprache noch des Handelns für eine Verstän-

digung [...]“ (Arendt, 2002: 213). Auch Nancy geht davon aus, dass der Körper ausschließlich

im Kontext desMit-Seins als singuläre Pluralität erfahrbar und als solcher nur, um esmit den

Worten Balibars zu sagen, als „Gleichfreiheit“ denkbar ist (vgl. Nancy, 2014: 23, 38f., 51, 64,

99f., 107 u. 116f.).

67 Vgl. O’Reilly, 2012: 189f. u. Meyer, 2008: 88f. Er kann „[a]ls unmittelbare Präsenz [...] der im-

materiellen Natur einer in steigendem Maße bildergesättigten Welt entgegenwirken, kann

eine Schockreaktion beim Publikum provozieren oder Mitgefühl wecken“ (O’Reilly, 2012: 46).

68 Vgl. Fuchs, Thomas (2008): Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Es-

says. Kusterdingen, 22ff. Mimetische und empathische Intersubjektivität ist bereits in der

menschlichen Neurobiologie angelegt, in der mittels Spiegelneuronen die Wahrnehmung

anderer als intentionale Akteure fundiert ist. Das menschliche leibliche Resonanzsystem

stellt also eine primäre Zwischenleiblichkeit her. DasMoment der Spiegelung ermöglicht ei-

ne affektive Resonanz und ist eine Grundlage von Empathie (vgl. Fuchs, 2008: 22ff.). Grund-

sätzlich können Spiegelprozesse aber nicht nur Empathie, sondern auch Abwehr- und Ab-

grenzungsreaktionen auslösen, die als Schutz vor Reizüberflutungen dienen. Auch wenn es,

mit Porschke gesprochen, zu Abwehrreaktionen im Falle der Aktionen Panes oder auch Paw-

lenskis durchaus kommen mag ist, da hier das Publikum eine Beobachtungsposition ein-

nimmt und demnach die Intensität der Spiegelung vermindert ist, eine radikale Abwehrre-

aktion, die Empathie zum Schutz der persönlichen Integrität strikt ausschließt, anders als

bei einem Beobachtungsprozess mit gleichzeitiger Imitation unwahrscheinlich. Hier ist die

Differenzierung zwischen dem Selbst und dem Anderen insofern möglich, als dass das aus-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 223

in der Arbeit Santiago Caos69, ebenso nachfühlbar wie Angst, Scham oder Wider-

ständigkeit, unter anderem in den Arbeiten Galindos70.

Indem die Performance-KünstlerInnen ihre eigenen Körper zu Katalysatoren

unmittelbarer emotionaler Reaktionen machen, setzen sie sich als Individuen rea-

len Gefahren und Risiken aus, die reale Auswirkungen auf das seelische und leib-

liche Wohl aller Beteiligten haben – wie unter anderem bei Abramovićs Rhythm 071

deutlich wurde. Insbesondere jene KünstlerInnen, die mit Autodestruktion arbei-

ten, machen sich zunutze, dass „[m]an [...] den anderen förmlich am eigenen Leib

[spürt]“72. Dabei erzeugen sie, wie beispielsweise Gina Pane in Le lait chaud73, über

radikale gewaltsame Eingriffe in den eigenen Körper oft heftige, aufrüttelnde Re-

aktionen beim Publikum. So erweist sich letztlich auch der Schmerz als Schwel-

lenphänomen74, der das spezifische Potenzial des Körpers in der Performance-

Kunst sichtbar macht. Performance-Kunst macht den Körper als eine Schwelle von

Mensch zu Mensch erfahrbar, als Vermittlungsinstanz, die zumindest auf basaler

Ebene jedem Menschen zugänglich ist, und gestaltet so grundlegende menschli-

che Emotionen wie Schmerz, Lust, Furcht oder Hoffnung körperlich nach- und

mitfühlbar.

Der Körper ist hier unmittelbar Kommunikation, die ganz ohne distinkte Spra-

che auskommt und so eine Verständlichkeit über kulturelle,milieu-spezifische und

sprachliche Grenzen hinweg garantiert. Der Körper in der Performance-Kunst er-

möglicht ein Erleben mit allen Sinnen, das zu Irritationen führen kann, da es

eben die TeilnehmerInnen nicht auf einer rationalen Ebene adressiert, sondern

sie zunächst und unmittelbar auf emotionaler und physischer, auf der „subseman-

tischen“ Ebene fordert. Anstatt verbal an die Rationalität der Beteiligten zu appel-

lieren und auf Verstandesebene einen Interpretationsvorschlag zu unterbreiten,

provoziert sie gerade über den Einsatz des realen Körpers häufig irritierende und

gelöste Gefühl bei den BetrachterInnen als Gegenübertragung, als gespiegelte Fremdreprä-

sentation entlarvtwerden kannund klarwird: Es ist nicht der eigene Schmerz, der eine solche

Reaktion auslöst (vgl. Porschke, Hildburg (2010): Ein Spielmit Empathie undAbgrenzung. In:

Dammann, Gerhard/Meng, Thomas (Hrsg.): Spiegelprozesse in Psychotherapie und Kunst-

therapie. Göttingen, 168ff. u. 178ff.).

69 Siehe seine Performance Pes(o)soa de Carne e Osso, S. 89f.

70 Siehe ihre Performances Confesión, S. 85f., nadie atraviesa la región, S. 92f. und Piedra, S. 114f.

71 Siehe S. 101f.

72 Fuchs, 2008: 24. Auch wenn Fuchs sich nicht eigens zur Performance-Kunst äußert, kann sein

Verständnis der Zwischenleiblichkeit durchaus insbesondere auf autodestruktiv arbeitende

PerformerInnen übertragen werden.

73 Siehe S. 59.

74 „Die Grenze des Schmerzes stellt eine intensive Evidenz dar, wo sich, weit davon entfernt,

‚Objekt‘ zu werden, der Körper im Schmerz absolut als ‚Subjekt‘ exponiert“ (Nancy, 2014: 51).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


224 Ästhetik der Autonomie

schockierende Gefühle und entlässt die Teilnehmenden mit Stimmungen und Ah-

nungen, die es allenfalls später „nach“-denkend zu bearbeiten gilt75.

Durch den Einsatz realer Körper kann die Performance-Kunst Intersubjekti-

vität und Partizipativität gewährleisten, und so scheint es ihr mit der physischen

Präsenz und Interaktion aller Beteiligten wesentlich darum zu gehen, diese zu be-

rühren, ihnen etwas zu spüren zu geben76. Gerade die Intersubjektivität ist dabei,

folgt man der Argumentation Nancys, das wesentliche Moment in der Erfahrung

eines Körpers, denn man hat eben nicht einen Körper, sondern man ist sein Kör-

per77. Und das bedeutet, auf das Berühren und Spüren angewiesen zu sein, um

in Interaktion mit der Welt treten zu können. Nur über die Berührung – also das

Berühren und das Berührtwerden gleichermaßen –, nur durch das Spüren wird

75 In Anlehnung an Wolfram Hogrebe lässt sich die Spezifik der Performance-Kunst gerade

dadurch fassen, dass sie mithilfe des Körpers als Ausdrucksmittel einen Raum kreiert, ei-

ne Kommunikation schafft, die zunächst auf Ahnungen, Stimmungen und Gefühlen basiert,

die uns „subproposional tönen“ und eine wesentliche Stufe im „semantischen Kontinuum“

sind. Sie rekurriert auf ein „Sinnverstehen“, das Grundlage unserer „definitorischen Kompe-

tenz“ ist und so auf unsere vorwissenschaftliche, semantische Resonanzstruktur verweist.

Was die TeilnehmerInnen auf subsemantischer Ebene wahrnehmen, ahnen und spüren, be-

darf dann imWeiteren der hermeneutischenAuslegung (vgl. Hogrebe,Wolfram (2006): Echo

des Nichtwissens. Berlin, 28ff.). Die geteilte Erfahrung der sinnlichen Empfindung des Kör-

pers erlaubt es, dass „[d]urch die Mehrdimensionalität der sinnlichen Eindrücke und die Un-

mittelbarkeit des Ereignisses [...] die Betrachter nicht zuallererst in intellektueller Weise ge-

fordert [werden], sondern in weitaus stärkerem Maße ‚hineingezogen‘ [werden] in das Ge-

schehen“ (Meyer, 2008: 90), sodass die Performance-Kunst eine ansteckende Wirkung ent-

faltet (vgl. Meyer, 2008: 85ff.).

76 Bereits Foucault maß der Berührung einen hohen Stellenwert zu, da seines Erachtens der

Körper das Einzige ist, worüberman sich, vermittelt durch dieHände des Liebenden, bewusst

sein kann. Allerdings blendet er die Möglichkeit aus, dass auch Verletzung und Gewalt ein

Bewusstsein vomnicht fragmentierten Körper ermöglichen (vgl. Foucault, Michel (2014): Die

Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge. Berlin, 34ff.).

77 „Wir neigen oftmals dazu, zu denken, daß der Körper eine Substanz ist [...]. Und ihm gegen-

über, oder woanders, in einer anderen Ordnung, gäbe es noch etwas anderes, zum Beispiel

Subjekt, was keine Substanz ist. Was ich zeigen möchte, ist, daß der Körper, wenn es so et-

was wie den Körper gibt, keine Substanz ist, sondern eben genau Subjekt“ (Nancy, 2014: 123).

„Der Körper ist das Sein der Existenz“ (Nancy, 2014: 20) und damit „Seele“, verstanden als „die

Differenz zu sich selbst, die den Körper ausmacht“ (Nancy, 2014: 128), als „Seele, die spürt,

daß sie Körper ist“ (Nancy, 2014: 137). „Die Körper sind das Existieren, der eigentliche Akt der

Ex-istenz, ‚das Sein‘“ (Nancy, 2014: 24), sie sind „das Exponiert-Sein des Seins“ (Nancy, 2014:

37). „Der Körper ist das Offene [und] [v]ielleicht gibt es niemals Öffnung ohne ein Anrühren

[une touche]“ (Nancy, 2014: 121f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 225

der Körper erfahrbar78. Der Körper in der Performance-Kunst zeigt und wird ge-

zeigt, er berührt und wird berührt, auf ihn wird, zumindest mittels des Blickes

des Betrachtenden, zugegriffen, und er greift auf den Betrachtenden zu – denn

auch Sehen ist Berührung, wie Abramović mit The Artist is present79 eindrucksvoll

gezeigt hat. Indem dies geschieht, eröffnet die Performance-Kunst die Möglich-

keit des Zu-sich-Gelangens, des Sich-Spürens und Sich-Berührens, das notwen-

dig über das Außen geschieht80. Der Körper ist folglich nur als Singularität, als

jemeiniger im Kontext vielfacher Differenz und Pluralität denkbar81, sodass die

Performance-Kunst gerade durch den Gebrauch des individuellen Körpers und in

seiner Zusammenführungmit anderen ebenso individuellen Körpern zur Anschau-

ung bringt, dass Kategorisierungen von Menschen aufgrund rassischer und ge-

schlechtlicher Merkmale nicht haltbar und demnach zu verwerfen sind. Hier gibt

es keinen „Volkskörper“, keine „Masse“, sondern nur den individuellen Körper als

Zwischenraum zu anderen Körpern – die Performance-Kunst macht gerade „Ich“

und „Du“ als ein „Mit“ erlebbar82.

Als privater Körper ist der Körper in der Performance-Kunst, mit Butler ge-

sprochen, immer auch ein politischer Körper83. Für die Performance ist der Kör-

per in seiner ganzheitlichen Dimension nicht nur Kommunikation, sondern sie

zeigt durch den Körper als Gegenstand der Einschreibungs-,Disziplinierungs- und

78 Vgl. Nancy, 2014: 34, 47, 91 u. 117. Der Körper ist in seiner Artikulation des Raums Ego, er

ist Stätte und insofern ist Ego „die konstitutive Ek-topie der absoluten, jedes Mal absoluten

Topik des ‚ego‘“ (Nancy, 2014: 30), denn „umzu spüren,mußman sich als spürend empfinden“

(Nancy, 2014: 137).

79 Siehe S. 86ff.

80 Der Körper befindet sich immer an der Grenze, denn die Grenze ist der Deutungsraum des

Körpers, der „Existenzstätte“. Er ist der Zwischenraum, dem die Grenzfunktion zwischen In-

nen und Außen zukommt, der selbst Raum schafft und bei dem es immer zugleich um Ein-

schreibung und Entschreibung geht. Insofern ist die Erfahrung des Körpers die Erfahrung

eines Schwellenphänomens, und nur über die Erfahrung des Sich-Spürens und des An-sich-

selbst-Rührens ist dem Körper überhaupt beizukommen (vgl. Nancy, 2014: 27, 73, 83, 97ff.,

103, 110 u. 141ff.), denn „der Körper [ist] ‚das Spürende‘ [...] Der Körper spürt und wird ge-

spürt“ (Nancy, 2014: 130).

81 „Es gibt Körper nur als einen diesen hier – und man muss unverzüglich hinzufügen: oder

‚einen‘ diesen hier. Die Bestimmung im Singular ist essentiell für den Körper. Man kann ei-

nen Körper nicht als spürend und als Beziehung definieren, wennman ihn nicht gleichzeitig

durch das Undefinierbare der Tatsache, jedesMal nur ein einzelner Körper zu sein, definiert“

(Nancy, 2014: 131).

82 In Anlehnung an Nancy wird die Erfahrung der Außergewöhnlichkeit eines Körpers hier als

das Gemeinsamste und jedem als solchem gemeinsam, als das ersetzbare Unersetzbare er-

fahren, sodass die Berührung zur téchné der Performance-Kunst wird, in der die Disparatheit

und Kontiguität des „Mit-Seins“, die auch Ethos und Praxis miteinschließt, erfahrbar wird

(vgl. Nancy, 2014: 47, 89ff., 141. u. Nancy, Jean-Luc (2012): singulär plural sein. Zürich, 64f.,

103, 111, 147).

83 Vgl. Butler, 1991: 190f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


226 Ästhetik der Autonomie

Unterwerfungspraktiken auch soziokulturelle Normen auf84. Sie setzt den Kör-

per in seiner besonderen leiblichen Qualität als Ort des Widerstands gegen sei-

ne Verfügbarkeit, gegen seine Zurichtung durch die „Bio-Politik“85 ein, die ihn

einem Normalisierungszwang unterwirft und ihn zum „Epiphänomen von Dis-

kursen“ macht86. Die Imprägnierung des Körpers mit verschiedenen Zuschreibun-

gen und Normen sowie die daran geknüpften Wertigkeiten und daran gekoppel-

ten Ausschlüsse lassen, wie VALIE EXPORT betont, die Auseinandersetzung mit

dem Körper gleichzeitig immer als eine Auseinandersetzung mit der Gesellschaft

erscheinen, da die Zeichen- und Mitteilungsfunktion des Körpers eben nicht nur

individuell, sondern auch sozial kodiert ist87, sodass die Performance-Kunst, gera-

de indem sie den privaten Körper zur Veranschaulichung soziokultureller Normen

84 Mit Foucault kann der menschliche Körper als Einschreibefläche sozialer und historischer

Diskurse begriffen werden und ist eben nicht naturgegeben und unveränderbar, sondern

weist einen kontingenten Charakter auf, der immer bereits der Disziplin unterworfen wird.

Die Politik der Zwänge und die Machtmaschinerie der Disziplinen manipuliert, kalkuliert

und durchdringt den „gelehrigen Körper“ (vgl. Foucault, 1977: 175f. u. 196f.). Die Grenze zwi-

schen Selbstbestimmung und Verinnerlichung soziokultureller Normen ist also fragil (vgl.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am Collège de Fran-

ce, 2. Dezember 1970. München, 7).

85 Foucault machte den Begriff »Bio-Macht« in der Debatte um jene Zwangspraktiken stark, die

seitens des Staates zur Kontrolle, Disziplinierung, Reglementierung und Normierung des In-

dividuums eingesetzt und zugleich verschleiert werden. Seines Erachtens entwickelten sich,

vor dem Hintergrund christlicher Zwangspraktiken, im Zuge politischer Interessen seit dem

18. Jahrhundert Regierungspraktiken, die, umdas Leben jedes Einzelnen zu „bewirtschaften“,

Techniken zur Unterwerfung der Körper und Kontrolle der Bevölkerung nutzen, um die öko-

nomische Verwertbarkeit des Körpers sowie die Steigerung der Leistungsfähigkeit im kapi-

talistischen System zu gewährleisten, und die das Leben jedes Einzelnen vollständig durch-

dringen (vgl. Foucault, Michel (1983): DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit. Erster

Band. Frankfurt am Main, 132ff.). In der Bio-Politik geht es also um die „Integration in wirk-

same und ökonomische Kontrollsysteme“ (Foucault, 1983: 135) sowie darum, den gesamten

Raum der Existenz in einem „Bereich von Wert und Nutzen“ (Foucault, 1983: 139) zu organi-

sieren. Im direkten Rekurs auf Foucaults Konzept der Bio-Politik wenden sich beispielsweise

Agamben und Butler jenen staatlichen Zurichtungs- und Kontrolltechniken zu, um zu zei-

gen, wie gerade über den Ausschluss und die Rechtsberaubung bestimmter Gruppen Ein-

schlüsse und Rechte des Bürgers gewährleistet werden. Agamben verwendet hierzu die Fi-

gur des »nackten Lebens« (vgl. Agamben, 2002: 186ff.), während Butler die Kategorie der

»Betrauerbarkeit« (vgl. Butler, Judith (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie

der Versammlung. Berlin, 252ff.) in die Debatte einführt. Auch im Kontext dezidierter Neoli-

beralismuskritik spielt die Foucaultʼsche Konzeption der Bio-Politik bis heute eine entschei-

dende Rolle, wie beispielsweise bei Balibar (vgl. Balibar, 2012: 51ff. u. 168ff.) sowie bei Hardt

undNegri (vgl. Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neueWeltordnung. Frank-

furt/New York, 37ff.) zu lesen ist.

86 Vgl. Bonnet, 2002: 8ff.

87 Vgl. VALIE EXPORT, 1977: 320.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 227

nutzt, auch den vermeintlich natürlichen Umgangmit demKörper als gesellschaft-

lich und politisch geprägt entlarvt.

Da sich die Leiblichkeit in der Performance-Kunst als durch patriarchale und

hegemoniale Dichotomisierungen bestimmt erweist, wird in der künstlerischen

Auseinandersetzung mit den Zwangspraktiken, die auf den Körper und folglich

auf das Subjekt einwirken, insbesondere die Kategorie Geschlecht als „intelligibler

Modus“, einen Körper in der Welt zu leben88, von der Performance-Kunst kritisch

reflektiert, sodass gerade Genderthematiken in den Performances, die von Frauen

betrieben werden, zum Exempel für denWiderstand gegen Ausschluss und Unter-

werfung aufgrund der Wertigkeit dichotomer Pole betrachtet werden können. Der

signifikante Anteil an Künstlerinnen, die sich das Genre der Performance-Kunst als

Mittel des Widerstands gegen kulturell legitimierte sexistische Marginalisierungs-

bestrebungen und für die Artikulation ihrer feministischen Forderungen erobert

haben, kann so auf die Unzulänglichkeit einer bestimmten Auffassung von Weib-

lichkeit zurückgeführt werden, die gemeinhinmit demKörper assoziiert wird, wo-

bei die Gleichsetzung vonWeiblichkeit und Körperlichkeit mit ihrer Unterordnung

unter die Gleichsetzung von Männlichkeit und Ratio einhergeht. Der reale weib-

liche Körper erscheint also in der von Frauen betriebenen Bodyart im doppelten

Sinne körperlich und ist an ein Menschenbild geknüpft, das der Frau bestimmte

Eigenschaften zuschreibt, um sie dadurch abzuwerten und als Objekt betrachten

zu können.Weiblichkeit und Körperlichkeit werden also in der Performance-Kunst

in einer Weise verknüpft und zur Anschauung gebracht, die es den Teilnehmenden

kaum möglich macht, die Anerkennung der so veranschaulichten Problemlage zu

verweigern.

Die Überhöhung des geistigen, rationalen, kultürlichen Prinzips gegenüber

dem körperlichen, emotionalen, natürlichen Prinzip und mithin die Überhöhung

der Männlichkeit über die Weiblichkeit ist ein altbekannter Topos der abendlän-

dischen Tradition89. Die mit der Dichotomisierung einhergehende Wertigkeit, die

bereits von Platons Diskrepanz zwischen dem minderwertigen Leib und der hö-

88 Butler, Judith (1991a): Variationen zum Thema Sex und Geschlecht. Beauvoir, Wittig, Fou-

cault. In: Nummer-Winkler, Gertud (Hrsg.): Weibliche Moral. Die Kontroverse um eine ge-

schlechterspezifische Ethik. Frankfurt am Main, 60. u. Butler, 2016: 55.

89 „Dabei wird gerade der weibliche Körper [...] in der (abendländischen) Tradition als ‚natür-

lich‘ imaginiert [...] und [fungiert] deshalb als privilegierte Matrix kultureller Zu- und Ein-

schreibungen [...]. Die Assoziation vonWeiblichkeit undNatur bedeutet [...], dass beide zum

Objekt der Unterwerfung und Austragungsort (wissenschaftlicher) Macht werden“ (Krüger-

Fürhoff, Irmela Marei (2005): Körper. In: von Braun, Christina/Stephan, Inge (Hrsg.): Gen-

der@Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorie. Köln/Weimar/Wien, 67).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


228 Ästhetik der Autonomie

herwertigen Seele90 sowie dem sinnlichen und dem vernünftigen Seelenteil91 be-

gründet wurde92, wird von Aristoteles explizit mit dem Vorzug des männlichen

Prinzips in seiner Abwertung des Oikos gegenüber der Polis, also der häuslich-

familiären gegenüber der öffentlich-politischen Sphäre, auf das Geschlechterver-

hältnis angewendet93 und ist bis heute Referenzpunkt misogyner Zuschreibungs-

praktiken94. Auch imChristentum führte die von Platon übernommene Leib-Seele-

90 Platon schreibt der Seele in Analogie zum Göttlichen die Herrschaft und Regentschaft über

den beherrschten und dienenden Körper zu. Die Seele ist dabei als das Vernünftige dem un-

vernünftigen Körper übergeordnet (vgl. Platon (1990): Phaidon. In: Werke in 8 Bänden. Grie-

chisch/Deutsch. Dritter Band. Herausgegeben von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darm-

stadt, 80a-80b).

91 Platon unterscheidet zwischen drei Seelenteilen. In der Hierarchie der Seelenteile steht der

denkende und vernünftige an oberster Stelle, der eifrige, als dem vernünftigen beistehende,

aber zum sinnlichen gezählte, an zweiter und der begehrende, lustgetriebene, sinnliche See-

lenteil an unterster Stelle (vgl. Platon, Politeia IV: 439du. 440e-441a u. Platon (1990): Timaios.

In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Siebter Band. Herausgegeben von Gunther Eig-

ler. Sonderausgabe. Darmstadt, 69a-70e). Im Phaidros nutzt Platon zur Veranschaulichung

der drei Seelenteile das Bild des Seelengespanns, indem dem vernünftigen Seelenteil die

Rolle des Führers, den beiden unvernünftigen, also dem eifrigen und gefügigen sowie dem

triebhaften und ungezähmten, die Rolle der Rosse zukommt (vgl. Platon (1990): Phaidros. In:

Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Fünfter Band. Herausgegeben von Gunther Eigler.

Sonderausgabe. Darmstadt, 246a-256d).

92 Während es durchaus Bestrebungen gibt, Platon als frühen Feministen zu lesen (siehe hierzu

beispielsweise den Sammelband Feminist Interpretations of Plato, der 1994 von Nancy Tuana

herausgegeben wurde), liefert Ursula Meyer konkrete Argumente gegen die vermeintlich

frauenfreundliche Gesinnung Platons und zur Kritik an einer feministischen Lesart der Poli-

teia (vgl. Meyer, Ursula I. (1999): Das Bild der Frau in der Philosophie. Aachen, 18ff.).

93 Grundlegend für die Polis ist der Oikos, der sich aus Frauen, Sklaven und Kindern zusam-

mensetzt, die vom Mann regiert werden (vgl. Aristoteles (1986): Politik. Übersetzt und her-

ausgegeben von Olof Gion. Ungekürzte Ausgabe nach dem Text der zweiten durchgesehe-

nen Auflage in der »Bibliothek der Alten« des Artemis Verlags, Zürich und München 1971.

Nördlingen, I 12: 1259a12). Zur Herrschaft über Frauen und Sklaven äußert sich Aristoteles

folgendermaßen: „Als erstes ist es notwendig, daß sich jeneWesen verbinden, die ohne ein-

ander nicht bestehen können, einerseits dasWeibliche und dasMännliche der Fortpflanzung

wegen [...], andererseits das naturgemäß Regierende und Regierte um der Lebenserhaltung

willen. [...] Aus diesen beiden Gemeinschaften entsteht zuerst das Haus [...]“ (Aristoteles,

Politik I 2: 1252a25-1252b25). Die Herrschaft des Geistes über den Körper und daraus abge-

leitet des Mannes über die Frau erklärt er so: „Das Lebewesen besteht primär aus Seele und

Leib, wovon das eine seiner Natur nach ein Herrschendes, das andere ein Beherrschtes ist“

(Aristoteles, Politik I 5: 1254b30-35b). „Desgleichen ist das Verhältnis des Männlichen zum

Weiblichen von Natur so, daß das eine besser, das andere geringer ist, und das eine regiert

und das andere regiert wird“ (Aristoteles, Politik I 5: 1254b10-15).

94 „Bestimmend für die europäische Sozialordnung ist bis ins 20. Jahrhundert die aristotelische

Konzeption geworden“, die über die defizitäre Natur der Frau ihre Unterordnung unter den

Mann und ihren Ausschluss aus der Polis begründet (vgl. Heinz,Marion (2002): Die Trennung

von oikos und polis: Aristoteles. In: Doyé, Sabine/Heinz, Marion/Kuster, Friederike (Hrsg.):

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 229

Dualität durch die Überhöhung der Geistigkeit zu einer Leibfeindlichkeit95, die,

auch aufgrund der christlich-theologischen Setzung des Körpers und mithin der

Weiblichkeit als Sünde, amalgamiert ist mit einer dezidierten Frauenfeindlich-

keit96. Der Leib-Seele-Dualismus erfuhr schließlich mit der kartesisch-dualisti-

schen Ontologie, die den Körper lediglich als „res extensa“ im Gegensatz zur „res

cogitans“ begreift97, einen Höhepunkt98 und blieb mit der Überführung desselben

Philosophische Geschlechtertheorien. Ausgewählte Texte von der Antike bis zur Gegenwart.

Stuttgart, 94; hier 94).

95 Vgl. Schnädelbach, Herbert (2000): Der Fluch des Christentums. Die sieben Geburtsfehler ei-

ner alt gewordenenWeltreligion. Eine kulturelle Bilanz nach zweitausend Jahren. In: Die Zeit

20/2000. <http://www.zeit.de/2000/20/200020.christentum_.xml> (07.12.2017). „Ein beson-

ders folgenreicher Geburtsfehler des Christentums ist der Import des Platonismus [...]. Das

Resultat war eine ontologische Aufspaltung der Wirklichkeit in Diesseits und Jenseits sowie

der Leib-Seele-Dualismus. [...] Der christliche Platonismus bedeutete nicht nur im Kosmos,

sondern auch im Menschen die normative Herabsetzung der Wirklichkeit, das heißt seiner

Leiblichkeit. Das Ergebnis ist die systematische Leibfeindlichkeit der christlichen Tradition,

wie sie sich besonders in der repressiven Sexualmoral der Kirchen forterbte“ (Schnädelbach,

2000).

96 Einen differenzierten Blick auf die komplexen Zusammenhänge zwischen Christentum, Se-

xualität, Körperfeindlichkeit und Frauenfeindlichkeit in ihrer diskursiven Entwicklung wirft

Peter Brown in seiner Analyse des Umgangs des frühen Christentums mit Körperlichkeit. So

zeigt er unter anderemander BibelexegeseAugustinus’, wie sich die Lesart dermenschlichen

Körperlichkeit im Kontext der Interpretation der paradiesischen Leiblichkeit in den theologi-

schen Überlegungen wandelte, die Unterordnung des Körpers und der Weiblichkeit jedoch

Bestand hatten (vgl. Brown, Peter (1991): Die Keuschheit der Engel. Sexuelle Entsagung, As-

kese und Körperlichkeit am Anfang des Christentums. München/Wien, 407ff.).

97 Siehe hierzu beispielsweise die folgende Äußerung Descartes über die Differenz des Kör-

pers und der Seele beziehungsweise des Ichs: „Zwar habe ich vielleicht (bald werde ich es

sagen können: gewiß) einen Körper, mit dem ich aufs innigste verbunden bin. Denn einer-

seits habe ich doch eine klare und deutliche Vorstellung meiner selbst, sofern ich lediglich

denkendes, nicht ausgedehntes Ding bin; andererseits habe ich eine deutliche Vorstellung

vom Körper, sofern er lediglich ausgedehntes, nicht denkendes Ding ist. Somit ist sicher, daß

ich [d.h. meine Seele, durch die ich bin, was ich bin] wirklich vom Körper [vollständig und

wahrhaft] verschieden bin und ohne ihn existieren kann“ (Descartes, René (1986): Mediatio-

nes de Prima Philosophia. Lateinisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Gerhart

Schmidt. Stuttgart, 189).

98 Annette Barkhaus und Anne Fleig verweisen auf die bis heute zumeist unzureichenden Be-

mühungen oder gar den Widerwillen, dem kartesischen Paradigma umfassende Theori-

en entgegenzusetzen, die den Körper jenseits seiner Verfügbarkeit begreifen. Weder die

Leib-Phänomenologie, die den Leib gerade als Verankerung in der Welt sieht (z.B. Merleau-

Ponty), noch die psychologischmotivierte Rede vomKörperbild oder von derMaterialität des

Körpers, die letztlich die totale Verfügungsgewalt über den Körper implizieren, vermögen

sich „Dimensionen der menschlichen Existenzweise zu nähern, die weder in der Rede vom

Körperding noch in der Körperkonstruktion aufgehen“ (vgl. Barkhaus, Annette/Fleig, Anne

(2002): Körperdimensionen oder die unmögliche Rede von Unverfügbarem. In: Barkhaus,

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeit.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.zeit.de/


230 Ästhetik der Autonomie

in den Kontext der Geschlechterthematik durch seine Interpreten an die Abwer-

tung des Weiblichen, des Körperlichen und des Natürlichen gebunden99. Auch He-

gels Merkmale des subjektiven und objektiven Geistes, die Unterscheidung zwi-

schen dem dionysischen und dem apollinischen Prinzip bei Nietzsche und die zwi-

schen Erde und Welt bei Heidegger können in dieser Tradition gelesen werden.

Dass in diesemKontext der Frau seit Aristoteles explizit die Sphäre des Hauses, des

Privaten, Ungeistigen und Fürsorglichen zugeschrieben wird, war und ist Anlass

feministischer Kritik seit ihren Anfängen, wie unter anderem bei Simone de Beau-

voir zu lesen ist, die eine dezidierte Kritik an der durch den Mann erzwungenen

Fixierung der Frau in der Immanenz und Reproduktivität zugunsten männlicher

Vormachtstellung und Selbstermächtigung in der Transzendenz formuliert100.

Die Abwertung des Körpers, insbesondere des weiblichen, ist dabei kein über-

wundenes Phänomen vergangener Zeiten, sondern bestimmt nach wie vor, wenn

auch in veränderter Form, den Umgang des Einzelnen mit seinem eigenen Körper

und dem anderer. So äußert sich beispielsweise der Wunsch, den eigenen Kör-

per zu beherrschen, heute wohl weniger in der Ausübung christlicher Askeseprak-

tiken als vielmehr in sportlicher oder schönheitschirurgischer Optimierungsleis-

tung. Der zeitgenössische Körperkult, die gesteigerte Aufmerksamkeit, die dem

Körper geschenkt wird, und seine scheinbare Wichtigkeit, können also nicht als

Aufwertung des realen Körpers gewertet werden, sondern erweisen sich im Ge-

genteil als implizite Ablehnung des Körpers, so er nicht dem Ideal entspricht. Wie

im standardisierten Tanz wird der individuelle Körper negiert und zumMittel, zur

Ware gemacht, die es zu optimieren und zu besitzen gilt. Dem Körper wird also

immer noch mit Skepsis und Ablehnung begegnet, gegenwärtig besonders da, wo

er als kranker oder von der Norm und dem Ideal abweichender Körper bestimmt

wird. So wird gerade angesichts der zunehmenden biomedizinischen Eingriffs-

möglichkeiten und der Etablierung der Lebenswissenschaften, die im Namen des

Fortschritts die Perspektiven der empirischenWissenschaften auf den Körper stär-

ken, der Körper zum ständigen Projekt in der Kreation der eigenen Identität und

mit großem Aufwand gefügig und beherrschbar gemacht101. Als Vehikel der indivi-

duellen Bestrebungen, zu einer bestimmten Schicht oder Gruppe dazuzugehören,

den eigenen Marktwert zu steigern, sowohl in Bezug auf die eigene Karriere als

auch auf die sexuelle Attraktivität, ist der Körper heute zum „Ort der Angst und

Unsicherheit“ geworden102.

Annette/Fleig, Anne (Hrsg.): Grenzverläufe. Der Körper als Schnittstelle. München, 15ff.; hier

20).

99 Vgl. Meyer (1999): 103f.

100 Vgl. Beauvoir, 1992: 25f.

101 Vgl. Barkhaus/Fleig, 2002: 9ff.

102 Vgl. Orbach, 2010: 176f. ZumKörper als Ort der Angst äußert sich auchNancywie folgt: „Glau-

ben wir nicht, damit abgeschlossen zu haben. Wir sprechen nicht mehr über Sünde, wir ha-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 231

Performance-KünstlerInnen rühren mit ihrer Körperlichkeit somit an grundle-

gende, die abendländische Geistesgeschichte durchziehende Dichotomisierungen,

die an das Konzept der Zweigeschlechtlichkeit und die daran geknüpften Wertig-

keiten gebunden sind sowie an ein der christlichen Geistestradition entspringen-

des kulturelles Tabu, das einer theologischen Signatur unterworfen ist und in der

der Körper bis heute generelle Abwertung – wenn nicht gar Feindlichkeit – er-

fährt103. Sie tun dies, indem sie der Spaltung und Hierarchisierung von Körper

und Geist einen Körperbegriff entgegensetzen, der dem „leiblichen Eigensinn“104

mindestens so viel Gewicht beimisst wie der nachträglichen Interpretation des Er-

lebten. Darüber hinaus überschreiten insbesondere Performance-Künstlerinnen,

um dieser Körper- und Frauenfeindlichkeit etwas entgegenzusetzen, das Tabu, den

eigenen weiblichen Körper selbstbewusst in der Öffentlichkeit einzusetzen und zur

Schau zu stellen, um mittels der Provokation von emotionaler Bezugsetzung geis-

tige Inhalte zu vermitteln und politische Forderungen zu artikulieren, häufig auch

durch Bruch des Tabus der Nacktheit.

Ihre Nacktheit105 zeigt dabei mehr als ihre Sexualität; sie zeigt, dass nackte

Frauen mehr sind als das Objekt männlicher Lust106. Denn indem sie ihren nack-

ten Körper darbieten, veranschaulichen sie, entgegen der ihnen gesellschaftlich zu-

geschriebenen Verletzlichkeit und Bedürftigkeit, gerade ihre Selbstsicherheit, ihre

Autarkie und Autonomie, die sie als repräsentativ für sie als Individuen ebenso

wie für die marginalisierte Gruppe, der sie angehören, darstellen. Mit ihrer Nackt-

heit unterlaufen sie den männlichen Blick auf die Frau als verwundbares Opfer

und Objekt sowie auf den Körper als Ort von Scham und Schuld und entlarven

diesen Blick als ein kulturell geprägtes Herrschaftsinstrument. Gerade indem vor

allem Künstlerinnen auf ihren nackten Körper zurückgreifen, machen sie den Kör-

per als das Private öffentlich und überwinden letztlich die patriarchalen Grenzen

zwischen Oikos und Polis, indem sie zeigen, dass das „als Öffentlichkeit definierte

ben erlöste Körper, Körper voller Gesundheit, Sport, Vergnügen. Aber wer sieht denn nicht,

daß das Desaster davon nur noch schlimmer wird: Der Körper ist immer weiter gefallen, tie-

fer, da sein Fall immer näher bevorsteht, immer beängstigender wird. ‚Der Körper‘ ist unsere

entblößte Angst“ (Nancy, 2014: 13).

103 Vgl. Agamben, 2010: 95ff. u. Nancy, 2014: 11ff., 62ff.

104 Vgl. Bonnet, 2002: 20.

105 „Der theologisch gestiftete Zusammenhang von Natur und Gnade, Nacktheit und Kleid hat

zur Folge, dass die Nacktheit in unserer Kultur kein Zustand, sondern ein Ereignis ist. [...]

Nacktheit erfahren wir also immer als Entblößung und Aufdeckung“ (Agamben, 2010: 111).

106 Folgtman der Argumentation Agambens greifen Performances – imGegensatz beispielswei-

se zur Nudistenbewegung, die gerade auf eine paradiesische, naive Nacktheit, die eben als

Gnadenkleid verstanden werdenmuss, rekurriert – auf eine kulturelle Kodierung von Körper

undNacktheit zurück. Sie können aber, ebensowie der Striptease, da ihre zur Schau gestellte

Nacktheit immer nur das Ereignis des Gnadenentzugs ist, den Betrachter niemals befriedi-

gen (vgl. Agamben, 2010: 111f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


232 Ästhetik der Autonomie

Politische wesentlich vom Privaten abhängig“ ist, das also das Private und mithin

das Körperliche zur Definition des Politischen wesentlich dazugehört107.

Aber nicht nur am weiblichen nackten Körper werden die für die Performance-

Kunst typischen Ambivalenzen von Angst und Selbstbewusstsein, Schamund Stolz,

Subjekt und Objekt sowie Unterdrückung und Widerständigkeit sicht- und spür-

bar; auch der nackte männliche Körper verdeutlicht, so man sich beispielsweise die

Arbeiten Stuart Brisleys108 oder Pjotr Pawlenskis109 in Erinnerung ruft, eindring-

lich die Zerrissenheit des Subjekts durch die existenzgefährdenden strukturellen

Zwänge, denen es unterworfen ist. Die männliche, unidealisierte Nacktheit ist ge-

rade in der Darstellung des Abjekten beispielsweise bei denWiener Aktionisten das

grundlegende Mittel der Provokation. Während in der Nutzung des nackten Kör-

pers von Künstlerinnen immer auch wesentlich feministische Forderungen anklin-

gen, greifen Künstler häufiger auf ihren nackten Körper zurück, um etwa die Un-

terwerfung des Individuums unter ein herrschendes System kapitalistischer Aus-

beutung oder genereller staatlicher und gesellschaftlicher Normierung des Einzel-

nen zu kritisieren, wobei auch sie zum Teil explizit auf die heterosexistischeMatrix

Bezug nehmen, die nur bestimmte Formen der Männlichkeit als gesellschaftlich

akzeptabel ausweist, wie beispielsweise Günter Brus in seiner Zerreißprobe110 ver-

deutlicht. Die Performance-KünstlerInnen, so scheint es, zeigen also ihren Körper

als Widerständigen und dieser „[...] ‚widerständige Körper‘ [...] zeichnet sich in

Formen des Aufbegehrens ab, in der Selbstermächtigung über den eigenen Körper

– insbesondere über die gesellschaftlichen Prägungen und Disziplinierungen des

Körpers“111. Dabei scheint die provokante Wirkung der Nacktheit beim männlichen

Körper im Sichtbarmachen der Verletzlichkeit, beim weiblichen Körper im Sichtbarmachen

der Widerständigkeit zu bestehen, sodass letztlich sowohl Künstlerinnen als auch

Künstler, indem sie ihren nackten Körper nutzen, das patriarchale Systemmit sei-

nen geschlechtlichen Zuschreibungspraktiken und Idealbildern infrage stellen.

Das Wesentliche der Körperlichkeit in der Performance-Kunst scheint darin zu

liegen, jene kulturelle Dichotomisierungspraxis und die daran geknüpften Herr-

schaftsinteressen zu unterlaufen, die den Körper ebenso wie die Emotionalität

107 Vgl. Butler, 2016: 264f. Anders als beispielsweise in der Polis kann die Performance-Kunst, da

sie gerade den Körper nutzt und so nicht an eine einzelne Sprache gebunden ist, über Ver-

ständigungsgrenzen hinweg wirksam sein. Sie kann in Anlehnung an Butlers Auseinander-

setzung mit der Arendtʼschen Unterordnung des Privaten und also auch des Körperlichen,

des Weiblichen und des Reproduktiven als Sprache des politischen Raums betrachtet wer-

den, indem auch Abhängigkeit und Verwundbarkeit im Bereich des Handelns als sichtbare

Bestandteile legitim werden (vgl. Butler, 2016: 261ff.).

108 SieheMoments of Decision and Indecision, S. 61.

109 Siehe S. 91f.

110 Siehe S. 55f.

111 Brennacher, 2016: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 233

und die Weiblichkeit als minderwertig definieren – und gerade deshalb kann auch

der weibliche Körper als solcher als Paradigma der Performance-Kunst betrachtet

werden. Indem die Performance-Kunst unsere Seh- und Denkgewohnheiten sowie

unsere Wahrnehmungsmuster permanent mit Widersprüchlichkeiten und Unein-

deutigkeiten konfrontiert, zwingt sie die Teilnehmenden letztlich dazu, für sicher

geglaubte Wertigkeiten und Gewissheiten infrage zu stellen.

Sie tut dies, indem sie zum einen den Körper aus seiner Privatheit in die Öf-

fentlichkeit bringt und zur Artikulation politischer Forderungen macht sowie ihn

als unidealisierten, realen Körper mit unserer Angst vor Imperfektion und Macht-

verlust konfrontiert, um ihn so seiner Scham- und Schuldbesetzung zu berauben.

Zum anderen, indem sie ihn als Schnittstelle zwischen Individuum und Welt, als

Signifikant und Signifikat, als „Schwelle“ zum Moment einer dialogischen Begeg-

nung zwischen allen Beteiligten macht und damit die Unterordnung der Emotio-

nalität unter die Rationalität verneint. Gerade im Zusammenspiel von Körper und

Geist ermöglicht die Performance-Kunst dabei, die Diskurse, die am und über den

Körper geführt werden, nicht nur sichtbar und damit kritisierbar, sondern auch

unterminierbar zu machen. Die Frage nach dem Körper ist dabei unabdingbar

verknüpft mit der Frage nach den Grenzen des Legitimen, sodass der Einsatz des

Körpers diese immer auch auszudehnen versucht und insbesondere die Nacktheit

in der Performance als zentrales Element des politischen Widerstands betrachtet

werden kann.

So treten letztlich die Performance-KünstlerInnenmit ihren Körpern gegen die

verschiedenen Formen der Körperfeindlichkeit an, ob sie nun sexistisch, ökono-

misch oder religiös bedingt sind, und machen den Körper zum Ort der Lebendig-

keit, des Ich-Seins, welcher Grenzverläufe in sich selbst thematisiert und sich ei-

nem verfügenden Zugriff entzieht112. Er wird zu weit mehr als zu einem beherrsch-

baren Material und zu einem Produkt hegemonialer Diskurse. Die Performance-

Kunst rückt gerade dieWechselwirkungen seiner Dreiwertigkeit ins Blickfeld: Kör-

per, Seele und Geist sind nicht voneinander zu trennen oder zu hierarchisieren,

sondern bilden eine psycho-physische Einheit. Diese Aufwertung der realen Kör-

perlichkeit, verstanden als singulär plurales In-der-Welt-sein, möchte ich hier als

grundsätzlichen Widerstand gegen die Entfremdung vom Körper, sowohl vom ei-

genen als auch von dem des „Anderen“, begreifen.

Da der Körper in der Performance-Kunst nur im Zusammenspiel mit anderen

Körpern wirksamwerden kann, ist er das der Performance-Kunst zugrunde liegen-

de Schwellenphänomen, das die Grenzen zwischen dem Selbst und dem Anderen

aufzuheben vermag. Er ist zugleich das Differenzierende und Zusammenführen-

de und ermöglicht Existenzerfahrungen, indem er alle Beteiligten mit dem echten

Leben und mit den realen, direkten sowie sicht- und spürbaren Auswirkungen des

112 Vgl. Barkhaus/Fleig, 2002: 20ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


234 Ästhetik der Autonomie

eigenen Handelns in extremen Situationen konfrontiert. Gerade die stets neu zu

verhandelnde Nähe und Distanz, sowohl zu sich selbst als auch zu seinem Gegen-

über, lässt Verletzlichkeit ebenso grundlegend erscheinen wie Ambivalenzen, bei-

spielsweise von Macht und Ohnmacht, Bewegung und Stillstand, Subjekt und Ob-

jekt oder von Freiheit und Abhängigkeit sowie Genuss und Schmerz im Berühren

und Berührtwerden113, sodass die Performance-Kunst gerade dazu aufruft, diese

Ambivalenzen auszuhalten, sich ihnen zu stellen, sie gemeinsam „mit“ allen Betei-

ligten auszuloten und so der durch die reale Körperlichkeit ausgelösten Irritation

und Angst standzuhalten.

3.3 Leben und Tod: Die Provokation als Stoß ins Selbst

Wie indenvorangegangenenAusführungengezeigt wurde,brechendiePerformance-

KünstlerInnenmit dem theatralen Als-ob, ummittels ihrer realen Körper außerge-

wöhnliche und extreme Situationen zu kreieren, die alle Beteiligten physisch mit

einbeziehen und „berühren“. So erzeugen sie Realitäten, in denen das „nackte Le-

ben“, das bedrängte Andere in schonungsloser Weise für alle Beteiligten erlebbar

wird und eine illusionistische Verklärung unmöglich erscheint. Performance-

KünstlerInnen loten und sprechen das aus, was die „Man-Welt“ zu verschleiern

versucht, und macht das Ausgeschlossene, das Verworfene, das Prekäre als

grundlegenden Teil des Eingeschlossenen sicht- und diskursivierbar. Was ihre

Aktionen dabei so schockierend erscheinen lässt, ist die radikale Provokation, ist

die Grenzverletzung, derer sich die KünstlerInnen bedienen, um in Kontakt mit

den RezipientInnen zu treten, um ihre Aufmerksamkeit förmlich zu „erzwingen“.

Bereits die FuturistInnen und DadaistInnen nutzten die Provokation als Mittel,

um ihr Publikum zu aktivieren, die Trennung zwischen Zuschauerraum und

Bühne zu überwinden, und lösten mit ihren Aktionen häufig heftige Reaktionen

und Aggressionen aus. Seither ist die Performance-Kunst ohne die Provokation als

zentrale Technik der Publikumsaktivierung undenkbar114 und muss als Aktions-

form begriffen werden, die in die Wirklichkeit einzugreifen versucht, um „gegen

die Regulierungen, Tabuisierungen und Normierungen der Macht zu wirken“

und Neues entstehen zu lassen, das gerade in der Erkämpfung und Etablierung

individueller Freiheit besteht115.

113 Vgl. Nancy, 2014: 39f.

114 „Provocation is a constant characteristic of performance art, a volatile form that artists use to

respond to change“ (Carlos, 2004: 13).

115 Wunderlich, Sonja (2018): Der Körper alsWerkzeug der Selbstermächtigung. DerWiener Ak-

tionismus als radikalste Form der Aktionskunst der 1960er-Jahre. In: Beitin, Andreas/Gillen,

Eckhart J. (Hrsg.): Flashes of the Future.DieKunst der 68er oder dieMacht derOhnmächtigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 235

Auch wenn die KünstlerInnen, um zu provozieren, verschiedene Themen auf-

greifen, da das, was als provokativ empfunden wird, von der Zeit und der Kultur

abhängt, in der die Arbeiten ihre Wirkung entfalten sollen, zeichnet die Grenzver-

letzung bzw. Grenzüberschreitung als primäres Mittel der Provokation die Heran-

gehensweise aller KünstlerInnen aus. Deviantes Verhalten und explizite Tabubrü-

che haben sich in der Geschichte der Performance-Kunst als probate Mittel erwie-

sen, um wirksam kulturelle, soziale und politische Normierungen und individuelle

Freiheitsbeschneidungen infrage zu stellen sowie die TeilnehmerInnen (und zum

Teil auch die Öffentlichkeit und die Staatsgewalt) zu aktivieren und zu einer echten

und unmittelbaren Partizipation zu motivieren116. Da nämlich die in Performances

vollzogenen Tabubrüche als Verletzung individueller, zwischenmenschlicher und

kultureller Grenzen erlebbar werden, vermag die Performance-Kunst das Selbst-

und Weltbild aller Beteiligten herauszufordern und ihren RezipientInnen unmit-

telbare Reaktionen als Antworten auf die Infragestellung der eigenen Seinsweise

zu entlocken.

So wird die Provokation zu einem gefährlichen, aber grundlegenden Wirkme-

chanismus der Performance-Kunst, bei der die KünstlerInnen Risiken eingehen,

die aus der Unvorhersehbarkeit der Reaktion auf ihren künstlerischen Protest re-

sultieren,während die Gefahr für die TeilnehmerInnen insbesondere darin besteht,

dass durch die grenzverletzenden Provokationen ihre persönliche Integrität und

das System, in dem sie leben, in Zweifel gezogen werden. Für die KünstlerInnen

einer Performance und gleichsam für die TeilnehmerInnen liegt folglich in der pro-

vokativen Grenzverletzung, im Tabubruch, ein unkalkulierbares Risiko begründet,

das die KünstlerInnen jedoch bewusst eingehen, um „der Gesellschaft den Spie-

gel der Wirklichkeit vorzuhalten und die normierenden Mechanismen der Macht

sichtbar zumachen“117. Umwirksam zu provozieren, greifen sie also jene Tabus an,

deren Missachtung im jeweiligen zeitlichen und kulturellen Kontext voraussicht-

lich als besonders „schmerzhaft“ empfunden wird.

So war beispielsweise die Aktion der Künstlerinnen der Gruppe Vojna118 gerade

deshalb so provokant, weil sie für ihren politischen Protest gegen die Restriktionen

des gegenwärtigen Russlands nicht nur das Homosexualitätstabu, sondern auch

die Autorität der Staatsgewalt unterlief. Die Arbeit von Coco Fusco und Guillermo

Gómez-Peña119 rührte an die geforderte politische Korrektheit sowie an die klare

Unterscheidbarkeit zwischen den „zivilisierten“ Betrachtern und den betrachteten

Bonn, 306f.; hier 306. WasWunderlich hier konkret für denWiener Aktionismus konstatiert,

kann generell für die Performance-Kunst als geltend begriffen werden.

116 Wunderlich, 2018: 305f.

117 Wunderlich, 2018: 306.

118 Siehe Lobzaj musora, S. 90f.

119 Siehe Two Undiscovered Amerindians Visit the West, S. 72ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


236 Ästhetik der Autonomie

„Wilden“; und Santiago Sierra120 überschritt eine eigentlich unumstößliche Gren-

ze, als er in der Nähe von Köln eine Synagoge mit Gas füllte. Joseph Beuys’121 Ak-

tion hingegen entfaltete ihre provokative Wirkung auf die BetrachterInnen gerade

deswegen, weil er in dadaistischer Manier kohärente und rational nachvollziehba-

re Handlungsabfolgen und Aussagen verweigerte und, indem er die Unterschei-

dung zwischen kindlichem und erwachsenem Handeln unmöglich machte, auch

die Überordnung des geistigen, rationalen und männlichen Prinzips als Diktum

westlicher Herrschaftsansprüche hinterfragte.

Neben diesen explizit politischen Grenzverletzungen greift Performance-Kunst

häufig auch die letztlich nicht minder politischen Schamgrenzen an, indem sie

Intimes in die Öffentlichkeit bringt oder Realitäten sichtbar macht, die mit den

herrschenden Normen und Werten nicht kompatibel sind. Die Wiener Aktionis-

ten122 attackieren beispielsweise mittels abjekter Aktionen die Grenzen bürgerli-

cher Sittlichkeitsvorstellungen, während Annie Sprinkles123 Arbeiten ebenso wie

die Masturbationsperformance von Elke Krystufek124 mit dem Tabu der selbstbe-

stimmten weiblichen Sexualität und Genitalität brechen. Tracy Emin125 zeigt hin-

gegen die Normalität und den ungenierten Umgang mit dem nackten weiblichen

Körper und Herma Auguste Wittstock126 führt uns selbstbewusst eine Körperlich-

keit jenseits der herrschenden Schönheitsideale vor Augen. Indem sie die Grenze

zwischen privaten Handlungen und öffentlich akzeptiertem Verhalten überschrei-

ten und nicht nur das Tabu der Nacktheit, wie es auch Vanessa Beecrofts „Girls“127

und Tanja Ostojić128 verletzen, sondern auch das wohl noch schwerer wiegende

Tabu der öffentlichen Zurschaustellung von echter, gelebter Lust und Sexualität

– insbesondere der weiblichen – überschreiten, können auch diese vermeintlich

harmlosen Performances als klare Grenzverletzungen gedeutet werden.

In destruktiven Performances steht hingegen in erster Linie die physische In-

tegrität der KünstlerInnen zur Disposition, sodass diese Performances eine fun-

damentale, auch juristische Grenze überschreiten. So treten beispielsweise in den

Versuchsanordnungen von Yoko Ono129 und Marina Abramović130, in denen es zu

120 Siehe 245 m3, S. 83f.

121 Siehe kukei, akopee-Nein!, braunkreuz, fettecken, modellfettecken, S. 50ff.

122 Siehe hierzu die Aktion Zerreißprobe von Günter Brus oder die Veranstaltung der Wiener Ak-

tionisten Kunst und Revolution, S. 55ff.

123 Siehe Post-Post Porn Modernist: Still in Search of the Ultimate Sexual Experience, S. 112f.

124 Siehe Satisfaction, S. 113f.

125 Siehe Exorcism of the last painting I ever made, S. 75ff.

126 Siehe Sweet for my Sweet, S. 81f.

127 Siehe S. 109ff.

128 Siehe Personal Space, S. 74f.

129 Siehe Cut Piece, S. 99ff.

130 Siehe Rhythm 0, S. 101f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 237

gewaltsamen Publikumsreaktionen kam, ebenso wie in dem gewaltsamen Über-

griff auf Carolee Schneemann131 und in jenen Arbeiten Santiago Sierras, in denen

er Menschen dafür bezahlt, bleibende, entstellende körperliche Eingriffe auszuhal-

ten132, aber auch in den Arbeiten von Ana Mendieta133, in denen sie die Resultate

gewaltsamer (sexueller) Übergriffe zeigt, die zerstörerischen Energien und Grenz-

verletzungen im Umgang mit anderen deutlich zu Tage und mithin das Bedürfnis,

Macht oder – in der Terminologie des späten Foucaults – Herrschaft über einen

anderen auszuüben.

In autodestruktiven Arbeiten, wie beispielsweise denen von Gina Pane134, Gün-

ter Brus135 und Pjotr Pawlenski136, aber in gewissem Sinne auch von Santiago Cao137

oder Francis Alÿs138, spiegelt sich in Analogie dazu das kulturelle Tabu der Verstüm-

melung und Qual des eigenen Körpers und damit letztlich, die Macht der Anderen

über das eigene Sein, die Verfügungsgewalt über den eigenen Körper, in die eige-

nen Hände zu nehmen. Darüber hinaus werden hier die von Politik, Gesellschaft

und Medien lancierten weiblichen Schönheitsideale ebenso unterlaufen139 wie die

neoliberale narzisstische Körperoptimierung, die den starken, vitalen und unver-

sehrten Mann als Sinnbild von Männlichkeit im Allgemeinen vermarktet.

Insbesondere beim Bruch des Tabus der Selbstverletzung spielt überdies si-

cherlich eine zentrale Rolle, dass sich die KünstlerInnen als Teil der intellektuellen,

131 SieheMeat Joy, S. 52ff.

132 Siehe beispielsweise die Arbeit 160 cm lange Linie, die auf 4 Leute tätowiert, S. 78.

133 Siehe beispielsweise ihre Performance Rape Scene, S. 103f.

134 Siehe Le lait chaud, S. 59 und Psyche, S. 107f.

135 Siehe Zerreißprobe, S. 55f.

136 Siehe beispielsweise Kadaver, S. 91f.

137 Siehe Pes(o)soa de Carne e Osso, S. 89f.

138 Siehe Paradox of Praxis 1 (Sometimes Making Something Leads to Nothing), S. 77.

139 Die wohl drastischste Antwort auf die Tyrannei des Schönheitswahns und auf die in den

1980er-Jahren sich entwickelnde Bio-Medien-Technologie und die Post-human-Debatte lie-

ferte die Künstlerin Orlan – allerdings unter Ausschluss des Publikums –, indem sie sich in

ihrer chirurgischen Performance The reincarnation of Saint Orlan den Einschreibungsprakti-

ken und der kulturellen Determiniertheit jener Körperbildung aus feministischer Perspekti-

ve zuwandte. Zwischen 1990 und 1993 unterzog sie sich in diesemWerkkomplex sieben plas-

tischen Operationen, um sich selbst nach der Vorlage einer computergenerierten Zusam-

menstellung von fünf als überdurchschnittlich schön geltenden Frauenbildern der Kunstge-

schichte (Venus, Diana, Europa, Psyche undMona Lisa) zu „optimieren“ und kreierte so ihren,

wie sie ihn nannte, „mutant body“. Die siebte Operation namens Omnipresence ließ sie 1993

live in 15 Kunstgalerien übertragen und zeigte dazu die fotografische Dokumentation der

postoperativen Stadien derModifikation ihres Körpers (vgl. Loreck, 2008: 10, Frieling, Rudolf

(2004a): Orlan. „La Réincarnation de Sainte Orlan“. In: <http://www.medienkunstnetz.de/-

werke/reincarnation/bilder/1/> u. Faber, Alyda (2002): Saint Orlan. Ritual as Violent Specta-

cle and Cultural Criticism. In: TDR: The Drama Review 46(1), 85f.). „Orlan’s impotence and

her self-assertion during her surgeries embody in an extreme way how cultural messages

are imprinted on our flesh – with possibly violent repercussions“ (Faber, 2002: 90).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.medien
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.medien


238 Ästhetik der Autonomie

bürgerlichen Mittelschicht diesen Körperidealen widersetzen, denn ausgemergel-

te und abgearbeitete männliche Körper werden ebenso wie verletzte und deswe-

gen „unattraktive“ weibliche Körper im Selbstbild der „Eliten“, zu denen wohl die

meisten TeilnehmerInnen von Performance-Kunst zählen, als Zeichen von Preka-

rität anderen gesellschaftlichen Schichten zugeschrieben. Überdies können gerade

Selbstverletzungsperformances von Künstlerinnen als ein Nachvollzug der immer

schon existenten Gewalt, als korrespondierende Antwort auf patriarchale Unter-

drückungsmethoden gedeutet werden und greifen so die vermeintliche Gleichbe-

rechtigung und Gleichbehandlung von Männern und Frauen offensiv an, die als

Errungenschaft westlicher Industrienationen und als Abgrenzungsmoment gegen-

über anderen Teilen der Welt beschworen werden.

Die Performance-Kunst verletzt also die Grenzen zwischen dem Ich und dem

Anderen, zwischen dem eigenen Körper und dem darauf gerichteten zerstöreri-

schenWillen, zwischen dem,was in der Öffentlichkeit akzeptiert ist, und dem,was

nur in der privaten Sphäre statthaben darf, indem sie gerade in außergewöhnlich

drastischer und häufig gewaltsamer Weise Aspekte des Lebens und des Leidens,

des Selbst und des Anderen an den Bruchkanten dichotomer Pole sichtbar macht,

mit denen sich gemeinhin niemand unmittelbar konfrontieren möchte. So macht

sie Konflikte bewusst, die sich als innerpsychische Konflikte im Einzelnen ebenso

wie als Konflikte zwischen den Beteiligten erweisen. Durch die provokative Grenz-

verletzung, durch den Tabubruch, führt sie dem Einzelnen seine eigenen kulturel-

len Verstrickungen und als „natürlich“ akzeptierten Unfreiheiten ebenso vor Augen

wie seine sozialisationsbedingten Grenzen im Denken über mögliche Alternati-

ven, sodass die rational und emotional internalisierten Schranken der „Man-Welt“

schmerzlich zutage treten. Performance-Kunst gefährdet also, gerade indem sie

einen Streit beginnt und bestreitet – durchaus im Sinne der in Kapitel 2 bespro-

chenen Ästhetiker –, das Selbstbild und das Weltbild der TeilnehmerInnen.

Indem die Performance-Kunst also das Liminale attackiert, das sich als ein

notwendiges Moment im Denken und der eigenen Positionsbestimmung erweist,

richtet sie immer auch die Forderung an die TeilnehmerInnen, zu entscheiden,

welche Grenzen sich für den Einzelnen tatsächlich als negativ, als Limitierung von

Freiheitsräumen erweisen und folglich überschritten werden sollten, und welche

als positives Moment der Selbstsetzung und des Schutzes vor Gewalt verteidigt

werden müssen. Sie stellt somit eine gesellschaftlich und politisch unerwünschte

und unübliche, da aufrührerische Frage und entzündet damit den besagten Streit,

denn die Entscheidung müssen die TeilnehmerInnen ohne Rückgriffmöglichkei-

ten auf eine autoritäre Instanz, selbstbestimmt und somit eigenverantwortlich ad

hoc treffen. Gerade im Changieren zwischen Ohnmacht und Herrschaft offenba-

ren sich Spannungen in den einzelnen TeilnehmerInnen und zwischen ihnen, die

sich an unterschiedlichen Aspekten der Performance simultan entzünden können,

und die dem Einzelnen eigene, bis dato mitunter unbekannte Grenzen aufzeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 239

Die Performance-Kunst setzt also alle Beteiligten unter Druck und bringt sie in

Zugzwang – insbesondere deswegen wird sie als derart provokativ erlebt.

So stellt sie im wahrsten Sinne des Wortes eine Herausforderung (lat. provo-

catio) an ihre TeilnehmerInnen dar, denn sie konfrontiert alle Beteiligten mit der

Erfahrung des Kontrollverlusts, der sich in dem Erlebnis der gewaltsamen Verlet-

zung individueller, aber auch zwischenmenschlicher und internalisierter gesell-

schaftlicher Grenzen offenbart. Es ist die Kontrolle über das eigene Empfinden,

über die eigene Position, über die Selbstbeherrschung, über die Situation, an de-

ren Entstehen und Bestehen man teil hat, über das eigene Weltbild und über die

Beherrschung der anderen, deren Existenz in Zweifel gezogen wird. In Anlehnung

an Nancy könnte man deshalb sagen: Die Performance-Kunst ist dort, „wo man

den Boden unter den Füßen verliert“140.

Dieser Kontrollverlust erscheint wohl am drastischsten in der fundamentalsten

Dichotomie, die die Performance-Kunst verhandelt: in der Opposition von Leben

und Tod. Insbesondere in ihrer Auseinandersetzung mit destruktiver und auto-

destruktiver Gewalt und Verletzung, die beinahe in allen Performances zumindest

implizit anklingt, zeigen die KünstlerInnen, indem sie den lebenden, realen Körper

als Garant einer echten Erfahrung nutzen, die Fragilität der Grenze zwischen Leben

und Tod undmachen dabei, wie Mona Hatoum141 und Tomáš Ruller142 eindrücklich

zeigen, auch vor der expliziten Darstellung von Mord und Selbstmord nicht halt –

beides essenzielle Tabus zumindest der christlich-jüdischen Geistestradition. Die

Erfahrung des Sterbens und des Todes ist wohl die eindringlichste Erfahrung, die

die Performance-Kunst anbietet, und gleichsam ihre massivste Provokation und

Grenzverletzung. Denn Krankheit und Tod werden zumindest in der westlichen

Moderne in dafür eigens erschaffene und von der Gesellschaft abgespaltene Orte

ausgelagert und mit einem Tabu belegt. Und auch wenn sich gegenwärtig eine zu-

nehmende Enttabuisierung des toten Körpers in der Postmoderne abzuzeichnen

scheint143, ist, so die These, zumindest der reale oder der eigene Tod nach wie vor

eine nicht hinnehmbare Vorstellung und immer noch ein grundlegendes Thema,

das in unserer Kultur sozusagen „totgeschwiegen“ wird.

Die Tabuisierung des realen Todes erklärt sich dabei wohl aus den gleichen

Prinzipien, die zur Tabuisierung des kranken und versehrten Körpers führen.

140 Nancy schrieb: „Der Körper ist dort, wo man den Boden unter den Füßen verliert“ (Nancy,

2014: 18).

141 Siehe The Negotiating Table, S. 68f.

142 Siehe 8.8.88., S. 69f.

143 Vgl. Knoblauch, Hubert (2011): Der populäre Tod? Obduktion, Postmoderne und die Verdrän-

gung des Todes. In: Gross, Dominik/Tag, Brigitte/Schweikardt, Christoph (Hrsg.): WhoWants

to Live Forever? Postmoderne Formen des Weiterwirkens nach dem Tod. Frankfurt amMain,

30ff. u. 47ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


240 Ästhetik der Autonomie

Kranke und sterbende Körper entsprechen nicht dem Körperideal unserer Gesell-

schaft, das sich am Leistungsprinzip und folglich an der Selbstoptimierung des

Neoliberalismus orientiert. Die Konfrontation mit dem Sterben und dem Tod ist

nur solange hinnehmbar, solange Distanz gewahrt werden kann, d.h., solange es

die Lebenden nicht unmittelbar betrifft. Medial aufbereitet und vermittelt mag

Verwundung und Tod voyeuristische Neigungen ansprechen, aber in der Realität

sind sie, auch in einer metaphorischen und ästhetischen Bearbeitung, wie sie

Gina Pane darbot, für die meisten Menschen unerträglich. Nur so lässt sich die

Reaktion der Teilnehmenden auf die Zerschneidung ihres Gesichts erklären, bei

der die ZuschauerInnen schrien: „No, no, not the face, no!“144. Die Verletzung der

physischen Integrität und der Selbstbestimmung läuft allem zuwider, was an mo-

derner und postmoderner Identitätspolitik vom Individuum zuvor internalisiert

wurde, insbesondere wenn die Spuren der Verletzungen auf dem Gesicht als Raum

der Verortung der Individualität zu sehen sind.

Gerade aber diese wohl massivste Provokation, die die Performance-Kunst an-

zubieten vermag, die existenzielle Erfahrung des Sterbensehens, ermöglicht es ih-

ren TeilnehmerInnen jedoch, mit Heidegger gesprochen, sich nicht nur die Angst

vor dem eigenen Tod zu vergegenwärtigen, sondern insbesondere auch die Mög-

lichkeit der Wahl des eigenen Lebens zu erkennen145. Die „Angst“, die durch eine

Performance ausgelöst werden kann, ebenso wie der „Streit“ zwischen den unse-

re Zeit bestimmenden dichotomen Polen, der in der Performance-Kunst bestrit-

ten wird, kann die TeilnehmerInnen auf sich selbst zurückwerfen, wenn sie ihre

Freiheit, sich aus der „Man-verfallenheit“ zu erheben, und damit die Möglichkeit

der Wahl ergreifen. Als Ort des Streits zwischen dem Selbst und dem Anderen,

zwischen der „Man-verfallenheit“ und der potenziellen „Eigentlichkeit“, zwischen

Leben und Tod, mit allen ethischen und existenziellen Dimensionen, finden Per-

formances, so könnte man in Anlehnung an Heidegger sagen, also im Bereich der

Verbergung und Entbergung statt146.

Denn mit dem realen und unmittelbaren Leiden, Sterben und dem Tod kon-

frontiert zu werden, „stößt“ die TeilnehmerInnen einer Performance letztlich –mit

Heidegger und über ihn hinaus – ins „Ungeheure“, löst ein Moment der „Angst“

aus, das ein Gefühl der „Unheimlichkeit“ provoziert und sie durch Vereinzelung,

durch das Zurückwerfen auf ihre ureigensten Emotionen und somit durch ein Ge-

fühl der Differenz bei gleichzeitiger Interdependenz, zum eigensten Selbstsein-

144 Pane, zit. nach Warr/Jones, 2000: 121.

145 Vgl. Heidegger, SuZ: 234ff., 251, 259 u. 266.

146 Sie ereignen aletheia. So formuliert soll dies nicht bedeuten, dass Performances das gan-

ze Heideggerʼsche Konzept und dessen anthropologische Konsequenzen, zum Beispiel die

„Weltlosigkeit“ (die Heidegger den Juden unterstellt) implizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 241

können aufruft147. Das Moment der Vereinzelung durch die Angst, das eben am

drastischsten in der Todesangst zutage tritt, und der Stoß ins Offene erweisen sich

demnach als Motor für einen möglichen ereignishaften Wendepunkt des indivi-

duellen Seinsverständnisses und -entwurfs, wenn sich die TeilnehmerInnen einer

Performance der „Angst“ und dem „Offenen“ stellen, wenn sie sich (als Heideggerʼ-

sche Subjekte) dem eigenen Freisein stellen und dieses aushalten.

Die Teilnahme an einer Performance kann, vor dem Hintergrund der in Kapi-

tel 2 vorgeschlagenen Lesart Heideggers, den Menschen also dazu aufrufen, sich

mit der Frage, wer oder was er selbst sein will, zu beschäftigen und sich dahinge-

hend zu entwerfen, und vermag folglich (als Heideggerʼsches Ereignis) als radika-

le Intervention auf das Individuum zu wirken. In einer Performance müssen die

TeilnehmerInnen sich also der Gefahr aussetzen, Seiten ihrer selbst und anderer

kennenzulernen, die sie verstören und zutiefst verunsichern können, um eine Ver-

änderung des eigenen Bezugsrahmens zu erfahren und die Möglichkeit zu erhal-

ten, „eigentlich“ zu werden. Und genau zu diesem Zweck greifen die Performance-

KünstlerInnen auf die Technik der Provokation zurück, die den Impuls für die

Wahl zukünftigen Selbst-Seins liefern kann, indem sie ihren TeilnehmerInnen zu

Bewusstsein bringt, welche Grenzen ihnen das „Man“ auferlegt und ihnen damit

partiell auch ihre Naivität bezüglich ihrer Lebenswelt und die Möglichkeit zum

Selbstbetrug rauben.

Sowohl das Ereignis des frühen Heidegger, als auch die Performance-Kunst er-

öffnen also eine Möglichkeit, die das Subjekt jedoch immer wieder selbst ergreifen

muss. Sie eröffnen die Freiheit, wählen zu können, indem sie die Möglichkeit lich-

ten, sich der eigenen Interdependenzen bewusst zu werden, um selbstbestimmter

leben zu können.Die aus der Unvorhersehbarkeit undmithin aus demKontrollver-

lust resultierende „Angst“ vor dem„Stoß“ ins Offene –wobei der „Stoß“ imUrsprung

des Kunstwerksmöglicherweise gerade das „Gewissen“ als Artikulation der Angst aus

Sein und Zeit darstellt – soll in diesem Kontext deshalb als jenes Ereignis begriffen

werden, das den „Wesenswandel desMenschen“ hervorzubringen vermag, der auch

in der Performance-Kunst angestrebt wird. In der Performance-Kunst scheint die-

ser „Wesenswandel“ der TeilnehmerInnen das Resultat des durch Provokation und

Irritation angestoßenen Gewissens zu sein, denn die BetrachterInnen werden in

extreme oder wenn man so will „unheimliche“ Situationen hineingestoßen, die sie

dazu auffordern, auf den „Ruf“ ihres „Gewissens“ zu hören, sich ihrer wahren Exis-

tenz zu stellen und sich statt zur uneigentlichen Fremdbestimmung des „Man“ zum

eigentlichen, authentischen Selbstsein zu entscheiden.

147 Sowohl das Ereignis der „Angst“ aus Sein und Zeit, als auch der „Stoß ins Offene“ im Ursprung

des Kunstwerks, das über den Streit von Erde und Welt eröffnet wird, erweisen sich so als

Rahmenverschiebungen, die den Menschen auf seine „Wahlmöglichkeiten“ „stoßen“.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


242 Ästhetik der Autonomie

Entgegen dem Heideggerʼschen Verständnis des „eigentlichen“ Subjekts, das

er hauptsächlich in seiner Vereinzelung, in seiner Abständigkeit von der Gemein-

schaft situiert, zeigt die Performance-Kunst jedoch durch ihre spezifische Körper-

lichkeit gerade das „Mitsein“ als Chance auf undmacht das Ereignis der „Angst“ vor

dem „Offenen“ als Motor der eigenen Selbsterkenntnis und als Handlungsauffor-

derung im In-der-Welt-sein als Mitsein erfahrbar. Bereits durch das für sie konsti-

tutive Moment der Zwischenleiblichkeit weist die Performance-Kunst den Heideg-

gerʼschen Solipsismus zugunsten einer positiven Bestimmung des „Mit“ zurück148

und artikuliert auch in ihrer Ereignishaftigkeit einen politischen, gesellschaftli-

chen und emanzipatorischen Anspruch, der sich im Anschluss an die inhaltliche

Bestimmung der Badiouʼschen Ereignisontologie als Pluralitätskonzept mit uni-

versellem Anspruch erweist, in dem sich das Subjekt, das sich seine Eigentlichkeit

erkämpft, auch im zwischenmenschlichen und gesellschaftlichen Handeln reali-

sieren kann oder vielleicht sogar muss.

Indemdie Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen alsomit dem nicht antizi-

pierbaren, individuellen Anderen – gerade als Verwundetem und Verwundbarem

– bekannt macht, vermag sie den Menschen existenziell zu berühren, ihn dazu

zu provozieren, sich dem „Mit-einander“ wirklich zu stellen und es auszuhalten,

sowie gängige Vermeidungsstrategien wirksam zu unterlaufen. Gerade im Zuge

der Digitalisierung und Virtualisierung scheint sie also die besonderen Qualitä-

ten der realen Menschen zu würdigen und zu nutzen, um der gegenwärtig um

sich greifenden Bilderflut etwas Echtes entgegenzusetzen, das insbesondere in der

schonungslosen Realisation von destruktiven und autodestruktiven Elementen ei-

ne Nähe zu Opferritualen aufweist, denen eine besondere verwandelnde und Ge-

meinschaft herstellende Kraft zugeschrieben werden kann149. Performance-Kunst

provoziert also nicht um der Provokation willen, sondern um eine Erfahrung zu er-

möglichen, die weitreichende Konsequenzen für alle Beteiligten haben kann. Denn

148 Bereits in Sein und Zeit hat das Denken über sich selbst und über das eigene „In-der-Welt-

sein“ einen unüberwindbaren Vorrang vor dem Handeln des Selbst in der Welt, der für eine

Philosophie der Performance-Kunst nicht fruchtbar gemacht werden kann. Diesem Manko

der Heideggerʼschen Daseinsanalyse, in der das „Mitsein“ eine untergeordnete, wenn nicht

gar negative Rolle (als „Man“) spielt, setzt erstmals 1928 Karl Löwith in seiner von Heidegger

begleiteten Habilitation Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen ein Denken entgegen,

welches das „Mitsein“ ins Zentrum seiner Auseinandersetzung mit dem Individuum stellt.

Auch Hannah Arendt begegnet der systemischen Unterordnung des „Mitseins“, indem sie

denMenschen als Pluralität denkt und auch dasHandeln als nur „direkt zwischenMenschen“

möglich sieht, denn „[f]ür Menschen heißt Leben [...] soviel wie ‚unter Menschen weilen‘“

(Arendt, 2002: 17). Jean-Luc Nancy tritt schließlich mit seinemWerk singulär plural sein dazu

an, Heideggers Ontologie zu revidieren (auch in Bezug auf die politische Stoßrichtung), da

seines Erachtens das ursprüngliche Sein gerade das „Mitsein“ und nicht das „Für-sich-sein“

ist (vgl. Nancy, 2012: 141ff.).

149 Vgl. Fischer-Lichte, 2009: xiii.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 243

indem Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen aus ihren individuellen Komfort-

zonen herausreißt, vermag sie letztlich Emotionen hervorzurufen, die sich nicht

nur auf das leidende Individuum erstrecken, sondern als überindividuelle Momen-

te und als Handlungsaufforderung begriffen werden können.

Performance-Kunst setzt also, so ließe sich argumentieren, das Heideggerʼsche

„Sein zum Tode“ als ausgewiesene Möglichkeit existenzieller Erfahrung künstle-

risch um, indem sie mit dem echten Leiden und Sterben als Resultat des Nichtein-

greifens oder des Eingreifens konfrontiert. Dazu nutzt sie, um sich Gehör zu ver-

schaffen, das provokative Potenzial ihrer grenzüberschreitenden Aktionen, indem

sie im Spannungsfeld der wohl fundamentalsten Binarität von Leben und Tod allen

Beteiligten aufzeigt, wie begrenzt letztlich die Kontrolle über den eigenen Körper

und die eigene Emotionalität ebenso wie über die der anderen ist. Ihre zerstöreri-

sche Kraft verweist dabei jedoch nicht auf einen tiefgreifenden Pessimismus oder

einen Todeswillen, sondern kann als das exakte Gegenteil interpretiert werden:

Denn indem die Auswirkungen repressiver Normen auf das Individuum expres-

siv thematisiert werden, indem auf die innerpsychischen, intersubjektiven, gesell-

schaftlichen und politischen Folgen der Hierarchisierung dichotomer Pole verwie-

sen wird, tritt gerade ein unbedingter Lebenswille, ein Bedürfnis nach Freiheit,

nach der Möglichkeit authentischen Selbstseins sowie nach einem angstfreien Le-

ben zutage150. Letztlich könnte man in Anlehnung an Ingeborg Bachmann sagen,

dass die Performance-KünstlerInnen auf den Saiten des Todes das Leben spielen151.

3.4 Gefühl und Vernunft: Das Mit-Leiden als Dimension
des Menschseins

Als zentrale Wirkmechanismen der Performance-Kunst wurden bisher die Aufga-

be des theatralen Als-ob, der reale individuelle Körper (auch in seiner politischen

Dimension) und die Provokation bestimmt. Letztere fordert mittels Tabubrüchen

150 Diese Interpretation legt auch die folgende Aussage Abramovićs nahe: „Weʼre afraid of suffe-

ring,weʼre afraid of pain, weʼre afraid ofmortality. Sowhat Iʼmdoing – Iʼm staging these kinds

of fears in front of the audience. Iʼm using your energy, andwith this energy I can go and push

mybody as far as I can. And then I liberatemyself from these fears. And Iʼmyourmirror. If I can

do this for myself, you can do it for you“ (Abramović, Marina (2015): An Art Made of Trust, Vul-

nerability and Connection. In: TED Talks (March 2015). <https://www.ted.com/talks/marina_-

abramovic_an_art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript> (02.06.2018).

151 Im Original beginnt ihr Gedicht Dunkles zu sagen wie folgt: „Wie Orpheus spiel ich auf den

Saiten des Lebens den Tod [...]“ (Bachmann, Ingeborg (2004): Dunkles zu sagen. In: Boland,

Eavan/Jenkins, Nicholas (eds.): After EveryWar: Twentieth-centuryWomen Poets. Translated

from the German by Eavan Boland. Princeton/Oxford, 98).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ted.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.ted.com/


244 Ästhetik der Autonomie

und Grenzverletzungen die TeilnehmerInnen dazu auf, sich ihrer eigenen Wahl-

möglichkeiten bewusst zu werden und liefert folglich den Impuls für die Mög-

lichkeit einer ereignishaften Rahmenverschiebung. Wurde also zunächst ein Blick

auf die künstlerischen Strategien der Publikumsaktivierung geworfen, sollen nun

die Auswirkungen der Provokationsstrategien auf die TeilnehmerInnen betrach-

tet werden. Denn gerade indem die Performance-Kunst physische und psychische

Verletzungen des realen menschlichen Körpers ins Zentrum ihrer Aktionen stellt,

gerade indem sie auf Mittel der Provokation, Subversion und Irritation im Sinne

der paradoxen Intervention zurückgreift152, tritt sie nicht nur der Abwertung des

Leiblichen gegenüber dem Geistigen entgegen, sondern macht echtes, unmittelba-

res Leid erfahrbar und vermag so im besonderen Maße ihre TeilnehmerInnen zu

erschüttern und Emotionen in ihnen hervorzurufen, die häufig ähnlich extrem zu

sein scheinen wie die Aktionen der KünstlerInnen, die diese auslösen.

Angesichts der Brutalität vieler Performances – man denke beispielsweise an

dieWaterboarding-Performance von Galindo153, anMendietas Rape Scene154 oder an

Rullers Selbstverbrennung155 – angesichts der häufig massiven Aggressionen, die

sich in Destruktion und Autodestruktion spiegeln, aber auch im Zuge der öffent-

lichen Zurschaustellung von Begehren und Lust, werden die BetrachterInnen mit

ihren eigenen Emotionen konfrontiert, mit ihren Ängsten und Wünschen. Dabei

erleben sie die Schrecken, die Gewalt und Aggressionen, die Existenzgefährdung,

Verwundbarkeit und Verzweiflung, aber auch die Lust und die Nähe unmittelbar,

sozusagen hautnah mit. Performances drängen die TeilnehmerInnen förmlich, ob

sie nun selbst TäterInnen werden oder in der Rolle der BeobachterInnen der Tat

beiwohnen, in eine emotional extreme Lage, die Gefühle von Hilflosigkeit, Sprach-

losigkeit, Scham, Wut, aber auch sadistischer Lust begünstigen156, sodass Leider-

152 Beuys formuliert prägnant den künstlerischen Nutzen der Irritation, d.h. ihre Wirkung auf

die TeilnehmerInnen: „Wenn eine Aktion von mir bewußt gemacht ist [...], erreiche ich das

Publikumoft imSinne einer Irritation. Irritation ist in gewisserWeise einGegensatz zur Indif-

ferenz [...] Die Menschen sind deswegen irritiert, weil ihr intellektuelles Denken den Dingen

gegenüber einfach nichtmehr stimmt. Auf einmal werden ihre Gefühle berührt, die sie sonst

auszuschalten versuchen. In dem Moment werden sie spontan angesprochen. Dann reagie-

ren sie so, daß ich genau spüre, jetzt ist ihr Gefühlszentrum, ihre Seele irritiert, jetzt ist ihr

Willensdepot aktiv“ (Beuys, zit. nach Schneede, 1994: 52).

153 Siehe Confesión, S. 85f.

154 Siehe S. 103f.

155 Siehe S. 69f.

156 „Mit ihrem Fokus auf das Hier und Jetzt der Inszenierung und auf den physisch anwesen-

den, nicht mehr bloß repräsentiertenmenschlichen Körper verweist aber Performancekunst

immer auch zentral auf den/die Betrachter/in und seinen/ihren Körper. Wohl nirgends wird

dieser Bezug so radikal ausgelotet, ausgereizt und infrage gestellt wie in der Selbstverlet-

zungskunst [...] In der emotionalen Gemengelage aus Schock, Ekel, basalsten Ängsten, Mit-

leid, aber auch Faszination und sadistischer und masochistischer Lust, außerdem Wut und

Empörungüber den verstörendenAnblick, fungiert dieRezipient/in abwechselndundgleich-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 245

fahrungen, sowohl die der PerformerInnen als auch die der TeilnehmerInnen, letzt-

lich zum zentralen Thema der Performance-Kunst werden.

So können Performances gerade durch ihre Intensität nicht nur Schock, Ekel,

Angst und Scham – sowohl in Bezug auf die Situation selbst als auch auf das ei-

gene Verhalten in der Situation –, sondern auch das hemmungslose und direkte

Ausleben von Aggression auslösen sowie tief empfundenes Mitleid in den Teilneh-

merInnen wecken. Einen emotionalen Abstand zu wahren, wie er beispielsweise

durch mediale Vermittlung gewährt wird, ist hier unmöglich. Performance-Kunst

hat also letztlich, so scheint es, einen Begriff von Menschsein zur Grundlage, der

in der Umformulierung des kartesischen Cogito ein „ich fühle, also bin ich“ stärkt,

eine direkte emotionale Bezugnahme der Teilnehmenden gerade über die leibliche

Ko-Präsenz aller Beteiligten157 hervorruft und sie dazu auffordert, sich ad hoc in

einer Extremsituation zu verhalten.

Performances lösen eine gewisse Form der Entladung aus, weil sie etwas Wirk-

liches, etwas Existierendes sind. Es werden wirkliche Gefühle durch wirkliche Er-

eignisse hervorgerufen.Die KünstlerInnen tun etwas, das beim Publikum eine ech-

te Reaktion auslöst158, sodass die Performance-Kunst, gerade weil sie das theatrale

Als-ob aufhebt, zu einer Lebenspraxis wird, die sich gegen die Entwertung der All-

tagserfahrung159 richtet und für die emotionale Anteilnahme im Angesicht des all-

zeitig als Zeug/in, Voyeur/in, Täter/in und Opfer und ist damit sehr aktiv ins Geschehen in-

volviert. Oszillierende Identifizierungen mit dem/der als Subjekt ‚und‘ Objekt auftretenden

Performer/in, aber auch die grundlegende Differenzerfahrung, weil das subjektive Körper-

empfinden des/der Performers/in dem Publikum notwendig verschlossen bleibt, überlagern

sich zu einem komplexen und ambivalenten Gefüge, welches die Performance als spezifisch

ästhetischen Erfahrungsraumerst konstituiert“ (Brunner,Markus (2008): Körper imSchmerz.

Zur Körperpolitik der Performancekunst von Stelarc und Valie Export. In: Villa, Paula-Irene

(Hrsg.): schön normal. Manipulation am Körper als Technik des Selbst. Bielefeld, 23f.).

157 Die Performance-Kunst nutzt den realen, letztlich unberechenbaren Körper, der als privater

Körper undgleichzeitig öffentlicherHandlungskörper erscheint (vgl. Benkel, Thorsten (2015):

Gesten sichtbarer Entgrenzung. Körper und Schmerz in der Performance-Kunst. In: Danko,

Dagmar/Moeschler, Olivier/Schumacher, Florian (Hrsg.): Kunst und Öffentlichkeit. Wiesba-

den, 65ff.).

158 Vgl. Sartre, Jean-Paul (1971): Mythos und Wirklichkeit des Theaters. Mythe et Réalité du

Théâtre. Vortrag in Bonn vom 4.12.1966. Gekürzt in Le Point, Brüssel. In: Der Intellektuelle

und die Revolution. Neuwied/Berlin, 134ff. In diesem Text weist Sartre in seiner Abgrenzung

desHappenings vomTheater darauf hin, dass die in der Performance-Kunst sich vollziehende

Wirklichkeit symbolisch für das Nicht-Wirkliche steht und den Fortschritt des Nachdenkens

über sich selbst offenbart; das Reale saugt das Imaginäre auf.

159 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358f. u. Krämer, Sybille (2008): Medium, Bote, Übertragung. Klei-

ne Metaphysik der Medialität. Frankfurt am Main, 122ff. u. Krämer, 2005: 16f. Durch die

Aufwertung von Alltagserfahrungen und mithin durch die Verknüpfung von Kunst und Le-

ben vermag die Performance-Kunst, so Fischer-Lichte, Grenzen in Schwellen zu verwandeln

und eine Neupositionierung der Beteiligten zu forcieren (vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


246 Ästhetik der Autonomie

täglichen Leides eintritt. Gerade also die paradigmatische Verknüpfung zwischen

leiblicher Ko-Präsenz und der künstlerischen Bearbeitung existenzieller Themen

des Menschseins an den Achsen von Ausschluss, Unterwerfung und Herrschaft

im Kulminationspunkt des Leides fordert die Anteilnahme aller Beteiligten nach-

drücklich ein.

Folglich steht die Performance-Kunst dem autonomen Kunstverständnis dia-

metral entgegen, wie es sich beispielsweise in der kantischen Kategorie der »Er-

habenheit« und in seiner Bestimmung des Schönen als „Zweckmäßigkeit ohne

Zweck“160, die ein interesselosesWohlgefallen auslöst161, widerspiegelt und das sich

gerade dadurch auszeichnet, dassman die Qualität des Erhabenen nur dann schät-

zen kann, wenn es einen nicht direkt tangiert162, so wie sich die Schönheit dadurch

auszeichnet, dass man ihr mit einer grundlegenden Interesselosigkeit entgegen-

treten kann und nicht das Hervorrufen von Affekten fürchten muss163. Schönheit

und Erhabenheit regen Kant zufolge gerade nicht zum Fühlen, sondern zum Den-

ken an164.

Performance-Kunst steht somit in der Tradition der Avantgarde, die nach Peter Bürger die

Kunst als Instrument der Emanzipation verstand (vgl. Bürger, 2007: 67ff.).

160 Kant, Immanuel (2006): Kritik der Urteilskraft [KdU]. Beilage: Erste Einleitung in die Kritik

der Urteilskraft. Mit Einleitung und Bibliographie herausgegeben von Heiner F. Klemme.Mit

Sachanmerkungen von Piero Giordanetti. Hamburg, §15 B44.

161 Vgl. Kant, KdU: §2 B7 u. §42 B170.

162 Vgl. Kant, KdU: §28 B104. Zum dynamisch Erhabenen der Natur zählt er besonders mächtige

und zerstörerische Naturphänomene wie Vulkanausbrüche, Fluten, dieWeiten des Himmels

oder des Ozeans.

163 Kants ästhetische Erfahrung zeichnet sich dabei durch Selbsterfahrung fern jeder Frem-

derfahrung aus (vgl. Kant, KdU: §1 B4 u. §4 B10). Im interesselosenWohlgefallen am Schönen

wird dem Subjekt ein kognitiver Gemütszustand bewusst, nämlich das freie Spiel der Er-

kenntniskräfte als die Ausgeglichenheit zwischen Einbildungskraft und Verstand (vgl. Kant,

KdU: §9 B27ff.). In der ästhetischen Erfahrung und auch in der Erfahrung der Erhabenheit

geht es letztlich um das Gewahrwerden der eigenen selbstreflexiven Potenz und der daraus

resultierenden Erkenntnis, dass der Betrachtende in dieWelt passt. Hier geht es um selbstre-

flektierte Kontingenz: Sowohl die ästhetische Erfahrung wird zum Anlass einer Selbsterfah-

rung, in der der Mensch seinen Blick auf seine eigene Betrachtungsweise lenkt, die letztlich

verallgemeinerbar für alle Menschen ist (vgl. Kant, KdU: §9 B29ff.), als auch die Erfahrung

der Erhabenheit, in der derMensch angesichts der unfassbarenMacht der Natur und der Ab-

grunderfahrung, wenn er sich dieser stellt, aus der Unlust am Scheitern vor der Natur letzt-

lich Lust gewinnt, da die Selbstaffirmation des Subjekts zu der Erkenntnis führt, dass der

Mensch mehr als ein physisch bedrohtes Wesen ist: Das er ein Vernunftwesen ist (vgl. Kant,

KdU: B117f. u. §26 B92-§27 B102).

164 Die Schönheit regt zum unaufhörlichen Denken an, das aber nicht von sinnlichen Interessen

oder Begierden geleitet sein darf: „Das Wohlgefallen am Schönen muss von der Reflexion

über einen Gegenstand, die zu irgend einem Begriffe (unbestimmt welchem) führt, abhän-

gen, und unterscheidet sich dadurch vom Angenehmen, welches ganz auf der Empfindung

beruht“ (KdU §4: B11).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 247

Auch widerspricht die Performance-Kunst aufgrund ihrer Zielsetzung der bis

heute relevanten aristotelischenDramentheorie.Dennwährend Aristoteles von der

Tragödie zwar durchaus fordert, Affekte im Betrachter zu erregen, nämlich das

„Jammern“ (eleos) und „Schaudern“ (phobos), sollte doch ihr Ziel in der „Reinigung“

(katharsis) von diesen Affekten bestehen165. Auch wenn Aristoteles also das Hervor-

rufen von Affekten als konstitutiv für die Tragödie erachtet und sich hier durchaus

Überschneidungen mit der Performance-Kunst abzuzeichnen scheinen, ist doch

das Ziel, den Betrachtenden von jenen Affekten zu reinigen, ihm womöglich zu ei-

nem angemessenen, weil ausgeglichenen Gefühlszustand zu verhelfen166, mit dem

Ziel der Performance-Kunst, die TeilnehmerInnen nachhaltig zu schockieren und

aufzurütteln, letztlich nicht in Einklang zu bringen167.Hier geht es gerade nicht um

stille Kontemplation, um eine ästhetische oder erhabene Erfahrung168 oder um ei-

165 Vgl. Aristoteles (1982): Poetik. Griechische/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben vonMan-

fred Fuhrmann. Stuttgart, 6: 1449b24ff.

166 Bis in die Gegenwart ist die Katharis-Formel Gegenstand kontroverser Diskussionen, sowohl

was ihre Bedeutung, als auchwas ihre Relevanz in der aristotelischenDramentheorie betrifft.

So ist beispielsweise ebensowenig klar, ob sie einenmoralpädogischenHintergrund hat und

auf eine Mäßigung der Emotionen abzielt, um den Menschen tugendhafter zu machen, wie

ob eleos und phobos nicht eigentlich die zentraleren Kategorien der aristotelischenDramen-

theorie sind, da die Katharsis in der Poetik lediglich an einer Stelle explizit erwähnt wird –

ebensowie in der Politik (1341b38-40)mit Verweis auf die Poetik – (vgl. Rapp, Christof (2009):

Aristoteles über dasWesen und dieWirkung der Tragödie (Kap. 6). In: Höffe, Ottfried (Hrsg.):

Aristoteles: Poetik. Berlin, 87ff.).

167 Dennoch macht beispielsweise Fischer-Lichte die aristotelische Katharsis gerade für ihr Ver-

ständnis des performativen Theaters stark. Sie definiert die Katharsis trotz der bis heute dis-

kussionsbedürftigen Unklarheiten in der Interpretation als dasMoment, mit dem eine nach-

haltige Transformation vollzogenwird, während die Erregung der Affekte die Zuschauenden

in einen liminalen Zustand versetzen (vgl. Fischer-Lichte, Erika (2012): Performativität. Eine

Einführung. Bielefeld, 121).

168 Rosemarie Bruchner macht die kantische Kategorie des »dynamisch Erhabenen« explizit für

die Selbstverletzungsperformances, in der sich ihres Erachtens die Erhebung des Subjekts

über den Körper manifestiert, fruchtbar und argumentiert, dass der Körper in Selbstverlet-

zungsperformances gerade in seiner Distinktion zum freien Willen erscheint und als „das

Andere“ des Selbst gesetzt wird, sodass sich im Moment größter Gefährdung durch die ra-

dikale Trennung das Subjekt als frei denken kann und sich über die Physis als primär vul-

nerable Natur des Menschen erheben kann. Hier wird ihres Erachtens also gerade an der Di-

chotomie zwischen Körper und Geist festgehalten und die gewaltsame Trennung zwischen

Körper undGeist letztlich sogar forciert, umder eigenen existenziellen Limitiertheit und Pre-

karität zu entkommen (vgl. Bruchner, Rosemarie (2013): Subjektermächtigung undNaturun-

terwerfung. Künstlerische Selbstverletzung im Zeichen von Kants Ästhetik des Erhabenen.

Bielefeld, 11ff. u. 135ff.). Diesem Verständnis des Körpers in Selbstverletzungsperformances

möchte ich eine Lesart entgegenhalten, in der der Körper gerade in seiner Gesamtheit, nicht

in seiner Spaltung zum exemplarischen Ort der Austragung des Kampfes um die Freiheit des

Subjekts wird, werden doch mittels Autodestruktion gerade die Auswirkungen von Vulnera-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


248 Ästhetik der Autonomie

nen Zustand der Seelenruhe, darum, zufrieden und ausgeglichen der Situation zu

entkommen, sondern aufgrund des ausgelösten Schocks um eine massive emotio-

nale Beteiligung der RezipientInnen; Performance-Kunst wirkt, in Anlehnung an

Marinetti, wie „Alkohol“, nicht wie „Balsam“169.

Die Performance-Kunst folgt also, so ließe sich argumentieren, eher Nietzsches

Verständnis des Dionysischen, da ihr ähnlich wie demDionysischen eine ungeahn-

te emotionale Sprengkraft zu eigen zu sein scheint, dieMäßigung und Ruhe gerade

ausschließt. Sie fördert verdrängtes Eigenes zutage, das letztlich das Unheimliche

im Sinne der eigenen Fremdheit darstellt und das eine rites de passage im Sinne

van Genneps ermöglicht170. Indem die Performance-Kunst also mittels des Erle-

bens von Leid darauf abzielt, Emotionen hervorzurufen, entreißt sie letztlich das

Dionysische der Verdrängung.

Ich möchte hier eine Lesart der Tragödien-Schrift vorschlagen, mit deren Hil-

fe man den Aufstieg und Fall des Dionysischen gerade als Kulturgeschichte der

Verdrängung begreifen kann: Eine Verdrängung der „psychologischen Grunderfah-

rungen“171 und „Naturkräfte und -triebe“172 im Allgemeinen und eine Verdrängung

des Dionysischen als psychologisches bzw. anthropologisches Prinzip im Speziel-

len. Diese Verdrängung vollzieht sich in drei Stufen: Zu Beginn steht die apollini-

sche Verdrängung des Dionysischen, die als Sublimierung gesellschaftlich durch-

aus opportun ist und die sich, nach ihrem temporären Scheitern angesichts der

Macht des Dionysischen, bis in die schrittweise Aufhebung und Zähmung des Dio-

nysischen in der Tragödie weiterentwickelt und schließlich in der Verbannung des

Dichters aus dem Staat und der Verdrängung beider Prinzipien zugunsten der In-

tellektualität mündet. Die Kunst wird verbannt, weil sie als „Naturgewalt im Men-

schen auftritt, über ihn verfügend, ob er will oder nicht“173 und als Einzige dieser

bilität, Prekarität und Unterwerfung auf das Subjekt als ein leiblich-rational-emotionales

veranschaulicht.

169 Vgl. Marinetti, 1919: 182.

170 Vgl. Därmann, Iris (2005): Rausch als „ästhetischer Zustand“. Nietzsches Deutung der Aris-

totelischen Katharsis und ihre Platonisch-Kantische Umdeutung durch Heidegger. In: Abel,

Günter/Simon, Josef/Stegmaier, Werner (Hrsg.): Nietzsche-Studien. Internationales Jahr-

buch für die Nietzsche-Forschung, Band 34. Berlin/New York, 126ff.

171 Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1885-1887 [KSA 12]. In: FriedrichNietz-

sche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von

Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 115.

172 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1869-1874 [KSA 7]. In: Friedrich

Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben

von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 179.

173 Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1887-1889 [KSA 13]. In: FriedrichNietz-

sche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von

Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 235.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 249

psychologischen Verdrängungstendenz entgegenwirken kann, die dabei ebenso ei-

ne psychologische Grundkonstante zu sein scheint wie das Dionysische und Apol-

linische selbst. Das Dionysische wäre nach dieser Lesart als konstanter Gegner des

Scheins einerseits und des Intellekts andererseits stets von der Verdrängung be-

droht.

Im Gegensatz zu Nietzsche, der die eigenständige Wirkkraft des Dionysischen

bereits mit der Konzeption der versöhnenden attischen Tragödie schwächt174,

in der das Dionysische gezähmt auf die Bühne gebracht wird, verweigert die

Performance-Kunst jedoch jene Versöhnung zugunsten realer Leiblichkeit und

expressiver Emotionalität, also gerade jener Momente, die in Opposition zur

Rationalität und zum theatralen Als-ob stehen, sodass sie, wie auch immer sich

im Einzelfall das Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem in Performances

verhalten mag, die TeilnehmerInnen zu vorher nicht für möglich gehaltenen

Empfindungen und Emotionen führen kann175.

Statt des interesselosen Wohlgefallens Kants oder der Reinigung der Gefüh-

le, wie sie von Aristoteles gefordert wird, setzt die Performance-Kunst bewusst

auf die radikale Provokation von tiefgreifenden Emotionen und nimmt dafür auch

174 Schon hier scheint die Frage berechtigt, ob Nietzsche durch diese Versöhnung nicht einen

Kompromiss vorschlägt, derwie ein Zugeständnis an die KunstrezipientInnen seiner Zeit und

natürlich auch unserer Zeit gelesen werden muss. Nietzsches origineller Entwurf des Diony-

sischen ist doch gerade dasNeue, das eigentliche Kernstück seiner Ästhetik, das Apollinische

hingegen ist bereits im Klassizismus ein bekanntes Konzept.Während sich also die Hellenen

der homerischen Zeit ihren verdrängten, zügellosen psychologischen Grundkonstanten in

Form des Dionysischen stellen mussten, geht Nietzsche für das Publikum der attischen Tra-

gödie und seiner Zeit einen Schritt hinter die ursprüngliche Radikalität seiner These zurück

und schlägt die Versöhnung beider Prinzipien vor. Jedoch: „[D]ie Armen ahnen freilich nicht,

wie leichenfarbig und gespenstisch eben diese ihre ‚Gesundheit‘ sich ausnimmt, wenn an ih-

nen das glühende Leben dionysischer Schwärmer vorüberbraust“ (Nietzsche, GT, KSA 1: 29).

175 Wie etwa bei den Ausschreitungen im Rahmen futuristischer Serate und Dadaistischer Soi-

réen, aber vor allem bei den Versuchsanordnungen der 1960er- und 1970er-Jahre, insbeson-

dere der PerformanceRhythm0 vonAbramović, in deren Folge sie zu der Erkenntnis gelangte,

dass sie ihr Leben riskiert, wenn sie dem Publikum die Entscheidungen überlässt (vgl. Abra-

mović, 2002: 30). Hier zeigt sich das enthemmende Potenzial der Performance-Kunst, das für

die KünstlerInnen auch lebensgefährlich werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


250 Ästhetik der Autonomie

Traumatisierungen in Kauf176. Sie sprengt gezielt die Angemessenheit177, um der

Konformität, der Unbeteiligtheit und dem leichtfertigen Konsum Krisensituatio-

nen und Irritationserfahrungen entgegenzusetzen, die als Mittel fungieren, den

abgestumpften Blicken der BetrachterInnen und den auf Zerstreuung und Spaß

ausgerichteten „Usern“ echte Anteilnahme abzuringen, sodass sich insbesondere

ihre Nichtangemessenheit als jenes Moment erweist, das echte Reaktionen aus-

zulösen vermag. Dabei kann die Performance der Gefahr einer Einleitung von Ab-

wehrreaktionen, nicht entrinnen,wenn sie tatsächlich auf eine Transformation der

beteiligten Individuen und damit auf die Ich-Struktur abzielt. Diese Gefahr ist be-

sonders groß in genau dem Moment, wo eine Erfahrung derart neu und schockie-

rend ist, dass sie nicht in die bestehende Bewusstseinsmatrix integriert werden

kann, weil sie diese fundamental verändern, entwerten oder ihre Kohäsion gefähr-

den würde178.

Die so provozierte Kollision, die Destabilisierung von Selbst-, Fremd- und

Weltwahrnehmung, zeigt den Beteiligten Grenzen auf, seien sie nun individueller,

politischer, ökonomischer, sozialer, sexueller oder kommunikativer Natur, die

176 Radikale Emotionalität kann dabei nicht nur durch physisches Leid und Gewalttätigkeit her-

vorgerufen werden, sondern ebenso entstehen durch die Erzeugung eines Rahmens, in dem

Menschen innehalten und in sich gehen können. Um die BetrachterInnen zu aktivieren und

in die Performance physisch, psychisch und emotional zu involvieren,müssen Performances,

und dies ist in ihrer Kulturimmanenz bereits angelegt, die Lebensrealität ihrer BetrachterIn-

nen aufgreifen. Sie müssen mithin auf ihre Zielgruppe abgestimmt sein und eine Sprache

finden, der sich ihre TeilnehmerInnen aufgrund ihrer Anschlussfähigkeit eben nicht entzie-

hen können.

177 Laut Lantermann ermöglichen gerade neue Erfahrungen, diemit einemGefühl der Irritation

einhergehen, Veränderungen, indemman Bekanntes oder gar die eigene Person in ein ande-

res Licht rückt.Wenndiese Erfahrungen in das eigene Selbst- undWeltbild integriertwerden,

können sie Einfluss nehmen auf die eigene Denkweise,Wahrnehmung, Intention undHand-

lung und haben folglich eine transformatorische Dimension. Überschreitet das entstandene

Gefühl, das seinerseits als „dynamische Instabilität“ mit dem Ziel des „Selbstwertschutzes“

begriffen werden muss jedoch eine bestimmte „Intensitäts-Schwelle“ kommt es zu Abwehr-

reaktionen. Entscheidend für die Aneignung vonNeuemund seiner Integration in das Selbst-

und Weltbild ist aus psychologischer Perspektive also die Wahrung eines bestimmten Ma-

ßes an emotionaler Balance, denn sowohl ein Übermaß als auch ein Mangel an Emotiona-

lität führt zur Vermeidung der „nachhaltigen Erfahrung einer gravierenden Symmetriebre-

chung“ (vgl. Lantermann, Ernst-Dieter (1992): Bildwechsel und Einbildung. Eine Psychologie

der Kunst. Berlin, 23ff. u. 58f.).

178 Vgl. Bocola, 1987: 39f. „Die Unverträglichkeit einer neuen Erfahrung mit der Matrix der be-

stehenden Erfahrungen, dem bisherigen Selbst- und Weltbild, stellt deshalb für das Be-

wusstsein ein Trauma dar und löst eine Krise aus. Diese führt dann entweder durch die Aus-

einandersetzung mit der neuen Erfahrung zu einer Umstrukturierung der Matrix der bishe-

rigen Erfahrungen – also zu einem veränderten Selbst- und Weltbild, zu einer Wandlung –

oder aber zumVersuch, die neue Erfahrungmittels verschiedener psychischerMechanismen

abzuwehren“ (Bocola, 1987: 39).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 251

gerade durch das von der Performance-Kunst herbeigeführte Kollabieren dicho-

tomer Gegensätze (Kunst-Wirklichkeit, Subjekt-Objekt, Privatheit-Öffentlichkeit,

Individuum-Kollektiv, Mann-Frau, Ratio-Emotion etc.) sowie durch die provo-

zierten Gewalterfahrungen179 letztlich nicht nur die physische und psychische

Unversehrtheit und Würde der PerformerInnen, sondern auch das Selbstbild und

die Handlungsfähigkeit der TeilnehmerInnen gefährden, da zum Umgang mit

diesen Grenzerfahrungen eben nicht auf herkömmliche Verhaltensmuster zurück-

gegriffen werden kann180. Performance-Kunst kann folglich, insbesondere durch

die gewaltsame Thematisierung von individuellen und zwischenmenschlichen

Grenzen, als bewusst initiierte Grenzüberschreitung begriffen werden.

So macht sie, indem sie Grenzen des Erträglichen, des Fassbaren, des Diskur-

sivierbaren markiert und überschreitet, einerseits den Zusammenhang und das

Wechselverhältnis individuell-psychischer und soziopolitischer Grenzen sicht- und

spürbar, andererseits eröffnet sie, mit Jaspers gesprochen, Entwicklungschancen

für den Einzelnen, der, wenn er sich der Grenzsituation stellt und den Mut auf-

bringt, sich auf sie einzulassen, sich selbst neu entwerfen und Entscheidungen

treffen kann, die sein Dasein signifikant wandeln. Denn Grenzsituationen und -

überschreitungen ermöglichen immer auch existenzielle Erfahrungen, die das in-

frage stellen, „worauf es im Dasein ankommt“, also das Ich, den Anderen und die

Welt181. Die von der Performance-Kunst ausgelösten Krisen erweisen sich dem-

nach als Grenzerfahrungen, die, wenn ihr transformatorisches Potenzial erkannt

179 Hier sei nicht nur an die autodestruktiven Performances, beispielsweise von Gina Pane, und

an die gewaltsamen Publikumsreaktionen der 1960er- und 1970er-Jahre erinnert, deren Aus-

wirkungen wohl am drastischsten in jenen Performances zutage traten, die auf Mittel der

Versuchsanordnung zurückgriffen (siehe Abramović, Ono), sondern auch an die potenziel-

len Auswirkungen all jener Performances, die ihr Publikum letztlich dazu nötigen, übergriffi-

gen Situationen standzuhalten, die die eigenen Grenzen von Intimität, Schamund Privatheit

überschreiten und gesellschaftlich erlerntes und erwünschtes Verhalten unterlaufen, wie es

unter anderemMasturbations-Performances tun.

180 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 305ff. u. 358ff. Das Kollabieren von Dichotomien, die nicht nur In-

strumente zur BeschreibungderWelt, sondern auchRegulative desHandelns undVerhaltens

sind, führt zur Erschütterung des Selbst- und Weltverhältnisses, ebenso wie zur Erschütte-

rung verhaltensleitender Normen und Regeln, und bewirkt eine Schwellenerfahrung, eine

„labile Zwischenexistenz“, der der Betrachtende nur begegnen kann, indem er neue Verhal-

tensmuster sucht und erprobt (vgl. Fischer-Lichte, 2004: 305ff. u. 358ff.).

181 Jaspers, Karl (1973): Philosophie II. Existenzerhellung. Berlin/Heidelberg/New York, 205ff.;

hier 205. Jaspers zufolge sind Grenzsituationen – zu ihnen zählt er Kampf, Leid und Schuld

– jene Situationen, die nicht intellektuell zu überschauen sind, die nur existenziell erfahren

werden können, die man nicht selbst herbeiführen kann und deren Verlauf nicht beeinfluss-

bar ist (vgl. Jaspers, 1973: 203ff.). Der Raum, in dem Grenzerfahrung als Transformationser-

fahrung möglich ist, eröffnet sich dabei gerade im Wissen um die Differenz zwischen dem

Selbst und demAnderen, sofern dies nicht durch Egozentrismus undGleichgültigkeit verhin-

dertwird (vgl. Jaspers, 1973: 207ff.). „Wirwerdenwir selbst, indemwir in dieGrenzsituationen

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


252 Ästhetik der Autonomie

wird, als Schwellenzustand undmithin als Ort der Ermöglichung und Ermächtigung

erfahrbar werden182. Die so erzeugten Transformationsimpulse lassen dabei Li-

minalität immer im Kontext von Alterität erscheinen183, gerade da Performance-

Kunst individuelles Leid, Verletzlichkeit und Bedürftigkeit zur Grundlage nimmt

und subjektiv erfahrbar macht, um so ihrer Forderung Nachdruck zu verleihen, die

Schwellen, beispielsweise zwischen Ich und Nicht-Ich, Kunst und Realität, passiver

Rezeption und aktiver Partizipation, zu überschreiten.

Performance-Kunst fordert ihre Teilnehmenden letztlich also dazu auf, sich

zum Geschehen in Bezug zu setzen, bei „Anerkennung der Forderungen“ Verant-

wortung zu übernehmen und in die Situation handelnd einzugreifen. Selbstredend

muss diese Forderung nicht anerkannt werden, sie muss keine Handlungsmoti-

vation anstoßen. In dem Moment aber, wo sie anerkannt wird, bietet sie einen

Zugang zu „der subjektiven Verpflichtung zu ethischem Handeln“ und weiterhin

auch zum politischen Handeln184. Denn wenn die TeilnehmerInnen das Leiden der

KünstlerInnen beispielsweise als Forderung nachMitleid anerkennen, beginnt,mit

Critchley gesprochen, eine „ethische Erfahrung“185, die ihnen nicht nur die Not-

offenen Auges eintreten“ (Jaspers, 1973: 204), denn „[i]n der Grenzsituation ist die Unruhe,

daß noch bevorsteht, was ich selbst entscheide“ (Jaspers, 1973: 209).

182 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358. Die Performance-Kunst zeigt, indem sie als Reaktion auf die

„Spaß- und Eventkultur“ auf Mittel der Irritation zurückgreift, um ein Subjekt in einen

Schwellenzustand, in eine Erfahrung von Liminalität zu versetzen, die zu einer Transforma-

tion führen kann oder gar selbst schon als Transformation erfahren wird, dass das Prinzip

des Sich-ständig-wandeln-Müssens notwendigerweisemit einer Bereitschaft zurÜberschrei-

tung eigener Schwellen einhergeht und die Bedingung der Selbstwerdung ist (vgl. Fischer-

Lichte, 2004: 305ff., 332, 341, 357ff.).

183 Schon in der physischen Ko-Präsenz aller Beteiligten zeigt sich die Liminalität immer be-

reits im Kontext der Alterität, denn auch die mit Nancy eingeführte Berührung muss letzt-

lich als Schwelle, als Teilung und Übergang verstanden werden. Durch die Berührung sind

die Beteiligten in „Kon-takt“ miteinander, disponieren und unterscheiden sich (vgl. Nancy,

2012: 142ff.). Dem Nancyʼschen Körper-Konzept zu folgen, in dem der Körper als Schwellen-

phänomen gedacht wird, heißt auch, Grenzerfahrungen und Schwellenüberschreitungen als

konstitutive Momente der Performance-Kunst zu denken, gerade da Körper immer „auf der

Grenze“ existieren (vgl. Nancy, 2014: 22).

184 Vgl. Critchley, Simon (2008): Unendlich fordernd. Ethik der Verpflichtung, Politik des Wi-

derstands. Zürich/Berlin, 26. Auch wenn Critchley seine Überlegungen zu „ethischen Forde-

rungen“ nicht explizit auf Performance-Kunst bezieht, erweisen sie sich doch als tragfähiges

Konzept, umPerformance-Kunst als ethischen Appell an die TeilnehmerInnen fassbar zuma-

chen.

185 Vgl. Critchley, 2008: 22f. Critchley zufolge zeichnet sich, im Gegensatz zur Anerkennung von

Tatsachen, denen mehr oder weniger indifferent zugestimmt werden kann oder die gedul-

det werden können, die ethische Erfahrung gerade dadurch aus, dass ihre moralische Aus-

sage als existenzielle Affirmation oder Handlungsverpflichtung empfunden wird. Ethische

Erfahrung ist also grundsätzlich dadurch gekennzeichnet, dass sie die „Anerkennung einer

Forderung [ist] [...], die Anerkennung fordert“ (vgl. Critchley, 2008: 23; hier 23). Sie ist „eine

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 253

wendigkeit des Handelns in der Situation aufzeigt, sondern die „Universalität“

der Forderung, also die Notwendigkeit generellen Mitleids mit gefährdeten und

leidenden Menschen verdeutlicht186. So kann die Performance-Kunst, obwohl das

Scheitern an der praktischen Umsetzung der erkannten universellen Forderung

unvermeidlich ist, gerade indem sie an ihre TeilnehmerInnen eine konkrete „ethi-

sche Forderung“ richtet, diesen die Kraft und den Mut geben, die Forderung über

die Performance hinaus als universal anzuerkennen187, sich selbst als im Werden

befindlich und Ethik im Kontext von Prozessen, Handlungen und Begegnungen zu

begreifen, und so einen Transformationsprozess anstoßen188.

Performance-Kunst tritt also mittels fundamentaler Erschütterung dazu an,

ihre TeilnehmerInnen zu eingreifenden Handlungen, zur Überwindung rationaler

Betrachtung zugunsten einer emotionalen Beteiligung zu motivieren189 – wobei

auch Nichteingreifen eine Handlung ist – und stellt ihnen durch die erzeugten

Extremsituationen die Frage, was für ein Mensch sie sein wollen, und damit die

Frage nach der selbst-begründeten existenziell-ethischen Maxime. Dabei scheinen

die KünstlerInnen, da sie existenzielles Leid erlebbar machen, insbesondere auf

die Mitleidfähigkeit der Beteiligten abzuzielen, die, so Schopenhauer, die einzig

Aktivität, das Tätigwerden des Subjekts, selbst wenn dieses Tätigwerden nur bedeutet, dass

ich empfänglich bin für einen von dem anderen an mich gestellten Anspruch – es ist eine

aktive Empfänglichkeit“ (Critchley, 2008: 21).

186 In Anlehnung an Critchley legt die durch die Performance-Kunst ermöglichte ethische Erfah-

rung eine „Treue“ zur Universalität der der Erfahrung zugrunde liegenden Forderung nahe,

die über die singuläre Situation hinausgeht (vgl. Critchley, 2008: 51).

187 Vgl. Critchley, 2008: 68. Die universelle ethische Forderung ist eine „maßlose Forderung un-

endlicher Verantwortung“ imAngesicht desAnderen (beispielsweise „LiebedeinenNächsten

wie dich selbst“), die zum Scheitern verurteilt ist, da der Forderung nie entsprochen werden

kann; weder vor dem Anderen noch vor dem eigenen Über-Ich. Das Scheitern an der prakti-

schen Umsetzung der eigenen moralischen Forderungen resultiert aus der Erkenntnis radi-

kaler Unerfüllbarkeit, die „fortdauernde Unzulänglichkeit meines Handelns nach sich zieht“

(Critchley, 2008: 94), denn „[d]ie Souveränität meiner Autonomie wird immer durch die he-

teronome Erfahrung der Forderung des anderen usurpiert“ (Critchley, 2008: 18).

188 Vgl. Critchley, 2008: 50 u. 54ff. Die ethische Erfahrungdenkt Critchley in Rekurs auf Badiou als

„Ereignis“, sodass sich das Subjekt selbst als Ereignissubjekt definiert und sich durchaus auch

im Sinne der Foucaultʼschen Selbstbildung formen sollte (vgl. Critchley, 2008: 24 u. 49ff.).

189 Der Konflikt zwischen Ratio und Aisthesis bzw. zwischen Ratio und Emotion in den Betrach-

terInnen entzündet sich potenziell auch daran, dass sie ad hoc eine Entscheidung darüber

treffen müssen, was in der konkreten Situation schwerer wiegt: das Kunstwerk, dessen In-

tegrität dem klassischen Verständnis gemäß nicht verletzt werden darf, oder der lebende,

leidende Mensch. Zur Lösung dieses Konflikts bedarf es ein gewisses Maß an Vertrauen in

den eigenen Status innerhalb der Gruppe und mithin Selbstvertrauen, Ich-Stärke (vgl. Hart-

mann, Martin (2011): Die Praxis des Vertrauens. Berlin, 82ff., 106 u. 275). Denn letztlich kann

ein Nichteingreifen, das womöglich aus der Angst vor Sichtbarkeit und eigener Positionie-

rung resultiert, ebenso Scham- und Schuldgefühle über die Dauer der Performance hinaus

auslösen wie ein moralisch illegitimes Verhalten im Zustand der Enthemmung.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


254 Ästhetik der Autonomie

anerkennenswerte Triebfeder moralischen Handelns ist190. Und umMitleid in den

RezipientInnenwachzurufen, bedarf es eben keiner theoretischen Auseinanderset-

zung mit dem Leid, sondern einer konkreten, emotionalen Erfahrung191, die durch

die dialogische Struktur der Performance-Kunst gewährleistet wird und die Bereit-

schaft oder das Vermögen voraussetzt, sich mit dem Leidenden zu identifizieren.

Indem die Performance-Kunst oft Grausamkeit zur Anschauung und zu Be-

wusstsein bringt, die Schopenhauer zufolge das Gegenteil von Mitleid und deshalb

so „empörend“ ist192, und ihre TeilnehmerInnen immer wieder bis zu jenem Punkt

treibt, an dem ihnen, so sie sich mit den KünstlerInnen identifizieren, beinahe

nichts anderes übrig bleibt als zu sagen, „[...] ich konnte es nicht übers Herz brin-

gen“193, vermag sie die Kluft zwischen Ich und Nicht-Ich zu überbrücken und den

TeilnehmerInnen zu vergegenwärtigen, dass „Freude“ auch in der Linderung des

Leidens und im Stillen von Bedürftigkeiten anderer zu bestehen vermag194, wie bei-

spielsweise die Publikumsreaktionen auf die Arbeit Santiago Caos195 zeigen, aber

auch auf Abramovićs Thomas Lips196. Sie ermöglicht so, gerade durch das hervor-

gerufene Mitleid, das Erleben einer ethisch fundierten Ebene gemeinschaftlichen

Miteinanders, jenseits des Egozentrismus197.

190 Schopenhauer zufolge existieren nur drei „Grundtriebfedern“ menschlicher Handlungen:

Der Egoismus, der auf das eigene Wohl bedacht ist, die Bosheit, die die fremde „Wehe“ will,

und das Mitleid, das auf das fremde „Wohl“ abzielt und das einzige Fundament ethischen

Handelns ist (vgl. Schopenhauer, Arthur (2014): Über die Grundlagen der Moral. In: Scho-

penhauer, Arthur: Die beiden Grundprobleme der Ethik. Wiesbaden, 237, 256ff. u. 296ff.).

191 Vgl. Schopenhauer, 2014: 311f.

192 Vgl. Schopenhauer, 2014: 297.

193 Schopenhauer, 2014: 297.

194 ImMitleid, bei dem per „Identifikation“ das Leid des Anderen erfahren wird, wird der Unter-

schied zwischen demSelbst und demAnderen, der konstitutiv für den Egoismus ist, aufgeho-

ben.Dabeiwird derHandelnde zwar nicht zumAnderen, kann sich aberMittels der „Erkennt-

niß, die [er] von ihm ha[t]“, in ihn hineinversetzen, sodass der Unterschied zwischen Ich und

Nicht-Ich sowie der zwischen Leidensehen und Leiden zumindest als absoluter aufgehoben

wird (vgl. Schopenhauer, 2014: 271f. u. 294). Im Mitleid zeigt sich, so Schopenhauer, dass im

Willen alle eins sind und folglich, dass einem Anderen etwas Gutes zu tun gleichbedeutend

damit ist, sich selbst etwas Gutes zu tun (vgl. Schopenhauer, 2014: 334ff.).

195 Siehe Pes(o)soa de Carne e Osso, S. 89f.

196 Siehe S. 60f.

197 Dem Mitleid fällt im Schopenhauerʼschen Konzept die Aufgabe zu, den manifesten Eigen-

nutz zurückzudrängen, der die natürliche Haltung und verbreiteter als alles andere ist (vgl.

Schopenhauer, 2014: 259ff.). Die Triebfedern moralischen Handelns, die als altruistisches

Verhalten den Egoismus bekämpfen, resultieren dabei aus dem doppelten Imperativ „Ne-

minem laede, imo omnes, quantum potes, juva“ (Schopenhauer, 2014: 275) also „Verletze

niemanden, vielmehr hilf allen, soweit du kannst“.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 255

Gerade also das Wachrufen von Empathie, wie es bereits die Künstlerin Gal-

indo als Bedingung für eine wirkmächtige Performance bestimmt198, scheint das

zentrale Moment der von der Performance-Kunst forcierten Transformation der

TeilnehmerInnen zu sein, das darauf abzielt, die durch heutige Ideologie und

soziopolitisch oktroyierte Meinungen und Haltungen resultierenden alltäglichen

Dehumanisierungen bzw. Deidentifikationen aufzubrechen, die sich klar an den

von der Performance-Kunst verhandelten unterschiedlichen Erscheinungen von

Herrschaft und Unterwerfung, von dichotomer Selbst- und Fremderfahrung

herauskristallisieren, um die Teilnehmenden wieder zur Erfahrung von Iden-

tifikation zu führen, die in ihrer praktischen Anwendung auf einen achtsamen

und empathischen Umgang mit der Mit-Welt im Allgemeinen abzielt199. Während

die Performance-Kunst also durch den Gebrauch des realen Körpers der Unter-

ordnung des Leiblichen unter das Geistige widerspricht, vermag sie durch die

Bewusstmachung echten Leidens die Kluft zwischen Rationalität und Emotiona-

lität zu überbrücken und sich vermittelt durch die Erfahrung des Mitleidens dem

allgegenwärtigen Desinteresse am Leben anderer entgegenzustellen200.

198 Auch wenn Galindo, nach eigener Aussage, nicht auf Mitleid, sondern auf Mitgefühl setzt.

Sie sagt dazu: „Das Einzige, was das Leben rechtfertigt, ist, sein Leben zu ändern und Mit-

gefühl hervorzurufen, sich selbst auszusetzen, den Sympathien, der Empathie – nicht dem

Mitleid – damit in demAnderen etwas aufbricht [...]“ (Galindo, zit. nach Guski, 2010) und kei-

ne Identifikation anstrebt, sondern den Anderen in seiner Abständigkeit dazu anregen will,

Mitgefühl für den Leidenden zu empfinden und anzuerkennen, dass dieser „arm dran ist“,

scheint es letztlich auch ihr darum zu gehen, die zu dem Leid führenden Ungerechtigkeiten

zu unterlaufen, sodass ihre Kunst und ihre Aussage durchaus im Kontext von Mitleid und

Identifikation, so wie sie hier bestimmt wurden, interpretiert werden können.

199 Auch wenn häufig emotional motivierte Reaktionen der Teilnehmenden ausbleiben, auch

wenn die Beteiligten häufig der Situation „nur“ beiwohnen, ohne handelnd einzugreifen,

ruft sie doch in einer Intensität zumMit-Leiden und so zur Identifikation auf, wie wohl kaum

eine andere Kunstform. Auch wenn also die Einzelnen sich nicht „heroisch“ in die Situation

einzubringen vermögen, bedeutet dies nicht, das sie sie nicht fühlend und denkend mit-

vollziehen und das Erlebte in ihnen eine Rahmenverschiebung auszulösen imstande ist, die

sich auf ihr zukünftiges Handeln in der Gesellschaft signifikant auswirkt. Der Kampf um die

„Eigentlichkeit“ im Heidegger’schen Sinne muss nicht zwingend für die Außenwelt sichtbar

geschehen. Gerade die Performance-Kunst vermag dem Einzelnen seine emotionale Verbin-

dung mit und seine Verantwortung für das Leben des „Anderen“ zu verdeutlichen und ver-

sucht mit allen Mittel, zu verhindern, dass er sich emotional und rational distanziert und

sich damit beruhigt, dass ihn „der Andere“ nicht betrifft, dass er ihn nichts angeht. Dennoch

soll nicht behauptet werden, dass Partizipation zwangsläufig politisch und demokratisch ist

und eine gemeinsame Erfahrung von Gleichwertigkeit konstituiert (vgl. Spohn, Anne (2015):

Handlung, Teilnahme und Beteiligung. Partizipation zwischen Politik und Kunst. In: KUNST-

FORUM International, Band 231: Verweigerung als schöpferische Dimension. Kunstverwei-

gerungskunst I, 85f.).

200 Performance-Kunst tritt nicht dazu an, die Rationalität abzuwerten, sondern der Emotiona-

lität als Handlungsaufforderung ihren gebührenden Platz einzuräumen. Sie zielt nicht, um

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


256 Ästhetik der Autonomie

Allerdings scheint die Performance-Kunst nicht beim Schopenhauerʼschen Be-

griff des »Mitleids« stehenzubleiben, sondern eher ein »Mit-Leid« zu forcieren,

das mehr noch als die Identifikation mit dem Leid des Anderen gerade das ei-

gene Leid vor dem Hintergrund des Leids anderer erfahrbar macht. Denn indem

sie Leid aufführt, schürt sie auch Leid, das über die individuellen Grenzen hin-

weg auf die ursächlichen und übergeordneten Zusammenhänge verweist. Das oft

tiefgreifende Leid des Anderen, das in seiner ansteckenden Wirkung substanziel-

les Leiden in den TeilnehmerInnen auszulösen vermag, dessen Bezug womöglich

nicht bei der aktuellen Situation und dem Leid des Gegenübers verharrt, sondern

neben potenziell verdrängten biografischen Traumata auch auf politische und ge-

sellschaftliche Missstände verweist, führt nicht zwingend zu mitleidmotivierten

moralischen Handlungen, führt nicht zwingend zur kreativen Transformation –

durchaus im Sinne Lantermanns201 –, sondern kann auch zur aggressiven Abwehr

des Leidens führen. Die Performance-Kunst bietet also das Erlernen und Erpro-

ben des Umgangs mit existenzieller Leiderfahrung an, das sich sowohl in Fürsorge

und Hilfsbereitschaft als auch in normativer Abwehr der Identifikation mit dem

Leid anderer oder dem eigenen Leid in Form der Rationalisierung und damit emo-

tionaler Distanzierung oder – wie im Falle jener Performances, die in Gewaltex-

zessen münden – in Objektvernichtung äußern kann. Der Ausgang des von der

Performance-Kunst initiierten Konflikts zwischen Rationalität und Emotionalität

in jedem Einzelnen ist letztlich nicht vorhersehbar.

Performance-Kunst bietet nicht die Lösung für die von ihr verhandelten und

aufgeworfenen physischen, psychischen oder soziopolitischen Konflikte, die sich

an den Grenzen dichotomer Pole zeigen, sondern lediglich die Basis, sich mit

diesen auseinanderzusetzen, indem sie sie initiiert, auf verschiedenen Ebenen

in Spannung erhält und somit intensiviert wahrnehmbar macht: Sie bietet ih-

ren TeilnehmerInnen an hinzusehen. Ob diese Auseinandersetzung konstruktiv

geschieht und die Grenzen zu Schwellen transformiert werden, oder ob die Teil-

nehmenden in den (häufig internalisierten) hegemonialen Grenzen verharren

und die Erfahrung nicht als Schwellenerfahrung und „ethische Forderung“ und

dies noch einmal zu betonen, auf jene „Sentimentalität“ – d.h. jene Gefühle, „die wir frei von

Irritationen und ohne Furcht vor störenden Handlungsimpulsen schlicht genießen können“

(Lantermann, 1992: 59) –, die die Außenwelt lediglich als Impuls für die eigene egozentrische

Gefühlsbetonung begreift und an die sie die Verantwortung für das eigene Leben abtritt (vgl.

Lantermann, 1992: 59ff.), nicht auf die Förderung jener, wenn man so will, „leeren“ Emotio-

nen, die unsere „Betroffenheitskultur“ als Zeitgeistphänomen auszeichnen, sondern auf jene

„tiefen“ Gefühle, die Empathiefähigkeit voraussetzen, auf jene, die sich am Leben des ande-

ren entzünden, die uns ergreifen und uns unmittelbar bewegen. Sie adressiert jene Gefühle,

die sich im Blick auf die Welt, nicht auf das eigene Ego einstellen, wenn man „wirklich“ hin-

zuschauen bereit ist.

201 Vgl. Lantermann, 1992: 21ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 257

mithin als Transformationsimpuls wahrnehmen wollen oder können, liegt letztlich

nicht in der Hand der KünstlerInnen. Performance-Kunst stellt konfrontativ eine

Forderung zu empathischer Stellungnahme und couragiertem Handeln an die

TeilnehmerInnen und zeigt einerseits Handlungsspielräume auf, andererseits

verweist sie alle AkteurInnen auf ihre Verantwortlichkeit und führt ihnen ihre

eigenen, mitunter verdrängten Seinsanteile vor Augen202.

3.5 „Ich“ und „Du“: Die Verschmelzung von KünstlerIn und BetrachterIn

Performance-Kunst macht, so wurde argumentiert, den Körper in seiner außer-

symbolischen, physischen Materialität zum Ort, an dem „Anstrengung, Gravita-

tion, Verletzung und Schmerz“203 stattfinden, und artikuliert, mittels extremer

Leiderfahrungen, die durch provokative Destruktion und Autodestruktion sowie

durch Intimität erzeugt werden können, eine ethische Forderung, die zu empa-

thischer Bezugnahme und einer direkten Handlungsmotivation anregen soll. Sie

verwandelt so nicht nur die Grenze zwischen Körper und Geist, sondern auch die

zwischen Emotionalität und Rationalität in Schwellen, zu derenÜberschreitung sie

ihre TeilnehmerInnen auffordert, und tritt den Wertzuschreibungen, die an jene

Dichotomien geknüpft sind, also der Abwertung des Leiblichen und Emotionalen

entgegen.

Gleichzeitig unterläuft sie die herkömmliche Trennung von KünstlerIn und Be-

trachterIn, denn eine Performance kann überhaupt erst im gemeinsamen Han-

deln aller Beteiligten entstehen, sodass sich bereits das Mit-Leid, das in Kapitel

3.4 als Handlungsmotivation bestimmt wurde, als jenes Moment erweist, das die-

se Trennung überwindet. Die Verschmelzung von „Ich“ und „Du“ hat jedoch über

die Identifikationmit dem „Anderen“ imMit-Leiden noch weiter Dimensionen, de-

nen ich im Folgenden nachgehen möchte. Dazu sollen zunächst die Implikationen

des Handelns und der sich daraus ergebende spezifische Raum als Resultat und

als Basis der Begegnung von KünstlerIn und BetrachterIn bestimmt werden, bevor

daran anschließend den jeweiligen Rollen beider und schließlich dem transforma-

torischen Potenzial ihrer Verschmelzung nachgegangen wird.

Performance-Kunst fordert alle Beteiligten dazu auf, sich als ganze Personen

– leiblich und mit allen Leidenschaften, Vorurteilen, Sympathien, ihren Werte-

skalen und Maximen – auf die Situation einzulassen, aus eigener Freiheit heraus

202 „In Gemäßheit desselben ist das ‚Operari‘ [Handeln], beim Eintritt der Motive, durchweg

nothwendig: daher kann die ‚Freiheit‘, welche sich allein durch die ‚Verantwortlichkeit‘ an-

kündigt, nur im ‚Esse‘ [Sein] liegen. Die Vorwürfe des Gewissens betreffen zwar zunächst und

ostensibel Das, was wir ‚gethan haben‘, eigentlich und imGrunde aber Das, was wir ‚sind‘, als

worüber unsere Thaten allein vollgültiges Zeugnis ablegen“ (Schopenhauer, 2014: 324).

203 Krämer, 2005: 16.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


258 Ästhetik der Autonomie

die Kunst mitzugestalten, mithin die eigene Verantwortung für die entstandene

Situation anzuerkennen und sich in ihr, aber auch über sie hinaus zu engagie-

ren204. Da ihr Vermögen, existenzielle Affekte auszulösen, gerade daraus zu re-

sultieren scheint, dass sie ihre TeilnehmerInnen kompromittiert205, indem sie die

Auswirkungen von Unterdrückung und Leben im Status des abgewerteten „Ande-

ren“ erlebbar macht und so jedem Einzelnen den eigenen Anteil an der gemein-

sam entworfenen Realität der Performance zu Bewusstsein bringt206, verweist sie

204 Vgl. Sartre, 1981: 25, 29 u. 44. Freiheit meint hier nicht nur die Freiheit, die Situation der Per-

formancemitzugestalten, sondern dieHandelndenwesentlich als jene zu begreifen, die sich

bewusst „entwerfen“ können, die eine „Wahl“ treffen und folglich für das, was sie tun, füh-

len und wollen die Verantwortung tragen. In Anlehnung an Sartre tragen sie die Verantwor-

tung jedoch nicht nur für sich, sondern für alle Menschen, da zu wählen, d.h., der Handlung

Wert beizumessen, voraussetzt, etwas für gut zu befinden, das nicht nur für den Einzelnen,

sondern für alle als das Gute gilt. Die Performance-Kunst verknüpft also die Frage, wie ich

mich in der konkreten Situation verhalten soll, mit der, „was geschähe, wenn alle so handel-

ten?“, sodass die Art und Weise, wie die Beteiligten die Performance gestalten, stellvertre-

tend für einen Entwurf der Zukunft steht. Das Engagement, welches die Performance for-

dert, beschränkt sich folglich nicht nur auf die geschaffene Situation, sondern weist über sie

hinaus. Performance-Kunst stellt ein Experimentierfeld zu Verfügung, in dem auch die ne-

gativen Auswirkung von Entscheidungen direkt sichtbar werden und die Beteiligten so die

Möglichkeit haben, zu erkennen, dass sie sich und ihre Handlungen ändern sollten, wenn sie

die Realität, die sie durch ihre Wahl konstruieren, nicht für gut erachten können (vgl. Sart-

re, Jean-Paul (2007): Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Wroblewsky, Vincent von

(Hrsg.): Jean-Paul Sartre. Der Existenzialismus ist ein Humanismus und andere philosophi-

sche Essays 1943-1948. Reinbek bei Hamburg, 150ff., 161ff.; hier 152).

205 Vgl. Sartre, 1981: 43, 57f. u. 63ff. Das Verhältnis von AutorIn und LeserIn im Sartre’schen Kon-

zept der »Littérature engagée« kann auch für Interaktion in Performances fruchtbar gemacht

werden. „Was mich, den Leser, angeht, so kann ich, wenn ich eine ungerechte Welt schaffen

und an der Existenz erhalte, nicht umhin, mich für sie verantwortlich zu machen. Und die

ganze Kunst des Autors besteht darin, daß ermich zwingt, zu ‚schaffen‘, was er ‚enthüllt‘, also

mich zu kompromittieren. Jetzt tragen wir also beide die Verantwortung für das Universum“

(Sartre, 1981: 52).

206 Vgl. Sartre, 1981: 43, 57f. u. 63ff. Vor der Folie des Sartreʼschen Konzepts der Littérature en-

gageé kann die Performance-Kunst als eine Kunstform begriffen werden, die dem ständigen

Selbstbetrug, in dem die meisten Menschen leben, entgegentritt, da sie Unterdrückungs-

mechanismen verhandelt, die sich nicht in der künstlerischen Thematisierung derselben er-

schöpfen, sondern über die Situation des Gezeigten hinausreichen und auf ein größeres Gan-

zes verweisen (vgl. Sartre, 1981: 33f. u. 62). Die Aufgabe der KünstlerIn besteht darin, der Ge-

sellschaft einen Spiegel vorzuhalten und sie aufzufordern, das Bild entweder anzunehmen

oder zu verändern. So nehmen die KünstlerInnen den Beteiligten die Möglichkeit der Un-

kenntnis und bringen die stabil geglaubten Vorstellungen, auch über die eigene Beteiligung

an der Aufrechterhaltung der Ungleichheitsfaktoren, ins Wanken, sodass es allein dadurch,

dass „die Gesellschaft sich sieht und vor allem, [dass] sie sich ‚gesehen‘ sieht, [...] zu einer

Anfechtung der etablierten Werte und des Systems“ kommt (vgl. Sartre, 1981: 62 u. 66; hier

66.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 259

auch strukturell auf die individuelle Beteiligung an generellen Unterwerfungs- und

Ausschlusspraktiken, sodass es der Performance-Kunst letztlich darum geht, durch

die „Enthüllung“ politischer und zwischenmenschlicher Herrschaftsmechanismen

dieselben zu verändern, den TeilnehmerInnen die Chance zu nehmen, sich für un-

schuldig zu halten und sie dazu zu animieren, ihre Freiheit im Kontext der Frei-

heit der Anderen zu erkennen und zu nutzen207. Die Performance-KünstlerInnen

appellieren208 also an die TeilnehmerInnen, die Realität der Performance mitzu-

entwerfen und fordern sie letztlich dazu auf, Verantwortung für die gemeinsam

kreierte Situation zu übernehmen. Der Performance-Kunst liegt eine „schöpferi-

sche Handlung“ zugrunde, verstanden als Zusammenspiel von KünstlerInnen und

RezipientInnen, die Freiheit erst erlebbar macht209 und die konstitutiv für die spe-

zifische Verbindung von KünstlerInnen und RezipientInnen ist. Da die aktive Teil-

nahme der RezipientInnen einer Performance also grundlegend für deren Entste-

hen und deren Entwicklung ist, kommt zur Komponente des Mit-Leidens die des

Mit-Tuns hinzu, die elementar mit dem Gewahrwerden eigener Freiheit und Mit-

Verantwortlichkeit verknüpft ist.

IndemKünstlerInnen und TeilnehmerInnen durch ihr gemeinsames Involviert-

sein und Handeln die Performance schaffen, etablieren sie einen Handlungsraum

im Arendtʼschen Sinne, der zum Experimentierfeld für die Erprobung von Hand-

lungen in Extremsituationen wird und der sich dadurch auszeichnet, dass hier

Freiheit im Sinne des weder Herrschens noch Beherrschtwerdens lokalisiert wer-

den kann, da hier Handelnde aufeinandertreffen, die nur in ihrer Mitweltlichkeit

die Möglichkeit des Handelns haben210. Die AkteurInnen einer Performance kom-

men als Gleichwertige zusammen, treten durch ihr Handeln als Individuen in Er-

scheinung und offenbaren ihr wirkliches Sein, denn „[a]llein die That ist der harte

Probierstein aller unserer Überzeugungen“211. Indem die Performance-Kunst also

zum Handeln aufruft, fordert sie einerseits zur Individuation, zur „Selbstenthül-

lung“ sowie zur kritischen Reflexion des Selbst- und des Fremdbildes auf212, ande-

207 Vgl. Sartre, 1981: 26f. In Anlehnung an Sarte kann man Performance-Kunst als eine Welt se-

hen, die immer ein Mehr an Freiheit durchscheinen lässt und in der selbst Ungerechtigkeit

dargestellt wird, damit dieMenschen ihr gegenüber ihre Freiheit empfinden. Indem sich hier

also die Freiheit der KünstlerInnen und der RezipientInnen manifestiert, wird auch die Frei-

heit jedes Anderen enthüllt (vgl. Sartre, 1981: 48 u. 53).

208 Mit Sartre gesprochen appelliert der Künstler an den Betrachter, die Enthüllung „zur objek-

tiven Existenz übergehen [zu] lassen“ (vgl. Sartre, 1981: 40f.; hier 41).

209 Vgl. Sartre, 1981: 41ff.

210 Vgl. Arendt, 2002: 35, 246ff. u. 271ff.

211 Schopenhauer, 2014: 300.

212 Vgl. Arendt, 2002: 214ff., 226f., 240 u. 243. Arendt bestimmt das Handeln und das Sprechen

als selbstbewusstes In-Erscheinung-Treten, durch das sich die Menschen aktiv voneinander

unterscheiden, als diejenigenModi, „in denen sich dasMenschsein selbst offenbart“ (Arendt,

2002: 214). Da die Resultate und Ereignisse des Handelns von den Handelnden niemals an-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


260 Ästhetik der Autonomie

rerseits verweist sie durch das Handeln schon auf die für die Performance-Kunst

typische Unbestimmtheit der eigenen Position und Rolle innerhalb einer Perfor-

mance, da Handeln immer im Zwischenraum zwischen den Menschen stattfindet.

Handeln stellt die Bezüge unter denMenschen her213 und „[w]eil sich der Handeln-

de immer unter anderen, ebenfalls handelnden Menschen bewegt, ist er niemals

nur ein Täter, sondern immer auch zugleich einer, der erduldet“214.

Das Handeln in der Performance-Kunst hat in diesem Sinne Schwellencharak-

ter, und der gemeinsam erschaffene Raum ist letztlich die Gemeinschaft der Be-

teiligten selbst215. Die Agierenden kreieren gemeinsam einen „Zwischenraum“216,

in dem die Möglichkeit besteht, neue Seins- und Handlungsweisen zu erleben, zu

erproben und zu erlernen, und der – da Handeln im Kontrast zum bloßen an ge-

sellschaftliche Regeln und Normen gebundenen „Sich-Verhalten“ im Kern politisch

ist und Pluralität voraussetzt217 – einerseits, mit Foucault gesprochen, auf die Rea-

lität zurückwirken, andererseits auf den Utopos vorausweisen kann218. In diesem

tizipiert werden können, ist Handeln immer ein Neuanfang und zeigt den Handelnden und

der Mitwelt „wer-jemand-ist“, allerdings nur dort, wo Menschen miteinander und nicht für-

oder gegeneinander handeln oder sprechen (dort unterliegt Handeln dem bloßen Nutzen

und wird zum Gewaltmittel). Und auch nur, wenn das Risiko eingegangen wird, im „Mitein-

ander“ als „man selbst“ in Erscheinung zu treten (vgl. Arendt, 2002: 217ff.).

213 Vgl. Arendt, 2002: 224, 234f. u. 250.

214 Arendt, 2002: 236.

215 In Analogie zur Polis, die erst durch die handelnden Bürger konstituiert wird – während die

Stadtmauern und die Gesetze lediglich das „hergestellte“ Gerüst respektive den Topos bie-

ten, der dem Bürger die Freiheit des Handelns ermöglicht (vgl. Arendt, 2002: 41f. 78f., 244

u. 249) –, entsteht auch die Performance erst durch die Handlungen aller Beteiligten, wobei

die impulsgebenden Ideen der KünstlerInnen den Gesetzen und die öffentliche Straße oder

der Galerie- oder Museumsraum den Stadtmauern ähneln.

216 Foucault, 2014: 9.

217 Das Handeln, das im Kern auf Pluralität beruht, steht dem bloßen Sich-Verhalten diametral

entgegen, das insbesondere die heutige „Massen-“ und „Konsumentengesellschaft“ kenn-

zeichnet und wird, so Arendt, seit der Neuzeit von der Gesellschaft ebenso ausgeschlossen,

wie in der Antike der Bereich des Haushalts und der Familie (vgl. Arendt, 2002: 17, 51ff., 66ff.

u. 150ff.).

218 Vgl. Foucault, Michel (1991): Andere Räume. In: Barck, Karlheinz/Gente, Peter/Paris, Hei-

di/Richter, Stefan (Hrsg.): Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer ande-

ren Ästhetik. Leipzig, 39 u. 44. Die Funktion des durch die Performance-Kunst erschaffenen

Raums besteht in Rekurs auf das Foucaultʼsche Konzept der »Heterotopie« darin, dass sie

ein Bindeglied zwischen Realität und Utopie ist und sich als „tatsächlich realisierte Utopie“

(Foucault, 1991: 39) konstitutiv auf den realen Raum auswirkt. Als Heterotopien bezeichnet

Foucault jene Räume, die von der gesellschaftlichen Norm abweichendes Verhalten lokali-

sieren und deren Partizipation bestimmten Regeln unterworfen ist (beispielsweise Friedhö-

fe, Bordelle, Gefängnisse und Musee). Heterotopien sind „Gegenräume“, es sind „tatsächlich

realisierte Utopien, in denen die wirklichen Plätze innerhalb der Kultur gleichzeitig reprä-

sentiert, bestritten und gewendet sind“ (Foucault, 1991: 39).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 261

so erschaffenen freien Raum der Kunst gelten die herkömmlichen Regeln des ge-

sellschaftlichen Miteinanders nicht, sodass hier die von der Performance ausge-

lösten Gefühle in radikaler Form, in dionysischer Qualität hervorbrechen können,

da die Interaktion aller Beteiligten mehr oder weniger ungebunden von den Nor-

men und Werten der „Man-Welt“ und also jenseits der gesellschaftlich erwünsch-

ten Handlungsmuster ablaufen kann219. Der durch die Performance-Kunst kreierte

Schwellenraum kann so als „mythische oder reale Negation des Raumes, in dem

wir leben“, begriffen werden, der die Notwendigkeit von Veränderungsprozessen

offenbart und als Heterotopie des Übergangs und der Verwandlung erscheint220.

Performance-Kunst ermöglicht ihren AkteurInnen demnach, durch ihr ge-

meinsamesHandeln einenHeterotopos zu kreieren, der zum einen als Schutzraum

das Handeln unter gleichberechtigten, freien Individuen möglich und lebbar be-

ziehungsweise wieder erlernbar macht und so eine Verbindung zwischen Realität

und Utopie einrichtet. Zum anderen jedoch auch Verantwortungsübernahme

für und Vertrauen in letztlich unkontrollierbare kreative, ethische und politische

Prozesse fordert, die sich – einmal angestoßen – in ihren Auswirkungen der Kon-

trolle der Initiierenden entziehen, die aber auch ermöglichen, dass jeder Einzelne

aus der Isolation seiner Subjektivität ausbricht und sich durch die sich daraus

ergebende Perspektivenvielfalt eine gemeinsame Welt und Realität etabliert221.

Dieser durch die Handelnden eröffnete Raum bietet also die Basis für die sich

in Performances entladenden kreativenDynamiken, in der sich alle Beteiligten ent-

wickeln können, ihre Identität jedoch auch fraglich wird, da hier KünstlerInnen

und RezipientInnen in einer Weise aufeinandertreffen, die die Performance in be-

sonderemMaße als Kunst der Transformation auszeichnet: als jene Kunstform, die

Ambivalenzen statt Eindeutigkeiten als Grundlage menschlichen Seins und Mit-

einanders erfahrbar macht und in der „Ich“ und „Du“ miteinander verschmelzen.

Denn sowohl die KünstlerInnen als auch die TeilnehmerInnen befinden sich in ei-

nem Spannungsverhältnis, das sich zum einen zwischen ihnen aufbaut, sich zum

anderen aber auch in jedem Einzelnen manifestiert, denn „das Machen wird als

219 Die Performance-Kunst ist, in Anlehnung an Agamben, ähnlich wie die von ihm beschriebe-

nen Feste, die als dionysisch bezeichnet werden können, charakterisiert „durch [...] die Sus-

pendierung undUmwerfung der normalen rechtlichen und sozialenHierarchien“ (Agamben,

2004: 85). Sie arbeitet an den politischen und ethischen Fragestellungen ihrer Zeit, um auf

die Strukturen des Ausnahmezustands aufmerksam zu machen, indem sie versucht, die so-

ziale Ordnung vorübergehend zu unterlaufen und so Grenzen in Schwellen zu verwandeln

(vgl. Agamben, 2004: 33 u. 85f.).

220 Vgl. Foucault, 2014: 17; hier 11. Die Funktion der von der Performance-Kunst erschaffene He-

terotopie scheint darin zu bestehen, „Illusionsräume“ zu erschaffen (vgl. Foucault, 2014: 19f.),

die „den gesamten Realraum, alle Platzierungen, in die das menschliche Leben gesperrt ist,

als noch illusorischer denunzier[en]“ (Foucault, 1991: 45).

221 Vgl. Arendt, 2002: 46, 71ff., 232 u. 250ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


262 Ästhetik der Autonomie

Widerfahren, das Handeln als ein Erleiden, die Aktivität als eine Passivität erfahr-

bar gemacht“222. So verkörpern alle Beteiligten die für die Performance-Kunst im

Allgemeinen paradigmatische Mehrdeutigkeit, die als Anstoß für das individuel-

le und kollektive Ausloten von Grenzen und deren Transformation in Schwellen

begriffen werden kann, da eben das Verhältnis zwischen dem Selbst und dem An-

deren kritisch zur Disposition gestellt wird.

Der für die Performance-Kunst konstitutiven dionysischen Verschmelzung von

„Ich“ und „Du“ liegt etwas vorher Getrenntes zugrunde und da die KünstlerInnen

jene sind, die ein thematisches Anliegen haben, zu dessen Sichtbarmachung sie

die Rahmenbedingungen der Performance konzipieren, und durch ihren besonde-

ren Status innerhalb des Handlungsraumes den initiatorischen Impuls zur Um-

setzung der künstlerischen Idee durch alle Beteiligten liefern, soll im Folgenden

zunächst der Rolle der Künstlerin beziehungsweise des Künstlers in der Verschmel-

zung nachgegangen werden. Durch den Rahmen, in dem die KünstlerInnen agie-

ren, gewährleisten sie einerseits die allgemein erkennbare Situation, andererseits

die subjektive Erfahrung. So erzeugen sie eine Verbindlichkeit für die Teilnehme-

rInnen, die zwischen der allgemein erkennbaren Situation und dem individuellen

Erleben liegt223. Das „Engagement“ der KünstlerInnen besteht folglich in der „Ver-

mittlung“ einer Botschaft, die über die konkrete Situation auf die übergeordneten

Zusammenhänge verweist224.

Das Moment der Vermittlung greifen in ihrem Selbstverständnis auch Künst-

lerInnen wie Joseph Beuys, der sich als Schamane bezeichnete, und Marina Ab-

ramović, die sich als eine Brücke betrachtet, auf225. Dabei gehen sie jedoch über

die neutrale Vermittlung zwischen differenten Systemen226 hinaus, wie sie Sybil-

le Krämer im Kontext ihres Botenmodells für die Rolle der KünstlerInnen in der

Performance-Kunst stark macht, da es ihnen letztlich darum geht – zumindest ar-

tikuliert Abramović dieses Anliegen in Bezug auf ihre Arbeit –, für die Teilnehme-

rInnen die Funktion eines Spiegels zu übernehmen und, indem sie sich bewusst Ri-

siken aussetzen und Leid aufführen, als Vorbild im Umgangmit den eigenen Ängs-

ten und Leiderfahrungen zu fungieren227. Gerade also die Neutralität, die Krämer

demBoten zuschreibt, scheint für das Verständnis der Performance-KünstlerInnen

222 Krämer, 2005: 16.

223 Vgl. Jappe, 1993: 10.

224 Vgl. Sartre, 1981: 33f. u. 62.

225 „Beuys sah sich als Schamane, Malevitsch als eine Stufe, ich sehe mich als eine Brücke. Auf

der einen Seite empfange ich, auf der anderen Seite reiche ich weiter“ (Abramović, zit. nach

Drathen, 1992: 15).

226 Vgl. Krämer, 2008: 153ff. u. Krämer, Sybille (2011): Der Bote als Topos oder: Übertragung

als eine medientheoretische Grundkonstellation. In: von der Heiden, Anne/Heilmann, Till

A./Tuschling, Anna (Hrsg.): ‚medias in res‘. Bielefeld, 58ff.

227 Vgl. Abramović, 2015 u. Timm, 2010: 2.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 263

nicht tragfähig zu sein228. Die ansteckende Wirkung der Performance-Kunst, wie

sie auch Krämer konstatiert229, funktioniert eben nicht nur über die leibliche Ko-

Präsenz aller Beteiligten, sondern wird – so das hier vorgeschlagene Verständnis

des Begriffs der »KünstlerInnen« in der Performance-Kunst – vor allem dadurch

gewährleistet, dass sie als Individuen ihre ureigensten Anliegen vermitteln, die sich

jedoch im Erleben der Beteiligten als überindividuell erweisen. Die Funktion der

KünstlerInnen als VermittlerInnen lässt sich eher mit dem Konzept des Schama-

nischen denn mit dem Krämerʼschen Modell des vorplatonischen Boten230 fassen.

Denn obwohl auch SchamanInnenMittlerInnen zwischen denWelten sind, tre-

ten sie doch gerade durch ihre Individualität in Erscheinung. Durch ihre Initiation

wird ihre Existenz zu einer gefährdeten und unterliegt fortan nicht mehr den her-

kömmlichen gesellschaftlichen Erwartungen und Normen231. Als spirituelle Beglei-

terInnen und als KriegerInnen gefährden sie sich selbst, sobald sie aktiv werden,

228 Den Boten im Krämerʼschen Konzept kennzeichnet einerseits seine Neutralität, andererseits

seine Indifferenz, sodass seine Mittlerstellung von einer tiefen Ambivalenz zwischen Inkor-

poration und Exkorporation, zwischen Personalität und Depersonalität gekennzeichnet ist

(vgl. Krämer, 2011: 60ff.). Er ist nicht der Ursprung seines Tuns, sondern zugleich Empfän-

ger und Sender von etwas, das nicht von ihm erzeugt wurde (vgl. Krämer, 2011: 58f.), denn

„[m]it der Stimme eines anderen und für einen anderen zu sprechen, ist das Ethos des Boten-

gangs“ (Krämer, 2011: 60). Sein Spezifikum besteht darin, „Fremdvergegenwärtigung durch

‚Selbstausblendung‘ zu ermöglichen“. Dieses Absehen von der eigenen Personalität ist, so

Krämer, notwendig, um zwischen dem Heterogenen einen Nexus zu stiften (vgl. Krämer, Sy-

bille (2010): Selbstzurücknahme. Reflexionen über eine medientheoretische Figur und ih-

re (möglichen) anthropologischen Dimensionen. In: Gronau, Barbara/Lagaay, Alice (Hrsg.):

Ökonomie der Zurückhaltung. Kulturelles Handeln zwischen Askese und Restriktion. Biele-

feld, 46f.). Als „eine Figuration des Dritten zwischen heterogenen Seiten“ steht er zwischen

Alterität und Pluralität und bringt die verschiedenen Seiten in einen Zusammenhang, ohne

sie dabei zu annullieren (vgl. Krämer, 2011: 53ff.).

229 In der Performance-Kunst wird, Krämer zufolge, Ansteckung zum elementaren Mittel ästhe-

tischer Erfahrung, die sich durch die Dimension der Körperlichkeit in der Performance-Kunst

realisiert. Die ansteckende Wirkung sieht sie darin, dass die KünstlerInnen eine Botschaft

vermitteln, deren UrheberInnen sie nicht sind, in Analogie zu Viren, Geld oder Engeln (vgl.

Krämer, 2008: 155f.).

230 Krämer zufolge rekurriert der Botengang der Performance-KünstlerInnen – da hier Handeln

als Geschehen und Vollzug als Entzug vergegenwärtigt werden und etwas zur Darstellung,

nicht aber zur Herstellung kommt – auf einen „Archetyp der Medialität“, der dem neuzeitli-

chenTopos des homo faber undhomogenerator entgegensteht undandie klassische griechi-

sche Vorstellung des Künstlers als Bote anknüpft, dem eine „diskursiv ohnmächtige Position“

und die fremdbestimmte Vermittlung inhärent ist und die Platon bereits zur Verbannung

des Dichters aus dem Staat bewogen habe (vgl. Krämer, 2005: 16f. u. Krämer, 2011: 60).

231 Auch die KünstlerInnen können beispielsweise mit Mitteln der Selbstverletzung arbeiten

oder gesellschaftliche Normen verletzen, ohne als psychisch krank oder als kriminell stig-

matisiert zu werden, weil ihre Handlungen durch die Rahmung als Kunst anderen Gesetz-

mäßigkeiten unterworfen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


264 Ästhetik der Autonomie

und nehmen persönliche Mühen und Risiken auf sich, um die Existenzgrundlage

ihrer Gruppe zu sichern und in Krisenzeiten neue Wege aufzuzeigen. Ihre Aufga-

be besteht darin, eine Heterotopie, eine Zwischenwelt, zu konstruieren, um einen

Weg zwischen den durchlässigen Grenzen von Realität und Utopie zu finden und

zu nutzen232.

In Anlehnung an diesen Begriff des »Schamanischen« erscheinen auch die

Performance-KünstlerInnen als KriegerInnen, die mit ihren individuellen Waf-

fen neue Wege erstreiten, diese ihren Mitmenschen aufzeigen und sie auf diesen

neuenWegen begleiten. Ebenso wie die SchamanInnen stehen sie in einer konflikt-

haften Handlung für die Gesamtheit ihrer Taten mit ihrer ganzen Individualität

ein233 und verkörpern, so die hier vorgeschlagene Interpretation, den „heroischen

Charakter“234, wie ihn Hegel in seiner Lesart der sophokleischen Antigone stark

macht. Die KünstlerInnen müssen, damit man ihre Performance als gelungen

betrachten kann, im Hegelʼschen Sinne tragische Charaktere, gar HeldInnen sein

und die Konsequenzen ihrer Handlungen tragen – ebenso wie Antigone, die ist,

wie sie ist, und die sich ohne zu zögern für das ihr gemäße Prinzip entscheidet,

also tut, was sie tun muss, und die Konsequenzen in vollem Umfang trägt.

Obwohl also beispielsweise Pawlenski sich explizit gegen die Bezeichnung als

Held, die er immer an die des Opfers geknüpft sieht, verwahrt235, soll hier He-

gels Terminus des „heroischen Charakters“ für den KünstlerInnen-Begriff in der

Performance-Kunst stark gemacht werden, da gerade in der bedingungslosen Ver-

antwortungsübernahme für das eigene Handeln, die auch die Arbeiten Pawlenskis

232 Zur gesellschaftlichen Rolle von SchamanInnen siehe beispielsweise Schröder, Dominik

(1964): Zur Struktur des Schamanismus. In: Schmitz, Carl August (Hrsg.): Religionsethnolo-

gie. Frankfurt amMain, 312ff., Cipolletti,María Susana (2008): The Jaguar’s Pineapple. Secoya

Shamanic Violence and the Dangers of Cannibalism in the Ecuadorian Amazon. In: Becker-

man, Stephen/Valentine, Paul (eds.): Revenge in the Cultures of Lowland South America. Gai-

nesville,188f. u. Illius, Bruno (2002): Schamanismus. Die Vorstellung von „ablösbaren Seelen“.

In: Figl, Johann/Klein,Hans-Dieter (Hrsg.): Der Begriff der Seele in der Religionswissenschaft.

Würzburg, 92f.

233 Vgl. Hegel, VÄ I: 246.

234 Hegel, VÄ I: 246.

235 Pawlenski weist darauf hin, dassmit demBegriff »Held« einige Bedeutungen verknüpft sind,

die im Konzept des Künstlers nicht mitschwingen sollten oder dürfen, wie beispielsweise

Dienst, Knecht, Opfer, Schuld, Leiden, Strafe, Pflicht oder Rolle.Weder der Begriff »Held«,wie

er im militärischen Jargon Verwendung findet, noch derjenige der griechischen Mythologie

trifft seines Erachtens auf politisch agierende Performance-KünstlerInnen zu, insbesondere,

da immer auch das Opfer impliziert wird (vgl. Pawlenski, 2016: 95ff.). „[...] [D]er Künstler ist

niemals einHeld, denn der ‚Held‘ ist ein Opfer, das die Gesellschaft der unersättlichenMacht

zum Fraße vorwirft. Mir geht es um die Bestimmung der Grenzen und Formen politischer

Kunst. [...] Die Verwandlung des Lebens in die Sprache des Statements könnte als Ziel der

Kunst bezeichnet werden. [...] Mit Heldentum oder Opfer hat das nichts zu tun. Ich habe

mich nie geopfert und nichts geopfert. Ich opfere auch jetzt nichts“ (Pawlenski, 2016: 98).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 265

auszeichnet, das „Heroische“ begründet ist.Wie Antigone nimmt auch er Konflikte,

Verletzungen und Repressionen in Kauf, um den Ideen, die er vermitteln möchte,

Nachdruck zu verleihen. Er kann also durchaus im Hegelʼschen Sinne als „heroi-

scher Charakter“ gelten, auch oder gerade, weil er sich nicht als solcher empfindet.

Den eigenen Körper als künstlerisches Mittel zu nutzen, um sich den Blicken

und Berührungen des Publikums auszusetzen, sich häufig nackt, insofern hüllen-

und somit schutzlos als Spiegel und Projektionsfläche anzubieten, ohne antizi-

pieren zu können, was dies in den TeilnehmerInnen auslöst, fordert ein außerge-

wöhnlich hohes Maß an Selbstkompetenz und Selbstgewissheit236. Die KünstlerIn-

nenmachen sich selbst zur Zielscheibe von Erwartungen, Irritation, Abscheu, Ekel,

Zu- sowie Abneigung und mithin von physischen und psychischen Zu- und Angrif-

fen. Dadurch sind sie gerade durch ihren für unsere Zeit untypischen Heroismus,

imstande, direkte und unmittelbare Gefühlsregungen und Reaktionen in den Be-

trachterInnen auszulösen, die als Aufruf zur Selbsterkenntnis dadurch auch auf die

Gesellschaft zurückwirken können237. Denn gerade indem sie sich den Teilnehme-

rInnen aussetzen, werden die Eigensinnigkeit und Wehrhaftigkeit des KünstlerIn-

nenkörpers, die Selbstverständlichkeit und -mächtigkeit sowie die Autonomie des

Individuums für die RezipientInnen spürbar und als erstrebenswertes Ziel sicht-

bar, aber auch die fundamentale Abhängigkeit von anderen tritt als Dimension

zutage, die es als Bedingung der eigenen Existenz gemeinschaftlich zu gestalten

gilt.

Die KünstlerInnen setzen sich mit heroischem Selbstverständnis dem Publi-

kum aus, um es aufzurütteln, es in einen emotionalen Zustand der Betroffenheit

oder in die Rolle der eigenen Täterschaft zu drängen und fordern dabei geradezu

eine Zerreißung im dionysischen Sinne heraus. Denn indem sich die KünsterInnen

Leiden und Schmerzen aussetzen, die exemplarisch für das Leid jedes Menschen

stehen und so Mit-Leid hervorrufen, forcieren sie emotional enthemmte und von

den Normen gesellschaftlichen Miteinanders entfesselte Reaktionen, denen eine

ekstatische, rauschhafte Qualität zu eigen ist238, sodass sich in der Bestimmung der

236 Wenn sich beispielsweise Ostojić in Personal Space (siehe S. 74f.) als Living Sculpture den Bli-

ckender BetrachterInnenaussetzt, indemsie ihrennackten, regungslosenKörper nutzt, dann

kann dies auch als Grenzerfahrung der Künstlerin betrachtet werden. Mit Körper, Seele und

Geist zu provozieren, fordert von denKünstlerInnen eine klareHaltung sich selbst gegenüber

oder das unbedingte Bedürfnis, diese zu finden.

237 Hegel schreibt über die attische Tragödie, dass sie einen direkten Zugang zu den Emotionen

des Betrachters eröffnet, dem Publikum das „an und für sich Vernünftige undWahre“ zu Be-

wusstsein bringt und sich auch dazu eignet „neuen Zeitvorstellungen in Betreff auf Politik,

Sittlichkeit, Poesie und Religion usf. einen lebendigen Eingang zu verschaffen“ (vgl. Hegel,

VÄ III: 502 u. 508f.; hier 503).

238 Zur dionysischenQualität der durch die Performance-Kunst ausgelösten Gefühle imBetrach-

ter siehe Kapitel 3.4.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


266 Ästhetik der Autonomie

TeilnehmerInnen die Verwandtschaft zum Mänadischen aufdrängt239. Die Künstle-

rInnenwerden zu StellvertreterInnen der TeilnehmerInnen und ermöglichen ihnen

so, den Untergang und die Wiedergeburt ihrer Gottheit mitzuerleben und trans-

formiert weiterzuleben.

Während also die Performance-KünstlerInnen als Antigone zu Dionysos wer-

den, werden die Teilnehmenden zu Mänaden; sie zerreißen und fressen Antigo-

ne und sich selbst und werden so zum Subjekt und Objekt der Gewalt zugleich.

Die einen verwandeln sich in Satyre, die anderen – häufig gebildete und abgeklär-

te Connoisseure – werden zu Opfern und TäterInnen gleichermaßen. Sowohl das

Dionysische als auch die Performance-Kunst zeichnen sich dadurch aus, dass ihre

RezipientInnen zum Medium einer Kunst werden, in der Kampf, Qual und Leid

unerlässlich sind240.

Indem sie die Teilnehmenden zum integralen Bestandteil des Ereignisses

macht, hebt die Performance-Kunst – gerade über ihre spezifische Körperlichkeit

und Emotionalität – die Grenzen zwischen Ich und Nicht-Ich auf und vermag so

die Teilnehmenden in eine „dionysische Urlust“ zu reißen, wie sie Nietzsche für ei-

ne Kunst, die Lebenspraxis sein will, fordert241. Sie nimmt notwendigerweise und

insofern „dionysischer“ als die attische Tragödie den theoretischen Menschen, das

moderne Individuum zur Basis und wirft ihn bewusst und mit extremer Wucht

oder mit stiller Raffinesse auf seine ureigensten Emotionen zurück, auf seine

Ängste, Wünsche und Begierden, auf das „Dionysische“ in ihm. Im Gegensatz zur

239 Insbesondere dasOrgien-Mysterien-Theater, das vonHermannNitsch, einemder bedeutends-

ten Vertreter des Wiener Aktionismus’, 1962 als Gesamtkunstwerk ins Leben gerufen wurde,

rekurriert explizit auf das dionysische Prinzip Nietzsches. Die sich über mehrere Tage entwi-

ckelnden Aktionen sind moderne Interpretationen dionysischer und christlicher Riten, die

durch Angst, Terror und Mitleid kathartische Wirkung entfalten sollen. Es sind ritualisier-

te Orgien, die mit lauter Musik und der Konfrontation mit Blut und Eingeweiden von ge-

schlachteten Opfertieren sowie mit Nacktheit und ekstatischen Zuständen konfrontieren.

Hier sollen unterdrückte Aggressionspotenziale und natürliche Instinkte wieder freigelas-

sen werden und durch Leiden Reinigung und Erlösung herbeigeführt werden (vgl. Goldberg,

1988: 163f.). Da die Abläufe jedoch einer strikten, vom „Zeremonienmeister“ Nitsch ausge-

arbeiteten Partitur folgen, erweist sich das Orgien-Mysterien-Theater letztlich eher als „apol-

linisch durchgeformtes Projekt“ denn als Ort dionysischer Rauscherfahrung (Warstat, Mat-

thias (2013): Rausch und Rahmen. Liminale Erfahrungen im Theater. In: Liebau, Eckart/Zir-

fas, Jörg (Hrsg.): Lust, Rausch und Ekstase. Grenzgänge der Ästhetischen Bildung. Bielefeld,

122f.).

240 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 109.

241 Nietzsches Tragödien-Schrift lässt sich als allgemeine Theorie der Verführung zum Leben le-

sen (vgl. Därmann, 2005: 137f.) und gerade die dionysische Kunst hebt, da sie Schrecken und

Leid erfahrbar macht, die Trennung zwischen Kunst und Leben auf (vgl. Szczepanski, Jens

(2007): Subjektivität und Ästhetik. Gegendiskurse zur Metaphysik des Subjekts im ästheti-

schen Denken bei Schlegel, Nietzsche und de Man. Bielefeld, 197f.; Thorgeisdottir, 1996: 28

u. Wall, 2006: 73f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 267

Betrachtung von Kunstwerken in Museen, wie Gemälden oder Skulpturen, die

den BetrachterInnen eine distanzierte Auseinandersetzung ermöglichen, ist die

Performance-Kunst also ihrem Wesen nach eine dionysische Kunstform, in der

sich die KünstlerInnen als StellvertreterInnen „heroisch“ der Zerreißung durch ihr

Publikum aussetzen und die sie zugleich zu Zerreißenden macht. Umgekehrt gilt

dies auch – aufgrund der Verschmelzung beider Pole – für die TeilnehmerInnen.

Die KünstlerInnen funktionieren wie mythologische Gestalten, reißen mittels

paradoxer Interventionen die herkömmliche Weltsicht der Beteiligten ein und

eröffnen in diesem Prozess die Erschaffung einer neuen.

Selbst wenn also die Performances von den KünstlerInnen zuweilen vorstruk-

turiert werden (und also „apollinisch“ erscheinen könnten), werden sie jedenfalls

durch die TeilnehmerInnen zum dionysisch rauschhaften Ereignis, in denen die-

se die Grenzen zu ihrem Gegenüber überwinden242. Hier scheint die Urtragödie

durch apollinische Trugbilder klar hervor, denn hier resultiert die dionysische Lust

aus der Aufgabe des Subjekt-Objekt-Schemas, das die Individualität markiert.Wie

in der Musik der attischen Tragödie, scheint es auch in der Performance-Kunst

um Vielstimmigkeit statt Einstimmigkeit und damit um die unmittelbare Idee des

Lebens zu gehen243. Indem die Performance-Kunst einen Raum schafft, innerhalb

dessen die TeilnehmerInnen am eigenen Leib die Vertiefung des Unerträglichen ins

Rauschhafte erleben können und zu mit-leidenden PartnerInnen der zerrissenen

KünstlerInnenwerden, ermöglicht sie die Aufgabe des Bestehens auf das eigene Ich

und damit die Erfahrung des Eingehens in die All-Einheit, in das „Ur-Eine“244. Und

dieses von Nietzsche so bezeichnete „Ur-Eine“ scheint gerade das von Schopenhau-

er im Mitleid erfahrene „tat-twam-asi“245 zu sein, das sich in modifizierter Form

mit politischen Implikationen im „Mit-Sein“246 Nancys widerspiegelt. Die Funktion

der KünstlerInnen als Dionysos-Gestalten, die sich heroisch der Zerreißung durch

242 Die nachträgliche kognitive Verarbeitung oder apollinische Verdrängungs- und Verschleie-

rungsleistung bietet die Performance-Kunst zumeist nicht an, sondern überlässt sie jedem

Einzelnen. Dennoch scheint sie eben diese von vornherein bereits einzukalkulieren und auch

zu fordern.

243 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 108.

244 Im Ur-Einen erfahren sich die Menschen nicht als Individuen, sondern als „das ‚eine‘ Leben-

dige“ (Nietzsche, GT, KSA 1: 109).

245 Das Fundament aller echten gutenundgerechtenHandlungen sowie derGrundsatz derMen-

schenliebe (omnis quantumpotes, juva), ist dasmetaphysische „tat-twam-asi“ der vedischen

Upanishaden, also die Einheit aller im „dies bist du“ (vgl. Schopenhauer, 2014: 277ff., 291ff.,

334 u. 339ff.).

246 Das Auf-die-Welt-Kommen und Auf-der-Welt-Sein, d.h. die Existenz als solche, ist untrenn-

bar und ununterscheidbar vom „cum“, vom „Mit“ abhängig. Die ontologische Grundstruktur

des Menschen ist das „Mit“ als die Pluralität der Ursprünge (vgl. Nancy, 2012: 99 u. 126). Die

Struktur des Selbst ist also die Struktur des „Mit“, denn jeder ist bei sich, insofern und weil

er „bei anderen“ ist.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


268 Ästhetik der Autonomie

ihre mänadischen ZuschauerInnen ausliefern, führt zu einer Verschmelzung von

KünstlerInnen und TeilnehmerInnen247, in der, wie FrazerWard konstatiert, keiner

der Anwesenden unschuldig bleibt248 und sich eine Dimension der Gemeinschaft

offenbart, an die politische und ethische Forderungen ergehen.

So können sich also gerade durch die paradigmatische Aktivierung des Pu-

blikums neue Modelle des Miteinanders entwickeln, die durch Gefühle und

Interessen, durch eine gemeinsam geteilte Erfahrung existenziellen Leidens

bestimmt werden. Die KünstlerInnen setzen die Teilnehmenden unter Druck,

erzwingen förmlich ein Mit-Leiden, ein Mit-Tun und die Empfindung der Mit-

Verantwortlichkeit und betonen so die gemeinsame ethische Dimension der Per-

formance, in der das Potenzial liegt, das Publikum in eine ethische Gemeinschaft

zu transformieren, oder wie beispielsweise im Falle von Performances wie Rhythm

0249 in eine unethische Gemeinschaft. Das, was die Performance-Kunst dionysisch

erfahrbar macht, ist weniger eine nostalgische essenzialistische Auffassung vom

„Ur-Einen“ oder „tat-twam-asi“, wie sie wohl Nietzsche und Schopenhauer vor-

schwebte, sondern eine Erfahrung des Miteinanders, die sich, mit dem Verweis

auf das gewaltsame und exkludierende Potenzial von Gemeinschaften, als sozio-

politischer Horizont und als Aufforderung zu Verantwortungsübernahme und

Engagement erweist250.

Die Performance-Kunst vollzieht zwar durch die Unmöglichkeit einer klaren

Trennung von KünstlerIn und ZuschauerIn, von Subjekt und Objekt, von TäterIn

und Opfer etc. eine Fokusverschiebung auf ein „Wir“, das den „Anderen“ nicht als

wesensmäßig Fremdes, sondern im Sinne einer gemeinsamen „Ko-Existenz“ der

Ursprünge251 begreift. Jedoch geht es in der Verschmelzung von KünstlerIn und

247 Da erst der Prozess der intersubjektivenBegegnungdas eigentlicheWerk als die Entwicklung

des Geschehens schafft, für das KünstlerInnen und TeilnehmerInnen gleichsam die Verant-

wortung tragen, ist eine eindeutige Positionierung und Hierarchisierung nicht mehr mög-

lich (vgl. O’Reilly, 2012: 197ff.). Es ist also nicht klar definierbar, wer KünstlerIn und wer Re-

zipientIn ist, denn: „Man kann nicht für sich selbst performen, sondern nur für andere. Die

Arbeit des Künstlers wird erst durch das Publikum vollendet. Ohne Publikum keine Kunst“

(Abramović, zit. nach Tholl, Max (2014):Wir verdienen es, gut zu sterben. Gesprächmit Mari-

naAbramović am 19.05.2014. In: The European 2/2014. <http://www.theeuropean.de/marina-

abramovic/8181-gesellschaftsgespraech#> (20.12.2016)). Diese Bewegung weg vom Ego des

Performers, die aus dem Bestreben resultiert, zum anderen zu werden, ist dabei, laut

Chukhrov, weniger eine mimetische denn eine ethische Verfahrensweise (vgl. Chukhrov,

2012: 40).

248 Ward, 2012: 4 u. 21.

249 Siehe S. 101f.

250 Vgl. Ward, 2012: 4, 9, 19ff. 111ff., 123 u. 127. Um die gemeinschaftskonstitutive Dimension der

Performance-Kunst erfassbarmachen zu können, rekurriertWard explizit auf dasNancyʼsche

Gemeinschaftskonzept und, in Bezug auf Performances wie Rhythm 0, auf Agambens Figur

des »homo sacer« (vgl. Ward, 2012: 111f. u. 124).

251 Vgl. Nancy, 2012: 129.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.theeuropean.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.theeuropean.de/


Grenzen – Schwellen – Neuland 269

BetrachterIn – mit Nancy gesprochen und über Schopenhauer und Nietzsche hin-

ausgehend – nicht darum, die Unterschiede zwischen den Singularitäten zu nivel-

lieren, sondern eben eine dezidiert menschliche Ebene zu finden, auf der auch die

Schopenhauerʼsche Empathie tragfähig gelebt und erfahren werden kann. Es geht

um die Kreation einer Basis für Berührung und einer Erfahrung von Differenz, die

ohne Wertung auskommt. Denn die Spannung, die durch die „irreduzible Struk-

tur der Nähe und des Abstands“ entsteht, macht gerade das Mit-einander-Sein als

sinnstiftenden Ursprung des eigenen Seins erkennbar252.

Indem die Performance-Kunst also eine Fokusverschiebung von der Identität

auf die Identifikation ermöglicht, lässt sie das Selbst und den Anderen im Raum

der Distanzregulation erscheinen und bestimmt das Sein wesentlich als „Wir“253,

sodass für die Beteiligten erfahrbar wird, dass die Intersubjektivität dem Subjekt

vorausgeht254. Hier wird die Erfahrung einer elementaren Nähe, der „einfachste[n]

Bekundung der Solidarität“ ermöglicht, sodass durch dasMiteinander, das sich der

grundlegenden Anonymität widersetzt, ein Verständnis untereinander entsteht255,

das gerade der Neugierde auf den Anderen im Zustand des Aufgerütteltseins be-

darf, die die Performance-Kunst all ihren Beteiligten abverlangt256. Die Erfahrung

des „Mit-einander-Seins“ tritt so der von Nancy konstatierten kapitalistischen Auf-

spaltung des Seins und der Unterbetonung des „Mit“ entgegen, die das Zusammen-

Sein zum Ware-Sein macht und es als solches vermarktet257. Performance-Kunst

252 Vgl. Nancy, 2012: 12, 121ff. u. 142.

253 Vgl. Nancy, 2012: 76, 98f., 105, 123ff., 139 u. 144. „Das-da-sein [être-le-là] heißt nicht, einenOrt

dem Sein als ‚Anderem‘ zu öffnen, sondern heißt öffnen/offen sein für/durch die Pluralität

der singulären Öffnung“ (Nancy, 2012: 127). Das Selbst existiert nicht ex nihilo, ist nicht aut-

ark und singulär, sondern ist immer ein opakes Mit-Selbst, ist opake „Ko-Ipsität“ (vgl. Nancy,

2012: 62 u. 76).

254 Vgl. Nancy, 2012: 62 u. 76. „Die Seienden berühren sich: sind in Kon-takt miteinander, dispo-

nieren und unterscheiden sich derart“ (Nancy, 2012: 144).

255 Vgl. Nancy, 2012: 54 u. 101ff.

256 Die Performance-Kunst scheint der grundlegenden Forderung Nancys künstlerisch Nach-

druck zu verleihen. Er fordert, dass dem Anderen mit Neugierde begegnet werden sollte,

da sich in ihm die aus der Pluralität der Singularitäten ergebenden Unterschiede eröffnen

und er dem eigenen Selbst einen Zugang zum Ursprung verschafft. Wird diese Neugierde

imModus des Aufgerütteltseins durch den Drang der Aneignung des Ursprungs im Anderen

ersetzt, schlägt die Neugierde in Destruktion um (vgl. Nancy, 2012: 42ff. u. 135).

257 Vgl. Nancy, 2012: 117f. Entgegen der AnnahmeHeideggers zeichnet sich die gegenwärtige La-

ge unsererWelt laut Nancy weniger durch eine „Seinsvergessenheit“ als vielmehr durch eine

„Intervergessenheit“ aus, wobei das „inter“ der wahre Ort des „Seins“ ist, denn: „Ego sum =

ego cum“ (vgl. Nancy, 2012: 10ff. u. 120; hier 60). Nancys Philosophie des „Mit-einander-Seins“

erweist sich folglich nicht nur als Kapitalismuskritik, sondern insbesondere auch als Kritik

an den herkömmlichen philosophischen Definitionen des Selbst und des Anderen, die sei-

nes Erachtens durch einen philosophischen Solipsismus gekennzeichnet sind und aus denen

heraus die Notwendigkeit erwächst, eine andere Ontologie zu denken, die das Sein wesent-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


270 Ästhetik der Autonomie

zeigt – mit Nancy gesprochen –, dass es nicht darum gehen kann „die Herrschaft

der einen durch die Herrschaft der anderen, [...] zu ersetzen. Es geht darum,Herr-

schaft im Allgemeinen durch eine geteilte Souveränität zu ersetzen, die eine von

allen und dabei zugleich die eines jeden ist [...]“258.

Das „Dionysische“ der Performance-Kunst erscheint letztlich also, in Anleh-

nung an die von Nietzsche gedachte rückhaltlose Negation der Individuation, als

wertneutrales Gewahrwerden der eigenen Singularität im Kontext von Pluralität,

die Individualität erst ermöglicht. Es wird zum notwendigen Moment von Kreati-

vität, zur grundlegenden Erschütterung, und ermöglicht eine Differenzerfahrung,

die radikal Anderes und Neues eröffnet259. Über die Erfahrung des zerrissenen

Subjekts wird die Performance-Kunst wie die Kunst bei Nietzsche im individu-

ellen Nachvollzug der erlebten Ambivalenzen zum „unerlässliche[n] Ingredienz in-

dividueller Selbsterfahrung und Selbstbehauptung“, sofern die RezipientInnen die

Kraft besitzen, die inhärenten Gegensätzlichkeiten in sich aufzunehmen und aus-

zuhalten260.

Das heroische Sich-Ausliefern der KünstlerInnen provoziert ein mänadisches

Mit-Leiden der TeilnehmerInnen und macht sie so zum Teil eines „Mit-Seins“.

Schon das Mit-Leiden ist also die Verschmelzung von „Ich“ und „Du“. Darüber

hinaus wird die Heroizität der KünstlerInnen jedoch gerade zur Voraussetzung

der Mitgestaltung und letztlich der Mit-Täterschaft der TeilnehmerInnen, denn

es kommt zu einer dionysischen Verschmelzung von Opfer und Täter; einer Ver-

schmelzung von Dionysos und den Satyren. Zerrissenheit und Zerreißung sind in

der Performance-Kunst nicht voneinander zu trennen. Diese Verschmelzung führt

sowohl durch die Erfahrung des „Mit“ als auch durch die aufgrund der eigenen

Täterschaft erlebte Mit-Verantwortung zu einer Transformation der TeilnehmerIn-

nen.

Denn nicht nur die KünstlerInnen müssen sich konsequent verhalten und zu

sich selbst stehen, sondern sie fordern auch von ihrem Publikum, sich während der

Performance und über diese hinaus ihrer grundlegenden Haltung bewusst zu wer-

den und nach ihr zu handeln. Die heroisch handelnden KünstlerInnen rufen nicht

lich als „Mit-Sein“ begreift und somit die ontologische Exposition zugunsten des Mit-Seins

verkehrt (vgl. Nancy, 2012: 59f., 76f. u. 99).

258 Nancy, 2012: 73.

259 Vgl. Mersch, Dieter (2007): Ästhetik des Rausches und der Differenz. Produktionsästhetik

nach Nietzsche. Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik 65(1), 38ff.

260 Vgl. Goedert, Georges (1991): Nietzsches dionysisches Theodizee. Höhepunkt seiner Abwen-

dung von Schopenhauer. In: Schirmacher, Wolfgang (Hrsg.): Schopenhauer, Nietzsche und

die Kunst. Wien, 47ff.; hier 48 u. Schäfer, Rainer (2011): Die Wandlungen des Dionysischen

bei Nietzsche. In: Abel, Günter/Simon, Josef/Stegmaier, Werner (Hrsg.): Nietzsche-Studien.

Internationales Jahrbuch für die Nietzsche-Forschung, Band 40. Berlin/New York, 180ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 271

nur dionysische Lust wach, sondern fordern auch zur Änderung der Haltungen ih-

rer RezipientInnen auf, da sie letztlich als Katalysatoren einer Transformation der

Beteiligten fungieren261. Die TeilnehmerInnen kommen als Individuen in die Per-

formance, machen dort die Erfahrung einer dionysischen Verschmelzung, durch

die sie sich selbst einerseits als verantwortliche empathisch Anteilnehmende, an-

dererseits aber auch als verantwortliche TäterInnen erleben und können, und sol-

len vor demHintergrund dieser Erfahrungen – schließlich wieder als Individuen –

in der Gesellschaft tätig werden. Durch ihre Partizipation, die den gemeinsamen

Handlungs- und Erfahrungsraum erst konstituiert, werden auch die Teilnehme-

rInnen letztlich zu VermittlerInnen der ethischen und politischen Erfahrung des

Mit-Seins aus dem Heterotopos der Performance in die Gesellschaft262. Es ist an

den RezipientInnen, den Appell der KünstlerInnen zu vernehmen und für die ge-

meinsam kreierte Situation über die Erfahrung der schöpferischen Dimension des

Handelns unter Gleichwertigen Verantwortung zu übernehmen und ihre Freiheit

auch über die Performance hinaus engagiert und „heroisch“ zu nutzen. So wird

in der Performance-Kunst die Mit-Verantwortung als konstitutiver Teil des Mit-

Leidens und des Mit-Tuns zum grundlegenden Moment der Transformation.

Die Performance-Kunst, die reale Handlungen ins Zentrum stellt und ihre

TeilnehmerInnen zwingt, „in die Schrecken der Individualexistenz hineinzu-

blicken“263, erweist sich so auch vor der Folie der Hegelʼschen Dramentheorie,

die ihrerseits als Handlungstheorie mit ethischen und politischen Dimensionen

begriffen werden kann, als eigene Form des Dramas, die im bedingungslosen und

261 Adrian Piper sieht ihre Funktion gerade darin, dass sie sich bewusst als Katalysator für eine

Transformation der Betrachtenden anbietet, die konkrete Auswirkungen auf ihr Verhalten

im Umgang mit ihren Mitmenschen nach sich ziehen soll (vgl. Zimbardo, 2008a: 119).

262 Mit Krämer lässt sich die Rolle des Teilnehmenden in der Performance-Kunst auch durch

seine Zeugenschaft – durchaus im juristischen Sinne – bestimmen. Auch wenn gerade der

Aspekt der Neutralität des Zeugen, der sich einerseits „zum neutralen Aufzeichnungsme-

dium, zum interessenlosen ‚Seismographen‘ eines vergangenen Geschehens ‚verdinglichen‘

und depersonalisierenmuss, zugleich jedoch – angesichts der faktischen Unübertragbarkeit

persönlicher Wahrnehmungen – allein durch die Authentizität, Glaub- und Vertrauenswür-

digkeit seiner Person für die Wahrheit seiner Zeugenaussage bürgen kann“ (Krämer, 2011:

63f.), wie bereits die Neutralität des Krämerʼschen Botens als problematisch gedacht wer-

den muss, ermöglicht doch das Krämerʼsche Modell in der Verantwortung des Zeugen, das

Erlebte zu diskursivieren und so selbst zum Vermittler zwischen dem Heterotopos der Per-

formance und dem Raum gesellschaftlichen Miteinanders zu werden, einen Brückenschlag

zwischen dem Kunstraum und der Realität. Dies birgt weitreichende Konsequenzen für die

Betrachtung der politischen und ethischen Wirkmächtigkeit der Performance-Kunst, da ge-

rade in der Zeugenschaft eine signifikante Dialektik zwischen Beobachtung und Mitverant-

wortung entsteht (vgl. Krämer, 2005: 17).

263 Nietzsche, GT, KSA 1: 109. Schrecken und Leid gehören nicht nur wesentlich zur dionysischen

Kunst, wie sie Nietzsche bestimmt hat, sondern sind eben auch elementarer Bestanteil von

Performance-Kunst.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


272 Ästhetik der Autonomie

individuellen Sich-Aussetzen, das allen hier Beteiligten zu eigen ist, das „heroi-

sche“Moment veranschaulicht und dadurch das Potenzial hat, auf die AkteurInnen

im politischen und ethischen Sinne ansteckend zu wirken.

3.6 Chronos und Kairos: Die Einmaligkeit als Chance

Das transformatorische Potenzial der Performance-Kunst, wie es sich durch die

Provokation der TeilnehmerInnen, durch den Aufruf zumMit-Leiden und letztlich

durch die Verschmelzung von KünstlerInnen und BetrachterInnen in dem für sie

typischen Raum des Handelns entwickeln kann, wird durch ein weiteres Wesens-

merkmal der Performance-Kunst noch verstärkt, denn die topologische Struktur

der Performance-Kunst geht mit der temporalen Spezifik der Einmaligkeit ein-

her264. Performance-Kunst ist ein ephemeres Ereignis, das die TeilnehmerInnen

dazu auffordert, zu einer bestimmten Zeit und für eine bestimmte Zeitdauer an

einem bestimmten Ort zu sein, um der Performance beizuwohnen, um sie mitge-

stalten zu können und sie so überhaupt erst zu ermöglichen. Die Dimension der

Einmaligkeit, so wie sie die Performance-Kunst verhandelt, wirkt sich dabei ei-

nerseits auf den Status der Performance-Kunst im Rahmen des Betriebssystems

Kunst aus und vermag so letztlich die ethische, aber auch die politische Aussa-

ge und Wirkung der Performance-Kunst zu verstärken, andererseits wirkt sie sich

fundamental auf das individuelle Erleben der Situation aus.

Durch die „werkimmanenten“ Konsequenzen der von der Performance-Kunst

erfahrbar gemachten Zeit unterscheidet sie sich signifikant sowohl von den bil-

denden als auch den aufführenden Künsten. Da nämlich das visuelle Ergebnis, das

im Zentrum fast jeder Performance steht, nicht darauf angelegt ist, ein dauerhaf-

tes materielles Produkt zu kreieren, sondern ein ephemeres Ereignis zu schaffen,

das sinnlich wahrnehmbar undmemorabel ist265, stellt die Performance-Kunst Lei-

derfahrung nicht in einer Momentaufnahme dar, die das Denken einer konkreten

Situation implizit voraussetzt, wie es die bildenden Künste beispielsweise in der

Bearbeitung der Passion Christi tun, sondern vollzieht den Leidensweg konkret

und in realitate266. Gleichzeitig und damit zusammenhängend zeichnet sich die

264 „Denn die Materialität der Aufführung ist [...] nicht einfach gegeben: Sie wird immer erst im

Verlauf der Aufführung hervor- und wieder zum Verschwinden gebracht. Sie stellt ein emer-

gentes Phänomen dar: Sie taucht auf, stabilisiert sich für eine je unterschiedliche Zeitdauer

und verschwindet wieder. Einzelne Subjekte sind an ihrer Hervorbringung beteiligt, ohne sie

doch bestimmen oder über sie verfügen zu können. Sie müssen vielmehr bereit sein, sich bis

zu einem gewissen Grade von ihr bestimmen zu lassen“ (Fischer-Lichte, 2004: 227).

265 Vgl. Jappe, 1993: 10.

266 Diesen Gedanken führe ich näher aus in Heinrich, Hanna (2018): Aktion – Reaktion. Über-

legungen zur Zeitwahrnehmung in der Performance-Kunst. In: Kortum, Ria/Wohler, Dag-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 273

Performance-Kunst, imGegensatz zu theatralen Aufführungspraktiken, durch ihre

Unwiederholbarkeit aus. Sie besteht gerade darin, dass sie live vor Publikum statt-

findet, sich jeglicher Repräsentation und Reproduktion entzieht und ihremWesen

gemäß nicht eigentlich dokumentiert werden kann. Sobald sie nicht mehr als ge-

genwärtiges, ephemeres Phänomen existiert, sobald sie durch Dokumentationen

die Zeit überdauert, ist sie nicht mehr Performance, sondern Abbild267. Obwohl

auch die spätere Auseinandersetzungmithilfe von Dokumentationen, die während

der Live-Performance entstanden, mitunter tiefgreifende Wirkungen auf die Rezi-

pientInnen zu haben vermag, ist die Intensität des Erlebens notwendig von anderer

Qualität als bei der aktiven Teilnahme, als bei der realen, physischenMitgestaltung

der Situation268.

Aus diesem Grund erscheinen auch die immer häufiger stattfindenden Re-

Performances, wie sie beispielsweise von Abramović aufgeführt werden, auch

wenn sie durchaus ein Zugewinn aus kunsthistorischer Sicht sein mögen, in ihrer

Wirkung auf die Teilnehmenden nicht mit der Wirkmächtigkeit von originalen

Live-Performances vergleichbar, da sie gerade nicht im gleichen Maße die Teil-

nehmerInnen emotional einzubinden und zu berühren vermögen. Die emotionale

Sprengkraft und der Tabubruch einer Performance wie beispielsweise der Aktions-

hose Genitalpanik VALIE EXPORTs269, die in den 1970er-Jahren genau den Zeitgeist

und so auch das Publikum getroffen hat, kann, wenn sie Jahrzehnte später in

einem Museum re-performt wird, eben nicht reproduziert werden270. Die für die

Performance-Kunst im Allgemeinen typische Dimension des Unerwarteten und

Neuen fällt in Re-Performances weg und die TeilnehmerInnen haben die Chan-

ce, sich auf die Re-Performance einzustellen, vorzubereiten und so den für die

mar/Gruber, Harald (Hrsg.): Zeit und Zeiterfahrung in den Künstlerischen Therapien. Ein in-

terdisziplinärer Dialog. Berlin, 95ff.

267 Vgl. Phelan, Peggy (2005): Unmarked. The Politics of Performance. London/New York, 146.

268 Vgl. Brunner, 2008: 24.

269 Siehe S. 98f.

270 Als VALIE EXPORT 1969mit ihrer Aktionshose und einemMaschinengewehr bewaffnet in ein

Münchener Pornokino ging, führte dies buchstäblich zu Panik unter den dort sitzendenMän-

nern, die eigentlich in aller Diskretion ihren voyeuristischen Neigungen nachgehen wollten.

Im New Yorker Guggenheim-Museum erregte Abramović 2005 mit ihrer Neuinterpretation,

basierend auf der fotografischen Dokumentation der Aktionshose, die sie im Rahmen ihrer

Seven Easy Pieces darbot, keine erkennbare Publikumsreaktion, die Schockwirkung blieb aus.

Auch wenn die Aktionshose als politisches Statement heute noch ihre Berechtigung haben

mag, tangiert sie das Publikum – zumindest in einem amerikanischenMuseum– nichtmehr.

Waffen und weibliche Nacktheit vermögen hier vor freiwilligem Publikum, das um die ori-

ginale Performance weiß, keine Tabus mehr zu brechen (zu Abramovićs Seven Easy Pieces sie-

he beispielsweise Spector, Nancy (2010): Seven Easy Pieces. In: Biesenbach, Klaus/Christian,

Mary (eds.): Marina Abramović. The Artist Is Present. Published on the occasion of the exhibi-

tionMarina Abramović: The Artist Is Present. Museum of Modern Art, New York, March 14-May

31, 2010. New York, 37ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


274 Ästhetik der Autonomie

Wirkmechanismen dieser Kunstform elementaren Momenten der Provokation,

des unmittelbaren Schocks und der Irritation zu entgehen271.

Obwohl Performances häufig fotografisch dokumentiert werden und sich

somit eine Verknüpfung mit den Medien der technischen Reproduktion ergibt,

da es einer historiografischen Nacherzählung bedarf, suchen sie doch gerade

durch ihre Ephemerität der Hegemonie des auf fixierte Bilder aufbauenden

Werteregimes zu entkommen, das den Modernismus und Postmodernismus

weitgehend bestimmt272. AutorInnen wie Amelia Jones und Philip Auslander273,

aber auch Martina Ruhsam und Timmy De Laet274, schlagen zwar zu Recht ein

271 Re-Performances sollen hier deshalb nicht als eigenständige Live-Performances, sondern als

spezifische Form der Dokumentation von Performance-Kunst begriffen werden, die, wie alle

dokumentarischen Relikte der Performance-Kunst, zwar dem Zweck der künstlerischen und

wissenschaftlichen Auseinandersetzung dienen, für die Weiterführung der Diskurse über

die Performance-Kunst von ihren Anfängen im Futurismus bis in die Gegenwart unerläss-

lich sind und die vergangenen Performances einem größeren Publikum zugänglich machen,

aber eben nicht die Teilnahme an einer Live-Performance ersetzen können (vgl. De Laet, Tim-

my (2012): Verwirrende Wechselspiele. Über das Live-Re-enactment von dokumentarischen

Relikten. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer, Georg/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Ge-

schichte der Performance in 10 Akten. Katalog zur Ausstellung Moments. Eine Geschichte der

Performance in 10 Akten. ZKM, Museum für Neue Kunst, Karlsruhe, 8. März – 29. April 2012.

Köln, 69).

272 Vgl. Ursprung, Philip (2004): Stillgestanden! Vanessa Beecrofts Bilder der Arbeit. In: Janecke,

Christian (Hrsg.): Performance und Bild. Performance als Bild. Berlin, 317ff.

273 Obwohl sowohl Auslander als auch Jones eineDifferenz zwischen Performance-Kunst und ih-

rer Dokumentation konstatieren, da durch die Verschiedenartigkeit der direkten Teilnahme

und der Beschäftigung mit ihren Substituten auch die Erfahrungen variieren, halten sie die-

sen Unterschied in letzter Konsequenz für irrelevant. Die Dokumentation ist ihres Erachtens

ebenso wichtig, wie die Performance selbst. Beide sind voneinander Abhängigkeit, da nur

so ein Sprechen über vergangene Performances, einen retrospektiven Zugang möglich wird

(vgl. Auslander, Philip (2006): The Performativity of Performance Documentation. In: PAJ: A

Journal of Performance and Art 28(3), 1ff. u. Jones, Amelia (1997): Presence in Absentia. Ex-

periencing Performance as Documentation. In: Art Journal 56(4). Performance Art: (Some)

Theory and (Selected) Practice at the End of This Century, 12.).

274 Ruhsam und De Laet weisen auf die Möglichkeiten hin, die sich aus den Interdependenzen

von Performance und Dokumentation ergeben. Sie bestehen Ruhsam zufolge darin, dass sie

für die angemesseneWürdigung beider unerlässlich sind, denn die Performance braucht die

Dokumentation ebenso, wie das Dokument die Performance, da sich beide in komplexen

Verstrickungen von Präsenz und Absenz, von Vergangenheit und Gegenwart bewegen (vgl.

Ruhsam, Martina (2012): Die Inszenierung des Dokuments. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer,

Georg/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. Kata-

log zur Ausstellung Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. ZKM, Museum für

Neue Kunst, Karsruhe, 8. März – 29. April 2012. Köln, 99). Für De Laet eröffnen sie die Mög-

lichkeit, die versteckten, aber überdauernden Grundlagen dieser ephemeren Kunstform auf-

zuspüren, sodass er die zunehmend häufig stattfindenden Re-Performances als Instrument

versteht, Strukturen, Eigenschaften und Prinzipien von Live-Performances zu verdeutlichen

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 275

Konzept von Performance-Kunst vor, das von einer Differenz, aber vor allem

von einer gegenseitigen Abhängigkeit und gewinnbringenden Interdependenz

von Performance und Dokumentation ausgeht, dennoch muss klar zwischen der

emotionalen Wirkung, die von der Teilnahme an einer Performance ausgehen

kann, und derjenigen, die durch die Auseinandersetzung mit der Dokumentation

einhergehen kann, unterschieden werden275. Insbesondere mit Blick auf das

politische und ethische Transformationspotenzial der Performance-Kunst scheint

es doch einen signifikanten Unterschied zu machen, ob man einer existenziellen

Situation hautnah ausgesetzt ist, ob man sie womöglich sogar auslöst, an der Auf-

rechterhaltung und Zuspitzung ihres Zustandekommens und ihrer Entwicklung

beteiligt ist beziehungsweise sie nicht verhindert, oder ob man sich in relativer

emotionaler Abständigkeit, mit den Bildern und Narrationen der vergangenen

Situation theoretisch auseinandersetzt oder eine „Nacherzählung“ (im Form einer

Re-Performance) der Situation erlebt, bei der die ursprüngliche Wirkung ebenso

wie die historische Entwicklung bekannt ist276.

So verwundert es auch nicht, dass beispielsweise bei der Re-Performance der

Arbeit Work Relation277 von Abramović und Ulay durch zwei junge KünstlerInnen

zur Vernissage der AusstellungMarina Abramović –TheCleaner in der Bundeskunst-

halle in Bonn die ZuschauerInnen zumeist interesselos und unengagiert wirkten

und das Tragen der Steine durch die beiden KünstlerInnen eher den Charakter

einer angenehmen Hintergrundmusik denn einer dionysischen Rauscherfahrung

hatte. Die Re-Performance diente dem Publikum als Kulisse für private Gespräche

und sie ihm folglich für ein tiefgreifenderes Verständnis von Performance-Kunst dienlich er-

scheinen (vgl. De Laet, 2012: 73ff.).

275 „The sets, stills and performance shots are vivid snapshots of an art form that resists docu-

mentation“ (Anderson, Laurie (2004): foreword. this is the time and this is the record of the

time. In: Goldberg, RoseLee: Performance. Live Art since the 60s. New York, 6).

276 Ward weist auf die Reaktion einer jungen Frau bei Abramovićs Re-Performance von Thomas

Lips im Rahmen der Seven Easy Pieceshin, die beimAnblick der sich selbst verletzenden Künst-

lerin weinend rief „You can stop. You don’t have to do this“, und bevor sie sich der Situation

durch Weggehen entzog, von einem Mann aus dem Publikum nachdrücklich die Antwort

„Yes she does“ bekam. Diese Re-Performance, so mutmaßtWard, vermochte also womöglich

ein Gefühl der Identifikation und eine ethische Verantwortungsübernahme durch die Frau

auszulösen, vielleicht referierte die Frau jedoch auch auf ihr Wissen über die Originalper-

formance dreißig Jahre zuvor oder auf die jüngere Mutilationsdebatte im Feminismus. Der

antwortendeMannhingegen schien auf ein konsumierbares Spektakel unter keinenUmstän-

den verzichten zu wollen. Solche emotionalen Reaktionen auf Re-Performances, wie sie die

Frau zeigte, bilden jedoch die Ausnahme und sindWard zufolge wahrscheinlich nicht einmal

mehr erwünscht (vgl. Ward, 2012: 113f. u.130).

277 „Im Rahmen des Arnhem Festivals am Theater aan Rijn performten Marina Abramović und

Ulay erstmals [1978] diese Arbeit, bei der sie mit schweren Steinen gefüllte Eimer [stunden-

lang] von einemEnde des Raums zumanderen trugen“ (<https://www.bundeskunsthalle.de/-

ausstellungen/marina-abramovic/re-performances.html> (13.05.2018)).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundes
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.bundes


276 Ästhetik der Autonomie

bei einem erfrischenden Drink. Zu beobachten war, dass zwar viele Menschen sich

um die Re-Performance versammelten, jedoch häufig mit dem Rücken zum Ge-

schehen standen. Ein mögliches Eingreifen war weder erwünscht, noch schien die

Arbeit die Umstehenden dazu zu animieren. Hier handelte es sich offensichtlich

um ein leichtverdauliches „Spektakel“ der Kulturindustrie278. Dem emphatischen

Ausspruch Abramovićs „A powerful performance will transform everyone in the

room“279, mit dem auch die Bundeskunsthalle die Ausstellung online bewarb280,

konnte diese Re-Performance nicht Rechnung tragen.

Dass die Performance-Kunst also gerade im gemeinsamen Erleben einer neuen

und einmaligen, mithin unerwarteten Situation besteht und nicht in der Beschäf-

tigung mit diesem Erleben anhand von dokumentarischen Abbildern, impliziert

auch, dassman das „Werk“ unmöglichmateriell besitzen kann. Performance-Kunst

unterläuft, indem sie die aktive und emotionale Beteiligung aller an der Situation

zur Kunst erhebt, denWarencharakter des „Werkes“ und tritt dazu an, immateriel-

les Erleben von Intersubjektivität undMitmenschlichkeit auch in seiner Bedeutung

für gesellschaftliche Wandlungsprozesse zu stärken beziehungsweise wiederzuer-

wecken281. Die Einmaligkeit, die Unwiederholbarkeit von Performance-Kunst ist

folglich einerseits als Kritik an den kapitalistischen Verwertungsinteressen des Be-

triebssystems Kunst zu verstehen, entzieht sie sich doch gerade dadurch den gän-

gigen Ausstellungspraktiken und der ökonomischen Inbesitznahme, andererseits

führt die materielle Unverfügbarkeit dazu, dass die Performance-Kunst, insbeson-

dere mit Blick auf die Zeitgeistphänomene der Akzeleration und des Konsumis-

mus, sich der allgegenwärtigen Schwierigkeit immer wieder neu stellen muss, die

BetrachterInnen aus ihrer KonsumentInnenrolle herauszuholen und sie zu aktiven

und verantwortlichen TeilnehmerInnen der Situation zu machen und so stets zeit-

und kulturimmanente Wege der Publikumsaktivierung finden und nutzen muss.

Gegenwärtig, so scheint es, versuchen Performance-KünstlerInnen ein Publi-

kum anzusprechen, das sich infolge der soziopolitischen Entwicklung verstärkt als

Konsument auch der Kunst begreift, wobei bereits Horkheimer und Adorno (1944),

aber auchDebord (1967)mit ihrenTheorien zur Kulturindustrie oder derGesellschaft

als Spektakel auf jene Entwicklungen aufmerksam machten, die dazu führten, dass

die mitunter extremen und engagierten Reaktionen auf die Aktionen der Futu-

ristInnen und DadaistInnen sowie der Wiener Aktionisten und Happening- und

278 Eigene Beobachtung der Verfasserin während der Vernissage zur Ausstellung Marina Abra-

mović –The Cleaner am 19.04.2018 in der Bundeskunsthalle in Bonn.

279 O’Hagan, Sean (2010): Interview: Marina Abramović. In: <https://www.theguardian.com/-

artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-performance-artist> (13.05.2018).

280 <https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic.html> (13.05.2018).

281 „Performance kannman nicht besitzen, und deshalb ist niemand bereit, ein Vermögen dafür

zu zahlen – obwohl das Erlebnis oft viel intensiver ist als bei dermateriellen Kunst.Menschen

sammeln Dinge, keine Erlebnisse“ (Abramović, zit. nach Tholl, 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/
https://www.bundes
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.theguardian.com/
https://www.bundes


Grenzen – Schwellen – Neuland 277

Fluxus-Künstler der 1950er- bis 1970er-Jahre heute zunehmend ausbleiben. Um

ihre TeilnehmerInnen zu aktivieren und ihnen den leichtfertigen Konsum zu er-

schweren, referieren deshalb derzeit agierende Performance-KünstlerInnen in der

Bearbeitung aktuellerThemen wieder verstärkt auf die extremen Ausdrucksweisen

der 1960er- und 1970er-Jahre oder setzen der Beschleunigung bewusst Entschleu-

nigung entgegen, um den TeilnehmerInnen ein Gefühl dafür zu vermitteln, dass

Resonanz und Intersubjektivität ein Sich-Zeit-Nehmen, ein Sich-Einlassen – und

zwar immer wieder aufs Neue – voraussetzen und sich dem Konsum und Besitz

entziehen. Die Notwendigkeit, einer Performance von Anfang bis Ende zu folgen,

um sie wirklich zu erleben, und die Unmöglichkeit, sie in ihrer Wirkung zu kopie-

ren, setzt also der Logik der Kommensurabilität und Kommodifikation, setzt der

hegemonialen Logik der Verdinglichung eine Intensivierung des Raum- und Zeit-

erlebens entgegen, die alle Beteiligten dazu auffordert, sich auf den Rhythmus282

eines „Anderen“ einzulassen beziehungsweise sich diesem auszuliefern, ohne am

Schluss ein Mehr an materiellem Besitz erwarten zu können.

Der „Lohn“ für die eigene Arbeit an der Performance lässt sich nach kapita-

listischen Gesichtspunkten nicht messen und ist unsichtbar, die Erfahrung ist

unverkäuflich. Der Zugewinn besteht unter anderem in der Möglichkeit, Zeit

als „Heterochronie“283 zu erleben, als einen „Zwischenraum“284, der die in der

Performance-Kunst gemachte individuelle Erfahrung maßgeblich beeinflusst.

Performance-Kunst schafft also nicht nur durch den gemeinsam kreierten Raum

und das Auslösen von Affekten durch die leibliche Ko-Präsenz aller Beteiligten,

sondern auch durch die für sie typische Zeit-Erfahrung einen unwiederholbaren

282 Der Rhythmus, in dem Voraussehbares und Nichtvoraussehbares zusammenwirken, organi-

siert und strukturiert Zeit, indem er Körperlichkeit, Räumlichkeit und Lautlichkeit zueinan-

der in Verhältnis setzt und ihr Erscheinen und Verschwinden im Raum reguliert. So erfah-

ren die ZuschauerInnen zur selben Zeit unterschiedliche Zeitlichkeiten, und ihre Wahrneh-

mungen werden desynchronisiert. Durch den Rhythmus erscheinen alle Elemente der Per-

formance als gleichrangig. Hier treffen unterschiedliche rhythmische Systeme aufeinander,

da demeigenenRhythmus als individuellemAspekt des Körpers eine fremde, zu integrieren-

de oder abzuwehrende Rhythmuserfahrung entgegengestellt wird (vgl. Fischer-Lichte, 2004:

232ff.).

283 Der Heterotopie ist Foucault zufolge eine eigene Zeitstruktur, die „Heterochronie“, imma-

nent, die zur Abgrenzung dieses anderen Raumes nach außen fungiert, sodass „die Hetero-

topie ihr volles Funktionieren [erreicht], wenn die Menschen mit ihrer herkömmlichen Zeit

brechen“ (Foucault, 1991: 43). Gerade Performances, die sich imMuseum ereignen, lassen da-

bei zwei elementareHeterotopien aufeinanderprallen: zumeinen die, die an die Ewigkeit, an

die „endlos akkumulierende Zeit“ geknüpft sind, die ein Ort aller Zeiten sind, der selbst au-

ßerhalb der Zeit steht, wie beispielsweise Museen und Bibliotheken, und zum anderen die,

die an das Ephemere, an das „Vorübergehendste, an das Prekärste der Zeit geknüpft sind“,

wie beispielsweise Theater und Feste (vgl. Foucault, 1991: 43f. u. Foucault, 2014: 16f.).

284 Vgl. Nancy, 2014: 117.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


278 Ästhetik der Autonomie

Handlungszeitraum. Indem sie eine durch die individuellen und intersubjektiven

Dynamiken aller Beteiligten erschaffene Situation zum Kunstwerk erhebt, kreiert

sie ein ephemeres, „chronotisches“285 Ereignis, welches das Potenzial einer kai-

rotischen Erfahrung birgt. Hier besteht die Möglichkeit eines günstigen Moments

zur Entscheidung neuer Seins- und Verhaltensweisen im Sinne des griechischen

Gottes Kairos286 – wenn man den Augenblick beim Schopfe packt287.

285 Thomas Schmaus führt, da das sprachlich vorhandene „chronisch“ seines Erachtens zu eng

gefasst ist, den Begriff „chronotisch“ als Neologismus in seinen Überlegungen zu Zeitwahr-

nehmungen ein und grenzt mit dem Begriffspaar chronotisch/kairotisch die allenMenschen

geläufigen, noch nicht reflektierten Zeitwahrnehmungen von jenen bereits abstrahierten

und interpretierten beiden Lehren, der Chronologie und der Kairologie, ab (vgl. Schmaus,

Thomas (2016): Vergänglichkeit und Dauer. Chronologische und kairologische Reflexion zur

Conditio humana. In: Gruber, Harald/Reichelt, Stefan (Hrsg.): Kunsttherapie in der Pallia-

tivmedizin. Berlin, 25). Die chronotische Grunderfahrung von (quantitativer) Zeit ist seines

Erachtens die Vergänglichkeit, während die kairotische Erfahrung von (qualitativer) Zeit die

Dauer ist. Dabei entzieht sich Kairos gerade einer adäquaten chronologischen Beschreibung,

da erweitmehr ist als einMoment auf demZeitstrahl, und sich seine existenzielle Bedeutung

erst in der Erfahrung des unvergleichlichen und erfüllenden Augenblicks, „der kein Gestern

und Morgen kennt“, offenbart (vgl. Schmaus, 2016: 29, 33f. u. 37; hier 34).  „Dauer und Ver-

gänglichkeit werden in Zeiten des Kairos erfahren als Erfassen und Verpassen des rechten

Augenblicks. Wenngleich die Gelegenheiten zahlreich sind, die uns entgehen, ist dennoch

die ‚Dauer‘ die ‚kairotische Grunderfahrung‘. Nur wer erfahren hat, was es heißt, den Augen-

blick zu ergreifen und darin aufzugehen, weiß, was es bedeutet, ihn vorübergehen zu lassen“

(Schmaus, 2016: 37).

286 Der Gott Kairos wird – und dies sind die wesentlichen Attribute in seiner Darstellung, die

schon die älteste bekannte, von Lysippos stammende, Kunstdarstellung auszeichnet – mit

kahlem Hinterkopf und einer in die Stirn fallenden Locke dargestellt. Diese Charakteristi-

ka verbildlichen, dass man die günstige Gelegenheit ohne zu zögern „beim Schopfe packen“

muss, denn wenn Kairos erst einmal vorbeigeeilt ist, bleibt er unfassbar. Die Kunstdarstel-

lungen des Gottes sind dabei für das Verständnis des Kairos’ unerlässlich, denn obwohl das

Adjektiv καιρ́ιος bereits bei Homer zu finden ist, taucht das Substantiv καιρός oder die Per-

sonifikation als Gott, den literarischen Quellen zufolge, erstmals im 5. Jahrhundert in einem

Hymnus von Ion von Chios auf. Der Gott Kairos spielte also im klassischen Götterpantheon

der Griechen keine Rolle, und es ist auch nur ein einziger Kairos-Altar, der in Olympia gestan-

den haben soll, bekannt (vgl. Lamer, Hans (1919): Kairos. In: Kroll, Wilhelm (Hrsg.): Paulys

Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft (RE). Band X, 2. Stuttgart, Sp. 1508-

1521. <https://de.wikisource.org/wiki/RE:Kairos_1#Zusammenfassung> (11.02.2018).

287 Daniel Stern bezeichnet diese Zeit als »Gegenwartsmoment«, der durch dasUnerwartete und

Ungewohnte im Raum der Intersubjektivität ein „kleines Fenster des Werdens“ eröffnet und

so Veränderungsprozesse im Selbst- undWelterleben anstößt (vgl. Stern, Daniel (2010): Der

Gegenwartsmoment. Veränderungsprozesse in Psychoanalyse, Psychotherapie und Alltag.

Frankfurt am Main, 14ff.; hier 26). Agamben hingegen verwendet »Kairos« in Anlehnung an

Walter Benjamin im Sinne der »Jetztzeit«, verstanden als nachhaltige Rahmenverschiebung,

als Zäsur, als Zwischenzeit, der eine „messianische“ Dimension innewohnt (vgl. Agamben,

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikisource.org/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://de.wikisource.org/


Grenzen – Schwellen – Neuland 279

Auch wenn Kairos niemals bewusst herbeigeführt werden kann, gelingt es der

Performance-Kunst, durch die Schaffung neuer Erfahrungs- und Handlungsräu-

me vor der Folie der Intersubjektivität eine günstige Basis für eine Zeitwahrneh-

mung herzustellen, in der Kairos Platz haben kann, d.h., die einen transformatori-

schen Prozess anzustoßen vermag. Die Performance-Kunst, so könnte man sagen,

schafft den Raum für eine Zeit für den Impuls zu einer ereignishaften Rahmen-

verschiebung. Nicht zufällig kann man hier an Heidegger denken: Performances

generieren einen Rahmen für den „Augenblick“ als „eigentliche Gegenwart“288, in

der der Mensch präsent und ganz bei sich ist, sich selbst „erschlossen“ hat und sein

„In-der-Welt-sein“ „entschlossen“ gestaltet289. Hier besteht die Chance, das Leben

als augenblicklich zu erfahren und bewusst das vom Verfall geprägte „chronotische

Immer-weiter-so“ zu verlassen. Hier eröffnet sich also die Möglichkeit zur eigent-

lichen und gelungenen Existenz290.

Die Unwiederholbarkeit und Einmaligkeit, die Performance-Kunst auszeich-

net und die darum auffordert, zu einer bestimmten Zeit (und in einem vorher

nicht klar bestimmbaren Zeitraum) zum wesentlichen Bestandteil einer Perfor-

mance zu werden und sich aktiv und aus eigener Motivation für die Gestaltung

der Situation zu engagieren, fordert also immer auch ein Sich-Einlassen auf Un-

bekanntes und Neues, das für die Beteiligten eine ereignishafte Rahmenverschie-

bung zur Folge haben kann. Gerade also die Dimension der Unvorhersehbarkeit

dessen, was geschieht, der eigenen Affekte und Reaktionen im Angesicht einer ex-

tremen, oft gewaltsamen und radikalen Situation ultimativen Mit-Seins, verleiht

der Performance-Kunst das Potenzial, ereignishaft zu wirken. Mit Heidegger ließe

sich sagen, dass die Performance-Kunst die Kraft hat, den Menschen in die Exis-

tenz zu „stoßen“ und ihnmit „Anderem“291 bekannt zumachen. Denn: „In der Nähe

des Werkes sind wir jäh anderswo gewesen, als wir gewöhnlich zu sein pflegen“292.

Sie stößt das „Geheure“ um und das „Ungeheure“ auf und eröffnet den Teilnehmen-

den ein neues Licht auf das eigene Selbst und ihre Lebenswelt, indem sie sie mit

Giorgio (2006): Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zumRömerbrief. Frankfurt amMain, 75ff.

u. Durantaye, Leland de la (2009): Giorgio Agamben: A Critical Introduction. Stanford, 113ff.).

288 „Die in der eigentlichen Zeitlichkeit gehaltene, mithin ‚eigentliche Gegenwart‘ nennen wir

den ‚Augenblick‘. Dieser Terminus muß im aktiven Sinne als Ekstase verstanden werden. Er

meint die entschlossene, aber in der Entschlossenheit ‚gehaltene‘ Entrückung des Daseins

an das, was in der Situation an besorgbaren Möglichkeiten, Umständen begegnet [...] ‚Im

Augenblick‘ kann nichts vorkommen, sondern als eigentliche Gegen-wart lässt er ‚erst be-

gegnen‘, was als Zuhandenes oder Vorhandenes ‚in einer Zeit‘ sein kann“ (Heidegger, SuZ:

338).

289 „Entschlossen hat sich das Dasein gerade zurückgeholt aus dem Verfallen, um desto eigent-

licher im ‚Augenblick‘ auf die erschlossene Situation ‚da‘ zu sein“ (Heidegger, SuZ: 328).

290 Vgl. Schmaus, 2016: 33ff.

291 Heidegger, UdK: 4.

292 Heidegger, UdK: 21.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


280 Ästhetik der Autonomie

existenziellen Themen des Menschseins und des Selbstseins konfrontiert und sie

auf diese Weise zur kritischen Selbstreflexion anregt. Die Performance, so könnte

man sagen, „lichtet die Wahrheit“, indem sie etwas Neues schafft und einen neuen

Blick auf die Alltäglichkeit eröffnet293.

Gerade also die Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit der Performance-Kunst,

die den „Zu-Fall“ und mithin das Unvorhersehbare ermöglichen, wird so zur Be-

dingung der Möglichkeit des Ereignisses, durchaus im Sinne Heideggers294. Ihre

Einmaligkeit und Flüchtigkeit ermöglichen es, so Mersch, „in jedem Augen-Blick

die absolute Einzigkeit des Werdens [zu] entdecken“295. „Die ‚Ex-sistenz‘weise äs-

thetischer Performanz ist folglich die Singularität des Augen-Blicks, in dem ge-

schieht“296, ist der „Schock der Gegenwart“297. In diesem Augen-Blick – begrif-

fen als Anfang, als fortwährender Ursprung, als Kommen – zeigt sich ein Neues,

ein Anderes, die „Ex-sistenz“, die „‚Ekstasis‘ der Welt als Alterität“ selbst, in ih-

rer radikalen Unverfügbarkeit und Unvorhersehbarkeit298. Die Performance-Kunst

muss folglich, will sie als Reaktion auf die „Epoche universeller Mediatisierung,

der Multi- und Intermedialität“ die Dimension des Neuen und Unvorhersehbaren

erfahrbar machen, auf das „Hier-und-Jetzt“ setzen, um die „Wurzel des Seins aus

dem Außen, dem Anderen einer Begegnung“ erfahrbar zu machen299.

Live-Performances können somit als Ereignisstätten – im Sinne Badious – be-

griffen werden, die als „blitzartige Zusätze“ zu einer Situation den TeilnehmerIn-

nen zustoßen und gerade dadurch eine kairotische Erfahrung ermöglichen, die

die TeilnehmerInnen zum Umdenken zwingen kann und eine Rahmenverschie-

bung auslöst. Als Ereignisstätte kann die Performance der Ursprung einer radi-

kalen Handlung der Transformation sein. Das Subjekt wird im Sinne einer plu-

ralistischen Weltsicht zum Zeugen der auf Gleichheit setzenden, im Kern eman-

zipatorischen Wahrheit, die die materielle Spur eines ereignishaften Zusatzes in

der Situation, also ein immanenter „Bruch“ ist. Performances eröffnen die Wahl,

293 „Aus dem Vorhandenen und Gewöhnlichen wird die Wahrheit niemals abgelesen. Vielmehr

geschieht die Eröffnung des Offenen und die Lichtung des Seienden nur, indem die in der

Geworfenheit ankommende Offenheit entworfen wird. Wahrheit als die Lichtung und Ver-

bergung des Seienden geschieht, indem sie gelichtet wird“ (Heidegger, UdK: 59).

294 Vgl. Mersch, 2002: 224ff.

295 Mersch, 2002: 227.

296 Mersch, 2002: 228.

297 Mersch, 2002: 228.

298 Vgl. Mersch, 2002: 229f.

299 Vgl. Mersch, 2002: 230f. Obwohl auch Mersch das Ereignis, im Rekurs auf Heidegger, stark

macht und das Performative als „Reauratisierung“ nach dem durch die Avantgarde vollzo-

genen Bruch mit dem „Werk“ denkt, scheint er doch gerade die für die Performance-Kunst

so zentrale politische Dimension, ihr politisches und ethisches Interventions- und Trans-

formationspotenzial auszuklammern, sodass hier anstelle der Anknüpfung Merschs an das

Ereignis-Denken Heideggers der Badiouʼschen Ereignis-Ontologie gefolgt werden soll.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 281

dem durch sie ausgelösten radikalen Bruch treu zu sein oder ihn zu verraten, und

zwingen die AkteurInnen dazu, vor dieser Rahmenverschiebung, diesem bis da-

to unbekannten Anderen, eine neue Seins- und Handlungsweise in der Situation zu

erfinden und zu entscheiden300.

Wenn also die TeilnehmerInnen sich auf die Erfahrung des Neuen, des Ein-

malig-nicht-Antizipierbaren einlassen, ihm mit Nancy „neugierig“301 und aufge-

schlossen begegnen und den Mut aufbringen, aus dem Gefühl des Mit-einander-

Seins, aus dem Gefühl elementarer Identifikation mit dem Anderen, ihre gängigen

Handlungs- und Deutungsmuster zu revidieren, kann tatsächlich eine Rahmen-

verschiebung im Sinne Badious – und auch Heideggers – stattfinden. Das Leiden-

Sehen des Anderen in seiner radikalen Authentizität und Einzigartigkeit und der

dadurch ausgelöste „Gewissensruf“ können die Augen öffnen für die Notwendig-

keit zu wählen, sich neu zu entscheiden und sich nicht mehr den Beruhigungen

und Verschleierungen über die Zusammenhänge der „Man-weltlichkeit“ zu erge-

ben – mithin auf die Notwendigkeit aufmerksam machen, der Rahmenverschie-

bung treu zu sein, sie als ethische Maxime des „Weitermachens!“302 zu begreifen

und sie in die Gesellschaft hinauszutragen. Hier kann ein neues Licht auf das ei-

gene Selbstbild und die Lebenswelt geworfen werden, welches den Menschen auf

seine eigene selbst- und weltverändernde Wirkmächtigkeit aufmerksam zu ma-

chen imstande ist.

Das „Mit-Sein“303 in all seinen ethischen und politischen Dimensionen, das von

Performances radikal erfahrbar gemacht wird, scheint dabei gerade das Neue und

Unbekannte zu sein, das einen Transformationsprozess in den Beteiligten ansto-

ßen kann und erweist sich so als das wesentliche Ereignis der Performance-Kunst.

Dieses Ethos und Praxis einschließende „Mit-Sein“ wird folglich, vermittelt durch

empathische Berührung respektive durch die Anteilnahme am Leiden des „he-

roischen“ KünstlerInnencharakters in der durch die Performance-Kunst kreierten

ephemeren Situation, zu der zentralen Rahmenverschiebung, durch die die Fo-

lie, vor der das weitere Leben der TeilnehmerInnen geführt wird, zumindest eine

300 Vgl. Badiou, 2003: 62 u. 203. Live-Performances können, obschon oder gerade da sie inner-

halb des etablierten Kunstsystems sozusagen die Leere desselben bezeichnen als Ereignis-

stätten im eingeschlagenen Sinne erfasst werden.

301 Vgl. Nancy, 2012: 42ff. u. 135.

302 Vgl. Badiou, 2003: 103f.

303 In Kapitel 3.3 wurde das Heideggerʼsche „Gewissen“ in Analogie zum „Stoß“ ins Offene ge-

dacht und als das „Ereignis“ bestimmt, welches den „Wesenswandel des Menschen“ hervor-

zubringen vermag. Da der Ruf des Gewissens sich in einer Performance jedoch nur bei der

Bereitschaft, sich mit dem Anderen zu identifizieren, einstellt, sind Gewissen und „Mit-Sein“

fundamental verknüpft und bilden im Falle der Performance-Kunst als Einheit das Ereignis,

die Rahmenverschiebung. Die Offenheit für die Erfahrung des „Mit-Seins“ erscheint als Vor-

aussetzung für die Aktivierung des „Gewissens“ und mithin für die individuelle Transforma-

tion vor der Folie der ethischen und politischen Verantwortung für die Mit-Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


282 Ästhetik der Autonomie

neue Farbnuance erhalten kann. Denn in einer Performance besteht eine einmalige

Gelegenheit, sich selbst in Bezug auf die Mit-Welt in extremen Situationen zu er-

fahren und zu entwerfen. Nutzt man die Gelegenheiten nicht, ergreift man sie im

Moment ihres Erscheinens nicht beim Schopfe, verstreicht sie unwiederbringlich.

Dieses „Hier und Jetzt“304 der Situation ist es also, das die Dringlichkeit der Ent-

scheidung, der eigenenWahl mit allen Konsequenzen, wie sie nicht nur Heidegger

und Badiou, sondern auch Sartre und Arendt denken, veranschaulicht.

Die politische und ethische Dimension der von Badiou geforderten „Treue“305

zum im Kern pluralistischen Ereignis der Performance-Kunst ermöglicht es

ihr potenziell in den TeilnehmerInnen die Frage auszulösen „wie werde ich

als Jemand ‚fortfahren‘, mein eigenes Sein zu überschreiten?“306, sodass die

Performance-Kunst, gerade da sie sich als heterotope, chronotische Basis kai-

rotischer Erfahrung erweist, einen methodischen Brückenschlag zwischen dem

Heterotopos der Performance-Kunst und der Realisierung der Schlussfolgerungen

aus dem Erlebten in der realen gesellschaftlichen Sphäre ermöglicht und so eben

nicht nur als künstlerische Artikulation ethischer und politischer Forderungen

begriffen werden kann, sondern sich auch als eine Kunstform erweist, der ein

utopisches Moment innewohnt.

3.7 Realität und Utopie: Gesellschaftskritik als Transformationsappell

Wie bisher gezeigt wurde verhandelt Performance-Kunst allein schon durch ih-

ren spezifischen Einsatz des realen Körpers, durch ihre Provokationstechniken und

durch die ihr eigenen Formen der Publikumsaktivierung sowie durch ihre Einma-

ligkeit und Unwiederholbarkeit, die das Potenzial haben, eine ereignishafte Rah-

menverschiebung in den TeilnehmerInnen auszulösen, ethische und politische Fra-

gestellungen, die an eine fundamentale Gesellschaftskritik gebunden sind. Sie un-

terläuft aber nicht nur durch ihre spezifischen Erscheinungsformen die Unterord-

nung des Leiblichen und Weiblichen sowie der Emotionalität und des „Anderen“ –

die sich kulturgeschichtlich als patriarchale Form der Herrschaftsausübung entwi-

304 Stern, 2010: 22.

305 Ähnlich der Badiouʼschen „Treue“ besteht auch im Sinne Heideggers das Werk, indem es ein

bewahrendes Wissen hervorruft, letztlich nur in Bezug zu seinen RezipientInnen, die es dis-

kursivieren. Das rezipierende Subjekt ist es, das als „Bewahrer“ handeln soll. Nur so kann es

der „Verrückung“ der gewohnten „Bezüge“ zu Welt und Erde folgen. Der Rezipient bewahrt

die Rahmenverschiebung als einWissen – „[das] als Gesehen-haben […] ein Entschiedensein

[ist]“ (Heidegger, UdK: 56) – und wird fortan sein Leben vor der Folie dieses neuen Wissens

leben.

306 Badiou, 2003: 71.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 283

ckelten haben –, sondern macht auch explizit jene Ungleichheitsfaktoren, die an

die Dichotomisierungen unseres Denkens geknüpft sind, zu ihrem Thema.

Deswegen und vor demHintergrund, dass sie als Appell zur Transformation ih-

rer TeilnehmerInnen bestimmtwurde, soll nun ein Blick auf die von ihr formulierte

Gesellschaftskritik geworfen werden, die Grundlage ihres Aufrufs zur Selbstrefle-

xion und Neupositionierung aller Beteiligten ist, um abschließend jene politische

Praxis zu bestimmen, die sich aus ihrer Kritik und ihren spezifischen Wirkmecha-

nismen ableiten lässt.

Gesellschaftskritik erwies sich als das impulsgebende Moment der KünstlerIn-

nen, sich ihrer Körper in dieser radikalen Form zu bedienen und ihrer Forderung

nach Grenzsprengung Nachdruck zu verleihen. Wie das von Goldberg so bezeich-

nete „anarchische“ Potenzial dieser Kunstform307 – das sich letztlich als jenes der

KünstlerInnen erweist – auf die TeilnehmerInnen von Performance-Kunst anste-

ckend zu wirken vermag, was es für die TeilnehmerInnen bedeutet, die performa-

tive Erfahrung zuzulassen und das Leid und Unrecht der Welt (und ihrer selbst als

Teil dieser) anzuerkennen und welche Schlussfolgerungen sich über die Situation

der Performance hinaus für die eigene politische Praxis ergeben, wird im Folgen-

den zu betrachten sein. Zunächst gilt es also den Grenzen (der Gesellschaftskritik),

dann den Schwellen (der Emanzipation) und schließlich dem Neuland (der daraus

folgenden politischen Praxis) nachzuspüren.

Als dezidiert zeit- und kulturimmanente Kunstform reagiert die Performance-

Kunst seit ihren Anfängen im Futurismus und Dadaismus auf die gesellschaftli-

chen Probleme, mit denen sich die KünstlerInnen konfrontiert sehen, fokussiert

und attackiert diese308. Dabei kann ihre Gesellschaftskritik im Kern als Entfrem-

dungskritik verstanden werden. Gesellschaftliche Entfremdung, auch in Gestalt

der Entfremdung des Individuums von sich selbst auf physischer, psychischer und

307 Goldberg, 1988: 9.

308 Während die FuturistInnen den Fortschritt noch begrüßten und politisch dem Faschismus

zugetan waren, verbalisierten erstmals die DadaistInnen dezidiert linke und staatskritische,

antibourgeoise Haltungen in ihren künstlerischen Aktionen, sodass erst sie, in ihrer poli-

tischen Stoßrichtung, als Bezugspunkt für die Performance-Kunst nach dem zweiten Welt-

krieg betrachtet werden können. Dermaßgebliche Verdienst der Vorläufer der Performance-

Kunst, der historischen Avantgarden und der KünstlerInnen, die direkt nach dem Zweiten

Weltkrieg an die Nichtkunst-Tendenzen anknüpften, bestand darin, dass sie für ihren po-

litischen Protest insbesondere den überkommenen Kunstbegriff und die Distanz zwischen

KünstlerIn und Publikum zu überwinden suchten. Zu diesem Zweck riefen sie vor allem das

Publikum via Provokation zur Partizipation auf und ebneten so den Weg für die Proteste

der nachfolgenden Performance-KünstlerInnen. Indem seit den ersten Happenings fast voll-

ständig auf die Erschaffung verkäuflicher und sammelbarer „Werke“ verzichtet und der han-

delnde Mensch zum häufig einzigen Gegenstand der Kunst wurde, radikalisierte sich die

Performance-Kunst sowohl in ihrer künstlerischen als auch in ihrer gesellschaftlichen Di-

mension.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


284 Ästhetik der Autonomie

emotionaler Ebene erscheint als Hauptthema der Performance-Kunst. Sie unter-

liegt als Zeitgeistphänomen des 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts einem steti-

genWandel. Die Performance-Kunst folgt in ihrenThemenstellungen diesemWan-

del und macht über die Darstellung der sich verschärfenden Kluft zwischen den

binären Oppositionen und deren hegemonial gegliederter Hierarchie im Zuge der

Entwicklungen des globalen Kapitalismus die Dringlichkeit einer Entfremdungs-

kritik deutlich. Ziel ihrer Kritik an bestehendenHerrschafts- undUnterdrückungs-

mechanismen ist, der Entfremdung neue Perspektiven oder Optionen entgegenzu-

setzen und über das „Ereignis“ elementarer Intersubjektivität einen Transformati-

onsprozess in den AkteurInnen anzustoßen.

Ob nun die individuelle Entfremdung vom eigenen Körper als Resultat staatli-

cher und gesellschaftlicher Tabuisierung und Normierung desselben und die Kluft

zwischen individueller Freiheit und staatlicher Herrschaft kritisiert wird309, oder

ob auf die Probleme aufmerksam gemacht wird, die aus Angst vor dem Fremden

und aus Fremdenfeindlichkeit resultieren310; ob dasThema der Entfremdung dezi-

diert mit einer massiven Kritik am kapitalistischen Warenfetischismus verknüpft

wird311, oder ob der gegenwärtige Höhepunkt der Entfremdung an den sozialen

309 So erweist sich beispielsweise die Aktion Kunst und Revolution (s. S. 56ff.) derWiener Aktionis-

ten von 1968 als Kritik am Establishment, an der unkritischen, im Dienste des Kapitalismus’

arbeitenden Kunst und der Tabuisierung des individuellen, damit auch sexuellen und „ab-

jekten“ Menschen. Die Macht des Staates und der bürgerlichen Gesellschaft über das Leben

jedes Einzelnen, die bis in das Privateste einzudringen versucht, um die Kontrolle und Nor-

mierung des kreativen, politischen und persönlichen Ausdrucks zu erhalten, wird hier zum

Ziel aktionistischer Kritik.

310 Adrian Piper setzte sich beispielsweise mit Catalysis IV 1970/71 (s.S. 63ff.) selbst den Blicken

und auch möglichen Angriffen ihrer Mitmenschen schutzlos aus und zeigte, mit dem Hand-

tuch imMund,wie „der Fremde“mundtot gemachtwird, seine eigene Existenz nicht verteidi-

gen, seine Existenzberechtigung nicht verbalisieren kann, sondern in Opposition gegenüber

der Mainstreamgesellschaft verharren muss und ihr schutzlos ausgeliefert ist. Das „Andere“

zu repräsentieren und die Gefahren, die damit verknüpft sind, in Kauf zu nehmen, ist da-

bei das, was diese Performance in der Darstellung der Diskrepanz zwischen „dem Eigenen“

und „dem Fremden“ so stark erscheinen lässt. Hier zeigt sich nicht nur die Entfremdung von

der Mainstreamgesellschaft und der Ausschluss durch diese, sondern auch die Entfremdung

von sich selbst, wird die Künstlerin doch nicht von ihren Mitmenschen „geknebelt“, sondern

steckt sich das Handtuch selbst in den Mund. Sie macht sich selbst mundtot und verweist so

auf die Vielschichtigkeit von Ausgrenzung und Entfremdung, die Menschen als „das Andere“

nicht nur von der Gesellschaft, sondern auch von sich selbst trennen und ihnen die Möglich-

keit nehmen, sich selbstbewusst für ihre persönlichen Rechte um Anerkennung, Integration

und Partizipation einzusetzen.

311 Santiago Sierra (s. S. 77f.) zeigt mit seinen Arbeiten immer wieder, dass der Wert des Men-

schen vom System festgelegt ist. Die Diskrepanz zwischen Arm und Reich, in Korrelationmit

der zwischen Objekt und Subjekt, wird hier erschreckend deutlich. Was die Verfügungsge-

walt über denKörper eines anderen kostet, hängt vondermonetärenNot, demSelbstwertge-

fühl undder kapitalistischen Festlegung desselben ab. Sierramacht sowohl die Abhängigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 285

Auswirkungen der Verschiebung der Wertigkeit von Realität und Virtualität the-

matisiert wird, die zur Zunahme von Vereinzelung sowie zu einem Wandel des

Bewusstseins um die Polarität von Akzeleration und Innehalten sowie Intimität

und Distanz führen312, jede Performance tut, was Sartre über die Littérature en-

gagée sagt: Sie „schlägt eine konkrete Befreiung von einer besonderen Entfrem-

dung her vor“313. Entfremdungs- und mithin Kapitalismuskritik sind die zentra-

len Brennpunkte der Performance-Kunst, an denen klar die Verschränkungen der

verschiedenen Diskurse um das Verhältnis zwischen dem Selbst und dem Ande-

ren, zwischen dem Subjekt und dem Objekt in Erscheinung tritt. Performances

spiegeln also einerseits die ungleichen Kräfteverhältnisse wider, andererseits die

Schwierigkeit, als „das Andere“ oder „der Fremde“ einen gleichberechtigten Platz

in der Gesellschaft zu finden.

Entfremdungskritik ist dabei keine „Erfindung“ der Performance-Kunst son-

dern Ausgangspunkt der bereits eingeführten (kunst-)philosophischen Positionen,

die an „echte“ Kunst die Forderung stellen, dieser Entfremdung zu begegnen. In-

dem die Performance-KünstlerInnen die verschiedenen Entfremdungsphänomene

und mithin die Kluft zwischen den binären Oppositionen in ihrer Kollision, in ih-

rem fortwährenden Streit zu Bewusstsein bringen, folgen sie der Erwartung, dass

Kunst, die der Entfremdung begegnen kann, den Streit zwischen den dichotomen

Polen verhandelt, so wie sie die in dieser Arbeit besprochenen Ästhetiker für Kunst

formulieren, die in ihrer Wirkmächtigkeit der attischen Kunst entsprechen kann.

Es mag überraschen, Hegel als „entfremdungskritischen“ Philosophen lesen zu

können. Er war nach der französischen Revolution zunehmend zurückhaltender,

vomGeld als auch dieWillkürlichkeit desWertes einer „Ware“ zumGegenstand seiner Kunst,

ebenso das Machtgefälle zwischen KonsumentIn und „Konsumgut“, zwischen Subjekt und

Objekt, zwischen Herr und Knecht, das auf gewaltsamer Unterwerfung beruht. Selbst- und

Fremdausbeutung gehen hier Hand in Hand mit einer radikalen Entfremdungserfahrung.

312 Beispielsweise die Arbeit I Love Computer von Yingmei Duan (s. S. 81) bringt implizit die Not-

wendigkeit der Kritik an der in allen Lebensbereichen sich ausbreitenden Technisierung und

Digitalisierung zu Bewusstsein, denn sie verweist auf eine Gesellschaft, in der der Kontakt

zu Maschinen den menschlichen Kontakt zunehmend ersetzt und häufig verlässlicher er-

scheint. Hier ist die moderne Technik längst kein Hilfsmittel zur Kommunikation oder ein

reines Arbeitsgerät mehr. Hier ist der Computer, den die einen Schlafanzug tragende Künst-

lerin innig im Arm hält, das Gegenüber einer intimen und körperlichen Beziehung, der ein

Gefühl vonGeborgenheit garantiert. Der Computer wird vonDuan nicht erfasst, sondern um-

schlungen, er wird zum Objekt des Begehrens. Mit ihm zu kuscheln scheint der Künstlerin

nicht etwa abwegig, sondern aufgrund ihrer Beziehung zu ihm als folgerichtiger Ausdruck

ihrer Zuneigung; die Kritik bleibt bei dieser Arbeit vollständig den BetrachterInnen überlas-

sen, die Frage nach dem eigenen, aber auch dem gesellschaftlichenWandel im Umgangmit

digitaler Technik drängt sich jedoch förmlich auf.

313 Sartre, 1981: 58.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


286 Ästhetik der Autonomie

aber gerade in seiner Ästhetik bewahrte er etwas von seiner Kritik an der bürger-

lichen Entfremdung seiner Zeit. Das für ihn die Kunst „am Ende“ ist, hängt mit

seinem Verständnis seiner „prosaischen“ Gegenwart zusammen. In der moder-

nen arbeitsteiligenWirtschafts- und Gesellschaftsordnung sah er ein Verkümmern

des Individuums, das eben nicht mehr frei ist, sondern durch die bloßen Mittel-

Zweck-Relationen, die zunehmend Lebensrealität für das Subjekt seiner Zeit wer-

den, von eigentlicher Selbstständigkeit abgehalten wird. Für ihn war die große

Zeit der Kunst die der attischen Polis. In dem Bild, das er von ihr zeichnet, ist ein

utopisches Element enthalten, welches sich durch ein Gleichgewicht freier Indivi-

dualität und Gesetzlichkeit auszeichnet und das politische Ideal der Freiheit des

leiblichen, des realen Menschen zu veranschaulichen vermag. So wird ein Welt-

undMenschenbild skizziert, das dem partikularisierten und entfremdeten Subjekt

der bürgerlich-industriellen Gesellschaft entgegensteht. Bereits in der Hegelʼschen

Ästhetik wird also durch sein Bild der attischen Polis eine Kritik an der modernen

„verwalteten“ Welt laut, in der die Individualität zur Beiläufigkeit verkümmert314,

während sich die Freiheit der Polis gerade in der realen Leiblichkeit zu realisieren

vermochte.

Auch Nietzsche sah in der modernen Rationalität, in der durch Sokrates und

Platon vollzogenen Fokussierung auf die Vernunft und Moralität sowie auf eine in-

tellektuelle Kunstrezeption eine Entfremdung eingeläutet, die sich bis in seine Ge-

genwart fortsetze und dem „contemplativen“Menschen nichtmehr dieMöglichkeit

biete, sich seines kreativen und selbstmächtigen Potenzials – auch im Umgangmit

der Welt – zu bedienen. Die gesamte metaphysische Tradition, und in ihrer Folge

die Moderne, werte Emotionalität und mithin echtes, tief empfundenes Mitleid315

ab und beraube den Menschen ihrer Fähigkeit, existenziell zu leben.

Heidegger äußert schließlich, auch in Rekurs auf Nietzsche, eine scharfe Kritik

an seiner Gegenwart, die er vor allem durch die „Seinsvergessenheit“ gekennzeich-

net sieht und in der der Mensch gerade durch die zunehmende Technisierung sein

potenziell Besonderes zu verlieren droht. Im technischen Zeitalter sei die höchste

Steigerung der „Seinsvergessenheit“ erreicht und der Mensch sei dem „Man“ ver-

fallen. Auch ihm steht die eigene Anpassung an gesellschaftlich Erwünschtes, an

Normen und Konventionen, also seine „Man-verfallenheit“, bei seiner freien und

314 Vgl. Schüttauf, 1984: 7ff. Seine Gegenwart sieht er dadurch gekennzeichnet, dass „die allge-

meinen Gesetze als das ‚hauptsächlich Regierende‘ dem Individuum fremd, als ‚ihm äußere

Notwendigkeit‘ entgegentreten, als die ‚öffentliche Gewalt‘, die ‚unüberwindlicheMacht der

bürgerlichen Ordnung‘, der sich das vernünftige Subjekt zwar ‚mit dem stillen Mut der Pas-

sivität und Duldung‘ beugen wird, umwenigstens seine ‚formelle Selbstständigkeit‘ zu wah-

ren, in der aber die eigentliche ‚Lebendigkeit des Individuellen als aufgehoben‘, in der das

einzelne Subjekt tatsächlich nur noch ‚als nebensächlich und gleichgültig‘, als das schlecht-

hin ‚Beiläufige‘ in Erscheinung tritt“ (Schüttauf, 1984: 13).

315 Das freilich der spätere Nietzsche psychologisch kritisch sieht.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 287

authentischen Entfaltung im Weg. Die sich seit Platon steigernde Entfremdung

des Menschen verstelle dem Menschen durch vielfältige Steuerungs- und Herr-

schaftsstrategien den Blick auf seine eigenen Wahlmöglichkeiten. Anstelle der in-

dividualistischen und amoralischen „Seinsvergessenheit“, wie sie Heidegger be-

klagt, scheint sich jedoch gegenwärtig zunehmend eine Inter-Vergessenheit oder

– in Anlehnung an Arendt – eine Polis-Vergessenheit zu etablieren, deren Aus-

wirkungen auf die bereits von Hegel beobachtete Partikularisierung und Entfrem-

dung gravierend sind und den Unterwerfungspraktiken des globalen kapitalisti-

schen Systems zugute kommen.

So äußert denn auch Badiou dezidiert eine massive Kritik an den kapitalisti-

schen und neoliberalen Entrechtungsstrategien der westlichen Industrienationen

und richtet seinen Fokus auf die globalen Präkarisierungs- und Unterdrückungs-

methoden der herrschenden Klassen, die seines Erachtens mit pseudo-ethischen

Argumenten die Ausbeutung des „Anderen“ zu verschleiern versuchen und eine ver-

meintliche Zufriedenheit propagieren, um Ungleichheit und Ausbeutung zuguns-

ten der kapitalistischen Ökonomie zu legitimieren und Widerstandsbestrebungen

im Keim zu ersticken. Auch er sieht dabei, wie Heidegger, gerade in der Beru-

higung und Zerstreuung ein Herrschaftsinstrument, um die Menschen in einem

Entfremdungszusammenhang zu halten und das System zu stützen, bezieht die

Notwendigkeit des Ausbruchs jedoch, nicht wie die Heideggerʼsche »Eigentlich-

keit« es vorsieht, auf den Einzelnen, sondern auf eine egalitäre, plurale, emanzi-

patorische Transformation, die reale soziopolitische Konsequenzen für alle haben

kann.

Badiou geht es letztlich also, so scheint es, ähnlich wie Foucault um die Mög-

lichkeit, der herrschenden Moral des Gehorsams eine widerständige Praxis ent-

gegenzuhalten und Unterdrückungsmechanismen über die Teilhabe am Gestal-

tungsprozess zu unterlaufen. Foucaults Gesellschaftskritik richtet sich dabei gegen

jegliche Form der Zwangspraktik, die das Individuum mittels Regelsystemen und

Repressionen seiner Souveränität berauben316. Der Entfremdung des Individuums

durch die Bio-Macht gelte es folglich, plurale Alternativen entgegenzusetzen, um

den Herrschaftsinteressen, die das Subjekt unterjochen und formen wollen, eine

Freiheitspraxis entgegenzuhalten und starre Herrschaft in konstruktive Macht zu

verwandeln.Widerstand und Freiheitskämpfe seien dabei zur Selbstermächtigung

mit Blick auf den Anderen ebenso notwendig wie zur Schaffung der Wahlmöglich-

keit souveräner Existenzstile.

316 Foucault hatte auf die Fragilität der Grenze zwischen Selbstbestimmung und Verinnerli-

chung soziokultureller Normen hingewiesen und setzt voraus, dass die Diskursproduktion

in jeder Gesellschaft kontrolliert und organisiert wird und die Kräfte und Gefahren des Dis-

kurses durch Prozeduren gebändigt werden, die sein unberechenbar Ereignishaftes bannen

(vgl. Foucault, 1974: 7).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


288 Ästhetik der Autonomie

Sowohl Hegel, Nietzsche und Heidegger als auch Badiou und Foucault fordern

also letztlich von einer Kunst, die transformatorisch und emanzipatorisch auf die

RezipientInnen zu wirken vermag, beziehungsweise von einer emanzipatorischen

Lebenspraxis, dass sie sich in Opposition zu den soziopolitischen und ökonomi-

schen Entwicklungen ihrer Zeit gestaltet, die im Kern auf der fortschreitenden

Entfremdung im Zuge des ökonomischen Wandels und folglich auf der Unter-

drückung freier Individuation und der Ausbildung „eigentlicher“ Existenz basie-

ren. Und die Performance-Kunst scheint gerade jener Forderung nachzukommen,

wenn man sie in ihrem Selbstverständnis ernst nimmt, eine dezidiert politische

Kunstform mit emanzipatorischem Anspruch zu sein317. Die agierenden Künstle-

rInnen versprechen sich, durch die Gleichsetzung von Kunst und Lebensprozessen

der Allgemeinheit die Kunst als ein Wissen wieder zugänglich zu machen, wel-

ches Handlungsmodelle für das Alltagsleben der RezipientInnen aufzuzeigen und,

über die Reflexion hinaus, Änderungsprozesse anzustoßen vermag318. Zu diesem

Zweck arbeiten sie abseits der Massenmedien an moralischen Grundfragen, an ei-

ner Pädagogik der Moral mit extremen Mitteln319, mit dem Ziel, von der Ebene der

Kunst aus eine bessere Lebenspraxis zu organisieren320. Denn „es ist die Moral, die

Schönheit produziert; die Kreativität bildet eine Stufe zurMoral“321, soWolf Vostell.

Emanzipationwird so zum fundamentalen Ziel ihrer grenzverletzenden und zuwei-

len auch grenzsprengenden Aktionen; eine Emanzipation vom vorgegebenen Ver-

ständnis des Selbst und derMit-Welt, die sich in der Ausbildung einer individuellen

Lebenspraxis niederschlagen soll, die den verschiedenen Formen der Entfremdung

widersteht und so auch als Grenzüberschreitung verstanden werden kann.

317 Joseph Beuys äußert sich beispielsweise in Bezug auf die emanzipatorische und transfor-

matorische Wirkung der Kunst folgendermaßen: „Die Menschen werden, wenn sie erst die

bewußte Erfahrung des Denkens gemacht haben, vor der sie das System zurückhalten will,

begreifen, daß das Denken, zunächst zwar erlebt als Engpaß = Abnabelungsvorgang = totale

Verfinsterung = Tod, auf der nächsten Stufe zum wirklichen Leben führt: Das ist die Erfah-

rung der Kunst, der Kreativität. Dann wird der Mensch das Heft endlich selbst in die Hand

nehmen! [...] Die Kunst muss die Herrschaft der Dämonen überwinden!“ (Stüttgen, 2008:

204f.).

318 Vgl. Almhofer, 1986: 138. „Die Bewusstwerdung von Entfremdung, mit der sich das verein-

zelte Subjekt in Gestalt seiner spezifischen Geschichte, seiner Autobiographie konfrontiert

findet, die Hinterfragung der Struktur und Funktion unserer Kommunikationsformen und -

mittel, deren Kenntnis und Verständnis erst Voraussetzung für eine geglückte Orientierung

in der Alltagswelt bietet, sowie die Analyse des dadurch vermittelten Verhältnisses des Indi-

viduums zum entsprechenden gesellschaftlichen Umfeld, all diese Aspekte sollen in Gestalt

einer originalen, authentischen, künstlerischen Aussage mittels Werken von Performance-

Art transportiert werden, um durch derartige Akte der Selbstdarstellung den Rezipienten zu

eigenständiger und selbstkritischer Reflexion anzuregen“ (Almhofer, 1986: 34).

319 Meyer, 2008: 182.

320 Vgl. Almhofer, 1986: 13.

321 Vostell, zit. nach Heinzelmann/Emslander, 2010: 303.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 289

Vor allem feministische Performances zollen dabei demMoment der Verwand-

lung von Grenzen in Schwellen und mithin dem emanzipatorischen Aspekt in be-

sonderemMaße Tribut, da es gerade die Künstlerinnenwaren, die,wie Anne-Marie

Bonnet formuliert, im Zuge der Bewusstwerdung um das Subjekt als Ort der dis-

kursiven Einschreibung und damit im Zuge der Entwicklung der Körper-Kunst,

den Aufstand probten322 und ihren Forderungen nach dem Subjektstatus, nach

Selbstbestimmung und nach Gleichberechtigung künstlerisch und unter Einsatz

ihrer realen Körper Nachdruck verliehen. Sie nutzten und nutzen ihre Körper, um

gegen die Marginalisierung der Frauen in der gesellschaftlichen und politischen

Sphäre ebenso wie in der Kunstwelt anzutreten. So formulierte auch Mona Ha-

toum den politischen Anspruch ihrer Performances in Bezug auf das Betriebssys-

tem Kunst wie folgt: „With the early performances, I saw myself as a marginal per-

son intervening from within the margins of the art world, and it seemed logical to

use performance as a critique of the establishment“323. VALIE EXPORT hingegen

zieltemit ihrer 1972 in ihremManifestWoman’s Art formulierten Forderung nach fe-

ministischer Emanzipation auf einen gesamtgesellschaftlichen Veränderungspro-

zess:

„[...] UND ES IST AN DER ZEIT, dass wir frauen das ausdrucksmittel kunst be-

nützen, um das bewußtsein aller zu beeinflussen, um unsere vorstellungen in

die gesellschaftliche konstruktion der wirklichkeit einfließen zu lassen, um eine

menschliche wirklichkeit zu schaffen [...] die kunst, die der mann uns aufdrängt,

verändern, heißt, die facetten der frau, die der mann gebaut hat, zerstören. die

neuen werte, die wir der kunst bringen, werden über die zivilisatorischen pro-

zesse uns frauen neue werte zuordnen. die kunst kann für die frauenbewegung

von bedeutung sein, indem wir aus der kunst neue bedeutungen – unsere be-

deutungen – schlagen: dieser funke kann den prozeß unserer selbstbestimmung

entzünden. [...] die übertragung der spezifischen situation der frau in den künst-

lerischen kontext errichtet zeichen und signale, die einerseits neue künstlerische

ausdrucksformen und botschaften sind, andererseits rückwirkend die situation

der frau verändern. die kunst kann ein medium unserer selbstbestimmung sein,

und diese bringt der kunst neue werte. diese werte werden über den kulturellen

zeichenprozeß die wirklichkeit verändern, einer anpassung an die weiblichen be-

dürfnisse entgegen. DIE ZUKUNFT DER FRAUWIRD DIE GESCHICHTE DER FRAU

SEIN.“324

322 Vgl. Bonnet, 2004: 111.

323 Hatoum, zit. nach Antoni, 1998.

324 VALIE EXPORT (1998): Woman’s Art. In: Harrison, Charles/Wood, Paul (Hrsg.): Kunsttheo-

rie im 20. Jahrhundert. Künstlerschriften, Kunstkritik, Kunstphilosophie, Manifeste, State-

ments, Interviews. Band II 1940-1991. Ostfildern-Ruit, 1115f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


290 Ästhetik der Autonomie

Die weibliche Emanzipation ist dabei, folgt man der Argumentation VALIE EX-

PORTs, für eine grundlegende Veränderung der Lebens- undWeltverhältnisse rele-

vant, sodass sich Selbstbehauptung und Selbstbestimmung325 ebenso wie das Ver-

hältnis zwischen dem Selbst und dem Anderen nicht nur in feministischen Arbei-

ten, sondern generell in der Performance-Kunst als zentrale Anliegen erweisen.

Die feministische Performance-Kunst scheint jedoch in besonderem Maße dazu

geeignet zu sein, explizit die Notwendigkeit genereller Emanzipation vor Augen

zu führen, da sie aufmerksammacht auf die Unterwerfungsmechanismen und die

sich daraus ergebenden Problemlagen einer global vertretenen und unübersehba-

ren, jedoch „marginalisierten“ Gruppe. Sie erscheint demnach als Prototyp, um die

Befreiung des Subjekts ungeachtet seines Geschlechts, ungeachtet jeglicher Un-

gleichheitsfaktoren voranzutreiben.

Verstanden als Aufforderung zur Reflexion und Selbstreflexion, die die

TeilnehmerInnen auf ihre Emanzipationsmöglichkeiten von den thematisier-

ten Entfremdungs- und Unterwerfungsmechanismen aufmerksam macht, zielt

Performance-Kunst darauf ab, ethische und soziopolitische Missstände sichtbar

zu machen und allen Beteiligten den eigenen Anteil am Funktionieren und Auf-

rechterhalten dieser Missstände offenzulegen. Dies kann als Aufforderung zur

Transformation begriffen werden: „Performance art has typically been defined as

motivated by a ‚redemptive belief in the capacity of art to transform human life‘,

as a vehicle for social change, and as a radical merging of life and art“326. Diese

von Amelia Jones angeführte Charakterisierung von Performance-Kunst scheint

sowohl für das Anliegen der KünstlerInnen früherer Performances als auch für

gegenwärtig agierende Performance-KünstlerInnen zu gelten. Denn als ephemeres

Ereignis besitzt Performance-Kunst grundsätzlich das Potenzial, durch ihre Un-

mittelbarkeit und die sich daraus ergebende Notwendigkeit, sich ad hoc verhalten

zu müssen, eine Grenz- und Schwellenerfahrung in den RezipientInnen auszu-

lösen, die Bewusstseinsprozesse und in deren Folge Transformationsprozesse in

Gang setzen können.

Durch ihre Charakteristika tritt die Performance-Kunst den unsere Weltsicht

prägenden Dualitäten entgegen und vermag letztlich Schwellenerfahrungen auf al-

len Ebenen zu bewirken, denn sie ruft dazu auf, starre Dichotomien als Differenzen

zu begreifen und die Chance zu nutzen, die manifesten Grenzen zu überschreiten

ohne dabei das Risiko des Scheiterns auszublenden. Das Risiko des Scheiterns ist

ständiger Begleiter der KünstlerInnen ebenso wie der TeilnehmerInnen, die sich

nachhaltig von einer Performance verändern lassen, und so fasst auch Abramović

325 Zur Selbstbehauptung und letztlich Selbstbestimmung als Thema der Performance-Kunst

äußert sich Damus ganz konkret in Bezug auf autodestruktive Performances. Siehe hierzu

Damus, 2000: 340.

326 Jones, 1998a: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 291

das Wagnis des Scheiterns als wesentliches Moment in der Überschreitung von

Grenzen auf, denn „[m]an kann kein Neuland betreten, wenn man das Scheitern

fürchtet“327. Allerdings wird die Last der Verpflichtung zur Verantwortlichkeit, die

das Scheitern als signifikanten Bestandteil ethischer Erfahrung denkt und die Ma-

xime des „Weitermachens“ stärkt, erst tragbar, wenn die Illusion der eigenen Om-

nipotenz entlarvt und die eigene Endlichkeit anerkannt wird328.

Da sie jedoch das Selbst in seiner fundamentalen Abhängigkeit zur Mit-Welt

erfahrbar macht und so das Gefühl eigener Omnipotenz ins Wanken bringt, kann

Performance-Kunst in Anlehnung an Bourriaud als „relationale Kunst“ begriffen

werden, die zwischenmenschliche Erfahrungen ins Zentrum politisch motivierten

Handelns stellt und alternative Formen sozialen Miteinanders erprobbar macht.

Damit verdeutlicht sie die Dringlichkeit der Erschaffung neuer sozialer Beziehun-

gen und Lebensmöglichkeiten, die die Differenzen zwischen distinkten Gruppen

in Allianzen zwischen gleichwertigen Partnern überführt329. Ihr geht es also „um

327 Abramović, zit. nach Tholl, 2014.

328 Neben der Möglichkeit „heroisch“ mit der Last der ethischen Verantwortung umzugehen,

wie sie in der Performance-Kunst von den KünstlerInnen vor Augen geführt wird, verweist

Critchley auf eine bescheidenere Form, die Last der ethischen Forderung zu tragen, nämlich

auf den humorvollen Umgang mit dem eigenen Scheitern, der eine Form der Selbsterkennt-

nis ist und in dem die Möglichkeit der Sublimierung liegt, ohne dass die ethische Forderung,

die aufgrund ihrer Universalität notwendig zum Scheitern führen muss, zu Selbsthass oder

Grausamkeit wird (vgl. Critchley, 2008: 94 u. 98).

329 Vgl. Bourriaud, Nicolas (2006): Relational Aesthetics. In: Bishop, Claire (ed.): Participation.

Documents of Contemporary Art. London/Cambridge/Massachusetts, 165ff. Bourriauds Kon-

zeption einer „partizipativen Kunst“ bezieht sich zwar in erster Linie auf eine Entwicklung

in der Bildenden Kunst seit den 1990er-Jahren, in der künstlerische Objekte dazu dienen,

zwischenmenschliche Kontakte herzustellen, und in der er einen Paradigmenwechsel aus-

macht, der Interaktivität und Intersubjektivität zum Ausgangs- und Endpunkt der Arbeiten,

also zu ihremHauptthemamacht. Sie soll jedoch hier gerade aufgrund ihrer soziopolitischen

Aspekte auch für eine Betrachtung der Performance-Kunst stark gemacht werden, da Bour-

riauds Partizipationsbegriff vom physischen Involviertsein der TeilnehmerInnen ausgehend

auf einen Entfaltungs-Raum von Selbstbestimmung, Gleichheit und Gemeinschaft abzuzie-

len scheint (vgl. Spohn, 2015: 84ff.). An dieser Stelle geht es also nicht darum, die kunst-

wissenschaftlichen und philosophischen Debatten um Partizipation als „ein Mirtwirken der

Rezipienten imAllgemeinen“ und »partizipative Kunst« als „in einer ‚aktiven‘ Beteiligung des

Publikums eine der materiellen Realität zugeordnete Handlung, die per se dem Politischen

zugeordnetwird“ fortzuführen (Spohn, 2015: 75 u. 85). Noch geht es darum, zu denVorwürfen

der Kritiker Stellung zu beziehen – er und die AnhängerInnen seines Partizipations-Begriffs

setzten Beteiligtsein mit Handeln und Handeln mit Aktivität, d.h. mit aktivem Eingreifen

gleich. Sie assoziieren dies per se mit dem Politischen, übersehen oder ignorieren zudem,

dass auch „freie Reaktionen“ (Eco) und „innere Teilnahme“ (Gadamer) Formen der Partizipa-

tion sind, und klammern aus, dass Partizipation nicht notwendig Demokratie mit sich bringt

und es durchaus partizipative Kunst gibt, die den Dissens ausschließt und sich nur an ein

elitäres Kunstpublikum richtet (vgl. Spohn, 2015: 76ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


292 Ästhetik der Autonomie

die Überwindung starrer Gegensätze, um ihre Überführung in dynamische Diffe-

renzen“330 oder, um es mit Foucault zu sagen, um das „Sein der Differenz“331 und

folglich nicht darum, Unterschiede zu leugnen, sondern sie gerade anzuerkennen

und als produktiven Faktor beim Stiften neuer Beziehungen und im gemeinsamen

Handeln,mithin bei einerMetamorphose des „Bezugsgewebes“, also desMiteinan-

ders zu nutzen332. Denn gerade im Handeln, das mit Arendt Pluralität und also die

„Anwesenheit von Anderen, die mit-sind und mit-handeln“333, voraussetzt, offen-

bart sich ihr emanzipatorisches Potenzial, im Sinne der Sprengung vorgegebener

Schranken und der Überschreitung von Grenzen334.

So fordert die Performance-Kunst, mit Foucault gesprochen, ihre Teilnehme -r

Innen letztlich dazu auf, starre „Herrschaftsverhältnisse in Machtbeziehungen“335

330 Fischer-Lichte, 2004: 356f.

331 Foucault, Michel (2007g): Vorrede zur Überschreitung. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Fou-

cault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 13.

332 Wie Foucault, der davon ausgeht, dass die Grenze erst in der Geste derÜberschreitung, die ei-

ne Linie durchbricht und unaufhörlich auf das Neue zielt, sichtbar wird (vgl. Foucault, 2007g:

10ff.), denkt auch Balibar die Grenze von ihrer Überschreitung her. Gerade die Existenz an-

thropologischer Unterschiede zu leugnen, ist Balibar zufolge unmöglich, denn eineMensch-

lichkeit ohne Rückgriff auf diese „manifesten Grenzen“, auf diese notwendigen und unmög-

lichen Dichotomien ist nicht vorstellbar (vgl. Balibar, 2012: 221). „Menschen sind ‚manuell‘

oder ‚intellektuell‘ veranlagt, ‚männlich‘ oder ‚weiblich‘, ‚gesund‘ oder ‚krank‘ [...] usw. Diese

Unterschiede in der Vorstellung ‚aufheben‘ zu wollen (ganz zu schweigen von dem Versuch,

sie ‚real‘, ‚in echt‘ aufzuheben) hieße, die Menschlichkeit der Menschen selbst aufzuheben,

sie manchmal sogar gewaltsam zu zerstören“ (Balibar, 2012: 222). Diese Grenze ist jedoch

nicht nur eine schützende, sondern auch eine repressive und stigmatisierende Kategorisie-

rung und steht beispielsweise einer Universalisierung von Bürgerrechten im Wege, sodass

sie folglich in eine Schwelle transformiert werden muss, deren Überschreitung, so Balibar,

gerade in der Suche nach Möglichkeiten „neuer Transindividualitätsformen“ besteht, die die

anthropologischen Kategorien nicht als Hindernis, sondern als Ansatzpunkt und folglich als

Chance begreift und nutzt (vgl. Balibar, 2012: 222f.).

333 Vgl. Arendt, 2002: 237ff.; hier 302.

334 Vgl. Arendt, 2002: 238. „[...] nur in demMaße, in dem [Menschen] gewillt sind, ihren Sinn zu

ändern und neu anzufangen, werden sie instand gesetzt, ein so ungeheueres und ungeheuer

gefährliches Vermögenwie das der Freiheit unddes Beginnens einigermaßen zuhandhaben“

(Arendt, 2002: 306).

335 Hier sei noch einmal an die Definition von »Macht« (pouvoir) und »Herrschaft« (dominati-

on) des späten Foucault erinnert. Denn auch, wenn »Macht« für deutsche Ohren zunächst

negativ klingt, ist hier doch ein „Spiel“ zwischen freien Individuen, ein korrelatives Verhält-

nis zwischen ihnen gemeint. Menschliche Interaktion ist ohne Macht nicht denkbar, denn es

geht Foucault zufolge immer darum, Einfluss auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit aller Be-

teiligten auszuüben, es geht um die Lenkung anderer und des eigenen Verhaltens in einem

mehr oder weniger offenen Handlungsfeld. Macht ist folglich eine Form, in einem Hand-

lungsraumzwischen freien Subjekten auf die EntwicklungdesHandelns Einfluss zu nehmen.

»Herrschaft« hingegen beschneidet als asymmetrische und starre Form der Macht die Frei-

heit des Anderen und versperrt ihm die Möglichkeit zu Veränderungen. Herrschaft wird also

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 293

zu transformieren und vollzieht gleichsam eine Fokusverschiebung auf die Selbst-

gestaltung des Individuums, die mit einer Verpflichtung anderen Menschen ge-

genüber einhergeht. Sie kann somit als Appell an die TeilnehmerInnen begrif-

fen werden, sich selbst im Sinne der Foucaultʼschen „Lebenskunst“ zu gestalten,

und scheint seine Forderung nach der Zusammenführung von Kunst und Leben –

im Rekurs auf die avantgardistische Forderung und gegen ein „autonomistisches“

Kunstverständnis – sowie der Verknüpfung dieser Forderung mit einer auf die

Selbstermächtigung des Individuums bezogenen Ethik und einer Form zwischen-

menschlicher Beziehungen, in denen alle Beteiligten als frei und handlungsfähig

gedacht werden müssen, künstlerisch zu artikulieren, sodass sich notwendiger-

weise auch der Widerstand gegen eine Moral des Gehorsams für die Performance-

Kunst als konstitutiv erweist336. Es ist die Rückkehr zu einer Moral als Freiheits-

praxis, die sich aus Sicht Foucaults in der Postmoderne anbahnt, und die auch die

Performance-Kunst forciert. Die Performance-KünstlerInnenmachen, oft imwört-

lichen Sinne, aus ihremLeben ein Kunstwerk und eröffnen so den TeilnehmerInnen

über den Entwurf ihres eigenen Selbst die Möglichkeit, über ihr eigenes Ethos zu

reflektieren. Damit fordern sie zur „Selbstsorge“337 und zur Selbsterkenntnis auf.

Indem die KünstlerInnen also Herrschaftsbeziehungen exemplarisch auffüh-

ren und so auf diese aufmerksam machen, können sie den Blick aller AkteurIn-

nen für die eigene Enge und Starrheit schärfen und einen Veränderungsprozess in

Gang setzen, der die Beteiligten dazu aufruft, Herrschaftsformen in Machtbezie-

hungen zu transformieren und die „Karten neu zu mischen“. Performance-Kunst

eröffnet eine Möglichkeit, in einem gegebenen Wahrheitsspiel etwas „anderes zu

entdecken und diese oder jene Regel mehr oder weniger abzuändern, manchmal

sogar das gesamte Spiel der Wahrheit umzugestalten“338. Sie nutzt dies auf radi-

über unfreie Individuen ausgeübt und gestaltet sich als Zwangspraktik, nicht als ergebnisof-

fene Handlungsmotivation.

336 In diesem Sinne äußert sich auch Pjotr Pawlenski, der das Ziel der Performance-Kunst als

„[...] das Dementi des Narrativs der Macht [bestimmt]. Die Worte der Macht lauten: ‚Hör zu,

wiederhole, gehorche!‘ Die Worte der Kunst lauten: ‚Sprich, widerlege, wehr dich!‘ [...] Denn

Kunst ist ihrem Wesen nach anarchisch. Ihre historische wie politische Entwicklung ist ein

Kampf um die Ausdrucksformen des freien Denkens“ (Pawlenski, Pjotr (2016a): Der büro-

kratische Kampf und die neue Ökonomie politischer Kunst. In: Velminski, Wladimir (Hrsg.):

Pjotr Pawlenski. Der bürokratische Kampf um die neue Ökonomie politischer Kunst. Berlin,

18ff.).

337 Hier soll noch einmal in aller Deutlichkeit darauf hingewiesen werden, dass das Foucaul-

tʼsche Konzept der „Selbstsorge“ nicht im Kontext neoliberaler Selbstoptimierung und der

damit verknüpften Rechtfertigung des staatlichen Rückzugs aus der Fürsorgepflicht gegen-

über seiner Bevölkerung verstanden werden kann.

338 Foucault, 2005: 897.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


294 Ästhetik der Autonomie

kale, künstlerische Weise, denn sie kreiert einen Rahmen339, in dem sich alle Be-

teiligten als handelnde, freie Individuen innerhalb eines Machtgefüges gegenüber-

stehen, das in besonderem Maße veränderbar ist.

In diesem Kontext können der Widerstand gegen die exemplarischen Herr-

schaftsformen erprobt und Rahmenverschiebungen forciert werden, die es den Be-

teiligten ermöglichen, sich selbst zu erkennen und zu kreieren und sich somit ihrer

selbst zu bemächtigen, sodass die Performance-Kunst, ebenso wie die Foucaultʼ-

sche Konzeption einer neuen „Ästhetik der Existenz“, nicht nur verhärtete poli-

tische Strukturen sichtbar macht, sondern gerade den Begriff eines autonomen,

ethischen Subjekts zu Bewusstsein bringt, welches sich durch Selbstbeherrschung

die reflektierte Freiheit – auch und vor allem imUmgangmit anderen–zu erkämp-

fen vermag. Die Performance-Kunst, verstanden als ethische Lebenskunst, wird so

zum Ort des politischen Widerstands und zur Neubegründung des Verhältnisses

des Menschen zu sich selbst und zu seinem Gegenüber. Letztlich gilt es also, ei-

ne Beziehung zu sich selbst auszubilden, die bestimmt, wie sich das Individuum

als moralisches Subjekt seiner eigenen Handlungen konstituieren muss340, mithin

ein neues Ethos zu entscheiden und eine Seinsweise zu finden, die es dem Einzel-

nen ermöglicht, sich selbst anzuerkennen, um von anderen anerkannt werden zu

können.

Die Performance-Kunst scheint also der Foucaultʼschen Forderung Nachdruck

zu verleihen, eine individuelle Freiheit auszubilden, die sich in der Beziehung des

Selbst zu sich selbst und zu anderen ausdrückt. Es geht um ein Ethos, das als die

„Erprobung der Grenzen, die wir überschreiten können, und damit als Arbeit von

uns selbst an uns selbst, insofern wir freie Wesen sind, charakterisier[t]“ werden

muss341. So ist es letztlich nicht nur Foucault, sondern auch der Performance-

Kunst darum zu tun, im zeitgenössischen Denken der Frage nach dem ethischen

Subjekt mehr Gewicht einzuräumen342. Wenn also die TeilnehmerInnen der durch

die Performance-Kunst ausgelösten transformatorischen Rahmenverschiebung,

die hier als Erfahrung singulärer Pluralität bestimmt wurde, im Sinne Badious die

Treue halten wollen und so die Bildung eines neuen Ethos bzw. Seins in der Welt

als notwendig anerkennen, kommen sie nicht umhin, auch die Notwendigkeit der

strukturellen Transformation von Herrschafts- in Machtbeziehungen und mithin

den Widerstand gegen verhärtete Herrschaftszustände als Mittel zur Erstreitung

neuer Freiheitsräume anzuerkennen.

339 Der Rahmen beziehungsweise der Raum, den die Performance-Kunst erschafft, wurde in Ka-

pitel 3.5 bereits als „Heterotopos“ bestimmt, der sich als Handlungsraum im Sinne Arendts

konkretisiert.

340 Vgl. Foucault, 2007b: 203.

341 Foucault, Michel (2007f): Was ist Aufklärung. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Foucault. Äs-

thetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 187.

342 Vgl. Foucault, 2005: 893 u. 901.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 295

Wie Foucault geht es auch der Performance-Kunst darum, einen die Ratio-

nalität und Emotionalität verschränkenden Verstehensprozess in den Teilnehme-

rInnen anzustoßen, der sich direkt auf die Selbstdefinition des Individuums so-

wie auf sein Handeln in der Gesellschaft auswirkt. Spätestens an dem Punkt, wo

das Erlebte in die Gesellschaft zurückgespielt wird als eine ethische Neudefiniti-

on der TeilnehmerInnen mit Blick auf ihre Mitmenschen, fordert das avantgar-

distische Credo der Zusammenführung von Kunst und Leben sein Recht auf Rea-

lisation ein. Durch die das Subjekt transformierenden Elemente und Methoden

der Performance-Kunst artikuliert sich ihr Aufruf, eine individuelle Lebenspra-

xis zu finden und zu leben. Folgt man diesem Aufruf, folgt man dem von der

Performance-Kunst provozierten radikalen Bruch mit dem Gewohnten; hält man

dieser Rahmenverschiebung die Treue, kann dies zu einer Lebenskunst im Sinne

Foucaults führen.

Da die Performance-Kunst als politisch und ethisch motivierte Aufforderung

zur Reflexion und Transformation verstanden werden kann, haftet ihr immer auch

eine utopische Dimension343 an, insbesondere wenn davon ausgegangen werden

kann, dass der Ausspruch Abramovićs, „[d]ie wichtigste Kunst sucht den Dialog

zur Gesellschaft und probiert, diese zu verändern“344, als paradigmatisch für die

Performance-Kunst zu betrachten ist. Indem sie auf das Unbekannte im Umgang

mit uns selbst und unserer Umwelt verweist, scheint ihr utopisches Moment gera-

de in der Hinwendung auf ein Pluralitätskonzept zu beruhen, das elementar mit

der Erfahrung von Freiheit verknüpft ist: einer Freiheit im Denken jenseits her-

kömmlicher kategorialer Begrenzungen, vermittelt über das emotional Erfahrene,

und einer Freiheit im Handeln, die sich auch in der Weise der Diskursivierung

343 Eine Utopie im klassischen Sinne, wie beispielsweise bei Thomas Morus und in der Einschät-

zung der Rolle der Utopisten in der bürgerlichen Gesellschaft von Horkheimer entwirft die

Performance-Kunst nicht (vgl. Horkheimer,Max (1971): Anfänge der bürgerlichenGeschichts-

philosophie: In: Horkheimer, Max: Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie. Hegel

und das Problem der Metaphysik, Montaigne und die Funktion der Skepsis. Frankfurt am

Main/Hamburg, 58ff.). Es bietet sich deshalb an, die Utopie schlicht als Schwellenphänomen

zu denken, statt einen Utopie-Begriff für eine Philosophie der Performance-Kunst starkzu-

machen, der ihr immer auch einenAspekt der Unmöglichkeit verleiht – selbst der »konkreten

Utopie« Blochs haftet dieser Aspekt an, wenn erDas Prinzip Hoffnungmit folgendem Satz be-

schließt: „DieWurzel der Geschichte aber ist der arbeitende, schaffende, die Gegebenheiten

umbildende und überholende Mensch. Hat er sich erfaßt und das Seine ohne Entäußerung

und Entfremdung in realer Demokratie begründet, so entsteht in der Welt etwas, das allen

in die Kindheit scheint und worin noch niemand war: Heimat“ (Bloch, 1993: 1628). Will man

der Verbindung der Foucaultʼschen Heterotopie mit der Utopie gerecht werden, arbeitet sie

im besten Fall mit einem utopischen Moment, wobei sie einen Utopie-Begriff zu verwenden

scheint, der sich nicht auf einen niemals zu erreichenden Ort, sondern auf einen noch nicht

erreichten Ort bezieht.

344 Abramović, zit. nach Tholl, 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


296 Ästhetik der Autonomie

des Ereignisses spiegelt, also in der Freiheit, ein eigenes Ethos auszubilden, wie

es Foucault fordert, und den hegemonialen Heteronomien eine Selbstbestimmung

entgegenzusetzen, die auf kritischer Reflexion des eigenen Selbst und der Umwelt

beruht. Diese Selbstbestimmung basiert auf dem erlebten Miteinander im freien

Raum der Kunst, in dem das eigene Handelnmaßgeblich für das Ereignis wird und

sich schließlich in ihrer praktischen Umsetzung auf der gesellschaftlichen Ebene

niederschlägt. Insofern artikuliert die Performance-Kunst durchaus die Forderun-

gen der Postmoderne345, wie sie von Wolfgang Welsch bestimmt werden, denn:

„Die postmoderne Pluralität ist nicht nur mit einem Freiheitsgewinn, sondern

auch mit einer Verschärfung von Problemlasten – oder einer neuen Sensibilität

für Problemlagen – verbunden. Die Probleme sind sowohl praktischer als auch

theoretischer Natur. Die Postmoderne ist wesentlich ethisch grundiert. Sie erfor-

dert eine neue Art des Umgangs mit Pluralität – und zwar mit einer ob ihrer Radi-

kalität schwieriger gewordenen Pluralität. Sie verlangt eine neuartige, eine genau

auf diesen radikalen unddaher eo ipso konflikthaftenPluralismus zugeschnittene

Ethik.“346

Zur inhaltlichen Bestimmung einer solchen Ethik macht die Performance-Kunst

eine Formulierung der Idee der »Freiheit« und »Autonomie« stark, die im Gegen-

satz zu der Idee der »Freiheit«, wie sie Hegel als Grundlage der attischen Kunst

denkt und wie sie Nietzsche und Heidegger in Bezug auf den Einzelnen konzi-

pieren, nur im Kontext gelebter Pluralität und in der Stärkung des „Besonderen“

entstehen kann. Die von ihr geforderte Freiheit realisiert sich also nicht in der

Harmonie zwischen Individuum und Norm, in der sich das Individuum dem All-

gemeinen unterordnet, wie es Hegel vorschwebt; auch ist es nicht die Freiheit des

Einzelnen, die sich mehr oder weniger losgelöst von der Gesellschaft in Gestalt des

Nietzscheʼschen Übermenschen oder der Heideggerʼschen „Eigentlichkeit“ mani-

festiert. Es ist die Freiheit als Voraussetzung des eigenen Handelns im Horizont

des Anderen und als ethisches und politisches Ziel zugleich, die es dem Indivi-

duum ermöglicht, sich selbst und seine Umwelt kritisch zu prüfen und sich nach

neu gesetzten odermodifiziertenMaßstäben handelnd in die gesellschaftliche Ent-

wicklung einzumischen.

Ohne autonome Subjekte, die gemeinsam in der Heterotopie der Performance

alternative Handlungsmuster erproben, könnte Performance-Kunst kein Neuland

betreten, d.h., keine Rahmenverschiebung ermöglichen. Es ist aber gerade auch

345 Ohne der Frage nachgehen zu wollen, ob und inwieweit die Performance-Kunst ein Resultat

bzw. Symptom der »Postmoderne« als Epoche und Zeitdiagnose ist, kann davon ausgegan-

gen werden, dass sie letztlich, ungeachtet der tatsächlichen Realisierung, auf den zentralen

Begriff der Postmoderne, nämlich auf »Pluralität« als zu verwirklichendes Moment, abzielt.

346 Welsch, 1997: 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 297

das Ziel der Performance-Kunst, Subjekte zu entlassen, die sich ihrer Autonomie

bewusster werden und diese im politischen Handeln in der Gesellschaft nutzen,

um –mit Sartre und Foucault zu sprechen – auf der Freiheit aller zu beharren und

sich für eine Verwandlung von Herrschafts- in Machtbeziehungen zu engagieren.

Denn die eigene Verantwortlichkeit, die die Performance-Kunst den AkteurInnen

veranschaulicht, ist elementar verknüpft mit der Forderung nach der Wahl- und

Handlungsfreiheit, nach der Möglichkeit des freien Entwurfes aller, da die eige-

ne Freiheit wesentlich von derjenigen der anderen abhängt. Performance-Kunst

zeigt dem Einzelnen, dass er selbst (im Sinne der autonomía) sein eigener Ge-

setzgeber ist, und verweist gleichzeitig auf die ethische und politische Last, die

mit der eigenen Freiheit einhergeht347. So liegt der „Moral der Freiheit“348 – wobei

nach Foucault die Freiheit die ontologische Bedingung der Ethik und die Ethik die

reflektierte Praxis der Freiheit ist349 –, deren Ausbildung die Performance-Kunst

anzustoßen vermag, letztlich laut Fischer-Lichte ein aufklärerischer Duktus zu-

grunde, denn:

„Indem sie die Grenzen der Aufklärung markiert, die zur Beschreibung und Be-

herrschung der Welt dichotomischer Begriffspaare bedarf, indem sie den Men-

schen als ‚embodied mind‘ in Erscheinung treten läßt, erweist sie sich als Wirken

einer ‚neuen‘ Aufklärung: Sie ruft den Menschen nicht zur Beherrschung der Na-

tur – weder seiner eigenen noch der ihn umgebenden – auf oder treibt ihn dazu

an, sie ermutigt ihn vielmehr zu dem Versuch, zu sich selbst und der Welt in ein

neues, nicht vom Entweder-oder, sondern vom Sowohl-als-auch bestimmtes Ver-

hältnis zu treten [...].“350

Auch wenn also der Autonomie-Begriff der Performance-Kunst vordergründig an

den kantischen Begriff der »Autonomie«351 erinnern mag, da die Performance-

347 Vgl. Sartre, 2007: 176. Performance-Kunst macht also einen Freiheitsbegriff stark, der mit

Sartre gesprochen elementar an die eigene Verantwortlichkeit und den „Anderen“ geknüpft

ist. Sartre sagt: „Man wählt sich angesichts der anderen“, und sobald man engagiert ist, ist

man auch gezwungen, nicht nur seine eigene Freiheit, sondern auch die der anderen zu wol-

len. Denn in der Intersubjektivität erkennt das Individuum den anderen als ihm gegenüber-

stehende Freiheit und sieht, dass die Existenz des Einzelnen vom anderen, von der Gemein-

schaft abhängt, ohne die er sich selbst nicht erkennen kann. Das Mit-Sein ist also wesentlich

für das Sein in der Welt, in dem sich individuelle Entwürfe gestalten (vgl. Sartre, 2007: 158f.,

165f. u. 172; hier 171).

348 Sartre, 2007: 179.

349 Vgl. Foucault, 2005: 879, der hier offenkundig kantisches Denken variiert.

350 Fischer-Lichte, 2004: 362.

351 „Das Prinzip der Autonomie ist also: nicht anders zu wählen, als so, daß die Maximen seiner

Wahl in demselbenWollen zugleich als allgemeines Gesetz mit begriffen sein“ (Kant, Imma-

nuel (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [GMS]. Hamburg, 68/440). Das Prinzip

der Autonomie ist dabei das einzige Prinzip der Moral (vgl. Kant, GMS: 68/440).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


298 Ästhetik der Autonomie

Kunst von ihren TeilnehmerInnen den „Mut, sich [ihres] eigenen Verstandes zu

bedienen“, einfordert und ihnen die Möglichkeit des „Ausgang[s] aus der selbst-

verschuldeten Unmündigkeit“352 aufzeigt, ist doch die Motivation des von ihr for-

cierten ethischen Handelns von derjenigen Kants grundverschieden, denn nicht

die Achtung vor dem Gesetz und die Pflicht, sondern die Achtung vor der Mit-Welt

und die Neigung respektive die emotionale Anteilnahme werden hier zur treiben-

den Kraft353.

Aus dem begrifflichen Nachvollzug dessen, was Performance-Kunst uns anbie-

tet, ergibt sich eine Ästhetik der Autonomie, die ich hier vorschlagen möchte. Zwar

überlässt die Performance-Kunst die Interpretation und die Überführung des Er-

lebten aus dem Heterotopos in die Gesellschaft ihren TeilnehmerInnen und arti-

kuliert nicht explizit ein gesellschaftliches Transformationsziel, aber die verwen-

deten Kommunikationsmodi der Performance-Kunst legen eine bestimmte inhalt-

liche Ausrichtung ihrer utopischen Dimension, eine bestimmte politische Praxis als

Resultat der Treue zum Ereignis nahe, der im Folgenden nachgegangen werden

soll.

So ist die Autonomie, zu deren Gewahrwerden die Performance-Kunst aufruft,

eine Autonomie im Heteronomen, die mit der Notwendigkeit vonWiderstand und

Solidarität als Basis pluraler Koexistenz vernäht ist. Nur vor dem Hintergrund der

Pluralität und der gegenwärtigen soziopolitischen Lage kann sie überhaupt inhalt-

lich gefüllt und realisiert werden, denn sie wird stets, und das ist das Entschei-

dende, von den Forderungen des Anderen an das Subjekt gestört, da die Heteroaf-

fektivität der Selbstaffektion vorausgeht354. Gerade diese Störung der Autonomie,

die in der Performance durch Irritation und Rollenfluidität erzielt wird, durch die

Grenzsprengung zwischen Rationalität und Emotionalität sowie zwischen Subjekt

und Objekt, ist dabei maßgeblich für eine politische Praxis, die mittels Dissens

352 Vgl. Kant, Immanuel (1999a): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Was ist Auf-

klärung? Ausgewählte kleine Schriften. Herausgegeben von Horst D. Brandt. Hamburg, 20.

353 Eine profunde, kritische Interpretation der kantischen Moralphilosophie liefert Adorno in

seiner Vorlesung Probleme der Moralphilosophie, in der er auch auf die systemimmanenten

Schwierigkeiten der kantischen »Autonomie« verweist, wie unter anderem auf den „autori-

tären“ und „bürgerlichen“ Charakter der Freiheit, der aus Kants Deutung der Freiheit als abso-

luter Vernunftgebrauch und zugleich Gesetz, nach dem ich zu handeln habe, resultiert (vgl.

Adorno, Theodor W. (2015): Probleme der Moralphilosophie. Frankfurt am Main, 129f.). Au-

tonomie ist bei Kant als die „Indifferenz von Freiheit und Notwendigkeit“ zu verstehen (vgl.

Adorno, 2015: 120), was, wie Adorno darlegt, zu einigen Schwierigkeiten führt (vgl. Adorno,

2015: 85ff.).

354 Vgl. Critchley, 2008: 143. An die Autonomie wird, so Critchley, „heteroaffektiv eine Forderung

gestellt, die sie aufteilt und zu politischen Sequenzen zwingt, die auf die Kultivierung auto-

nomer Räume abzielt“ (Critchley, 2008: 153).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 299

die Ordnung, die „Idylle des Konsenses“ stört, „mit deren Hilfe die Regierung die

Gesellschaft entpolitisieren will“355.

Der Begriff der »Autonomie«, der imKontext einer Philosophie der Performance-

Kunst als Freiheitspraxis verstanden werden soll und folglich als reflektierte

Selbstbestimmung und -ermächtigung mit Blick auf den Anderen und somit vor

dem Bewusstsein der eigenen Interdependenzen sowie der daraus resultierenden

Verantwortung für sich und die Gesellschaft, lässt sich letztlich als „die Kraft

zur Reflexion, zur Selbstbestimmung, zum Nicht-Mitmachen“356 bestimmen,

die das Anerkennen der Notwendigkeit von Widerstand gegen Unterdrückung

und Entmündigung und in dessen praktischer Umsetzung von Solidarität mit

den Unterdrückten und Entmündigten impliziert. Wenn die eigene Freiheit und

Verantwortlichkeit vor dem Hintergrund der singulären Pluralität und folglich

der Notwendigkeit der Anerkennung der Freiheit und Verantwortlichkeit der

Mitmenschen ernst genommen wird, folgt daraus – zumindest theoretisch –

die Infragestellung bestehender Unterdrückungsmomente und die Notwendig-

keit genereller Emanzipation. Wenn es also darum geht, allen Menschen aktive

Bürgerschaft, Kritik und Teilhabe zu ermöglichen und die eigene Autonomie in

Abhängigkeit von der Autonomie der anderen wertzuschätzen und sie in der Le-

bensrealität zu verwirklichen, werden Gleichheit – im Sinne der Gleichwertigkeit

– und Freiheit als Folie des Handelns zur Voraussetzung. Denn die eigentümliche

Bedingung und das Ziel des politischen Handelns ist die Gleichwertigkeit, wäh-

rend der Gebrauch der Freiheit nichts ist, was aus der menschlichen Singularität

entspringt, sondern etwas, das nur zwischen den Menschen und aus der Plura-

lität selbst, aus dem im Moment geschlossenen Bund zwischen den Subjekten

entstehen kann, in dem sie Freiheit gemeinsam ausüben357.

Performance-Kunst begreift die Erkenntnis eigener Freiheit, die durch sie er-

möglicht wird, als Voraussetzung des Engagements jedes Einzelnen, das darauf

abzielt, sich auch für die Freiheit des Anderen, für die Handlungsfähigkeit derer

einzusetzen, die in der gegebenen Ordnung als die „Anderen“ fungieren und an

der Gestaltung ihres eigenen Lebens und der Gesellschaft nicht aktiv beteiligt sind.

Der Widerstand, das „Nicht-Mitmachen“, wie es Adorno fordert, zielt also auf eine

355 Critchley, 2008: 155.

356 Adorno, Theodor W. (1973): Erziehung nach Auschwitz. In: Erziehung zur Mündigkeit. Vor-

träge und Gespräche mit Hellmut Becker 1959-1969. Herausgegeben von Gerd Kadelbach.

Frankfurt am Main, 93.

357 Vgl. Butler, 2016: 73. „Freiheit kommt nicht aus mir oder aus dir, sie entsteht als eine Bezie-

hung zwischen oder eigentlich unter uns. Es geht also nicht darum, die menschliche Würde

in einer einzelnen Person zu finden, sondern vielmehr darum, den Menschen als ein relatio-

nales und soziales Wesen zu begreifen, dessen Handeln auf Gleichheit angewiesen ist und

den Gleichheitsgrundsatz artikuliert“ (Butler, 2016: 119).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


300 Ästhetik der Autonomie

soziopolitische Grenzsprengung, die die Kluft zwischen Partizipation und Resi-

gnation zu überwinden sucht, zwischen aktiver und passiver Staatsbürgerschaft,

zwischen Inklusion und Exklusion im Rahmen politischen Handelns. Insofern regt

Performance-Kunst zu einemWiderstand an, der zum einen aus dem Bewusstsein

von Zwangsmechanismen resultiert358, die auf den Menschen wirken und die die

Performance-Kunst exemplarisch nachzeichnet, und sich zum anderen gegen den

je individuellen Anteil am Aufrechterhalten von Unterdrückung richtet359, wie er

uns durch unser eigenes Handeln in Performances unmittelbar vor Augen geführt

wird. Dieser von der Performance-Kunst angeregte Widerstand mündet mithin in

eine praktisch gelebte Solidarität als notwendige Folge der Treue zum Ereignis sin-

gulärer Pluralität.

Diese Solidarität als Folge der Kritik, der Erkenntnis der Unterdrückungsme-

chanismen und der eigenen Anteile am Funktionieren von Hegemonie ist dabei die

Basis einer Lebenspraxis – eines neuen Ethos’ im Sinne Foucaults –, die es ermög-

licht, Herrschaftsbeziehungen und somit die gesellschaftlichen Bedingungen der

Ungleichheitsfaktoren zu unterlaufen und zumindest potenziell zu einer gerechte-

ren Welt beizutragen. Die Performance-Kunst ruft zu einem pluralen Widerstand

auf360, der „eines Körpers [bedarf], der erscheint, der handelt und der mit seinem

Handeln eine Welt begründen will, die anders ist als die, der er begegnet, und das

bedeutet, der Gewalt zu begegnen, ohne deren Bedingungen zu reproduzieren“361.

358 Die Reflexion und Erkenntnis der Unterdrückungsmethoden ist, Adorno zufolge, die notwen-

digeVoraussetzungdesWiderstandes. Es sind die unzähligen von außen auferlegten Formen

der Moralität, die ihre Schlechtigkeit verschleiern und sich für das Gute ausgeben, während

sie unerbittliche und repressive Normen etablieren, ebenso wie die sich selbst verschleiern-

den ideologischen Unterdrückungstaktiken einer Gesellschaft, „die auf Gewalt und Ausbeu-

tung wesentlich gegründet ist“ (vgl. Adorno, 2015: 248f. u. 252ff.; hier 258).Widerstand sollte

sich also in der „konkreten Denunziation des Unmenschlichen“ manifestieren (Adorno, 2015:

261).

359 Adorno weist auf die Notwendigkeit hin, dass wir versuchen, zu durchschauen, was dieWelt

mit und aus uns macht und was wir selbst aus uns machen, um in dieserWelt via Anpassung

überleben zu können. Das „Mitspielen“ und seine Konsequenzen müssen dabei selbst in die

Reflexion Eingang finden, damit uns wenigstens klar ist, dass wir am „Falschen“ mithelfen,

wennwirmitspielen.Wir können uns zwar demMitspielen nicht ganz entziehen, aber schon,

indem wir ein Bewusstsein davon entwickeln, leisten wir ein Stück weit Widerstand gegen

das System, das uns zu unkritischen Konsumenten und Statisten für seine eigene Macht-

akkumulation machen möchte. Widerstand heißt für Adorno auch, Widerstand gegen all

das zu leisten, was uns in uns selbst dazu motiviert mitzuspielen. So schwingen im Wider-

standsbegriff Adornos also immer auch die Dimensionen »Verantwortung« und »Gewissen«

mit, ebenso wie die Kritik an den eigenen starren und unerbittlichen Überzeugungen (vgl.

Adorno, 2015: 249ff.).

360 Vgl. Butler, 2016: 72, 77 u. 277.

361 Butler, 2016: 242. Wenn auch Butler dies nicht auf Performance-Kunst bezieht, erscheint es

doch durchaus auf diese anwendbar.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 301

Widerstandmuss also nicht nur das hegemoniale System kritisieren und ablehnen,

sondern auch neue solidarische Existenzstile bejahen362.

Politisches Handeln im Arendtʼschen Sinne wird damit unabdingbar mit der

Solidarität mit dem „Anderen“ verknüpft, deren Grundlage in der gegenseitigen

Abhängigkeit undVerlässlichkeit besteht, sodass sich auch »Autonomie« nicht ohne

»Verwundbarkeit« als radikale Abhängigkeit von anderen und von der Welt denken

lässt. Gerade die Idee der Interdependenz muss also gestärkt werden, um Solida-

rität im Handeln nachhaltig zu installieren und statt der Zunahme von Prekarität

lebbare Interdependenzen zu ermöglichen, so Butler363. Dazu bedarf es eben eines

„Ethos’ der Solidarität“ im Kampf um die „Betrauerbarkeit“ aller, wobei es nicht

nur um Solidarität mit bestimmten Minoritäten, sondern mit all jenen Menschen

geht, die Unterstützung im Kampf um ihre Autonomie benötigen. Dem Versuch,

der „Pluralität Herr zu werden“, der immer gleichbedeutend ist mit dem Versuch,

die Öffentlichkeit undmithin denRaumpolitischenHandelns abzuschaffen364, tritt

die Performance-Kunst gerade durch ihr Einfordern von Mit-Leid und echter An-

teilnahme am Schicksal des „Anderen“ entgegen,mit dem Ziel ihren TeilnehmerIn-

nen die Notwendigkeit des widerständigen und solidarischen Engagements überall

dort, wo Pluralität bedroht wird, zum Bewusstsein zu bringen.

Dabei kann die Performance-Kunst, indem sie das Ich unmittelbar als ein Wir

erfahrbar macht, ohne dass dieses in einer Einheit untergeht, andere Ideen von

Freiheit, Gleichwertigkeit und Gerechtigkeit inszenieren als die, gegen die die

KünstlerInnen opponieren. Sie erweist sich als Form koordinierten Handelns, die

die Wiederherstellung pluraler Handlungsformen zur Bedingung und zum Ziel

hat. Gleichzeitig vermag sie Widerstandspraktiken anzustoßen, die auf dem Be-

wusstsein des Selbst als singulärer Pluralität basieren sowie die Doppeldeutigkeit

zwischen dem Ich und dem Wir bewahren und zu verbreiten suchen, um so der

Situation, in der Menschen zunehmend der Prekarität unterworfen sind und die

sich in einer Eskalation der Angst365 um die eigene Zukunft kundtut, eine Di-

362 Butler zufolgemussWiderstandmehr sein „als nur die Ablehnung einer bestimmten Lebens-

weise, denn diese Position abstrahiert letztlich das Moralische vom Politischen auf Kosten

der Solidarität [...] Wenn der Widerstand wirklich zu einer neuen Lebensweise führen soll,

zu einem lebenswerten Leben, das der ungleichen Verteilung von Prekarität entgegensteht,

dann müssen Akte des Widerstands zugleich Nein zur einen Lebensweise und Ja zur ande-

ren sagen“ (Butler, 2016: 277f.). Allein das Bewusstsein um die eigenen Verstrickungen in das

sozial und ökonomisch konstruierte Leben, das „Lebbarkeit“ ungleich verteilt, reicht Butler

zufolge also nicht aus, um den biopolitischen Herrschaftsmechanismen, die letztlich alle in

ihrem gegenwärtigen Status zu bedrohen vermögen und keinen per se vor der Prekarität

schützen, eine Alternative entgegenzusetzen (vgl. Butler, 2016: 24ff., 273, 277 u. 279).

363 Vgl. Butler, 2016: 92, 94f., 193, 197 u. 279.

364 Vgl. Arendt, 2002: 279.

365 Auf die sich stetig steigernde Angst im Zuge der sich zunehmend durch neoliberale Politik

verschärfenden Globalgefährdungslage und dem Optimierungs- und Kommodifizierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


302 Ästhetik der Autonomie

mension pluraler Koexistenz entgegenstellt, die auf Solidarität und Gerechtigkeit

beruht366.

Indem die Performance-Kunst das Handeln unter Gleichwertigen erfahrbar

macht, indem sie dem Handeln, wie es Arendt fordert, wieder einen Stellenwert

einräumt, der an jenen des Idealbildes attischer Polis erinnert, vermag sie auch der

Idee der »Gleichfreiheit« Nachdruck zu verleihen, deren Bedeutung Balibar zufolge

ebenfalls der attischen Polis entstammt und die nicht nur in Gesetzestexten ver-

ankert werden darf, sondern Eingang in die Praxis politischen Handelns finden

muss367. Denn in der politischen Praxis des von der Performance-Kunst geforder-

ten Emanzipationsprozesses scheint es gerade darum zu gehen, für die Anerken-

nung des „Anteils der Anteillosen“ in der Gesellschaft einzutreten, wie Balibar im

Rekurs auf Rancière darlegt. Es geht um die Erstreitung positiver Freiheiten, da-

mit um politische Handlungsfähigkeit und so letztlich darum, die »Gleichfreiheit«

für unsere Gegenwart fruchtbar zu machen368. Das utopische Moment, das die

Performance-Kunst als Heterotopos an die Realität bindet, liegt in dem Bestreben,

eine Gesellschaft zu schaffen, in der Gleichfreiheit369 zum Fundament zwischen-

menschlicher Interaktion wird, denn: „Es gibt keine Gleichheit ohne Freiheit und

keine Freiheit ohne Gleichheit“370.

druck, der auf das Individuum ausgeübt wird, wurde bereits im Kontext der Auseinanderset-

zung mit den soziopolitischen Entwicklungen hingewiesen, auf die die Performance-Kunst

reagiert.

366 Vgl. Butler, 2016: 17 u. 24f.

367 Vgl. Balibar, 2012: 16ff., 72ff., 92f. u. 229.Die herkömmliche Hierarchisierung der Begriffe –

oder die Behauptung, die Begriffe würden sich außerhalb sehr enger (rechtlicher) Grenzen

gegenseitig ausschließen –, ob sie nun durch den liberalen Vorzug der Freiheit oder den so-

zialistischen Vorzug der Gleichheit vollzogen werden, führt zwangsläufig zu einer „Entde-

mokratisierung der Demokratie“, die sich in den westlichen „Sozial-Nationalstaaten“ ebenso

kundtutwie in der neoliberalen Antwort auf die Krise dieser Staaten, die zu einer unbegrenz-

ten Förderung des Individualismus’ und Utilitarismus’ führen (vgl. Balibar, 2012: 15ff. u. 75f.).

368 Vgl. Balibar, 2012: 215ff. Ein Kampf um Gleichheit schließt immer auch den um Freiheit ein,

undumgekehrt, denn: „Gleichheit und Freiheitwerdenunter genaudenselbenBedingungen,

in denselben ‚Situationen‘ angefochten, weil es kein Beispiel für Bedingungen gibt, unter

denen die Freiheit unterdrückt oder gehemmt und nicht auch die Gleichheit unterdrückt

oder eingeschränkt, das heißt abgeschafft wird, und umgekehrt“ (Balibar, 2012: 95).

369 „‚Wenn Freiheit‘ nämlich ‚nicht Gleichheit ist‘, bedeutet sie entweder Überlegenheit, ‚Herr-

schaft‘, oder Unterwerfung und Abhängigkeit von irgendeiner Macht, was widersinnig ist.

Darum ist Gleichheit korrelativ als allgemeine Form radikaler Negation jeder Unterwerfung

und jeder Herrschaft zu denken, das heißt als ‚Befreiung der Freiheit selbst‘ von äußeren

oder inneren Mächten, die sie sich aneignen und in ihr Gegenteil verkehren“ (Balibar, 2012:

96).

370 Balibar, Étienne (2006): Der Schauplatz des Anderen. Formen der Gewalt und Grenzen der

Zivilität. Hamburg, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 303

Gerade also umdas universelle „Recht auf Recht“ sowie umdie Erkundung neu-

er Formen der Emanzipation und Widerstandspraktiken, die auf die elementare

Verschränkung von Gleichheit und Freiheit abzielen, scheint es der Performance-

Kunst zu gehen. Denn als widerständige Antworten auf sich stetig wandelnde

Zwangsmechanismen der neoliberalen Governance-Methoden und der damit

einhergehenden globalen Ausschließungs- und Verwerfungspraktiken bleiben nur

„Formen des Widerstands, der Solidarität, des kollektiven Erfindungsreichtums

und der individuellen Revolte [...,] die in aller Heterogenität [...] die Umrisse

einer neuen ‚aufständischen‘ Politik abzeichnen“371. Wie schon von Butler und

Arendt gefordert, muss das Ziel also eine aktive Staatsbürgerschaft sein, die von

den Möglichkeiten des zivilen Ungehorsams, der Rebellion und des Nein-Sagens,

des Nicht-Mitmachens und ihrer praktischen Umsetzung ausgeht372. In diesem

Sinne setzt die auf Gleichfreiheit zielende Performance-Kunst ein politisches

Subjekt voraus – und fordert gleichsam die Transformation in dieses –, das um

seine Rechte weiß und sich aktiv am politischen Entwurf der Zukunft beteiligt.

Wesentlich ist also, dass „[d]ie Politik der Gleichfreiheit […] eine Ethik der Im-

manenz bzw. der Selbstbefreiung [enthält]“373 und einen „verlorene[n] Schatz des

Anarchismus’“ wieder zur Geltung bringt, der Widerstand und Ungehorsam zur

„bürgerlichen Tugend“ erhebt374. Letztlich geht es der Performance-Kunst also um

eine Kultivierung „anarchischer Mannigfaltigkeit“375, die politisches Handeln als

ethische Praxis begreift, „die von der Reaktion auf situative Ungerechtigkeit und

Unrecht in Gang gehalten wird“376.

Indem die Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen, zumeist durch radikale

Leid-Erfahrungen377, ins Unbekannte und Neue stößt – im Sinne des Heideggerʼ-

schen und Badiouʼschen Ereignisses – und ihnen zeigt, dass die Unterordnung des

Leiblichen ebenso wie die des Emotionalen und der einmaligen immateriellen Er-

fahrung ebenso ein politisch motiviertes Herrschaftsinstrument ist wie die Fokus-

sierung auf ein zu optimierendes Ich, vermag sie potenziell einen „Wesenswandel“

371 Balibar, 2012: 67.

372 Vgl. Balibar, 2012: 235.

373 Balibar, 2012: 204.

374 Vgl. Balibar, 2012: 232 u. 235.

375 Critchley, 2008: 156.

376 Critchley, 2008: 159.

377 Gerade die von der Performance-Kunst häufig erfahrbar gemachte existenzielle Trauer und

das Leid liefern, in Rekurs auf Critchley, die motivierende Kraft, in eine politische Sequenz

einzutreten. Denn „[e]s ist dieses metapolitische Moment, das einen dazu treibt, einem Un-

recht entgegenzutreten und es zu überwinden oder sich einer ungerechten Situation zu stel-

len, und zwar nicht aufgrund souveräner gesetzlicher Regeln, diemit der Androhung von Ge-

walt untermauert werden, sondern aufgrund einer ethischen Sensibilität für die ängstliche

Unsicherheit auf dem Angesicht des anderen, für seine und für unsere eigene Verwundbar-

keit“ (Critchley, 2008: 144).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


304 Ästhetik der Autonomie

zu provozieren. Dieser „Wesenswandel“ erweist sich – so ihm die Treue gehalten

wird – in seiner praktischen Umsetzung (also in den Handlungen jedes Einzel-

nen) als „ethischer Anarchismus“, der „die Erfahrung der vielfältigen Singularitä-

ten bei der Begegnung mit anderen, die die Erfahrung von Sozialität bestimmt“378

zur Grundlage nimmt. Dieser Anarchismus379 ist dabei gerade in der gemeinsa-

men Erfahrung von Elend und Unrecht und nicht in einer gemeinsamen Doktrin

begründet. Im Kern ist er Verantwortung, die sexuell, ökologisch oder sozioöko-

nomisch motiviert sein kann, und resultiert aus der Erfahrung des Gewissens und

der daraus erwachsenden Notwendigkeit desWiderstands380. Das »Gewissen« und

der »Widerstand« werden so zumWesensmerkmal einer Ethik, die als Störung des

politischen Status quo, als „anarchische Metapolitik“ in Erscheinung tritt und die

die Autorität und Legitimität gegebener Herrschaftspraktiken infrage stellt381.

Indem die Performance-Kunst einen Schwellenraum konstituiert, in dem sich

alle Beteiligten als freie und gleichberechtigte Individuen in der Interaktion mit

anderen erfahren können und gleichzeitig die Notwendigkeit des Eingreifens bei

augenscheinlich willkürlichen Ungerechtigkeiten erleben, führt sie die Notwendig-

keit genereller individueller Emanzipation und gesellschaftlicher Transformation

vor Augen, die eben unabdingbar an Widerstandspraktiken geknüpft ist und an

das solidarische Eintreten für all jene, die als das „Andere“ abgewertet und aus-

geschlossen werden382. Sie zeigt, dass die Motivation ethischen und politischen

378 Critchley, 2008: 147.

379 Anarchismus soll hier in seiner wörtlichen Bedeutung der Herrschaftslosigkeit (gr.

αναρχιά) begriffenwerden. Critchley verschiebt die Betonung von der dem klassischen Anar-

chismus zugeschriebenen Freiheit jedes Einzelnen auf die der individuellen Verantwortung

für die Freiheit jedes Einzelnen als Voraussetzung der Freiheit der Gesellschaft, denn „[e]s

ist ein Anarchismus des anderen Menschen, der mir eine heteronome Forderung auferlegt,

anstelle eines Anarchismus des autonomen Ich“ (Critchley, 2008: 151).

380 Vgl. Critchley, 2008: 150f. u. 157. Dieser Anarchismus ist nicht nur auf das »Gewissen« „als Ort

der ethischen Forderung [...], eine[r] Forderung nach unendlicher Verantwortung“ (Critchley,

2008: 104) gegründet, sondern auch auf den »Widerstand« „als Moment der rebellischen

Heteronomie [...], das die Souveränität der Autonomie unterläuft“ (Critchley, 2008: 48).

381 Vgl. Critchley, 2008: 20.

382 In Bezug auf die von Butler geforderte Solidarität mit der Prekarität oder dem „nackten Le-

ben“ kann es jedoch nicht darum gehen, seinen Mitmenschen zur politischen Handlungsfä-

higkeit zu verhelfen, sie zu bemächtigen, sondern sie zu unterstützen, diese Handlungsfä-

higkeit und damit auch den eigenen politischen Subjektstatus zu erkennen und zu nutzen.

Hier soll Solidarität also nicht verstanden werden als Geschenk im Sinne eines westlichen,

elitären undmittelständischen Gutmenschentums, sondern als gegenseitige Unterstützung

in Form der Mitmenschlichkeit, die im Kern vom Gedanken der Gleichfreiheit getragen ist

und sich in dementsprechenden Handlungen realisiert. Es geht darum, den Blick zu öffnen

– auch in Bezug auf den Begriff der Prekarität, der gerade im Kontext der Globalisierung we-

der kohärent ist noch vereinheitlicht werden kann – und folglich auch Solidarität mit einem

differenzierten Blick auf den Anderen zu praktizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 305

Handelns immer eine leibliche und emotionale Anteilnahme am Leid des Anderen

impliziert. Damit tritt sie gegen Entfremdungsmomente und für den Versuch der

Realisation einer anderen, auf der Freiheit und Gleichwertigkeit aller basierenden

Gesellschaft ein383.

Die Performance-Kunst zeigt, dass jeder die Freiheit hat, angesichts der an

ihn gestellten Forderungen zu entscheiden, ob, wo und wie er sich engagiert. Sie

zeichnet folglich einen Weg zum mündigen und interaktiven Betrachter, der sich

von Performance-Kunst berühren und in seiner persönlichen und politischen Ver-

antwortung aktivieren lässt. Und indem sie Freiheit erfahrbar macht, verweist

sie nicht nur auf die politische Handlungsfreiheit des „rebellischen Bürgersub-

jekts“384, sondern auch auf die damit notwendigerweise verknüpfte radikale Ver-

antwortungsübernahme, wie sie von Sartre formuliert wurde.

Das imHeterotopos der Performance-Kunst erlebte „Wir“ und die „Handlungs-

fähigkeit“, die als politische und ethische Ziele zu verstehen sind, die auf Dissens

statt Konsens beruhen bzw. diesen voraussetzen und aushalten, können folglich

als Appell an die TeilnehmerInnen interpretiert werden, zukünftig für die Rea-

lisierung dieser in der Performance gemachten Erfahrungen in der Gesellschaft

einzutreten; sie zielen auf einen Brückenschlag von den individuellen Auswirkun-

gen einer Performance auf die gesellschaftliche Sphäre. So vermögen die in Perfor-

mances gemachten Erfahrungen im besten Falle letztlich doch, die Einsicht in die

„Pflicht“ zu eröffnen, über die Teilnahme an einer Performance hinaus neue, den

vielfältigen Formen der Entfremdung entgegentretendeWege im Umgangmit sich

selbst und anderen zu beschreiten, dem Erlebten und Erlittenen in ethischer wie in

politischer Hinsicht Rechnung zu tragen und folglich nicht „auf eine Konzeption

von Beziehungen, die auf der Fantasievorstellung von [...] Einheit, Ganzheit und

Vollendung beruht“385, sondern auf ein gleichwertiges Miteinander zu zielen, das

Streit und Irritation als Motor gelebter Pluralität ebenso bedarf wie praktischer

Solidarität, um die als Grenzen gesetzten Dichotomien in Schwellen zwischen Dif-

ferenzen zu verwandeln. Sie will ihren TeilnehmerInnen zu der Erkenntnis verhel-

fen, dass allein im solidarischen Widerstand die Möglichkeit besteht, nachhaltig

383 Denn es ist „‚unmöglich‘, die Vorstellung einer vollkommenen bürgerlichen Freiheit, die auf

situationsbedingten Diskriminierungen, Privilegien und Ungleichheit beruht, konsequent

und ohne Selbstwiderspruch aufrechtzuerhalten (oder gar zu verwirklichen). Genauso we-

nig lässt sich eine zwischenmenschliche Gleichheit denken oder verwirklichen, die auf einer

(und sei es ‚aufgeklärten‘) Despotie oder auf einemMachtmonopol beruht. Die gleiche Frei-

heit ist also ‚unbedingt‘“ (Balibar, 2006: 15). Dabei „besteht eine Kontinuität zwischen dem

Geltendmachen und der Verteidigung der Proposition der Gleichfreiheit, das heißt des ‚auf-

ständischen‘ Prinzips, das universell das Recht auf Rechte geltendmacht“ (Balibar, 2012: 211).

384 Balibar, 2012: 68.

385 Critchley, 2008: 142.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


306 Ästhetik der Autonomie

für die Freiheit aller einzutreten und diese nicht als beunruhigend und beschrän-

kend, sondern als Bedingung der eigenen Freiheit zu erleben. Im Kern geht es ihr

um die Bemächtigung ihrer TeilnehmerInnen, die – in die Welt herausgetragen –

auch zur Bemächtigung des „Anderen“ beitragen und so erst die Schaffung eines po-

litischen Handlungsraumes ermöglicht, der im Zusammenspiel freier Individuen

mit „Leben“ in seiner ganzen Pluralität gefüllt und kreativ und konstruktiv erhalten

werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss

Ziel dieser Arbeit war es, ein Bild der Performance-Kunst zu zeichnen, das es

erlaubt, vermittelt über ein Eingehen auf ihre Kommunikationsmodi ihre Wirk-

mechanismen und ihre ethischen und politischen Forderungen zu benennen,

um daran anknüpfend bestimmen zu können, unter welchen Bedingungen die

ethischen und politischen Aspekte von Live-Performances mehr sind als ornamen-

taler Schmuck1 und die Performance-Kunst ihrem eigenen Anspruch gerecht zu

werden vermag, als zeit- und kulturtypische Kunstform mittels ihres grundlegend

soziopolitisch-kritischen Anspruchs ein transformatives Potenzial zu entfalten.

Die Frage, die es zu klären galt, war also die nach dem Potenzial der Performance-

Kunst, eine andere Lebenspraxis anzustoßen und so über die Transformation

ihrer TeilnehmerInnen auf die Gesellschaft zurückzuwirken. Performance-Kunst

stellte sich im Verlauf der Analyse als für die bestehenden Herrschaftsverhältnisse

durchaus „gefährliche“ Kunst heraus und zwar in dem Sinne, dass sie Elemente

einer Auffassung von Kunst stärkt, die schon Platon bewogen hatte, die Kunst aus

der Polis zu verbannen, weil sie sich einer Beherrschung und Reglementierung

entzog und eine emotionale und existenzielle Wirkung auf ihre RezipientInnen

auszuüben vermochte. Performance-Kunst, die mehr sein will als ein Phänomen

der Kulturindustrie oder reines Spektakel, die ein emanzipatorisches Moment

entfaltet und folglich im vorgeschlagenen Sinne als „gelungen“, d.h. als wirkmäch-

tig bezeichnet werden kann, muss bestimmte Kriterien erfüllen, die auch mit

Blick auf die philosophischen Rekonstruktionen attischer Kunsterfahrung und

ethisch fundierter Lebenskunst folgendermaßen bestimmt wurden:

Um als funktionstüchtig bezeichnet werden zu können, erzeugen und zeigen

die KünstlerInnen Realitäten – oft die des „nackten Lebens“ –, in denen, durch die

1 „Kunstmit politischemWillen bezieht sich [...] auf den Rezipienten, auf den Inhalt, das heißt

die zu erzählende Geschichte, auf Fragen oder Widersprüche, auf die imaginäre Dimensio-

nalität und ist von ihrem Kommunikationspotential abhängig“ (Kikol, 2018: 61). Nur so kann

sie mehr sein als „L’art politque pour l’art politique“, die nur für die KünstlerInnen, die Kunst-

welt und ihr Image da ist und das Politische lediglich als dekoratives Ornament nutzt (vgl.

Kikol, 2018: 55f. u. 61).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


308 Ästhetik der Autonomie

sich entfaltende prozessuale Dynamik alle Beteiligten unmittelbar die Auswirkun-

gen ihrer Handlungen als konstitutiv für das Geschehen und mithin als folgen-

reich erleben können und so ihrer Eigenverantwortlichkeit und Wahlfreiheit ge-

wahr werden. Ihr Verzicht auf das theatrale Als-ob verleiht ihrem künstlerischen

Wirken eine besondere existenzielle Dringlichkeit und vermag im Erleben der Be-

teiligten die Trennung zwischen Kunst und Leben zu überwinden.

Ein damit zusammenhängender Faktor, der die realen Konsequenzen eigener

Handlungen noch verstärkt, ist der Einsatz des realen und individuellen, häufig

nackten Körpers der KünstlerInnen, durch den sie diesen als notwendiges Moment

des Seins und der Zwischenleiblichkeit vorstellen und das Moment leiblich-sub-

semantischer Kommunikation verstärkt zum Tragen bringen. Die KünstlerInnen

setzen sich als Individuen der Situation aus und veranschaulichen so die Risiken

und Gefahren des (auch internalisierten) gesellschaftlichen und politischen Drucks

auf das Individuum ebenso wie die Chancen, die der Körper als In-der-Welt-sein

im Kontext des Mit-Seins eröffnet. Nicht über das Ideal eines Körpers, nicht über

ein Abbild, sondern als körperliche Individuen verdeutlichen sie die positiven und

negativen Möglichkeiten des Umgangs mit dem eigenen Körper und dem anderer

und machen die Fragilität und die Widerständigkeit des leiblichen Individuums

spürbar.

Da die Erfahrung der Verwundbarkeit und Abhängigkeit des Körpers ei-

nes anderen als überindividuell und mithin als übertragbar erscheint, vermag

Performance-Kunst auch in einem besonderen Maße zu provozieren. Sie fordert

ihre TeilnehmerInnen im wörtlichen Sinne heraus, da ihr erklärtes Ziel eben in

der Überschreitung von Konventionen und Tabus besteht. In Live-Performances

werden Grenzverletzungen und -überschreitungen zu Vehikeln von Provokation

und Irritation, die den TeilnehmerInnen das Festhalten an gewohnten Sichtweisen

auf die Welt und an „man-weltlichen“ Verhaltensmustern massiv erschweren

sollen, um sie in einen neuen Erfahrungshorizont zu stoßen. Im Gegensatz zur

Kunst im Museum kann die Live-Performance-Kunst unvermittelt treffen und

muss dies letztlich auch tun, um ihre volle Wirksamkeit entfalten zu können, sie

muss unbequem und provokant sein, sie muss schockieren und ihre Teilnehme-

rInnen an ihre Grenzen treiben. Rahmenverschiebungen, verstanden im Sinne des

Heidegger’schen »Ereignisses«, werden so zum erklärten Ziel der künstlerischen

Einmischung in das Leben des Einzelnen.

Diese lösen oft heftige emotionale Reaktionen in den TeilnehmerInnen aus, die

keine abständige Betrachtung oder kontemplative Versenkung zulassen, sondern

empathische Anteilnahme am Geschehen, am Leid des „Anderen“ einfordern2. In

2 Über ihre Aufforderung zu tiefgreifender emotionaler Bezugnahme vermag sie ihren Teil-

nehmerInnen verdrängte Seinsanteile und ein Verständnis ihrer Selbst zu Bewusstsein zu

bringen, das Individualität ausschließlich in radikaler Abhängigkeit von der Gemeinschaft

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss 309

der Performance-Kunst als Extremsituation geht es nicht um die Lenkung des Be-

trachterInnenblicks nach innen, sondern um dessen Öffnung hin zur Außenwelt,

um Anteilnahme, um Involviertsein, um Ergriffenheit. Performance-Kunst fordert

durch ihre spezifische Realität und Körperlichkeit zur Identifikation mit dem An-

deren, zum „Mit-Leiden“ heraus und ermöglicht so eine „ethische Erfahrung“ im

Angesicht des „Anderen“, die auch als Transformationsappell zu verstehen ist3.

Um die TeilnehmerInnen zu einer im alltäglichen gesellschaftlichen Leben der-

art unüblichen emotionalen Anteilnahme zu provozieren, müssen sich die Künstle-

rInnen ihrer Verantwortung für ihr eigenes Handeln und die daraus resultierenden,

auch unabsehbaren Konsequenzen bewusst sein und sich diese vollumfänglich zu-

schreiben.Nurwenn sie die Verantwortung zu tragen bereit sind,wenn sie zu ihren

Taten stehen und wenn sie sich also im Hegel’schen Sinne als „heroische Charak-

tere“ erweisen, vermögen sie ihrem künstlerischen Schaffen einen Nachdruck zu

verleihen, der eine selbst- und weltverändernde Wirkung entfalten kann. „Hero-

isch“ liefern sie sich den Teilnehmenden aus, bieten sich als Spiegel und Projekti-

onsfläche an und werden zu Katalysatoren ihrer zugrundeliegenden Idee.

Als StellvertreterInnen ermöglichen sie den Teilnehmenden, sich in ihrer eigenen

„dionysischen“ Zerrissenheit zu erleben und nach dieser Erfahrung transformiert

weiterzuleben. Über dieses „mänadisch rauschhafte“ Erlebnis (durchaus im Sin-

ne Nietzsches) eröffnet die Performance-Kunst einen Raum, einen „Heterotopos“,

in dem sich die Teilnehmenden als substanzieller Bestandteil eines „Wir“ erleben

können, und initiiert die Kreation einer Form von Gemeinschaft, in der das Han-

deln unter Gleichwertigen im Lichte der Freiheit von herkömmlichen gesellschaftli-

chen Konventionen ebenso wie die Verantwortung für sich selbst und die anderen

erfahren und erprobt werden können. Ihre gemeinschaftskonstitutive Wirkkraft

entfaltet sich also dadurch, dass sie im gleichberechtigten Verhandeln über das,

denkbar macht und sich im Engagement als Resultat gefühlter Verantwortung für die Mit-

Welt zeigt. Die von der Performance-Kunst provozierten Gefühle sollen also ein intrinsisches

Bedürfnis wachrufen, sich handelnd in das Geschehen der Performance und im Nachgang in

die Gesellschaft einzubringen. Performance-Kunst will kreative Gestaltungsimpulse erzeu-

gen, die sich im Raum des politischen Handelns entfalten können – dessen Ideal sich im

Arendt’schen Sinne gerade in der Weigerung artikuliert, anderen zu gehorchen sowie ihnen

zu befehlen. Dabei reichert die Performance-Kunst den der attischen Polis entlehnten Be-

griff des »Handelns« mit einer Körperpolitik an, „die mit der Einsicht in die menschliche und

zwischenmenschliche Abhängigkeit beginnt [...]“ (Butler, 2016: 265) und zum Bewusstsein

der eigenen ethischen und politischen Verpflichtungen führt.

3 Performance-Kunst macht also die individuelle Verantwortung gegenüber den heteroaffek-

tiven „ethischen Forderungen“ und unserer Hilflosigkeit im Angesicht des Leides anderer

spürbar (vgl. Critchley, 2008: 144) und verweist gerade durch ihre Methoden verstärkt auf

die Notwendigkeit und die Möglichkeit des Eingreifens, auf Chancen, die in der Selbst- und

Mitbestimmung liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


310 Ästhetik der Autonomie

was geschehen darf und soll, den Impuls für die Bildung eines diaphanen Bandes

zwischen den Einzelnen liefert.

So verschwimmen in der Performance-Kunst als ausgewiesen partizipativer

Kunstform die Grenzen zwischen KünstlerIn und BetrachterIn, denn nur in der ge-

meinsamen Teilhabe aller am Gestaltungsprozess des „Werkes“, nur im gemeinsa-

men „engagierten“ und couragierten Handeln vermag eine Performance überhaupt

zu entstehen. Live-Performances sind das kollektive Hervorbringen extremer exis-

tenzieller Situationen, die ihrem Wesen gemäß unwiederholbar und einzigartig sind

und auf dieman sich folglich nicht vorbereiten kann. Sie eröffnen einen einmaligen

Moment der Optionen, wenn man selbst ihnen offen und mit Neugierde begegnet,

und fordern gerade durch ihre Ephemerität unmittelbare Reaktionen heraus, die

sich jenseits der sozialisatorischen Normen des Verhaltens und Empfindens ent-

falten dürfen. Sie eröffnen also einen nicht-antizipierbaren Zeit-Raum, in dem die

Teilnehmenden, so sie denMut aufbringen, ihn zu betreten, als „Ereignis-Subjekte“

im Badiou’schen Sinne konstituiert werden und der mit der Forderung, dem erleb-

ten neuen Blick auf die Welt die „Treue“ zu halten, verknüpft ist.

Dies sind – im Überblick – jene Kriterien, die zur Beurteilung der struktu-

rellen und methodischen Vorgehensweise von Live-Performances in Bezug auf ihr

transformatorisches Potenzial und also ihre Wirkmächtigkeit bestimmt wurden.

Das von Abramović proklamierte Ziel der Performance-Kunst, gegen die zerstöreri-

schen Kräfte und Strukturen von Gesellschaften anzutreten4, impliziert jedoch ein

jener Kunstform zugrunde liegendes Welt- und Menschenbild, vor dessen Hinter-

grund ihre politischen und ethischen Dimensionen überhaupt erst gedeutet wer-

den können. So geht mit ihrer Aufwertung des Realen und des „natürlichen“ (auch

explizit weiblichen) Körpers sowie mit der Aufwertung der Emotionalität, des Un-

gehorsams und der Unwiederholbarkeit immer auch eine fundamentale Gesell-

schaftskritik einher, deren Brennpunkt eine substanzielle Entfremdungskritik ist.

Gerade die ihr zugrunde liegende Idee der Freiheit, die mit einer radikalen Kri-

tik am hegemonial-patriarchalen System und folglich auch an den damit zusam-

menhängenden kapitalistischen Strukturen verknüpft ist, erweist sich so als das

zentrale thematische Element der Performance-Kunst.

Obwohl es beinahe unmöglich erscheint, der Performance-Kunst in ihrer Viel-

fältigkeit konkrete politische Ziele zuzusprechen, geht es doch allen hier bespro-

chenen Aktionen im Kern um den Abbau der den Dichotomien inhärenten Wer-

tigkeiten und folglich um das Erfahrbarmachen des eigenen Seins in seiner ganz-

heitlichen Dimension5 und der Handlungsfreiheit im Raum des „Wir“, denn sie alle

4 Vgl. Abramović, zit. nach Kaplan, 1999: 13.

5 Performance-Kunst appelliert an einen ganzheitlichen Begriff vom »Menschen« im Sinne ei-

ner psychisch-physischen Einheit und einer „singulären Pluralität“, indem sie der Abwertung

des Körpers, der Emotionalität, derWeiblichkeit aber auch des „Anderen“ entgegentritt. Die-

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss 311

artikulieren eine Idee der »Freiheit« sowie die Notwendigkeit einer fundamentalen

Veränderung der politischenVerhältnisse, umdieser Idee Eingang in die Realität zu

verschaffen. Ihre Entfremdungskritik und ihr Transformationsappell basieren auf

einem Weltbild, das sich mit willkürlichen Asymmetrien nicht abfinden will, die

zur Aufrechterhaltung hegemonial-patriarchaler Herrschaftsstrukturen sowie zur

Unterdrückung bestimmter Menschengruppen entwickelt, stets modifiziert und

verfeinert werden und vor denen letztlich niemand sicher sein kann, da die defi-

nitorischen Grenzen zwischen Einschluss und Ausschluss fluktuieren und im Zu-

ge politischer Herrschaftsinteressen immer wieder neu bestimmt werden können.

Und so zielt Performance-Kunst darauf – indem sie sicht- und spürbar macht, was

kulturell abgewertet oder verworfenwird –, veränderte BetrachterInnen (aber auch

KünstlerInnen) zu entlassen, die gefühlt und begriffen haben, das ihr neues „Ethos

der Solidarität“6 nur über die Überwindung der Asymmetrien und Differenzen zu

entstehen vermag, die den „Anderen“ als minderwertig fixieren.

Der so potenziell initiierte „Wesenswandel“, wie er mit Heidegger bezeichnet

werden könnte, vermag dann die TeilnehmerInnen – wenn sie ihn ihr Alltagsle-

ben färben lassen – dazu anzuhalten, dieses Ethos als eine „Freiheitspraxis“ zu

gestalten, die darauf zielt, im Sinne Foucaults „Herrschaft“ in „Macht“ zu trans-

formieren und im Moment der „Treue zum Ereignis“, mithin vermittelt über die

TeilnehmerInnen als MultiplikatorInnen, der Idee der „Gleichfreiheit“ Eingang in

die Gesellschaft zu verschaffen. Sie macht, indem sie die Bedeutung des Handelns

im Arendt’schen Sinne stärkt und die „Ungleichen“, die Marginalisierten in den

öffentlichen und somit politischen Raum hineinholt, das freilich und notwendi-

gerweise beschädigte Individuelle, das nicht austauschbar ist und nicht leichtfer-

tig konsumiert und genossen werden kann, stark7. Sie widersetzt sich dem Auf-

ses Menschenbild ist dabei notwendig auch an einen bestimmten Emanzipations- und So-

lidaritätsbegriff sowie an die Forderung nach einem achtsamen Umgang mit der Welt ge-

knüpft. Dazu setzt Performance-Kunst dem abendländischen Rationalismus und der damit

einhergehenden Spaltung von Rationalität und Emotionalität, Körper undGeist, Theorie und

Praxis sowie Kunst und Leben einen „heterotopen Erfahrungsraum“ entgegen, der auf das in

Dichotomien verankerte Denken mit einem Pluralismus reagiert, welcher nicht nur im Be-

reich der Ästhetik auf Mittel der vorsokratischen Antike, sondern auch im politischen Raum

auf die Aufgeschlossenheit gegenüber UnbekanntemundNeuem setzt und von den Teilneh-

merInnen Neugierde und Gestaltungswillen fordert.

6 Butler, 2016: 33.

7 Henrike Böhm geht aufgrund ihrer Auseinandersetzung mit Abramovićs Performances

und der Künstlerin als Verkörperung des „Unternehmerischen Selbst“ davon aus, dass

Performance-Kunst als subversive Kunstform nach der Inkorporation von Unmittelbarkeit in

dasMarktgeschehen zumScheitern verurteilt ist. Die künstlerischen, subkulturellen Proteste

gegen die allgegenwärtige Entfremdung im Kapitalismus sind ihres Erachtens in ihr Gegen-

teil umgeschlagen und führen zu einer Fetischisierung von Leistungsbereitschaft undDurch-

haltevermögen. Die körperlichen Grenzerfahrung von Performance-KünstlerInnen und die

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


312 Ästhetik der Autonomie

gehen im Allgemeinen, regt das Denken über Widerstand an und erweist sich im

Adorno’schen Sinne als Einladung zumAndersdenken und Andershandeln, die sich

gerade im solidarischen Widerstand gegen bestehende Unterdrückungsmethoden

manifestiert8.

Ausgehend vom emotionalen Erleben und der notwendig daran anschließen-

den Reflexion und Diskursivierung9 kann ihr Ziel, mit Beuys gesprochen, als „Re-

volution im Denken [und] Evolution im Handeln!“10 gefasst werden. Die Freiheit,

derer die Performance-Kunst uns – ausgehend von der gefühlten Handlungsauf-

forderung – gewahr werden lässt, besteht, so könnte man in Anlehnung an Simone

„Produktion“ von Unmittelbarkeit und Authentizität des Leidens müssen inzwischen als

Propaganda der geforderten Selbstzurichtung der Marktsubjekte mit dem Ziel der Anpas-

sung an die wachsenden Anforderungen des postfordistischen Kapitalismus’ und dem Er-

folg auf Basis von (Selbst-)Disziplin verstanden werden (vgl. Böhm, Henrike (2011): Die

Überwinderin. In: Outside the box. In: Zeitschrift für feministische Gesellschaftskritik. #4

ARBEIT. <https://www.outside-mag.de/issues/4/posts/46> (20.08.2018)). Entgegen ihrer Ein-

schätzung soll „gelungene“ Performance-Kunst jedoch gerade als politische und ethischeKri-

tik am gesellschaftlichen Status quo verstanden werden, die bereits durch ihrer Methoden

ein Experimentierfeld für die Suche nach legitimen Alternativen zu dem sich stetig verschär-

fenden Optimierungszwang neoliberaler Couleur und für das Verständnis und den Umgang

mit dem eigenen Sein und dem „Anderer“ anbietet.

8 Horkheimer und Adorno schreiben dazu: Die mit der Philosophie Platons beginnenden ge-

sellschaftlichen Verhältnisse – „[d]ie philosophischen Begriffe, mit denen Platon und Aristo-

teles dieWelt darstellten, erhoben durch den Anspruch auf allgemeine Geltung die durch sie

begründeten Verhältnisse zum Rang der wahren Wirklichkeit“ (Horkheimer/Adorno, 2010:

28) – „schneide[n] das Inkommensurable weg. Nicht bloß werden im Gedanken die Qualitä-

ten aufgelöst, sondern dieMenschen zur realen Konformität gezwungen. [...] Die Einheit des

manipulierten Kollektivs besteht in der Negation jedes Einzelnen [...]“ (Horkheimer/Adorno,

2010: 19). „DieHerrschaft tritt demEinzelnen als das Allgemeine gegenüber, als die Vernunft

in derWirklichkeit“ (Horkheimer/Adorno, 2010: 28) und führt zur Entfremdung. Aber „[n]icht

bloß mit der Entfremdung des Menschen von den beherrschten Objekten wird für die Herr-

schaft bezahlt: Mit der Versachlichung des Geistes wurden die Beziehungen der Menschen

selbst verhext, auch die jedes Einzelnen zu sich. Er schrumpft zum Knotenpunkt konventio-

neller Reaktionen und Funktionsweisen zusammen, die sachlich von ihm erwartet werden“

(Horkheimer/Adorno, 2010: 34). UmdenWiderstand des Einzelnen gegen diese gesellschaft-

lichen Verhältnisse zu unterdrücken, verschleiert die Kulturindustrie die Herrschaft des All-

gemeinen, die auf die Kommensurabilität des Einzelnen setzt, und regt, statt zumkritischem

Nachdenken, zum vergnügten Amusement an (vgl. Horkheimer/Adorno, 2010: 153).

9 Die in der Performance-Kunst provozierten Emotionen dienen der gesteigerten Erfahrung,

sind jedoch nicht das Ziel, sondern das Mittel, um ihr die „nötige Schärfe“ zu verleihen (vgl.

Lüthy, 2009: 223f.) und eine Bewusstseinsänderung anzustoßen, die die aktive Veränderung

des Bestehenden als Notwendigkeit anerkennt. „Als voraussetzungsreiche Kunstform appel-

lierten sie ebensosehr an das emotionale ‚Mitgehen‘ wie an die kognitive Verarbeitung sei-

tens der Zuschauer [...]“ (Lüthy, 2009: 221).

10 Beuys, zit. nach Stüttgen, 2008: 205.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.outside-mag.de/issues/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.outside-mag.de/issues/


Schluss 313

Weil sagen, in einer Übereinstimmung von Denken und Handeln, die notwendig

ist, um der Entfremdung zu begegnen11.

In ihrem Bestreben, die Polisvergessenheit zu überwinden, kann sie als Revi-

talisierung attischer Theater-Kunst und politischer Gestaltung einer neuen Polis-

Gemeinschaft12 begriffen werden, sodass sie, wie einst das attischeTheater, als „po-

litische Kunst par excellence“ gelten kann, die die politische Sphäre menschlichen

Lebens künstlerisch transfigurieren und den Anspruch erheben kann, dass ihr al-

leiniger „Gegenstand der Mensch in seinem Bezug zur Mitwelt“ ist13. Um künst-

lerische und gesellschaftliche Prozesse anzustoßen – um Kunst wieder zu einem

elementaren und wirkmächtigen Teil des Lebens zu machen sowie die Menschen

auf ihren politischen Subjektstatus, auf ihr Recht auf Ungehorsam und auf plurale

Existenzstile aufmerksam zu machen14 – greift sie, wie von Hegel, Nietzsche und

Heidegger für die attische Kunst gefordert, auf die Kollision als zentrales Element

ihres Wirkens zurück. Und gerade an den durch sie sichtbar gemachten Konflik-

ten, die am eindringlichsten wohl in feministischen Arbeiten ausgetragen werden,

wird dabei auch die von Hegel geforderte Dialektik – wenn auch als negative15 –

sichtbar.

Performance-Kunst erweist sich als notwendigerweise partizipatorische,

konflikthafte und ambivalente soziale Kategorie, die ein Bewusstsein für mögli-

11 Vgl. Weil, Simone (2012): Über die Ursachen von Freiheit und gesellschaftlicher Unterdrü-

ckung. Zürich, 67. Weil schreibt: „Man kann unter Freiheit etwas anderes verstehen als die

Möglichkeit, alles, was man will, ohne Anstrengung zu erreichen. Es gibt noch einen ande-

ren Freiheitsbegriff, einen heroischen [...]. Wirkliche Freiheit bestimmt sich nicht durch ein

Verhältnis vonWunsch und Erfüllung, sondern vonDenken undHandeln. [...] Es kommtnicht

darauf an, ob das Handeln leicht oder beschwerlich ist, auch nicht darauf, ob es von Erfolg

gekrönt ist; Mühsal und Misserfolg können den Menschen unglücklich machen, sie können

ihn aber nicht erniedrigen, solange er dazu imstande ist, sein Handeln selbst zu bestimmen.

[...] [Der Mensch hat] die Wahl, ob er sich blindlings vom Stachel äußerer Zwänge antreiben

lässt oder ob er der inneren Vorstellung entsprechen soll, die er sich davonmacht; darin liegt

der Gegensatz von Knechtschaft und Freiheit [...] [als] ideale Grenzen [...], zwischen denen

sich dasmenschliche Leben bewegt, ohne dass es sie je erreichen kann [...]“ (Weil, 2012: 67f.).

12 Performance-Kunst hält der mit Platon beginnenden Negation der Pluralität (vgl. Arendt,

2002: 279) ethische und politische Forderungen entgegen, die darauf abzielen, die Möglich-

keit des Einschlusses aller zu zeigen, zu fühlen und zu denken und Widerstand gegen sys-

temimmanente Unterdrückungsmechanismen und zur Solidarität anzustoßen.

13 Vgl. Arendt, 2002: 233f.

14 Zum politischen Kampf um das „Recht auf Recht“, zu dem der Streit und das Aushalten von

Kritik notwendig dazugehören, äußert sich Balibar an den hier angegebenen Stellen aus-

führlich (vgl. Balibar, 2012: 18ff., 220ff., 236ff. u. 242f.).

15 Also als eine, deren „Prozeß [nicht] von vornherein entschieden ist“. Gerade das unterschei-

det Hegels Dialektik, der Adorno vorwirft, dass er „das gewußte Resultat des gesamten Pro-

zesses der Negation schließlich doch zum Absoluten macht“, von der »negativen Dialektik«

Adornos (vgl. Horkheimer/Adorno, 2010: 30f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


314 Ästhetik der Autonomie

che gesellschaftliche Veränderungen zu fundieren vermag16. Und so ermöglicht

Performance-Kunst durch ihre spezifischen Methoden und grundlegenden Über-

zeugungen (analog zur Kunst der attischen Polis), mit Dewey gesprochen, eine

„ästhetische Erfahrung“17. Indem sie Alltägliches in einer verdichteten und prä-

gnanten Form zur Anschauung bringt und so eine Erfahrung kreiert, in der

„Eigenschaften dominierend [sind], die in anderen Erfahrungen unterdrückt

werden“18, verwandelt sie die Interaktion „in gegenseitige Teilnahme und Kom-

munikation“19 als einen „Prozeß, der Partizipation schafft, der gemein macht, was

sonst isoliert und für sich war“20.

In Analogie zu den Vorstellungen, die sich die im zweiten Teil der Arbeit be-

sprochenen Ästhetiker von der attischen Tragödie im fünften vorchristlichen Jahr-

hundert gemacht haben, und nach denen die Tragödie für die Griechen existen-

zielle Notwendigkeit und elementar für ihre intellektuelle, emphatische Darstel-

lung von Freiheit war, vermag auch die Performance-Kunst – zumindest ihrem An-

spruch nach – in der Mitte des Lebens zu stehen, sodass der Vergleich ihrer Wirk-

mächtigkeit mit der der attischen Tragödie naheliegend erscheint. Performance-

Kunst kann als die Erfüllung der Hoffnung Nietzsches und Heideggers auf eine er-

neute weltstiftende Kunst betrachtet werden, auf eine Kunst, die Lebenspraxis ist,

und die das Hegel’sche Diktum vomVergangenheitscharakter der Kunst widerlegt.

Diese Wiederaufnahme attischer Lebenskunstprinzipien durch die Performance-

Kunst rettet dabei nicht nur Aspekte traditioneller Ästhetik in ihrer Relevanz für

zeitgenössische avancierte Kunst, sondern auch die Performance-Kunst selbst vor

dem Vorwurf ihrer gesellschaftlichen Irrelevanz und Beliebigkeit.

Wie gezeigt wurde, zielt ihre Wiederaufnahme zentraler Prinzipien attischer

Kunst und Politik vor der Philosophie Platons weder auf eine Verklärung jener

Zeit noch auf ein reaktionäres Bedürfnis einer gesellschaftlichen Neuorientierung

nach antikem Vorbild (wie sie beispielsweise Heidegger in seinem Denken über

den „anderen Anfang“ präferiert), sondern auf eine Wiederbelebung jener Kon-

zepte vor dem Hintergrund heutiger Lebens- und Weltverhältnisse, sodass sie ein

ethisch und politisch fundiertes Verständnis von Verantwortung, Freiheit, Respekt

16 Vgl. Dewey, John (2014): Kunst als Erfahrung. Frankfurt am Main, 35.

17 Sie erweitert den Spielraummenschlicher Handlungen, da sie soziale Zugehörigkeit und So-

lidarität stiftet und als KommunikationsformDichotomien zuüberwinden vermag (vgl. Dew-

ey, 2014: 32f. u. 318).

18 Dewey, 2014: 70.

19 Dewey, 2014: 32.

20 Dewey, 2014: 286. Ihre Kommunikationsmodi setzen sich „über die Schranken hinweg, die

den Menschen vom Mitmenschen trennen“ (Dewey, 2014: 318), da durch sie KünstlerIn und

RezipientIn – also normalerweise „Undurchlässiges“ (vgl. Dewey, 2014: 286) – miteinander

verbunden werden und Erfahrungen verwirklicht werden, deren „Bedeutungen und Werte

weit tiefer [reichen] als das jeweilige Hier und Jetzt, in dem sie verankert sind“ (Dewey, 2014:

320).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss 315

und Humanität zu stärken vermag, das nur vor der Folie einer globalisierten und

pluralen Welt realisiert werden kann21.

„Gelungene“ Performance-Kunst setzt sich gegen herrschende Zurichtungs-

und Kontrollmethoden zur Wehr und kann als ein „Schlag ins Gesicht“ jedes

Einzelnen begriffen werden. Sie erstrebt, nach dem „Ende der Kunst“ und in

Opposition zu diesem Diktum, Poesie und das Denken über das, was sein könnte,

wiederzugewinnen sowie den Menschen Zentrales über ihre Lebenswelt und ihre

Position in dieser zu Bewusstsein zu bringen, sie aufzurütteln, sie mit der Idee

des Unentfremdeten, des „eigentlichen“ Selbst-Seins „anzustecken“ und Einfluss

auf ihr Weltbild auszuüben. Insofern stehen „gelungene“ Performances auch

den Verschleierungs- und Beruhigungsstrategien der Kulturindustrie diametral

entgegen, denn sie verweigern ihren TeilnehmerInnen explizit die Möglichkeit,

vor den Weltverhältnissen und ihrem eigenen Anteil daran Augen und Herzen

zu verschließen. „Gelungene“ Performances sind nicht bloß Unterhaltung und

„Spektakel“, sie sind „ungenießbar“ und entziehen sich leichtfertigem Konsum.

Performance-Kunst ist ein final unbestimmbares Schwellenphänomen auf

allen Ebenen, und vielleicht macht die letztliche Unbestimmtheit, die Ambivalen-

zen, die nicht nur die Teilnahme an Performances, sondern auch das Denken über

diese Kunstform bestimmen, ihre Wirkmächtigkeit aus, die niemals hinreichend

benannt werden kann. Sie ist ein ergebnisoffener Appell, sich auf einen ebenso

ergebnisoffenen Diskurs einzulassen und ihn kreativ mitzugestalten. Mit einer

wirklichen Teilnahme betritt man, ebenso wie mit dem Denken über Performance-

Kunst, das Feld der Perspektivenvielfalt und der Interpretationsmöglichkeiten,

dessen Bearbeitung letztlich nie an ein Ende kommt. Eben diese Offenheit und

letztliche Unbestimmtheit ist Voraussetzung für das gesellschaftsverändernde

Potenzial der Performance-Kunst, erschwert jedoch auch die Abgrenzung von

Performance-Kunst zu anderen Formen des politischen Protestes oder geplanter

übergriffiger öffentlicher Aktionen und steht so doch oft unter dem Verdacht des

21 Auch eine Philosophie der Performance-Kunstmuss folglich als zukunftszugewandte und eman-

zipatorische Philosophie begriffen werden, die nicht versucht, eine nostalgische Flucht, so-

zusagen „zurück ans Stammesfeuer“, in eine vermeintlich bessere und egalitäre Antike an-

zutreten, sondern die ästhetischen Begriffe und Konzeptemit zeitgenössischen Inhalten fül-

len will, die den Emanzipations- und Transformationsappell der Performance-Kunst philoso-

phisch bestärken und ihre politische und ethische Stoßrichtung zu würdigen vermag. Über

die gegenwärtigen Tendenzen von Bevölkerungsteilen westlicher Industriestaaten, zurück

in eine (wohlgemerkt imaginierte) Vergangenheit zu wollen, die ein vermeintlich besseres

Leben verspricht, äußert sich Bauman ausführlich unter anderem in seinem Kapitel zurück

ans Stammesfeuer. Das sich zunehmend verschärfende Phänomen, welches sich durch seine

Rückwärtsgewandtheit, seinen Hang zu Simplifizierungen, zum Ausschluss des „Anderen“

und mithin durch seinen massiven Anti-Pluralismus auszeichnet, überschreibt er treffend

mit seinem Begriff der »Retrotopie« (vgl. Bauman, 2017: 65ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


316 Ästhetik der Autonomie

„Spektakels“. Folglich kann auch die Bestimmung der Wirkung einer Performance

auf die einzelnen TeilnhmerInnen, um die es bei der Frage nach ihrer selbst- und

weltverändernden Kraft ja vorrangig geht, nie mehr sein als eine theoretische

Annäherung, insbesondere da es nicht im Einflussbereich der Performance-Kunst

liegt, was die RezipientInnen letztlich mit der von ihr initiierten Rahmenverschie-

bung in der praktischen Umsetzung anfangen22.

Dennoch sollen die hier bestimmten Kriterien sowie die politischen und

ethischen Grundannahmen in ihrer Anwendung auf konkrete Performances als

Entscheidungshilfe zur Bestimmung „gelungener“ oder „misslungener“ Aktionen

dienen, sodass auf der Basis des vorgeschlagenen Verständnisses von intelligibler

Performance-Kunst nun auch ein erneuter Blick auf das Busenattentat auf Adorno

geworfen werden kann, um die eingangs aufgeworfene Frage zu beantworten, ob

es sich bei dieser Aktion um eine gelungene Performance handelt.

Für eine Interpretation des Busenattentats als „gelungene“ Performance spricht

zunächst die Selbstpreisgabe der Akteurinnen in ihrer Nacktheit. Sie nutzten ih-

ren realen nackten Körper und verzichteten dabei gänzlich auf das theatrale Als-ob,

um gegen Adornos „Theorizität“ und gegen seine immer nur „abstrakt“ geforderte

sexuelle Befreiung anzutreten, die letztlich doch eine Herabsetzung des Körperli-

chen bedeutet. Seiner „Übergriffigkeit“ im Umgang mit jungen Studentinnen und

seinen „Starallüren“ begegneten sie mit der ironischen Geste des Blumenwerfens23.

Als mutig und provokant kann ihre Aktion begriffen werden, denn um mittels ih-

rer nackten Brüste Adornos Machtmissbrauch öffentlich zu kritisieren, mussten

sie sich zumindest für die Zeit der Aktion ihres sozialisatorischen Korsetts entle-

digen und die Grenzen der Konvention sprengen. Im Geiste der 68er-Protestkultur

zielten sie auf Spießbürgerlichkeit und Prüderie und forderten ihn heraus, sich zu

zeigen und zu positionieren. Indem sie Adorno mit aktiver Weiblichkeit und realer

Nacktheit konfrontierten, ignorierten sie nicht nur die Konventionen im Umgang

mit dem anderen Geschlecht, sondern negierten in feministischer Weise seinen

Herrschaftsanspruch als Mann und als „Großordinarius“. Sie machten das Private

öffentlich, dasTheoretische real und das Rationale emotional und schufen so einen

Raum der Möglichkeiten – der Möglichkeit der Selbsterkenntnis und der Transfor-

mation, den Adorno souverän hätte nutzen können.

22 Die Frage nach der empirisch nachvollziehbaren Veränderung jedes Einzelnen kann nicht

beantwortet werden aufgrund der wesensmäßigen Eigenschaften der Performance-Kunst,

die Anstöße gibt, aber den BetrachterInnen eben die Interpretations- undWahlfreiheit lässt,

aus dem Ereignis eigene Schlüsse zu ziehen.

23 Weitemeier zufolge sollte es eine „lustige Aktion, ein Happening“ werden, mit dem sie sich

über „Adornos Verhältnis zu den Frauen“ (seine vielen Affären mit jungen Frauen, auch

mit Studentinnen, waren bekannt) lustig machen wollten (vgl. Stelzer, Tanja (2003): Die

Zumutung des Fleisches. In: Der Tagesspiegel. 07.12.2003. <https://www.tagesspiegel.de/-

zeitung/die-zumutung-des-fleisches/471728.html> (30.07.2018)).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesspiegel.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/


Schluss 317

Adorno jedoch vermochte der Situation nicht aufgeschlossen zu begegnen und

verließ fluchtartig den Hörsaal, sodass sich in der Aktion kein künstlerischer Ge-

staltungswille im Sinne der Konzeption ethisch fundierter Alternativen imUmgang

mit dem „Anderen“ entfalten konnte, sondern sie sich zu einem „Gewaltakt“ ent-

wickelte. Sie wurde zu einem monolithischen Akt der Ausgrenzung, der nicht zur

Transformation der TeilnehmerInnen und zu einem Gewahrwerden der eigenen

Freiheit führte, sondern vielmehr als Akt des Terrors Adorno macht- und hilflos

machte, ohne eine Dialogoption oder das Erleben eines „Wir“ anbieten zu können.

Dieser Gewaltakt erschien, vielleicht gerade vor dem Hintergrund der persönli-

chen Erfahrungen Adornos von Ausgrenzung, Angst und Verfolgung im zeitlich

noch nahen Nationalsozialismus, besonders perfide, wenn er auch nicht als sol-

cher intendiert war. Die Aktion konnte keinen Rahmen für eine freie Entfaltung

der Beteiligten eröffnen, sondern in ihr „kippte der Kampf [der 68er] für die Frei-

heit ins Unfreie“24. Das Busenattentat entwickelte sich gerade nicht im Sinne ei-

nes „Ereignisses“ und vermochte auch nicht Souveränität der Akteurinnen und der

TeilnehmerInnen zu ermöglichen und die Emanzipation aus starren Herrschafts-

verhältnissen zu forcieren. Im Gegenteil: In ihm wurden Herrschaftsverhältnisse

zugunsten der Studierenden umgekehrt.

Aus Adornos Reaktion resultiert womöglich auch, dass die Akteurinnen, selbst

wenn sie sich zu Beginn der Aktion „heroisch“ für ein übergeordnetes Ziel ein-

zusetzen schienen, im Nachgang nicht die Verantwortung für ihr Handeln über-

nahmen25. Nicht sie lieferten sich den TeilnehmerInnen aus, sondern sie lieferten

Adorno aus, sie stellten ihn bloß und demütigten ihn. Aus diesemMoment der per-

sönlichen Demütigung, aus diesem Angriff auf Adorno als Person, resultiert wohl

auch das bis in die Gegenwart anhaltende Schweigen aller Beteiligten. Auch wenn

die Aktion also durchaus Auswirkungen auf das Auditorium gehabt haben mag, da

24 Vgl. Stelzer, 2003.

25 Bis heute schämen sich die Frauen zutiefst für diese Aktion, stehen nicht zu ihrer Tat und

verweigern, mit Ausnahme Hannah Weitemeiers, jegliche Aussage über ihre Motive und

Zielsetzungen (vgl. Stelzer, 2003). Stelzer, der es 2003 als Erste gelang, ein Interview mit

einer der Protagonistinnen des Busenattentats zu führen, hatte nach eigenen Angaben gro-

ße Mühe, überhaupt eine der beteiligten Frauen ausfindig zu machen, denn die ZeitzeugIn-

nen schweigen noch heute größtenteils über die Identität der Frauen. Hannah Weitemeier

stimmte schließlich einem Interview zu, eine andere Protagonistin jedoch willigte nur un-

ter der Bedingung in ein Telefoninterview ein, dass sie anonym bleibe, da „[…] sie sich noch

heute [so sehr schäme]“. Weitemeier sagte über den Zeitpunkt des Busenattentats, dass es

einer der Tage war, an denenman sich entscheidenmuss, wie weit man gehen wolle, und sie

an diesem Tag eine klare Grenze überschritten habe; sie sei zu weit gegangen und die Akti-

on sei nichts, „worauf man stolz sein kann“. Am Ende des Interviews gesteht sie noch einmal

unmissverständlich ihre Gewissensbisse aufgrund ihrer grenzverletzenden Aktion mit den

Worten ein: „Wäre ich tot und würde Adorno begegnen, ich würde ihn bitten, dass er mir

vergibt“ (vgl. Stelzer, 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


318 Ästhetik der Autonomie

es sicherlich die Frage im Einzelnen aufwarf, wie mit der erlebten Entblößung und

Entmachtung des Mentors emotional und rational umgegangen werden kann26,

kam es in der Folge der Aktion weder zu konkreten Reaktionen, Erfahrungsberich-

ten oder Stellungnahmen noch zu einer kritischen Diskursivierung des Erlebten

in der Öffentlichkeit27; jeglicher Versuch der Versprachlichung, der für die Wirk-

mächtigkeit einer Performance doch gerade konstitutiv ist, blieb – vermutlich ob

der Reaktion Adornos und der mangelnden Anschlussfähigkeit der Aktion (zumin-

dest in den 1960er-Jahren) – aus. Auchwenn die Aktion also als Transformationsap-

pell angelegt war, wurde sie von Adorno nicht als solcher verstanden und genutzt.

Im Verlauf ihrer Entwicklung vermochte sie keine wirksame Kommunikation zu

etablieren und aufrechtzuerhalten, sodass das Busenattentat letztlich als „misslun-

gene“ Performance bezeichnet werden muss.

Ebenso wie für eine Vielzahl von Performances – man denke beispielsweise

an die Re-Performances Abramovićs oder an ihre Rolle innerhalb des etablierten

Ausstellungswesens (sie ist ein „Superstar der zeitgenössischen Kunst“, die von

sich selbst sagt: „Ich bin eine Marke wie Coca Cola. Dies wird mein Vermächtnis

sein“28), oder beispielsweise an das Orgien Mysterien Theater von Hermann Nitsch

sowie an all jene Performances, die nicht darauf angelegt zu sein scheinen,wirklich

schockierend und aufrüttelnd zu wirken, sondern wohl eher ein elitäres Bedürfnis

nach besonderen und exklusiven Erfahrungen stillen29 –, erscheint auch für das

Busenattentat die Einordnung in die Sphäre des Spektakels evident.

Obwohl also im weiten Feld der Aktionen, die unter »Performance-Kunst« fir-

mieren, wohl längst nicht alles – dem eingeschlagenen Sinne nach – diese Bezeich-

nung auch verdient, ist dennoch ein kritischer Blick, ein unvoreingenommenes

26 Der Eindruck der Entmachtung wurde dabei von den am selben Tag im Hörsaal verteilten

Flugblättern noch verstärkt, auf denen zu lesen war: „Adorno als Institution ist tot“.

27 Vgl. Stelzer, 2003.

28 Abramović, zit. nach Böhm, 2011.

29 Gerade Performances in Galerien und Museen erreichen wohl hauptsächlich gesellschaft-

lich undmonetär „Bessergestellte“, sodass für Performance-Kunst ebenso wie auch für einen

Großteil der zeitgenössischen Bildenden Kunst die Einschätzung Kikols womöglich zutrifft:

„Es scheint gerade so, als sei ein Großteil der politischen Kunst nur für die eigenen Reihen,

also für die Kunstwelt da. Gerade dort findet sie, zumBeispiel durch die Kuratoren oder Spon-

soren, Zuspruch, Anerkennung und Status. Heißt das neue, als ethisch getarnte Intellektuel-

lenkonzept also „L’art politique pour l’art politique“? [...] Die ethischen Dimensionen schei-

nen in der Kunstkapsel zu verhaften, die in sich zwar vornehme undmoralisch korrekte Aus-

rufe tätigt, aber nach außen hin schalldicht verschlossen bleibt. [...] es [ist] eine idealisierte

Annahme, dass eine geniale Ästhetik und Freigeisterei von Künstlern irgendwie auf die Ge-

sellschaft abfärbe. [...] Wofür braucht das Kunstpublikum dann die politische Kunst, gerade

wenn ein andersdenkendes Publikum nicht erreicht wird? Ist und bleibt politische Kunst nur

der Spielplatz des guten Gewissens eines ausgewählten, kleinen Clubs?“ (Kikol, 2018: 55f.)

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss 319

Sich-Einlassen auf jede einzelne Aktion lohnend, denn die Möglichkeit, sich in ei-

nemRaumwiederzufinden, in dem sich der eigene Rahmen,wie oben beschrieben,

verschieben kann, sollte nicht gering geachtet werden. Gerade in Zeiten, in denen

die Gräben zwischen den Menschen und zwischen einzelnen Bevölkerungsgrup-

pen sowie Interessensgemeinschaften immer tiefer werden, sollte jede potenzielle

Chance ergriffen werden, einem ernsthaften und eindrücklichen, weil unverstellt-

emotionalen Aufruf zu Respekt, Dialogbereitschaft und Solidarität30 Aufmerksam-

keit zu schenken und ihn in die Welt hinauszutragen.

So ist es grundsätzlich angezeigt, sich immer wieder aufs Neue auf (poten-

ziell gelungene) Performances einzulassen und sich als AdressatIn ihres (mögli-

chen) Appells anzubieten, denn „gelungene“ Performance-Kunst tritt für das ein,

was Zygmunt Bauman in der Terminologie Ulrich Becks als die Ausbildung eines

„kosmopolitischen Bewusstseins“ bezeichnet, das „zum allerersten Mal in der Ge-

schichte der Menschheit Integration ohne vorausgehende Separation“ ermöglicht,

indem es sowohl auf die Bestimmung eines „gemeinsamen Feindes“ als auch auf

dasWerkzeug „wir gegen sie“ verzichtet, und das sowohl als die notwendige Ergän-

zung unserer „kosmopolitischen Situation“ als auch als die größteHerausforderung

unserer Gegenwart erscheint31: Das ist der utopische Überschuss der Performance-

Kunst. Performance-Kunst zielt auf Respekt und gegenseitig garantierte Status-

gleichheit. Sie streitet für eine Kultur des Dialogs, sie etabliert Kommunikation,

die „die Anderen“ als gleichwertige und ebenbürtige GesprächspartnerInnen aner-

kennt und damit ein Experimentierfeld für das Erproben anderer, neuer Konflikt-

lösungsstrategien bereitstellt, die auf die politische und soziale Verantwortung und

das Engagement jedes einzelnen Menschen setzt32.

Sie reagiert auf die von Bauman pathetisch formulierte, aber dennoch wohl zu-

treffende Diagnose unserer gegenwärtigen Lage: „Mehr als zu jeder anderen Zeit

30 „Gelungene“ Performance-Kunst stellt sich einer Entwicklung entgegen, die Zygmunt Bau-

man folgendermaßen charakterisiert: „Weit entfernt von jedemGedanken an Solidarität, för-

dern die gegenwärtigen Existenzbedingungen, unterstützt und verschärft durch die neuen

Philosophien des Managements und die neue Herrschaftsstrategie, eher die fabrikmäßige

Herstellung von gegenseitigemMisstrauen, antagonistischer Interessen, Rivalität und Zwie-

tracht. [...] In einer Gesellschaft, in der ‚der andere‘ (und zwar ‚jeder‘ andere) eine unverhüllte

oder nur noch nicht demaskierte (und daher umso grausigere und erschreckendere) Bedro-

hung ist, erscheint Solidarität als heimtückische Falle für die Naiven, Leichtgläubigen, När-

rischen und Gedankenlosen. [...] In der heute gängigen Währung zahlt sich Solidarität nicht

aus. Anstatt ein verlässlicher Aktivposten zu sein, hat sie die fatale Neigung, sich in eine

Pflicht zu verwandeln. Und so sinkt der Kurs des ‚sozialen Kapitals‘, das Robert Putnam zu-

folge aus Vertrauen, Gegenseitigkeit und Gemeinschaftlichkeit besteht, an den Börsen der

‚Lebenspolitik‘ – stattdessen prämieren sie Selbstbezüglichkeit, Egoismus und antisoziale

Formen der Selbstbestätigung“ (Bauman, 2017: 123f.).

31 Vgl. Bauman, 2017: 195f.

32 Vgl. Bauman, 2017: 199ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


320 Ästhetik der Autonomie

stehen wir, die menschlichen Bewohner des Planeten Erde, vor einem Entweder-

Oder: Entweder wir reichen einander die Hände – oder wir schaufeln einander

Gräber“33, indem sie ihre TeilnehmerInnen an diese Grenzen führt, deren Trans-

formation in Schwellen ermöglicht und zu ihrer Überschreitung aufruft. So erhält

sie die Hoffnung am Leben, dass sich tatsächlich etwas verändern könnte, wenn

nur eine/r der Teilnehmenden sich wirklich von einer Performance berühren lässt

und bereit ist, aus dem Erlebnis etwas zu lernen und dieses Erlernte weiterzutra-

gen.

Auch wenn nicht behauptet werden soll, dass die Performance-Kunst die Welt

schon verändert hätte –wäre dies der Fall, hätte sie sich selbst überflüssig gemacht

–, vermag sie auf ihre TeilnehmerInnen im Sinne attischer Lebenskunst „ereignis-

haft“ zu wirken. Gerade dieses Potenzial ist es, was sie als politische Kunstformwe-

sentlich auszeichnet und als „große“ Kunst erscheinen lässt. Performance-Kunst ist

kein Heilsversprechen, weder für die Überwindung der Distanz der Kunstwelt von

der Alltagsrealität noch für die fundamentalen soziopolitischen Probleme, vor de-

ren Hintergrund sie entsteht. Sie löst die Probleme nicht, die sie thematisiert, son-

dern sie eröffnet einen Raum, in dem mögliche Lösungswege gemeinsam ausge-

handelt und überprüft werden können. Sie kreiert, mit Foucault gesprochen, einen

Augenblick „[...] [in dem] die Frage, ob man anders denken kann, als man denkt,

und anders wahrnehmen kann, als man sieht, zumWeiterschauen undWeiterden-

ken unentbehrlich ist!“34. Und sie glaubt an den kreativ-schöpferischen Menschen,

der das Potenzial hat, sich wirksam in derWelt zu „engagieren“. Insofern ist ihr das

Potenzial zueigen, andere Vorstellungen über Gleichheit, Freiheit und Mitmensch-

lichkeit zu etablieren.

Dies ist jedoch kein exklusives Vorrecht der Performance-Kunst, und so er-

scheint – im Lichte der Hoffnung der Performance-Kunst auf individuelle Einsicht

in die Notwendigkeit eines persönlichen und gesamtgesellschaftlichen Emanzipa-

tionsprozesses, der sich der Entfremdung entgegenstellt –, die Suche nach weite-

ren Räumen naheliegend, in denen tatsächliche Pluralität und Herrschaftsfreiheit

erprobt werden können, um die an die Dichotomien geknüpften Wertzuschrei-

bungen zugunsten eines „Singulär-plural-Seins“35 zu überwinden. Es gilt weitere

Räume zu finden, zu entwerfen und zu nutzen, in denen politisches und ethisches

Neuland betreten und erkundet werden kann und die als Experimentierfeld Han-

deln unter Gleichwertigen erprobbar machen.

33 Bauman, 2017: 203.

34 Foucault, 1989: 15.

35 „Die Pluralität des Seienden steht am Grund des Seins“ und „jede Singularität ist ein ande-

rer Zugang zur Welt“ (Nancy, 2012: 34 u. 37). Nancy denkt die Einheit ursprünglich plural,

denn bevor das „sich“ für sich oder für den anderen stattfindet, findet es „mit“ statt; das Zu-

mehreren-Sein ist die ursprüngliche Situation (vgl. Nancy, 2012: 70f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literaturverzeichnis

Abramović, Marina (2015): An Art Made of Trust, Vulnerability and Connection. In:

TED Talks (March 2015). <https://www.ted.com/talks/marina_abramovic_an_

art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript> (02.06.2018).

Abramović, Marina (2013): Vortrag im Rahmen des „Live culture talk“. 29. März

2003, Tate Modern, London. In: <http://www.tate.org.uk/context-comment/

video/marina-abramovic-live-culture-talk> (07.12.2017). 

Abramović, Marina (2002): Body Art. In: Daneri, Anna u.a. (Hrsg.): Marina

Abramović. Anlässlich der Abschlussausstellung des Corso Superiore di Arte

Visiva der Fondazione Antonio Ratti 2001. Milano, 27-40.

Adorf, Sigrid (2008): Operation Video. Eine Technik des Nahsehens und ihr spezi-

fisches Subjekt: die Videokünstlerin der 1970er Jahre. Bielefeld.

Adorno, Theodor W. (2015): Probleme der Moralphilosophie. Frankfurt am Main.

Adorno, Theodor W. (2006): Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit.

Frankfurt am Main.

Adorno, Theodor W. (1973): Erziehung nach Auschwitz. In: Erziehung zur Mündig-

keit. Vorträge und Gespräche mit Hellmut Becker 1959-1969. Herausgegeben

von Gerd Kadelbach. Frankfurt am Main, 88-104.

Agamben, Giorgio (2010): Nacktheiten. Frankfurt am Main.

Agamben, Giorgio (2006): Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Römerbrief.

Frankfurt am Main.

Agamben, Giorgio (2004): Ausnahmezustand (Homo sacer II.1). Frankfurt am

Main.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ted.com/talks/marina_abramovic_an_art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript
https://www.ted.com/talks/marina_abramovic_an_art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript
http://www.tate.org.uk/context-comment/video/marina-abramovic-live-culture-talk
http://www.tate.org.uk/context-comment/video/marina-abramovic-live-culture-talk
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.ted.com/talks/marina_abramovic_an_art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript
https://www.ted.com/talks/marina_abramovic_an_art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript
http://www.tate.org.uk/context-comment/video/marina-abramovic-live-culture-talk
http://www.tate.org.uk/context-comment/video/marina-abramovic-live-culture-talk


322 Ästhetik der Autonomie

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die Souveränität der Macht und das nackte

Leben. Frankfurt am Main.

Almhofer, Edith (1986): Performance Art. Die Kunst zu leben. Wien/Köln/Graz.

Anderson, Laurie (2004): foreword. this is the time and this is the record of the

time. In: Goldberg, RoseLee: Performance. Live Art since the 60s. New York,

6-7.

Anderson, Laurie (2003): Marina Abramović. Interview. In: BOMB 84, Summer

2003. <http://bombmagazine.org/article/2561/marina-abramovi> (12.12.2016).

Antoni, Janine (1998): Mona Hatoum. Interview. In: BOMB 63, Spring 1998. <http://

bombsite.com/issues/63/articles/2130> (15.11.2011).

Arendt, Hannah (2016): Sokrates. Apologien der Pluralität. Berlin.

Arendt, Hannah (2002): Vita activa oder vom täglichen Leben. München.

Aristoteles (1986): Politik. Übersetzt und herausgegeben von Olof Gion. Ungekürzte

Ausgabe nach dem Text der zweiten durchgesehenen Auflage in der »Bibliothek

der Alten« des Artemis Verlags, Zürich und München 1971. Nördlingen.

Aristoteles (1982): Poetik. Griechische/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von

Manfred Fuhrmann. Stuttgart.

Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter (1995): Einleitung. In: Asholt, Wolfgang/Fähn-

ders, Walter (Hrsg.): Manifeste und Proklamationen der europäischen Avant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, XV-XXX.

Auslander, Philip (2006): The Performativity of Performance Documentation. In:

PAJ: A Journal of Performance and Art 28(3), 1-10.

Ayers, Robert (2010): „The knife is real, the blood is real, and the emotions are

real.” – Robert Ayers in conversation with Marina Abramović. In: <http://www.

askyfilledwithshootingstars.com/wordpress/?p=1197> (14.05.2018).

Bachmann, Ingeborg (2004): Dunkles zu sagen. In: Boland, Eavan/Jenkins,

Nicholas (eds.): After Every War: Twentieth-century Women Poets. Translated

from the German by Eavan Boland. Princeton/Oxford, 98.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombmagazine.org/article/2561/marina-abramovi
http://bombsite.com/issues/63/articles/2130
http://bombsite.com/issues/63/articles/2130
http://www.askyfilledwithshootingstars.com/wordpress/?p=1197
http://www.askyfilledwithshootingstars.com/wordpress/?p=1197
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombmagazine.org/article/2561/marina-abramovi
http://bombsite.com/issues/63/articles/2130
http://bombsite.com/issues/63/articles/2130
http://www.askyfilledwithshootingstars.com/wordpress/?p=1197
http://www.askyfilledwithshootingstars.com/wordpress/?p=1197


Literaturverzeichnis 323

Badiou, Alain (2005): Das Sein und das Ereignis. Berlin.

Badiou, Alain (2003): Ethik. Versuch über das Bewusstsein des Bösen.Wien/Berlin.

Bal, Mieke (1999): Quoting Caravaggio. Contemporary Art, Preposterous History.

Chicago/London.

Balibar, Étienne (2012): Gleichfreiheit. Politische Essays. Frankfurt am Main.

Balibar, Étienne (2006): Der Schauplatz des Anderen. Formen der Gewalt undGren-

zen der Zivilität. Hamburg.

Barkhaus, Annette/Fleig, Anne (2002): Körperdimensionen oder die unmögliche

Rede von Unverfügbarem. In: Barkhaus, Annette/Fleig, Anne (Hrsg.): Grenz-

verläufe. Der Körper als Schnittstelle. München, 9-23.

Bauman, Zygmunt (2017): Retrotopia. Berlin.

Bauman, Zygmunt (2009): Leben als Konsum. Hamburg.

Beauvoir, Simone de (1992): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Rein-

bek bei Hamburg.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne.

Frankfurt am Main.

Benjamin, Walter (1963): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-

zierbarkeit. Frankfurt am Main.

Benkel, Thorsten (2015): Gesten sichtbarere Entgrenzung. Körper und Schmerz in

der Performance-Kunst. In: Danko, Dagmar/Moeschler, Olivier/Schumacher,

Florian (Hrsg.): Kunst und Öffentlichkeit. Wiesbaden, 57-82.

Beuys, Joseph (2006): I Am Searching for Field Character. In: Bishop, Claire (ed.):

Participation. Documents of Contemporary Art. London/Cambridge/Mas-

sachusetts, 125-126.

Bloch, Ernst (1993): Das Prinzip Hoffnung. Gesamtausgabe Band 5. Frankfurt am

Main.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


324 Ästhetik der Autonomie

Bocola, Sandro (1987): Die Erfahrung des Ungewissen in der Kunst der Gegenwart.

Zürich.

Bonnet, Anne-Marie (2004): Kunst der Moderne. Kunst der Gegenwart. Herausfor-

derung und Chance. Köln.

Bonnet, Anne-Marie (2002): „Body Turn“ von Bildern und Körpern [unveröffent-

lichtes Manuskript].

Bourriaud, Nicolas (2006): Relational Aesthetics. In: Bishop, Claire (ed.): Partici-

pation. Documents of Contemporary Art. London/Cambridge/Massachusetts,

160-171.

Bowles, John Parish (2011): Adrian Piper: race, gender and embodiment. Durham

NC.

Böhm,Henrike (2011): Die Überwinderin. In: Outside the box. In: Zeitschrift für fe-

ministische Gesellschaftskritik. #4 ARBEIT. <https://www.outside-mag.de/issu

es/4/posts/46> (20.08.2018).

Böhme, Johannes (2016): Mit einer Schüssel Menschenblut. Die guatemalte-

kische Künstlerin Regina José Galindo geht gegen Mörder und Machos

vor. Ein Porträt. In: <http://www.art-magazin.de/kunst/19301-rtkl-regina-jose-

galindo-mit-einer-schuessel-menschenblut> (04.08.2017).

Brennacher, Julia (2016): Der Körper in der heutigen Lebenswelt. In: Galerie im

Taxispalais/Brennacher, Julia/Nievers, Lena/Tabor, Jürgen (Hrsg.): Mapping the

Body. Der Körper in der heutigen Lebenswelt/Mapping the Body. The Body in

Contemporary Life. Katalog zur Ausstellung, 11. Juni-28. August 2016, Galerie

im Taxispalais. Innsbruck, 11-16.

Breton, André (1920): Geographie Dada. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders, Wal-

ter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen Avantgarde

(1909-1938). Stuttgart/Weimar, 188.

Brown, Peter (1991): Die Keuschheit der Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und Kör-

perlichkeit am Anfang des Christentums. München/Wien.

Bruchner, Rosemarie (2013): Subjektermächtigung und Naturunterwerfung.

Künstlerische Selbstverletzung im Zeichen von Kants Ästhetik des Erhabenen.

Bielefeld.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.outside-mag.de/issu
http://www.art-magazin.de/kunst/19301-rtkl-regina-jose-galindo-mit-einer-schuessel-menschenblut
http://www.art-magazin.de/kunst/19301-rtkl-regina-jose-galindo-mit-einer-schuessel-menschenblut
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.outside-mag.de/issu
http://www.art-magazin.de/kunst/19301-rtkl-regina-jose-galindo-mit-einer-schuessel-menschenblut
http://www.art-magazin.de/kunst/19301-rtkl-regina-jose-galindo-mit-einer-schuessel-menschenblut


Literaturverzeichnis 325

Brunner, Markus (2008): Körper im Schmerz. Zur Körperpolitik der Performance-

kunst von Stelarc und Valie Export. In: Villa, Paula-Irene (Hrsg.): schön normal.

Manipulation am Körper als Technik des Selbst. Bielefeld, 21-40.

Brus, Günter (1993): Zerreißprobe. In: Jappe, Elisabeth: Performance, Ritual, Pro-

zess. Handbuch der Aktionskunst in Europa. München/New York, 78.

Burt, Ramsay (2006): Judson Dance Theater. Performative traces. London/New

York.

Bürger, Peter (2007): Theorie der Avantgarde. Frankfurt am Main.

Butler, Judith (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versamm-

lung. Berlin.

Butler, Judith (1997): Körper von Gewicht. Frankfurt am Main.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main.

Butler, Judith (1991a): Variationen zum Thema Sex und Geschlecht. Beauvoir, Wit-

tig, Foucault. In: Nummer-Winkler, Gertud (Hrsg.): Weibliche Moral. Die Kon-

troverse um eine geschlechterspezifische Ethik. Frankfurt am Main, 56-76.

Cao, Santiago: Pes(o)soa de Carne e Osso (english text). During the MOLA Festival

(Mostra Osso LatinoAmericana de performances urbanas), Salvador de Bahía,

Brazil, 28 September 2010. In: <http://santiagocao.metzonimia.com/pessoa-

en> (18.09.2017).

Carlos, Laurie (2004): introduction. Performance art was the one place where there

were so few definitions. In: Goldberg, RoseLee: Performance. live art since the

60s. New York, 9-35.

Carter, Curtis L. (1998): Dadaism. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclopedia of Aesthet-

ics. Volume 1. New York/Oxford, 487-490.

Cheng, Meiling (2002): In other Los Angeleses. Multicentric Performance Art. Lon-

don.

Chukhrov, Keti (2012): Anthropologie des Aufführens. In: Gareis, Sigrid/Schöllham-

mer, Georg/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://santiagocao.metzonimia.com/pessoa-en
http://santiagocao.metzonimia.com/pessoa-en
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://santiagocao.metzonimia.com/pessoa-en
http://santiagocao.metzonimia.com/pessoa-en


326 Ästhetik der Autonomie

in 10 Akten. Katalog zur Ausstellung Moments. Eine Geschichte der Performance

in 10 Akten. ZKM, Museum für Neue Kunst, Karlsruhe, 8. März-29.April 2012.

Köln, 33-40.

Cipolletti, María Susana (2008): The Jaguar’s Pineapple. Secoya Shamanic Violence

and the Dangers of Cannibalism in the Ecuadorian Amazon. In: Beckerman,

Stephen/Valentine, Paul (eds.): Revenge in the Cultures of Lowland South Amer-

ica. Gainesville, 187-200.

Cocker, Emma (2011): Over and Over. Again and Again. In: Wallace, Isabelle Lor-

ing/Hirsh, Jennie (eds.): Contemporary Art and Classical Myth. Surrey/Burling-

ton, 267-294.

Critchley, Simon (2008): Unendlich fordernd. Ethik der Verpflichtung, Politik des

Widerstands. Zürich/Berlin.

Damus, Martin (2000): Kunst im 20. Jahrhundert. Von der transzendierenden zur

affirmativen Moderne. Reinbek bei Hamburg.

Danto, Arthur C. (2010): Sitting With Marina. In: The New York Times. The Opin-

ion Pages, May 23, 2010. <http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/05/23/

sitting-with-marina/> (28.11. 2011).

Därmann, Iris (2005): Rausch als „ästhetischer Zustand“. Nietzsches Deutung

der Aristotelischen Katharsis und ihre Platonisch-Kantische Umdeutung

durch Heidegger. In: Abel, Günter/Simon, Josef/Stegmaier, Werner (Hrsg.):

Nietzsche-Studien. Internationales Jahrbuch für die Nietzsche-Forschung,

Band 34. Berlin/New York, 124-162.

Debord, Guy (1996): Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin.

De Laet, Timmy (2012): Verwirrende Wechselspiele. Über das Live-Re-enactment

von dokumentarischen Relikten. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer, Georg/Wei-

bel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. Ka-

talog zur Ausstellung Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. ZKM,

Museum für Neue Kunst, Karlsruhe, 8. März-29.April 2012. Köln, 67-84.

Dennis, Kelly (1998): Performance Art. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclopedia of Aes-

thetics. Volume 3. Oxford, 466-474.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/05/23/sitting-with-marina/
http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/05/23/sitting-with-marina/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/05/23/sitting-with-marina/
http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/05/23/sitting-with-marina/


Literaturverzeichnis 327

De Ponte, Susanne (1999): Aktion im Futurismus. Ein Versuch zur methodischen

Aufarbeitung von „Verlaufsformen“ der Kunst. Baden-Baden.

Descartes, René (1986): Mediationes de Prima Philosophia. Lateinisch/Deutsch.

Übersetzt und herausgegeben von Gerhart Schmidt. Stuttgart.

Dewey, John (2014): Kunst als Erfahrung. Frankfurt am Main.

Dickerman, Leah (2006): Introduction. In: Dickerman, Leah (ed.): Dada. Zurich,

Berlin, Hannover, Cologne, New York, Paris. Washington, 1-15.

Dickerman, Leah (2006a): Zürich. In: Dickerman, Leah (ed.): Dada, Zurich, Berlin,

Hannover, Cologne, New York, Paris. Washington, 16-83.

Drathen, Doris von (1992): Kunst als Überwindung von Kunst. In: Romain, Lo-

thar/Bluemler, Detlef (Hrsg.): Künstler. Kritisches Lexikon der Gegenwarts-

kunst. München.

Duerr, Hans Peter (1984): Traumzeit. Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivi-

lisation. Frankfurt am Main.

Durantaye, Leland de la (2009): Giorgio Agamben: A Critical Introduction. Stan-

ford.

Ege, Dagmar (2015): Protestkünstler Pjotr Pawlenski. Mit blutigen Aktionen gegen

Putin. In: <http://www.arte.tv/magazine/metropolis/de/protestkunstler-pjotr-

pawlenski-metropolis> (12.01.2016).

Ehrlicher, Hanno (2001): Die Kunst der Zerstörung. Gewaltphantasien und Mani-

festationspraktiken europäischer Avantgarden. Berlin.

Eiblmayr, Silvia (1989): Gewalt am Bild – Gewalt im Bild. Zur Inszenierung des

weiblichen Körpers in der Kunst des 20. Jahrhunderts. In: Lindner, Ines/Scha-

de, Sigrid/Wenk, Silke/Werner, Gabriele (Hrsg.): Blick-Wechsel. Konstruktio-

nen von Männlichkeit und Weiblichkeit in Kunst und Kunstgeschichte. Berlin,

337-357.

Eliade, Mircea (1979): Geschichte der religiösen Ideen. Band 1: Von der Steinzeit bis

zu den Mysterien von Eleusis. Freiburg/Basel/Wien.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.arte.tv/magazine/metropolis/de/protestkunstler-pjotr-pawlenski-metropolis
http://www.arte.tv/magazine/metropolis/de/protestkunstler-pjotr-pawlenski-metropolis
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.arte.tv/magazine/metropolis/de/protestkunstler-pjotr-pawlenski-metropolis
http://www.arte.tv/magazine/metropolis/de/protestkunstler-pjotr-pawlenski-metropolis


328 Ästhetik der Autonomie

Eliade, Mircea (1979a): Geschichte der religiösen Ideen. Band 2: Von Gautama Bud-

dha bis zu den Anfängen des Christentums. Freiburg/Basel/Wien.

Faber, Alyda (2002): Saint Orlan. Ritual as Violent Spectacle and Cultural Criticism.

In: TDR: The Drama Review 46(1), 85-92.

Farías, Victor (1989): Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt am Main.

Faye, Emmanuel (2009): Heidegger. Die Einführung des Nationalsozialismus in die

Philosophie. Im Umkreis der unveröffentlichten Seminare zwischen 1933 und

1935. Berlin.

Fiebach, Joachim (2002): Performance. In: Barck, Karlheinz u.a. (Hrsg.): Ästheti-

sche Grundbegriffe.HistorischesWörterbuch in sieben Bänden (Band 4). Stutt-

gart/Weimar, 740-759.

Fischer, Ralph (2011): Walking Artists. Über die Entdeckung des Gehens in den per-

formativen Künsten. Bielefeld.

Fischer-Lichte, Erika (2012): Performativität. Eine Einführung. Bielefeld.

Fischer-Lichte, Erika (2009): Einleitung. Zur Aktualität von Turners Studien zum

Übergang vom Ritual zum Theater. In: Turner, Victor (Hrsg.): Vom Ritual zum

Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels. Frankfurt/New York, i-xxiii.

Fischer-Lichte, Erika (2004): Ästhetik des Performativen. Frankfurt am Main.

Flach, Sabine (2003): Körper-Szenarien. Zum Verhältnis von Körper und Bild in

Videoinstallationen. München.

Flórez, Fernando Castro (2011): The Atrocious Incarnations of Regina José Galindo.

In: Cazali, Rosina/Florez, Fernando Castro (eds): Regina José Galindo. Milano,

113-121.

Forster, Iris (2005): Die Fülle des Nichts. Wie Dada die Kontingenz zur Weltan-

schauung macht. München.

Foster, Hal/Krauss, Rosalind/Bois, Yve-Alain/Buchloh, Benjamin H. D. (2004): Art

since 1900. Modernism. Antimodernism. Postmodernism. London.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literaturverzeichnis 329

Foucault, Michel (2014): Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovor-

träge. Berlin.

Foucault, Michel (2009): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de Fran-

ce (1981/82). Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (2007a): Subjekt und Macht. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel

Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt amMain

81-104.

Foucault, Michel (2007b): Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufen-

de Arbeit. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Foucault. Ästhetik der Existenz.

Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 191-219.

Foucault, Michel (2007c): Die Rückkehr der Moral. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Mi-

chel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am

Main, 239-252.

Foucault, Michel (2007d): Eine Ästhetik der Existenz. In: Defert, Daniel (Hrsg.):

Michel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt

am Main, 280-286.

Foucault, Michel (2007e): Technologien des Selbst. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Mi-

chel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am

Main, 287-317.

Foucault,Michel (2007f):Was ist Aufklärung. In: Defert,Daniel (Hrsg.):Michel Fou-

cault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main,

171-190.

Foucault, Michel (2007g): Vorrede zur Überschreitung. In: Defert, Daniel (Hrsg.):

Michel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt

am Main, 7-28.

Foucault, Michel (2005): Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit. In:

Defert, Daniel/Ewald, François (Hrsg.): Dits et Ecrits. Schriften in vier Bänden

(Band IV). 1980-1988. Frankfurt am Main, 875-902.

Foucault, Michel (1991): Andere Räume. In: Barck, Karlheinz/Gente, Peter/Paris,

Heidi/Richter, Stefan (Hrsg.): Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspekti-

ven einer anderen Ästhetik. Leipzig, 34-46.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


330 Ästhetik der Autonomie

Foucault, Michel (1989): Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit. Zweiter

Band. Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (1983): Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit. Erster

Band. Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (1977): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses.

Frankfurt am Main.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am Col-

lège de France, 2. Dezember 1970. München.

Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte desWahns im

Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main.

Fraser,Nancy (2017): VomRegen des progressivenNeoliberalismus in die Traufe des

reaktionären Populismus. In: Geiselberger, Heinrich (Hrsg.): Die große Regres-

sion. Eine internationale Debatte über die geistige Situation der Zeit. Berlin,

77-91.

Fraser, Nancy (2009): Feminismus, Kapitalismus und die List der Geschichte. In:

Blätter für deutsche und internationale Politik 8/2009, 43-57.

Frieling, Rudolf (2008): Wolf Vostell. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of

Participation. 1950 to Now. Katalog zur AusstellungThe Art of Participation. San

Francisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London,

92-93.

Frieling, Rudolf (2004): Real/Medial – Hybride Prozesse zwischen Kunst

und Leben. In: <http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_

ueberblick/performance/> (15.01.2011).

Frieling, Rudolf (2004a): Orlan. „La Réincarnation de Sainte Orlan“. In: <http://

www.medienkunstnetz.de/werke/reincarnation/bilder/1/> (10.09.2016).

Fuchs, Thomas (2008): Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische

Essays. Kusterdingen.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/
http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/
http://www.medienkunstnetz.de/werke/reincarnation/bilder/1/
http://www.medienkunstnetz.de/werke/reincarnation/bilder/1/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/
http://www.medienkunstnetz.de/themen/medienkunst_im_ueberblick/performance/
http://www.medienkunstnetz.de/werke/reincarnation/bilder/1/
http://www.medienkunstnetz.de/werke/reincarnation/bilder/1/


Literaturverzeichnis 331

Fusco, Coco (2003): The other History of Intercultural Performance. In: Jones,

Amelia (ed.): The feminism and visual culture reader. London/New York, 205-

217.

Galindo, Regina José: nadie atraviesa la región. Art Center South Florida Miami,

2015. In: <http://www.reginajosegalindo.com/> (14.09.2017).

Galindo, Regina José: Piedra. EncuentroHemisférico del Centro de Estudios de Arte

y Política. São Paulo, Brasil, 2013. In: <http://www.reginajosegalindo.com/>

(19.09.2017).

García, José Antonio Agúndez (2010): Eine Reise in die Utopie. Das Neuartige in

den Happenings von Wolf Vostell. In: Heinzelmann, Markus/Emslander, Fritz

(Hrsg.): Das Theater ist auf der Straße. Die Happenings von Wolf Vostell.

Anlässlich der Ausstellung Das Theater ist auf der Straße. Die Happenings von

Wolf Vostell. Museum Morsbroich Leverkusen, 6. Juni-15. August 2010. Biele-

feld/Leipzig/Berlin, 53-62.

Gathercole, Sam (2006): „I’m sort of sliding around in place ... ummm ...“. Art in

the 1970s. In: Jones, Amelia (ed.): A Companion to Contemporary Art since 1945.

Malden/Oxford/Carlton, 60-82.

Geier, Natascha (2015): Kunst gegen Putin. Pjotr Pawlenski in Hamburg.

In: <http://www.ndr.de/kultur/kunst/Kunst-gegen-Putin-Pjotr-Pawlenski-in-

Hamburg,pawlenski102.html> (12.01.2016).

Gethmann-Siefert, Annemarie (1989): Martin Heidegger und die Kunstwissen-

schaft. In: Gethmann-Siefert, Annemarie/Pöggeler, Otto (Hrsg.): Heidegger

und die praktische Philosophie. Frankfurt am Main, 251-285.

Gioni, Massimiliano (2015): More Than Meat Joy: Carolee Schneemann. In: CON-

VERSATIONS Mousse 48 (April-May 2015). <http://moussemagazine.it/meat-

joy-carolee-schneemann/> (27.11.2017).

Goedert, Georges (1991): Nietzsches dionysischesTheodizee. Höhepunkt seiner Ab-

wendung von Schopenhauer. In: Schirmacher, Wolfgang (Hrsg.): Schopenhau-

er, Nietzsche und die Kunst. Wien, 45-54.

Goldberg, RoseLee (2014): Die Kunst der Performance. Vom Futurismus bis heute.

München.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.reginajosegalindo.com/
http://www.reginajosegalindo.com/
http://www.ndr.de/kultur/kunst/Kunst-gegen-Putin-Pjotr-Pawlenski-in-Hamburg
http://www.ndr.de/kultur/kunst/Kunst-gegen-Putin-Pjotr-Pawlenski-in-Hamburg
http://moussemagazine.it/meat-joy-carolee-schneemann/
http://moussemagazine.it/meat-joy-carolee-schneemann/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.reginajosegalindo.com/
http://www.reginajosegalindo.com/
http://www.ndr.de/kultur/kunst/Kunst-gegen-Putin-Pjotr-Pawlenski-in-Hamburg
http://www.ndr.de/kultur/kunst/Kunst-gegen-Putin-Pjotr-Pawlenski-in-Hamburg
http://moussemagazine.it/meat-joy-carolee-schneemann/
http://moussemagazine.it/meat-joy-carolee-schneemann/


332 Ästhetik der Autonomie

Goldberg, RoseLee (2004): Performance. Live Art since the 60s. New York.

Goldberg, RoseLee (1988): Performance Art. From Futurism to the Present. London.

Goldman, Francisco (2006): Regina José Galindo. In: BOMB 94, Winter 2006.

<http://bombsite.com/issues/94/articles/2780> (04.02.2012).

Graham, Dan (1999): Performer/Audience/Mirror. In: Alberro, Alexander (ed.): Two-

way mirror power: selected writings by Dan Graham on his art. Massachusetts,

124-135.

Graham, Dan (1993): Performer/Audience/Mirror. In: Wallis, Brian (ed.): Rock My

Religion. Writings and Projects 1965-1990. Massachusetts, 114-115.

Greiner, Ulrich (2014): Schamverlust: Und, passt die Hose?Wie sich die alte Scham-

kultur zu einer Peinlichkeitskultur fortentwickelt hat. In: Die Zeit 11/2014.

<http://www.zeit.de/2014/11/ulrich-greiner-schamverlust> (04.04.2018).

Gronen, Klaus (2007): Bedeutung und Eignung des Begriffes Avantgarde für die

zeitgenössische Kunst am Beispiel Jonathan Meese und John Bock. Berlin.

Guski, Simone (2010): „Mein Körper ist mein Material“. Interview mit Regina José

Galindo, Body-Art-Künstlerin aus Guatemala. In: Lateinamerika Nachrichten

430, April 2010. <https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-

ist-mein-material/> (04.02.2012).

Günzel, Ann-Katrin (2006): Eine frühe Aktionskunst: Die Entwicklung der arte-

azione im italienischen Futurismus zwischen 1910 und 1922. Frankfurt am

Main.

Häntzschel, Jörg (2010): Im Auge des Orkans. 70 Tage im Museum. Marina Abra-

movic über ihre New Yorker Langzeit-Performance. In: Süddeutsche Zeitung

Nr. 56 (9. März 2010), 12.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung. Frank-

furt/New York.

Hark, Sabine/Villa, Paula-Irene (2017): Unterscheiden und Herrschen. Ein Essay zu

den ambivalenten Verflechtungen von Rassismus, Sexismus und Feminismus

in der Gegenwart. Bielefeld.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombsite.com/issues/94/articles/2780
http://www.zeit.de/2014/11/ulrich-greiner-schamverlust
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombsite.com/issues/94/articles/2780
http://www.zeit.de/2014/11/ulrich-greiner-schamverlust
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/mein-koerper-ist-mein-material/


Literaturverzeichnis 333

Hartmann, Martin (2011): Die Praxis des Vertrauens. Berlin.

Harvie, Jen (2004): Being her. presence, absence and performance in the art of Janet

Cardiff and Tracey Emin. In: Gale, Maggie B./Gardner, Viv (2004): Auto/biog-

raphy and identity. Women, Theatre and Performance. Manchester, 194-216.

Hausmann, Raoul (1919): Pamphlet gegen die Weimarische Lebensauffassung. In:

Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamatio-

nen der europäischen Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 171-172.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Phänomenologie des Geistes [PdG]. Werke

in 20 Bänden (Band 3). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu edi-

tierte Ausgabe. Redaktion EvaMoldenhauer undKarlMarkusMichel. Frankfurt

am Main.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Wissenschaft der Logik [L], Band I-II. Wer-

ke in 20 Bänden (Band 5-6). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu

editierte Ausgabe.Redaktion EvaMoldenhauer undKarlMarkusMichel. Frank-

furt am Main.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Enzyklopädie der philosophischen Wissen-

schaften [E], Band I-III. Werke in 20 Bänden (Band 8-10). Auf der Grundlage

der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausgabe. Redaktion Eva Moldenhauer

und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen über die Philosophie der Ge-

schichte [VPG]. Werke in 20 Bänden (Band 12). Auf der Grundlage der Werke

von 1832-1845, neu editierte Ausgabe. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl

Markus Michel. Frankfurt am Main.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen über die Ästhetik [VÄ], Band

I-III. Werke in 20 Bänden (Band 13-15). Auf der Grundlage der Werke von 1832-

1845, neu editierte Ausgabe nach der verbesserten zweiten Auflage Heinrich

Gustav Hothos von 1842. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel.

Frankfurt am Main.

Heidegger,Martin (2014): ÜberlegungenXII-XV (SchwarzeHefte 1939-1941) [GA 96].

Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt am Main.

Heidegger, Martin (2014): Überlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39) [GA 95].

Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt am Main.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


334 Ästhetik der Autonomie

Heidegger, Martin (2014): Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938) [GA 94].

Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt am Main.

Heidegger, Martin (2009): Abt. 3, Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – Ge-

dachtes. Das Ereignis [GA 71]. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Hermann.

Frankfurt am Main.

Heidegger, Martin (2006): Sein und Zeit [SuZ]. Tübingen.

Heidegger, Martin (2003): Der Ursprung des Kunstwerkes [UdK]. In: Herrmann,

Friedrich Wilhelm von (Hrsg.): Martin Heidegger. Holzwege [GA 5]. Frankfurt

am Main, 1-74.

Heidegger, Martin (2003): Wozu Dichter? In: Herrmann, Friedrich Wilhelm von

(Hrsg.): Martin Heidegger. Holzwege [GA 5]. Frankfurt am Main, 269-320.

Heidegger, Martin (2003): Abt. 3, Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – Ge-

dachtes. Beiträge zur Philosophie (vom Ereignis) [GA 65]. Hrsg. von Friedrich-

Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main.

Heidegger, Martin (1961): Nietzsche. Band I und II. Pfullingen.

Heinrich,Hanna (2018): Aktion –Reaktion. Zeitwahrnehmung in der Performance-

Kunst. In: Kortum, Ria/Wohler, Dagmar/Gruber, Harald (Hrsg.): Zeit und Zeit-

erfahrung in den KünstlerischenTherapien. Ein interdisziplinärer Dialog. Ber-

lin, 91-108.

Heinz, Marion (2002): Die Trennung von oikos und polis: Aristoteles. In: Doyé, Sa-

bine/Heinz, Marion/Kuster, Friederike (Hrsg.): Philosophische Geschlechter-

theorien. Ausgewählte Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Stuttgart, 94-

99.

Heinzelmann, Markus/Emslander, Fritz (2010): Die Happenings von Wolf Vostell

– Chronologie, Dokumente, Exponate. In: Heinzelmann, Markus/Emslander,

Fritz (Hrsg.): Das Theater ist auf der Straße. Die Happenings von Wolf Vostell.

Anlässlich der Ausstellung Das Theater ist auf der Straße, die Happenings von

Wolf Vostell. Museum Morsbroich Leverkusen, 06. Juni-15. August 2010. Biele-

feld/Leipzig/Berlin, 137-328.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literaturverzeichnis 335

Hinz, Berthold (1972): Zur Dialektik des bürgerlichen Autonomie-Begriffs. In: Mül-

ler, Michael/Bredekamp, Horst/Hinz, Berthold/Verspohl, Franz-Joachim/Fre-

del, Jürgen/Apitzsch, Ursula (Hrsg.): Autonomie der Kunst. Zur Genese und

Kritik einer bürgerlichen Kategorie. Frankfurt am Main,173-198.

Hogrebe, Wolfram (2006): Echo des Nichtwissens. Berlin.

Hogrebe, Wolfram (1987): Deutsche Philosophie im XIX. Jahrhundert. Kritik

der idealistischen Vernunft. Schelling, Schleiermacher, Schopenhauer, Stirner,

Kierkegaard, Engels, Marx, Dilthy, Nitzsche. München.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (2010): Dialektik der Aufklärung. Philoso-

phische Fragmente. Frankfurt am Main.

Horkheimer, Max (1971): Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie. In:

Horkheimer,Max: Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie. Hegel und

das Problem der Metaphysik, Montaigne und die Funktion der Skepsis. Frank-

furt am Main/Hamburg, 9-83.

Horn, Christoph (2001): Ästhetik der Existenz und Selbstsorge. In: Kleiner, Mar-

cus S. (Hrsg.): Michel Foucault. Eine Einführung in sein Denken. Frankfurt am

Main, 137-152.

Hübel, Michael (2003): Spanien. Santiago Sierra. In: KUNSTFORUM Internatio-

nal, Band 166: 50. Biennale Venedig. Träume und Konflikte. Die Diktatur des

Betrachters, 236-237.

Iles, Chrissie (2010): Marina Abramović and the Public. A Theater of Exchange.

In: Biesenbach, Klaus/Christian, Mary (eds.): Marina Abramović. The Artist Is

Present. Published on the occasion of the exhibitionMarina Abramović.The Artist

Is Present, Museum of Modern Art, New York, March 14-May 31 2010. New York,

40-43.

Illius, Bruno (2002): Schamanismus. Die Vorstellung von „ablösbaren Seelen“. In:

Figl, Johann/Klein, Hans-Dieter (Hrsg.): Der Begriff der Seele in der Religions-

wissenschaft. Würzburg, 87-100.

Irigaray, Luce (1979): Das Geschlecht, das nicht eins ist. Berlin.

Irish, Sharon (2010): Suzanne Lacy. Spaces Between. Minneapolis.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


336 Ästhetik der Autonomie

Jackson, Shannon (2011): Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New

York/London.

Jaeggi, Rahel (2016): Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Pro-

blems. Berlin.

Janco, Marcel (1919): Die Kunst will und muss wieder zum Leben zurückkehren...

In: Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklama-

tionen der europäischen Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 162.

Jappe, Elisabeth (1993): Performance, Ritual, Prozess. Handbuch der Aktionskunst

in Europa. München/New York.

Jaspers, Karl (1973): Philosophie II. Existenzerhellung. Berlin/Heidelberg/New

York.

Jay, Martin (2003): Soma-Ästhetik und Demokratie. Die politische Dimension der

Körperkunst. In: Franke, Ursula/Früchtl, Josef (Hrsg.): Kunst und Demokratie.

Positionen zu Beginn des 21. Jahrhunderts. Hamburg, 45-62.

Jensen, Ulf (2010): kukei, akopee-Nein! braunkreuz, fettcken, modellfettecken.

In: Ackermann, Marion (Hrsg.): Joseph Beuys – Parallelprozesse. Anläss-

lich der Ausstellung Joseph Beuys. Parallelprozesse. Kunstsammlung Nordrhein-

Westfalen, Düsseldorf, 11. September 2010-16. Januar 2011 [Ausstellung im Rah-

men der Quadriennale 2010]. München, 157.

Johnson, Anna (1993): Coco Fusco andGuillermoGómez-Peña. In: BOMB 42,Winter

1993. <http://bombsite.com/issues/42/articles/1599> (03.02.2012).

Jones, Amelia (2008): Live art in art history: a paradox? In: Davis, Tracy C. (ed.): The

Cambridge companion to performance studies. Cambridge/New York, 151-165.

Jones, Amelia (1998a): Body Art. Performing the Subject. Minneapolis/London.

Jones, Amelia (1998b): Feminist Performance Art. In: Kelly, Michael (ed.): Encyclo-

pedia of Aesthetics. Volume 3. Oxford, 474-477.

Jones, Amelia (1997): Presence in Absentia. Experiencing Performance as Docu-

mentation. In: Art Journal 56(4). Performance Art: (Some)Theory and (Selected)

Practice at the End of This Century, 11-18.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombsite.com/issues/42/articles/1599
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombsite.com/issues/42/articles/1599


Literaturverzeichnis 337

Kant, Immanuel (2006): Kritik der Urteilskraft [KdU]. Beilage: Erste Einleitung in

die Kritik der Urteilskraft. Mit Einleitung und Bibliographie herausgegeben

von Heiner F. Klemme. Mit Sachanmerkungen von Piero Giordanetti. Ham-

burg.

Kant, Immanuel (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [GMS]. Hamburg.

Kant, Immanuel (1999a): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Was

ist Aufklärung? Ausgewählte kleine Schriften. Herausgegeben von Horst D.

Brandt. Hamburg, 20-27.

Kaplan, Janet A. (1999): Deeper and Deeper: Interview with Marina Abramović. In:

Art Journal 58(2), 7-21.

Kapsalis, Terri (1997): Public Privates. Performing gynecology from both ends of the

speculum. Durham/London.

Kaye, Nick (1996): Art Into Theatre. Performance Interviews and Documents. Lon-

don/New York.

Kellein, Thomas (2004): Das Geheimnis der weiblichen Intimität. In: Kellein, Tho-

mas (Hrsg.): Vanessa Beecroft. Fotographien, Filme, Zeichnungen. Anlässlich

der Ausstellung Vanessa Beecroft: Fotographien, Filme, Zeichnungen. Kunsthalle Bie-

lefeld, 9. Mai-22. August 2004. Ostfildern Ruit, 6-18.

Kellerer, Sidonie (2015): Des Meisters neue Kleider. In: Hohe Luft. Philosophie-

Zeitschrift. <http://www.hoheluft-magazin.de/2015/03/des-meisters-neue-

kleider/> (06.10.2015).

Kern, Andrea (2013): 16. Der Ursprung des Kunstwerkes. Kunst und Wahrheit zwi-

schen Stiftung und Streit. In:Thomä,Dieter (Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Le-

ben – Werke – Wirkung. Stuttgart, 133-143.

Kikol, Larissa (2018): Nett geknebelt. Zur Schalldichte der „L’art politique pour l’art

politique“. In: KUNSTFORUM International, Band 254: Politik, Ethik, Kunst.

Kultureller Klimawandel – Strategien und Werkzeuge, 46-61.

Knoblauch,Hubert (2011): Der populäre Tod?Obduktion, Postmoderne und die Ver-

drängung des Todes. In: Gross, Dominik/Tag, Brigitte/Schweikardt, Christoph

(Hrsg.): Who Wants to Live Forever? Postmoderne Formen des Weiterwirkens

nach dem Tod. Frankfurt am Main, 27-53.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hoheluft-magazin.de/2015/03/des-meisters-neue-kleider/
http://www.hoheluft-magazin.de/2015/03/des-meisters-neue-kleider/
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.hoheluft-magazin.de/2015/03/des-meisters-neue-kleider/
http://www.hoheluft-magazin.de/2015/03/des-meisters-neue-kleider/


338 Ästhetik der Autonomie

Kögler, Hans-Herbert (2004): Michel Foucault. Stuttgart/Weimar.

Kraß, Andreas (2009): Queer Studies in Deutschland. In: Kraß, Andreas (Hrsg.):

Queer Studies in Deutschland. Interdisziplinäre Beiträge zur kritischen Hete-

ronormativitätsforschung. Berlin, 7-19.

Krämer, Sybille (2011): Der Bote als Topos oder: Übertragung als einemedientheore-

tische Grundkonstellation. In: von der Heiden, Anne/Heilmann, Till A./Tusch-

ling, Anna (Hrsg): ‚medias in res‘. Bielefeld, 53-67.

Krämer, Sybille (2010): Selbstzurücknahme. Reflexionen über eine medientheoreti-

sche Figur und ihre (möglichen) anthropologischen Dimensionen. In: Gronau,

Barbara/Lagaay, Alice (Hrsg.): Ökonomie der Zurückhaltung. Kulturelles Han-

deln zwischen Askese und Restriktion. Bielefeld, 39-51.

Krämer, Sybille (2008): Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Me-

dialität, Frankfurt am Main.

Krämer, Sybille (2005): Zuschauer zu Zeugen machen. Überlegungen zum Zusam-

menhang zwischen Performanz, Medien und Performance Künsten / Turning

viewers into witnesses. Reflection on the context of the performative, the me-

dia, and performance-arts. In: E.P.I Zentrum Berlin – Europäisches Perfor-

mance Institut. 13. Performance Art Konferenz: Die Kunst der Handlung 3. Ber-

lin, 16-19.

Krüger-Fürhoff, Irmela Marei (2005): Körper. In: von Braun, Christina/Stephan,

Inge (Hrsg.): Gender@Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorie. Köln/Wei-

mar/Wien, 66-80.

Kubitza, Anette (2002): Fluxus, Flirt, Feminismus? Carolee Schneemanns Körper-

kunst und die Avantgarde. Berlin.

Künkler, Tobias (2008): Produktivkraft Kritik. Die Subsumtion der Subversion im

neuen Kapitalismus. In: Eickelpasch, Rolf/Rademacher, Claudia/Lobato, Phil-

ipp Ramos (Hrsg.): Metamorphosen des Kapitalismus – und seiner Kritik.

Wiesbaden, 29-47.

Lacy, Suzanne: Ablutions (1972). In: <http://www.suzannelacy.com/ablutions/?rq=

ablutions> (02.03.2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.suzannelacy.com/ablutions/?rq=ablutions
http://www.suzannelacy.com/ablutions/?rq=ablutions
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.suzannelacy.com/ablutions/?rq=ablutions
http://www.suzannelacy.com/ablutions/?rq=ablutions


Literaturverzeichnis 339

Lamer, Hans (1919): Kairos. In: Kroll, Wilhelm (Hrsg.): Paulys Realencyclopädie

der classischen Altertumswissenschaft (RE). Band X,2. Stuttgart, Sp. 1508-

1521. <https://de.wikisource.org/wiki/RE:Kairos_1#Zusammenfassung> (11.02.

2018).

Lantermann, Ernst-Dieter (1992): Bildwechsel und Einbildung. Eine Psychologie

der Kunst. Berlin.

Lippard, Lucy (2002): Catalysis. An Interview with Adrian Piper. In: Bean, An-

nemarie (ed.): A Sourcebook of African-American Performance. Plays, People,

Movements. London/New York, 204-207.

Loreck, Hanne (2008): Re-Vision der Sichtbarkeit von Künstlerinnen. La re-visione

della visibilità della artiste. In: Schloen, Anne (Hrsg.): Vote for women. Frauen-

geschichte im Dialog mit Künstlerinnen der Gegenwart. La storia della donna

con artiste contemporanee. Innsbruck/Bozen/Wien, 6-13.

Lossi, Annamaria (2006): Nietzsche und Platon. Begegnung auf demWeg der Um-

drehung des Platonismus. Würzburg.

Losurdo, Domenico (1995): Die Gemeinschaft, der Tod, das Abendland. Heidegger

und die Kriegsideologie. Stuttgart/Weimar.

Löwith, Karl (2013): Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen. Ein Beitrag zur

anthropologischen Grundlegung der ethischen Probleme. Freiburg/München.

Lucke, Doris (1995): Akzeptanz. Legitimität in der „Abstimmungsgesellschaft“.

Wiesbaden.

Lüthy, Michael (2009): Struktur und Wirkung in der Performance-Kunst. In: Vöh-

ler,Martin/Linck, Dirck (Hrsg.): Grenzen der Katharsis in denmodernen Küns-

ten. Transformationen des aristotelischen Modells seit Bernays, Nietzsche und

Freud. Berlin/New York.

Marinetti, Filippo Tommaso (1919): Jenseits vom Kommunismus. In: Asholt, Wolf-

gang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der euro-

päischen Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 181-183.

Marinetti, Filippo Tommaso (1913): Das Varieté. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders,

Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen Avant-

garde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 60-63.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikisource.org/wiki/RE:Kairos_1#Zusammenfassung
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://de.wikisource.org/wiki/RE:Kairos_1#Zusammenfassung


340 Ästhetik der Autonomie

Marinetti, Filippo Tommaso (1909): Gründung und Manifest des Futurismus. In:

Asholt, Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamatio-

nen der europäischen Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 3-7.

Marinetti, Filippo Tommaso/Boccioni, Umberto/Carrà, Carlo/Russolo, Luigi (1913):

Politisches Programm des Futurismus. In: Asholt, Wolfgang/Fähnders, Wal-

ter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der europäischen Avantgarde

(1909-1938). Stuttgart/Weimar, 65-66.

Marzona, Daniel (2006): Conceptual Art. Köln u.a.

McBride, Kenny (2009): Eastern European Time-Based Art Practices. Contextu-

alised within the Communist Project of Emergence and Post-Communist Dis-

integration and Transition. Chapter 2: A Fiery Lens Aims at Surface. In: <http://

www.agora8.org/reader/Kenny_McBride_ch2.html> (16.01.2012).

Mengesha, Lilian (2013): Piedra by Regina José Galindo. In: DISSIDENCE

10(2). <http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/e-misferica-102/mengesha>

(19.09.20 17).

Mersch, Dieter (2007): Ästhetik des Rausches und der Differenz. Produktionsäs-

thetik nach Nietzsche. Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik 65(1),

35-49.

Mersch, Dieter (2002): Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des

Performativen. Frankfurt am Main.

Mey, Kerstin (2007): Art and Obscenity. London/New York.

Meyer, Helge (2008): Schmerz als Bild. Leiden und Selbstverletzung in der Perfor-

mance Art. Bielefeld.

Meyer, Ursula I. (1999): Das Bild der Frau in der Philosophie. Aachen.

Montano, Linda M. (2000): Performance artists talking in the eighties. sex, food,

money/fame, ritual/death. London.

Moreno, Jacob Levy (1959): Gruppenpsychotherapie und Psychodrama. Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.agora8.org/reader/Kenny_McBride_ch2.html
http://www.agora8.org/reader/Kenny_McBride_ch2.html
http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/e-misferica-102/mengesha
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.agora8.org/reader/Kenny_McBride_ch2.html
http://www.agora8.org/reader/Kenny_McBride_ch2.html
http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/e-misferica-102/mengesha


Literaturverzeichnis 341

Müller, Michael/Bredekamp, Horst/Hinz, Berthold/Verspohl, Franz-Joachim/Fre-

del, Jürgen/Apitzsch, Ursula (1972/Hrsg.): Autonomie der Kunst. Zur Genese

und Kritik einer bürgerlichen Kategorie. Frankfurt am Main.

Mueller, Roswitha (2002): VALIE EXPORT. Bild-Risse. Wien.

Nancy, Jean-Luc (2014): Corpus. Zürich/Berlin.

Nancy, Jean-Luc (2012): singulär plural sein. Zürich.

Natlacen, Christina (2012): Body – Medium – Image: Viennese Actionism and Bo-

dy Art/Körper – Medium – Bild: Wiener Aktionismus und Body Art, In: Moser,

Walter/Schröder, Klaus Albrecht (Hrsg.): The Body as Protest/Körper als Pro-

test. Anlässlich der Ausstellung The Body as Protest/Körper als Protest. Albertina,

Wien, 5. September-2. Dezember 2012. Ostfildern, 52-77.

Neumaier, Otto (2010): Wer oder was fehlt bei einem Fehler? In: Neumaier, Ot-

to (Hrsg.): Was aus Fehlern zu lernen ist in Alltag, Wissenschaft und Kunst.

Wien/Berlin/Münster, 9-30.

Nicol, Bran (2006): Stalking. London.

Nicolosi, Riccardo/Zimmermann, Tanja (2017): Einleitung. In: Nicolosi, Riccar-

do/Zimmermann, Tanja (Hrsg.): Ethos und Pathos. Mediale Wirkungsästhetik

im 20. Jahrhundert in Ost und West. Köln/Weimar/Wien, 1-31.

Nietzsche, Friedrich (1988): Die Geburt der Tragödie [KSA 1]. In: Friedrich Nietz-

sche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Heraus-

gegeben von Giorgio Colli undMazzinoMontinari.München/Berlin/New York,

25-156.

Nietzsche, Friedrich (1988): Die fröhlicheWissenschaft [KSA 3]. In: Friedrich Nietz-

sche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Heraus-

gegeben von Giorgio Colli undMazzinoMontinari.München/Berlin/New York,

343-651.

Nietzsche, Friedrich (1988): Zur Genealogie der Moral [KSA 5]. In: Friedrich Nietz-

sche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Heraus-

gegeben von Giorgio Colli undMazzinoMontinari.München/Berlin/New York,

245-412.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


342 Ästhetik der Autonomie

Nietzsche, Friedrich (1988): Der FallWagner [KSA 6]. In: Friedrich Nietzsche: Sämt-

liche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von

Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 11-53.

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1869-1874 [KSA 7]. In: Fried-

rich Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbän-

den. Herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Ber-

lin/New York.

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1880-1882 [KSA 9]. In: Fried-

rich Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbän-

den. Herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Ber-

lin/New York.

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1885-1887 [KSA 12]. In: Fried-

rich Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbän-

den. Herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Ber-

lin/New York.

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1887-1889 [KSA 13]. In: Fried-

rich Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbän-

den. Herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Ber-

lin/New York.

Noll, Alfred J. (2016): Der RechteWerkmeister.MartinHeidegger nach den „Schwar-

zen Heften“. Köln.

O’Doherty, Brian (1996): In der weißen Zelle. Inside the White Cube. Berlin.

O’Hagan, Sean (2010): Interview: Marina Abramović. In: <https://www.

theguardian.com/artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-

performance-artist> (13.05.2018).

Orbach, Susie (2010): Bodies. Schlachtfelder der Schönheit. Zürich/Hamburg.

O’Reilly, Sally (2012): Body Art. Der Körper in der zeitgenössischen Kunst. Ber-

lin/München.

Oren, Michel (1982): Fluxus-Kästen und Dada-Konstruktionen. In: Paulsen, Wolf-

gang/Hermann, Helmut G. (Hrsg.): Sinn und Unsinn. Dada International.

Bern, 277-293.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-performance-artist
https://www.theguardian.com/artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-performance-artist
https://www.theguardian.com/artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-performance-artist
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.theguardian.com/artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-performance-artist
https://www.theguardian.com/artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-performance-artist
https://www.theguardian.com/artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-performance-artist


Literaturverzeichnis 343

Orlich, Max (2008): Don’t be nice – it’s the kiss of death. Streitlust und Streit-

kultur der Avantgarden. In: Gebhard, Gunther/Geisler, Oliver/Schröter, Steffen

(Hrsg.): Streitkulturen. Polemische und antagonistische Konstellationen in Ge-

schichte und Gegenwart. Bielefeld, 97-124.

Osten,Manfred (2004): Das geraubte Gedächtnis. Digitale Systeme und die Zerstö-

rung der Erinnerungskultur. Eine kleine Geschichte des Vergessens. Frankfurt

am Main/Leipzig.

Ottmann, Henning (1999): Philosophie und Politik bei Nietzsche. Berlin/New York.

Paul, Barbara (2008): Gewaltstrukturen – Arbeitsverhältnisse. Feministische Kunst

als feministische Politik in den 1960er Jahren und heute. In: Held, Jutta/Frohne,

Ursula (Hrsg.): Kunst und Politik. Jahrbuch der Guernica-Gesellschaft, Band

9/2007. Schwerpunkt: Politische Kunst heute. Göttingen, 87-102.

Pawlenski, Pjotr (2016): Aktionen. Berlin.

Pawlenski, Pjotr (2016a): Der bürokratische Kampf und die neue Ökonomie politi-

scher Kunst. In: Velminski, Wladimir (Hrsg.): Pjotr Pawlenski. Der bürokrati-

sche Kampf um die neue Ökonomie politischer Kunst, Berlin, 7-37.

Pellico,Melissa (2008): Yoko Ono. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of Partic-

ipation. 1950 to Now. Katalog zur AusstellungThe Art of Participation. San Fran-

cisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London, 108.

Phelan, Peggy (2005): Unmarked. The Politics of Performance. London/New York.

Platon (1990): Ion. In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Erster Band. Her-

ausgegeben von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darmstadt, 1-39.

Platon (1990): Phaidon. In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Dritter Band.

Herausgegeben von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darmstadt, 1-207.

Platon (1990): Politeia. In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Vierter Band.

Herausgegeben von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darmstadt.

Platon (1990): Phaidros. In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Fünfter Band.

Herausgegeben von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darmstadt, 1-193.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


344 Ästhetik der Autonomie

Platon (1990): Timaios. In: Werke in 8 Bänden. Griechisch/Deutsch. Siebter Band.

Herausgegeben von Gunther Eigler. Sonderausgabe. Darmstadt, 1-209.

Poggi, Christine (2005): Following Acconci/targeting vision. In: Jones,

Amelia/Stephenson, Andrew (ed.): Performing the Body. Performing the

Text. New York, 237-253.

Porschke,Hildburg (2010): Ein Spielmit Empathie und Abgrenzung. In: Dammann,

Gerhard/Meng,Thomas (Hrsg.): Spiegelprozesse in Psychotherapie und Kunst-

therapie. Göttingen, 168-183.

Purtschert, Patricia (2006): Grenzfiguren. Kultur, Geschlecht und Subjekt bei Hegel

und Nietzsche. Frankfurt am Main.

Ranke-Graves,Robert von (2003): GriechischeMythologie.Quellen undDeutungen.

Reinbek bei Hamburg.

Rapp, Christof (2009): Aristoteles über das Wesen und die Wirkung der Tragödie

(Kap. 6). In: Höffe, Ottfried (Hrsg.): Aristoteles: Poetik. Berlin, 87-104.

Raunig, Gerald (2005): Kunst und Revolution. Künstlerischer Aktivismus im langen

20. Jahrhundert. Wien.

Reckitt, Helena/Phelan, Peggy (2001): Art and Feminism. London.

Reiß, Claudia (2007): Ekel. Ikonografie des Ausgeschlossenen. <http://duepublico.

uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-22051/ekel.pdf>

(29.09.2011).

Richards, Mary (2010): Marina Abramović. New York.

Riha, Karl (1987): Tatü Dada. Dada und nochmals Dada bis heute. Aufsätze und

Dokumente. Hofheim.

Rölli, Marc (2004): Einleitung. Ereignis auf Französisch. In: Rölli, Marc (Hrsg.):

Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis Deleuze. München, 7-40.

Roth, Florian (1997): Die absolute Freiheit des Schaffens. Ästhetik und Politik

bei Nietzsche. Nietzsche Studien: Internationales Jahrbuch für die Nietzsche-

Forschung, Band 26. Berlin/New York, 87-106.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-22051/ekel.pdf
http://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-22051/ekel.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-22051/ekel.pdf
http://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-22051/ekel.pdf


Literaturverzeichnis 345

Ruhsam, Martina (2012): Die Inszenierung des Dokuments. In: Gareis, Sig-

rid/Schöllhammer, Georg/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der

Performance in 10 Akten. Katalog zur Ausstellung Moments. Eine Geschichte der

Performance in 10 Akten. ZKM, Museum für Neue Kunst, Karlsruhe, 8. März-

29.April 2012. Köln, 97-108.

Ruoff, Michael (2007): Foucault-Lexikon. Entwicklung – Kernbegriffe – Zusam-

menhänge. Paderborn.

Sartre, Jean-Paul (2007): Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Wroblew-

sky, Vincent von (Hrsg.): Jean-Paul Sartre. Der Existenzialismus ist ein Huma-

nismus. Und andere philosophische Essays 1943-1948. Reinbek bei Hamburg,

145-192.

Sartre, Jean-Paul (1981): Was ist Literatur? Gesammelte Werke in Einzelausgaben.

Schriften zur Literatur Band 3. Herausgegeben, neu übersetzt und mit einem

Nachwort von Traugott König. Hamburg.

Sartre, Jean-Paul (1971): Mythos und Wirklichkeit des Theaters. Mythe et Réalité du

Théâtre. Vortrag in Bonn vom 4.12.1966. Gekürzt in Le Point, Brüssel. In: Sartre,

Jean-Paul: Der Intellektuelle und die Revolution. Neuwied/Berlin, 124-148.

Schäfer, Rainer (2011): Die Wandlungen des Dionysischen bei Nietzsche. In: Abel,

Günter/Simon, Josef/Stegmaier, Werner (Hrsg.): Nietzsche-Studien. Interna-

tionales Jahrbuch für die Nietzsche-Forschung, Band 40. Berlin/New York, 178-

202.

Schering, Madlen (2008): Ort der Kunst abseits des Mainstreams. Das Mu-

seum Casa Daros eröffnet in Rio de Janeiro. In: Lateinamerika Nachrich-

ten 405, März 2008. <https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/orte-der-

kunst-abseits-des-mainstreams /> (03.02.2012).

Schiller, Friedrich (2000): Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer

Reihe von Briefen. Mit den Augustenburger Briefen herausgegeben von Klaus

L. Berghahn. Stuttgart.

Schiller, Friedrich (1976): Die Kraniche des Ibykus. In: Friedrich Schiller. Werke in

drei Bänden (Band II). München, 758-763.

Schiller, Friedrich (1976a): Wallenstein. Ein dramatisches Gedicht. In: Friedrich

Schiller. Werke in drei Bänden (Band III). München, 8-243.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/orte-der-kunst-abseits-des-mainstreams
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/orte-der-kunst-abseits-des-mainstreams
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/orte-der-kunst-abseits-des-mainstreams
https://lateinamerika-nachrichten.de/artikel/orte-der-kunst-abseits-des-mainstreams


346 Ästhetik der Autonomie

Schloen, Anne (2008): Vanessa Beecroft. In: Schloen, Anne (Hrsg.): Vote for women.

Frauengeschichte im Dialog mit Künstlerinnen der Gegenwart. La storia della

donna con artiste contemporanee. Innsbruck/Bozen/Wien, 24-31.

Schmaus, Thomas (2016): Vergänglichkeit und Dauer. Chronologische und kairo-

logische Reflexion zur Conditio humana. In: Gruber, Harald/Reichelt, Stefan

(Hrsg.): Kunsttherapie in der Palliativmedizin. Berlin, 13-45.

Schmid, Christina (2008): Shocking the Audience, Shocking the Artist. Aestetic

Affinities to the Avant-Garde in Elke Krystufek’sWork. In: Halle, Randall/Stein-

gröver, Reinhild (eds.): After the avant-garde. Contemporary German and Aus-

trian Experimental Film. New York, 307-324.

Schmid,Wilhelm (1998): Das Leben als Kunstwerk. Versuch über Kunst und Lebens-

kunst und ihre Geschichte von der antiken Philosophie bis zur Performance Art.

In: KUNSTFORUM International, Band 142: LEBENSKUNSTWERK (LKW), 72-

79.

Schnädelbach, Herbert (2000): Der Fluch des Christentums. Die sieben Geburts-

fehler einer alt gewordenen Weltreligion. Eine kulurelle Bilanz nach zwei-

tausend Jahren. In: Die Zeit 20/2000. <http://www.zeit.de/2000/20/200020.

christentum_.xml> (07.12. 2017).

Schneede, Marina (2002): Mit Haut und Haaren. Der Körper in der zeitgenössi-

schen Kunst. Köln.

Schneede, Uwe M. (1994): Joseph Beuys – Die Aktionen. Kommentiertes Werkver-

zeichnis mit fotografischen Dokumentationen. Ostfildern-Ruit bei Stuttgart.

Schneider,Norbert (2005): Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Post-

moderne. Eine pragmatische Einführung. Stuttgart.

Schomers, Bärbel (2018): Coming-out. Queere Identität zwischen Diskriminierung

und Emanzipation. Opladen.

Schopenhauer, Arthur (2014): Über die Grundlagen der Moral. In: Schopenhauer,

Arthur: Die beiden Grundprobleme der Ethik. Wiesbaden, 159-344.

Schröder, Dominik (1964): Zur Struktur des Schamanismus. In: Schmitz, Carl Au-

gust (Hrsg.): Religionsethnologie. Frankfurt am Main, 296-334.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeit.de/2000/20/200020.christentum_.xml
http://www.zeit.de/2000/20/200020.christentum_.xml
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.zeit.de/2000/20/200020.christentum_.xml
http://www.zeit.de/2000/20/200020.christentum_.xml


Literaturverzeichnis 347

Schulz, Walter (1985): Metaphysik des Schwebens. Untersuchungen zur Geschichte

der Ästhetik. Pfullingen.

Schüttauf, Konrad (1984): Die Kunst und die bildenden Künste. Eine Auseinander-

setzung mit Hegels Ästhetik. Bonn.

Scott, John (ed./2014): Oxford Dictionary of Sociology. Feminism (feminist theory).

Oxford, 245-248.

Segschneider, Jacqueline/Heinrich, Hanna (2013): Pussy Riot. Feministische

und anarchistische Performance-Kunst. In: <http://www.pop-zeitschrift.de/

2013/07/21/> (24.10.2016).

Šeršenevič, Vadim (1914): Deklaration über das futuristische Theater. In: Asholt,

Wolfgang/Fähnders, Walter (Hrsg./1995): Manifeste und Proklamationen der

europäischen Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar, 75-77.

Sierra, Santiago: 245m3. Stommeln Synagoge. Pulheim, Deutschland, März 2006.

In: <http://www.santiago-sierra.com/200603_1024.php> (05.11.2011).

Sierra, Santiago: 160 cm lange Linie, die auf 4 Leute tätowiert ist. El Gallo Arte

Contemporáneo Salamanca (Spanien), 2000. In: <http://www.santiago-sierra.

com/2000 14_1024.php> (02.08.2016).

Sierra, Santiago: Mit einem Lastwagenanhänger versperrte Straße. Anillo Per-

iférico Sur, Mexico City, November 1998. In: <http://www.santiago-sierra.com/

987_1024.php> (03.02.2012).

Sontag, Susan (2006): Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen. Frankfurt am

Main.

Sophokles (1981): Antigone. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von

Norbert Zink. Stuttgart.

Spector, Nancy (2010): Seven Easy Pieces. In: Biesenbach, Klaus/Christian, Mary

(eds.): Marina Abramović. The Artist Is Present. Published on the occasion of

the exhibition Marina Abramović: The Artist Is Present. Museum of Modern Art,

New York, March 14-May 31 2010. New York, 37-43.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.pop-zeitschrift.de/2013/07/21/
http://www.pop-zeitschrift.de/2013/07/21/
http://www.santiago-sierra.com/200603_1024.php
http://www.santiago-sierra.com/2000
http://www.santiago-sierra.com/2000
http://www.santiago-sierra.com/987_1024.php
http://www.santiago-sierra.com/987_1024.php
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.pop-zeitschrift.de/2013/07/21/
http://www.pop-zeitschrift.de/2013/07/21/
http://www.santiago-sierra.com/200603_1024.php
http://www.santiago-sierra.com/2000
http://www.santiago-sierra.com/2000
http://www.santiago-sierra.com/987_1024.php
http://www.santiago-sierra.com/987_1024.php


348 Ästhetik der Autonomie

Spohn, Anne (2015): Handlung, Teilnahme und Beteiligung. Partizipation zwischen

Politik und Kunst. In: KUNSTFORUM International, Band 231: Verweigerung

als schöpferische Dimension. Kunstverweigerungskunst I, 74-89.

Stallabrass, Julian: ‚Performing Torture‘. Preface to Regina José Galindo Confesión

Palma de Mallorca. In: <http://www.courtauld.ac.uk/people/stallabrass_julian/

writings.shtml> (04.02.2012).

Stelzer, Tanja (2003): Die Zumutung des Fleisches. In: Der Tagesspiegel. 07.12.2003.

<https://www.tagesspiegel.de/zeitung/die-zumutung-des-fleisches/471728.

html> (30.07.2018).

Stern, Daniel (2010): Der Gegenwartsmoment. Veränderungsprozesse in Psycho-

analyse, Psychotherapie und Alltag. Frankfurt am Main.

Stiles, Kristine (2000): Afterword: Quicksilver and Revelations. Performance Art at

the End of the Twentieth Century. In: Montano, Linda M. (ed.): Performance

artists talking in the eighties. sex, food, money/fame, ritual/death/compiled.

London/Los Angeles, 473-493.

Stiles, Kristine (1996): Performance Art. In: Stiles, Kristine/Selz, Peter (eds.): The-

ories and Documents of Contemporary Art. A Sourcebook of Artists’ Writings.

Berkeley/Los Angeles/London, 679-694.

Stokić, Jovana (2010): The Art of Marina Abramović. Leaving the Balkans, En-

tering the Other Side. In: Biesenbach, Klaus/Christian, Mary (eds.): Marina

Abramović. The Artist Is Present. Published on the occasion of the exhibition

Marina Abramović:The Artist Is Present. Museum ofModern Art, New York,March

14-May 31, 2010. New York, 23-28.

Stooss, Toni (1998): Solo Performances 1969-1976. In: Stoos, Toni (Hrsg.): Marina

Abramovic. Artist Body. Performances 1969-1997. Anlässlich der AusstellungMa-

rina Abramović. Artist Body – Public Body. Kunstmuseum Bern, 1. April-1. Juni

1998. Mailand, 56-131.

Stüttgen, Johannes (2008): Der Ganze Riemen. Der Auftritt von Joseph Beuys als

Lehrer. Die Chronologie der Ereignisse an der Staatlichen Kunstakademie Düs-

seldorf 1966-1972. Köln.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.courtauld.ac.uk/people/stallabrass_julian/writings.shtml
http://www.courtauld.ac.uk/people/stallabrass_julian/writings.shtml
https://www.tagesspiegel.de/zeitung/die-zumutung-des-fleisches/471728.html
https://www.tagesspiegel.de/zeitung/die-zumutung-des-fleisches/471728.html
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.courtauld.ac.uk/people/stallabrass_julian/writings.shtml
http://www.courtauld.ac.uk/people/stallabrass_julian/writings.shtml
https://www.tagesspiegel.de/zeitung/die-zumutung-des-fleisches/471728.html
https://www.tagesspiegel.de/zeitung/die-zumutung-des-fleisches/471728.html


Literaturverzeichnis 349

Szczepanski, Jens (2007): Subjektivität und Ästhetik. Gegendiskurse zur Metaphy-

sik des Subjekts im ästhetischen Denken bei Schlegel, Nietzsche und de Man.

Bielefeld.

Tholl, Max (2014): Wir verdienen es, gut zu sterben. Gespräch mit Marina Abra-

mović am 19.05.2014. In: The European 2/2014. <http://www.theeuropean.de/

marina-abramovic/8181-gesellschaftsgespraech#> (20.12.2016).

Thorgeisdottir, Sigridur (1996): Vis creativa. Kunst undWahrheit in der Philosophie

Nietzsches. Würzburg.

Timm, Tobias (2010): 600 Stunden auf dem Holzstuhl. Schmerz, Tod und die Lust

der langen Dauer. Ein Gespräch mit der Performance-Künstlerin Marina Abra-

mović, der das New Yorker Museum of Modern Art eine Retrospektive wid-

met. In: DIE ZEIT 11/2010. <http://pdf.zeit.de/2010/11/Interview-Abramovic.

pdf> (28.11.2011).

Traeger, Jörg (2004): Kopfüber. Kunst am Ende des 20. Jahrhunderts. München.

Traub, Ulrike (2010): Theater der Nacktheit. Zum Bedeutungswandel entblößter

Körper auf der Bühne seit 1900. Bielefeld.

Tronche, Anne (1997): Gina Pane. Actions. Paris.

Tuana, Nancy (1994/Hrsg.): Feminist Interpretations of Plato. Pennsylvania.

Turner, Victor (1992): From Ritual to Theatre. The Human Seriousness of Play. New

York.

Turner, Victor (1991): The Ritual Process: Structure and Antistructure. Ithaca/New

York.

Ursprung, Philip (2004): Stillgestanden! Vanessa Beecrofts Bilder der Arbeit. In:

Janecke, Christian (Hrsg.): Performance und Bild. Performance als Bild. Berlin,

304-335.

VALIE EXPORT (1998): Woman’s Art. In: Harrison, Charles/Wood, Paul (Hrsg.):

Kunsttheorie im 20. Jahrhundert. Künstlerschriften, Kunstkritik, Kunstphilo-

sophie, Manifeste, Statements, Interviews. Band II 1940-1991. Ostfildern-Ruit,

1114-1116.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.theeuropean.de/marina-abramovic
http://www.theeuropean.de/marina-abramovic
http://www.theeuropean.de/marina-abramovic/8181-gesellschaftsgespraech
http://www.theeuropean.de/marina-abramovic/8181-gesellschaftsgespraech
http://pdf.zeit.de/2010/11/Interview-Abramovic.pdf
http://pdf.zeit.de/2010/11/Interview-Abramovic.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.theeuropean.de/marina-abramovic
http://www.theeuropean.de/marina-abramovic
http://www.theeuropean.de/marina-abramovic/8181-gesellschaftsgespraech
http://www.theeuropean.de/marina-abramovic/8181-gesellschaftsgespraech
http://pdf.zeit.de/2010/11/Interview-Abramovic.pdf
http://pdf.zeit.de/2010/11/Interview-Abramovic.pdf


350 Ästhetik der Autonomie

VALIE EXPORT (1977): ex tempore. In: Arbeitsgruppe Frauen in der Kunst (Hrsg.):

Künstlerinnen international 1877-1977. Katalog zur Ausstellung. Schloss Char-

lottenburg, Berlin 1977. Berlin, 320-321.

Van den Berg, Hubert (1999): Avantgarde und Anarchismus. Dada in Zürich und

Berlin. Heidelberg.

van Gennep, Arnold (2005): Übergangsriten (Les rites des passage). Frankfurt am

Main/New York.

Velminski, Wladimir (2016): Auf der Schwelle des Unrechts. Zur Wirkungskraft der

politischen Kunst. In: Pawlenski, Pjotr: Aktionen. Berlin, 142-151.

Velminski, Wladimir (2016a): Zum Sprechen bringen. Der Fall »Freiheit« und die

Medien der Wahrheitsfindung. In: Velminski, Wladimir (Hrsg.): Pjotr Pawlen-

ski. Der bürokratische Kampf um die neue Ökonomie politischer Kunst. Berlin,

105-127.

Virilio, Paul (2011): Die Verwaltung der Angst. Ein Gespräch mit Bertrand Richard.

Wien.

Virilio, Paul (1994): Die Eroberung des Körpers. Vom Übermenschen zum überreiz-

ten Menschen. München/Wien.

Voigts, Hanning (2010): Entkorkte Flaschenpost. Herbert Marcuse, Theodor W.

Adorno und der Streit um die Neue Linke. Berlin.

Vostell, Wolf/Bergmann, Rudij (1993): Interview 27.11.1988. In: Rüdiger, Ulrike

(Hrsg.): Vostell. Leben = Kunst = Leben. Anlässlich der Ausstellung Vostell. Leben

= Kunst = Leben. Kunstgalerie Gera, 07. November 1993-30. Januar 1994. Leipzig,

131-198.

Wagener, Silke (2005): Zwischen Übernahme und Neukonstruktion. Die Haus-

sprüche Hannah Höchs. In: Erstić, Marijana/Schuhen, Gregor/Schwan, Tanja

(Hrsg.): Avantgarde –Medien –Performativität. Inszenierungs- undWahrneh-

mungsmuster zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Bielefeld, 187-202.

Wall, Tobias (2006): Das unmögliche Museum. Zum Verhältnis von Kunst und

Kunstmuseen der Gegenwart. Bielefeld.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literaturverzeichnis 351

Wallenstein, Sven-Olov (2012): Ereignis-Denken. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer,

Georg/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance in 10

Akten. Katalog zur AusstellungMoments. Eine Geschichte der Performance in 10 Ak-

ten. ZKM, Museum für Neue Kunst, Karlsruhe, 8. März-29. April 2012. Köln,

23-32.

Wansing, Rudolf (2004): Im Denken erfahren. Ereignis und Geschichte bei Heideg-

ger. In: Rölli, Marc (Hrsg.): Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis Deleuze.

München, 81-102.

Ward, Frazer (2012): No Innocent Bystanders. Performance Art and the Audience.

Hannover/New Hampshire.

Wark, Jayne (2006): Radical Gestures. Feminism and Performance Art in North

America. Montreal/Kingston/London.

Warr, Tracey/Jones, Amelia (2000): The Artist’s Body. London.

Warstat, Matthias (2013): Rausch und Rahmen. Liminale Erfahrungen im Theater.

In: Liebau, Eckart/Zirfas, Jörg (Hrsg.): Lust, Rausch und Ekstase. Grenzgänge

der Ästhetischen Bildung. Bielefeld, 107-126.

Weibel, Peter (2008): Neo-Avantgarde und Politik. Re-Präsentation des Verdräng-

ten. In: Held, Jutta/Frohne, Ursula (Hrsg.): Kunst und Politik. Jahrbuch der

Guernica-Gesellschaft, Band 9/2007. Schwerpunkt: Politische Kunst heute.

Göttingen, 61-72.

Weibel, Peter/VALIE EXPORT (1970): Wien. BildkompendiumWiener Aktionismus

und Film. Frankfurt.

Weil, Simone (2012): Über die Ursachen von Freiheit und gesellschaftlicher Unter-

drückung. Zürich.

Weingart, Brigitte (2002): AnsteckendeWörter. Repräsentationen von AIDS. Frank-

furt am Main.

Welsch, Wolfgang (1997): Unsere postmoderne Moderne. Berlin.

Werkner, Patrick (2007): Kunst seit 1940. Von Jackson Pollock bis Joseph Beuys.

Wien/Köln/Weimar.

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


352 Ästhetik der Autonomie

Wittstock, Herma Auguste: Sweet for my Sweet. HAU 1, Berlin, 6 hours live perfor-

mance, 2005. In: <http://www.hermaauguste.de/catalogue/art/sweet-for-my-

sweet> (04.02. 2012).

Wolin, Richard (2015): Heideggers „Schwarze Hefte“. Nationalsozialismus, Welt-

judentum und Seinsgeschichte. In: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 63(3),

379-410.

Wulffen, Thomas (1994): Betriebssystem Kunst. Eine Retrospektive. In: KUNSTFO-

RUM International, Band 125: Betriebssystem Kunst, 49-58.

Wunderlich, Sonja (2018): Der Körper als Werkzeug der Selbstermächtigung. Der

Wiener Aktionismus als radikalste Form der Aktionskunst der 1960er-Jahre. In:

Beitin, Andreas/Gillen, Eckhart J. (Hrsg.): Flashes of the Future. Die Kunst der

68er oder die Macht der Ohnmächtigen. Bonn, 300-307.

Zimbardo, Tanya (2008): Dan Graham. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of

Participation. 1950 to Now. Katalog zur AusstellungThe Art of Participation. San

Francisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London,

122.

Zimbardo, Tanya (2008a): Adrian Piper. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of

Participation. 1950 to Now. Katalog zur AusstellungThe Art of Participation. San

Francisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London,

119.

Zimbardo, Tanya (2008b): Vito Acconci. In: Frieling, Rudolf u.a. (Hrsg.): The Art of

Participation. 1950 to Now. Katalog zur AusstellungThe Art of Participation. San

Francisco Museum of Modern Art, 08.11.2008-08.02.2009. New York/London,

116-119.

Zimmermann, Anja (2001): Skandalöse Bilder – Skandalöse Körper. Abject Art vom

Surrealismus bis zu den Culture Wars. Berlin.

Žižek, Slavoj (2014): Was ist ein Ereignis? Frankfurt am Main.

<http://marinaabramovicmademecry.tumblr.com/> (29.11.2011).

<http://www.flickr.com/photos/themuseumofmodernart/sets/72157623741486824>

(29.11.2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hermaauguste.de/catalogue/art/sweet-for-my-sweet
http://www.hermaauguste.de/catalogue/art/sweet-for-my-sweet
http://marinaabramovicmademecry.tumblr.com/
http://www.flickr.com/photos/themuseumofmodernart/sets/72157623741486824
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.hermaauguste.de/catalogue/art/sweet-for-my-sweet
http://www.hermaauguste.de/catalogue/art/sweet-for-my-sweet
http://marinaabramovicmademecry.tumblr.com/
http://www.flickr.com/photos/themuseumofmodernart/sets/72157623741486824


Literaturverzeichnis 353

<http://www.yingmei-art.com/de/works/cebit> (04.02.2012).

<http://www.livingstatues.com/TanjaOstojic.html> (14.01.2012).

<http://www.van.at/see/tanja/set01/text01.htm> (14.01.2012).

<http://www.medienkunstnetz.de/werke/perspace/> (14.01.2012).

<http://www.flagler.edu/crispellert/past-exhibitions/f_alys.html> (03.02.2012).

<http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/enc13-performances/item/2015-enc13-

rjgalindo-piedra/2015-enc13-rjgalindo-piedra> (19.09.2017).

<http://www.zeit.de/kultur/2017-01/aktionskuenstler-pjotr-pawlenski-russland-

frankreich-asyl?print> (08.10.2017).

<http://www.humanesociety.org/about/?credit=web_id93480558> (21.10.2017).

<https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic.html>

(13.05.2018).

<https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic/re-

performances.html> (13.05.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.yingmei-art.com/de/works/cebit
http://www.livingstatues.com/TanjaOstojic.html
http://www.van.at/see/tanja/set01/text01.htm
http://www.medienkunstnetz.de/werke/perspace/
http://www.flagler.edu/crispellert/past-exhibitions/f_alys.html
http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/enc13-performances/item/2015-enc13-rjgalindo-piedra/2015-enc13-rjgalindo-piedra
http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/enc13-performances/item/2015-enc13-rjgalindo-piedra/2015-enc13-rjgalindo-piedra
http://www.zeit.de/kultur/2017-01/aktionskuenstler-pjotr-pawlenski-russland-frankreich-asyl?print
http://www.zeit.de/kultur/2017-01/aktionskuenstler-pjotr-pawlenski-russland-frankreich-asyl?print
http://www.humanesociety.org/about/?credit=web_id93480558
https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic.html
https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic/re-performances.html
https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic/re-performances.html
https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.yingmei-art.com/de/works/cebit
http://www.livingstatues.com/TanjaOstojic.html
http://www.van.at/see/tanja/set01/text01.htm
http://www.medienkunstnetz.de/werke/perspace/
http://www.flagler.edu/crispellert/past-exhibitions/f_alys.html
http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/enc13-performances/item/2015-enc13-rjgalindo-piedra/2015-enc13-rjgalindo-piedra
http://hemisphericinstitute.org/hemi/en/enc13-performances/item/2015-enc13-rjgalindo-piedra/2015-enc13-rjgalindo-piedra
http://www.zeit.de/kultur/2017-01/aktionskuenstler-pjotr-pawlenski-russland-frankreich-asyl?print
http://www.zeit.de/kultur/2017-01/aktionskuenstler-pjotr-pawlenski-russland-frankreich-asyl?print
http://www.humanesociety.org/about/?credit=web_id93480558
https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic.html
https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic/re-performances.html
https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic/re-performances.html


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Andreas Weber

Sein und Teilen
Eine Praxis schöpferischer Existenz

2017, 140 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3527-0

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality  
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jürgen Manemann

Demokratie und Emotion
Was ein demokratisches Wir  
von einem identitären Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Harald Lemke

Szenarien der Ernährungswende
Gastrosophische Essays zur Transformation  
unserer Esskultur

2018, 396 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Jürgen Manemann, Eike Brock

Philosophie des HipHop
Performen, was an der Zeit ist

2018, 218 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4152-7

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Ästhetik

2019, 318 S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452141 - am 14.02.2026, 07:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	1 Rebellische Körper
	1.1 Kunst ist Politik: Avantgardistische Überschreitung ästhetischer und gesellschaftlicher Konventionen
	1.2 Kunst ist Provokation: Performance-Kunst als Sprengung bürgerlicher Normen
	1.3 Kunst ist Kritik: Performance-Kunst als Antwort auf globale Krisen
	1.4 Kunst ist Emanzipation: Feministische Kritik als Spezifikum der Performance-Kunst

	2 Ästhetische Positionen
	2.1 Heros und Polis: Kunst und Sittlichkeit bei Hegel
	2.1.1 Die Tragödie als politisches Kunstwerk
	2.1.2 Antigone als Prototyp heroischen Handelns
	2.1.3 Performing Hegel

	2.2 Kunst und Rausch: Das zerrissene Subjekt bei Nietzsche
	2.2.1 Dionysos als Archetyp der Tragödie
	2.2.2 Vom tragischen Griechen zum „Moral-Zärtling“
	2.2.3 Performing Nietzsche

	2.3 Kunst als Gestalterin der Existenz: Das „Ereignis“ bei Heidegger und Badiou
	2.3.1 Der zu überwindende Status quo
	2.3.2 Der „Stoß“ in die „Wahrheit“
	2.3.3 Die Treue zur Entscheidung
	2.3.4 Performing Heidegger und Badiou

	2.4 Die „Sorge um die Freiheit“: Die Kunst der Selbstermächtigung bei Foucault
	2.4.1 Antike Lebenskunst als Ethos der Selbstsorge
	2.4.2 Macht, Herrschaft und Räume des Widerstands
	2.4.3 Performing Foucault


	3 Grenzen – Schwellen – Neuland
	3.1 Kunst und Leben: Die Aufgabe des theatralen Als‐ob
	3.2 Körper und Geist: Die Emanzipation realer Leiblichkeit
	3.3 Leben und Tod: Die Provokation als Stoß ins Selbst
	3.4 Gefühl und Vernunft: Das Mit-Leiden als Dimension des Menschseins
	3.5 „Ich“ und „Du“: Die Verschmelzung von KünstlerIn und BetrachterIn
	3.6 Chronos und Kairos: Die Einmaligkeit als Chance
	3.7 Realität und Utopie: Gesellschaftskritik als Transformationsappell

	Schluss
	Literaturverzeichnis

