Inhalt

Vorwort |7
Einleitung | 9

1. Das analytische Potential der Postcolonial Studies | 19

1.1 Theoretische Ankniipfungspunkte | 21
1.1.1 Jacques Derrida — Dekonstruktion | 21
1.1.2 Michel Foucault — Diskurstheorie und Diskursanalyse | 24
1.1.3 Antonio Gramsci — Hegemonie und Subalternitét | 28
1.1.4 Chantal Mouffe und Ernesto Laclau — Praxis der Artikulation |29
1.1.5 Jacques Lacan — Subjekt und Zeitlichkeit | 32
1.1.6 Frantz Fanon — verkorperlichtes Wissen | 34

1.2 Das Potential der Dekonstruktion | 36

1.3 Die Frage der Représentation — wer spricht fiir wen? | 37

1.4 Europa provinzialisieren — Dekonstruktion
hegemonialer Erzihlstrategien | 44

1.5 Kultur, kulturelle Differenz und kulturelle Hybriditét |47

1.6 Postkoloniale Konfrontation des religionssoziologischen Diskurses | 55

2. Der religionssoziologische Diskurs | 61
2.1 Friihe Religionssoziologie — Religion als sozialer Tatbestand,
als Vergemeinschaftungsform und die Protestantismus-These | 64
2.2 Die Nachkriegsjahre — Strukturfunktionalismus und Kirchensoziologie | 75
2.3 Der Wandel der Religionssoziologie Ende der 1960er Jahre hin
zu einer Religion des Individuums | 80
2.4 Die kommunikationstheoretische Wende
des religionssoziologischen Diskurses | 87
2.5 Die kritisch-reflexiven Stimmen des religionssoziologischen Diskurses | 94
2.6 Globalisierung und der neue Hype um Religion | 101

14.02.2026, 19:07:47. © Urhebemrechtiich geschlitzter Inhalt.
s it far oder in



https://doi.org/10.14361/9783839435816-toc

3. Hegemoniale Definitionen des religionssoziologischen
Diskurses | 113
3.1 Die Universalie Religion | 114
3.2 Religion als Wertsphire, funktionales Teilsystem oder
besondere Erfahrung | 117
3.2.1 Substanzieller Religionsbegriff | 118
3.2.2 Funktionaler bzw. funktional-substanzieller Religionsbegriff | 121
3.3 Institutionelle Religion | 127
3.4 Individuelle Religion | 131
3.5 Fluide Religion und Neue Religiose Bewegungen | 133

4. Postkoloniale Entgegnungen — die Problematik
universeller Definitionsversuche | 137
4.1 Das Aufkommen eines universellen Religionsbegriffs | 140
4.1.1 Die christlich-eurozentrische Dimension der Religionsbegriffe | 152
4.2 Das Konzept der Weltreligionen als Konzept kultureller Andersheit | 167

5. Hegemoniale Narrative des religionssoziologischen Diskurses | 179
5.1 Die diskursive Verkniipfung der Begriffe Moderne und Religion | 180
5.1.1 Gesellschaftliche Differenzierung | 196
5.1.2 Sékularisierung | 207
5.1.3 Individualisierung und Pluralisierung von Religion | 222

6. Postkoloniale Entgegnungen — die folgenreiche Verkniipfung
der Begriffe Moderne und Religion | 231
6.1 Die Hybriditit der Praxis | 245
6.2 Welche Religion gilt als modern? | 257

7. Erkenntnisgewinn fiir eine neue Soziologie der Religion | 271
7.1 Grenzen destabilisieren | 272
7.1.1 Sachliche, soziale und theoretische Grenzzichungen | 273
7.1.2 Disziplinire, methodologische und narrative Grenzziehungen | 279
7.1.3 Zeitliche und riumliche Grenzzichungen | 283
7.1.4 Kulturelle und normative Grenzziechungen | 288
7.2 Entwurf einer neuen Soziologie der Religion | 294

Literatur | 305

14.02.2026, 19:07:47. © Urhebemrechtiich geschlitzter Inhalt.
s it far oder in



https://doi.org/10.14361/9783839435816-toc

