Buchbesprechung

Ludger Kiibnbardt, Die Unwersalitit der
Menschenrechte. Studie zur Ideengeschichtli-
chen Bestimmung emnes politischen Schliissel-
begriffs, G. Olzog Verlag, 1987, 408 Seiten,
DM 68,~.

I. Wer eine dem Anspruch nach umfassende
Begriindung fiir eine »aktive Menschen-
rechtspolitik« vorlegt, darf besonderer Auf-
merksamkeit sicher sein. Denn theoretisch
offnet sich hier ein weites Feld mit tiicki-
schen Stolpersteinen, die auch eine uniiber-
sehbare Menschenrechtsliteratur nicht aus
dem Wege zu riumen vermochte. Und prak-
tisch haben die Menschenrechte als norma-
tive Glanzlichter und politische Kampfbe-
griffe der aufgeklirten Moderne nichts von
threr Brisanz und Aktualitit verloren. Spite-
stens seit Jimmy Carters Kreuzzug fiir die
Menschenrechte gehéren sie zur Grundaus-
stattung der ideologischen Konkurrenz auf
internationaler Ebene. Seit Norbert Bliims
Chile-Reise diirfte klar sein, daf mit Men-
schenrechten argumentieren mufl, wer im
Parteienstaat wettbewerbsfihig bleiben will.
Weniger spektakulir, aber durch zihe Arbeit
hat amnesty international seit Jahren unter
Beweis gestellt, was »aktive Menschenrechts-
politik« zu leisten vermag. Gleichwohl gelten
nach den Berichten der zustindigen UN-
Kommissare nicht Menschenrechte, sondern
ihre Verletzungen — voran die Folter — als
Prigestempel dieses Jahrhunderts.' Eine Stu-
die zur Universalitit der Menschenrechte
konnte dieses diistere Bild mit theoretischen
Glanzlichtern aufhellen oder jedenfalls prak-
tische Wege aus der Inhumanitit weisen. Zu-
mal sie ihrem Autor mit der Habilitation die
hochste akademische Ehre und wohl nicht

1 Vgl. P. Kooijmans, Torture and Other Cruel, Inhuman or
Degrading Treatment or Punishment, vom 19. 2. 1986 (E/
CN. 4/1986).

zufillig einen Platz als Redenschreiber des
Bundesprisidenten eintrug.

II. »Der Gegenstand dieser Untersuchungs,
erdffnet uns der Autor im ersten Satz, »ist
herausragender Bestandteil des geistig-politi-
schen Ringens am Ende des 20. Jahrhunderts.
Das Menschenrechtsthema bewegt das mora-
lische Gewissen wie nur wenige Aspekte des
politischen Lebens.« Nach 384 Seiten
schliefft er triumphierend: »Die Menschen-
rechte sind zu einer politischen Denkfigur
von weitreichender Tragweite geworden. Sie
sind Movens der Bestimmung des Verhiltnis-
ses von Staat und Individuum in globaler
Hinsicht, Herausforderung an jede politische
Ordnung, die Legitimitit und Glaubwiirdig-
keit zu beanspruchen sucht. Sie sind zu ei-
nem unverzichtbaren Schliisselbegriff der po-
litischen Ethik aufgestiegen.« Zwischen An-
fang und Ende rikelt sich im Bade solch
seifig-pompdser und nichtssagender Rheto-
rik ein langes Traktat iiber eines der »grofien
Themen unserer Zeit« und wihnt sich der
Autor in einer »geistig-moralischen Ausein-
andersetzung«.

Was passiert? Zunichst skizziert der Autor
die Entfaltung und Durchsetzung der Men-
schenrechtsidee in Westeuropa und Nord-
amerika und legt dabei zwei Kerne frei: Prin-
zipien der Begrenzung staatlicher Herrschaft
einerseits und die Idee angeborener, also vor-
staatlicher und unveriuferlicher Rechte an-
dererseits. Dagegen ist nichts zu sagen. Au-
Ber vielleicht, dafl diese Skizze weder origi-
nell noch sonderlich prizise ausfillt, wenn im
ideengeschichtlichen Lichterglanz verborgen
bleibt, daf} es sich beim sittlich autonomen
Individuum, dem Triger von Menschenrech-
ten, und der Staatsgewalt, vor der diese
Rechte schiitzen sollen und die sie ihrerseits
wahren muff, um siamesische Zwillinge han-
delt. Die Kunst wire gerade, sie zu trennen —
etwa durch eine cwil socety, die Kiihnhardts

hitps://dol.

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:54:55. @ Urhebemechtlich geschltzter Inhalt. Ohne gesonderte

Ir oder Y


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1988-1-115

116

reichlich metaphysisch gefafites »personales
Individuum, welches nach konkretem sozia-
len Handeln verlangt«, aus der nackten und
isolierten Konfrontation mit »dem Staat« be-
freite.

Mit solchen Petitessen hilt sich der Autor
nicht auf. Seine abendlindische Menschen-
rechtstradition im Rucksack, eilt er mit Sie-
benhundertmeilenstiefeln durch »nichtperso-
nale und auflerwestliche« Kulturen. Ob Mar-
xismus oder islamische Rechtsauffassung,
kosmisches Denken in Indien oder japani-
sches Oszillieren zwischen Identititswah-
rung und westlicher Orientierung, konfuzia-
nische Pflichtenethik in China oder Dekolo-
nialisierung  und  Verfassungsgebung in
Afrika — nirgendwo trifft er an, was er im
Rucksack hat: »In keinem der untersuchten
Fille (!) konnte die Anwesenheit einer eigen-
stindigen Menschenrechtsidee nachgewiesen
werden, die in ihren Primissen und in ihren
Zielen mit der Vorstellung unveriuflerlicher
und vorstaatlicher Menschenrechte korre-
spondiert hitte«. Mal steht die Religion einer
universellen Menschenrechtsidee im Wege;
mal ist’s die soziale Hierarchisierung oder die
Staatslehre oder die Stammesordnung. Kiihn-
hardts Defizitanalyse kennt keine Gnade.
Kapitel um Kapitel seiner kulturvergleichen-
den »Betrachtungsrunden« kommt gebets-
miihlenhaft zu dem immer gleichen Ergeb-
nis: Dem politischen Denken Japans/ diesem
alten China/ den afrikanischen Verfassungen
etc. waren oder sind die Menschenrechtsidee/
ein ihr adiquater Begriff/ eine autochthone
Menschenrechtstradition  oder  dhnliches
fremd.” Selbst die von jenen fremden Juristen
oder Philosophen unternommenen Versuche
neueren Datums, chinesische oder indische
oder islamische Rechtsauffassungen an die
westlichen Menschenrechtstraditionen anzu-
schlieflen, verurteilt der Autor als »apologe-
tisch«, um aber behende zu versichern, daf§
der politische Schliisselbegriff »Menschen-
rechte« auch dort auf Annahme dringte, wo
nachweislich andere Denkkonzepte das Ver-
hiltnis von Individuum und Staat bestimm-
ten.}

Ratlos, wie denn die Universalitit der Men-
schenrechte in einer nichtwestlichen Welt
zum Tragen kommen kann, in der sich »das
Gefiihl fiir die menschliche Einheit aller Er-
denbewohner nur schwach ausbilden«

2 Siehe Kiihnhardt, S. 203, 230ff, 237, 263, 268 und passim.
3 Siehe a.a. 0., etwa S. 241, 264, 295.

konnte*, nihern wir uns sodann dem »reflek-
tierenden, aber leider nicht sehr reflektier-
ten Teil. Auf den Triimmern alles Aufler-
westlichen wird hier das unstreitig noble Ziel
angesteuert, »moglichst vielen Menschen ei-
nen moglichst umfassenden Gebrauch ihrer
elementaren Menschen- und Grundrechte«
zu verschaffen. Kiihnhardt befindet sich da-
bei in prominenter Gesellschaft mit jenen
Menschenrechtspolitikern, die wie er vor-
zugsweise Ostliche und siidliche Gesellschaf-
ten ins menschenrechtliche Auge fassen. Fai-
rerweise sei gesagt, daf} seine Standards héher
sind: Menschenrechtspolitik muf§ universelle
Giiltigkeit und universelle Anwendbarkeit
beanspruchen kénnen. Also kein normativer
Relativismus, der es jeder Kultur gestatten
wiirde, das Leben in Gesellschaft nach ihrer
Fagon freiheitlich und gerecht zu gestalten.
Was aber ist schon universell giiltig und an-
wendbar? Auf die internationalen Erklirun-
gen und Pakte der Menschenrechte, also auf
deren de iure und de facto universelle Aner-
kennung im Vélkerrecht darf der Autor nicht
bauen. Zu offensichtlich kommt in diesen
Dokumenten eine menschenrechtliche Ge-
sinnung zwar zur Sprache, aber nicht zur
Sache; zu krafl ist die Diskrepanz zwischen
Rhetorik und Praxis, Programmatik und
Schutz der Menschenrechte in der Staatenge-
meinschaft. Auf einen Universalismus, der
einer Pluralitit von Menschenrechtsverstind-
nissen aufruht, mag der Autor nicht setzen.
Das erscheint ihm denn doch zu »unbefan-
gen« und »historisch leichtfertig« — und
mifite zwangsliufig seine abendlindische
SelbstgewifSheit erschiittern. Die Chance —
und gewif} auch die Risiken — eines offenen,
nicht eurozentrischen Menschenrechtskon-
zepts werden damit in den Westwind ge-
schlagen. Ebensowenig will sich der Autor
auf eine anspruchsvolle Theorie einlassen, die
geeignet wire, allgemein zustimmungsfihige
Verfahren und Prinzipien auszuzeichnen.
Vorsorglich nimmt er diskurs- und gerech-
tigkeitstheoretische Modelle der Universali-
sierung von Normen nicht erst zur Kennt-
nis.’

4 Vgl. a.a. 0. S. 236 beziiglich Japan.

s Daber 1st das Theorieangebot hier ganz beachtlich. Vgl.
nur J.Rawls, Eine Theorie der Gerechugket, Frankfurt
1984 (onig.. A Theory of Justice 1971); R.Dworkin,
Biirgerrechte ernstgenommen, Frankfurt 1984 (ong.:
Taking Rights Seriously 1977); ].Habermas, Theorie
des kommunikauven Handelns, Frankfurt 1981 und
R. Alexy, Theone juristischer Argumentation, Frankfurt

1978.

hetps://dol. IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:54:55. @ Urhebemechtlich geschltzter Inhalt. Ohne gesonderte

Ir oder Y


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1988-1-115

Wie lassen sich dann aber eine Briicke tiber
den tiefen normativen Graben zwischen dem
Westen und dem Nichtwesten schlagen und
die Menschenrechte auf ihren universellen
Weg bringen? Kithnhardt hilt sich konserva-
tiv an das, was er bei uns allen — beim »unter-
beschiftigten TagelShner in Bangladesh«, bei
der »afrikanischen Biuerin«, beim »latein-
amerikanischen Indio« und osteuropiischen
Dissidenten — angeboren weifl und in allen
Kulturen irgendwie vorgefunden hat: Men-
schenwiirde und die Idee der Begrenzung
staatlicher Herrschaft. Das wire ein gar nicht
mal unplausibles Ergebnis, hitte sich der Au-
tor seine eindugige ostlich-siidliche Defizit-
analyse versagt und sich weniger voreinge-
nommen und arrogant, stattdessen mit her-
meneutischen Einsichten und Neugier den
fremden Gesellschaften und Kulturen geni-
hert und den Differenzen etwas mehr abge-
wonnen — zum Beispiel den Universalismus
partikularistischer ~ Menschrechtsverstind-
nisse. So aber bleibt nur der Nachgeschmack
eines bestenfalls gut gemeinten, aber vom
klassisch-liberalistischen Rechtsdenken in-
formierten und allemal prowestlichen Dezi-
sionismus.

III. Am Ende stellt sich die Frage, was mit
einer solchen Studie gewonnen ist. Gewif§
keine Perspektive, die geeignet wire, die »un-
terschiedlichen  Auffassungen politischer
Kulturen oder Theorien einer einheitlichen
Menschenrechtsinterpretation zuzufithren.
Der kaum verbrimte Ethnozentrismus diirfte
die beste Gewihr fiir die Widerstindigkeit
jener auflerwestlichen Kulturen bieten. Hier-
zulande darf der Autor freilich mit dem Bei-

fall von Menschenrechtspolitikern rechnen,
die seine interessierte Verzeichnung der Ge-
schichte der Menschenrechte in Westeuropa
und in den Vereinigten Staaten als ohnehin
gewuflte Wahrheit — genauer: als Autoritit —
abnehmen. Es lebt und politisiert sich einfach
leichter 1n einer »Ersten Welt«, wenn ein
Menschenrechtsforscher versichert, dafl Ari-
stoteles und John Locke an der »Wiege des
amerikanischen Regierungssystems« standen
— und nicht auch die Anwilte des Eigentums.
Daf es »moralische Entriistung iiber den
Sklavenhandel« war, die Europier in Afrika
zu kolonialer Besitzergreifung bewegte. Daf§
»Sklaven, Frauen und Fremde weniger
Rechte genossen als andere« — und zwar in
Afrika. Daf} es — Vietnam hin, Vietnam her —
in Ordnung ist »to make the world safe for
democracy«.
Welch einen Birendienst Kithnhardt der Idee
der Menschenrechte leistet, wird nirgends
deutlicher als bei seinen zaghaften Versu-
chen, der abendlindischen Menschenrechts-
tradition etwas Kritisierbares abzuringen.
Peinlich verschwommen spricht er von der
»Diktaturwelle der dreifliger Jahre«; fliichtig
gerit der Hinweis auf die besitzindividuali-
stische Programmierung des sittlich autono-
men Individuums. Und ganz im Ernst versi-
chert uns das Kind des geistig-moralischen
Wendezeitalters, die Atombombenabwiirfe
auf Hiroshima und Nagasaki, nach denen
»die pazifische Kampfzone rasch befriedet
werden konnte«, seien »moralisch und poli-
tisch stets umstritten geblieben«. Leider —
oder zum Glick?

Giinter Frankenberg

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:55. @ Urhebarrachtiich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis Ist

Ir oder Sy

117


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1988-1-115

