
4.3. Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins:
Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und
Bildsemiotik

Derrida wurde als Sohn einer jüdischen Familie im damals französi-
schen Maghreb geboren und machte von klein auf Differenzerfah-
rungen: »Der kleine französische Jude aus Algerien« wuchs am Rande
eines arabischen Viertels auf und verstand die Sprache, die aber an der
(französischen) Schule verboten war.112 Er konnte kein Hebräisch und
besuchte nie eine Talmudschule, wurde aber während der Zeit des
Vichy-Regimes in Frankreich als Jude der Schule verwiesen113. Später
absolvierte er die Ecole Normale Supérieure in Paris, studierte bei
Foucault – mit dem er sich auch anfreundete – und war danach As-
sistent bei Ricoeur. Er steht also anders als Heidegger und Foucault
zwischen den Kulturen. Das lässt ihn das Heideggersche Anliegen der
Dekonstruktion und seine ontisch-ontologische Differenz aufneh-
men und weiterführen.

4.3.1 Dekonstruktion als Metaphysikkritik

Mit der Kritik des identifizierenden Denkens, wie sie von Adorno
entwickelt worden ist114 heißt differenzieren »nicht identifizieren,
das andere und das Verschiedene eben nicht zurückführen auf dassel-
be und das Gleichartige. […] Das Denken der Differenz kann nur
selbst different, differenzierend sein und nicht stets wieder dasselbe«.
Dabei glaubt Derrida mit Adorno und Heidegger, dass »die Tradition
der europäischen Philosophie, die vom Identitätsdenken letztlich be-
stimmt wird, nicht so ohne weiteres verlassen, negiert oder auch nur
transformiert werden kann. Er arbeitet mit dieser Tradition, vertieft
sich in sie und sucht sie von innen her aufzusprengen.«115

Anders als Foucault wählt Derrida in seiner Absicht der Rationa-
lismuskritik an Gedankengebäuden mit apodiktischem Anspruch auf
Allgemeingültigkeit keinen historisierend relativierenden Ansatz,

583

Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins

112 Derrida, Einsprachigkeit, S. 84.
113 »Die französische Kultur ist nicht für Juden gemacht«, so der Schulleiter coram
publico, wie Bennington berichtet, der in Zusammenarbeit mit Derrida ein biographi-
sches Porträt geschrieben hat (S. 332).
114 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, u. a. S. 16–18 und 34f.
115 Heinz Kimmerle, Jacques Derrida, S. 17 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern einen systematischen. Er geht auf Heideggers Kritik an den
künstlichen Dichotomien unseres Denkens zurück und entwickelt
seine Methode der Dekonstruktion durch Textanalyse, die keines-
wegs Destruktion bedeutet. Das kann bedeuten, dass er verschiedene
Texte ähnlicher Thematik gegeneinander stellt, die sich so gegenseitig
erhellen und gelegentlich auch entlarven116. Aber auch Begriffspaare
innerhalb eines Textes werden untersucht. Die Dekonstruktion ist
dann eine die verborgenen Bedeutungen und Prämissen zutage för-
dernde analysierend-synthetisierende Untersuchung, in der still mit-
schwingende Konnotationen ebenso interessant sind wie das Auf-
decken von Inkohärenzen. (In der Tat erinnert seine Methode der
Textdekonstruktion stark an Al-Ghazalis »Inkohärenz der Philoso-
phen.«) Denn Derrida arbeitet, wie übrigens auch Philon, mit einem
zweischichtigen Textmodell: das »Selbstbewusstsein« des Textes, die
Textoberfläche, ist in der Regel semantisch unproblematisch und
kann sinnhaft verstanden werden, verbirgt aber interessante Tiefen-
intentionalitäten, verdeckt dabei also das strukturell Unbewusste, so
dass eine »Tiefenlektüre« nötig ist, um diese verborgenen Sinn-
schichten zu enthüllen. Deshalb hat der Praktiker der Dekonstruktion
von innen her zu operieren, er muss innerhalb eines Begriffssystems
arbeiten, in der Absicht, es aufzubrechen. (Lagemann redet von einer
Haltung der subversiven »Immanenz«117, um so »die Spalte ausfindig
zu machen, durch die, noch unnennbar, durchschimmert, was außer-
halb dieser Geschlossenheit liegt«.118) Dadurch erschließt sich ein
Text und lässt sich von innen her öffnen, wenn z.B. implizite nicht-
evidente Voraussetzungen gemacht werden. So kritisiert Derrida
etwa den binären Zeichenbegriff bei Husserl (Anzeichen/Ausdruck).
Für Derrida ist diese phänomenologische Reduktion des Zeichens auf
zwei Dimensionen eine »metaphysische Präsupposition«119, was auch

584

Differenzphilosophie als Vermittlung?

116 So in der Apokalypseschrift, in der Derrida zwei Texte über Mystik und Wahrheit
gegeneinander stellt, und in »Glas«, in dem die Ordnung der Vernunft bei Hegel
gegen die Unordnung des Begehrens bei Jean Genet gestellt wird. vgl. ausführlicher
Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 30.
117 Lagemann/Gloy, Dem Zeichen auf der Spur, S. 47.
118 a. a.O., S. 63.
119 Derrida, Die Stimme und Das Phänomen, S. 52, S. 71.
Derridas erste Veröffentlichung »Genesis und Struktur und die Phänomenologie«,
ein Vortrag von 1959, gedruckt 1964 in »Die Schrift und die Differenz«, wurde 1967
mit »Die Stimme und das Phänomen« auf breitere Füße gestellt, da sich D. nun nicht
mehr nur auf die ersten Kapitel der »Logischen Untersuchungen« bezieht.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die Unterscheidung von Signifikat und Signifikant bei De Saus-
sure gilt120.

Typisch für Derridas Textdekonstruktion ist dabei die Hierachie-
kritik, die auch manchmal mit Hierarchieumkehr verbunden ist121:
»Der klassische Zeichenbegriff gilt als Einheit eines transzendental
gedachten Signifikats als ideeller Entität und eines demgegenüber se-
kundären nur auf die Bedeutung verweisenden Signifikanten … Die-
ser ist bei de Saussure eine abhängige Größe und erhält erst durch
seinen Bezug auf ein sinnerfülltes Signifikat, das vom Ausdruck un-
abhängig ist, seinen Wert.«122 Am Beispiel der Kritik am Begriffspaar
Signifikat /Signifikand bedeutet das nicht länger eine Privilegierung
des transzendentalen Signifikats, das den Zeichen erst seine Bedeu-
tung gibt, sondern ein Denken vom Signifikanten aus, ja von einer
ganzen Kette von Signifikanten, die zunächst alle aufeinander und
dann erst zusammen auf das Gemeinte verweisen.

Schon bei Heidegger war Dekonstruktion eine Denkbewegung
der »Aneignung und Verwandlung des Überlieferten«, ein »Abbauen,
Abtragen und auf die Seite stellen. Dekonstruktion heißt: Unser Ohr
öffnen, frei machen für das, was sich uns in der Überlieferung als Sein
des Seienden zuspricht«.123

Mit dieser Heideggerschen Begrifflichkeit liest Derrida Kants
Kritik der Urteilskraft124 und stellt fest, dass seine Ästhetik ganz von
diesem Gegensatz Materie/Form beherrscht wird, der sich so im In-
neren einer wirkmächtigen Tradition abzeichnet. Im Sinne von Hei-
degger sei dies eine der drei Bestimmungen, die gewaltsam über das

585

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

Positiv vermerkt er, dass Husserl sich gegenüber der vorangegangenen Tradition
durch »nicht-dialektisches und nicht-dezisionistisches Vorgehen« auszeichne, »star-
res System und spekulativen Abschluss« meide (Die Schrift und die Differenz,
S. 236 ff). Weiteres zu Derridas Husserl-Kritik in der hervorragenden Analyse von
Dreisholtkamp, Jacques Derrida, S. 76. und Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 32.
120 Derrida, Grammatologie, S. 49–129.
121 Wenn nicht Hierachieumkehr, so will Derrida an Stelle des Vorrangs (z.B. auch bei
Kant: Vernunft/Gefühl – letzteres als »pathologisch affiziert«) ein Zugleich: auch das
gesprochene Wort darf nicht von der geschriebenen Spur dominiert werden.
122 Lagemann/Gloy, Dem Zeichen auf der Spur, S. 87.
123 Heidegger, Sein und Zeit §6, sowie Heidegger, Was ist das – die Philosophie,
S. 32 ff.
124 Der folgende Abschnitt findet sich auch in Münnix, Das Differente im Blick. Zur
Philosophie der Malerei bei Derrida und Foucault, in: Yousefi (Hg.), Von der Herme-
neutik zur interkulturellen Philosophie, S. 357 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ding herfallen, und damit setzt sich Derrida in seiner Philosophie der
Malerei auseinander:

»Aber welchem Bereich entstammt diese Bestimmung des Dings als ge-
formte Materie? … Auf jeden Fall hatte der christliche Schöpfungskult
einen besonderen Antrieb, eine supplementäre Motivation mit sich ge-
bracht, den Komplex Form / Materie als die Struktur des ganzen Seienden,
des ens creatum als Einheit von forma und materia zu betrachten. Auch
nachdem der Glauben geschwunden ist, bleiben die Schemata der christli-
chen Philosophie dennoch wirksam. So ist die Auslegung des Dinges nach
Stoff und Form, sie bleibe mittelalterlich oder sie werde kantisch transzen-
dental, geläufig und selbstverständlich geworden. Aber deshalb ist sie nicht
weniger … ein Überfall auf die Dingheit des Dinges«.125 (Foucault hätte
sicher beigesteuert, dass der Unterschied schon bei Aristoteles gemacht
wird.)

In seiner Lektüre der dritten Kritik Kants macht Derrida folglich eine
dekonstruktive Absicht deutlich: Hatte er zu Beginn seines Wahr-
heitsbuches, gleichsam als Vorspann, über Passe-partouts und Ein-
rahmungen philosophiert, so stellt er nun fest, dass Kants Begrifflich-
keit zum ästhetischen Urteil wie ein Rahmen wirkt, über den das
Denken nicht hinauswachsen kann. »Der Rahmen passt schlecht …
Die Gewalt der Einrahmung vervielfältigt sich: Sie schließt zunächst
eine Theorie der Ästhetik in eine Theorie des Schönen ein, diese in
eine Theorie des Geschmacks und die Theorie des Geschmacks in die
des Urteils«,126 damit die Urteilsarten aus der ersten Kritik übertra-
gen werden können. Damit ist klar, dass systemimmanente Zwänge
entscheiden, wenn eine innere Kohärenz gerettet werden soll, und
nicht die Angemessenheit an den zu untersuchenden Phänomen-
bereich. »Die Analytik des Urteils ist es, die in ihrem Rahmen erlaubt,
die Gegensätze des Formalen undMateriellen, des Reinen und Unrei-
nen, des Eigentlichen und des Uneigentlichen, des Innen und Außen
zu bestimmen. Sie ist es, die den Rahmen als Parergon bestimmt, die
ihn zugleich konstituiert und ramponiert … und zerbrechen lässt.«
Daher könne man nicht vonWahrheit sprechen, denn der Rahmen sei
nicht transzendental, sondern akzidentell.

»Die Dekonstruktion soll weder den Rahmen neu abstecken noch von der
reinen und einfachen Abwesenheit des Rahmens träumen. Diese beiden

586

Differenzphilosophie als Vermittlung?

125 Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, S. 88 f.
126 Derrida, a. a.O., S. 90 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offensichtlich widersprüchlichen Gesten gehören selbst – und in systemati-
scher Absicht unabtrennbar – zu dem, was hier dekonstruiert wird.«127

Derrida will nämlich die Gegenwärtigkeit der Wahrheit überhaupt in
Zweifel ziehen, so Kimmerle:

»In ihrer Anwesenheit ist sie abwesend und umgekehrt. Darin ist unschwer
Heideggers Deutung der aletheia als Unverborgenheit, die zugleich auch
immer verborgen bleibt, zu erkennen. Dieses Wahrheitsgeschehen, jeweils
anwesend abwesend zu sein, ist es, das in der Kunst zur Anschauung ge-
bracht wird. Es gibt keine eindeutige Deutung eines Kunstwerks, die seine
Wahrheit als voll vergegenwärtigt enthält. So ist auch der philosophische
Text als Text die Grundlage für immer neue Interpretationen, in denen
dasselbe Geschehen spielt. Das begründet die Nachbarschaft, die selbst wie-
der paradoxe Parallelität von philosophischem Denken und Kunst.«128

Der Rückgang in die Phänomenalität des Zuhandenen muss dann
auch bewirken, dass Mensch und Sein »jene Bestimmungen verlie-
ren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat.«129 Und damit soll dann
eine andere Art von Metaphysik möglich werden.

4.3.2 Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins:
die Ausweitung des Schriftbegriffs

Schrift und Stimme verweisen je anders auf das Gemeinte (»Die
Stimme ist das Nächste zum Denken«130 vor ihrer Sedimentierung
in Schriftsprache. Schon Platons 7. Brief hatte je bereits den Vorrang
des unmittelbaren Sprechens vor der jeder sprachschriftlichen Fixie-
rung gefordert.)

Die Schrift hält die vergängliche Gegenwart der Rede unendlich
fest, ohne den lebendigen Zusammenhang von Gestik und »face to
face« zu bewahren. Sie repräsentiert »noetische begründete Identität«
von universeller Geltung131. Für Walter Benjamin usurpieren Schrift
und Sprache das mimetische Vermögen vorbegrifflicher Welteinsicht

587

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

127 a. a.O., S. 94.
128 Kimmerle, a. a.O., S. 20.
129 Heidegger, Identität und Differenz, S. 30.
130 mit einer Nähe zu Rousseaus Abhandlung vom Ursprung der Sprache! Vgl. Der-
rida, Grammatologie, S. 283ff.
131 Jochen Hörisch, Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins. Marginalien zu Der-
ridas Ontosemiologie, S. 7 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(hier kann man an Cassirers Analyse von bildhaften Mythen den-
ken), um dessen »Magiemomente« zu liquidieren.132

Auch hier ist also – mit Heideggers »Schritt zurück« – eine Di-
mension des »Anderen der Vernunft«133 wieder einzuholen. Denn es
hat sich gerächt, das Nicht-Rationale als irrational abzuqualifizieren
und zu verdrängen (wobei die abendländische Rationalität sich selbst
als Maßstab nimmt und Andersartiges als nicht rational aus-
schließt134).

Rationalismuskritik muss also die im Zuge dieses Prozesses
durch verengte Rationalität abgewertete und aus der Philosophie aus-
gesonderte Gegenstandsbereiche neu entdecken (was ja bereits mit
der Philosophie von Leiblichkeit und Emotionalität geschehen ist).

Eine alphabetisierte phonetische Sprache, wie sie in entwickelten
Zivilisationen üblich ist, die den logos aufnehmen und prägen konnte,
steht aber unter metaphysischen Prämissen, z.B. dem Gebot der Li-
nearität135, die das mehrdimensionale symbolische Denken verdrängt
hat, und muss sich heute hinterfragen lassen.

Derrida verweist daher in seiner »Grammatologie«, einer Phi-
losophie der Schrift, auf frühe und heutige piktographische Formen
von Schriftzeichen, und will den engen Begriff einer linearisierten
Schrift so um das Bildhafte erweitern: Ikonographie, Kinematogra-
phie, Choreographie, eine Schrift der Skulptur sind als Zeichendi-
mensionen hinzuzunehmen, weshalb ihn nun auch Kombinationen
von Schrift und Bild interessieren; er vollzieht also einen Wechsel
von der reinen Buchstaben-Schrift zu einem Ensemble multimedialer
Signaturen, die sich alle »einschreiben«. Es geht somit um Entgren-
zung: Die »phonetische Schrift als Zentrum der großen metaphysi-
schen, wissenschaftlichen, technischen und ökonomischen Abenteuer
des Abendlandes ist also zeitlich und räumlich begrenzt, sie benennt,
während eine Bilderschrift – z.B. frühe mexikanische und ägyptische

588

Differenzphilosophie als Vermittlung?

132 Walter Benjamin, Über das mimetische Vermögen, in: WB, Ges Werke, II, S. 213.
133 Hartmut und Gernot Böhme verweisen in ihrem Buch u. a. auch auf Gefühle,
Leiblichkeit etc.
134 Vgl. Derridas Auseinandersetzung mit Foucaults »Cogito und die Geschichte des
Wahnsinns«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, S. 53–101.
135 Derrida, Grammatologie, S. 151 ff. Die metaphysische Prämisse linearer Zeitlich-
keit, die gar nicht in allen Kulturen zu Hause ist, und die die ganze Ontologie von
Aristoteles bis Heidegger determiniert, wirkt in der Schrift und beeinflusst unsere Art
zu schreiben und zu lesen.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Piktographie – Relationen verdeutlicht.«136 Daher denkt Derrida nun
über Bilderschrift und Schriftbilder nach. In einem Zeichenbegriff
und -gebrauch, der die Dimensionen des Bildhaften ausschließt und
nur noch lautliche Entsprechungen des Gesprochenen aufzeichnet,
werden also metaphysische Prämissen des Zugriffs auf die Wirklich-
keit deutlich.

Derrida fragt nach dem Ursprung der Herrschaft dieses »Logo-
Phonozentrismus«, doch diese Frage »läuft nicht auf die Hypostasie-
rung eines transzendentalen Signifikats hinaus, sondern auf die Hin-
terfragung dessen, was unsere Geschichte konstituiert und die Trans-
zendentalität selbst hervorgebracht hat«.137

Doch die Begriffe »Ursprung« und »Grund« gehören wesens-
mäßig in die Geschichte der von Heidegger so benannten Onto-Theo-
logie, d.h. in das System, das mit seiner Deduktionsmetaphysik als
Auslöschung der Differenz fungiert, was Derridas Blick auf Ethno-
zentrismen und regionale Ontologien lenkt.

In seiner Philosophie der Referentialität sind es neben Stimme
und Schrift also eine Menge von weiteren Signifikanten, die jeweils
aufeinander verweisen und sich gegenseitig vernetzen und stützen.
Dabei verschieben sich Begriffsbedeutungen, Bedeutung entsteht
zwischen den Zeichen, nicht durch Bezug auf ein wie auch immer
geartetes fixes Signifikat. Gleichzeitig müssen Zeichen, die wesenhaft
charakterisiert sind durch die Abwesenheit des Referenten138, für sich
aber wiederholbar sein, d.h. eine gewisse Identität besitzen und »los-
gelöst vom Zeichenverwender und seinen Intentionen fungieren, los-
gelöst vom ursprünglichen Kontext«.139 Doch in jeder Wiederholung
steckt auch ein Moment der Andersheit, weswegen ein paradoxales
Verhältnis von Identität und Alterität, von Iteration und Alteration
entsteht. Denn nötig ist neben der Iterierbarkeit des Zeichens auch
»ein Bruch mit seinem Kontext, das heißt mit der Gesamtheit von
Anwesenheiten, die das Moment seiner Einschreibung organisie-
ren.«140 Nötig wird also eine neue Zeichentheorie, die sowohl dem

589

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

136 ebd.
137 Derrida, Grammatologie, S. 43 ff.
138 Derrida, Signatur, Ereignis, Kontext, in: ders., Randgänge der Philosophie, S. 325–
351, hier S. 332.
139 Mahrenholz, Nelson Goodman und Jacques Derrida. Zum Verhältnis von (post-)
analytischer und (post)strukturalistischer Zeichentheorie, in: Nida-Rümelin (Hg.),
Rationalität, Realismus, Revision, S. 261.
140 Derrida, Signatur, Ereignis, Kontext, a. a.O., S. 335.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moment der Genesis als auch dem der sich verschiebenden Bedeu-
tungen entspricht.

4.3.3 Negative Theologie und ihre Funktion als Metapher

Das Signifikat nämlich, als das, was in Gedanken angezielt wird, ent-
zieht sich, und muss sich entziehen. Derrida nimmt Heideggers Kritik
der »Ontotheologie«, auf, als die eines Denkens, das in der Suche
nach ersten Gründen nach Art einer Deduktionsmetaphysik alles ra-
tional aus diesen abzuleiten und so mit Wahrheitsanspruch zu be-
legen sucht. Dagegen setzt er dieMetapher der »negativenTheologie«,
wie sie z.B. in der deutschen Philosophie der Mystik, aber auch im
Judentum und Islam gedacht ist. (Aber auch Cusanus wird diesem
Zusammenhang erwähnt.)141 Für Derrida kreuzen sich hier »christ-
liche und nicht-christliche, (jüdische, islamische, hinduistische,
buddhistische, und so weiter) philosophische und nicht-philosophi-
sche, europäische und nicht-europäische Thematiken.«142

Ein Sein, das alle begrifflichen Grenzen übersteigt, »nicht dieses,
noch jenes ›ist‹, nicht sinnlich, noch intelligibel, nicht positiv, noch
negativ, nicht drinnen, noch draußen, nicht übergeordnet, noch un-
tergeordnet, nicht aktiv noch passiv, nicht anwesend noch abwesend,
nicht einmal neutral, nicht einmal dialektisierbar in einem Dritten,
ohne mögliche Aufhebung, … nicht ein Begriff, noch gar ein
Name«143 ist unserem philosophiegeschichtlich geprägten Denk-
vermögen schlecht erreichbar und gemahnt an die »coincidentia op-
positorum« des Cusanus als Inbegriff des Göttlichen. Derridas Dis-
kurs hat, wie er betont, aber nur Ähnlichkeit mit dem Denken der
negativen Theologie (wobei er deutlich macht, dass die jüdische,
christliche und altiranische Mystik erstaunliche Ähnlichkeiten auf-
weisen.) Zwar zitiert Derrida Meister Eckhart: »Du sollst ihn lieben
wie er ist ein Nicht-Geist, Nicht-Person, Nicht-Bild, mehr noch wie
ein lauteres klares Eines, abgesondert von aller Zweiheit. Und in die-
sem Einen sollen wir ewig versinken vom Einen zumNichts.«144 Doch
kritisiert Derrida den bei christlichen Mystikern oftmals erfolgenden

590

Differenzphilosophie als Vermittlung?

141 Derrida, Wie nicht sprechen. Verneinungen. S. 57.
142 Derrida, Außer dem Namen, in: ders., Über den Namen, S. 94.
143 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 11.
144 a. a.O., S. 93.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letzten Umschlag in die »Superessentialität«145, was er für sich – da er
ja vom Ereignis her denkt – ablehnen muss.

Anders als Heidegger und Foucault steht aber Derrida in der
Tradition der jüdischen und islamischen negativen Theologie146 und
hat sich – nicht nur in »Wie nicht sprechen« oder seinem mit Gianni
Vattimo herausgebenem Buch über »Die Religion« intensiv mit
christlicher Mystik beschäftigt.

Exemplarisch soll daher noch einmal auf einen der mystischen
Autoren, die Derrida gern zitiert, Bezug genommen werden:

Angelus Silesius, eigentlich Johannes Scheffler, lebte von 1624–
1677 in Schlesien und soll hier exemplarisch für die – teilweise blu-
tige – Gegenreformation stehen und machte durch seine Konversion
von sich reden: Er sei vom Luthertum abgefallen, so schrieb er in
einer Verteidigungsschrift, weil er in ihm eine »freventliche Verwer-
fung der Mystik« sah und ihm eine »Abgötterei der Vernunft« vor-
warf. Folglich engagierte er sich in der Gegenreformation und ver-
fasste seine Schriften, wie z.B. den von Derrida gern gelesenen
Cherubinischen Wandersmann.147 Was ist an seinen Versen so anstö-
ßig? Hier einige Kostproben: »Nichts werden ist Gott werden. Nichts
wird, was zuvor ist, wirst Du nicht vor zu Nicht. So wirst Du nim-
mermehr geborn vom ewgen Licht.« (VI, 130) Derrida kommentiert:
»Dieser Gedanke scheint der Erfahrung dessen, was man Dekon-
struktion nennt, seltsam vertraut zu sein.«148 Und weiter:

»Geh hin, wo Du nicht kannst, sih/wo Du sihest nicht: Hör, wo nichts
schallt und klingt/ so bistu wo Gott spricht.« (I,99) »Der unerkannte Gott:
Was Gott ist, weiß man nicht: Er ist nicht Licht, nicht Geist, nicht Wonnig-
keit/ nicht Eins/ nicht was man Gottheit heist: Nicht Weisheit nicht Ver-

591

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

145 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 122 und S. 19.
146 Dieses Nichtsprechenkönnen bezieht er auch auf sich selber: »Ich habe nie ver-
mocht – mangels Befähigung, mangels Kompetenz, oder Selbst-Autorisierung –, von
dem zu sprechen, was mir, wie man zu sagen pflegt, von meiner Geburt her als das
Naheste hätte gegeben sein müssen: der Jude, der Araber …« (WNS, S, 122, FN 29).
Aber er legt mit dem Geschriebenen Spuren seines Denkens, die zu ihm selbst führen
können.
147 Brief von Leibniz an Pacius v. 28. 1.1695, zitiert in Martin Heidegger, Der Satz
vom Grund, S. 68: »Bei jenen Mystikern gibt es Stellen, die außerordentlich kühn
sind, voll von schwierigen Metaphern und beinahe zur Gottlosigkeit hinneigend, so
wie ich Gleiches zuweilen in den deutschen – im übrigen schönen – Gedichten eines
gewissen Mannes bemerkt habe, der sich Johannes Angelus Silesius nennt …«
148 Derrida, Außer dem Namen, in: ders., Über den Namen, S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stand/ Nicht Liebe, Wille, Güte: Kein Ding/Kein Unding auch/kein Wesen,
kein Gemüte. Er ist, was ich und Du und keine Creatur/ eh wir geworden
sind, was er ist, nie erfuhr.« (IV,21) »Die Einsamkeit ist noth/doch sey nur
nicht gemein: So kannst Du überall in einer Wüsten seyn.« (II,117) Man
muss noch über Gott (…) wo soll ich dann nun hin? Ich muss noch über
Gott in eine Wüste ziehen.« (I,7)149

In Derridas Kommentierung muss die negative Theologie – wie bei
Maimonides – daran gehen, alles zu verneinen und auszulöschen, alle
Prädikate auszuradieren, und danach streben, in einer solchen Wüste
zu leben.150 Aber Derrida zitiert doch auch: »Was man von Gott ge-
saget/ das gnüget mir noch nicht. Die Über-Gottheit ist/ mein Leben
und mein Licht.«

(Dekonstruktion ist also nicht Destruktion, nur darf Gott eben
nicht substanziell gedacht werden.)

Derridas Philosophie des Namens (und auch des »Namens der
Namen«) schließt sich hier an und sieht gerade in der Vermeidung
von fixierenden Bezeichnungen für das Angezielte »Rettung«: Der
Buchtitel Sauf le nom spielt bewusst mit dem gleichklingenden Sauve
le nom, was zu Lyotards Aufforderung, »die Ehre des Namens zu
retten«, passt.151

Derrida hebt eine Reihe mystischer Denker als für sich wichtig
hervor, doch er distanziert sich trotz großer Sympathien doch noch
von der negativen Theologie: Ihr Fehler sei, dass bei aller Abkehr vom
essentialistischen Begriffsrealismus und bei aller Ablehnung von
Substanz-Akzidens-Schemata doch wieder, z.B. bei Cusanus, ein Um-
schlag in eine Hyperessentialität erfolge152, wobei er – ganz jüdisch-
arabisch – doch der Entzugsfigur von der absoluten Verborgenheit
Gottes den Vorzug gibt: Die unendliche Differenz muss bleiben, auch
wenn wir uns bemühen, dem Eigentlichen nahezukommen. Hier ar-
gumentiert er mit Heidegger, bei dem das »Seyn« letzten Endes
durchgekreuzt bleibt.

Wenn schließlich nichts bleibt »nicht mal ein Name oder eine

592

Differenzphilosophie als Vermittlung?

149 vgl. Petermann, »… noch über Gott in eine Wüste ziehn …«: Derridas negative
Theologie am Rande der Sprache, in: Röllicke (Hg.), Denken der Religion, S. 136 f.
150 Derrida, a. a.O., S. 83.
151 Derrida, Außer dem Namen, a. a.O., S. 95, unter Anspielung auf Lyotard, Post-
moderne für Kinder, S. 31: »Krieg dem Ganzen, zeugen wir für das Nicht-Darstell-
bare, aktivieren wir die Differenzen, retten wir die Ehre des Namens.«
152 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 19.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Referenz«153, kann man wie Meister Eckhart unter Atheismusver-
dacht geraten:

»Wie eine bestimmte Mystik ist der apophatische Diskurs immer des Athe-
ismus verdächtigt worden. Nichts erscheint mir angemessener und zugleich
unbedeutender, deplazierter, blinder als ein solcher Prozess. Selbst Leibniz
neigte dazu …«154

Doch wenn man nun, durch seinen Jerusalemer Vortrag Wie nicht
sprechen. Verneinungen« neugierig gemacht, hofft, mehr von seiner
Identität als »Jude, als Araber« zu erfahren, so wird man enttäuscht:
Konsequent schweigt Derrida über das, »was ihm von seiner Geburt
her als das Nächste hätte gegeben sein müssen«155:

»Ich hatte also entschieden, nicht zu sprechen von der Negativität […] in
den jüdischen und arabischen Überlieferungen156 […] Diesen ungeheuren
Platz unbesetzt lassen, auf diese Weise im Vorhof bleiben. Wäre das nicht
eine genauso folgerichtige wie mögliche Apophasis? Das wovon man nicht
sprechen kann, ist es nicht besser, davon zu schweigen?«157

Derrida, der »das Christliche wie das Französische, Englische, Deut-
sche, Griechische, Philosophische undMeta-Philosophische« als seine
»Fremdsprachen« bezeichnet, da er sie gelernt hat, bleibt also mit
diesem Schweigen »im Vorhof«158 dessen, was ihm heilig ist. Aller-
dings hat er durch seine Interpretationen und Reflexionen negativer
Theologie Spuren gelegt.

Doch mit der unausweichlichen Negativität ist keineswegs nur
die Existenz des Göttlichen gemeint, Derrida nimmt die negative
Theologie als Metapher: Er meint auch das Sein als solches insgesamt,
das immer Dimensionen enthält, die sich rationaler Begrifflichkeit
entziehen und über sie hinaus sind. Man kann es zumindest begriff-
lich nie voll erfassen: Das Sprechen angesichts des Unendlichen159

593

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

153 Derrida, Außer dem Namen, a. a.O., S. 79.
154 a. a.O., S. 65 f.
155 Derrida, Wie nicht sprechen, Anhang S. 123, FN 29.
156 Hier kann man nach dem in Teil II Beschriebenen hier sicherlich von jüdischer
Seite die negative Theologie des Maimonides nennen, der auch als Jude in arabischen
Kulturen lebte, und von arabischer Seite, wie schon erwähnt, Al-Ghazali mit seiner
»Inkohärenz der Philosophen« und seiner Neigung zur Mystik.
157 Derrida, a. a.O., S. 94.
158 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 93 zitiert Meister Eckhart.
159 Hier berührt sich Derrida mit seinem alter ego Emmanuel Lévinas (Totalität und
Unendlichkeit; Die Spur des Anderen), den er in seinem Aufsatz über »Metaphysik

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss immer unzureichend sein und an Grenzen stoßen. Es kann also
nur Annäherungsversuche geben160.

4.3.4 Die »différance« und die ikonische Differenz

Es geht Derrida um den Ur»grund« des Seins, der die Zweiheit aller
klassisch gedachten Gegensatzpaare erst möglich macht, aus dem he-
raus sie sich entwickelt haben, obwohl auch das wieder zu klassisch
metaphysisch, da zu sehr im Sinne einer substanziellen Kausalität
gedacht ist. Da die klassische Deduktionsmetaphysik als Metaphysik
der Präsenz zu dogmatisch ist (auch Husserl und Heidegger gehören
für Derrida noch zu den Präsenzdenkern), geht es Derrida in seiner
Metaphysikkritik um eine andere Art von – undogmatischer – Meta-
physik, die nicht mehr dem Begründungsparadigma verpflichtet ist
(an dem Husserl ja noch festhält): Es geht ihm um eine Metaphysik
der Absenz. Er geht also, obwohl er die Kritik an der »Ontotheologie«
übernimmt, über Heidegger hinaus und wendet sich nunmehr gegen
diesen. Die negative Theologie liefert einen anderen Ur»grund«, der
nicht mehr substantiell zu denken ist: er ist das Ereignis der »diffé-
rance«, zu dem allenfalls »Spuren« führen.

»Différance«: Dieses Kunstwort soll die Unterscheidung von ge-
sprochenem und geschriebenem Wort offenhalten (und ist von Hö-
risch nur sehr unzulänglich mit »Differänz« übersetzt worden, ohne
die im Französischen mitschwingenden Konnotationen zu Gehör zu
bringen.) Denn einerseits bedeutet die trotz anderer Schweibweise
gleich ausgesprochene »différence« Unterscheidung, und »différant«
als Partizip Präsenz von »différer« das sich Verschiebende.161

Wie wir sahen, ist für Derrida gegen den (statischen) Dualismus
von Zeichen und Bezeichnetem jede Zeichenbedeutung flüssig.

»Alles unterliegt einer prinzipiell unendlichen Verweisungskette des Be-
deutens. Statt vom und mit dem Zeichen zur von ihm bezeichneten Sache
zu gelangen, erreichen wir mit ihm immer nur weitere Zeichen, wir betrei-

594

Differenzphilosophie als Vermittlung?

und Gewalt« zunächst in einigen Punkten kritisiert hatte, um dann im Verlauf wei-
teren Schreibaustauschs immer mehr Gemeinsamkeiten zu entdecken und zu ent-
wickeln.
160 s. ausführlicher Münnix, Derrida, negative Theologie und Interkulturalität, in:
Bickmann / Wirtz /Scheidgen (Hg.), Religion und Philosophie im Widerstreit? Bd. 2,
S. 803–824.
161 Derrida, Die »différance«, in: Derrida, Randgänge der Philosophie, S. 8 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben die endlose Bewegung einer Zeichen-über-Zeichen-Bildung, ein eigen-
dynamischer, telos-loser Prozess permanenten Verschiebens, Verweisens,
Aufschiebens.«162

In dieser Kette von Verweisungen ist kein Signifikat davor sicher,
selber zum Signifikanten für anderes zu werden. Es gibt also eine
fortwährende Drift von Zeichen im Hinblick auf das, was sie an Refe-
rentialität anzielen, denn das mit dem Be-Deuten Gemeinte entzieht
sich beständig und bleibt nicht fassbar. Wenn Zeichen etwas anzeigen,
zeigen sie immer eine Absenz an. Zu solchen sinnstiftenden Bezugs-
punkten von Symbolisationsbemühungen, die sich scheinbar einer
eigenen Signifikantwerdung entziehen, gehören »etwa die Idee der
Wahrheit, oder jedenfalls des Wahren, wie auch Gott, das Gute, oder
das Sein. Fasst man hingegen Sein nicht als transzendentales Signifi-
kat auf, so wird es selbst wiederum nur Zeichen, Chiffre, Abkürzung
für anderes – ebenfalls Zeichenhaftes.«163

Das gemahnt an das »unum, verum, bonum« der mittelalter-
lichen Transzendentalienlehre (mit Synonyma für das Göttliche), nur
dass hier auch noch das Sein insgesamt als etwas erscheint, das sich
ebenfalls jedem begrifflichen oder zeichenhaften Zugriff entzieht. Es
bleibt bei allen versuchen von Stimme, Sprache, Schrift und anderen
Zeichen immer eine Differenz zum Eigentlichen, nicht Fasslichen.

Die différance ist weder Signifikat noch Signifikant, sondern
Spur, als Verweis auf das Unnennbare, und ist daher der Präsenz
immer schon voraus und sorgt für deren Eröffnung. Die différance
als Entzugsfigur ist über den Gegensätzen, die aus ihr erst entsprin-
gen, und widersteht sowohl der Opposition Sensibles/Intelligibles,
wie auch Aktivität / Passivität (die différance ereignet sich als Spur),
sie lässt sich nicht in den Kategorien Ursache / Wirkung oder Be-
stimmtheit / Unbestimmtheit erfassen164. Sie illustriert also die Ab-
sicht Derridas, gegen das dichotomisch geprägte Denken aufzuwei-
sen, dass es Gegenstandsbereiche gibt, die von diesem nicht erfasst
werden.165 Sie ist auch »weder bloß strukturalistisch noch genetis-
tisch, weil eine derartige Alternative selbst Wirkung der différance
ist.«166

595

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

162 Mahrenholz, a. a.O., S. 256.
163 ebd.
164 Derrida, Die différance, in: ders., Randgänge der Philosophie, a. a.O., S. 8 und 24.
165 Näheres siehe Kimmerle, a. a.O., S. 77–84 sowie Münnix, a. a.O., S. 32 ff.
166 Derrida, Positionen, S. 41 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit entwickelt Derrida auch Affinität zur Vorstellung des
Dao, denn auch dort ist ein ereignishaftes Ganzes vor jeder Unter-
scheidung, die erst aus ihm fließt. (»Im Anfang war die différance«
fasst Gianni Vattimo Derridas Denken in einem Satz zusammen167.
Doch darf sie keineswegs nach Art einer Substanz gedacht werden,
sie ereignet sich.)

Derrida versucht, mit seiner Vorstellung von »différance« eine
undogmatische Metaphysik zu propagieren, geht mit seiner Entzugs-
idee über Kants »transzendentale Idee« hinaus und ermöglicht so ei-
ne, wie er gesagt hat, »Metaphysik der Absenz«, die es erlaubt, die
starken Ähnlichkeiten negativer Theologie in denWeltreligonen (wie
man sah, auch im Christentum) mit dem postmodernen Paradigma
der Pluralität zu kombinieren, um so größere Offenheit für Anders-
artiges, aber auch ein Bewusstsein von Ähnlichkeiten zu erzeugen.
Das hat Konsequenzen für die jeweiligen Bildauffassungen. Seine
Ausweitung des Schriftbegriffs auf Ikonographie, Kinematographie
etc., verbunden mit seinem modifizierten Zeichenbegriff, könnte
auch für islamische Kulturen eine Brücke in die Bilderwelten der sog.
»westlichen« Moderne schaffen, da er gegen die Transparenzfiktion
des Alphabets ganz stark auch die Materialität der Schrift denkt.

Mit Nietzsche will Derrida »die Philosophie als aktive Indiffe-
renz der Differenz« kritisieren, insofern sie »ontotheologisch« vor-
geht, als »System von Reduktion und Repression«168. Systemzwänge
und innere Kohärenz dürfen nicht wichtiger sein als der Realitäts-
bezug des Gedachten.

Dies möchte Derrida auch für den Bereich der Kunst klar-
machen: Die Differenz zwischen dem Repräsentierten und dem Re-
präsentierenden, zwischen der einfachen Präsenz und ihrer Repro-
duktion, zwischen der Präsentation als Vorstellung und der Re-
Präsentation als Vergegenwärtigung169 muss auch hier bewusst ge-
macht werden. Das trifft nun auch auf die Differenz im Ikonischen
zu: Die différance unterscheidet sich von und übersteigt Versuche, sie
darzustellen. Das Eigentliche ist im Bereich vernünftiger Begrifflich-
keit nicht zu erfassen. Kann es, wie Nietzsche gemeint hat, im Bereich
der Kunst aufscheinen?

Derrida will mit Heidegger eine künstliche, mit metaphysischen

596

Differenzphilosophie als Vermittlung?

167 Vattimo, The Adventure of Difference, S. 139.
168 Derrida, Die Différance, in ders., Randgänge, S. 24.
169 Derrida, Die Stimme und das Phänomen, S. 106.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prämissen aufgeladene ästhetische Begrifflichkeit dekonstruieren, die
die Kunstobjekte überformt und ihre Rezeption prägt, um den opti-
schen Phänomenen gerechter zu werden. Eine Kritik der Strukturen
metaphysischen Denkens, »vernünftiger« Rationalität zeitigt dann
auch eine Kritik der klassischen Repräsentationstheorie: Das Denken
der Differenz muss sich immer neu und an immer neuen Gegen-
standsbereichen bzw. bildhaften Darstellungen mit Derridas Methode
der Dekonstruktion bewähren und zeigen, dass das Repräsentierte
eben nicht präsent ist.

Auch bei der obenstehenden Abbildung gibt es eine ganze Pa-
lette von Verweisungen, sprachschriftlich, fotografisch, und im ge-
malten Bild. Doch keiner der Signifikanten zeigt den eigentlichen
»einen« Stuhl, der als Urbild vielleicht Pate gestanden hat, sei er
nun materiell oder als Idee gedacht: er ist durch keine Bildlichkeit
der Welt und auch nicht durch sprachliche Umschreibungen oder Be-
griffsfelder wirklich greifbar; aber die Iteration der Signifikanten, zu-
sammen mit dem Bildtitel, lässt eine Differenz auftauchen, die auf
das Eigentliche weist.170

597

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

Bild 39: Joseph Kosuth, Einer und drei Stühle (1965)

170 Derrida, Signatur, Ereignis, Kontext, in: ders., Randgänge der Philosophie, S. 133.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So lässt sich das »Sein der Zeichen als Zeichen des Seins«171 begreifen,
sie können nur auf es verweisen, denn das Eigentliche muss sich be-
ständig entziehen.

Derrida will nämlich die Gegenwärtigkeit der Wahrheit über-
haupt in Zweifel ziehen, so Kimmerle:

»In ihrer Anwesenheit ist sie abwesend und umgekehrt. Darin ist unschwer
Heideggers Deutung der aletheia als Unverborgenheit, die zugleich auch
immer verborgen bleibt, zu erkennen. Dieses Wahrheitsgeschehen, jeweils
anwesend abwesend zu sein, ist es, das in der Kunst zur Anschauung ge-
bracht wird. Es gibt keine eindeutige Deutung eines Kunstwerks, die seine
Wahrheit als voll vergegenwärtigt enthält. So ist auch der philosophische
Text als Text die Grundlage für immer neue Interpretationen, in denen
dasselbe Geschehen spielt. Das begründet die Nachbarschaft, die selbst wie-
der paradoxe Parallelität von philosophischem Denken und Kunst.«172

Allenfalls lässt sich diese Wahrheit annähern, analog zum Gedanken
Platons in 7. Brief ließe sich auch für die Kunst sagen, dass nur die
Vielfalt der Perspektiven etwas wie Wahrheit als Korrespondenz auf-
scheinen lassen könnte.

Das verifiziert Derrida am Beispiel seiner Überlegungen zu einer
Ausstellung im Centre Pompidou: 127 Zeichnungen von Gerard
Titus-Carmel zeigen allesamt verschiedene Sichtweisen ein und des-
selben, ursprünglich aus Holz verfertigten kleinen sargähnlichen Ge-
genstandes, eines »Taschensarges«: Ein seltsamer kleiner sargähn-
licher Gegenstand aus Holz ist Grundlage für eine Ausstellung, in
der Titus-Carmel Zeichnungen eben dieses Artefakts aus allen mög-
lichen Perspektiven zeigt.

Doch dieses Urbild ist in der Ausstellung nur noch als Foto vor-
handen, es entzieht sich also dem prüfenden Blick. »The Pocket Size
Tlingit Coffin« (im Original fotografiert in der Hand Derridas als
Zeugnis seines Vorhandenseins, aber wieder nur im Bild sichtbar)
dient also als Vorlage für ein experimentelles Einnehmen und Pro-
bieren verschiedenster Perspektiven, so dass sich insgesamt eine opti-
sche Annäherung an das Artefakt ergibt, allerdings immer im Zwei-
dimensionalen:

»Dennoch wird das Paradigma, das kleine, feste, unerschütterliche hölzerne
Objekt, das gemacht ist, um der Zeit und all ihren Angriffen zu widerste-

598

Differenzphilosophie als Vermittlung?

171 Die Formulierung stammt von Jochen Hörisch, der seine Einleitung zu Derridas
»Die Stimme und das Phänomen« so überschrieben hat.
172 Kimmerle, a. a.O., S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen, um ohne ein Wort zu sagen, alle Manipulationen zu ertragen, um alle
Perspektivierungen und Anamorphosen zu übersteigen, und die Angriffe
von allen Seiten zurückzustoßen (denn Titus-Carmel berührt alles, er greift
auf allen Seiten an), um das Relief geheim zu halten, das unerschwinglich,
unerreichbar und unauffindbar ist, wird der kleine paradigmatische Sarg da
gewesen sein …, gestellt, … ausgestellt, abgestellt, sodann »reproduziert«
(aber man muss auch sagen, zurückgezogen, ins Abseits abgezogen …) 127
Mal als Sonderdruck auf einem zerbrechlichen Träger, 127Mal beschrieben,
serialisiert, analysiert, detailliert, deplatziert und gewendet in all seinen
(oder beinahe all seinen) Zuständen und unter all seinen (oder beinahe all
seinen) Blickwinkeln.« Das Paradigma bewahrt »eifersüchtig sein Geheim-
nis im Moment größter Zurschaustellung«, es bleibt eigensinnig und her-
metisch verschlossen« (WM 233).

Im zweidimensionalen Bild ergeben sich natürlich nur verschiedene
Annäherungen an den eigentlichen Gegenstand, der aber auch in der
Ausstellung nicht als Urbild für alle Annäherungsversuche im Ori-
ginal präsent ist, sondern in Form einer (zweidimensionalen) Foto-
grafie, als Abbild des Eigentlichen, das sich entzieht, so dass man tat-
sächlich von verschiedenen Signifikanten her denken muss – das
eigentliche Urbild bleibt verborgen.173

Ein gutes Beispiel hierfür ist auch das in der »Wahrheit in der
Malerei« gezeigte in eine Zeichnung integrierte Bild vonWalter Ben-
jamin, das alle möglichen Arten von Zeichen enthält, neben einer
Fotografie eine Bleistiftzeichnung und einen Schriftzug »Benjamin«
mit dem Bestandteil »ami«, auch Verweise auf Benjamins Flucht und
Verfolgung werden ins Bild gesetzt, doch alle diese Zeichen können
natürlich nur sehr unvollkommen auf die reale Person verweisen.
Valerio Adami hat seine Zeichnung treffend »Rittrato di W. B.«ge-
nannt, W. B.s »Entzug«. Auch die Zeichnungen Adamis, die Derridas
Werk »Glas« illustrieren sollen, kommentiert Derrida in ähnlicher
Weise. Auch hier kann es sich wie in seinem Textkorpus, nur um
Annäherungen an das Gemeinte handeln, weshalb er die seiner Ein-
stellung gut entsprechenden Zeichnungen noch einmal entsprechend
kommentiert. Er hatte sich mit Person und Werk Walter Benjamins,
mit dem »Kunstwerk im Zeichen seiner technischen Reproduzierbar-
keit« und der Aura des Echten auseinandergesetzt. Adamis Zeichnun-
gen von Benjamin im folgenden Bild be-zeichnen also in zweifacher
Weise: Die Schriftzeichen einmal secundum rem und einmal secun-

599

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

173 Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, S. 221–291.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dum nominem: Der Name, aber auch der Bestandteil des Namens
»ami« bezeichne die Person in zweifacher Weise, »eine uferlose
Textualität dekonstruiert das metaphysische Motiv des absoluten Re-
ferenten, des Dinges selbst in letzter Instanz«174, wie auch die Zeich-
nung auf die Person verweist, die vor ihrem Selbstmord in den Pyre-
näen eine Grenze im Kopf hatte, die sie überqueren wollte, um der
Verfolgung zu entkommen.

Diese Zeichnung verweist wiederum noch einmal auf die Fotografie,
teilt aber anders als sie Tiefenwissen mit, so dass man hier im Sinne
Derridas von einer Signifikantenkette sprechen kann, deren Verwei-
sungsziel, das Signifikat, sich entzieht: Schrift, Zeichnung und Foto-
graphie stellen immer nur Annäherungen an die PersonW. B. dar, die
durch Suizid den Häschern entkam.

Derridas Zugang ist hier ein intermedialer und hinterfragt wie
Magritte die Differenz von Text und Bild. »Und doch gibt es ein Ge-
meinsames zu konstatieren, das im Moment des Zuges (trait) liegt
und im Schriftzug der Zeichenproduktion wie auch der Zeichnung
und des Pinselstrichs zu beobachten ist«.175 »Auch hier dominiert
der Entzug von Präsenz und Prägnanz über das klassische Katego-
rienpaar von Künstler und Werk. Sie werden aufgelöst in ein Atopik
des Parergons, die nach den Instanzen des Rahmens, des Titels, der
Signatur, der Bildunterschrift fragt, also nach dem, was die traditio-
nelle Analyse des Werkes für nebensächlich erachtet.«176

Wie wir sahen, gilt die différance auch für die bildhafte Annähe-
rung an ein Objekt oder einen Sachverhalt. Mag hier Derridas Her-
kunft mit anikonischen Kultureinflüssen von Judentum und Islam
mitspielen; bedeutsam ist, dass die Metaphysik der Präsenz und der
damit verknüpften Repräsentationsmöglichkeiten auch hier wie in
der modernen Kunst gebrochen wird. Derrida lehnt dabei bildhafte
Darstellungen keineswegs ab, aber er spricht ihnen wie auch begriff-
lichen Systemen die Fähigkeit ab, das Eigentliche zu erfassen. Es kann
immer nur Zeichen des Seins geben.

Das erweist sich auch an Heideggers berühmter Kommentierung
der Schuhe van Goghs: Derrida kritisiert im letzten Teil seines Buches
über die Wahrheit in der Malerei die Naivität, mit der Heidegger sich

600

Differenzphilosophie als Vermittlung?

174 Derrida, a. a.O., S. 209.
175 Michael Wetzel, Derrida, S. 77.
176 Wetzel, ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einer Geschichte inspirieren ließ, die die reine Wahrnehmung der
Phänomenalität bei weitem übersteigt.177 Doch eben die ist uns ja nur
vermittelt, im Bild, gegeben.

In Bezug auf die Frage nach der Wahrheit in der Malerei findet
sich hier wohl der wichtigste Beitrag Derridas: Heidegger hatte die
Schuhbilder van Goghs fälschlicherweise als bildhafte Symbole einer
bäuerlichen Welt gedeutet (s. o.), um darin die die Aura der boden-
ständigen Mühsal einer agrikulturellen Welt zu feiern. In einem
Briefwechsel mit dem Philosophen hatte der amerikanische Kunsthis-
toriker Meyer-Schapiro die Bildvorlage dieser Interpretation identifi-
zieren können, um zu konstatieren, dass es sich bei genau diesem Bild
um die Schuhe des Malers selbst während eines Paris-Aufenthaltes
handelte.178 Derrida setzt nun bei diesem Widerspruch an und kriti-
siert bei beiden einen Bemächtigungstrieb und Zuschreibungswahn,
der sich das Kunstwerk bzw. die Schuhe als authentische Wahrheit
des Kunstwerks aneignen will. Dabei untersucht er auch die histori-
schen Umstände und Hintergründe beider Publikationen und fragt,
welche Interessen im Spiel sind, wenn ein amerikanischer und zu-
gleich jüdischer Kunsthistoriker sich auf eine Diskussion mit Heideg-
ger (!) über die Wahrheit von van Goghs Bildern einlässt. Das zum

601

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

Bild 40: Valerio Adami, Dissegno per un rittrato di W. B. (1973)

177 Derrida, a. a.O., S. 381 ff.
178 Wetzel, a. a.O., S. 80 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mindesten ist ein Vorzug des Surrealismus nach Art Magrittes: Er
beansprucht nicht, mit seinen Bildern eine Wahrheit erfasst zu haben
und ist offen für eine Vielzahl von Deutungen.

Im Medium der Bilderschrift radikalisiert sich auch für Derrida
ein Entzug semantischer Eindeutigkeit. Auch vordergründiger Sinn
kann mit Tiefen-Sinn unterlegt werden.Wenn der dargestellte Schuh
im »Schlüssel der Träume« mit »la lune« bezeichnet wird (s. o.), ist
ein bewusstes Spiel mit Referenzen eingeleitet, die den Schuh, da-
durch dass er in einen andere Zusammenhang gestellt wird, gerade
erst recht als solchen einem sehenden Sehen sichtbar macht. Gibt es
verborgene Seinsebenen; die durch solche Konnotationen entstehen?
Was ist, wenn Schrift und Bild sich offenbar widersprechen? Das Bild
dokumentiert also auch ein Differenzgeschehen in sich selbst179. Die
»Philosophie im Boudoir« z.B. erlaubt das Sehen solch tieferer Sinn-
schichten über die reine Sichtbarkeit hinaus, macht Unsichtbares
sichtbar und verweist auf den alltäglichen Gebrauch der dargestellten
Gegenstände: ein Nachthemd und Schuhe verweisen durch die ihnen
beigegebenen Zeichen sehr persönlichen körperliche Bewohntseins
über die bloße Darstellung realer Gegenstände hinaus auf das »Wozu
ihrer Bewandtnis«, um hier Heideggers Rede vom Verweisungs-
zusammenhang zu verwenden. Eben solche tieferen Sinnzusammen-
hänge vermag auch die philosophische Analyse zu erstellen. Sie kann
unter die Oberfläche schauen und eine dem normalen Auge verbor-
gene Tiefendimension entdecken.

(Das nebenstehende Bild zeigt Derrida in seinen »Restitutionen« in
WM zusammen mit anderen Schuhdarstellungen und vermerkt, dass
hier fast eine Belebung der dargestellten Gegenstände erreicht werde,
die auf die Trägerin verwiesen.180)

»Präsenz würde Tod bedeuten. Wenn Präsenz im vollen Sinne eines Seien-
den möglich wäre, das an seiner Stelle ist und sich da versammelt, wo es ist,
wenn diese möglich wäre, dann gäbe es weder van Gogh noch das Werk von
van Gogh, und auch nicht die Erfahrung, die wir mit einem Werk von van
Gogh anstellen können. Wenn all diese Erfahrungen, Werke oder Signatu-
ren möglich sind, dann nur in dem Maße, wie Präsenz darin gescheitert ist,
da zu sein und sich darin zu sammeln. Oder, wenn Sie wollen, das Dasein

602

Differenzphilosophie als Vermittlung?

179 Das Bild ist im Zusammenhang mit Foucaults Magritte-Essay abgebildet, der sich
auch darauf bezieht.
180 Derrida, a. a.O., S. 368.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existiert nur auf Grundlage dieses Werks aus Spuren, das sich selbst ver-
schiebt.« So Derrida in einem Interview zu den räumlichen Künsten.181

Hier ist unschwer Heideggers Deutung der aletheia als Unverborgen-
heit, die zugleich auch immer verborgen bleibt, zu erkennen. Dieses
Wahrheitsgeschehen, jeweils anwesend abwesend zu sein, ist es, das
in der Kunst zur Anschauung gebracht wird. Es gibt keine eindeutige
Deutung eines Kunstwerks, die seine Wahrheit als voll vergegenwär-
tigt enthält. So ist auch der philosophische Text als Text die Grund-
lage für immer neue Interpretationen, in denen dasselbe Geschehen
spielt. Das begründet die Nachbarschaft, die selbst wieder paradoxe

603

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

Bild 41: René Magritte: Die Philosophie im Boudoir (1947)

181 Peter Brunette and David Wills, The Spatial Arts. An Interview with J. D., in: dies.
(Hg), Deconstruction and the Visual Art, S. 9–32.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Parallelität von philosophischem Denken und Kunst.«182 Alle von
Derrida besprochenen Bilder weisen auf ein Differenzgeschehen, das
den Entzug des Woraufhin der Verweisung dokumentiert.

4.3.5 Derrida als (Bild-)semiotiker?

»Das Ende des Buches und der Anfang der Schrift.« Diese etwas be-
fremdliche Überschrift über dem 1. Kapitel der Grammatologie ist
nur verständlich, wenn man in Rechnung stellt, dass Derrida eine
Ausweitung des Schriftbegriffs will, denn die lineare alphabetisierte
lautierende Schrift ist für ihn einer Entwicklung des »Logo-Phono-
zentrismus« geschuldet, die bereits eine Verengung des Ursprüng-
lichen darstellt. Getreu dem Hinweis Heideggers, dass der Logos-
begriff früher viel weiter war, möchte Derrida nun auch wieder
Bilderschriften und ihre Schriftbilder berücksichtigen, die zwar
nichtlinear sind, aber über größereAnschaulichkeit verfügen. Schließ-
lich habe die Schrift piktographisch begonnen183, und auch heute gebe
es noch Bilderschriften. (Und vielleicht entwickeln wir uns ja auch
wieder in diese durch international verständliche Piktogramme an-
gedeutete Richtung, so Robinson am Ende seines Buches zur Ent-
stehung der Schrift.184)

Derrida will über die phonographische alphabetisierte und damit
lineare Schrift hinaus einen allgemeinen Begriff von Schrift:

»Die Linie, wie privilegiert sie auch sei, stellt nur ein partikulares Modell
dar; ein Modell, das Modell geworden ist und als solches unzulänglich
bleibt. […] Das rätselhafte Modell der Linie ist also gerade das, was die Phi-
losophie, als sie ihren Blick auf das Innere ihrer eigenen Geschichte gerich-
tet hielt, nicht sehen konnte. Diese Nacht hellt sich in dem Augenblick ein
wenig auf, wo die Linearität – die nicht der Verlust noch die Abwesenheit,
sondern die Verdrängung des mehrdimensionalen symbolischen Denkens
ist, ihre Unterdrückung lockert …«185

Alles, was »Anlasss sein kann für Ein-Schreibung überhaupt, sei sie
nun alphabetisch oder nicht« soll nun – wie bereits oben beschrieben
– zu diesem erweiterten Schriftbegriff gehören, u. a. »Kinematogra-

604

Differenzphilosophie als Vermittlung?

182 Kimmerle, a. a.O., S. 20.
183 Derrida, Grammatologie, S. 487.
184 Robinson, Die Geschichte der Schrift, S. 210ff.
185 Derrida, Grammatologie, S. 153.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phie, Choreographie, aber auch »Schrift« des Bildes, der Musik, der
Skulptur, usw.« Schließlich sprechen ja sogar Biologen von Gen-
schrift und »Pro-gramm«. Und auch die physischen Gesten der pikto-
graphischen, der ideographischen oder der Buchstabenschrift würden
heute so bezeichnet.186 Damit werden Bilder dem Bereich der Schrift
zugeordnet (allerdings einer erweiterten Schrift), was für klassische
Bildsemiotiker, die das Zeichen als Element der Sprache und Zeichen-
theorie als Teil der Linguistik sehen, akzeptabel ist. (Der amerika-
nische Bildwissenschaftler Mitchell vermutete, dass Derrida auf die
Frage, was ein Bild sei, »nichts weiter als eine andere Schriftart« ant-
worten würde187. Wie wir sehen werden, ist das nur die halbe Wahr-
heit.)

Wenn nämlich Bilder verschiedenster Provenienz zu dieser all-
gemeinen Schrift zu rechnen sind, dann haben sie etwas zu bedeuten,
teilen etwas mit; dann muss man sie bzw. ihren Sinn verstehen und
sie »lesen« lernen: Sie haben dann die Funktion von Zeichen und
stehen für etwas.

Kapust hatte zwar Derrida als Bildphänomenologen eingeordnet
und beschrieben188, doch den obigen Ausführungen zu den von Der-
rida in WM ausgewählten Bildbeispielen (die allesamt über das reine
Abbilden hinausgehen) ist bereits zu entnehmen, dass Derrida – mit
einem anderen Zeichenbegriff – auch als Bildsemiotiker der besonde-
ren Art gelten muss, da er hinter die klassische Zeichentheorie zurück
geht; denn besonders die letzten beiden Bilder verweisen auf ein ab-
wesendes »Signifikat«. Im Gegensatz zum ebenfalls abwesenden
Modell bzw. Urbild eines abbildhaften Porträts wird hier aber im Dif-
ferenzgeschehen der Verweischarakter zum Thema.

Die oben angeführte von Derrida getroffene Auswahl und Be-
sprechung der Bildbeispiele in WM macht deutlich, dass er Zeichen-
haftes in einer ganzen Kette von Signifikanten sieht, die alle zusam-
men auf etwas verweisen, das sich entzieht und verbirgt. Schauend
muss man diese piktorialen Zeichen lesen, um in ihrer Spur sich dem
anzunähern, was als mögliches Referenz-»objekt« angezielt sein
könnte.

Daher soll nun die Entwicklung seiner Zeichentheorie Thema

605

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

186 a. a.O., S. 21.
187 Mitchell, Was ist ein Bild? In: Bohn (Hg.), Bildlichkeit, S. 17–68, hier S, 41.
188 Kapust, Phänomenologische Bildpositionen, in: Sachs-Hombach (Hg.), Bildtheo-
rien, S. 269ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein. Derrida kannte die Kette von Verweisungen bei Peirce und hat
sie in seiner Grammatologie lobend erwähnt189. Die für den Peirce-
schen Zeichenbegriff typische Trias meint – wie im Teil III ausgeführt
– die materielle Seite, die Funktion und die Art der Referenz. Wie wir
sahen, landet Peirce mit seiner Auffassung von einem ideellen Sig-
nifikat in einem objektiven Idealismus, was nicht im Sinne von Der-
rida sein kann, da er genau dieses Präsenzdenken kritisieren muss.

Wie hier aufgezeigt werden soll, entwickelt er seine Signifikan-
tenkette daher ganz anders.

Seine Zeichentheorie entsteht zunächst in Auseinandersetzung
mit Husserl, den er zwar sehr schätzte (u. a. wegen des Konzeptes der
eidetischen Reduktion), aber dennoch in einigen wesentlichen Punk-
ten korrigieren musste. Sein Ansatzpunkt ist die von Husserl in LU
II/1 getroffene Unterscheidung zweier Zeichenarten, von Ausdruck
und Anzeichen, die bei den meisten Lesern Husserls im Rahmen des
Gesamtzusammenhangs für eher unwichtig befunden wurden. Für
Derridas Kritik sind sie aber zentral, insofern als sie »die Keimstruk-
tur des gesamten Denkens Husserls deutlich werden lassen«.190

Husserl hatte nämlich Bedeutung für die Ausdruckszeichen re-
serviert, bei Anzeigezeichen hingegen ist der »sinngebende Akt« des
Sprechenden für den Hörenden nicht zugänglich. Dem Hörer bleibt
nur eine äußere Wahrnehmung, die aber inadäquat bleiben muss.
Doch stellt Husserl fest, dass »alle Ausdrücke in der kommunikativen
Rede als Anzeichen fungieren.« (LU II/1 30 und 33–35)

Für Derrida hängt nun die ganze Phänomenologie Husserls an
der trennscharfen Unterscheidung von Anzeichen und Ausdruck,
und eigentlich gelte für Husserl nur das Anzeichen als richtiges Zei-
chen. Der erfüllte Ausdruck […] geht nicht zusammen mit dem Be-
griff des Zeichens.«191

Der reine Ausdruck muss jede Mitteilung ausschließen: »Um
also in der Sprache die die Anzeige zu reduzieren und den reinen
Ausdruck ins Recht zu setzen, muss also der Bezug zum anderen sus-
pendiert werden«.192 Diese Funktion erfüllt nach Lagemann »Hus-

606

Differenzphilosophie als Vermittlung?

189 Derrida, Grammatologie, S. 84 f.
190 Derrida, Die Stimme und das Phänomen, S. 52.
191 a. a.O., S. 71.
192 a. a.O., S. 91 und 94. Auf S. 82 stellte Derrida fest, dass die Anzeige in der Welt
empirisch Seiendes miteinander verknüpft und daher »Faktizität, mundane Existenz«
etc. umfasse, also »all das, was unter die Bewegung der ›Reduktion‹ fällt«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


serls Konstruktion des einsamen Seelenlebens.«193 Und in der Tat ist
es die reine Selbstaffektion, die die Präsenz des Subjekts als eines sich
selbst gegebenen konstituiert und damit zur Basis für die ganze Phä-
nomenologie bei Husserl wird. Und es ist gerade diese Präsenzphi-
losophie, gegen die sich Derridas Kritik richtet.

Das reine selbstbezügliche »S’entendre parler« wird für Derrida
also wichtig und ist geradezu Quelle der transzendentalen Selbst-
gegenwart, denn das Sich-Sprechen-Hören, die »einsame Rede« voll-
zieht sich bei Husserl »im Inneren der monadischen Sphäre«, in der
die Bedeutung »nicht durch Anzeichen vermittelt, sondern […] dem
Bewusstein unmittelbar präsent ist. […] In solchermaßen bedeu-
tungshaft erfüllten, imaginierten phonischen Signifikanten realisiert
sich also die Selbstpräsenz des Bewusstseins.«194 Die Stimme (als »das
Nächste zum Denken«) wird also eine entscheidende Rolle spielen,
und sie ist in diesem Zusammenhang als nicht-empirische Stimme
zu verstehen und eine viel unmittelbarere Selbstaffektion als das
Sich-Berühren195 oder Sich-Sehen, das wie bei Lacan einen Spiegel
(nicht nur im wörtlichen Sinn)196 erfordert; »die reine Phänomenali-
tät der stimmlichen Selbstaffektion (wird) nicht durch die Beteiligung
des Fremden, der Außenwelt, des Raumes getrübt.«197 So erfährt man
also ein ungetrübtes Bei-Sich-Sein: »Diese Selbstaffektion ist das,
was man Subjektivität oder Für-Sich-Sein nennt. […] Die Stimme
ist das Bewusstsein.«198 Doch für Derrida ist diese bewusstseinkon-
stituierende Wirkung des s’entendre parler eine Täuschung, denn das
Selbst w i r d erst: Hier muss eine Reflexion über Temporalisierung
eingeschoben werden, die Husserl mit seinen Überlegungen zum
Zeitbewusstsein und zu Retention und Protention selber angestoßen,
aber dann wohl nicht konsequent weiterverfolgt hatte.

»Diese Bewegung der différance (des Aufschubs) kommt nicht zu einem
transzendentalen Subjekt hinzu. Vielmehr erzeugt sie dieses erst. Die
Selbstaffektion ist keine Erfahrungsmodalität, die ein zuvor bereits als

607

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

193 Lagemann /Gloy, Dem Zeichen auf der Spur, S. 71 bezieht sich hier auf Husserl
LU II/1 §8.
194 Lagemann, a. a.O., S. 73 (my italics).
195 Damit (»Ich fühle mich! Ich bin!«) hatte Herder gegen Descartes’ cogito die Ent-
stehung des Ich- Bewussteins begründet.
196 vgl. Lacan, Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, in: ders., Schriften 1,
S. 61–71.
197 Lagemann, a. a.O., S. 76.
198 Derrida, Die Stimme und das Phänomen, S. 136 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst verfasstes Seiendes charakterisierte. Sie bringt das Selbst als Bezie-
hung zu sich in der Differenz mit sich, das Selbst als das Nicht-Identische
hervor.«199

Für den Zeichenbegriff bei Husserl folgt daraus, dass sich die Aus-
gangsopposition von Ausdruck und Anzeichen auf eine einzige Di-
mension, die des Anzeichens reduziert, da das einzige Beispiel Hus-
serls für das »reine« Ausdruckszeichen, mit dem die unmittelbare
Selbstpräsenz des Selbstbewusstseins gesichert werden sollte, sich
als nicht tragfähig erwies und die präsenzmetaphysische Prämisse
eines Logo-Phonozentrismus freigelegt hat.

Methodisch verfährt die Dekonstruktion Derridas also in meh-
reren Schritten: Der Aufspürung eines entscheidenden Gegensatz-
paares in einem Text folgt eine Analyse der Begrifflichkeit und ihrer
Funktion im Gesamtzusammenhang, um dann in einer analysierend-
synthetisierenden Erörterung, in der still mitschwingende Konnota-
tionen genauso interessant sind wie das Aufdecken von Inkohä-
renzen, verborgene Bedeutungen zutage zu fördern. Dabei ist eine
»Tiefenlektüre« des Textes nötig, um implizite Sinnschichten zu ent-
hüllen und von innen her, aus dem Text heraus zu argumentieren,
aber in der Absicht, das System aufzubrechen200. Diese subversive
Immanenz muss natürlich bei internenWidersprüchen und Inkonsis-
tenzen aufmerksam werden, um »die Spalte ausfindig zu machen,
durch die, noch unnennbar, durchschimmert, was außerhalb dieser
Geschlossenheit liegt«.201

Oft führt die Erörterung dann noch zu einer Hierachieumkehr
des untersuchten Gegensatzpaares, was besonders deutlich an Derri-
das Dekonstruktion der Begriffe signifiant und signifié bei Saussure
wird, die er erweiternd in der Grammatologie vornimmt.

Besonders wird aber auch Rousseau interessant, der in seiner
Abhandlung zum Ursprung der Sprache auch wie Platon dem stimm-
haften Sprechen gegenüber der Schrift den Vorzug gegeben hat. Die
an der Lektüre Husserls gewonnenen Erkenntnisse über die Verbin-
dung von Präsenzmetaphysik und Logo-Phonozentrismus bleiben

608

Differenzphilosophie als Vermittlung?

199 a. a.O., S. 140.
200 In meinem Ethos der Pluralität, S. 30, habe ich dies am Beispiel von Derridas
Apokalypseschrift erläutert, in der er durch geschickte Textauswahl Mystik und Ra-
tio, Offenbarungswissen und Vernunftwissen gegeneinander stellt und analysiert und
so anhand von Kants Spott über die »vornehm tuenden Mystagogen« seinen Logo-
zentrismus aufdeckt.
201 Lagemann, a. a.O., S. 63.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber im Hintergrund vorhanden; die einleitenden Passagen zur »Epo-
che Rousseaus« lesen sich wie eine Zusammenfassung der Folgerun-
gen aus Die Stimme und das Phänomen.202Natürlich musste das von
Derrida so genannte »transzendentale« Signifikat De Saussures seine
Aufmerksamkeit erregen, denn es verbirgt einen latenten Idealismus,
da es »Urbild« und Ursache für die Bedeutungsfunktion des Signifi-
kanten und in seiner angenommenen idealen Existenz eine vom Mei-
nen und Be-zeichnen unabhängige Instanz und damit vorrangig ist,
es muss als präsent gedacht werden. Der Signifikant wird davon ab-
hängig als bloßer Repräsentant des abwesenden Bezeichneten ge-
dacht.

(Lineare) Schrift, Zeichen und Ontotheologie sollen aber dekon-
struiert werden:

»Die Differenz zwischen Signifikat und Signifikant gehört zutiefst in die
Totalität jener großen, von der Geschichte der Metaphysik eingenommenen
Epoche; […] man kann die Bequemlichkeit und die ›wissenschaftliche
Wahrheit‹ des stoischen und später mittelalterlichen Gegensatzes von sig-
nans und signatum nicht weiter beanspruchen, ohne dass man auch all sei-
ne metaphysisch-theologischen Wurzeln mit übernimmt.« […] Doch »im
allgemeinen wird diese Unterscheidung noch von den umsichtigsten Lin-
guisten und Semiologen als selbstverständlich hingenommen, sogar von
denen, die meinen, ihre Arbeit beginne dort wissenschaftlich zu werden,
wo die Metaphysik endet.«203

Man muss also vom Signifikanten ausgehen, er darf nicht länger eine
bloß abhängige Größe sein. Denn wie Derrida bereits in den Positio-
nen andeutet, jedes Signifikat kann auch die Rolle eines Signifikanten
spielen und seinerseits etwas anderes be-zeichnen, auf etwas anderes
ver-weisen204.In diesem Zusammenhang ist auch die (»westliche«)
systematische Abwertung der Schrift als sekundär zu sehen: Ganz
anders als etwa im Islam werden Schriftzeichen nämlich bloß als

609

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

202 Derrida, Grammatologie S. 173–177.
203 Derrida, Grammatologie, S. 27.
204 Derrida, Positionen, S. 56 f. Eco (Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 44) hat
dazu gemeint, dass man dann ja auch von einer Signifikatenkette reden könnte – es
geht ihm ja immer um Bedeutungen –, übersieht aber, dass Derridas Zeichenbegriff
prinzipiell an der Verweisfunktion orientiert ist, eine Signifikatenkette wäre für ihn
nicht denkbar, da im klassischen Signifikat das Verweisen einer Signifikantenkette zur
Ruhe kommt. Wie bereits gesagt, ist für Eco aber alles ein Zeichen, dass Elemente
einer Ausdrucksebene mit denen einer Inhaltsebene in Beziehung setzt. Ausführ-
licher zu Ecos Argumentation und ihrer Kritik s. Lagemann, a. a.O., S. 124ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hilfsinstrumente zur Ausweitung von Kommunikation über Raum
und Zeit hinweg gesehen, die den Sinngehalt des gesprochenen Wor-
tes bloß transportieren: Die Schrift wird transparent und muss den
Blick auf die – wesentlichen, ideellen – Bedeutungen freigeben. Der-
rida untersucht also diesen Zusammenhang von Platon bis De Saus-
sure und findet bei Aristoteles in De interpreatione I, 16 a 3 eine
Deutung, nach der das Geschriebene Zeichen für das in der Stimme
Verlautende ist, und dieses wiederum Zeichen für die Zustände der
Seele205. Die Stimme ist also »als Erzeuger der ersten Zeichen wesent-
lich und unmittelbar mit der Seele verwandt«.206 Schon damit lässt
sich eine Kette von Verweisungen (lautierende Stimmzeichen,
Sprachzeichen – ich stelle mir z.B. auch Sprachaufnahmen vor-,
Schriftzeichen …) zu einem umfassenden Begriff von »Schrift« um-
deuten, der eine fortwährende Verschiebung von Bedeutungen be-
inhaltet, denn das mit dieser Verschiebung von Bedeutungen ange-
zielte Signifikat muss sich entziehen.

Die Hierarchieumkehr ist damit vollzogen; und um diese Zei-
chen dem klassischen Diskurs von Be-zeichnen und Be-deuten zu
entziehen, nennt Derrida sie hinfort nicht mehr signes, sondern mar-
ques (Goodmans »marks«, »Marken«) und betont damit ihre Mate-
rialität.

Hier kann man nun auch Laners Untersuchung zur Verzeitli-
chung des Zeichenbegriffs einbringen, denn Derrida hatte es im An-
schluss an Husserls Ausführungen zum inneren Zeitbewusstsein un-
ternommen, dessen Vorstellungen von Präsenz und unmittelbarer
Gegebenheit auszuhöhlen und genetische Aspekte in den Vorder-
grund zu stellen207.

»Die marque kann als materialhaftes Zeichen verstanden werden, das dem
jeweiligen Kontext, in dem es gelesen, gesprochen, betrachtet, überhaupt:
erfahren wird, niemals ganz äußerlich bleibt. […] Die zeitliche Genese von
Sinn und Objektivität sowie die ständige Neu-Formation des Zeichens sind
mit der Betonung der Materialhaftigkeit und Trägheit […] gerade nicht als
als Bewegung einer ungebrochenen Offenheit zu denken. Die marque […]

610

Differenzphilosophie als Vermittlung?

205 Derrida, Grammatologie, S. 24.
206 Lagemann, a. a.O., S. 106 weist anschließend darauf hin, dass Umberto Eco genau
diese Aristoteles-Stelle anders interpretiere und glaube, dass Aristoteles den Aus-
druck »Symbol« dem gesprochenen und geschriebenen Wort vorbehalte (Eco, Semio-
tik und Philosophie der Sprache, S. 49 f)
207 Etwa in Derrida, Genesis und Struktur und die Phänomenologie, in: ders., Die
Schrift und die Differenz, S. 236–258.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezieht ihren Sinn aus einem differentiellen Setting. Hierin kann sie nicht
bloß als faktische Präsenz, als feste und bestimmbare Anwesenheit aus-
gewiesen werden, sondern ist einem differentiellen Feld ausgesetzt, das aber
wiederum zeitlich erstreckt und variabel ist.«208

Hier wird Derridas Begriff der Spur bedeutsam, den er im Interview
mit Kristeva als konsequente Anwendung des Saussureschen Diffe-
renztheorems bezeichnet.209

Saussure hatte nämlich die Schrift als äußere Repräsentation der
lautlichen Sprache gesehen:

»Die Saussuresche Definition der Schrift als ›Abbild‹ und damit als natürli-
ches Symbol der Sprache muss also gerade im Namen der Arbitrarität des
Zeichens abgelehnt werden. Abgesehen davon, dass das Phonem das Nicht-
Abbildbare (l’inimaginable) schlechthin ist und dass nichts Sichtbares ihm
ähneln kann, genügt es schon, Saussures Ausführungen über die Differenz
zwischen Symbol und Zeichen heranzuziehen. Es ist dann nicht mehr ein-
zusehen, wie er einerseits von der Schrift sagen kann, sie sei ›Abbild‹ oder
(bildhafte) Darstellung der Sprache, und wie er andererseits die Sprache
und die Schrift als zwei verschiedene Systeme von ›Zeichen‹ definieren
kann. Es ist die Eigentümlichkeit des Zeichens, nicht Abbild zu sein.«210

Gegen die Repräsentationstheorie ist es also das ganz Andere der
Spur, das »sich als solches ankündigt, in dem, was es nicht ist«211.
Orientiert an Lévinas und Freud ist »Spur« ihm das Verborgene, Ver-
drängte, nur latent Vorhandene212 und zielt eher auf das Vorgängige
ab: »Es gilt, die Spur vor dem Seienden zu denken.«213 Im Gegensatz
zur normalen Begriffsverwendung, bei der Spuren als Hinterlassen-
schaften (Fußspuren, Fingerabdrücke, aber auch Eindrücke) nach
ihrem Verursacher fragen lassen, ist hier die Spur ausgerichtet »auf
das, was jeder semantischen, semiotischen, akustischen oder iko-

611

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

208 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit. Zur Phänomenologie des Bildes nach Husserl,
Derrida und Merleau-Ponty, S. 175f.
209 Derrida, Positionen, S. 66 f: »… dass wir jeden Bezeichnungsvorgang als formales
Spiel von Differenzen anzusehen haben. Dabei handelt es sich um Spuren …«
210 Derrida, Grammatologie, S. 79.
211 a. a.O., S. 82.
212 Freud widmet er im Zusammenhang mit der Grammatologie einen eigenen Auf-
satz: Freud und der Schauplatz der Schrift, in: Derrida, Die Schrift und die Differenz,
S. 302–350, besonders aber 302–315.
Näheres zu Freuds Begriff der Erinnerungsspur siehe auch Weigel, Grammatologie
der Bilder, S. 35 ff.
213 Derrida, Grammatologie, S. 82.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nischen Differenz vorausgeht. […] Mit der Verschiebung des Kon-
zepts vom Hinterlassenen auf das Vorausgehende, von der Ähnlich-
keit auf die Differenz, von positiv vorhandenen Bildern dorthin, wo
sich die Spuren im Unkenntlichen, Heterogenen oder Immateriellen
verlieren«,214 ist diese Spur eine reine Bewegung vor aller inhalt-
lichen Bestimmung, »welche die Differenz hervorbringt. […] Sie ist
von keiner sinnlich wahrnehmbaren, hörbaren oder sichtbaren, laut-
lichen oder graphischen Fülle abhängig, sondern ist im Gegenteil ihre
Bedingung«.215

»Was dabei aufgelöst werden soll, kann man mit Adorno das Ursprungs-
denken nennen. Die Metaphysik leitet alles ab aus einem Ursprung. Die
Differenzphilosophie will bei der Vielheit stehenbleiben, in der Einheiten
(in der Mehrzahl) möglich sind. Wie kann sie das? Indem sie – nach Derrida
– einen Ursprung denkt, der kein Ursprung (mehr) ist. […] Der nicht-ur-
sprüngliche Ursprung ist keine Gegenwart vor einer Zeit, die ihr folgt. Er ist
im Werden. Er ist weder Ursache noch Wirkung. Das gilt auch von der
›Spur‹ […]. Die Bedeutung der Spur ist niemals präsent, sie ist in einem
anderen; anwesend ist sie abwesend.«216

Stimme, Schriftzeichen und Bildzeichen verweisen daher auf etwas
sich Entziehendes, nicht Anwesendes. Insbesondere interessiert sich
Derrida in diesem Zusammenhang für die Zeichnung und die dafür
nötigen Striche:

»In der Zeichnung […] geht es stets um die Erfahrung des Zugs, der diffe-
rentiellen Spur. Es ist die Erfahrung von dem, was Grenzen zwischen Räu-
men, Zeiten, Figuren, Farben, Tönen einzieht; eine Grenze, die Möglich-
keitsbedingung des Sichtbaren ist und dennoch zugleich unsichtbar
bleibt […]. Der dicke Strich wird allerdings nicht durch die ausgedehnte
Dicke zum Linienzugbuchstäblich zum Zuge kommt er erst durch die Dif-
ferentialität, durch die Grenze, die als Grenze und Grenzziehung nicht
sichtbar ist. Das zeichnende Verfahren hat hat weder mit dem Intelligiblen

612

Differenzphilosophie als Vermittlung?

214 Weigel, Grammatologie der Bilder, S. 31.
215 Derrida, Grammatologie, S. 109. Weigel (a. a.O.) stellt dem die ikonische Diffe-
renz von Gottfried Boehm gegenüber »als eine im Sehen realisierte Differenz und als
Vorgang […], in dem das Dargestellte imWege der Kontrastbildung als Bild entsteht«
und stellt fest, dass Derridas Spur dem vorausgeht, indem diese Differenzbildung
allererst ermöglicht wird. (vgl. Boehm, Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 37 f, 49)
216 Kimmerle, Jacques Derrida, S. 79 f. Kimmerle verweist an gleicher Stelle (S. 81 f)
auch auf Hegels Zeitbegriff, der als einfaches Auseinanderhalten eine Verräum-
lichung der Zeit wie auch eine Verzeitlichung des Raumes beinhalte und dem Diffe-
renzgeschehen so erst einen Rahmen gebe.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch mit dem Sinnlichen etwas zu tun und ist gerade deshalb auf besondere
Weise blind.«217

Daher folge ich Krewani, die im Textkorpus von Derridas Aufzeich-
nungen eines Blinden (AB) eine Form von Blindheit identifiziert, die
sie »semiotische Blindheit« nennt218, und an der Eigenart von Linien
festmacht (neben der von Derrida so genannten »transzendentalen«
und der »sakrifiziellen Blindheit«219, die in die Phänomenologie wei-
sen, s.u.).

Etliche Zeit nach WM interessiert sich Derrida in AB nämlich
konsequent auch für den Entzug des Sehens (und damit für das The-
ma Blindheit) und für Weisen des Sehens und Nichtsehens.

»Louvre ou ne pas voir«: unter diesem doppeldeutigen Titel or-
ganisierte Derrida 1990 für den Louvre eine Ausstellung zum Thema
Blindheit in der Malerei. (Man kann rein akustisch auch verstehen
»L’ouvre où ne pas voir«: »Öffne das, wo man nicht sieht« statt »Lou-
vre oder nicht sehen«, AB 38). Seine Reflexionen zu den ausgewähl-
ten Bildern wurden im gleichen Jahr als eine Art Katalog zur Aus-
stellung von der Réunion des musées nationaux herausgebeben.

»In den Aufzeichnungen eines Blinden geht es um das Sehen in der Malerei
und Zeichnung und dessen Zusammenhang mit einem Sehen jenseits der
Sinne: visionäre Einsichten oder Erleuchtungen, die in der Malerei oft als
Blendung oder Erblinden dargestellt werden. Der Künstler sieht nicht, was
er darstellt, so Derridas These, er arbeitet blind aus dem Gedächtnis und für
das Gedächtnis.«220

Nach Krewani ereignet sich unterschiedliches Sehen, wie z.B. beim
Museumsbesucher und Restaurator, in Bezug auf den Strich, der Flä-
chen trennt (wie bei der obigen Adami-Zeichnung) und lässt Unter-
schiedliches zutage treten. Einmal entzieht sich der Strich (der weder
intelligibel noch sinnlich ist, AB 58), und es kommt auf der Bildfläche
zu einem Zeichengeschehen.221 »Der Strich entzieht sich dem Feld des
Sehens. Nicht nur, weil er noch nicht sichtbar ist, sondern weil er
nicht zur Ordnung des Spektakels, der spektakulären Objektivität ge-
hört (AB 49)«. Er zeigt etwas anderes als er selbst ist. Damit wird er

613

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

217 Derrida, Denken, nicht zu sehen, in: Alloa (Hg.), Bildtheorien aus Frankreich,
S. 343.
218 Krewani, Philosophie der Malerei bei Jacques Derrida, S. 29–63.
219 Derriada, Aufzeichnungen eines Blinden, S. 54.
220 Derrida, Aufzeichnungen eines Blinden, Klappentext.
221 Krewani, a. a.O., S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil eines Signifikanten, er wird zur »Spur«. Das Sehen von Bildern
wird so dem Lesen von Texten angenähert.222

Desgleichen ist m.E. diese »semiotische Blindheit« auch bei den
gezeichneten Selbstporträts, die Derrida untersucht (z.B. von Fantin-
Latour, in 7 Varianten) (AB 60ff), festzustellen, denn die Striche las-
sen uns den Porträtierten eben nicht sehen: »Das Sichentziehen des-
sen was für Sie von Betracht ist und Sie betrachtet, Sie unentwegt
dabei beobachtet, wie Sie das, worum es sich handelt, oder den, um
den es sich handelt, nicht sehen« (AB 68), ist eine Erfahrung, bei der
es sich wie bei Karikaturen allenfalls um Unvollständiges handeln
kann, Ganzheit ist unmöglich. Man »lässt Sie etwas sehen, ohne
Ihnen etwas vom Ganzen zu zeigen«, Sie sehen, weil man Ihnen
nichts vom Ganzen zeigt, und um Ihnen nichts vom Ganzen zu zei-
gen. Die Setzung ruiniert »Präsentation und Repräsentation von
allem und jedem.« (AB 72). Wir können immer nur von den Zeichen
und Zeichnungen ausgehen und sie als Spuren verstehen, die uns
einen Weg zum Eigentlichen führen können.

Mit einem anderen als dem klassischen binären Zeichenbegriff
und der vollzogenen Hierarchieumkehr also kann man Derrida auch
als Semiotiker lesen, und speziell in der Zeichentheorie Goodmans
findet man Anknüpfungspunkte, was auch Hilary Putnam bemerkt
hat. Obwohl für einen analytischen Philosophen wie ihn – wie auch
für seine Kollegen – der Versuch einer Kritik des Dekonstruktivismus
»dem Versuch gleichkommt, sich mit einem Nebelgebilde auf einen
Faustkampf einzulassen« (ein Vergleich, der an Descartes gemahnt,
der der scholastischen Philosophen vorwirft, dass sie ihre Gegner in
eine dunkle Höhle locken, um sich dort gefahrlos mit ihnen schlagen
zu können), so stellt er doch beunruhigt fest, dass Nelson Goodman
zu Schlussfolgerungen gelangt ist, die in mancher Hinsicht denen
Derridas »gefährlich nahe« kommen.223

Nelson Goodman hatte nämlich, wie Krewani bemerkt, in seinen
Sprachen der Kunst zwischen notationalen und nichtnotationalen
Zeichensystemen unterschieden, und interessant sind nun die nicht-
notationalen Zeichensysteme, bei denen verschiedene Eigenschaften
der notatioalen Zeichensysteme nicht vorliegen (was gerade für Bil-
der gilt), sie sind nämlich nicht durch positiv beschreibbare Struk-

614

Differenzphilosophie als Vermittlung?

222 a. a.O., S. 38.
223 Putnam, Irrealismus und Dekonstruktion, in ders. Für eine Erneuerung der Phi-
losophie, S. 141,171, 142.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turen geprägt. So kann das Instrumentarium Goodmans zu einem
Begriff individueller Zeichen im Sinne Derridas beitragen.224

»Die Individualität des einzelnen Zeichenvorkommnisses geht also in pik-
turalen Symbolsystemen keineswegs verloren. Sie wird im Gegenteil in
dem Gegenstand, hier in der Darstellung, der mit dem Charakter korreliert,
mit aufgenommen. Pikturale Symbolsysteme sind sowohl syntaktisch als
auch semantisch dicht.«225

Und damit könnten Derridas Erörterungen zur Zeichenhaftigkeit,
auch wenn er auf anderen Wegen dahin gelangt ist, auch für Bild-
semiotiker akzeptabel sein.

Man kann aber nicht übersehen, dass Derridas Begriff der Spur
wie seine ganze Zeichentheorie in phänomenologischen Diskursen
wurzelt226. Das ist Derrida auch bewusst:

»Das Denken der Spur kann deshalb so wenig mit der transzen-
dentalen Phänomenologie brechen wie auf sie reduziert werden.«227

4.3.6 Derrida als (Bild-)phänomenologe

In Die Sichtbarkeit des Bildes hat Wiesing gegen ein zeichentheore-
tisches Bildverständnis eine Auffassung entwickelt, die »Bilder nicht
als Zeichen für abwesende Dinge […] verwendet«. Er glaubt, dass
Bilder sich »im 20. Jahrhundert schon längst nicht mehr als Reprä-
sentationen verstehen«; zunehmend würde das Bild »um seiner blo-
ßen Sichtbarkeit willen hergestellt und betrachtet«. Man verstehe
heute das Bild »als einen Gegenstand, als ein Artefakt, dessen unter-
schiedliche Leistungen einzig und allein durch das Überziehen einer
Oberfläche mit sichtbaren Formen erbracht werden«.228 Diese an
Konrad Fiedler entwickelte Auffassung sieht eine »reine Sichtbar-
keit« nur im Bild, quasi als Abstraktion von der gewöhnlichen durch

615

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

224 Krewani, a. a.O., S. 48.
225 vgl Krewani a. a.O., S. 52 und 59ff sowie Mahrenholz, Nelson Goodman und
Jacques Derrida. Zum Verhältnis von (post-)analytischer und poststrukturalistischer
Zeichentheorie, in Nida-Rümelin (Hg.), Rationalität, Realismus, Revision, S. 258ff.
226 Derrida gesteht, dass Husserl für ihn Quellfunktion hatte: »Die Begriffe der Dif-
ferenz und ›Verspätung‹ haben sich uns aus einer Lektüre Husserls aufgenötigt.«
(Derrida, Die Schrift und die Differenz, S. 312, Anm. 11) Und in Grammatologie
S. 81 und 108 wird diese Auseinandersetzung mit Husserl noch deutlicher.
227 Derrida, Grammatologie, S. 108.
228 Wiesing, Die Sichtbarkeit des Bildes, S. 13 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere Sinnesempfindungen verunreinigten Sichtbarkeit empirischer
Dinge. Wie eine Haut werde die Sichtbarkeit von der außerbildlichen
Wirklichkeit abgezogen und als reine Sichtbarkeit zum Bild.229 Das,
was sich uns zum Sehen gibt, erscheint also im Bild und ist Phänomen
unter anderen Phänomenen. (Das schließe nicht aus, dass Bilder als
Zeichen für Gegenstände oder Sichtweisen verwendet werden könn-
ten, was sogar oft geschehe.230)

Krewani kritisiert hier zu Recht, dass diese »reine« Sichtbarkeit
Illusion sei, denn auch die bildliche Sichtbarkeit sei anhängend, an
einen diese Sichtbarkeit erst ermöglichenden materiellen Träger ge-
bunden, womit Wiesing »den Zugang zum Sehen des Bildes geradezu
(versperrt), anstatt ihn zu eröffnen.«231 (Im Gegensatz dazu ent-
wickelt Alloa unter Rückgang auf das Diaphane bei Aristoteles und
Husserls »Bildträger« als Medium eine Medientheorie des Diapha-
nen, ein Gedanke, den ich hier leider nicht weiterverfolgen kann.232)

Die Beschäftigung mit Sichtbarkeit gemahnt aber an Merleau-
Ponty, und besonders der späte Merleau-Ponty mit Das Sichtbare
und das Unsichtbare wird für Derrida interessant: denn hier wird
das Sichtbare in Bezug auf das gedacht, was sehen lässt und selber
unsichtbar ist. Es geht also um Entzug mitten im Sehen und im Sicht-
baren. Daher nimmt Derrida in den Aufzeichnungen eines Blinden
(AB 56) auch die Metapher des blinden Flecks aus Merleau-Pontys
Phänomenologie der Wahrnehmung233auf: Es ist der blinde Fleck,
der mit seinem Fehlen von Sehzellen (da dort der Sehnerv in den
Augenhintergrund mündet) das Sehen im Entzug von Sichtbarkeit
allererst ermöglicht, und im übertragenen Sinn unser eigener Stand-
punkt, von dem aus wir sehen und die Welt erfahren, der sich uns
ebenfalls entzieht bzw. als als solcher in seiner Standpunkthaftigkeit
außerhalb unseres Bewusstseins bleibt.

In einem späten Vortrag führt Derrida diese Übertragung am
Beispiel der Perspektive aus, die auch zentral inMerleau-Pontys Leib-
philosophie ist:

616

Differenzphilosophie als Vermittlung?

229 Krewani, Philosophie der Malerei bei Jacques Derrida, S. 25 verweist hier auf
Wiesing, a. a.O., S. 162.
230 Wiesing, Phänomene im Bild, S. 12–21.
231 Krewani, a. a.O.
232 Alloa, Das durchscheinende Bild, z.B. S. 63–122.
233 Merleau-Ponty, PW, S. 117, später in Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 311ff
und bei Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 126 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Gesichtspunkt ist die Perspektive, d.h. das Sehen eines Blicks, der,
indem er perspektiviert, eine bestimmte Selektion vornimmt. Von der Per-
spektive zu sprechen heißt, dass man Dinge immer nur unter einem be-
stimmten Gesichtspunkt betrachtet, dass man die Dinge immer von einem
bestimmten Standpunkt aus interpretiert, ja nach Interesse, indem man ein
organisiertes hierarchisiertes Sehschema ausschneidet, ein Schema, das
stets selektiv ist und sich daher ebensosehr der Blindheit verdankt wie dem
Sehen. Die Perspektive muss für all das blind werden, was aus ihr aus-
geschlossen ist; um perspektivisch zu sehen, muss man nachlässig sein.
Man muss für alles andere blind werden, und das passiert ständig. […] Der
blind spot, der blinde Fleck […] ist für jedes Sehen, für jedwede Sichtbar-
keit, konstitutiv nötig. […] Diese Blindheit ist kein Mangel.«234

Doch auch das Bildsujet entzieht sich, ist für gewöhnlich nicht an-
wesend.

Derrida unterscheidet daher in AB zwischen transzendentaler
Blindheit und sakrifizieller Blindheit.235 Beides sind phänomenologi-
sche Sichtweisen:

»Im Kern der Bildkonstitution liegt ein doppelter Entzug vor in Form einer
sakrifiziellen und einer transzendentalen Blindheit. Die Genealogie des Bil-
des verdankt sich einer Abwendung vom Bildgegenstand als Hinwendung
zur Markierung (Strich, Zug). Die Abwendung von der außerbildlichen
Sichtbarkeit inauguriert eine sakrifizielle Blindheit, die jedoch nicht einer
Logik des Tausches folgt. […] Der im Bild produzierte Bruch mit dem Sicht-
baren der Welt […] folgt einer anderen Logik: Mit dem Sehen von Bildern
wird das Sehen eines Außerbildlichen überhaupt aufgegeben und nicht nur
das kontingente Sehen eines partikularen und besonderen Elements ge-
opfert. Daher kann das Sehen eines Bildes auch nicht als bildliche Aneig-
nung aufgefasst werden.«236

In seiner Organisation der Ausstellung zur Blindheit wählt Derrida
als erstes Exponat nämlich zwei Darstellungen der bei Plinius berich-
teten Geschichte von der korinthischen Töpferstochter Dibutades, de-
ren Geliebter in den Krieg zieht und daher im Bild (als Schattenumriß
auf einer Felswand) präsent bleiben soll. Die Abwendung vom außer-
bildlichen Modell zugunsten der Entstehung des im Bild Dargestell-

617

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

234 Derrida, Denken, nicht zu sehen, in: Alloa (Hg.), Bildtheorien aus Frankreich,
S. 330 f und 343.
235 Derrida, Aufzeichnungen eines Blinden, S. 46. (Im folgenden mit AB und Seiten-
zahl abgekürzt)
236 Kapust, Phänomenologische Bildpositionen, in: Klaus Sachs-Hombach (Hg.), Bild-
theorien, a. a.O., S. 268.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten setzt, so Derrida (AB 53), »den Ursprung der graphischen Erzäh-
lung mit der Abwesenheit oder der Unsichtbarkeit des Modells in
Beziehung«. Der dargestellte Gegenstand muss sich notwendig aus
dem Bereich der Sichtbarkeit entziehen, um auf der Bildfläche dar-
gestellt werden zu können. Sie nimmt dem Sehen einen Gegenstand,
um ihm einen anderen zu geben237 und gehört nicht der Logik des
Tausches an (s.u.).

Man fühlt sich zunächst an das Platonische Moment einer
»Schattenschrift« erinnert, doch das mimetische Moment wird durch
differentielle und supplementäre Charaktere verschoben, eine »radi-
kale Unsichtbarkeit, eine Imperzeption in der Perzeption«, (wie bei
Merleau-Ponty, »die Anamnese ist von Amnesie bedroht«) wird
sichtbar (AB 54).

»Der im Bild herbeigeführte Bruch mit dem Sichtbaren der Welt lässt sich
aber nicht als Moment des Tausches verstehen, sondern gehört einer ande-
ren Ordnung an: Mit dem Sehen von Bildern« (z.B. auch Fernsehbildern)
»wird das Sehen von Außerbildlichem überhaupt aufgegeben«. Abwesen-
heit und Unsichtbarkeit des Dargestellten werden wie bei Dibutades vor-
weggenommen. »Das Sehen von außerbildlichem Sehen wird so vollständig
und ohne Gegengabe aufgegeben, dass man sagen kann, es wird ge-
opfert.«238

Derrida bezeichnet den herbeigeführten Bruch mit dem Sichtbaren
der Welt denn auch als »Opferereignis« (AB 46). Das Opfer läuft ins
Leere, es ist immer ein Verlust, der stehen bleibt. »Mit dem Sehen des
Bildes, so müsste man präzise sagen, wird eigentlich überhaupt nicht
mehr gesehen. Das heißt, dass wir das, was wir auf dem Bild sehen,
keineswegs als das sehen, was wir außerhalb des Bildes sehen, wir
sehen nun innerhalb bildlicher Ordnungen anders.«239

Mit Merleau-Ponty tritt an diese Stelle ein taktiles Sehen, so-
wohl beim Betrachter als auch beim Produzenten: die Synästhesie,
die in Merleau-Pontys Begriff des »chair« gedacht ist. Das Bild ent-
steht unter Verwendung bildlicher Mittel völlig neu, es ist keine re-
produktive, sondern eine erfinderische Leistung. Die Zeichnung er-
findet ihr eigenes Sehen.

Es handelt sich aber nicht um »reine Sichtbarkeit« im Bild, be-
freit von allen Synästhesien natürlichen Sehens, in Derridas »sakri-

618

Differenzphilosophie als Vermittlung?

237 Krewani, Philosophie der Malerei bei Jacques Derrida, S. 18.
238 Krewani, a. a.O., S. 18.
239 Krewani, a. a.O., S. 19.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fizieller« Bildauffassung verdankt sich das Sehen des Bildes einer erst
im Bild gestifteten Sichtbarkeit, die gerade nicht »rein« ist. Krewani
sieht darin ein phänomenologisches Bildverständnis, dass das Bild aus
allen Reproduktionsverhältnissen herauslöst. Das macht Krewani mit
der Unterscheidung von Waldenfels und Max Imdahl zwischen
»sehendem Sehen« und »wiedererkennendem Sehen« deutlich. Das
sehende Sehen berücksichtigt »den formalen Bildsinn, die Syntaktik
des Bildes, die Art und Weise, wie etwas dargestellt ist«.240 Das
»Sehen kann man als autonom betrachten, weil hier die Gesetze des
Sichtbaren dem Bild selbst entstammen« (ebd.)

(Hingegen ist es das wiedererkennende Sehen, das durch das Bild
hindurch auf die Bedeutung der Dinge achtet und ihre Referenz zum
Ausgangspunkt des Sehens macht, was einem semiotischen Bildver-
ständnis entspräche.) Hier ist aber nicht entscheidend, was gesehen
wird, sondern wie gesehen wird. Daher kann das Sehen eines Bildes
auch nicht als bildliche Aneignung verstanden werden.

»Das Unsichtbare als das Nicht-Sichtbare ist nicht ein anderswo präsentes,
latentes, imaginäres, unbewusstes, verborgenes oder vergangenes Phäno-
men, sondern ist ein Phänomen, dessen Nichterscheinen von anderer Art
ist; und was wir hier mit dem Namen Transzendentalität belegen, ist nicht
ohne Bezug zu der reinen Transzendentalität ohne ontische Maske, von der
Merleau-Ponty spricht.«241

Derrida bezieht sich auf die vier disparaten »Schichten« des Unsicht-
baren nach Merleau-Ponty: 1. »das, was nicht aktuell sichtbar ist,
aber es sein könnte« (z.B. bei anderer Perspektive) 2. der Gliederbau
der nicht sichtbaren Existentialien des Sichtbaren 3. das Taktile oder
das Kinästhetische 4. die »lekta« oder das »cogito« (AB 56).

(Kapust, die Derrida nur als Bildphänomenologen klassifiziert242,
identifiziert die erste Schicht mit dem »potentiell Unsichtlichen« bei
Husserl, die zweite mit dem »Scharnier« bei Merleau-Ponty und hält
fest, dass die Rede von einem logos und den »lekta« unter 4.) keines-
falls die Festlegung des Bildes auf diskursive Ordnungen impliziert.)

619

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

240 a. a.O., S. 26 ff. Sie bezieht sich auf Max Imdahl, Ikonik. Bilder und ihre Darstel-
lung, in: Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?, S. 300ff undWaldenfels, Die Ordnungen des
Sichtbaren, ebenfalls bei Boehm, a. a.O., S. 235.
241 Derrida 1997, S. 56.
242 Kapust, Phänomenologische Bildpositionen, in: Sachs-Hombach (Hg.), Bildtheo-
rien, S. 269. Obwohl sie in ihrer Bibliographie Krewanis Dissertation aufführt, greift
sie aber nur die beiden Formen von Blindheit auf, die zur Phänomenologie passen und
übersieht die oben – und dort – abgehandelte semiotische Blindheit.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derrida geht es aber noch weitergehend um eine absolute Un-
sichtbarkeit, und auch dazu zitiert er Merleau-Ponty, der zum »blin-
den Fleck« ausführt:

»Die ›sichtbaren‹ Dinge selbst sind schließlich ebenfalls nur um einen ab-
wesenden Kern herum zentriert: Die Frage stellen: das unsichtbare Leben,
die unsichtbare Gemeinschaft, der unsichtbare Andere, die unsichtbare Kul-
tur. Eine Phänomenologie der ›anderen‹Welt als Grenze einer Phänomeno-
logie des Imaginären, und des ›Verborgenen‹ schreiben. […] Man darf nicht
denken, dass ich einem Sichtbaren […] ein Nichtsichtbares hinzufüge […].
Es gilt zu verstehen, dass das Sichtbare selbst eine Nichtsichtbarkeit ent-
hält« (AB 56).243

Und damit trifft er einen Nerv bei Derrida, der sich vornimmt, den
späten Merleau-Ponty erneut zu lesen (AB 56).

Ein anderer Ansatz, Derrida gegen jede Repräsentationsvorstel-
lung als Bildphänomenologen zu erweisen und mitMerleau-Ponty zu
vergleichen, findet sich bei Laner, die Derridas Anliegen der Tempo-
ralisierung244 aufnimmt, das natürlich gegen die traditionelle präsen-
tische Substanzontologie auch das Bild als Geschehen ausweisen
muss.

In einem frühen Aufsatz zur »Zeitlichkeit des Bildes bei Derrida
und Merleau- Ponty« beschreibt sie das Bild als »erscheinendes Er-
eignis«, das in ein »Differenzierungsgeschehen« immer schon einge-
lassen sei245 und also eine substanzontologische Deutung nicht zulas-
se. Doch gleichzeitig redet sie davon, dass ein Bild »gelesen« werden
müsse, und im weiteren beschäftigt sie sich nur noch mit Derridas
Dekonstruktion des Zeichenbegriffs und seiner Temporalisierung,
um dann die Ergebnisse auf den Bildbegriff zu übertragen. Sie möchte
Derrida als Bildphänomenologen ausweisen, verwendet aber implizit
eine semiotische Begrifflichkeit, indem sie die »Beziehung zwischen
Bezeichnendem und Bezeichnetem oder Abbildendem und Abgebil-
detem«246 (Dichotomien, die Derrida ja gerade aufbrechen möchte
und auch keinesfalls identifizieren würde) thematisiert, also Zeichen

620

Differenzphilosophie als Vermittlung?

243 Derrida zitiert hier Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 290f
und 311f.
244 z.B. in Derrida, Signatur, Ereignis, Kontext, in: ders., Randgänge der Philosophie,
S. 325 ff.
245 Laner, Zur Zeitlichkeit des Bildes bei Jacques Derrida undMaurice Merleau-Ponty,
in: Hügli (Hg.), Philosophie des Bildes, S. 61.
246 Laner, a. a.O., S. 64 (my italics). »oder« muss hier im Sinne des lat. »sive« gemeint
sein, nicht alternativ im Sinne von »aut«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Bild gleichsetzt, um ihre Untersuchungen zum Zeichen auf das
Bild übertragen zu können. (In ihrer späteren Dissertation ist sie da
wesentlich vorsichtiger, und fragt, ob man nun ihre Untersuchungen
zur Temporalisierung des Zeichenbegriffs auch für eine Phänomeno-
logie des Bildes bei Derrida fruchtbar machen könne.247) In Bezug auf
Derridas Bildbegriff redet sie, um ihn gegen Merleau-Ponty absetzen
zu können, hinfort von »impliziter Zeitlichkeit«.

In der Tat denkt sie da Derrida implizit weiter, wie sich an einem
anderen Text, den sie nicht zitiert, zeigt: denn Derrida hatte sich in
seiner Totenrede auf seinen Kollegen Louis Marin auf dessen letztes
Buch Des pouvoirs de l’image248 bezogen und den dort nur einmal im
Vorwort auftauchenden Begriff »dynamis« zum Anlass genommen,
um zu betonen, dass man hier die Statik suggerierende Frage »Was ist
ein Bild?« nicht stellen dürfe. Marin habe in seinem Vorwort daran
erinnert, das das Bild traditionellerweise immer als eine Art minderes
Sein gegolten habe, d.h. als ein Sein von wenig Macht, doch seine
dynamis wäre nach Derrida eine, die sich keiner Onto-Logik zu un-
terwerfen habe: »Seine Dynamo-Logik wäre nie eine Logik des Seins,
eine Ontologie, gewesen.« Für Derrida spielt daher der Begriff der
dynamis eine entscheidende Rolle, da »er sich selbst der traditionellen
Ontologie entzieht, die ihn im allgemeinen beherrscht.«249 (Marin
hatte aber Kraft, Macht und Gewalt gemeint.)

Nach Marin sei es die Kraft und die Stärke des Bildes, die es zur
Sicht »drängt« und die, so Derrida, auch bewirke, dass das Bild die
Kraft hat, im Tode zu widerstehen, zu bestehen und zu existieren,
»gerade da, wo es nicht im Sein oder der Präsenz des Seins insistiert«.

»Dieses Sein-zum-Tode würde dazu verpflichten, das Bild nicht als abge-
schwächte Reproduktion von dem zu denken was es imitiert, nicht als ein
Mimem, ein einfaches Bild, Idol oder Ikon in deren konventioneller Akzep-
tanz (denn es geht gerade darum, sich von dieser Konzeption abzulösen),

621

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

247 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit. Zur Phänomenologie des Bildes nach Husserl,
Derrida und Merleau-Ponty, S. 171–241. Aus der Überschrift »Implizite Zeitlichkeit.
Iterationszusammenhänge und Zeitlichkeit des Bildes« (S. 171) geht hervor, dass sie
auch hier Bild und Zeichen identifiziert. Im Text spricht sie jedoch nur von Zeichen.
248 Es gibt eine deutsche Übersetzung: Marin, Von den Mächten des Bildes, Berlin /
Zürich 2007. Ein Teil (S. 11–29) ist in Alloas Anthologie französischer Bildtheorien
(S. 305–322) abgedruckt.
249 Derrida, Kraft der Trauer. Die Macht des Bildes bei Louis Marin, in: Beyer / Voor-
hoeve / Haverkamp (Hg.), Das Bild ist der König, S. 28. Der Text ist auch vertreten in
Wetzel /Wolf (Hg.), Der Entzug der Bilder, S. 13–36.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern als Zuwachs anMacht als wirklicher Ursprung der Autorität, wobei
das Bild selbst Autor wird, Autor und Augment der auctoritas …«250

Besonders gelte dies von Porträts, z.B. von (abwesenden) Königen,
aber auch von inzwischen Verstorbenen, denn hier »gibt ein Bild zu
sehen: gibt es nicht einfach sich zu sehen, sondern gibt es in dem
Maße zu sehen, wie es sieht, als ob es ebenso sehend wie sichtbar
wäre.«251

Für Derrida hängt die Kraft des Bildes also nicht davon ab, dass
man etwas sieht, sondern eher davon, dass man dabei gesehen wird
(auch diese Blickumkehr fand sich bei Merleau-Ponty!): »Das Bild ist
mehr sehend als sichtbar. Das Bild schaut uns an, betrifft uns«252 (im
Doppelsinn des französischen »ça nous regarde«253), ja, wir selbst sind
für den Blick von außen ein Bild.

Diese Umkehrung des Blickwinkels erinnert an das gleichzeitige
Sehen und Gesehenwerden bei Cusanus; und sie gilt auch für das
Lesen: »Ich wurde also gelesen, und in Szene gesetzt durch das, was
ich las, ich fand mich vom Zeitmaß seiner Zeit erfasst …«254.

Marin habe die Macht des Bildes mit einer gewissen ikono-se-
miologischen Theorie und Logik der Repräsentation begründet und
habe gerade in der Re-präsentation »ein Anwachsen, ein Wiederauf-
leben an Kraft oder ein Supplement an Intensität in der Präsenz […],
eine Art von Mächtigkeit oder Potenzierung der Macht« und einen
»kapitalen Mehrwert des Bildes« gesehen. Marins wiederholte Frage
»Bild?« unter Weglassung der Kopula »ist« muss also anders als Der-
ridas antisubstanzontologische Deutung verstanden werden, und ist
wohl auch mehr als ein bloßes rhetorisches Stilmittel, denn sie gibt
»folglich zu verstehen, dass das Bild mehr als ein Bild ist, stärker als
das durch die Ontologie definierte und abgeschwächte Bild«. Derrida
assoziiert in diesem Zusammenhang sogar die christliche Auffassung
von »Auferstehung und Verklärung.«255 Doch Derrida nimmt dieses
Fehlen der Kopula »ist« zum Anlass, auf die fehlende statische Prä-

622

Differenzphilosophie als Vermittlung?

250 Derrida, a. a.O., S. 30.
251 . ebd.
252 a. a.O., S. 42.
253 Vgl. Derrida, Denken, nicht zu sehen, a. a.O., S. 339, wo er festhält, dass man
sogar bei Bildern, die keine Porträts sind, wie z.B. Cézannes Montagne Sainte-Victoi-
re, weniger schaut als angeschaut wird.
254 a. a.O., S. 43.
255 Derrida, a. a.O., S. 33 und 35.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senz des Bildes anzuspielen. (Das Bild als Blickgeschehen ist natürlich
ein phänomenologischer Topos.)

Eine weitere Formulierung Marins von der »machtvollen Aus-
drucksweise einer Abwesenheit« (my italics)256, zusammen mit der
anders zu interpretierenden Frage »Bild?« gibt Derrida Anlass zu
einer dekonstruktiven Lektüre, denn »ein derartiges Überbieten der
so intensivierten Präsenz« gebe »den Mangel an Präsenz oder die
Trauer zu denken […], welche die uranfänglich oder ursprünglich ge-
nannte Präsenz […], die lebendig genannte Präsenz von vorneherein
aushöhlt.«257 Der Effekt des Bildes ist für Derrida also »jenseits der
Alternative von Präsenz und Absenz, jenseits der negativen oder po-
sitiven Wahrnehmung« von etwas Geisterhaftem (spectralité, ich
übersetze anders als Derridas Übersetzer Michael Wetzel258), von sei-
ner phantastischen Kraft als »Zuwachs im Herzen des Mangels«.259

»Wir sprechen von Bildern. Das, was nur in uns ist, scheint sich auf Bilder
zu reduzieren, die Erinnerungen oder Denkmäler sein können, aber auf
jeden Fall auf ein Gedächtnis, das aus sichtbaren Szenen besteht, die nur
mehr Bilder sind, weil das andere, wovon sie Bilder sind, genau genommen
nur als das Entschwundene erscheint, als dasjenige, was, entschwunden, ›in
uns‹ nur Bilder hinterlässt.«260

Es muss also auch um innere Bilder gehen, die hier als Residuen eines
realen Entzugs in der Tat kein Tausch, kein Substitut sind, sondern
der sakrifiziellen Blindheit angehören werden, da man vom außer-
bildlichen Sehen Abschied nehmen muss. Doch dieser Verlust ist wie
bei Dibutades die Geburtsstunde des Bildes, das nun ein inner-
bildliches Sehen ermöglicht. Wenn man so will, stellt Derrida dem
Leitgedanken der negativen Theologie eine nicht länger am Präsenz-
gedanken orientierte negative Phänomenologie an die Seite, die
Sichtbarkeit nur als Sonderfall einer allumgreifenden Nichtsichtbar-
keit ausweist.

»Die transzendentale Phänomenologie (wohnt) insofern, als sie mittels der
Suspendierung aller doxa, jeglicher existenziellen Position, jeglicher These

623

Jacques Derridas Synthese von Bildphänomenologie und Bildsemiotik

256 ebd.
257 a. a.O., S. 32.
258 Auch Alloa übersetzt »spectre« mit »Geist« und nicht mit »Gespenst«: Derrida,
Denken, nicht zu sehen, in: Alloa (Hg.), Bildtheorien aus Frankreich, S. 325.
259 Derrida, a. a.O., S. 35.
260 a. a.O., S. 41.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgeht, im selben Element wie die negative Theologie. Die eine wäre eine
gute Propädeutik zur anderen. Ziemlich überraschend, nicht wahr?«261

Der Metaphysik der Präsenz wird also gerade auch für das Bild und
die klassische Repräsentationstheorie, nicht nur für den Gottes-
begriff, eine Phänomenologie der Absenz, des Unsichtbaren, ent-
gegengestellt.

Auch dies kann als Strategie verstanden werden, die abendlän-
dische Fixierung auf das Sehen, das der Geschichte der »Idee« und der
»Ideenschau« seit Platon unweigerlich anhaftet, zu relativieren.

624

Differenzphilosophie als Vermittlung?

261 Derrida, Außer dem Namen, a. a.O., S. 97.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.3.1 Dekonstruktion als Metaphysikkritik
	4.3.2 Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins: die Ausweitung des Schriftbegriffs
	4.3.3 Negative Theologie und ihre Funktion als Metapher
	4.3.4 Die »différance« und die ikonische Differenz
	4.3.5 Derrida als (Bild-)semiotiker?
	4.3.6 Derrida als (Bild-)phänomenologe

