Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins

4.3. Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins:
Jacques Derridas Synthese von Bildphanomenologie und
Bildsemiotik

Derrida wurde als Sohn einer jiidischen Familie im damals franzgsi-
schen Maghreb geboren und machte von klein auf Differenzerfah-
rungen: »Der kleine franzosische Jude aus Algerien« wuchs am Rande
eines arabischen Viertels auf und verstand die Sprache, die aber an der
(franzosischen) Schule verboten war.!2 Er konnte kein Hebriisch und
besuchte nie eine Talmudschule, wurde aber wihrend der Zeit des
Vichy-Regimes in Frankreich als Jude der Schule verwiesen!®. Spiter
absolvierte er die Ecole Normale Supérieure in Paris, studierte bei
Foucault — mit dem er sich auch anfreundete — und war danach As-
sistent bei Ricoeur. Er steht also anders als Heidegger und Foucault
zwischen den Kulturen. Das lasst ihn das Heideggersche Anliegen der
Dekonstruktion und seine ontisch-ontologische Differenz aufneh-
men und weiterfiihren.

4.3.1 Dekonstruktion als Metaphysikkritik

Mit der Kritik des identifizierenden Denkens, wie sie von Adorno
entwickelt worden ist'* heif3t differenzieren »nicht identifizieren,
das andere und das Verschiedene eben nicht zuriickfithren auf dassel-
be und das Gleichartige. [...] Das Denken der Differenz kann nur
selbst different, differenzierend sein und nicht stets wieder dasselbe«.
Dabei glaubt Derrida mit Adorno und Heidegger, dass »die Tradition
der europiischen Philosophie, die vom Identitdtsdenken letztlich be-
stimmt wird, nicht so ohne weiteres verlassen, negiert oder auch nur
transformiert werden kann. Er arbeitet mit dieser Tradition, vertieft
sich in sie und sucht sie von innen her aufzusprengen.«'>

Anders als Foucault wihlt Derrida in seiner Absicht der Rationa-
lismuskritik an Gedankengebiuden mit apodiktischem Anspruch auf
Allgemeingiiltigkeit keinen historisierend relativierenden Ansatz,

2 Derrida, Einsprachigkeit, S. 84.

3 »Die franzosische Kultur ist nicht fiir Juden gemacht«, so der Schulleiter coram
publico, wie Bennington berichtet, der in Zusammenarbeit mit Derrida ein biographi-
sches Portrit geschrieben hat (S. 332).

114 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, u.a. S. 16-18 und 34f.

115 Heinz Kimmerle, Jacques Derrida, S. 17 ff.

583

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

sondern einen systematischen. Er geht auf Heideggers Kritik an den
kiinstlichen Dichotomien unseres Denkens zuriick und entwickelt
seine Methode der Dekonstruktion durch Textanalyse, die keines-
wegs Destruktion bedeutet. Das kann bedeuten, dass er verschiedene
Texte dhnlicher Thematik gegeneinander stellt, die sich so gegenseitig
erhellen und gelegentlich auch entlarven'. Aber auch Begriffspaare
innerhalb eines Textes werden untersucht. Die Dekonstruktion ist
dann eine die verborgenen Bedeutungen und Primissen zutage for-
dernde analysierend-synthetisierende Untersuchung, in der still mit-
schwingende Konnotationen ebenso interessant sind wie das Auf-
decken von Inkohirenzen. (In der Tat erinnert seine Methode der
Textdekonstruktion stark an Al-Ghazalis »Inkohdrenz der Philoso-
phen.«) Denn Derrida arbeitet, wie tibrigens auch Philon, mit einem
zweischichtigen Textmodell: das »Selbstbewusstsein« des Textes, die
Textoberfliche, ist in der Regel semantisch unproblematisch und
kann sinnhaft verstanden werden, verbirgt aber interessante Tiefen-
intentionalititen, verdeckt dabei also das strukturell Unbewusste, so
dass eine »Tiefenlektiire« nétig ist, um diese verborgenen Sinn-
schichten zu enthiillen. Deshalb hat der Praktiker der Dekonstruktion
von innen her zu operieren, er muss innerhalb eines Begriffssystems
arbeiten, in der Absicht, es aufzubrechen. (Lagemann redet von einer
Haltung der subversiven »Immanenz«!”, um so »die Spalte ausfindig
zu machen, durch die, noch unnennbar, durchschimmert, was aufler-
halb dieser Geschlossenheit liegt«.!®) Dadurch erschliefSt sich ein
Text und lasst sich von innen her 6ffnen, wenn z.B. implizite nicht-
evidente Voraussetzungen gemacht werden. So kritisiert Derrida
etwa den biniren Zeichenbegriff bei Husserl (Anzeichen/Ausdruck).
Fiir Derrida ist diese phinomenologische Reduktion des Zeichens auf
zwei Dimensionen eine »metaphysische Priasupposition«!'?®, was auch

116 So in der Apokalypseschrift, in der Derrida zwei Texte tiber Mystik und Wahrheit
gegeneinander stellt, und in »Glas¢, in dem die Ordnung der Vernunft bei Hegel
gegen die Unordnung des Begehrens bei Jean Genet gestellt wird. vgl. ausfiihrlicher
Miinnix, Zum Ethos der Pluralitit, S. 30.

177 Lagemann/Gloy, Dem Zeichen auf der Spur, S. 47.

18 a.a.0., S. 63.

119 Derrida, Die Stimme und Das Phinomen, S. 52, S. 71.

Derridas erste Veréffentlichung »Genesis und Struktur und die Phanomenologie,
ein Vortrag von 1959, gedruckt 1964 in »Die Schrift und die Differenz«, wurde 1967
mit »Die Stimme und das Phinomen« auf breitere Fiifle gestellt, da sich D. nun nicht
mehr nur auf die ersten Kapitel der »Logischen Untersuchungen« bezieht.

584

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

fiir die Unterscheidung von Signifikat und Signifikant bei De Saus-
sure gile'?0.

Typisch fiir Derridas Textdekonstruktion ist dabei die Hierachie-
kritik, die auch manchmal mit Hierarchieumkehr verbunden ist!?!:
»Der klassische Zeichenbegriff gilt als Einheit eines transzendental
gedachten Signifikats als ideeller Entitdt und eines demgegentiber se-
kundiren nur auf die Bedeutung verweisenden Signifikanten ... Die-
ser ist bei de Saussure eine abhingige Grofle und erhilt erst durch
seinen Bezug auf ein sinnerfiilltes Signifikat, das vom Ausdruck un-
abhingig ist, seinen Wert.«'?> Am Beispiel der Kritik am Begriffspaar
Signifikat /Signifikand bedeutet das nicht linger eine Privilegierung
des transzendentalen Signifikats, das den Zeichen erst seine Bedeu-
tung gibt, sondern ein Denken vom Signifikanten aus, ja von einer
ganzen Kette von Signifikanten, die zunichst alle aufeinander und
dann erst zusammen auf das Gemeinte verweisen.

Schon bei Heidegger war Dekonstruktion eine Denkbewegung
der »Aneignung und Verwandlung des Uberlieferten«, ein »Abbauen,
Abtragen und auf die Seite stellen. Dekonstruktion heifit: Unser Ohr
offnen, frei machen fiir das, was sich uns in der Uberlieferung als Sein
des Seienden zuspricht«.'?

Mit dieser Heideggerschen Begrifflichkeit liest Derrida Kants
Kritik der Urteilskraft'>* und stellt fest, dass seine Asthetik ganz von
diesem Gegensatz Materie/Form beherrscht wird, der sich so im In-
neren einer wirkmiéchtigen Tradition abzeichnet. Im Sinne von Hei-
degger sei dies eine der drei Bestimmungen, die gewaltsam iiber das

Positiv vermerkt er, dass Husserl sich gegeniiber der vorangegangenen Tradition
durch »nicht-dialektisches und nicht-dezisionistisches Vorgehen« auszeichne, »star-
res System und spekulativen Abschluss« meide (Die Schrift und die Differenz,
S. 236 ff). Weiteres zu Derridas Husserl-Kritik in der hervorragenden Analyse von
Dreisholtkamp, Jacques Derrida, S. 76. und Miinnix, Zum Ethos der Pluralitdt, S. 32.
120 Derrida, Grammatologie, S. 49-129.

21 Wenn nicht Hierachieumkehr, so will Derrida an Stelle des Vorrangs (z. B. auch bei
Kant: Vernunft/Gefiihl - letzteres als »pathologisch affiziert«) ein Zugleich: auch das
gesprochene Wort darf nicht von der geschriebenen Spur dominiert werden.

122 Lagemann/Gloy, Dem Zeichen auf der Spur, S. 87.

12 Heidegger, Sein und Zeit §6, sowie Heidegger, Was ist das — die Philosophie,
S. 32ff.

124 Der folgende Abschnitt findet sich auch in Miinnix, Das Differente im Blick. Zur
Philosophie der Malerei bei Derrida und Foucault, in: Yousefi (Hg.), Von der Herme-
neutik zur interkulturellen Philosophie, S. 357 1.

585

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Ding herfallen, und damit setzt sich Derrida in seiner Philosophie der
Malerei auseinander:

»Aber welchem Bereich entstammt diese Bestimmung des Dings als ge-
formte Materie? ... Auf jeden Fall hatte der christliche Schépfungskult
einen besonderen Antrieb, eine supplementire Motivation mit sich ge-
bracht, den Komplex Form / Materie als die Struktur des ganzen Seienden,
des ens creatum als Einheit von forma und materia zu betrachten. Auch
nachdem der Glauben geschwunden ist, bleiben die Schemata der christli-
chen Philosophie dennoch wirksam. So ist die Auslegung des Dinges nach
Stoff und Form, sie bleibe mittelalterlich oder sie werde kantisch transzen-
dental, geldufig und selbstverstindlich geworden. Aber deshalb ist sie nicht
weniger ... ein Uberfall auf die Dingheit des Dinges«.'? (Foucault hitte
sicher beigesteuert, dass der Unterschied schon bei Aristoteles gemacht
wird.)

In seiner Lektiire der dritten Kritik Kants macht Derrida folglich eine
dekonstruktive Absicht deutlich: Hatte er zu Beginn seines Wahr-
heitsbuches, gleichsam als Vorspann, iiber Passe-partouts und Ein-
rahmungen philosophiert, so stellt er nun fest, dass Kants Begrifflich-
keit zum #sthetischen Urteil wie ein Rahmen wirkt, iiber den das
Denken nicht hinauswachsen kann. »Der Rahmen passt schlecht ...
Die Gewalt der Einrahmung vervielfaltigt sich: Sie schlief$t zunéchst
eine Theorie der Asthetik in eine Theorie des Schénen ein, diese in
eine Theorie des Geschmacks und die Theorie des Geschmacks in die
des Urteils«,126 damit die Urteilsarten aus der ersten Kritik iibertra-
gen werden kénnen. Damit ist klar, dass systemimmanente Zwinge
entscheiden, wenn eine innere Kohirenz gerettet werden soll, und
nicht die Angemessenheit an den zu untersuchenden Phanomen-
bereich. »Die Analytik des Urteils ist es, die in ihrem Rahmen erlaubt,
die Gegensitze des Formalen und Materiellen, des Reinen und Unrei-
nen, des Eigentlichen und des Uneigentlichen, des Innen und Auflen
zu bestimmen. Sie ist es, die den Rahmen als Parergon bestimmt, die
ihn zugleich konstituiert und ramponiert ... und zerbrechen ldsst.«
Daher konne man nicht von Wahrheit sprechen, denn der Rahmen sei
nicht transzendental, sondern akzidentell.

»Die Dekonstruktion soll weder den Rahmen neu abstecken noch von der
reinen und einfachen Abwesenheit des Rahmens triumen. Diese beiden

125 Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, S. 88f.
126 Derrida, a.a.0., S. 90f.

586

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

offensichtlich widerspriichlichen Gesten gehoren selbst — und in systemati-
scher Absicht unabtrennbar — zu dem, was hier dekonstruiert wird.«!?”

Derrida will ndmlich die Gegenwartigkeit der Wahrheit tiberhaupt in
Zweifel ziehen, so Kimmerle:

»In ihrer Anwesenheit ist sie abwesend und umgekehrt. Darin ist unschwer
Heideggers Deutung der aletheia als Unverborgenheit, die zugleich auch
immer verborgen bleibt, zu erkennen. Dieses Wahrheitsgeschehen, jeweils
anwesend abwesend zu sein, ist es, das in der Kunst zur Anschauung ge-
bracht wird. Es gibt keine eindeutige Deutung eines Kunstwerks, die seine
Wahrheit als voll vergegenwirtigt enthilt. So ist auch der philosophische
Text als Text die Grundlage fiir immer neue Interpretationen, in denen
dasselbe Geschehen spielt. Das begriindet die Nachbarschaft, die selbst wie-
der paradoxe Parallelitdt von philosophischem Denken und Kunst.«'?

Der Riickgang in die Phdnomenalitit des Zuhandenen muss dann
auch bewirken, dass Mensch und Sein »jene Bestimmungen verlie-
ren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat.«'* Und damit soll dann
eine andere Art von Metaphysik méglich werden.

4.3.2 Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins:
die Ausweitung des Schriftbegriffs

Schrift und Stimme verweisen je anders auf das Gemeinte (»Die
Stimme ist das Nachste zum Denken«'*® vor ihrer Sedimentierung
in Schriftsprache. Schon Platons 7. Brief hatte je bereits den Vorrang
des unmittelbaren Sprechens vor der jeder sprachschriftlichen Fixie-
rung gefordert.)

Die Schrift hilt die vergingliche Gegenwart der Rede unendlich
fest, ohne den lebendigen Zusammenhang von Gestik und »face to
face« zu bewahren. Sie reprisentiert »noetische begriindete Identitét«
von universeller Geltung®!. Fiir Walter Benjamin usurpieren Schrift
und Sprache das mimetische Vermogen vorbegrifflicher Welteinsicht

[*EE =T

7 a.a.0., S. 94.
8 Kimmerle, a.a.O., S. 20.
9 Heidegger, Identitit und Differenz, S. 30.
130 mit einer Néihe zu Rousseaus Abhandlung vom Ursprung der Sprache! Vgl. Der-
rida, Grammatologie, S. 283 f£.
131 Jochen Horisch, Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins. Marginalien zu Der-
ridas Ontosemiologie, S. 7.

587

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

(hier kann man an Cassirers Analyse von bildhaften Mythen den-
ken), um dessen »Magiemomente« zu liquidieren.'*?

Auch hier ist also — mit Heideggers »Schritt zuriick« — eine Di-
mension des »Anderen der Vernunft«'*> wieder einzuholen. Denn es
hat sich gericht, das Nicht-Rationale als irrational abzuqualifizieren
und zu verdringen (wobei die abendldndische Rationalitit sich selbst
als Maflstab nimmt und Andersartiges als nicht rational aus-
schlief3t’®4).

Rationalismuskritik muss also die im Zuge dieses Prozesses
durch verengte Rationalitit abgewertete und aus der Philosophie aus-
gesonderte Gegenstandsbereiche neu entdecken (was ja bereits mit
der Philosophie von Leiblichkeit und Emotionalitit geschehen ist).

Eine alphabetisierte phonetische Sprache, wie sie in entwickelten
Zivilisationen iiblich ist, die den logos aufnehmen und prigen konnte,
steht aber unter metaphysischen Pramissen, z.B. dem Gebot der Li-
nearitidt'?, die das mehrdimensionale symbolische Denken verdringt
hat, und muss sich heute hinterfragen lassen.

Derrida verweist daher in seiner »Grammatologie«, einer Phi-
losophie der Schrift, auf frithe und heutige piktographische Formen
von Schriftzeichen, und will den engen Begriff einer linearisierten
Schrift so um das Bildhafte erweitern: Tkonographie, Kinematogra-
phie, Choreographie, eine Schrift der Skulptur sind als Zeichendi-
mensionen hinzuzunehmen, weshalb ihn nun auch Kombinationen
von Schrift und Bild interessieren; er vollzieht also einen Wechsel
von der reinen Buchstaben-Schrift zu einem Ensemble multimedialer
Signaturen, die sich alle »einschreiben«. Es geht somit um Entgren-
zung: Die »phonetische Schrift als Zentrum der grofSen metaphysi-
schen, wissenschaftlichen, technischen und 6konomischen Abenteuer
des Abendlandes ist also zeitlich und rdumlich begrenzt, sie benennt,
withrend eine Bilderschrift — z. B. friithe mexikanische und dgyptische

132 Walter Benjamin, Uber das mimetische Vermdgen, in: WB, Ges Werke, 11, S. 213.
133 Hartmut und Gernot Béhme verweisen in ihrem Buch u.a. auch auf Gefiihle,
Leiblichkeit etc.

13+ Vgl. Derridas Auseinandersetzung mit Foucaults »Cogito und die Geschichte des
Wahnsinnse, in: ders., Die Schrift und die Differenz, S. 53-101.

15 Derrida, Grammatologie, S. 151 ff. Die metaphysische Primisse linearer Zeitlich-
keit, die gar nicht in allen Kulturen zu Hause ist, und die die ganze Ontologie von
Aristoteles bis Heidegger determiniert, wirkt in der Schrift und beeinflusst unsere Art
zu schreiben und zu lesen.

588

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

Piktographie — Relationen verdeutlicht.«'* Daher denkt Derrida nun
tiber Bilderschrift und Schriftbilder nach. In einem Zeichenbegriff
und -gebrauch, der die Dimensionen des Bildhaften ausschlief3t und
nur noch lautliche Entsprechungen des Gesprochenen aufzeichnet,
werden also metaphysische Primissen des Zugriffs auf die Wirklich-
keit deutlich.

Derrida fragt nach dem Ursprung der Herrschaft dieses »Logo-
Phonozentrismus«, doch diese Frage »lauft nicht auf die Hypostasie-
rung eines transzendentalen Signifikats hinaus, sondern auf die Hin-
terfragung dessen, was unsere Geschichte konstituiert und die Trans-
zendentalitit selbst hervorgebracht hat«.!¥

Doch die Begriffe »Ursprung« und »Grund« gehdren wesens-
mifig in die Geschichte der von Heidegger so benannten Onto-Theo-
logie, d.h. in das System, das mit seiner Deduktionsmetaphysik als
Ausléschung der Differenz fungiert, was Derridas Blick auf Ethno-
zentrismen und regionale Ontologien lenkt.

In seiner Philosophie der Referentialitit sind es neben Stimme
und Schrift also eine Menge von weiteren Signifikanten, die jeweils
aufeinander verweisen und sich gegenseitig vernetzen und stiitzen.
Dabei verschieben sich Begriffsbedeutungen, Bedeutung entsteht
zwischen den Zeichen, nicht durch Bezug auf ein wie auch immer
geartetes fixes Signifikat. Gleichzeitig miissen Zeichen, die wesenhaft
charakterisiert sind durch die Abwesenheit des Referenten!3, fiir sich
aber wiederholbar sein, d. h. eine gewisse Identitit besitzen und »los-
gelost vom Zeichenverwender und seinen Intentionen fungieren, los-
gelost vom urspriinglichen Kontext«.® Doch in jeder Wiederholung
steckt auch ein Moment der Andersheit, weswegen ein paradoxales
Verhiltnis von Identitdt und Alteritit, von Iteration und Alteration
entsteht. Denn notig ist neben der Iterierbarkeit des Zeichens auch
»ein Bruch mit seinem Kontext, das heif3t mit der Gesamtheit von
Anwesenheiten, die das Moment seiner Einschreibung organisie-
ren.«'* Notig wird also eine neue Zeichentheorie, die sowohl dem

136 ebd.

137 Derrida, Grammatologie, S. 43 f.

% Derrida, Signatur, Ereignis, Kontext, in: ders., Randgdnge der Philosophie, S. 325—
351, hier S. 332.

139 Mahrenholz, Nelson Goodman und Jacques Derrida. Zum Verhiltnis von (post-)
analytischer und (post)strukturalistischer Zeichentheorie, in: Nida-Riimelin (Hg.),
Rationalitit, Realismus, Revision, S. 261.

140 Derrida, Signatur, Ereignis, Kontext, a.a.O., S. 335.

589

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Moment der Genesis als auch dem der sich verschiebenden Bedeu-
tungen entspricht.

4.3.3 Negative Theologie und ihre Funktion als Metapher

Das Signifikat ndmlich, als das, was in Gedanken angezielt wird, ent-
zieht sich, und muss sich entziehen. Derrida nimmt Heideggers Kritik
der »Ontotheologie«, auf, als die eines Denkens, das in der Suche
nach ersten Griinden nach Art einer Deduktionsmetaphysik alles ra-
tional aus diesen abzuleiten und so mit Wahrheitsanspruch zu be-
legen sucht. Dagegen setzt er die Metapher der »negativen Theologiex,
wie sie z.B. in der deutschen Philosophie der Mystik, aber auch im
Judentum und Islam gedacht ist. (Aber auch Cusanus wird diesem
Zusammenhang erwihnt.)'¥! Fiir Derrida kreuzen sich hier »christ-
liche und nicht-christliche, (jiidische, islamische, hinduistische,
buddhistische, und so weiter) philosophische und nicht-philosophi-
sche, europiische und nicht-europidische Thematiken.«'*

Ein Sein, das alle begrifflichen Grenzen tibersteigt, »nicht dieses,
noch jenes »ist¢, nicht sinnlich, noch intelligibel, nicht positiv, noch
negativ, nicht drinnen, noch drauflen, nicht iibergeordnet, noch un-
tergeordnet, nicht aktiv noch passiv, nicht anwesend noch abwesend,
nicht einmal neutral, nicht einmal dialektisierbar in einem Dritten,
ohne mogliche Aufhebung, ... nicht ein Begriff, noch gar ein
Name«™ ist unserem philosophiegeschichtlich geprdgten Denk-
vermogen schlecht erreichbar und gemahnt an die »coincidentia op-
positorum« des Cusanus als Inbegriff des Gottlichen. Derridas Dis-
kurs hat, wie er betont, aber nur Ahnlichkeit mit dem Denken der
negativen Theologie (wobei er deutlich macht, dass die jiidische,
christliche und altiranische Mystik erstaunliche Ahnlichkeiten auf-
weisen.) Zwar zitiert Derrida Meister Eckhart: »Du sollst ihn lieben
wie er ist ein Nicht-Geist, Nicht-Person, Nicht-Bild, mehr noch wie
ein lauteres klares Eines, abgesondert von aller Zweiheit. Und in die-
sem Einen sollen wir ewig versinken vom Einen zum Nichts.«'* Doch
kritisiert Derrida den bei christlichen Mystikern oftmals erfolgenden

41 Derrida, Wie nicht sprechen. Verneinungen. S. 57.

# Derrida, Aufler dem Namen, in: ders., Uber den Namen, S. 94.
# Derrida, Wie nicht sprechen, S. 11.

4 a.a.0., S.93.

590

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

letzten Umschlag in die »Superessentialitdt«'*, was er fiir sich — da er
ja vom Ereignis her denkt — ablehnen muss.

Anders als Heidegger und Foucault steht aber Derrida in der
Tradition der jiidischen und islamischen negativen Theologie'* und
hat sich — nicht nur in »Wie nicht sprechen« oder seinem mit Gianni
Vattimo herausgebenem Buch iiber »Die Religion« intensiv mit
christlicher Mystik beschiftigt.

Exemplarisch soll daher noch einmal auf einen der mystischen
Autoren, die Derrida gern zitiert, Bezug genommen werden:

Angelus Silesius, eigentlich Johannes Scheffler, lebte von 1624~
1677 in Schlesien und soll hier exemplarisch fiir die — teilweise blu-
tige — Gegenreformation stehen und machte durch seine Konversion
von sich reden: Er sei vom Luthertum abgefallen, so schrieb er in
einer Verteidigungsschrift, weil er in ihm eine »freventliche Verwer-
fung der Mystik« sah und ihm eine »Abgétterei der Vernunft« vor-
warf. Folglich engagierte er sich in der Gegenreformation und ver-
fasste seine Schriften, wie z.B. den von Derrida gern gelesenen
Cherubinischen Wandersmann.'¥ Was ist an seinen Versen so ansto-
Big? Hier einige Kostproben: »Nichts werden ist Gott werden. Nichts
wird, was zuvor ist, wirst Du nicht vor zu Nicht. So wirst Du nim-
mermehr geborn vom ewgen Licht.« (VI, 130) Derrida kommentiert:
»Dieser Gedanke scheint der Erfahrung dessen, was man Dekon-
struktion nennt, seltsam vertraut zu sein.«!*8 Und weiter:

»Geh hin, wo Du nicht kannst, sih/wo Du sihest nicht: Hor, wo nichts
schallt und klingt/ so bistu wo Gott spricht.« (I,99) »Der unerkannte Gott:
Was Gott ist, weifd man nicht: Er ist nicht Licht, nicht Geist, nicht Wonnig-
keit/ nicht Eins/ nicht was man Gottheit heist: Nicht Weisheit nicht Ver-

45 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 122 und S. 19.

146 Dieses Nichtsprechenkénnen bezieht er auch auf sich selber: »Ich habe nie ver-
mocht — mangels Befihigung, mangels Kompetenz, oder Selbst-Autorisierung —, von
dem zu sprechen, was mir, wie man zu sagen pflegt, von meiner Geburt her als das
Naheste hitte gegeben sein miissen: der Jude, der Araber ...« (WNS, S, 122, FN 29).
Aber er legt mit dem Geschriebenen Spuren seines Denkens, die zu ihm selbst fiihren
konnen.

147 Brief von Leibniz an Pacius v. 28.1.1695, zitiert in Martin Heidegger, Der Satz
vom Grund, S. 68: »Bei jenen Mystikern gibt es Stellen, die auf8erordentlich kithn
sind, voll von schwierigen Metaphern und beinahe zur Gottlosigkeit hinneigend, so
wie ich Gleiches zuweilen in den deutschen — im tibrigen schonen — Gedichten eines
gewissen Mannes bemerkt habe, der sich Johannes Angelus Silesius nennt ...«

148 Derrida, Auler dem Namen, in: ders., Uber den Namen, S. 73.

591

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

stand/ Nicht Liebe, Wille, Giite: Kein Ding/Kein Unding auch/kein Wesen,
kein Gemiite. Er ist, was ich und Du und keine Creatur/ eh wir geworden
sind, was er ist, nie erfuhr.« (IV,21) »Die Einsamkeit ist noth/doch sey nur
nicht gemein: So kannst Du tiberall in einer Wiisten seyn.« (I[,117) Man
muss noch iiber Gott (...) wo soll ich dann nun hin? Ich muss noch iiber
Gott in eine Wiiste ziehen.« (I,7)™¥

In Derridas Kommentierung muss die negative Theologie — wie bei
Maimonides — daran gehen, alles zu verneinen und auszuléschen, alle
Priadikate auszuradieren, und danach streben, in einer solchen Wiiste
zu leben.'®® Aber Derrida zitiert doch auch: »Was man von Gott ge-
saget/ das gniiget mir noch nicht. Die Uber-Gottheit ist/ mein Leben
und mein Licht.«

(Dekonstruktion ist also nicht Destruktion, nur darf Gott eben
nicht substanziell gedacht werden.)

Derridas Philosophie des Namens (und auch des »Namens der
Namen«) schlieBt sich hier an und sieht gerade in der Vermeidung
von fixierenden Bezeichnungen fiir das Angezielte »Rettung«: Der
Buchtitel Sauf le nom spielt bewusst mit dem gleichklingenden Sauve
le nom, was zu Lyotards Aufforderung, »die Ehre des Namens zu
rettenc, passt.’>!

Derrida hebt eine Reihe mystischer Denker als fiir sich wichtig
hervor, doch er distanziert sich trotz groffer Sympathien doch noch
von der negativen Theologie: Thr Fehler sei, dass bei aller Abkehr vom
essentialistischen Begriffsrealismus und bei aller Ablehnung von
Substanz-Akzidens-Schemata doch wieder, z. B. bei Cusanus, ein Um-
schlag in eine Hyperessentialitit erfolge'®?, wobei er — ganz jiidisch-
arabisch — doch der Entzugsfigur von der absoluten Verborgenheit
Gottes den Vorzug gibt: Die unendliche Differenz muss bleiben, auch
wenn wir uns bemiihen, dem Eigentlichen nahezukommen. Hier ar-
gumentiert er mit Heidegger, bei dem das »Seyn« letzten Endes
durchgekreuzt bleibt.

Wenn schlieSlich nichts bleibt »nicht mal ein Name oder eine

149 ygl. Petermann, »... noch iiber Gott in eine Wiiste ziehn ...«: Derridas negative
Theologie am Rande der Sprache, in: Réllicke (Hg.), Denken der Religion, S. 136f.

150 Derrida, a.a. 0., S. 83.

151 Derrida, AuSer dem Namen, a.a.O., S. 95, unter Anspielung auf Lyotard, Post-
moderne fiir Kinder, S. 31: »Krieg dem Ganzen, zeugen wir fiir das Nicht-Darstell-
bare, aktivieren wir die Differenzen, retten wir die Ehre des Namens. «

152 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 19.

592

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

Referenz«!%3, kann man wie Meister Eckhart unter Atheismusver-
dacht geraten:

»Wie eine bestimmte Mystik ist der apophatische Diskurs immer des Athe-
ismus verdichtigt worden. Nichts erscheint mir angemessener und zugleich
unbedeutender, deplazierter, blinder als ein solcher Prozess. Selbst Leibniz
neigte dazu ...«

Doch wenn man nun, durch seinen Jerusalemer Vortrag Wie nicht
sprechen. Verneinungen« neugierig gemacht, hofft, mehr von seiner
Identitit als »Jude, als Araber« zu erfahren, so wird man enttiuscht:
Konsequent schweigt Derrida iiber das, »was ihm von seiner Geburt
her als das Nichste hitte gegeben sein miissen«':

»Ich hatte also entschieden, nicht zu sprechen von der Negativitit [...] in
den jiidischen und arabischen Uberlieferungen® [...] Diesen ungeheuren
Platz unbesetzt lassen, auf diese Weise im Vorhof bleiben. Wire das nicht
eine genauso folgerichtige wie mogliche Apophasis? Das wovon man nicht
sprechen kann, ist es nicht besser, davon zu schweigen?«!'%

Derrida, der »das Christliche wie das Franzdsische, Englische, Deut-
sche, Griechische, Philosophische und Meta-Philosophische« als seine
»Fremdsprachen« bezeichnet, da er sie gelernt hat, bleibt also mit
diesem Schweigen »im Vorhof«'*® dessen, was ihm heilig ist. Aller-
dings hat er durch seine Interpretationen und Reflexionen negativer
Theologie Spuren gelegt.

Doch mit der unausweichlichen Negativitit ist keineswegs nur
die Existenz des Gottlichen gemeint, Derrida nimmt die negative
Theologie als Metapher: Er meint auch das Sein als solches insgesamt,
das immer Dimensionen enthilt, die sich rationaler Begrifflichkeit
entziehen und iiber sie hinaus sind. Man kann es zumindest begriff-
lich nie voll erfassen: Das Sprechen angesichts des Unendlichen®®

153 Derrida, Aufler dem Namen, a.a.O., S. 79.

154 3.a.0., S. 65f.

5 Derrida, Wie nicht sprechen, Anhang S. 123, FN 29.

56 Hier kann man nach dem in Teil IT Beschriebenen hier sicherlich von jiidischer
Seite die negative Theologie des Maimonides nennen, der auch als Jude in arabischen
Kulturen lebte, und von arabischer Seite, wie schon erwihnt, Al-Ghazali mit seiner
»Inkohirenz der Philosophen« und seiner Neigung zur Mystik.

157 Derrida, a.a. 0., S. 94.

158 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 93 zitiert Meister Eckhart.

159 Hier beriihrt sich Derrida mit seinem alter ego Emmanuel Lévinas (Totalitit und
Unendlichkeit; Die Spur des Anderen), den er in seinem Aufsatz iiber »Metaphysik

593

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

muss immer unzureichend sein und an Grenzen stoflen. Es kann also
nur Anniherungsversuche geben'.

4.3.4 Die »différance« und die ikonische Differenz

Es geht Derrida um den Ur»grund« des Seins, der die Zweiheit aller
klassisch gedachten Gegensatzpaare erst moglich macht, aus dem he-
raus sie sich entwickelt haben, obwohl auch das wieder zu klassisch
metaphysisch, da zu sehr im Sinne einer substanziellen Kausalitit
gedacht ist. Da die klassische Deduktionsmetaphysik als Metaphysik
der Prisenz zu dogmatisch ist (auch Husser]l und Heidegger gehoren
fiir Derrida noch zu den Prisenzdenkern), geht es Derrida in seiner
Metaphysikkritik um eine andere Art von — undogmatischer — Meta-
physik, die nicht mehr dem Begriindungsparadigma verpflichtet ist
(an dem Husserl ja noch festhilt): Es geht ihm um eine Metaphysik
der Absenz. Er geht also, obwohl er die Kritik an der »Ontotheologie«
ibernimmt, iiber Heidegger hinaus und wendet sich nunmehr gegen
diesen. Die negative Theologie liefert einen anderen Ur»grunds, der
nicht mehr substantiell zu denken ist: er ist das Ereignis der »diffé-
rance«, zu dem allenfalls »Spuren« fiihren.

»Différance«: Dieses Kunstwort soll die Unterscheidung von ge-
sprochenem und geschriebenem Wort offenhalten (und ist von Ho-
risch nur sehr unzulinglich mit »Differdnz« tibersetzt worden, ohne
die im Franzosischen mitschwingenden Konnotationen zu Gehor zu
bringen.) Denn einerseits bedeutet die trotz anderer Schweibweise
gleich ausgesprochene »différence« Unterscheidung, und »différant«
als Partizip Prasenz von »différer« das sich Verschiebende.'

Wie wir sahen, ist fiir Derrida gegen den (statischen) Dualismus
von Zeichen und Bezeichnetem jede Zeichenbedeutung fliissig.

»Alles unterliegt einer prinzipiell unendlichen Verweisungskette des Be-
deutens. Statt vom und mit dem Zeichen zur von ihm bezeichneten Sache
zu gelangen, erreichen wir mit ihm immer nur weitere Zeichen, wir betrei-

und Gewalt« zunéchst in einigen Punkten kritisiert hatte, um dann im Verlauf wei-
teren Schreibaustauschs immer mehr Gemeinsamkeiten zu entdecken und zu ent-
wickeln.

160 5. ausfiihrlicher Miinnix, Derrida, negative Theologie und Interkulturalitit, in:
Bickmann / Wirtz /Scheidgen (Hg.), Religion und Philosophie im Widerstreit? Bd. 2,
S. 803-824.

161 Derrida, Die »différance, in: Derrida, Randginge der Philosophie, S. 81f.

594

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

ben die endlose Bewegung einer Zeichen-iiber-Zeichen-Bildung, ein eigen-
dynamischer, telos-loser Prozess permanenten Verschiebens, Verweisens,
Aufschiebens. «162

In dieser Kette von Verweisungen ist kein Signifikat davor sicher,
selber zum Signifikanten fiir anderes zu werden. Es gibt also eine
fortwihrende Drift von Zeichen im Hinblick auf das, was sie an Refe-
rentialitit anzielen, denn das mit dem Be-Deuten Gemeinte entzieht
sich bestandig und bleibt nicht fassbar. Wenn Zeichen etwas anzeigen,
zeigen sie immer eine Absenz an. Zu solchen sinnstiftenden Bezugs-
punkten von Symbolisationsbemiihungen, die sich scheinbar einer
eigenen Signifikantwerdung entziehen, gehoren »etwa die Idee der
Wahrheit, oder jedenfalls des Wahren, wie auch Gott, das Gute, oder
das Sein. Fasst man hingegen Sein nicht als transzendentales Signifi-
kat auf, so wird es selbst wiederum nur Zeichen, Chiffre, Abkiirzung
fiir anderes — ebenfalls Zeichenhaftes.«!6?

Das gemahnt an das »unum, verum, bonum« der mittelalter-
lichen Transzendentalienlehre (mit Synonyma fiir das Géttliche), nur
dass hier auch noch das Sein insgesamt als etwas erscheint, das sich
ebenfalls jedem begrifflichen oder zeichenhaften Zugriff entzieht. Es
bleibt bei allen versuchen von Stimme, Sprache, Schrift und anderen
Zeichen immer eine Differenz zum Eigentlichen, nicht Fasslichen.

Die différance ist weder Signifikat noch Signifikant, sondern
Spur, als Verweis auf das Unnennbare, und ist daher der Prisenz
immer schon voraus und sorgt fiir deren Eroffnung. Die différance
als Entzugsfigur ist iiber den Gegensitzen, die aus ihr erst entsprin-
gen, und widersteht sowohl der Opposition Sensibles/Intelligibles,
wie auch Aktivitdt / Passivitit (die différance ereignet sich als Spur),
sie ldsst sich nicht in den Kategorien Ursache / Wirkung oder Be-
stimmtheit / Unbestimmtheit erfassen'®*. Sie illustriert also die Ab-
sicht Derridas, gegen das dichotomisch geprigte Denken aufzuwei-
sen, dass es Gegenstandsbereiche gibt, die von diesem nicht erfasst
werden.'® Sie ist auch »weder blof} strukturalistisch noch genetis-
tisch, weil eine derartige Alternative selbst Wirkung der différance
ist.« 160

122 Mahrenholz, a.a.O., S. 256.

163 ebd.

164 Derrida, Die différance, in: ders., Randginge der Philosophie, a.a.O., S. 8 und 24.
165 Niheres sieche Kimmerle, a.a. O., S. 77-84 sowie Miinnix, a.a.O., S. 32 f.

166 Derrida, Positionen, S. 41f.

595

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Damit entwickelt Derrida auch Affinitit zur Vorstellung des
Dao, denn auch dort ist ein ereignishaftes Ganzes vor jeder Unter-
scheidung, die erst aus ihm flieSt. (»Im Anfang war die différance«
fasst Gianni Vattimo Derridas Denken in einem Satz zusammen'®.
Doch darf sie keineswegs nach Art einer Substanz gedacht werden,
sie ereignet sich.)

Derrida versucht, mit seiner Vorstellung von »différance« eine
undogmatische Metaphysik zu propagieren, geht mit seiner Entzugs-
idee iiber Kants »transzendentale Idee« hinaus und erméglicht so ei-
ne, wie er gesagt hat, »Metaphysik der Absenz, die es erlaubt, die
starken Ahnlichkeiten negativer Theologie in den Weltreligonen (wie
man sah, auch im Christentum) mit dem postmodernen Paradigma
der Pluralitit zu kombinieren, um so groflere Offenheit fiir Anders-
artiges, aber auch ein Bewusstsein von Ahnlichkeiten zu erzeugen.
Das hat Konsequenzen fiir die jeweiligen Bildauffassungen. Seine
Ausweitung des Schriftbegriffs auf Tkonographie, Kinematographie
etc,, verbunden mit seinem modifizierten Zeichenbegriff, konnte
auch fiir islamische Kulturen eine Briicke in die Bilderwelten der sog.
»westlichen« Moderne schaffen, da er gegen die Transparenzfiktion
des Alphabets ganz stark auch die Materialitit der Schrift denkt.

Mit Nietzsche will Derrida »die Philosophie als aktive Indiffe-
renz der Differenz« kritisieren, insofern sie »ontotheologisch« vor-
geht, als »System von Reduktion und Repression«!%. Systemzwinge
und innere Kohirenz diirfen nicht wichtiger sein als der Realitits-
bezug des Gedachten.

Dies mochte Derrida auch fiir den Bereich der Kunst klar-
machen: Die Differenz zwischen dem Reprisentierten und dem Re-
prasentierenden, zwischen der einfachen Prasenz und ihrer Repro-
duktion, zwischen der Prisentation als Vorstellung und der Re-
Prisentation als Vergegenwirtigung'®® muss auch hier bewusst ge-
macht werden. Das trifft nun auch auf die Differenz im Ikonischen
zu: Die différance unterscheidet sich von und tibersteigt Versuche, sie
darzustellen. Das Eigentliche ist im Bereich verniinftiger Begrifflich-
keit nicht zu erfassen. Kann es, wie Nietzsche gemeint hat, im Bereich
der Kunst aufscheinen?

Derrida will mit Heidegger eine kiinstliche, mit metaphysischen

167 Vattimo, The Adventure of Difference, S. 139.
165 Derrida, Die Différance, in ders., Randginge, S. 24.
169 Derrida, Die Stimme und das Phinomen, S. 106.

596

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

Bild 39: Joseph Kosuth, Einer und drei Stiihle (1965)

Pramissen aufgeladene dsthetische Begrifflichkeit dekonstruieren, die
die Kunstobjekte iiberformt und ihre Rezeption prigt, um den opti-
schen Phinomenen gerechter zu werden. Eine Kritik der Strukturen
metaphysischen Denkens, »verniinftiger« Rationalitit zeitigt dann
auch eine Kritik der klassischen Reprisentationstheorie: Das Denken
der Differenz muss sich immer neu und an immer neuen Gegen-
standsbereichen bzw. bildhaften Darstellungen mit Derridas Methode
der Dekonstruktion bewihren und zeigen, dass das Reprisentierte
eben nicht prisent ist.

Auch bei der obenstehenden Abbildung gibt es eine ganze Pa-
lette von Verweisungen, sprachschriftlich, fotografisch, und im ge-
malten Bild. Doch keiner der Signifikanten zeigt den eigentlichen
»einen« Stuhl, der als Urbild vielleicht Pate gestanden hat, sei er
nun materiell oder als Idee gedacht: er ist durch keine Bildlichkeit
der Welt und auch nicht durch sprachliche Umschreibungen oder Be-
griffsfelder wirklich greifbar; aber die Iteration der Signifikanten, zu-
sammen mit dem Bildtitel, ldsst eine Differenz auftauchen, die auf
das Eigentliche weist.'”°

170 Derrida, Signatur, Ereignis, Kontext, in: ders., Randgdnge der Philosophie, S. 133.

597

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

So lasst sich das »Sein der Zeichen als Zeichen des Seins«'7! begreifen,
sie konnen nur auf es verweisen, denn das Figentliche muss sich be-
stindig entziehen.

Derrida will niamlich die Gegenwiirtigkeit der Wahrheit iiber-
haupt in Zweifel ziehen, so Kimmerle:

»In ihrer Anwesenheit ist sie abwesend und umgekehrt. Darin ist unschwer
Heideggers Deutung der aletheia als Unverborgenheit, die zugleich auch
immer verborgen bleibt, zu erkennen. Dieses Wahrheitsgeschehen, jeweils
anwesend abwesend zu sein, ist es, das in der Kunst zur Anschauung ge-
bracht wird. Es gibt keine eindeutige Deutung eines Kunstwerks, die seine
Wahrheit als voll vergegenwirtigt enthilt. So ist auch der philosophische
Text als Text die Grundlage fiir immer neue Interpretationen, in denen
dasselbe Geschehen spielt. Das begriindet die Nachbarschaft, die selbst wie-
der paradoxe Parallelitit von philosophischem Denken und Kunst.«'7?

Allenfalls ldsst sich diese Wahrheit annihern, analog zum Gedanken
Platons in 7. Brief liefle sich auch fiir die Kunst sagen, dass nur die
Vielfalt der Perspektiven etwas wie Wahrheit als Korrespondenz auf-
scheinen lassen konnte.

Das verifiziert Derrida am Beispiel seiner Uberlegungen zu einer
Ausstellung im Centre Pompidou: 127 Zeichnungen von Gerard
Titus-Carmel zeigen allesamt verschiedene Sichtweisen ein und des-
selben, urspriinglich aus Holz verfertigten kleinen sargihnlichen Ge-
genstandes, eines »Taschensarges«: Ein seltsamer kleiner sargihn-
licher Gegenstand aus Holz ist Grundlage fiir eine Ausstellung, in
der Titus-Carmel Zeichnungen eben dieses Artefakts aus allen mog-
lichen Perspektiven zeigt.

Doch dieses Urbild ist in der Ausstellung nur noch als Foto vor-
handen, es entzieht sich also dem priifenden Blick. »The Pocket Size
Tlingit Coffin« (im Original fotografiert in der Hand Derridas als
Zeugnis seines Vorhandenseins, aber wieder nur im Bild sichtbar)
dient also als Vorlage fiir ein experimentelles Einnehmen und Pro-
bieren verschiedenster Perspektiven, so dass sich insgesamt eine opti-
sche Anniaherung an das Artefakt ergibt, allerdings immer im Zwei-
dimensionalen:

»Dennoch wird das Paradigma, das kleine, feste, unerschiitterliche holzerne
Objekt, das gemacht ist, um der Zeit und all ihren Angriffen zu widerste-

71 Die Formulierung stammt von Jochen Hérisch, der seine Einleitung zu Derridas
»Die Stimme und das Phanomen« so iiberschrieben hat.
172 Kimmerle, a.a. O., S. 20.

598

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

hen, um ohne ein Wort zu sagen, alle Manipulationen zu ertragen, um alle
Perspektivierungen und Anamorphosen zu iibersteigen, und die Angriffe
von allen Seiten zuriickzustofSen (denn Titus-Carmel beriihrt alles, er greift
auf allen Seiten an), um das Relief geheim zu halten, das unerschwinglich,
unerreichbar und unauffindbar ist, wird der kleine paradigmatische Sarg da
gewesen sein ..., gestellt, ... ausgestellt, abgestellt, sodann »reproduziert«
(aber man muss auch sagen, zuriickgezogen, ins Abseits abgezogen ...) 127
Mal als Sonderdruck auf einem zerbrechlichen Tréger, 127 Mal beschrieben,
serialisiert, analysiert, detailliert, deplatziert und gewendet in all seinen
(oder beinahe all seinen) Zustinden und unter all seinen (oder beinahe all
seinen) Blickwinkeln.« Das Paradigma bewahrt »eifersiichtig sein Geheim-
nis im Moment grofiter Zurschaustellung, es bleibt eigensinnig und her-
metisch verschlossen« (WM 233).

Im zweidimensionalen Bild ergeben sich natiirlich nur verschiedene
Annéherungen an den eigentlichen Gegenstand, der aber auch in der
Ausstellung nicht als Urbild fiir alle Anndherungsversuche im Ori-
ginal prisent ist, sondern in Form einer (zweidimensionalen) Foto-
grafie, als Abbild des Eigentlichen, das sich entzieht, so dass man tat-
sichlich von verschiedenen Signifikanten her denken muss — das
eigentliche Urbild bleibt verborgen.'”?

Ein gutes Beispiel hierfiir ist auch das in der »Wahrheit in der
Malerei« gezeigte in eine Zeichnung integrierte Bild von Walter Ben-
jamin, das alle moglichen Arten von Zeichen enthilt, neben einer
Fotografie eine Bleistiftzeichnung und einen Schriftzug »Benjamin«
mit dem Bestandteil »ami«, auch Verweise auf Benjamins Flucht und
Verfolgung werden ins Bild gesetzt, doch alle diese Zeichen kinnen
natiirlich nur sehr unvollkommen auf die reale Person verweisen.
Valerio Adami hat seine Zeichnung treffend »Rittrato di W. B.«ge-
nannt, W. B.s »Entzug«. Auch die Zeichnungen Adamis, die Derridas
Werk »Glas« illustrieren sollen, kommentiert Derrida in dhnlicher
Weise. Auch hier kann es sich wie in seinem Textkorpus, nur um
Anniherungen an das Gemeinte handeln, weshalb er die seiner Ein-
stellung gut entsprechenden Zeichnungen noch einmal entsprechend
kommentiert. Er hatte sich mit Person und Werk Walter Benjamins,
mit dem »Kunstwerk im Zeichen seiner technischen Reproduzierbar-
keit« und der Aura des Echten auseinandergesetzt. Adamis Zeichnun-
gen von Benjamin im folgenden Bild be-zeichnen also in zweifacher
Weise: Die Schriftzeichen einmal secundum rem und einmal secun-

175 Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, S. 221-291.

599

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

dum nominem: Der Name, aber auch der Bestandteil des Namens
»ami« bezeichne die Person in zweifacher Weise, »eine uferlose
Textualitit dekonstruiert das metaphysische Motiv des absoluten Re-
ferenten, des Dinges selbst in letzter Instanz«'7, wie auch die Zeich-
nung auf die Person verweist, die vor ihrem Selbstmord in den Pyre-
nien eine Grenze im Kopf hatte, die sie iiberqueren wollte, um der
Verfolgung zu entkommen.

Diese Zeichnung verweist wiederum noch einmal auf die Fotografie,
teilt aber anders als sie Tiefenwissen mit, so dass man hier im Sinne
Derridas von einer Signifikantenkette sprechen kann, deren Verwei-
sungsziel, das Signifikat, sich entzieht: Schrift, Zeichnung und Foto-
graphie stellen immer nur Anniherungen an die Person W. B. dar, die
durch Suizid den Héschern entkam.

Derridas Zugang ist hier ein intermedialer und hinterfragt wie
Magritte die Differenz von Text und Bild. »Und doch gibt es ein Ge-
meinsames zu konstatieren, das im Moment des Zuges (trait) liegt
und im Schriftzug der Zeichenproduktion wie auch der Zeichnung
und des Pinselstrichs zu beobachten ist«.””> »Auch hier dominiert
der Entzug von Prisenz und Prignanz tiber das klassische Katego-
rienpaar von Kiinstler und Werk. Sie werden aufgeldst in ein Atopik
des Parergons, die nach den Instanzen des Rahmens, des Titels, der
Signatur, der Bildunterschrift fragt, also nach dem, was die traditio-
nelle Analyse des Werkes fiir nebenséchlich erachtet.«!7¢

Wie wir sahen, gilt die différance auch fiir die bildhafte Annihe-
rung an ein Objekt oder einen Sachverhalt. Mag hier Derridas Her-
kunft mit anikonischen Kultureinfliissen von Judentum und Islam
mitspielen; bedeutsam ist, dass die Metaphysik der Prisenz und der
damit verkniipften Reprisentationsmoglichkeiten auch hier wie in
der modernen Kunst gebrochen wird. Derrida lehnt dabei bildhafte
Darstellungen keineswegs ab, aber er spricht ihnen wie auch begriff-
lichen Systemen die Fahigkeit ab, das Eigentliche zu erfassen. Es kann
immer nur Zeichen des Seins geben.

Das erweist sich auch an Heideggers beriihmter Kommentierung
der Schuhe van Goghs: Derrida kritisiert im letzten Teil seines Buches
iiber die Wahrheit in der Malerei die Naivitdt, mit der Heidegger sich

174 Derrida, a.a.O., S. 209.
175 Michael Wetzel, Derrida, S. 77.
176 Wetzel, ebd.

600

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

Bild 40: Valerio Adami, Dissegno per un rittrato di W. B. (1973)

zu einer Geschichte inspirieren lief3, die die reine Wahrnehmung der
Phianomenalitdt bei weitem tibersteigt.’’”” Doch eben die ist uns ja nur
vermittelt, im Bild, gegeben.

In Bezug auf die Frage nach der Wahrheit in der Malerei findet
sich hier wohl der wichtigste Beitrag Derridas: Heidegger hatte die
Schuhbilder van Goghs filschlicherweise als bildhafte Symbole einer
bauerlichen Welt gedeutet (s.0.), um darin die die Aura der boden-
stindigen Miihsal einer agrikulturellen Welt zu feiern. In einem
Briefwechsel mit dem Philosophen hatte der amerikanische Kunsthis-
toriker Meyer-Schapiro die Bildvorlage dieser Interpretation identifi-
zieren konnen, um zu konstatieren, dass es sich bei genau diesem Bild
um die Schuhe des Malers selbst wihrend eines Paris-Aufenthaltes
handelte.'”® Derrida setzt nun bei diesem Widerspruch an und kriti-
siert bei beiden einen Bemichtigungstrieb und Zuschreibungswahn,
der sich das Kunstwerk bzw. die Schuhe als authentische Wahrheit
des Kunstwerks aneignen will. Dabei untersucht er auch die histori-
schen Umstinde und Hintergriinde beider Publikationen und fragt,
welche Interessen im Spiel sind, wenn ein amerikanischer und zu-
gleich jiidischer Kunsthistoriker sich auf eine Diskussion mit Heideg-
ger (!) tiber die Wahrheit von van Goghs Bildern einldsst. Das zum

177 Derrida, a.a.O., S. 381 ff.
178 Wetzel, a.a.0., S. 80f.

601

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Mindesten ist ein Vorzug des Surrealismus nach Art Magrittes: Er
beansprucht nicht, mit seinen Bildern eine Wahrheit erfasst zu haben
und ist offen fiir eine Vielzahl von Deutungen.

Im Medium der Bilderschrift radikalisiert sich auch fiir Derrida
ein Entzug semantischer Eindeutigkeit. Auch vordergriindiger Sinn
kann mit Tiefen-Sinn unterlegt werden. Wenn der dargestellte Schuh
im »Schliissel der Traume« mit »la lune« bezeichnet wird (s.0.), ist
ein bewusstes Spiel mit Referenzen eingeleitet, die den Schuh, da-
durch dass er in einen andere Zusammenhang gestellt wird, gerade
erst recht als solchen einem sehenden Sehen sichtbar macht. Gibt es
verborgene Seinsebenen; die durch solche Konnotationen entstehen?
Was ist, wenn Schrift und Bild sich offenbar widersprechen? Das Bild
dokumentiert also auch ein Differenzgeschehen in sich selbst”. Die
»Philosophie im Boudoir« z. B. erlaubt das Sehen solch tieferer Sinn-
schichten iiber die reine Sichtbarkeit hinaus, macht Unsichtbares
sichtbar und verweist auf den alltédglichen Gebrauch der dargestellten
Gegenstinde: ein Nachthemd und Schuhe verweisen durch die ihnen
beigegebenen Zeichen sehr personlichen korperliche Bewohntseins
iiber die blofSe Darstellung realer Gegenstinde hinaus auf das »Wozu
ihrer Bewandtnis«, um hier Heideggers Rede vom Verweisungs-
zusammenhang zu verwenden. Eben solche tieferen Sinnzusammen-
hinge vermag auch die philosophische Analyse zu erstellen. Sie kann
unter die Oberfliche schauen und eine dem normalen Auge verbor-
gene Tiefendimension entdecken.

(Das nebenstehende Bild zeigt Derrida in seinen »Restitutionen« in
WM zusammen mit anderen Schuhdarstellungen und vermerkt, dass
hier fast eine Belebung der dargestellten Gegenstiinde erreicht werde,
die auf die Tragerin verwiesen.'®)

»Prisenz wiirde Tod bedeuten. Wenn Prisenz im vollen Sinne eines Seien-
den méglich wire, das an seiner Stelle ist und sich da versammelt, wo es ist,
wenn diese moglich wire, dann gibe es weder van Gogh noch das Werk von
van Gogh, und auch nicht die Erfahrung, die wir mit einem Werk von van
Gogh anstellen kénnen. Wenn all diese Erfahrungen, Werke oder Signatu-
ren moglich sind, dann nur in dem Mafe, wie Prisenz darin gescheitert ist,
da zu sein und sich darin zu sammeln. Oder, wenn Sie wollen, das Dasein

179 Das Bild ist im Zusammenhang mit Foucaults Magritte-Essay abgebildet, der sich
auch darauf bezieht.
180 Derrida, a.a.O., S. 368.

602

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphinomenologie und Bildsemiotik

Bild 41: René Magritte: Die Philosophie im Boudoir (1947)

existiert nur auf Grundlage dieses Werks aus Spuren, das sich selbst ver-
schiebt.« So Derrida in einem Interview zu den rdumlichen Kiinsten.!*!

Hier ist unschwer Heideggers Deutung der aletheia als Unverborgen-
heit, die zugleich auch immer verborgen bleibt, zu erkennen. Dieses
Wahrheitsgeschehen, jeweils anwesend abwesend zu sein, ist es, das
in der Kunst zur Anschauung gebracht wird. Es gibt keine eindeutige
Deutung eines Kunstwerks, die seine Wahrheit als voll vergegenwiir-
tigt enthilt. So ist auch der philosophische Text als Text die Grund-
lage fiir immer neue Interpretationen, in denen dasselbe Geschehen
spielt. Das begriindet die Nachbarschaft, die selbst wieder paradoxe

181 Peter Brunette and David Wills, The Spatial Arts. An Interview with J. D., in: dies.
(Hg), Deconstruction and the Visual Art, S. 9-32.

603

26.01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Parallelitit von philosophischem Denken und Kunst.«%> Alle von
Derrida besprochenen Bilder weisen auf ein Differenzgeschehen, das
den Entzug des Woraufhin der Verweisung dokumentiert.

4.3.5 Derrida als (Bild-)semiotiker?

»Das Ende des Buches und der Anfang der Schrift.« Diese etwas be-
fremdliche Uberschrift iiber dem 1. Kapitel der Grammatologie ist
nur verstdndlich, wenn man in Rechnung stellt, dass Derrida eine
Ausweitung des Schriftbegriffs will, denn die lineare alphabetisierte
lautierende Schrift ist fiir ihn einer Entwicklung des »Logo-Phono-
zentrismus« geschuldet, die bereits eine Verengung des Urspriing-
lichen darstellt. Getreu dem Hinweis Heideggers, dass der Logos-
begriff frither viel weiter war, mochte Derrida nun auch wieder
Bilderschriften und ihre Schriftbilder beriicksichtigen, die zwar
nichtlinear sind, aber tiber grofsere Anschaulichkeit verfiigen. Schliefs-
lich habe die Schrift piktographisch begonnen'®, und auch heute gebe
es noch Bilderschriften. (Und vielleicht entwickeln wir uns ja auch
wieder in diese durch international verstindliche Piktogramme an-
gedeutete Richtung, so Robinson am Ende seines Buches zur Ent-
stehung der Schrift.!s)

Derrida will iiber die phonographische alphabetisierte und damit
lineare Schrift hinaus einen allgemeinen Begriff von Schrift:

»Die Linie, wie privilegiert sie auch sei, stellt nur ein partikulares Modell
dar; ein Modell, das Modell geworden ist und als solches unzulinglich
bleibt. [...] Das ritselhafte Modell der Linie ist also gerade das, was die Phi-
losophie, als sie ihren Blick auf das Innere ihrer eigenen Geschichte gerich-
tet hielt, nicht sehen konnte. Diese Nacht hellt sich in dem Augenblick ein
wenig auf, wo die Linearitit — die nicht der Verlust noch die Abwesenheit,
sondern die Verdringung des mehrdimensionalen symbolischen Denkens
ist, ihre Unterdriickung lockert ...«'®

Alles, was »Anlasss sein kann fiir Ein-Schreibung tiberhaupt, sei sie
nun alphabetisch oder nicht« soll nun — wie bereits oben beschrieben
— zu diesem erweiterten Schriftbegriff gehoren, u.a. »Kinematogra-

8 Kimmerle, a.a.0., S. 20.

183 Derrida, Grammatologie, S. 487.

184 Robinson, Die Geschichte der Schrift, S. 210ff.
185 Derrida, Grammatologie, S. 153.

604

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

phie, Choreographie, aber auch »Schrift« des Bildes, der Musik, der
Skulptur, usw.« SchlieBlich sprechen ja sogar Biologen von Gen-
schrift und »Pro-gramm«. Und auch die physischen Gesten der pikto-
graphischen, der ideographischen oder der Buchstabenschrift wiirden
heute so bezeichnet.'® Damit werden Bilder dem Bereich der Schrift
zugeordnet (allerdings einer erweiterten Schrift), was fiir klassische
Bildsemiotiker, die das Zeichen als Element der Sprache und Zeichen-
theorie als Teil der Linguistik sehen, akzeptabel ist. (Der amerika-
nische Bildwissenschaftler Mitchell vermutete, dass Derrida auf die
Frage, was ein Bild sei, »nichts weiter als eine andere Schriftart« ant-
worten wiirde!”. Wie wir sehen werden, ist das nur die halbe Wahr-
heit.)

Wenn niamlich Bilder verschiedenster Provenienz zu dieser all-
gemeinen Schrift zu rechnen sind, dann haben sie etwas zu bedeuten,
teilen etwas mit; dann muss man sie bzw. ihren Sinn verstehen und
sie »lesen« lernen: Sie haben dann die Funktion von Zeichen und
stehen fiir etwas.

Kapust hatte zwar Derrida als Bildphdnomenologen eingeordnet
und beschrieben, doch den obigen Ausfiihrungen zu den von Der-
rida in WM ausgewihlten Bildbeispielen (die allesamt iiber das reine
Abbilden hinausgehen) ist bereits zu entnehmen, dass Derrida — mit
einem anderen Zeichenbegriff — auch als Bildsemiotiker der besonde-
ren Art gelten muss, da er hinter die klassische Zeichentheorie zuriick
geht; denn besonders die letzten beiden Bilder verweisen auf ein ab-
wesendes »Signifikat«. Im Gegensatz zum ebenfalls abwesenden
Modell bzw. Urbild eines abbildhaften Portrits wird hier aber im Dif-
ferenzgeschehen der Verweischarakter zum Thema.

Die oben angefiihrte von Derrida getroffene Auswahl und Be-
sprechung der Bildbeispiele in WM macht deutlich, dass er Zeichen-
haftes in einer ganzen Kette von Signifikanten sieht, die alle zusam-
men auf etwas verweisen, das sich entzieht und verbirgt. Schauend
muss man diese piktorialen Zeichen lesen, um in ihrer Spur sich dem
anzunihern, was als mogliches Referenz-»objekt« angezielt sein
konnte.

Daher soll nun die Entwicklung seiner Zeichentheorie Thema

186 a.2.0., S. 21.

187 Mitchell, Was ist ein Bild? In: Bohn (Hg.), Bildlichkeit, S. 1768, hier S, 41.

188 Kapust, Phinomenologische Bildpositionen, in: Sachs-Hombach (Hg.), Bildtheo-
rien, S. 269 ff.

605

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

sein. Derrida kannte die Kette von Verweisungen bei Peirce und hat
sie in seiner Grammatologie lobend erwidhnt'®. Die fiir den Peirce-
schen Zeichenbegriff typische Trias meint — wie im Teil IIT ausgefiihrt
— die materielle Seite, die Funktion und die Art der Referenz. Wie wir
sahen, landet Peirce mit seiner Auffassung von einem ideellen Sig-
nifikat in einem objektiven Idealismus, was nicht im Sinne von Der-
rida sein kann, da er genau dieses Prisenzdenken kritisieren muss.

Wie hier aufgezeigt werden soll, entwickelt er seine Signifikan-
tenkette daher ganz anders.

Seine Zeichentheorie entsteht zunichst in Auseinandersetzung
mit Husserl, den er zwar sehr schitzte (u.a. wegen des Konzeptes der
eidetischen Reduktion), aber dennoch in einigen wesentlichen Punk-
ten korrigieren musste. Sein Ansatzpunkt ist die von Husserl in LU
I1/1 getroffene Unterscheidung zweier Zeichenarten, von Ausdruck
und Anzeichen, die bei den meisten Lesern Husserls im Rahmen des
Gesamtzusammenhangs fiir eher unwichtig befunden wurden. Fiir
Derridas Kritik sind sie aber zentral, insofern als sie »die Keimstruk-
tur des gesamten Denkens Husserls deutlich werden lassen«.1%

Husserl hatte namlich Bedeutung fiir die Ausdruckszeichen re-
serviert, bei Anzeigezeichen hingegen ist der »sinngebende Akt« des
Sprechenden fiir den Horenden nicht zuginglich. Dem Horer bleibt
nur eine duflere Wahrnehmung, die aber inadiquat bleiben muss.
Doch stellt Husserl fest, dass »alle Ausdriicke in der kommunikativen
Rede als Anzeichen fungieren.« (LU 1I/1 30 und 33-35)

Fiir Derrida hingt nun die ganze Phinomenologie Husserls an
der trennscharfen Unterscheidung von Anzeichen und Ausdruck,
und eigentlich gelte fiir Husserl nur das Anzeichen als richtiges Zei-
chen. Der erfiillte Ausdruck [...] geht nicht zusammen mit dem Be-
griff des Zeichens.«'!

Der reine Ausdruck muss jede Mitteilung ausschlieen: »Um
also in der Sprache die die Anzeige zu reduzieren und den reinen
Ausdruck ins Recht zu setzen, muss also der Bezug zum anderen sus-
pendiert werden«.!2 Diese Funktion erfiillt nach Lagemann »Hus-

189 Derrida, Grammatologie, S. 841.

19 Derrida, Die Stimme und das Phinomen, S. 52.

Y1 a.a.0., S.71.

2 a.a.0., S. 91 und 94. Auf S. 82 stellte Derrida fest, dass die Anzeige in der Welt
empirisch Seiendes miteinander verkniipft und daher »Faktizitdt, mundane Existenz«
etc. umfasse, also »all das, was unter die Bewegung der >Reduktion« fallt«.

606

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

serls Konstruktion des einsamen Seelenlebens.«'®> Und in der Tat ist
es die reine Selbstaffektion, die die Prisenz des Subjekts als eines sich
selbst gegebenen konstituiert und damit zur Basis fiir die ganze Pha-
nomenologie bei Husserl wird. Und es ist gerade diese Prasenzphi-
losophie, gegen die sich Derridas Kritik richtet.

Das reine selbstbeziigliche »S’entendre parler« wird fiir Derrida
also wichtig und ist geradezu Quelle der transzendentalen Selbst-
gegenwart, denn das Sich-Sprechen-Horen, die »einsame Rede« voll-
zieht sich bei Husserl »im Inneren der monadischen Sphire«, in der
die Bedeutung »nicht durch Anzeichen vermittelt, sondern [...] dem
Bewusstein unmittelbar prisent ist. [...] In solchermaflen bedeu-
tungshaft erfiillten, imaginierten phonischen Signifikanten realisiert
sich also die Selbstprasenz des Bewusstseins.«'** Die Stimme (als »das
Nichste zum Denken«) wird also eine entscheidende Rolle spielen,
und sie ist in diesem Zusammenhang als nicht-empirische Stimme
zu verstehen und eine viel unmittelbarere Selbstaffektion als das
Sich-Beriihren' oder Sich-Sehen, das wie bei Lacan einen Spiegel
(nicht nur im wortlichen Sinn)™¢ erfordert; »die reine Phinomenali-
tat der stimmlichen Selbstaffektion (wird) nicht durch die Beteiligung
des Fremden, der AuSenwelt, des Raumes getriibt.«'” So erfihrt man
also ein ungetriibtes Bei-Sich-Sein: »Diese Selbstaffektion ist das,
was man Subjektivitit oder Fiir-Sich-Sein nennt. [...] Die Stimme
ist das Bewusstsein.«'* Doch fiir Derrida ist diese bewusstseinkon-
stituierende Wirkung des s’entendre parler eine Tauschung, denn das
Selbst wird erst: Hier muss eine Reflexion iiber Temporalisierung
eingeschoben werden, die Husserl mit seinen Uberlegungen zum
Zeitbewusstsein und zu Retention und Protention selber angestoflen,
aber dann wohl nicht konsequent weiterverfolgt hatte.

»Diese Bewegung der différance (des Aufschubs) kommt nicht zu einem
transzendentalen Subjekt hinzu. Vielmehr erzeugt sie dieses erst. Die
Selbstaffektion ist keine Erfahrungsmodalitit, die ein zuvor bereits als

1% Lagemann /Gloy, Dem Zeichen auf der Spur, S. 71 bezieht sich hier auf Husserl
LU 11/1 §8.

1% Lagemann, a.a.O., S. 73 (my italics).

19 Damit (»Ich fiihle mich! Ich bin!«) hatte Herder gegen Descartes’ cogito die Ent-
stehung des Ich- Bewussteins begriindet.

19 vygl. Lacan, Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, in: ders., Schriften 1,
S. 61-71.

197 Lagemann, a.a.O., S. 76.

198 Derrida, Die Stimme und das Phianomen, S. 136f.

607

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Selbst verfasstes Seiendes charakterisierte. Sie bringt das Selbst als Bezie-
hung zu sich in der Differenz mit sich, das Selbst als das Nicht-Identische
hervor.«'%

Fiir den Zeichenbegriff bei Husserl folgt daraus, dass sich die Aus-
gangsopposition von Ausdruck und Anzeichen auf eine einzige Di-
mension, die des Anzeichens reduziert, da das einzige Beispiel Hus-
serls fiir das »reine« Ausdruckszeichen, mit dem die unmittelbare
Selbstpriasenz des Selbstbewusstseins gesichert werden sollte, sich
als nicht tragfihig erwies und die prisenzmetaphysische Primisse
eines Logo-Phonozentrismus freigelegt hat.

Methodisch verfahrt die Dekonstruktion Derridas also in meh-
reren Schritten: Der Aufspiirung eines entscheidenden Gegensatz-
paares in einem Text folgt eine Analyse der Begrifflichkeit und ihrer
Funktion im Gesamtzusammenhang, um dann in einer analysierend-
synthetisierenden Erérterung, in der still mitschwingende Konnota-
tionen genauso interessant sind wie das Aufdecken von Inkohi-
renzen, verborgene Bedeutungen zutage zu fordern. Dabei ist eine
»Tiefenlektiire« des Textes notig, um implizite Sinnschichten zu ent-
hiillen und von innen her, aus dem Text heraus zu argumentieren,
aber in der Absicht, das System aufzubrechen®. Diese subversive
Immanenz muss natiirlich bei internen Widerspriichen und Inkonsis-
tenzen aufmerksam werden, um »die Spalte ausfindig zu machen,
durch die, noch unnennbar, durchschimmert, was aufSerhalb dieser
Geschlossenheit liegt«. 2!

Oft fiihrt die Erérterung dann noch zu einer Hierachieumkehr
des untersuchten Gegensatzpaares, was besonders deutlich an Derri-
das Dekonstruktion der Begriffe signifiant und signifié bei Saussure
wird, die er erweiternd in der Grammatologie vornimmt.

Besonders wird aber auch Rousseau interessant, der in seiner
Abhandlung zum Ursprung der Sprache auch wie Platon dem stimm-
haften Sprechen gegeniiber der Schrift den Vorzug gegeben hat. Die
an der Lektiire Husserls gewonnenen Erkenntnisse iiber die Verbin-
dung von Prisenzmetaphysik und Logo-Phonozentrismus bleiben

199 a.a.0., S. 140.

20 In meinem Ethos der Pluralitit, S. 30, habe ich dies am Beispiel von Derridas
Apokalypseschrift erldutert, in der er durch geschickte Textauswahl Mystik und Ra-
tio, Offenbarungswissen und Vernunftwissen gegeneinander stellt und analysiert und
so anhand von Kants Spott iiber die »vornehm tuenden Mystagogen« seinen Logo-
zentrismus aufdeckt.

201 Lagemann, a.a.O., S. 63.

608

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

aber im Hintergrund vorhanden; die einleitenden Passagen zur »Epo-
che Rousseaus« lesen sich wie eine Zusammenfassung der Folgerun-
gen aus Die Stimme und das Phdnomen.?*Natiirlich musste das von
Derrida so genannte »transzendentale« Signifikat De Saussures seine
Aufmerksamkeit erregen, denn es verbirgt einen latenten Idealismus,
da es »Urbild« und Ursache fiir die Bedeutungsfunktion des Signifi-
kanten und in seiner angenommenen idealen Existenz eine vom Mei-
nen und Be-zeichnen unabhingige Instanz und damit vorrangig ist,
es muss als prisent gedacht werden. Der Signifikant wird davon ab-
hingig als bloer Reprisentant des abwesenden Bezeichneten ge-
dacht.

(Lineare) Schrift, Zeichen und Ontotheologie sollen aber dekon-
struiert werden:

»Die Differenz zwischen Signifikat und Signifikant gehort zutiefst in die
Totalitit jener groflen, von der Geschichte der Metaphysik eingenommenen
Epoche; [...] man kann die Bequemlichkeit und die >wissenschaftliche
Wahrheit< des stoischen und spiter mittelalterlichen Gegensatzes von sig-
nans und signatum nicht weiter beanspruchen, ohne dass man auch all sei-
ne metaphysisch-theologischen Wurzeln mit iibernimmt.« [...] Doch »im
allgemeinen wird diese Unterscheidung noch von den umsichtigsten Lin-
guisten und Semiologen als selbstverstindlich hingenommen, sogar von
denen, die meinen, ihre Arbeit beginne dort wissenschaftlich zu werden,
wo die Metaphysik endet.«2%

Man muss also vom Signifikanten ausgehen, er darf nicht linger eine
blof3 abhingige Grofie sein. Denn wie Derrida bereits in den Positio-
nen andeutet, jedes Signifikat kann auch die Rolle eines Signifikanten
spielen und seinerseits etwas anderes be-zeichnen, auf etwas anderes
ver-weisen?.In diesem Zusammenhang ist auch die (»westliche«)
systematische Abwertung der Schrift als sekundir zu sehen: Ganz
anders als etwa im Islam werden Schriftzeichen namlich blof3 als

202 Derrida, Grammatologie S. 173-177.

205 Derrida, Grammatologie, S. 27.

20 Derrida, Positionen, S. 56{. Eco (Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 44) hat
dazu gemeint, dass man dann ja auch von einer Signifikatenkette reden kénnte — es
geht ihm ja immer um Bedeutungen -, iibersieht aber, dass Derridas Zeichenbegriff
prinzipiell an der Verweisfunktion orientiert ist, eine Signifikatenkette wire fiir ihn
nicht denkbar, da im klassischen Signifikat das Verweisen einer Signifikantenkette zur
Ruhe kommt. Wie bereits gesagt, ist fiir Eco aber alles ein Zeichen, dass Elemente
einer Ausdrucksebene mit denen einer Inhaltsebene in Beziehung setzt. Ausfiihr-
licher zu Ecos Argumentation und ihrer Kritik s. Lagemann, a.a.O., S. 124 ff.

609

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Hilfsinstrumente zur Ausweitung von Kommunikation tiber Raum
und Zeit hinweg gesehen, die den Sinngehalt des gesprochenen Wor-
tes blof3 transportieren: Die Schrift wird transparent und muss den
Blick auf die — wesentlichen, ideellen — Bedeutungen freigeben. Der-
rida untersucht also diesen Zusammenhang von Platon bis De Saus-
sure und findet bei Aristoteles in De interpreatione I, 16 a 3 eine
Deutung, nach der das Geschriebene Zeichen fiir das in der Stimme
Verlautende ist, und dieses wiederum Zeichen fiir die Zustinde der
Seele?®. Die Stimme ist also »als Erzeuger der ersten Zeichen wesent-
lich und unmittelbar mit der Seele verwandt«.2% Schon damit lasst
sich eine Kette von Verweisungen (lautierende Stimmzeichen,
Sprachzeichen — ich stelle mir z.B. auch Sprachaufnahmen vor-,
Schriftzeichen ...) zu einem umfassenden Begriff von »Schrift« um-
deuten, der eine fortwihrende Verschiebung von Bedeutungen be-
inhaltet, denn das mit dieser Verschiebung von Bedeutungen ange-
zielte Signifikat muss sich entziehen.

Die Hierarchieumkehr ist damit vollzogen; und um diese Zei-
chen dem klassischen Diskurs von Be-zeichnen und Be-deuten zu
entziehen, nennt Derrida sie hinfort nicht mehr signes, sondern mar-
gues (Goodmans »marks«, »Marken«) und betont damit ihre Mate-
rialitit.

Hier kann man nun auch Laners Untersuchung zur Verzeitli-
chung des Zeichenbegriffs einbringen, denn Derrida hatte es im An-
schluss an Husserls Ausfiihrungen zum inneren Zeitbewusstsein un-
ternommen, dessen Vorstellungen von Prasenz und unmittelbarer
Gegebenheit auszuhohlen und genetische Aspekte in den Vorder-
grund zu stellen?”.

»Die marque kann als materialhaftes Zeichen verstanden werden, das dem
jeweiligen Kontext, in dem es gelesen, gesprochen, betrachtet, iiberhaupt:
erfahren wird, niemals ganz dufSerlich bleibt. [...] Die zeitliche Genese von
Sinn und Objektivitit sowie die stindige Neu-Formation des Zeichens sind
mit der Betonung der Materialhaftigkeit und Trigheit [...] gerade nicht als
als Bewegung einer ungebrochenen Offenheit zu denken. Die margue [...]

205 Derrida, Grammatologie, S. 24.

206 Lagemann, a.a.O., S. 106 weist anschlielend darauf hin, dass Umberto Eco genau
diese Aristoteles-Stelle anders interpretiere und glaube, dass Aristoteles den Aus-
druck »Symbol« dem gesprochenen und geschriebenen Wort vorbehalte (Eco, Semio-
tik und Philosophie der Sprache, S. 49f)

27 Etwa in Derrida, Genesis und Struktur und die Phianomenologie, in: ders., Die
Schrift und die Differenz, S. 236-258.

610

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

bezieht ihren Sinn aus einem differentiellen Setting. Hierin kann sie nicht
blof3 als faktische Prisenz, als feste und bestimmbare Anwesenheit aus-
gewiesen werden, sondern ist einem differentiellen Feld ausgesetzt, das aber
wiederum zeitlich erstreckt und variabel ist.«2%

Hier wird Derridas Begriff der Spur bedeutsam, den er im Interview
mit Kristeva als konsequente Anwendung des Saussureschen Diffe-
renztheorems bezeichnet.2%

Saussure hatte namlich die Schrift als dufSere Reprasentation der
lautlichen Sprache gesehen:

»Die Saussuresche Definition der Schrift als >Abbild< und damit als natiirli-
ches Symbol der Sprache muss also gerade im Namen der Arbitraritit des
Zeichens abgelehnt werden. Abgesehen davon, dass das Phonem das Nicht-
Abbildbare (I'inimaginable) schlechthin ist und dass nichts Sichtbares ihm
dhneln kann, geniigt es schon, Saussures Ausfiihrungen iiber die Differenz
zwischen Symbol und Zeichen heranzuziehen. Es ist dann nicht mehr ein-
zusehen, wie er einerseits von der Schrift sagen kann, sie sei >Abbild« oder
(bildhafte) Darstellung der Sprache, und wie er andererseits die Sprache
und die Schrift als zwei verschiedene Systeme von >Zeichen< definieren
kann. Es ist die Eigentiimlichkeit des Zeichens, nicht Abbild zu sein.«?"°

Gegen die Reprisentationstheorie ist es also das ganz Andere der
Spur, das »sich als solches ankiindigt, in dem, was es nicht ist«?!!.
Orientiert an Lévinas und Freud ist »Spur« ihm das Verborgene, Ver-
dringte, nur latent Vorhandene?'? und zielt eher auf das Vorgingige
ab: »Es gilt, die Spur vor dem Seienden zu denken.«?* Im Gegensatz
zur normalen Begriffsverwendung, bei der Spuren als Hinterlassen-
schaften (FufSspuren, Fingerabdriicke, aber auch Findriicke) nach
ihrem Verursacher fragen lassen, ist hier die Spur ausgerichtet »auf
das, was jeder semantischen, semiotischen, akustischen oder iko-

208 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit. Zur Phianomenologie des Bildes nach Husserl,
Derrida und Merleau-Ponty, S. 1751.

29 Derrida, Positionen, S. 66f: »... dass wir jeden Bezeichnungsvorgang als formales
Spiel von Differenzen anzusehen haben. Dabei handelt es sich um Spuren ...«

210 Derrida, Grammatologie, S. 79.

211 a.a.0,, S. 82.

212 Freud widmet er im Zusammenhang mit der Grammatologie einen eigenen Auf-
satz: Freud und der Schauplatz der Schrift, in: Derrida, Die Schrift und die Differenz,
S. 302-350, besonders aber 302—-315.

Niheres zu Freuds Begriff der Erinnerungsspur siche auch Weigel, Grammatologie
der Bilder, S. 35ff.

23 Derrida, Grammatologie, S. 82.

611

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

nischen Differenz vorausgeht. [...] Mit der Verschiebung des Kon-
zepts vom Hinterlassenen auf das Vorausgehende, von der Ahnlich-
keit auf die Differenz, von positiv vorhandenen Bildern dorthin, wo
sich die Spuren im Unkenntlichen, Heterogenen oder Immateriellen
verlieren«, 2 ist diese Spur eine reine Bewegung vor aller inhalt-
lichen Bestimmung, »welche die Differenz hervorbringt. [...] Sie ist
von keiner sinnlich wahrnehmbaren, horbaren oder sichtbaren, laut-
lichen oder graphischen Fiille abhingig, sondern ist im Gegenteil ihre
Bedingung«.?'

»Was dabei aufgeldst werden soll, kann man mit Adorno das Ursprungs-
denken nennen. Die Metaphysik leitet alles ab aus einem Ursprung. Die
Differenzphilosophie will bei der Vielheit stehenbleiben, in der Einheiten
(in der Mehrzahl) moglich sind. Wie kann sie das? Indem sie — nach Derrida
— einen Ursprung denkt, der kein Ursprung (mehr) ist. [...] Der nicht-ur-
spriingliche Ursprung ist keine Gegenwart vor einer Zeit, die ihr folgt. Er ist
im Werden. Er ist weder Ursache noch Wirkung. Das gilt auch von der
>Spur< [...]. Die Bedeutung der Spur ist niemals prisent, sie ist in einem
anderen; anwesend ist sie abwesend. «?16

Stimme, Schriftzeichen und Bildzeichen verweisen daher auf etwas
sich Entziehendes, nicht Anwesendes. Insbesondere interessiert sich
Derrida in diesem Zusammenhang fiir die Zeichnung und die dafiir
notigen Striche:

»In der Zeichnung [...] geht es stets um die Erfahrung des Zugs, der diffe-
rentiellen Spur. Es ist die Erfahrung von dem, was Grenzen zwischen Rau-
men, Zeiten, Figuren, Farben, Tonen einzieht; eine Grenze, die Moglich-
keitsbedingung des Sichtbaren ist und dennoch zugleich unsichtbar
bleibt [...]. Der dicke Strich wird allerdings nicht durch die ausgedehnte
Dicke zum Linienzugbuchstiblich zum Zuge kommt er erst durch die Dif-
ferentialitit, durch die Grenze, die als Grenze und Grenzziehung nicht
sichtbar ist. Das zeichnende Verfahren hat hat weder mit dem Intelligiblen

214 Weigel, Grammatologie der Bilder, S. 31.

25 Derrida, Grammatologie, S. 109. Weigel (a.a.O.) stellt dem die ikonische Diffe-
renz von Gottfried Boehm gegeniiber »als eine im Sehen realisierte Differenz und als
Vorgang [...], in dem das Dargestellte im Wege der Kontrastbildung als Bild entsteht«
und stellt fest, dass Derridas Spur dem vorausgeht, indem diese Differenzbildung
allererst erméglicht wird. (vgl. Boehm, Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 37 f, 49)

216 Kimmerle, Jacques Derrida, S. 79f. Kimmerle verweist an gleicher Stelle (S. 81f)
auch auf Hegels Zeitbegriff, der als einfaches Auseinanderhalten eine Verrdum-
lichung der Zeit wie auch eine Verzeitlichung des Raumes beinhalte und dem Diffe-
renzgeschehen so erst einen Rahmen gebe.

612

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

noch mit dem Sinnlichen etwas zu tun und ist gerade deshalb auf besondere
Weise blind. «?7

Daher folge ich Krewani, die im Textkorpus von Derridas Aufzeich-
nungen eines Blinden (AB) eine Form von Blindheit identifiziert, die
sie »semiotische Blindheit« nennt?'$, und an der Eigenart von Linien
festmacht (neben der von Derrida so genannten »transzendentalen«
und der »sakrifiziellen Blindheit«*?, die in die Phinomenologie wei-
sen, s.u.).

Etliche Zeit nach WM interessiert sich Derrida in AB niamlich
konsequent auch fiir den Entzug des Sehens (und damit fiir das The-
ma Blindheit) und fiir Weisen des Sehens und Nichtsehens.

»Louvre ou ne pas voir«: unter diesem doppeldeutigen Titel or-
ganisierte Derrida 1990 fiir den Louvre eine Ausstellung zum Thema
Blindheit in der Malerei. (Man kann rein akustisch auch verstehen
»L’ouvre ot ne pas voir«: »Offne das, wo man nicht sieht« statt »Lou-
vre oder nicht sehen«, AB 38). Seine Reflexionen zu den ausgewihl-
ten Bildern wurden im gleichen Jahr als eine Art Katalog zur Aus-
stellung von der Réunion des musées nationaux herausgebeben.

»In den Aufzeichnungen eines Blinden geht es um das Sehen in der Malerei
und Zeichnung und dessen Zusammenhang mit einem Sehen jenseits der
Sinne: visionire Einsichten oder Erleuchtungen, die in der Malerei oft als
Blendung oder Erblinden dargestellt werden. Der Kiinstler sieht nicht, was
er darstellt, so Derridas These, er arbeitet blind aus dem Gedichtnis und fiir
das Gedachtnis.«?

Nach Krewani ereignet sich unterschiedliches Sehen, wie z.B. beim
Museumsbesucher und Restaurator, in Bezug auf den Strich, der Fla-
chen trennt (wie bei der obigen Adami-Zeichnung) und lasst Unter-
schiedliches zutage treten. Einmal entzieht sich der Strich (der weder
intelligibel noch sinnlich ist, AB 58), und es kommt auf der Bildfliche
zu einem Zeichengeschehen.?! »Der Strich entzieht sich dem Feld des
Sehens. Nicht nur, weil er noch nicht sichtbar ist, sondern weil er
nicht zur Ordnung des Spektakels, der spektakuldren Objektivitit ge-
hort (AB 49)«. Er zeigt etwas anderes als er selbst ist. Damit wird er

27 Derrida, Denken, nicht zu sehen, in: Alloa (Hg.), Bildtheorien aus Frankreich,
S. 343.

218 Krewani, Philosophie der Malerei bei Jacques Derrida, S. 29-63.

29 Derriada, Aufzeichnungen eines Blinden, S. 54.

20 Derrida, Aufzeichnungen eines Blinden, Klappentext.

21 Krewani, a.a.O., S. 3.

613

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Teil eines Signifikanten, er wird zur »Spur«. Das Sehen von Bildern
wird so dem Lesen von Texten angenihert.??

Desgleichen ist m.E. diese »semiotische Blindheit« auch bei den
gezeichneten Selbstportrits, die Derrida untersucht (z. B. von Fantin-
Latour, in 7 Varianten) (AB 60£f), festzustellen, denn die Striche las-
sen uns den Portrétierten eben nicht sehen: »Das Sichentziehen des-
sen was fiir Sie von Betracht ist und Sie betrachtet, Sie unentwegt
dabei beobachtet, wie Sie das, worum es sich handelt, oder den, um
den es sich handelt, nicht sehen« (AB 68), ist eine Erfahrung, bei der
es sich wie bei Karikaturen allenfalls um Unvollstindiges handeln
kann, Ganzheit ist unmoglich. Man »ldsst Sie etwas sehen, ohne
Thnen etwas vom Ganzen zu zeigeng, Sie sehen, weil man Thnen
nichts vom Ganzen zeigt, und um Thnen nichts vom Ganzen zu zei-
gen. Die Setzung ruiniert »Présentation und Reprisentation von
allem und jedem.« (AB 72). Wir kénnen immer nur von den Zeichen
und Zeichnungen ausgehen und sie als Spuren verstehen, die uns
einen Weg zum Eigentlichen fiihren kénnen.

Mit einem anderen als dem klassischen bindren Zeichenbegriff
und der vollzogenen Hierarchieumkehr also kann man Derrida auch
als Semiotiker lesen, und speziell in der Zeichentheorie Goodmans
findet man Ankniipfungspunkte, was auch Hilary Putnam bemerkt
hat. Obwohl fiir einen analytischen Philosophen wie ihn — wie auch
fiir seine Kollegen — der Versuch einer Kritik des Dekonstruktivismus
»dem Versuch gleichkommt, sich mit einem Nebelgebilde auf einen
Faustkampf einzulassen« (ein Vergleich, der an Descartes gemahnt,
der der scholastischen Philosophen vorwirft, dass sie ihre Gegner in
eine dunkle Hohle locken, um sich dort gefahrlos mit ihnen schlagen
zu konnen), so stellt er doch beunruhigt fest, dass Nelson Goodman
zu Schlussfolgerungen gelangt ist, die in mancher Hinsicht denen
Derridas »gefihrlich nahe« kommen.??

Nelson Goodman hatte nimlich, wie Krewani bemerkt, in seinen
Sprachen der Kunst zwischen notationalen und nichtnotationalen
Zeichensystemen unterschieden, und interessant sind nun die nicht-
notationalen Zeichensysteme, bei denen verschiedene Eigenschaften
der notatioalen Zeichensysteme nicht vorliegen (was gerade fiir Bil-
der gilt), sie sind ndmlich nicht durch positiv beschreibbare Struk-

22 3.2.0,, S. 38.
22 Putnam, Irrealismus und Dekonstruktion, in ders. Fiir eine Erneuerung der Phi-
losophie, S. 141,171, 142.

614

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

turen geprigt. So kann das Instrumentarium Goodmans zu einem
Begriff individueller Zeichen im Sinne Derridas beitragen.?

»Die Individualitit des einzelnen Zeichenvorkommnisses geht also in pik-
turalen Symbolsystemen keineswegs verloren. Sie wird im Gegenteil in
dem Gegenstand, hier in der Darstellung, der mit dem Charakter korreliert,
mit aufgenommen. Pikturale Symbolsysteme sind sowohl syntaktisch als
auch semantisch dicht.«**

Und damit kénnten Derridas Erdrterungen zur Zeichenhaftigkeit,
auch wenn er auf anderen Wegen dahin gelangt ist, auch fiir Bild-
semiotiker akzeptabel sein.

Man kann aber nicht tibersehen, dass Derridas Begriff der Spur
wie seine ganze Zeichentheorie in phinomenologischen Diskursen
wurzelt??. Das ist Derrida auch bewusst:

»Das Denken der Spur kann deshalb so wenig mit der transzen-
dentalen Phianomenologie brechen wie auf sie reduziert werden.«*?

4.3.6 Derrida als (Bild-)phinomenologe

In Die Sichtbarkeit des Bildes hat Wiesing gegen ein zeichentheore-
tisches Bildverstindnis eine Auffassung entwickelt, die »Bilder nicht
als Zeichen fiir abwesende Dinge [...] verwendet«. Er glaubt, dass
Bilder sich »im 20. Jahrhundert schon lingst nicht mehr als Repra-
sentationen verstehen«; zunehmend wiirde das Bild »um seiner blo-
fen Sichtbarkeit willen hergestellt und betrachtet«. Man verstehe
heute das Bild »als einen Gegenstand, als ein Artefakt, dessen unter-
schiedliche Leistungen einzig und allein durch das Uberziehen einer
Oberfliache mit sichtbaren Formen erbracht werden«.??® Diese an
Konrad Fiedler entwickelte Auffassung sieht eine »reine Sichtbar-
keit« nur im Bild, quasi als Abstraktion von der gewdhnlichen durch

224 Krewani, a.a. 0., S. 48.

25 ygl Krewani a.a.O., S.52 und 59ff sowie Mahrenholz, Nelson Goodman und
Jacques Derrida. Zum Verhiltnis von (post-)analytischer und poststrukturalistischer
Zeichentheorie, in Nida-Riimelin (Hg.), Rationalitit, Realismus, Revision, S. 258 ff.
226 Derrida gesteht, dass Husserl fiir ihn Quellfunktion hatte: »Die Begriffe der Dif-
ferenz und >Verspitung< haben sich uns aus einer Lektiire Husserls aufgenétigt.«
(Derrida, Die Schrift und die Differenz, S.312, Anm. 11) Und in Grammatologie
S. 81 und 108 wird diese Auseinandersetzung mit Husserl noch deutlicher.

27 Derrida, Grammatologie, S. 108.

28 Wiesing, Die Sichtbarkeit des Bildes, S. 13 ff.

615

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

andere Sinnesempfindungen verunreinigten Sichtbarkeit empirischer
Dinge. Wie eine Haut werde die Sichtbarkeit von der auBSerbildlichen
Wirklichkeit abgezogen und als reine Sichtbarkeit zum Bild.?” Das,
was sich uns zum Sehen gibt, erscheint also im Bild und ist Phinomen
unter anderen Phianomenen. (Das schliefle nicht aus, dass Bilder als
Zeichen fiir Gegenstinde oder Sichtweisen verwendet werden konn-
ten, was sogar oft geschehe.??)

Krewani kritisiert hier zu Recht, dass diese »reine« Sichtbarkeit
lusion sei, denn auch die bildliche Sichtbarkeit sei anhidngend, an
einen diese Sichtbarkeit erst ermoglichenden materiellen Triger ge-
bunden, womit Wiesing »den Zugang zum Sehen des Bildes geradezu
(versperrt), anstatt ihn zu erdffnen.«*! (Im Gegensatz dazu ent-
wickelt Alloa unter Riickgang auf das Diaphane bei Aristoteles und
Husserls »Bildtriger« als Medium eine Medientheorie des Diapha-
nen, ein Gedanke, den ich hier leider nicht weiterverfolgen kann.??)

Die Beschiftigung mit Sichtbarkeit gemahnt aber an Merleau-
Ponty, und besonders der spite Merleau-Ponty mit Das Sichtbare
und das Unsichtbare wird fiir Derrida interessant: denn hier wird
das Sichtbare in Bezug auf das gedacht, was sehen ldsst und selber
unsichtbar ist. Es geht also um Entzug mitten im Sehen und im Sicht-
baren. Daher nimmt Derrida in den Aufzeichnungen eines Blinden
(AB 56) auch die Metapher des blinden Flecks aus Merleau-Pontys
Phinomenologie der Wahrnehmung®?auf: Es ist der blinde Fleck,
der mit seinem Fehlen von Sehzellen (da dort der Sehnerv in den
Augenhintergrund miindet) das Sehen im Entzug von Sichtbarkeit
allererst ermdéglicht, und im tibertragenen Sinn unser eigener Stand-
punkt, von dem aus wir sehen und die Welt erfahren, der sich uns
ebenfalls entzieht bzw. als als solcher in seiner Standpunkthaftigkeit
auflerhalb unseres Bewusstseins bleibt.

In einem spiten Vortrag fiihrt Derrida diese Ubertragung am
Beispiel der Perspektive aus, die auch zentral in Merleau-Pontys Leib-
philosophie ist:

229 Krewani, Philosophie der Malerei bei Jacques Derrida, S.25 verweist hier auf
Wiesing, a.a.O., S. 162.

20 Wiesing, Phanomene im Bild, S. 12-21.

231 Krewani, a.a.O.

22 Alloa, Das durchscheinende Bild, z.B. S. 63-122.

23 Merleau-Ponty, PW, S. 117, spéter in Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 311 ff
und bei Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 126f.

616

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

»Der Gesichtspunkt ist die Perspektive, d.h. das Sehen eines Blicks, der,
indem er perspektiviert, eine bestimmte Selektion vornimmt. Von der Per-
spektive zu sprechen heiflt, dass man Dinge immer nur unter einem be-
stimmten Gesichtspunkt betrachtet, dass man die Dinge immer von einem
bestimmten Standpunkt aus interpretiert, ja nach Interesse, indem man ein
organisiertes hierarchisiertes Sehschema ausschneidet, ein Schema, das
stets selektiv ist und sich daher ebensosehr der Blindheit verdankt wie dem
Sehen. Die Perspektive muss fiir all das blind werden, was aus ihr aus-
geschlossen ist; um perspektivisch zu sehen, muss man nachléssig sein.
Man muss fiir alles andere blind werden, und das passiert stindig. [...] Der
blind spot, der blinde Fleck [...] ist fiir jedes Sehen, fiir jedwede Sichtbar-
keit, konstitutiv nétig. [...] Diese Blindheit ist kein Mangel. «**

Doch auch das Bildsujet entzieht sich, ist fiir gew6hnlich nicht an-
wesend.

Derrida unterscheidet daher in AB zwischen transzendentaler
Blindheit und sakrifizieller Blindheit.?*® Beides sind phinomenologi-
sche Sichtweisen:

»Im Kern der Bildkonstitution liegt ein doppelter Entzug vor in Form einer
sakrifiziellen und einer transzendentalen Blindheit. Die Genealogie des Bil-
des verdankt sich einer Abwendung vom Bildgegenstand als Hinwendung
zur Markierung (Strich, Zug). Die Abwendung von der aufSerbildlichen
Sichtbarkeit inauguriert eine sakrifizielle Blindheit, die jedoch nicht einer
Logik des Tausches folgt. [...] Der im Bild produzierte Bruch mit dem Sicht-
baren der Welt [...] folgt einer anderen Logik: Mit dem Sehen von Bildern
wird das Sehen eines Auflerbildlichen {iberhaupt aufgegeben und nicht nur
das kontingente Sehen eines partikularen und besonderen Elements ge-
opfert. Daher kann das Sehen eines Bildes auch nicht als bildliche Aneig-
nung aufgefasst werden.«?%

In seiner Organisation der Ausstellung zur Blindheit wihlt Derrida
als erstes Exponat namlich zwei Darstellungen der bei Plinius berich-
teten Geschichte von der korinthischen Topferstochter Dibutades, de-
ren Geliebter in den Krieg zieht und daher im Bild (als Schattenumrif3
auf einer Felswand) prisent bleiben soll. Die Abwendung vom aufler-
bildlichen Modell zugunsten der Entstehung des im Bild Dargestell-

24 Derrida, Denken, nicht zu sehen, in: Alloa (Hg.), Bildtheorien aus Frankreich,
S. 330f und 343.

25 Derrida, Aufzeichnungen eines Blinden, S. 46. (Im folgenden mit AB und Seiten-
zahl abgekiirzt)

26 Kapust, Phinomenologische Bildpositionen, in: Klaus Sachs-Hombach (Hg.), Bild-
theorien, a.a.O., S. 268.

617

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

ten setzt, so Derrida (AB 53), »den Ursprung der graphischen Erzih-
lung mit der Abwesenheit oder der Unsichtbarkeit des Modells in
Beziehung«. Der dargestellte Gegenstand muss sich notwendig aus
dem Bereich der Sichtbarkeit entziehen, um auf der Bildfliche dar-
gestellt werden zu konnen. Sie nimmt dem Sehen einen Gegenstand,
um ihm einen anderen zu geben?®” und gehort nicht der Logik des
Tausches an (s.u.).

Man fithlt sich zundchst an das Platonische Moment einer
»Schattenschrift« erinnert, doch das mimetische Moment wird durch
differentielle und supplementire Charaktere verschoben, eine »radi-
kale Unsichtbarkeit, eine Imperzeption in der Perzeption«, (wie bei
Merleau-Ponty, »die Anamnese ist von Amnesie bedroht«) wird
sichtbar (AB 54).

»Der im Bild herbeigefiihrte Bruch mit dem Sichtbaren der Welt lasst sich
aber nicht als Moment des Tausches verstehen, sondern gehort einer ande-
ren Ordnung an: Mit dem Sehen von Bildern« (z.B. auch Fernsehbildern)
»wird das Sehen von Auflerbildlichem iiberhaupt aufgegeben«. Abwesen-
heit und Unsichtbarkeit des Dargestellten werden wie bei Dibutades vor-
weggenommen. »Das Sehen von auSerbildlichem Sehen wird so vollstindig
und ohne Gegengabe aufgegeben, dass man sagen kann, es wird ge-
opfert.«?

Derrida bezeichnet den herbeigefithrten Bruch mit dem Sichtbaren
der Welt denn auch als »Opferereignis« (AB 46). Das Opfer lauft ins
Leere, es ist immer ein Verlust, der stehen bleibt. »Mit dem Sehen des
Bildes, so miisste man prizise sagen, wird eigentlich iiberhaupt nicht
mehr gesehen. Das heift, dass wir das, was wir auf dem Bild sehen,
keineswegs als das sehen, was wir aulerhalb des Bildes sehen, wir
sehen nun innerhalb bildlicher Ordnungen anders.«?*»

Mit Merleau-Ponty tritt an diese Stelle ein taktiles Sehen, so-
wohl beim Betrachter als auch beim Produzenten: die Synisthesie,
die in Merleau-Pontys Begriff des »chair« gedacht ist. Das Bild ent-
steht unter Verwendung bildlicher Mittel vollig neu, es ist keine re-
produktive, sondern eine erfinderische Leistung. Die Zeichnung er-
findet ihr eigenes Sehen.

Es handelt sich aber nicht um »reine Sichtbarkeit« im Bild, be-
freit von allen Synisthesien natiirlichen Sehens, in Derridas »sakri-

)

37 Krewani, Philosophie der Malerei bei Jacques Derrida, S. 18.
238 Krewani, a.a.0O., S. 18.
239 Krewani, a.a.0., S. 19.

618

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

fizieller« Bildauffassung verdankt sich das Sehen des Bildes einer erst
im Bild gestifteten Sichtbarkeit, die gerade nicht »rein« ist. Krewani
sieht darin ein phanomenologisches Bildverstindnis, dass das Bild aus
allen Reproduktionsverhiltnissen herauslst. Das macht Krewani mit
der Unterscheidung von Waldenfels und Max Imdahl zwischen
»sehendem Sehen« und »wiedererkennendem Sehen« deutlich. Das
sehende Sehen berticksichtigt »den formalen Bildsinn, die Syntaktik
des Bildes, die Art und Weise, wie etwas dargestellt ist«.?* Das
»Sehen kann man als autonom betrachten, weil hier die Gesetze des
Sichtbaren dem Bild selbst entstammen« (ebd.)

(Hingegen ist es das wiedererkennende Sehen, das durch das Bild
hindurch auf die Bedeutung der Dinge achtet und ihre Referenz zum
Ausgangspunkt des Sehens macht, was einem semiotischen Bildver-
stindnis entspriche.) Hier ist aber nicht entscheidend, was gesehen
wird, sondern wie gesehen wird. Daher kann das Sehen eines Bildes
auch nicht als bildliche Aneignung verstanden werden.

»Das Unsichtbare als das Nicht-Sichtbare ist nicht ein anderswo prisentes,
latentes, imaginéres, unbewusstes, verborgenes oder vergangenes Phino-
men, sondern ist ein Phinomen, dessen Nichterscheinen von anderer Art
ist; und was wir hier mit dem Namen Transzendentalitit belegen, ist nicht
ohne Bezug zu der reinen Transzendentalitit ohne ontische Maske, von der
Merleau-Ponty spricht.«2#!

Derrida bezieht sich auf die vier disparaten »Schichten« des Unsicht-
baren nach Merleau-Ponty: 1. »das, was nicht aktuell sichtbar ist,
aber es sein konnte« (z.B. bei anderer Perspektive) 2. der Gliederbau
der nicht sichtbaren Existentialien des Sichtbaren 3. das Taktile oder
das Kinisthetische 4. die »lekta« oder das »cogito« (AB 56).

(Kapust, die Derrida nur als Bildphinomenologen klassifiziert?#,
identifiziert die erste Schicht mit dem »potentiell Unsichtlichen« bei
Husserl, die zweite mit dem »Scharnier« bei Merleau-Ponty und halt
fest, dass die Rede von einem logos und den »lekta« unter 4.) keines-
falls die Festlegung des Bildes auf diskursive Ordnungen impliziert.)

20 3.a.0., S. 26 ff. Sie bezieht sich auf Max Imdahl, Ikonik. Bilder und ihre Darstel-
lung, in: Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?, S. 300 ff und Waldenfels, Die Ordnungen des
Sichtbaren, ebenfalls bei Boehm, a.a.O., S. 235.

241 Derrida 1997, S. 56.

22 Kapust, Phanomenologische Bildpositionen, in: Sachs-Hombach (Hg.), Bildtheo-
rien, S. 269. Obwohl sie in ihrer Bibliographie Krewanis Dissertation auffiihrt, greift
sie aber nur die beiden Formen von Blindheit auf, die zur Phinomenologie passen und
tibersieht die oben — und dort — abgehandelte semiotische Blindheit.

619

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Derrida geht es aber noch weitergehend um eine absolute Un-
sichtbarkeit, und auch dazu zitiert er Merleau-Ponty, der zum »blin-
den Fleck« ausfiihrt:

»Die >sichtbarenc Dinge selbst sind schliefSlich ebenfalls nur um einen ab-
wesenden Kern herum zentriert: Die Frage stellen: das unsichtbare Leben,
die unsichtbare Gemeinschaft, der unsichtbare Andere, die unsichtbare Kul-
tur. Eine Phdnomenologie der »anderen< Welt als Grenze einer Phinomeno-
logie des Imaginiren, und des >Verborgenen« schreiben. [...] Man darf nicht
denken, dass ich einem Sichtbaren [...] ein Nichtsichtbares hinzufiige [...].
Es gilt zu verstehen, dass das Sichtbare selbst eine Nichtsichtbarkeit ent-
hilt« (AB 56).28

Und damit trifft er einen Nerv bei Derrida, der sich vornimmt, den
spiten Merleau-Ponty erneut zu lesen (AB 56).

Ein anderer Ansatz, Derrida gegen jede Reprisentationsvorstel-
lung als Bildphdnomenologen zu erweisen und mit Merleau-Ponty zu
vergleichen, findet sich bei Laner, die Derridas Anliegen der Tempo-
ralisierung?** aufnimmt, das natiirlich gegen die traditionelle prisen-
tische Substanzontologie auch das Bild als Geschehen ausweisen
muss.

In einem frithen Aufsatz zur »Zeitlichkeit des Bildes bei Derrida
und Merleau- Ponty« beschreibt sie das Bild als »erscheinendes Er-
eignis«, das in ein »Differenzierungsgeschehen« immer schon einge-
lassen sei®* und also eine substanzontologische Deutung nicht zulas-
se. Doch gleichzeitig redet sie davon, dass ein Bild »gelesen« werden
miisse, und im weiteren beschiftigt sie sich nur noch mit Derridas
Dekonstruktion des Zeichenbegriffs und seiner Temporalisierung,
um dann die Ergebnisse auf den Bildbegriff zu iibertragen. Sie méchte
Derrida als Bildphinomenologen ausweisen, verwendet aber implizit
eine semiotische Begrifflichkeit, indem sie die »Beziehung zwischen
Bezeichnendem und Bezeichnetem oder Abbildendem und Abgebil-
detem«?* (Dichotomien, die Derrida ja gerade aufbrechen mochte
und auch keinesfalls identifizieren wiirde) thematisiert, also Zeichen

28 Derrida zitiert hier Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 290f
und 311f.

24 7 B. in Derrida, Signatur, Ereignis, Kontext, in: ders., Randginge der Philosophie,
S. 325 ff.

245 Laner, Zur Zeitlichkeit des Bildes bei Jacques Derrida und Maurice Merleau-Ponty,
in: Hiigli (Hg.), Philosophie des Bildes, S. 61.

2% Laner, a.a.0., S. 64 (my italics). »oder« muss hier im Sinne des lat. »sive« gemeint
sein, nicht alternativ im Sinne von »aut«.

620

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

und Bild gleichsetzt, um ihre Untersuchungen zum Zeichen auf das
Bild tibertragen zu kénnen. (In ihrer spdteren Dissertation ist sie da
wesentlich vorsichtiger, und fragt, ob man nun ihre Untersuchungen
zur Temporalisierung des Zeichenbegriffs auch fiir eine Phinomeno-
logie des Bildes bei Derrida fruchtbar machen kénne.?#) In Bezug auf
Derridas Bildbegriff redet sie, um ihn gegen Merleau-Ponty absetzen
zu kénnen, hinfort von »impliziter Zeitlichkeit«.

In der Tat denkt sie da Derrida implizit weiter, wie sich an einem
anderen Text, den sie nicht zitiert, zeigt: denn Derrida hatte sich in
seiner Totenrede auf seinen Kollegen Louis Marin auf dessen letztes
Buch Des pouvoirs de ['image*® bezogen und den dort nur einmal im
Vorwort auftauchenden Begriff »dynamis« zum Anlass genommen,
um zu betonen, dass man hier die Statik suggerierende Frage »Was ist
ein Bild?« nicht stellen diirfe. Marin habe in seinem Vorwort daran
erinnert, das das Bild traditionellerweise immer als eine Art minderes
Sein gegolten habe, d.h. als ein Sein von wenig Macht, doch seine
dynamis wire nach Derrida eine, die sich keiner Onto-Logik zu un-
terwerfen habe: »Seine Dynamo-Logik wire nie eine Logik des Seins,
eine Ontologie, gewesen.« Fiir Derrida spielt daher der Begriff der
dynamis eine entscheidende Rolle, da »er sich selbst der traditionellen
Ontologie entzieht, die ihn im allgemeinen beherrscht.«** (Marin
hatte aber Kraft, Macht und Gewalt gemeint.)

Nach Marin sei es die Kraft und die Stirke des Bildes, die es zur
Sicht »dringt« und die, so Derrida, auch bewirke, dass das Bild die
Kraft hat, im Tode zu widerstehen, zu bestehen und zu existieren,
»gerade da, wo es nicht im Sein oder der Prisenz des Seins insistiert.

»Dieses Sein-zum-Tode wiirde dazu verpflichten, das Bild nicht als abge-
schwichte Reproduktion von dem zu denken was es imitiert, nicht als ein
Mimem, ein einfaches Bild, Idol oder Ikon in deren konventioneller Akzep-
tanz (denn es geht gerade darum, sich von dieser Konzeption abzulésen),

7 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit. Zur Phianomenologie des Bildes nach Husserl,
Derrida und Merleau-Ponty, S. 171-241. Aus der Uberschrift »Implizite Zeitlichkeit.
Iterationszusammenhinge und Zeitlichkeit des Bildes« (S. 171) geht hervor, dass sie
auch hier Bild und Zeichen identifiziert. Im Text spricht sie jedoch nur von Zeichen.
28 Es gibt eine deutsche Ubersetzung: Marin, Von den Michten des Bildes, Berlin /
Ziirich 2007. Ein Teil (S. 11-29) ist in Alloas Anthologie franzosischer Bildtheorien
(S. 305-322) abgedruckt.

2 Derrida, Kraft der Trauer. Die Macht des Bildes bei Louis Marin, in: Beyer / Voor-
hoeve / Haverkamp (Hg.), Das Bild ist der Konig, S. 28. Der Text ist auch vertreten in
Wetzel /Wolf (Hg.), Der Entzug der Bilder, S. 13-36.

621

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

sondern als Zuwachs an Macht als wirklicher Ursprung der Autoritit, wobei
das Bild selbst Autor wird, Autor und Augment der auctoritas ...«*°

Besonders gelte dies von Portrits, z.B. von (abwesenden) Konigen,
aber auch von inzwischen Verstorbenen, denn hier »gibt ein Bild zu
sehen: gibt es nicht einfach sich zu sehen, sondern gibt es in dem
Mafle zu sehen, wie es sieht, als ob es ebenso sehend wie sichtbar
wire.«?!

Fiir Derrida hiangt die Kraft des Bildes also nicht davon ab, dass
man etwas sieht, sondern eher davon, dass man dabei gesehen wird
(auch diese Blickumkehr fand sich bei Merleau-Ponty!): »Das Bild ist
mehr sehend als sichtbar. Das Bild schaut uns an, betrifft uns«*? (im
Doppelsinn des franzosischen »¢a nous regarde«??), ja, wir selbst sind
fiir den Blick von auflen ein Bild.

Diese Umkehrung des Blickwinkels erinnert an das gleichzeitige
Sehen und Gesehenwerden bei Cusanus; und sie gilt auch fiir das
Lesen: »Ich wurde also gelesen, und in Szene gesetzt durch das, was
ich las, ich fand mich vom Zeitmaf3 seiner Zeit erfasst ...«

Marin habe die Macht des Bildes mit einer gewissen ikono-se-
miologischen Theorie und Logik der Reprasentation begriindet und
habe gerade in der Re-présentation »ein Anwachsen, ein Wiederauf-
leben an Kraft oder ein Supplement an Intensitit in der Prisenz [...],
eine Art von Michtigkeit oder Potenzierung der Macht« und einen
»kapitalen Mehrwert des Bildes« gesehen. Marins wiederholte Frage
»Bild?« unter Weglassung der Kopula »ist« muss also anders als Der-
ridas antisubstanzontologische Deutung verstanden werden, und ist
wohl auch mehr als ein blofles rhetorisches Stilmittel, denn sie gibt
»folglich zu verstehen, dass das Bild mehr als ein Bild ist, stdrker als
das durch die Ontologie definierte und abgeschwichte Bild«. Derrida
assoziiert in diesem Zusammenhang sogar die christliche Auffassung
von »Auferstehung und Verkliarung.«?%* Doch Derrida nimmt dieses
Fehlen der Kopula »ist« zum Anlass, auf die fehlende statische Pri-

250 Derrida, a.a.O., S. 30.

1 ebd.

22 a.a.0., S.42.

2 Vgl. Derrida, Denken, nicht zu sehen, a.a.O., S.339, wo er festhilt, dass man
sogar bei Bildern, die keine Portrits sind, wie z. B. Cézannes Montagne Sainte-Victoi-
re, weniger schaut als angeschaut wird.

4 a.a.0., S.43.

25 Derrida, a.a.0., S. 33 und 35.

622

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derridas Synthese von Bildphdanomenologie und Bildsemiotik

senz des Bildes anzuspielen. (Das Bild als Blickgeschehen ist natiirlich
ein phanomenologischer Topos.)

Eine weitere Formulierung Marins von der »machtvollen Aus-
drucksweise einer Abwesenheit« (my italics)?*, zusammen mit der
anders zu interpretierenden Frage »Bild?« gibt Derrida Anlass zu
einer dekonstruktiven Lektiire, denn »ein derartiges Uberbieten der
so intensivierten Prisenz« gebe »den Mangel an Prisenz oder die
Trauer zu denken [...], welche die uranfanglich oder urspriinglich ge-
nannte Prisenz [...], die lebendig genannte Prisenz von vorneherein
aushohlt.«®7 Der Effekt des Bildes ist fiir Derrida also »jenseits der
Alternative von Prisenz und Absenz, jenseits der negativen oder po-
sitiven Wahrnehmung« von etwas Geisterhaftem (spectralité, ich
iibersetze anders als Derridas Ubersetzer Michael Wetzel?*®), von sei-
ner phantastischen Kraft als »Zuwachs im Herzen des Mangels«.2*

»Wir sprechen von Bildern. Das, was nur in uns ist, scheint sich auf Bilder
zu reduzieren, die Erinnerungen oder Denkmiler sein konnen, aber auf
jeden Fall auf ein Gedichtnis, das aus sichtbaren Szenen besteht, die nur
mehr Bilder sind, weil das andere, wovon sie Bilder sind, genau genommen
nur als das Entschwundene erscheint, als dasjenige, was, entschwunden, >in
uns< nur Bilder hinterldsst.«260

Es muss also auch um innere Bilder gehen, die hier als Residuen eines
realen Entzugs in der Tat kein Tausch, kein Substitut sind, sondern
der sakrifiziellen Blindheit angehéren werden, da man vom aufler-
bildlichen Sehen Abschied nehmen muss. Doch dieser Verlust ist wie
bei Dibutades die Geburtsstunde des Bildes, das nun ein inner-
bildliches Sehen ermdglicht. Wenn man so will, stellt Derrida dem
Leitgedanken der negativen Theologie eine nicht langer am Prisenz-
gedanken orientierte negative Phanomenologie an die Seite, die
Sichtbarkeit nur als Sonderfall einer allumgreifenden Nichtsichtbar-
keit ausweist.

»Die transzendentale Phinomenologie (wohnt) insofern, als sie mittels der
Suspendierung aller doxa, jeglicher existenziellen Position, jeglicher These

256 ebd.

7 a.a.0., S. 32.

28 Auch Alloa iibersetzt »spectre« mit »Geist« und nicht mit »Gespenst«: Derrida,
Denken, nicht zu sehen, in: Alloa (Hg.), Bildtheorien aus Frankreich, S. 325.

259 Derrida, a.a.0., S. 35.

20 3.2.0., S. 41.

623

- am 26,01.2026, 21:54:21.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

vorgeht, im selben Element wie die negative Theologie. Die eine wire eine
gute Propideutik zur anderen. Ziemlich iiberraschend, nicht wahr?«2¢!

Der Metaphysik der Prisenz wird also gerade auch fiir das Bild und
die klassische Reprisentationstheorie, nicht nur fiir den Gottes-
begriff, eine Phinomenologie der Absenz, des Unsichtbaren, ent-
gegengestellt.

Auch dies kann als Strategie verstanden werden, die abendlan-
dische Fixierung auf das Sehen, das der Geschichte der »Idee« und der
»Ideenschau« seit Platon unweigerlich anhaftet, zu relativieren.

261 Derrida, Aufler dem Namen, a.a.0., S. 97.

624

- am 26,01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-583
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.3.1 Dekonstruktion als Metaphysikkritik
	4.3.2 Das Sein der Zeichen als Zeichen des Seins: die Ausweitung des Schriftbegriffs
	4.3.3 Negative Theologie und ihre Funktion als Metapher
	4.3.4 Die »différance« und die ikonische Differenz
	4.3.5 Derrida als (Bild-)semiotiker?
	4.3.6 Derrida als (Bild-)phänomenologe

