
270

6. Das Rechte im Kontext des Guten 
Gerechtigkeit, Solidarität und das Wertvolle in 

Nassars neuer Gesellschaft

Das vorangegangene Kapitel hat mit dem ›kritisch-offenen Rationalis-
mus‹ das epistemische Innere von Nassars ›Liberalismus mit Gemein-
sinn‹ freigelegt. Die Vorstellung einer kritisch-offenen Rationalität ent-
wickelte Nassar über weite Strecken in Abgrenzung zu jenem von einer 
›konfessionalistischen Kultur‹ genährten gemeinschaftsspezifischen ideo-
logischen Denken, dessen Absolutheits- und Ausschließlichkeitsansprü-
che er als Ursache für die Desintegration der libanesischen Gesellschaft 
verantwortlich macht, aber auch für die Entstehung totalitärer Regimes. 
Sein kritisch-offener Rationalismus ist dagegen eine auf Kommunikation 
ausgerichtete Denkart der bescheidenen Wahrheitsansprüche. Trotz des 
Vertrauens in die Vernunfterkenntnis und der Verteidigung des Bereichs 
der Vernunftgeltung gesteht der kritisch-offene Rationalismus auch an-
deren Denkformen ihren Platz in gesamtgesellschaftlichen Diskursen zu 
und hinterfragt sein eigenes Wissen stets, um es nicht selbst zu dogma-
tisieren.

Von Nassars Kritik an der zuerst konfessionalistischen, dann ideo-
logischen ›Gemeinschaftsgesinnung‹ kommen wir nun zu seiner eige-
nen ›Gesellschaftsgesinnung‹. Das vorliegende Kapitel wendet sich der 
politisch-philosophischen Ausgestaltung von Nassars Vorstellung einer 
›neuen Gesellschaft‹ im Sinne seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ zu: 
einem Liberalismus, der trotz der Betonung individueller Rechte und 
Freiheiten das Gemeinwohl der Gesellschaft nicht aus den Augen verlie-
ren will, d. h. einen Ausgleich zu finden versucht zwischen den norma-
tiven Ansprüchen der Individuen an die Gesamtgesellschaft einerseits 
sowie den normativen Ansprüchen der Gesellschaft an ihre einzelnen 
Mitglieder andererseits.

Um zu verstehen, wie er diesen Balanceakt bewerkstelligen will, be-
darf die Untersuchung seiner politischen Philosophie einer Berücksich-
tigung sowohl der ontologischen Prämissen, auf denen sie beruht, wie 
auch der Axiologie, die Nassar entwickelt. Zwar geben ontologische 
Überzeugungen nicht notwendigerweise vor, welche politisch-philoso-
phischen Postulate man vertritt,1 doch ist ein solcher Zusammenhang 
bei Nassar offenkundig. Die Berücksichtigung seiner ontologischen Prä-
missen ist notwendig, um zu verstehen, weshalb Nassar individuelle 
Rechte und Freiheiten einfordert und gleichzeitig für ein hohes Maß an 
zwischenmenschlicher Verantwortung und Solidarität innerhalb einer 

1	 Vgl. dazu Taylor, »Cross-purposes«, v. a. 159–163.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

Gesellschaft, aber auch über staatliche Grenzen hinweg, eintritt. Seine 
Axiologie in die Untersuchung seiner politischen Philosophie mit einzu-
beziehen macht deutlich, dass Nassars Insistieren auf dem Rechten und 
der Gerechtigkeit nur vor dem Hintergrund seiner Vorstellung des Guten 
abschließend verstanden werden kann. Sein auf Rechten basierendes Ge-
rechtigkeitsverständnis ist Teil eines umfassenderen Begriffs des intrin-
sisch Guten, das aus sieben ›höchsten Werten‹ besteht und das die Poli-
tik als Ganzes normativ informieren soll. Rechtsbasierte Gerechtigkeit 
ist dort in einen umfassenderen Begriff von Gerechtigkeit eingebettet, 
der auch die menschliche Würde, Arbeit, Gesundheit, Wahrheit, Schön-
heit und die Liebe mit einschließt.

Im Folgenden stehen mit der ›natürlichen Geselligkeit des Menschen‹, 
dem ›Assoziationswillen‹ sowie der ›politischen Gesellschaft‹ zunächst 
drei Grundbegriffe von Nassars politischer Philosophie im Fokus, die 
aufeinander aufbauen und deren Klärung bereits einiges über das poli-
tisch-normative Innere seiner ›neuen Gesellschaft‹ erahnen lassen. Wir 
werden diese Begriffe wieder aufgreifen, wenn wir uns im Anschluss 
an ihre Klärung das normative Innere von Nassars liberal-gemeinsinni-
ger Gesellschaft selbst anschauen, indem wir uns seinem Insistieren auf 
Rechten sowie seinem Verständnis von Solidarität und Gerechtigkeit zu-
wenden. Zuletzt werfen wir schließlich einen Blick auf die sieben Werte 
des intrinsisch Guten und klären, was sie mit Nassars politischer Philo-
sophie zu tun haben.

6.1 Von der natürlichen Geselligkeit zur  
Entstehung politischer Gesellschaften

In Nassars konstruktivem Nachdenken über ein mögliches Ideal politi-
scher Ordnung spielt der Begriff der ›Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ) eine zen-
trale Rolle: Gesellschaft ist der soziale Raum oder Rahmen, den er nor-
mativ im Sinne seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ ausgestaltet, dies 
jedoch stets mit Ausblick auf den Menschen als solchen. ›Gesellschaft‹ 
ist bei Nassar der Ort, an dem im Sinne seines kontextuellen Universa-
lismus Partikulares und Universelles zusammenfinden.

Bereits in der Untersuchung von Naḥwa haben wir eine »Gesell-
schaftsgesinnung«2 in Nassars Denken ausgemacht, die er in diesem 
frühen Werk gegen die im Libanon vorherrschende konfessionalistische 
»Gemeinschaftsgesinnung«3 setzt, die eine libanesische Gesellschaft-
lichkeit verunmöglicht und gegen die er später auch in seiner Ideolo-
giekritik anschreibt. Auch in seinen späteren Schriften ist der Begriff 

2	  	Plessner, Grenzen der Gemeinschaft, 33.
3	  	 Ibid.

VON DER NATÜRLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

›Gesellschaft‹ zentral, so v. a. das, was er als ›politische Gesellschaft‹ 
(muǧtamaʿ siyāsī) bezeichnet. Diesem Begriff, dem wir v. a. in Sulṭa be-
gegnen, nähern wir uns im Folgenden an. Zunächst stehen jedoch Nas-
sars Prämisse der ›natürlichen Geselligkeit des Menschen‹ sowie das, 
was er als ›Assoziationswillen‹ bezeichnet, im Fokus. Denn natürliche 
Geselligkeit, Assoziationswille und politische Gesellschaft bauen auf-
einander auf.

6.1.1 Die natürliche Geselligkeit des Menschen und  
das Sein-mit-dem-Anderen

Nassar versteht sein Neudenken des Liberalismus auch als Kritik der 
westlichen liberalen Tradition und ihres individualistischen Radikalis-
mus, den sie im neoliberalen Zeitalter der Globalisierung erfahren hat. 
Diese Kritik setzt er aber nicht erst bei späteren neoliberalen Denkern 
an, sondern bereits beim Kontraktualismus früher liberaler Philosophen 
und ihrer Konzeption des Selbst. Nassar weist verschiedene Aspekte des 
Kontraktualismus zurück, wobei er in seiner Kritik daran meist so un-
terschiedliche Theoretiker wie Hobbes, Locke, Kant, Rousseau und Ra-
wls über einen Kamm schert. Ihren Konzeptionen des Selbst stellt er die 
›natürliche Geselligkeit des Menschen‹ (iǧtimāʿiyyat al-insān aṭ-ṭabīʿiyya) 
gegenüber. Diese Prämisse bringt er auch, wie wir gesehen haben, als ers-
tes von vier Prinzipien seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ zur Flan-
kierung der Freiheit ins Spiel, um bereits auf ontologischer Ebene ato-
mistischen Tendenzen bei einer Neukonzipierung eines freiheitlichen 
Gemeinwesens vorzubeugen.4

Die Idee der natürlichen menschlichen Geselligkeit führt Nassar all-
gemein auf ›die Griechen‹ zurück,5 er erkennt sie aber auch im Denken 
etwa von Ibn Ḫaldūn oder Marx6 sowie bei Anṭūn Saʿādah.7 An einer 
Stelle in Ḥurriyya überträgt er das arabische iǧtimāʿiyya auch ins lateini-
sche socialitas.8 Im Zusammenhang mit Aristoteles’ Idee des zoon poli-
tikon spricht Nassar hingegen nicht von der ›natürlichen Geselligkeit‹, 
sondern übersetzt den Begriff wörtlich mit ›politisches Tier‹ (ḥayawān 
siyāsī).9 Selbstredend geht dieser Geselligkeitsbegriff jedoch auf Aristo-
teles zurück. Nassars Bezug darauf ist damit als liberalismuskritische 

4	  	Vgl. dazu oben 4.1.
5	  	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 56.
6	  	Vgl. Nassar, Pensée, 210; Naṣṣār, »Fī l-Falsafa wa-s-siyāsa wa-l-aidiyūlūǧi-

yya [in Maʿraka]«, 243; Naṣṣār, »Šafāfiyya [in Muṭaraḥāt]«, 177.
7	  	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 109–119; Naṣṣār, Taṣawwurāt, 422.
8	  	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 124.
9	  	Vgl. Naṣṣār, »al-Wāqiʿ as-siyāsī [in Muṭāraḥāt]«, 30. Vgl, auch Naṣṣār, Ḥur-

riyya, 222.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

»Rearistotelisierungsforderung«10 zu verstehen – aber auch als mehr als 
das, wie gleich noch zu sehen sein wird.

Nassar beanstandet anhand der Idee der natürlichen Geselligkeit an 
kontraktualistischen Theorien zum einen deren Rückgriff auf Naturzu-
standsszenarien, die der historischen Fundierung entbehren. Dass unter-
schiedliche Architekten solcher Szenarien ihre Modelle selbst als hypo-
thetisch bezeichneten und darin bloß ein heuristisches Instrument sahen, 
lässt Nassar nicht als Argument dafür gelten, sie trotzdem als Erklä-
rungsversuche für die Entstehung und die Legitimität von Herrschaft 
heranzuziehen. Vielmehr sieht er in ihrem hypothetischen Charakter ge-
rade einen Grund dafür, sich von ihnen ab- und den historischen Tat-
sachen direkt zuzuwenden. Als solches Faktum der Geschichte versteht 
Nassar die natürliche Geselligkeit des Menschen: Der Blick auf die Ge-
schichte zeige, dass aufgrund der natürlichen Geselligkeit des Menschen, 
die die Notwendigkeit des Politischen für das menschliche Zusammen-
sein impliziere, stets eine Vielzahl von, wenn auch in ihren Anfängen pri-
mitiven, Formen von Herrschaft existiert habe. Die Existenz politischer 
Ordnungen ist daher für Nassar keineswegs künstlich, d. h. kontraktua-
listisch zustande gekommen, sondern durch das menschliche Wesen not-
wendig bedingt.11

Größere Vorbehalte als gegenüber dem hypothetischen Charak-
ter dieser Natrzustandstheorien hat Nassar in Bezug auf die atomis-
tisch-individualistischen anthropologischen und ontologischen Prä-
missen, die er in den Urzuständen selbst erkennt. Hobbes, Rousseau 
und Locke bezeichnet er denn auch allesamt als ›Philosophen des 
Atomismus‹ (falāsifat al-fardāniyya).12 In ihrem atomistischen Ver-
ständnis des Selbst erkennt er nicht nur die Gefahr, dass dieses in eine 
individualistische Konzeption des Gemeinwesens mündet, das vom 
Egoismus der Einzelnen zersetzt wird. Er macht ebenso das Paradox 
aus, dass gerade diese ›Philosophen des Atomismus‹ Herrschaftssyste-
me konzipiert hätten, die den Menschen wiederum unterjochten und 
damit individuelle Freiheit verunmöglichten. Er macht auf den Ab-
solutismus von Hobbes’ Leviathan wie auch den Kollektivismus von 
Rousseaus Gesellschaftsvertrag aufmerksam, und auch Lockes po-
litische Philosophie ende in einem ›apodiktischen Liberalismus‹ (li-
brāliyya mutazammita), wobei Nassar damit wohl jene neoliberale 
Verabsolutierung des Freiheitspostulats meint, die in den Verlust der 
individuellen Freiheit in einem Kampf aller gegen alle mündet. Auch 

10	 	Wolfgang Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994, 1. Vgl. dazu auch 
Forst, Kontexte, 20.

11	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 57; Naṣṣār, Ḥurriyya, 55.
12	 	Naṣṣār, Sulṭa, 20. 

VON DER NATÜRLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

diesem Atomismus hält er deshalb – gleich wie dem hypothetischen 
Charakter der Naturzustandstheorien – die natürliche Geselligkeit des 
Menschen entgegen.13

Mit diesen pauschalen Urteilen über die Urväter der modernen west-
lichen politischen Philosophie vermag es Nassar natürlich nicht, den 
Nuancen ihrer ganz unterschiedlichen Theorien und Naturzustandssze-
narien gerecht zu werden. Die Naturzustände eines Hobbes, Locke oder 
Rousseau offenbaren ganz unterschiedliche Sichtweisen auf den Men-
schen und die Genese politischer Ordnungen. Dabei ist auch bei Locke 
der Mensch naturgemäß gesellig;14 bei Rousseau ist er immerhin auch 
im Naturzustand fähig, Mitleid zu empfinden, ja allgemein ein gutes und 
kein schlechtes Wesen wie im Falle von Hobbes’ homo homini lupus.15 
Es muss hier auch – wie dies bereits Ibrāhīm an-Naǧǧār bemerkt hat-
te16 – die Frage aufgeworfen werden, ob Nassar das Problem der Hypo-
thesenhaftigkeit von Naturzustandsmodellen wirklich löst, indem er ih-
nen wiederum nur eine weitere Hypothese entgegenhält: Er stellt zwar 
die natürliche Geselligkeit des Menschen meist als unverkennbare em-
pirische Tatsache dar, was er jedoch nirgends genauer begründet. Min-
destens an einer Stelle in Sulṭa bezeichnet er sie aber auch als ›Theorie‹ 
(naẓariyya),17 in Ḥurriyya auch als ›Prinzip‹ (mabdaʾ),18 womit er deren 
empirische Unverkennbarkeit auch selbst in Frage stellt und auf den Sta-
tus des Hypothetischen reduziert.

Nassar entwickelt seine eigene Sichtweise des Selbst als eines natür-
licherweise geselligen Wesens aber nicht nur in Abwehrhaltung zu libe-
ralen Kontraktualisten, sondern auch mit kritischem Bezug auf Existen-
zialisten, so besonders auf Jean-Paul Sartre, aber auch auf den Ägypter 
ʿAbdarraḥmān Badawī (1917–2002). Erst hier wird Nassars positives 
Verständnis des Selbst erkennbar.

Dem französischen Philosophen hält Nassar vor, dass bei ihm das 
Sein-mit-dem-Anderen im Sein-für-den-Anderen bzw. Für-andere-Sein 
begründet liegt, also im gegenseitigen Objektivierungsprozess beim 

13	 	Vgl. ibid.
14	 	Vgl. etwa John Locke, The second treatise of government. Über die Re-

gierung (Englisch/Deutsch, übersetzt von Dorothee Tidow), Stuttgart: Rec-
lam 2012, 28, 29, 126, 127. Vgl. dazu auch Jr. Miller, Fred D., Nature, jus-
tice, and rights in Aristotle’s Politics, Oxford: Oxford University Press 1995, 
61.

15	 	Vgl. Jean-Jacques Rousseau, Abhandlung über den Ursprung und die 
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen (Aus dem Französischen 
übersetzt von Philipp Rippel), Stuttgart: Reclam 2010, 61–62. 

16	 	Vgl. an-Naǧǧār, »as-Sulṭa bi-waṣfihā ḫidma«, 182.
17	 	Naṣṣār, Sulṭa, 57. 
18	 	Naṣṣār, Ḥurriyya, 55.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

Erblicktwerden. Folglich habe Sartre gar keine andere Wahl, als den 
Sinn des Für-andere-Seins im Konflikt zu sehen.19

Dementgegen siedelt Nassar seine Prämisse einer natürlichen Gesel-
ligkeit des Menschen eine ontologische Stufe weiter unten an, d. h. vor 
dem Sein-für-den-Anderen im Sinne Sartres, um so hinter diese Konflikt
haftigkeit zurückgehen zu können, bzw. um den Konflikt nicht als den 
ontologischen Normalzustand des Zwischenmenschlichen verstehen zu 
müssen. Für Nassar gründet das Sein-für-den-Anderen auf einem onto-
logischen Zustand, den er ebenfalls als Sein-mit-dem-Anderen bezeich-
net, wobei dieses aber eher als ein ›Mitsein‹ im Sinne Heideggers zu ver-
stehen ist.20 Auf diesem Sein-mit-dem-Anderen als Mitsein basiert bei 
Nassar ein zweites Sein-mit-dem-Anderen, das aus individuellen Wün-
schen und Begehrungen willentlich hervorgeht, wie er erklärt. Es ist da-
mit als eine Art Konkretisierung des Ontologischen im Sozialen zu ver-
stehen.21

Nassar nimmt an, dass Sartre, auch wenn er den einzelnen Menschen 
in Bezug zum Anderen denkt, trotzdem letzten Endes im Individuum 
bereits den kompletten Menschen vorzufinden glaubte, ihn also den-
noch solipsistisch dachte. Für Nassar ist der komplette Mensch hinge-
gen zugleich das Individuum wie auch alle Menschen zusammen, wie er 
in Sulṭa festhält.22

In Ḏāt entwirft er das Selbst denn auch als ein Seiendes, das stets ein 
aus seinem Innersten ausströmendes ›ontologisches Bedürfnis‹ (ḥāǧa 
kiyāniyya) verspürt, aus sich herauszutreten und mit anderen Selbsten, 
die mit ihm in einer gemeinsamen ›ontologischen Situation‹ (waḍʿiyya 
kiyāniyya) verbunden sind, eine soziale Verbindung zu suchen.23 Nas-
sar zufolge gibt es folglich keine ›totale ontologische Kluft‹ (hūwa 
unṭūlūǧiyya muḷaqa) zwischen einem Selbst und anderen Selbsten, und 
damit auch keine Notwendigkeit für ʿAbdarraḥmān Badawīs Idee des 
›Sprungs‹ (ṭifra), um eine derartige Kluft zu überwinden. Das einzelne 
Selbst lebe seine Individualität innerhalb des Sein-mit-dem-Anderen 
vielmehr in stets größer und kleiner werdenden Distanzen zu anderen 

19	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 18–19. Vgl. Jean-Paul Sartre, Das Sein und das Nichts. 
Versuch einer phänomenologischen Ontologie (Deutsch von Hans Schönen-
berg und Traugott König), Hamburg: Rowohlt 1994, 638, 722.

20	 	Vgl. zu Heideggers ›Mitsein‹ Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen: 
Max Niemeyer Verlag 111967, § 26, besonders S. 120. Vgl. in Abgrenzung 
dazu Sartre, Das Sein und das Nichts, 747.

21	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 18–19. An einigen Stellen in Ḏāt verwendet Nassar auch 
die Bezeichnung al-wuǧūd bi-l-maʿiyya, um dieses dem Sartre’schen Sein-mit-
dem-Anderen vorgeordnete Sein zu bezeichnen. Vgl. etwa Naṣṣār, Ḏāt, 259, 
373.

22	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 19.	
23	 	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 13–14.

VON DER NATÜRLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

Selbsten. Diese Distanzen verschwänden weder völlig, so dass es zu ei-
ner totalen Verschmelzung einzelner Individuen kommen könnte, ei-
nem Zusammenschluss in einem Wir also, der die Unterschiede zwi-
schen einem Selbst und einem anderen völlig zunichtemachen würde. 
Gleichzeitig könnten sich diese Distanzen aber auch nicht so weit öff-
nen, dass daraus eine ontologische Kluft entstünde, wie Nassar er-
klärt.24

Dies bringt Nassar zu dem Schluss, dass der Mensch ein Wesen sei, 
das stets in ontologischen Distanzen zu anderen lebe, die sich verklei-
nern und vergrößern, die aber nie ganz verschwinden.25 Nassar prägt 
für diesen ontologischen Zustand des Lebens in dynamischen Distan-
zen zum Anderen innerhalb des Seins-mit-dem-Anderen den Neologis-
mus mumāsafa.26 Sinngemäß kann der Begriff wohl in etwa mit ›In-Dis
tanzen-Leben‹ oder ›In-Distanzen-Sein‹ übersetzt werden. Wir werden 
zu diesen ontologischen Überlegungen Nassars zurückkommen, denn er 
leitet aus seinem Sein-mit-dem-Anderen ein Sollen ab, das für seine po-
litische Philosophie wichtig ist. Zunächst jedoch zu Nassars Begriff des 
›Assoziationswillens‹.

6.1.2 Der Assoziationswille als Wille zur Assoziation und  
Wille der Assoziation

Da der Mensch mit seiner natürlichen Geselligkeit, die im ontologischen 
Sein-mit-dem-Anderen gründet, die Notwendigkeit des Politischen in sei-
ner Natur mitführt, bedarf es für die Entstehung politischer Ordnungen 
Nassars Ansicht nach keiner Kontrakte.27 Trotzdem gehen bei ihm po-
litische Ordnungen nicht organisch aus diesem Wesensmerkmal hervor, 
sondern aufgrund dessen, was er als ›Assoziationswillen‹, irāda ǧāmiʿa, 
bezeichnet.28

Was Nassar genau unter irāda ǧāmiʿa versteht, bleibt in seinen Er-
klärungen dazu vage und lässt deshalb viele Fragen offen – er bezeich-
net den ›Assoziationswillen‹ auch selbst als »eine äußerst komplizierte 

24	 	Vgl. ibid., 20.
25	 	Vgl. ibid. 
26	 	 Ibid. Aus diesem mumāsafa entstehen der tamassuf, der tamsīf, der tamāsuf 

und der iltihām al-masāfāt – alles Begriffe, die auf verschiedene Aspekte die-
ses gemeinsamen ›In-Distanzen-Lebens‹ und das Größer- und Kleiner-Wer-
den von Distanzen abheben. Dass es sich dabei um Neologismen handelt, 
bestätigt al-Miṣbāḥī, »Qirāʾa«, 104, FN 102.

27	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 57.
28	 	Vgl. ibid., 77. Mit ›Assoziation‹ ist hier selbstredend nicht die Vorstellungs-

verknüpfung gemeint, sondern eine Vereinigung von Menschen.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

Erscheinung«.29 Er verortet die irāda ǧāmiʿa einerseits im Individuum, 
wo sie auf die Prämisse der natürlichen Geselligkeit des Menschen ver-
weist. Im Individuum existiert die irāda ǧāmiʿa neben den rein materiel-
len Notwendigkeiten, die den Menschen dazu veranlassen, sich mit ande-
ren Menschen in unterschiedlichen Formen zusammenzuschließen, wie 
Nassar erklärt. Im Individuum veranlagt, bringe der ›Assoziationswille‹ 
den Menschen dazu, kontinuierlich die Verbindung mit anderen Men-
schen zu suchen, bestehende Assoziationen aber auch wieder aufzulösen 
und neue einzugehen.30

Als ein menschlicher Antrieb, sich zu assoziieren, erinnert die irāda 
ǧāmiʿa an die oben erwähnte Idee Nassars, es gebe ein aus der von al-
len Menschen geteilten ontologischen Situation erwachsendes Bedürfnis 
zur Vereinigung mit dem Anderen. In diesem Sinne wäre der ›Assoziati-
onswille‹ am ehesten als ein im Individuum angelegter ›Wille zur Asso-
ziation‹ zu verstehen, wobei dieser Wille, da er auf universellen anthro
pologischen Konstanten und materiellen wie auch immateriellen, d. h. 
ontologischen Bedürfnissen beruht, kein reiner Wille sein kann, sondern 
auch etwas Triebhaftes haben muss, also ein menschliches Begehren nach 
Geselligkeit meint. Es ist offenbar ein Wille, der es erlaubt, bestimm-
te Formen der Assoziation, wohl v. a. politischer Natur, frei zu wählen, 
nicht aber das Soziale an sich.

Gleichzeitig ist die irāda ǧāmiʿa aber auch überindividuell. Sie stehe 
damit, wie Nassar erklärt, in einem Spannungsverhältnis zum rein indi-
viduellen, privaten Willen, ohne diesen aber in einem neuen Ganzen zu 
vereinen und damit komplett aufzuheben.31 In diesem zweiten, überin-
dividuellen Sinne wäre der ›Assoziationswille‹ folglich auch als ›assozi-
ierter Wille‹ oder ›Wille der Assoziation‹ zu verstehen, also als eine Art 
demokratischer Wille, der an Rousseaus volonté général erinnert. Von 
letzterer grenzt Nassar seine irāda ǧāmiʿa aber explizit ab: Er warnt vor 
den kollektivistischen Fallgruben dieser Rousseau’schen Idee, weil sie 
die Möglichkeit einer totalen Verschmelzung der Einzelwillen in einem 
Kollektivwillen impliziere, was Nassar zurückweist.32 Auch begrifflich 
grenzt er seinen ›Assoziationswillen‹ von der volonté général, die er als 
irāda ʿāmma übersetzt, ab.33 Dies hat allerdings zumindest Ḫadīǧa al-ʿA-
zīzī nicht davon abgehalten, Nassars irāda ǧāmiʿa mit Rousseaus volonté 
général gleichzusetzen und seine politische Philosophie deutlich von dem 
Genfer Philosophen inspiriert zu lesen.34 Dies ist sicher insofern nicht 

29	 	 Ibid.
30	 	Vgl. ibid., 77–78, 248.
31	 	Vgl. ibid., 77.
32	 	Vgl. ibid., 75. Vgl. dazu ähnlich auch Naṣṣār, Ḏāt, 265.
33	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 75.
34	 	Vgl. al-ʿAzīzī, »an-Naẓariyya ad-dīmūqrāṭiyya wa-falsafat al-amr«, 239.

VON DER NATÜRLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

ganz falsch, als der Verweis auf den Assoziationswillen als Wille der As-
soziation bei Nassar durchaus eine demokratieemphatische Note hat.

Klar ist, dass bei Nassar nicht jede soziale Bindung durch diesen ›As-
soziationswillen‹ zustande kommt oder über einen solchen Willen ver-
fügt. Es gibt für ihn natürliche soziale ›Zugehörigkeiten‹ (intimāʾāt), in 
die der Mensch hineingeboren wird und die er deshalb nicht wählen 
kann, so etwa seine familiären oder die sprachlichen Bindungen. Aller-
dings könnten auch diese nicht gewählten Zugehörigkeiten mit der Zeit 
für das Individuum ihre Bedeutung verlieren und letztlich nichtig wer-
den. Andere Assoziationen hingegen wähle der Mensch willentlich als 
›Mitgliedschaften‹ (intisābāt).35

Da Nassar den ›Assoziationswillen‹ fast ausschließlich im Zusammen-
hang mit der Entstehung von politischen Gesellschaften oder Staaten er-
wähnt, will er damit wohl hauptsächlich die Genese solcher größeren 
politischen Gebilde erklären. Es ist allerdings gerade in diesem Zusammen-
hang schwierig, sich diesen ›Assoziationswillen‹ nicht doch auch als eine 
Art Gesellschaftsvertrag zu denken: als einen willentlichen Akt der Zustim-
mung, der vom Vorpolitischen oder primitiv Sozialen der natürlichen Zu-
gehörigkeiten in die politische, staatlich verfasste Gesellschaft führt, zwar 
nicht durch einen Vertragsschluss im engeren Sinne, aber doch durch einen 
willentlichen Akt, durch den der Einzelne gewollt individuelle Rechte und 
Freiheiten aufgibt, um sie dem Gemeinwesen zu übertragen, womit legiti-
me Herrschaft begründet wird. Es ist eine Handlung, die von einem Leben 
in natürlich gegebenen Zugehörigkeiten in das Leben in bewusst gewähl-
ten politischen Gesellschaften führt, die also den Menschen von einer Art 
vorpolitischem Naturzustand in die staatsbürgerliche Gesellschaft bringt.

Was auch immer Nassar mit dem Assoziationswillen als ›Wille zur 
Assoziation‹ oder ›Wille der Assoziation‹ genau meint – einer der argu-
mentativen Zwecke, die er damit verfolgt, besteht klar darin, den säku-
laren Ursprung und die weltliche Natur des Politischen zu behaupten. 
Indem Nassar die Entstehung politischer Ordnungen auf den menschli-
chen ›Assoziationswillen‹ zurückführt, konzipiert er das Politische als et-
was rein Immanentes: Politische Gemeinwesen haben ihren Ursprung im 
weltlichen, menschlichen ›Assoziationswillen‹. Dieser Assoziationswille 
als individueller ›Wille zur Assoziation‹ kann sich zwar mit anderen sol-
chen Willen als ›Wille der Assoziation‹ zusammenfinden und dort demo-
kratisch-überindividuell werden. Trotzdem bleibt er aber ein menschli-
cher Wille: Zu einem diesen Assoziationswillen im metaphysischen oder 
göttlichen Sinne transzendierenden Willen hat das politische Gemeinwe-
sen weder in seinen Entstehungsgründen noch in seiner raumzeitlichen 
Persistenz irgendwelchen Bezug. Es ist deshalb auch kein Gemeinwesen 
von Gläubigen, die einer Absolutheit unterstellt sind. Vielmehr ist der 

35	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 76. Vgl. auch Naṣṣār, Maʿnā, 89–90, 92–93 

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

Mensch als solcher alleiniger Sinn und Zweck politischer Vereinigung 
und Herrschaft. Damit hat die irāda ǧāmiʿa in Nassars Argumentation 
zumindest insofern eine ähnliche argumentative Funktion wie der Gesell-
schaftsvertrag in frühneuzeitlichen kontraktualistischen Theorien, begin-
nend mit Thomas Hobbes, als er der Notwendigkeit Nachdruck verleiht, 
die Legitimität des Politischen ohne Rekurs auf das Metaphysische aus-
schließlich innerweltlich zu begründen.36

Auch die Idee der Geselligkeit des Menschen selbst kann nicht nur als 
kritische Abgrenzung zum liberalen Atomismus und der Hypothesen-
haftigkeit von Naturzustandstheorien gelesen werden, sondern ebenso 
als Betonung des säkularen Charakters von politischer Herrschaft. Die 
Idee der natürlichen Geselligkeit ist für Nassar zumindest in Sulṭa auch 
ein Ausgangspunkt, um vom naheliegenden menschlich Realen und Of-
fensichtlichen her über den Ursprung und damit eben über ein ›mögli-
ches Ideal‹ von Herrschaft nachzudenken, d. h. ohne dabei in die Sphä-
ren des Metaphysischen hinausspekulieren zu müssen. Nassar betont, 
dass Herrschaft ein Verhältnis zwischen geselligen, menschlichen Willen 
sei und damit losgelöst vom Transzendenten, von einem ›göttlichen Wil-
len‹, zu denken sei.37 Seine gesellige Natur zwinge den Menschen dazu, 
politische Herrschaft losgelöst von irgendwelchen rein zufälligen Glau-
bensprämissen zu errichten, d. h. ungeachtet der Frage, ob er nun an 
Gott glaube oder nicht. Dies sei durch die menschliche Vernunft erkenn-
bar, wie Nassar meint. Einen religiösen Staat zu errichten, stehe damit in 
Widerspruch zur menschlichen Natur, weil dieser Staat das Akzidentelle 
des Glaubens nicht anerkenne. Man könne höchstens davon ausgehen, 
dass Gott den Menschen gesellig geschaffen habe und Menschen folg-
lich weltliche politische Systeme errichten müssten.38 Nassar versteht in 
diesem Sinne politische Herrschaft wie die Vernunft als ›selbstursprüng-
liche Autorität‹ (sulṭa aṣliyya), d. h. von keiner anderen Autorität ableit- 
oder auf eine andere Autorität zurückführbar.39 Beides, die Idee der Ge-
selligkeit des Menschen wie auch der ›Assoziationswille‹, verleihen dieser 
Überzeugung Nachdruck.

36	 	Vgl. dazu Kersting, »Begründung der politischen Philosophie«, 18–21; Will 
Kymlicka, Contemporary political philosophy. An introduction, Oxford: 
Oxford University Press 22002, 60–62.

37	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 16–17. Vgl. zu der aufklärerischen Funktion dieser Idee 
der Geselligkeit bzw. der socialitas in Europa und dazu, wie sie von katho-
lischen Geistlichen in die Nähe von Hobbes’ politischer Philosophie ge-
rückt wurde, um auf ihre Gefährlichkeit aufmerksam zu machen, Wolfgang 
Schieder, »Sozialismus«, in: Otto Brunner, Werner Onze, Reinhart Koselleck 
(Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon der politisch-so-
zialen Sprache in Deutschland, V, Stuttgart: 1984, 923–996: 924–927.

38	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 149–151.
39	 	Vgl. ibid., 111, 297.

VON DER NATÜRLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

6.1.3 Die politische Gesellschaft als Handlungsinstanz  
des Gemeinwesens

Aus dem ›Assoziationswillen‹ geht die ›politische Gesellschaft‹ (muǧta-
maʿ siyāsī) hervor, die gleichzeitig über einen solchen verfügt. In den Aus-
führungen Nassars zu dem für ihn und seine politische Philosophie so 
wichtigen Begriff der ›politischen Gesellschaft‹ finden sich zwei Ideen 
wieder, die wir bereits in Naḥwa angetroffen haben. Zum einen versteht 
Nassar auch später Gesellschaften – allerdings ohne biologisch-organi-
sche Metaphern zu bemühen wie in Naḥwa – als soziale Gebilde, die mit 
einer eigenen ›Persönlichkeit‹ und einem eigenen ›Ich‹ ausgestattet sind 
und damit ein gewisses Eigenleben haben, das jenem des Individuums 
nicht unähnlich ist.40 Diese Emphase des Gesellschaftlichen haben wir in 
unserer Untersuchung von Naḥwa ideengeschichtlich sowohl mit Geor-
ges Gurvitch als auch mit Anṭūn Saʿādah in Verbindung gebracht, aber 
auch mit der zunehmenden Desintegration der libanesischen Gesellschaft 
in ihre konfessionsgemeinschaftlichen Einzelteile erklärt.41 Zum ande-
ren bestätigt Nassar mit seiner Konzentration auf das Politische in der 
Gesellschaft seine bereits in Naḥwa gemachte Aussage, dem Politischen 
und damit dem Staat komme in modernen Gesellschaften vor dem Wirt-
schaftlichen und dem Kulturellen eine prioritäre Rolle zu.42

Diese auch später zu erkennende sozialontologische Inwertsetzung 
der Gesellschaft gegenüber ihren Einzelteilen hat etwa Muḥmmad al-
Miṣbāḥī in Nassars politischer Philosophie Tendenzen eines ›Einheits-
denkens‹ erkennen lassen.43 Eine differenziertere Betrachtung von Nas-
sars politischer Gesellschaft und seinem Fokus darauf zeigt jedoch, dass 
sein Gesellschaftskonzept durchaus Platz für individuelle Pluralität lässt. 
Bei ihm lässt sich nämlich eine Vorstellung von politischer Gesellschaft 
erkennen, die der bürgerlichen oder zivilen Gesellschaft ähnlich ist, die 
Charles Taylor und Michael Walzer skizziert haben. Wir werden zu-
nächst einen Blick auf Nassars eigene Ausführungen zur politischen Ge-
sellschaft werfen und dann auf Taylor und Walzer zu sprechen kommen.

Dass bei Nassar viel Platz für das Individuelle und das Plurale bleibt und 
er Gesellschaft nicht auf das Politische reduziert, ist auf den ersten Blick 
tatsächlich nicht so offensichtlich, etwa wenn er die politische Gesell-
schaft folgendermaßen definiert: »Die Ganzheit, die sich aus den Regie-
renden (ḥukkām) und dem Volk (šaʿb) zusammensetzt, ist die unabhän-
gige politische Gesellschaft oder der Staat (daula).«44

40	 	Vgl. z. B. ibid., 75, 79, 93, 207.
41	 	Vgl. oben 3.2, 3.3 und 3.4.
42	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 91–92.
43	 	Vgl. al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 71–72.
44	 	Naṣṣār, Sulṭa, 36, ähnlich 75.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

Anders, als es diese Definition suggerieren mag, sind bei Nassar Staat 
und Gesellschaft jedoch nicht deckungsgleich. Denn von der als Staat 
verfassten politischen Gesellschaft unterscheidet er einen Staat im Sin-
ne eines institutionellen Organisationsapparats. Er spricht diesbezüglich 
von einer »zweiten Bedeutung von Staat«.45

Die politische Gesellschaft als Staat ist allerdings auch mit dem Staat 
in diesem zweiten Sinne verbunden, denn sie definiert die staatliche Ord-
nung: Als Ort der Öffentlichkeit treten in sie die Mitglieder einer Gesell-
schaft ein, um dem Gemeinwesen als Ganzes eine strukturierende Ord-
nung zu geben und damit diesen Organisationsapparat auszugestalten 
und zu definieren.46

Gesellschaft allgemein versteht Nassar dabei »als Summe (maǧmūʿa) 
von gleichberechtigten, freien und vernünftigen Individuen«.47 Diese De-
finition setzt er an einer Stelle auch mit ›Volk‹ (šaʿb) gleich.48 ›Volk‹ ver-
steht er dabei entsprechend seinem Verständnis von Gesellschaft als ›Ein-
heit der Verschiedenen‹49 ebenfalls als etwas Pluralistisches, das sich in 
stetem Wandel befindet. Ein solch pluralistisches Verständnis von Volk 
bezeichnet Nassar als ›philosophisch‹ und grenzt es von einem ›ideolo-
gischen› ab, das diese Pluralität aus dem Blickwinkel einer partikularen 
Gemeinschaft verneint.50 Was Nassar in der obigen Definition von politi-
scher Gesellschaft als ›Ganzheit‹ anführt, ist also um einiges spannungs-
geladener, als es die Rede von einer ›Ganzheit‹ auf den ersten Blick ver-
muten lässt. Die Spannung besteht zwischen den beiden Polen ›Volk‹ und 
›Regierende‹, wobei letztere auch als Staat in Nassars zweitem Sinne ver-
standen werden können, zumal er darunter all jene subsumiert wissen 
will, die im Staat eine bestimmte Form von Befehlsgewalt innehaben.51 
Dagegen steht der Begriff des pluralistischen Volkes, d. h. die vom Or-
ganisationsapparat unabhängige und ihn definierende Gesellschaft als 
›Einheit der Verschiedenen‹.

In der politischen Gesellschaft regeln Individuen gemäß Nassar vermit-
tels von ihnen festgelegter Regelungen jene Angelegenheiten, die alle Mit-
glieder des Gemeinwesens betreffen, die also allgemein oder öffentlich, 
ʿāmm, sind. Sie würden demokratisch nach einem Ausgleich ihrer Inter-
essen suchen, ihre Differenzen überwinden und den ›Assoziationswillen‹ 

45	 	Naṣṣār, »Ishām«, 126–127; Naṣṣār, Sulṭa, 94.
46	 	Vgl. Naṣṣār, »Ishām«, 126–127; Naṣṣār, Ḥurriyya, 225, 245.
47	 	Naṣṣār, Sulṭa, 181, ähnlich S. 259. Vgl. auch Naṣṣār, »Ishām«, 127.
48	 	Vgl. Naṣṣār, »Sulṭat ad-daula«, 178.
49	 	Vgl. zur Gesellschaft als ›Einheit der Verschiedenen‹ oben 4.4.
50	 	Vgl. Naṣṣār, »Sulṭat ad-daula«, 178; Naṣṣār, Sulṭa, 385–386. Vgl. zu Nassars 

Verständnis von ›Volk‹ auch Naṣṣār, »Baina d-dimuqraṭiyya wa-l-librāliyya 
[in Tarbiya]«, 275–276, 286–287. Vgl. zur Gesellschaft als ›Einheit der Ver-
schiedenen‹ oben 4.4.

51	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 36, auch 94.

VON DER NATÜRLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

im Sinne eines ›Willens der Assoziation‹ bilden. Diese Regelung allgemei-
ner, öffentlicher Angelegenheiten durch die Individuen der Gesellschaft 
ist für Nassar Politik schlechthin. Daran teilzunehmen sei ein Recht und 
gleichzeitig Pflicht, die allen in der politischen Gesellschaft zukommen 
müsse, und kein Privileg, das dem Staat und seinen Institutionen vorbe-
halten bleibe.52

Er betont jedoch auch, dass Menschen als freie und vernünftige We-
sen neben ihrer politisch-öffentlichen zusätzlich eine private Existenz 
hätten. Diesen Privatbereich, der außerhalb der politischen Gesellschaft 
liegt, denkt sich Nassar allerdings ebenfalls nicht völlig strukturlos und 
gegen das Politische immun: Der Bereich werde dann politisiert, wenn 
er die allgemeinen Angelegenheiten tangiere, also von öffentlichem In-
teresse werde.53

Nichtsdestotrotz sieht er es als eine der wesentlichen Aufgaben der po-
litischen Gesellschaft, diese private Existenz gegen den Staat als institu-
tionellen Organisationsapparat zu verteidigen: Sie müsse sich gegen die 
›Politisierung‹ (tasiyīs) oder die ›Verstaatlichung der Gesellschaft‹ (dau-
lanat al-muǧtamaʿ) zur Wehr setzen.54 

Die Gefahr einer solchen Verstaatlichung oder Politisierung der Ge-
sellschaft geht seines Erachtens, wie wir bereits oben gesehen haben,55 
v.a. von partikularen Gemeinschaften aus, die von den staatlichen In-
stitutionen her versuchen, die Gesellschaft nach den Vorstellungen ei-
nes totalitären Dogmas durchzukonjugieren und damit das Individuum 
komplett in den Staat zu integrieren, womit diese Gemeinschaften ihre 
eigenen, partikularen Interessen jenen der Gesamtgesellschaft überord-
nen und aufzwingen.56 Um dem vorzubeugen, spricht Nassar der poli-
tischen Gesellschaft ein natürliches Recht zu, Regierenden ihre Herr-
schaftsbefugnisse jederzeit wieder zu entziehen. Mit diesen Befugnissen 
werden Herrschende nämlich nur aus pragmatischen Gründen treuhän-
derisch ›ermächtigt‹ (tafwīḍ), wie Nassar mit Locke und Rousseau einig-
geht, die politische Gesellschaft bleibt jedoch faktisch im Besitz dieser 
Rechte bzw. ihrer Souveränität.57

Gerade in Anbetracht dieser antitotalitären Funktion, die er seiner poli-
tischen Gesellschaft zuschreibt, erstaunt es, dass Nassar mit Ausnahme 

52	 Vgl. Naṣṣār, »Ishām«, 126–128; Naṣṣār, Sulṭa, 96, 181, 259.
53	 Vgl. Naṣṣār, »Ishām«, 128–129; Naṣṣār, Sulṭa, 107–112.
54	 Vgl. Naṣṣār, »Ishām«, 131, 132.
55	 Vgl. oben 5.1.2.
56	 Vgl. Naṣṣār, »Ishām«, 126, 130–131, 136–143; Naṣṣār, Sulṭa, 187–204. 
57	 Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 74–79, 84. Vgl. Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag oder 

Grundsätze des Saatsrechts (In Zusammenarbeit mit Eva Pietzcker über-
setzt und herausgegeben von Hans Brockard), 64; Locke, Second treatise, 
158–163.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

eines einzigen, kurzen Aufsatzes kaum ein Wort über die ›Zivilgesell-
schaft‹ (muǧtamaʿ madanī) verliert.58

Unter letzterer versteht er die Ganzheit der auf individuellen Initia-
tiven beruhenden, freien wirtschaftlichen, kulturellen und sozialen ›ko-
operativen Verbindungen‹ (ʿalāqāt taʿāwuniyya). Als typische Orte und 
Symbole zivilgesellschaftlicher Aktivitäten nennt er die Straße (šāriʿ), den 
Markt (sūq) sowie die Korporationen (ǧamʿiyya). Die Straße symboli-
siert für ihn den offenen Raum, innerhalb dessen zivilgesellschaftliche 
Akteure miteinander interagieren können, der es aber auch Auswärtigen 
ermöglicht, Zugang zur Zivilgesellschaft zu finden. Der Markt dagegen 
symbolisiert den Ort der Produktion, des Konsums und des freien Aus-
tauschs von allerlei Gütern nicht nur materieller Art. Die Korporation 
wiederum steht für die über das Individuum hinausgehenden, sich über 
längere Zeiträume erstreckenden körperschaftlichen Anstrengungen, ge-
meinsam bestimmte Ziele zu erreichen.59

Diese Zivilgesellschaft ist für Nassar zwar grundsätzlich ein eher un-
politischer Ort, den er deshalb auch von der politischen Gesellschaft 
– gleich wie von der ›familialen‹, der muǧtamaʿ ahlī – unterschieden 
versteht. Auch den Begriff des Bürgers will er folglich, in expliziter Ab-
grenzung zur europäischen Tradition der civil society oder der société 
civile,60 wo bereits der Name auf den civis verweise, mehrheitlich der 
politischen, nicht der Zivilgesellschaft zuschlagen: Der Begriff des ›Bür-
gers‹ (muwāṭin) ist für ihn in erster Linie ein politischer – ein Begriff, 
der auf ein Verhältnis von Rechten und Pflichten zwischen Individuum 
und Staat verweist.61 Trotzdem sieht er die politische Gesellschaft, wie 
dies die obigen Ausführungen zu ihrer strukturgebenden Funktion ge-
genüber der Gesamtgesellschaft bereits vermuten lassen, auch als ord-
nenden Rahmen (tanẓīm) der Zivilgesellschaft, letztere also nicht als vom 
Politischen völlig abgetrennten oder gar antipolitischen sozialen Raum. 
Zivilgesellschaft und politische Gesellschaft sind bei ihm zwar getrennt 
gedacht, einander aber nicht entgegengesetzt, sondern auch ineinander 
verwoben, so v. a. durch das Recht.62

Obschon Nassar die politische Gesellschaft also von der Zivilgesell-
schaft abgrenzt und seine eigene Konzipierung der Zivilgesellschaft 
von einem seines Erachtens europäischen Verständnis derselben un-
terscheidet, lässt sich seine politische Gesellschaft als eine bestimmte 

58	 	Vgl. Naṣṣār, »Haula mafhūm al-muǧtamaʿ al-madanī«. Vgl. auch Naṣṣār, »Fī 
Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 18-19, 24–27.

59	 	Vgl. Naṣṣār, »Haula mafhūm al-muǧtamaʿ al-madanī«, 198–199.
60	 	Nassar gibt die beiden Begriffe so in lateinischen Lettern wieder. Vgl. ibid., 

199.
61	 	Vgl. ibid., 198–199.
62	 	Vgl. ibid., 203.

VON DER NATÜRLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

Konzipierung von Zivilgesellschaft verstehen.63 Dies lässt sich mithilfe 
einiger Überlegungen von Charles Taylor und Michael Walzer zur Zivil-
gesellschaft verdeutlichen.

Charles Taylor unterscheidet zwei Konzeptionen von Zivilgesellschaft, 
zu deren Repräsentanten er einerseits Locke, andererseits Montesquieu 
macht. Er spricht deshalb von einem L- und einem M-Strang innerhalb 
der europäischen Geschichte des Begriffs von ziviler oder bürgerlicher 
Gesellschaft. Den wesentlichen Unterschied dieser beiden Stränge macht 
er daran fest, dass sie dem Politischen in der Zivilgesellschaft je unter-
schiedlich viel Gewicht zusprechen bzw. das Verhältnis von Politik und 
Gesellschaft je anders bestimmen.64 

Der L-Strang versteht die bürgerliche Gesellschaft als außerpolitische, 
aber über eine Öffentlichkeit verfügende – und damit nicht mit dem Pri-
vatbereich übereinstimmende – Realität, die hauptsächlich als Sphäre 
der Ökonomie gilt. Taylor sieht in diesem außerpolitischen Verständnis 
ziviler Gesellschaft zwei sich später abzeichnende radikale Ideen ange-
legt, in denen er die Freiheit bedroht sieht: einerseits jene, die den vorpo-
litischen Charakter der Gesellschaft als Nation mit ihrem eigenen Willen 
betont, also im Sinne Rousseaus eine radikal demokratische Hoffnung 
zum Ausdruck bringt; andererseits die radikal antipolitische und damit 
anarchistisch-libertäre Hoffnung.65

Der M-Strang dagegen versteht bürgerliche Gesellschaft zwar eben-
falls als vom Staat geschieden und als antiabsolutistisches Kontrollorgan 
staatlicher Macht, aber »nicht unabhängig von ihrer politischen Konsti-
tution definiert«.66 Gesellschaft und Politik sind hier stärker aufeinander 
bezogen, da erstere letztere mitgestaltet, auch wenn ihr Existenzzweck 
im Wesentlichen außerpolitisch ist.

Was Nassar unter dem Begriff der Zivilgesellschaft (muǧtamaʿ madanī) 
subsumiert, wäre nun insofern dem L-Strang zuzurechnen, als auch er 
sie an sich eher als unpolitischen Bereich versteht. Indem er seiner poli-
tischen Gesellschaft eine die Infrastruktur der Zivilgesellschaft mitord-
nende Funktion zuweist, verbindet er letztere jedoch gleichzeitig mit dem 
M-Strang, ja spricht dem Politischen, dem M-Element, eine wichtige 

63	 	Zum Begriff der Zivilgesellschaft und unterschiedlichen Auffassungen davon 
vgl. Frank Adloff, »Interaktion und Ordnung. Wirtschaft und Zivilgesellschaft 
im Theorieüberblick«, in: Frank Adloff, Ursula Birsl, Philipp Schwertmann 
(Hg.), Wirtschaft und Zivilgesellschaft. Theoretische und empirische Perspek-
tiven, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2005, 65–95.

64	 	Vgl. zu den beiden Strängen auch ibid., 70–74.
65	 	Vgl. Charles Taylor, »Der Begriff der ›bürgerlichen Gesellschaft‹ im 

politischen Denken des Westens«, in: Micha Brumlik, Hauke Brunkhorst 
(Hg.), Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Fischer Taschenbuch Verlag: Frank-
furt/M. 1995, 238–242.

66	 	 Ibid., 131.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

Rolle in ihr zu. Nassars Trennung von ziviler und politischer Gesell-
schaft wäre in diesem Sinne eher als Unterscheidung zweier Elemente 
zu verstehen, die sich auch als zu einem einzigen Konzept von Zivilge-
sellschaft gehörend denken lassen: In der Art, wie Nassar die beiden zu-
einander in Beziehung setzt, ergeben sie zusammengenommen das Bild 
einer politisch konstituierten Zivilgesellschaft, die in ihren Grundzügen 
der Auffassung von bürgerlicher Gesellschaft gleicht, die Taylor Mon-
tesquieu zuschreibt.

Ein dergestalt vom Politischen nur partiell unabhängiges Verständnis 
von ziviler Gesellschaft bewirbt auch Michael Walzer. Auch er stellt he-
raus, »dass die zivile Gesellschaft eine politische Handlungsinstanz be-
nötigt«,67 und meint damit den Staat. Auch er denkt sich die zivile Ge-
sellschaft zwar als aus freien Assoziationen ganz unterschiedlicher Arten 
bestehend. Diesen Assoziationen ist eine Abwehrhaltung gegenüber allzu 
interventionistischen Ordnungsbemühungen staatlicher Institutionen ge-
mein. Doch sieht er politisch-staatliche Institutionen gleichzeitig als not-
wendiges Instrument, um das Allgemeine zu koordinieren, d. h. um »das 
gemeinsame Leben zu gestalten«.68

Walzer schreibt deshalb auch der Staatsbürgerschaft eine den anderen 
Mitgliedschaften in der zivilen Gesellschaft vorgeordnete Priorität zu, 
um die Bedeutung des politischen Gemeinwesens als Ort der Vermitt-
lung zwischen den vielen zivilgesellschaftlichen Sonderinteressen hervor-
zuheben, ohne aber im Politischen den höchsten oder alleinigen Zweck 
menschlichen Daseins zu sehen.69 Wir sind hier an Nassars ›bürgerschaft-
liches Wir‹ in seiner ›patriotisch-demokratischen Gesellschaft‹ erinnert, 
in der die Zugehörigkeit zur patria Priorität vor den anderen möglichen, 
partikularen sozialen Affiliationen hat.70 Deshalb nimmt auch bei ihm der 
Begriff des Staatsbürgers als eine über diesem Partikularen stehende Form 
der Zugehörigkeit zum politischen Gemeinwesen eine zentrale Rolle ein.

In Anschluss an Taylor und Walzer lässt sich sagen, dass es Nassar mit 
seiner Emphase des Gesellschaftlichen und seinem Fokus auf das Politi-
sche darum geht, eine solche integrierende Handlungsinstanz für ein Ge-
meinwesen, das von seinen partikularen Interessen auseinanderdividiert 
wird, normativ auszudeuten. Wegen dieser auseinandergehenden Inter-
essen kann auch für ihn der Staat »niemals ausschließlich das sein, als 
was er im Liberalismus erscheint«,71 wie es Walzer formuliert, d. h. bloß 
eine passive Hülle der zivilen Gesellschaft.

67	 	Michael Walzer, »Was heisst zivile Gesellschaft?«, in: ders., Zivile Gesellschaft 
und amerikanische Demokratie (Aus dem Amerikanischen von Christiane 
Goldmann), Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch Verlag 1996, 64–97: 91.

68	 	 Ibid., 92.
69	 	Vgl. ibid.
70	 	Vgl dazu oben 4.4.
71	 	Vgl. Walzer, »Was heisst zivile Gesellschaft?«, 92.

VON DER NATÜRLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

Dass Nassar ein dem M-Strang zuzuordnendes Verständnis von ziviler 
Gesellschaft vorschwebt, hat aber nicht nur mit den desintegrierenden 
Tendenzen des Konfessionell-Gemeinschaftlichen zu tun. Mit Blick auf 
die jüngere Vergangenheit des Libanon warnt Nassar auch davor, dass 
sich das Laissez-faire des freien Marktes als Teil der Zivilgesellschaft – 
also der L-Strang – dem Politischen aufzwingt und es dadurch lähmt, 
d. h. die strukturierende Funktion der politischen Gesellschaft für das 
Gemeinwesen verunmöglicht.72

Im Kontext eines ›liberal-konfessionalistischen Rahmens‹ (iṭār librālī 
ṭāʾifī), wie Nassar es nennt, vor dem Hintergrund des nur konturenhaften 
Staates des ›libanesischen Systems‹ also, das seit der Mandatszeit auf die 
Vermählung des freien Marktes mit dem konfessionellen Proporz setz-
te, könne keine ›höhere gesellschaftliche Einheit‹ (waḥda muǧtamaʿiyya 
ʿulyā) entstehen – eine Gesellschaft also, die über das Nebeneinander-Da-
hinexistieren der Konfessionsgemeinschaften sowie individueller wirt-
schaftlicher Interessen in einem modus vivendi hinausgeht.73 Um die 
desintegrierenden Kräfte der konfessionell-gemeinschaftlichen und ka-
pitalistischen Interessen zu zähmen, braucht es eine zentrale Handlungs-
instanz, einen Ort, an dem das für alle Gültige ausgehandelt und struk-
turiert werden kann: eine politische Gesellschaft, einen Staat, der das 
allgemeine Leben in kritischer Distanz zu desintegrierenden Partikula-
rinteressen, diese aber erwägend, zu regeln weiß.

Dieses Verständnis der Rolle der politischen Gesellschaft als Hand-
lungsinstanz eines Gemeinwesens mit einer Vielzahl divergierender Parti-
kularinteressen wird uns im Folgenden wieder begegnen, genauso wie der 
Assoziationswille und die natürliche Geselligkeit bzw. das Sein-mit-dem-
Anderen. Wir werden uns nun anschauen, wie Nassar das anhand dieser 
drei Begriffe Erläuterte in konkretere politisch-philosophische Normen 
und Forderungen im Sinne seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ übersetzt.

6.2 Rechte, Solidarität und Gerechtigkeit in  
Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn

6.2.1 Die Notwendigkeit individueller Rechte

Nassif Nassar ist ein Kritiker der westlichen liberalen Tradition und v. a. 
des Menschenbildes, das sie seit ihren Anfängen im 17. Jahrhundert in 
ihren Vertragstheorien kolportiert. Trotzdem bleibt er ihr insbesonde-
re in einem wichtigen Punkt verpflichtet: in der Betonung individueller 

72	 	Vgl. Naṣṣār, »Haula mafhūm al-muǧtamaʿ al-madanī«, 201, 203.
73	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 102–104.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

naturgegebener Rechte und eines darauf basierenden Gerechtigkeitsver-
ständnisses. 

Ungeachtet seines Versuchs, sich von Naturzustandstheorien loszusa-
gen, begründet er die Existenz individueller Rechte auch mit Bezug auf 
Locke: Mit ihm geht Nassar einig, dass Menschen vernünftig einsehba-
re, natürliche Rechte haben, also normativ gleich sind. Das Recht, sein 
Leben, seine Freiheit sowie seine Besitztümer zu schützen, ist, wie Nas-
sar bestätigt, »natürliches Gesetz, das für alle verbindlich ist«.74 Rechte 
und Gerechtigkeit spielen in seinen politisch-philosophischen Schriften 
eine zentrale Rolle – diesbezüglich ist Nassars ›Liberalismus mit Gemein-
sinn‹ eindeutig liberal.

Dieser stete Rekurs auf Rechte mag vor dem Hintergrund von Nas-
sars liberalismuskritischer Grundhaltung und seinem Versuch, ihn ›ge-
meinsinnig‹ zu korrigieren, erstaunen, ist doch gerade die Betonung des 
Rechten vor dem Guten ein wichtiger Gegenstand etwa ›kommunita-
ristischer‹ Kritiken an liberalen deontologischen Gerechtigkeitsauffas-
sungen. Nabīl Fāziyū nimmt sich die Ubiquität des Rechtsbegriffs v. a. 
in Sulṭa deshalb auch zum Anlass, etwa die Vorbehalte Michael Sandels 
an John Rawls’ Gerechtigkeitsauffassung auch gegen Nassar zu mobi-
lisieren. Auch Nassar vertrete, so Fāziyū, durch seine Betonung von in-
dividuellen Rechten ein Gerechtigkeitsverständnis, das von seinen kul-
turellen und ontologischen Rechtfertigungszusammenhängen losgelöst 
sei. Gerade in einem kulturellen Kontext, in dem metaphysische und re-
ligiöse Vorstellungen von Gerechtigkeit noch eine Rolle spielten, könne 
das Recht jedoch nicht zum einzigen Arbiträr zur Unterscheidung von 
gerechten und ungerechten politischen Ordnungen und Gesellschaften 
erkoren werden.75

Dieser Kritik Fāziyūs ist entgegenzuhalten, dass Nassars Betonung na-
türlicher Rechte nicht in letzter philosophischer Konsequenz verstanden 
werden sollte, sondern auch vor dem Hintergrund historischer Unrechts-
erfahrungen wie derjenigen des libanesischen Bürgerkriegs oder totalitä-
rer Herrschaft gedeutet werden muss – Unrechtserfahrungen, aus denen 
heraus er mit Insistenz solche Rechte, meist als ›Menschenrechte‹ (ḥuqūq 

74	 	Locke, Second treatise, 13. Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 57, zudem 55, 98–101, 172. 
Vgl. dazu auch Fāziyū, »al-Falsafa fī muʿtarak al-ʿadl«, 207–209.

75	 	Vgl. Fāziyū, »al-Falsafa fī muʿtarak al-ʿadl«, 201, 206–207. Sandels Li-
beralism and the limits of justice (1982) wurde 2009 ins Arabische über-
setzt: Māykl Sāndil, al-Librāliyya wa-ḥudūd al-ʿadāla (Tarǧama Muḥam-
mad Hanād), Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya/al-Munaẓẓama 
al-ʿArabiyya li-t-Tarǧama 2009. Rawls’ Werk A theory of justice (1971) 
harrt bisher einer Übersetzung ins Arabische. Sein Buch Justice as fairness 
wurde allerdings ebenfalls 2009 übersetzt: Ǧūn Rūls, al-ʿAdāla ka-inṣāf. Iʿā-
dat siyāġa (Tarǧama Ḥaidar Ḥāǧǧ Ismāʿīl), Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥ-
da al-ʿArabiyya/al-Munaẓẓama al-ʿArabiyya li-t-Tarǧama 2009. 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

insāniyya), einfordert.76 Zudem weist Nassar selbst explizit darauf hin, 
dass ein menschliches Zusammensein nicht ausschließlich auf Rechten 
erbaut werden könne.77

Ob es gerechtfertigt ist, Nassars Position allzu nahe an jene Rawls’ 
heranzurücken, sei hier deshalb – obwohl Fāziyūs Kritik systematisch 
teilweise durchaus verfängt – in Frage gestellt. Allerdings hat Rawls in 
Nassars Nachdenken über Rechte und Gerechtigkeit fraglos eine Rolle 
gespielt. Nassar verweist u. a. in seinen Ausführungen zur sozialen Ge-
rechtigkeit in Sulṭa auf Rawls, wie wir noch sehen werden.78 In Ḏāt geht 
er zudem mit Rawls einig, dass Gerechtigkeit »die erste Tugend sozialer 
Institutionen« sei, »so wie die Wahrheit bei Gedankensystemen«.79 Al-
lerdings erinnert er dort gleichzeitig auch an Platon, der neben der Ge-
rechtigkeit die Weisheit, die Tapferkeit und die Besonnenheit zu den vier 
Polis-Tugenden zählt.80

Nassar fordert denn auch nicht nur im Namen der Gerechtigkeit in-
dividuelle negative und positive Rechte ein. Diese spielen bei ihm zwar 
eine zentrale Rolle. Trotzdem bleibt er seiner dem liberalen Atomismus 
gegenüber kritischen Grundhaltung treu, indem er diese Forderung von 
Rechten mit seinen ontologischen Prämissen verbindet und seine Vorstel-
lung eines rechtsbasierten Gerechtigkeitsverständnisses in das intrinsisch 
Gute einbettet. Bei Nassar ergibt sich die Notwendigkeit von Rechten, wie 
gleich zu sehen sein wird, aus seiner Prämisse des Seins-mit-dem-Anderen. 

76	 	Vgl. dazu Sarhan Dhouib, »Unrechtserfahrungen und die kritische Funk-
tion der Menschenrechte«, in: S. Dhouib (Hg.), Demokratie, Pluralismus, 
Menschenrechte. Transkulturelle Perspektiven, Weilerswist: Velbrück Wis-
senschaft 2014, 177–193: 177–182; Bielefeldt, »Universale Menschenrechte 
angesichts der Pluralität der Kulturen«, 47–56. Vgl. zudem Lutz Wingert, 
»Türöffner zu geschlossenen Gesellschaften. Bemerkungen zum Begriff der 
Menschenrechte«, in: Ralf Elm (Hg.), Ethik, Politik und Kulturen im Glo-
balisierungsprozess, Bochum: Projekt Verlag 2003, 392–407. Vgl. zur Be-
gründbarkeit von Menschenrechten aus der arabisch-islamischen Rechtstra-
dition heraus sowie zum muslimischen Menschenrechtsdiskurs allgemein 
Mahmoud Bassiouni, Menschenrechte zwischen Universalität und isla-
mischer Legitimität, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2014.

77	 	Vgl. z. B. Naṣṣār, Maʿnā, 107.
78	 	Fāris Sāsīn, ein intellektueller Weggefährte Nassars und wie er emeritierter 

Philosophieprofessor in Beirut, sagte in einem persönlichen Gespräch, das 
ich mit ihm am 12. August 2013 im Rahmen dieser Untersuchung geführt 
habe, Rawls sei die Hauptinspirationsquelle Nassars beim Abfassen von 
Sulṭa gewesen. Dies mag allerdings nur insofern stimmen, als damit eine 
ganze politisch-philosophische Traditionslinie gemeint ist, die von Hobbes 
über Locke, Rousseau und Mill zu Rawls führt.

79		 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (Übersetzt von Hermann Vet-
ter), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1979, 19; Naṣṣār, Ḏāt, 373–374.

80	 	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 373. Platon, Politeia, 427d-434d.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

Weil er die Rechte aus dieser allen Menschen gemeinsamen ontologischen 
Situation ableitet, glaubt er aber auch an die Existenz einer ontologischen 
Verantwortung, aus der er eine moralische Pflicht zur zwischenmenschli-
chen Solidarität ableitet. Diese übersetzt er – mit starker Inanspruchnah-
me der politischen Gesellschaft – schließlich in ein Verständnis sozialer 
Gerechtigkeit, die allen Mitgliedern des Gemeinwesens den gleichen Zu-
gang zu den gleichen gesellschaftlichen Ressourcen garantieren soll, um 
ihre Rechte und ihre Würde zu schützen. Des Weiteren bettet Nassar sein 
auf Rechten basierendes Gerechtigkeitsverständnis in seine Vorstellung 
des intrinsisch Guten ein: Gerechtigkeit ist bei ihm nur einer von sieben 
›höchsten Werten‹ (qiyam ʿulyā), die das politische Handeln normativ in-
formieren sollen. Dadurch entschärft er das dividierende Moment einer 
›Moral des Rechten‹ durch das Verbindende einer ›Moral des Guten‹.81

6.2.2 Wie aus dem Sein-mit-dem-Anderen eine Pflicht  
zur Solidarität erwächst

Nassar erachtet es als notwendig, an der Idee unveräußerlicher natur-
gegebener Rechte und einem darauf aufbauenden Verständnis von Ge-
rechtigkeit festzuhalten, um ein liberales Gemeinwesen begründen zu 
können. Natürliche Rechte als Normen, die auf die menschliche Würde 
verweisen – natürliche Rechte und menschliche Würde sind bei Nassar 
zwei Seiten derselben Medaille –, gehören für ihn zu einem allen Men-
schen gemeinsamen Wesenskern. Diese Rechte sind dabei betonterma-
ßen losgelöst von jeglichen individuellen metaphysischen Überzeugun-
gen einsehbar und damit eine philosophische Idee; zudem kämen sie dem 
Menschen als Menschen zu und nicht als einem Mitglied einer bestimm-
ten partikularen Gemeinschaft.82

Nassar erachtet es jedoch ebenso als unumgänglich, vor dem Hinter-
grund der Prämisse der natürlichen Geselligkeit des Menschen und da-
mit des Seins-mit-dem-Anderen neu über diese Rechte nachzudenken, 
um auf dieser ontologischen Basis die Auswirkungen liberaler Prämissen 
auf das Soziale ›gemeinsinnig‹ korrigieren zu können.83

Wie wir oben gesehen haben, sind bei Nassar die Menschen durch 
ihr Sein-mit-dem-Anderen ontologisch miteinander verbunden. Rech-
te sind für ihn deshalb nie nur diejenigen eines autonomen Individu-
ums, Rechte eines ›ungebundenen Selbst‹, sondern immer ›relational‹ 

81	 	Vgl. zur ›Moral des Rechten‹ und der ›Moral des Guten‹ Michael J. Sandel, 
Liberalism and the limits of justice, Cambridge etc.: Cambridge University 
Press 1982, 133–174.

82	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 100; Naṣṣār, »al-Asās al-falsafī«, 155–164. Hierzu auch 
Wingert, »Türöffner«, 394–401.

83	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 221–222, 294–295.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

(ʿalāʾiqī) und damit auch die Rechte anderer, d. h. Pflichten. Diese Pflich-
ten schränken die eigenen Rechte und Freiheiten auch wieder ein. Wer 
gerecht handelt, hat folglich nicht nur die eigenen, sondern immer auch 
die Rechtsansprüche und die Würde des Gegenübers im Blick.84 Nassar 
ist deshalb stets darauf bedacht, dass die Hervorhebung von Rechten 
nicht als »Kult des Individuums«,85 dem die Pflichten zum Opfer fallen, 
missverstanden wird.86 ›Rechte‹ und ›Pflichten‹ sind bei ihm betonter-
maßen Begriffe der Koexistenz, solche, die auf das Dasein anderer und 
aller verweisen.87

Die geteilte ontologische Situation des Seins-mit-dem-Anderen, durch 
die die Menschheit bei Nassar zu einer einzigen Schicksalsgemeinschaft 
wird, macht es zur vernünftig einsehbaren Pflicht, einen anderen Men-
schen nicht zu schädigen und ihm seine Rechte zuzugestehen, weil der 
Andere durch die ontologische Verbundenheit immer auch Teil des Eige-
nen ist. Durch die Schädigung seinesgleichen bringt der Schädigende mit 
seiner Handlung folglich nicht nur die Existenz des Geschädigten in Ge-
fahr, sondern die gemeinsame existenzielle Grundlage, also auch die eige-
ne. Der Andere ist bei Nassar auch Bedingung der eigenen Existenz, wie 
man es mit Sartre formulieren kann,88 weshalb dessen Beeinträchtigung 
immer auch auf einen zurückfällt.89 Der einzelne Mensch ist bei ihm im-
mer zuerst die Menschheit insgesamt, d. h. Teilhaber an einem ›mensch-
lichen Ich‹ (anā insiyya), bevor er einzelnes Individuum ist.90

Dies bringt Nassar zunächst zum Begriff der Verantwortung. Ähnlich 
wie bei Sartre hat der Mensch aufgrund seines Seins-mit-dem-Anderen 
Nassar zufolge eine die gesamte Menschheit miteinschließende Verant-
wortung. Sie ist bei Nassar allerdings anders als bei Sartre eine Verant-
wortung gegenüber einer gegebenen »Universalität des Menschen«,91 
gegenüber der menschlichen Natur respektive dem ›menschlichen Ich‹ 
und der menschlichen Würde, nicht gegenüber einer stets durch das ei-
gene freie Handeln, durch den eigenen Selbstentwurf zu erschaffenden 

84	 	Vgl. ibid., 295–296; Naṣṣār, »al-Asās al-falsafī«, 164–166.
85	 	Wingert, »Türöffner«, 404.
86	 	Hierzu auch ibid., 404–405.
87	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 226.
88	 	Vgl. Jean-Paul Sartre, »Der Existentialismus ist ein Humanismus«, in: ders., 

Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere philosophische Es-
says, Reinbek bei Hamburg: Rohwolt 62012, 145–176: 165.

89	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 107, 186; Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in 
Miḥakk]«, 89. Hierzu auch Naṣṣār, Ḏāt, 376–377, wo er die Existenz indi-
vidueller Rechte direkt im Sein-mit-dem-Anderen ›versorgt‹, um dadurch 
auch den immanenten, nichtidealistischen Charakter natürlicher Rechte zu 
betonen.

90	 	Vgl. Naṣṣār, Maʿnā, 198, 203.
91	 	Sartre, »Der Existentialismus ist ein Humanismus«, 167.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

Menschheit. Es ist nicht eine Verantwortung, die aus der totalen Verant-
wortung für die eigene Existenz erwächst,92 sondern eine, die sich als Sol-
len aus dem Sein-mit-dem-Anderen herleitet.

Nicht an Sartre, sondern an einem anderen Philosophen orientiert sich 
Nassars Verständnis von Verantwortung deshalb, und zwar an Hans Jo-
nas. Wie dieser spricht Nassar im Zusammenhang der Verantwortung, 
die Menschen aufgrund ihres Seins-mit-dem-Anderen gegenüber anderen 
Menschen haben, von einer ›ontologischen Verantwortung‹, schließt also 
wie er von einem (menschlichen) Sein auf ein (menschliches) Sollen.93

Die ontologische Verantwortung überwinde nicht nur partikulare 
Vorstellungen von gesetztem Recht (qānūn) und Moral (aḫlāq), sondern 
gehe dem Rechtlichen und dem Moralischen als solche voraus und liege 
ihnen zugrunde, wie Nassar mit Jonas einiggeht. Bevor jemand für seine 
Handlungen legale oder moralische Verantwortung übernehmen müsse, 
sei die Person bereits ontologisch für diese Handlungen verantwortlich, 
weil sie ihnen intentional im Universum und der Geschichte zur Exis-
tenz verhelfe, so Nassar. Verantwortung sei etwas Apriorisches (qablī), 
eine »Vorbedingung der Moral«,94 wie Jonas es nannte, d. h. etwas einer 
möglichen Handlung und ihren moralischen und rechtlichen Implikati-
onen Vorgängiges. Verantwortung entsteht nicht erst a posteriori oder 
ex-post-facto (baʿdī) durch die Handlung selbst.95

Im Apriorischen seiner ontologischen Verantwortung trifft der 
Mensch auch wieder auf seine ontologische Freiheit, die er hier am in-
tensivsten fühlt, wie Nassar erklärt. Hier, d. h. in der Verantwortung, tre-
te der Mensch direkt in Angesicht zu seiner Freiheit und spüre ihre Ge-
genwärtigkeit. Verantwortung und Freiheit gehören für Nassar deshalb 
ontologisch zusammen. So, wie der Mensch sich seiner ontologischen 
Freiheit nicht entledigen könne, ohne sich selbst zu vernichten, könne er 
deshalb auch seine Verantwortlichkeit nicht abstreifen, ohne seine Exis-
tenz zu verneinen.96 »Ich bin frei, also bin ich verantwortlich«97 – mit 

92	 	Vgl. ibid., 150–151; Naṣṣār, Ḥurriyya, 217.
93	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 179–182. Nassar erwähnt hier in seinen Ausführun-

gen zur ontologischen Verantwortung Hans Jonas noch nicht, sondern erst 
am Ende des Kapitels über Verantwortung in einer Fußnote (vgl. Ḥurriyya, 
190-191, FN 1). Es dürfte aber außer Frage stehen, dass Nassar ihn bereits 
hier im Hinterkopf hatte. Vgl. zu Jonas’ Begriff der ontologischen Verant-
wortung: Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für 
die technologische Zivilisation, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984, 91–92.

94	 	 Jonas, Prinzip Verantwortung, 174.
95	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 179–181, 184. Vgl. dazu auch die Ausführungen in 

Jonas, Prinzip Verantwortung, 172–183, an denen sich Nassar hier wohl 
hauptsächlich orientiert hat.

96	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 182, 183–184, 249.
97	 	»anā ḥurr, iḏan anā masʾūl«, ibid., 185.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

diesem an Descartes’ cogito angelehnten Postulat fasst Nassar diesen on-
tologischen Umstand zusammen.

Nassar bezieht die ontologische Verantwortung dabei nicht nur, 
aber vorwiegend auf das menschliche Sein und damit auf ein zwischen-
menschliches Sollen.98 Er versteht sie also anthropozentrisch und sozial, 
und weniger wie Jonas auch als Verantwortung gegenüber der nicht-
menschlichen Natur oder der gesamten Biosphäre und ihrer Zukunft.99 
Es ist eine Verantwortung, die Menschen v. a. in der Gegenwart, nicht 
so sehr auch für die Zukunft,100 direkt gegenüber den »Mitteilhaber[n] 
am Menschenlos«101 als solchen verpflichtet. Es ist eine »[o]ntologische 
Verantwortung für die Idee des Menschen«102 selbst. Nassar zieht des-
halb, obwohl die ontologische Verantwortung eine der Moral und dem 
gesetzten Recht vorgeordnete ist, überwiegend moralische Schlüsse dar-
aus. Dies bringt uns zum Begriff der Solidarität, taḍāmun.

Solidarität gegenüber anderen Menschen ist bei Nassar der moralische 
Imperativ, den er aus der vormoralischen ontologischen Verantwortung 
ableitet, die dem Sein-mit-dem-Anderen erwächst. Auch hier spielen für 
ihn folglich die Ideen der Menschenwürde und natürlicher Rechte eine 
zentrale Rolle: Solidarität ist bei Nassar v. a. eine Achtung der Rech-
te und der Würde anderer und ein Bemühen, anderen zu ihren Rechten 
und ihrer Würde zu verhelfen. Hier wird besonders deutlich, dass Rech-
te bei Nassar nicht nur die Funktion haben, das Individuum und seine 
Freiheiten im Sinne der liberalen Tradition zu schützen, sondern sie sind 
auch Pfeiler einer Pflicht zu gesamtgesellschaftlicher Solidarität, welche 
die Gesellschaft als Ganzes integrieren soll.

Das Festhalten an einem normativen Fixstern der Menschenwürde und 
der natürlichen Rechte als Pfeiler der gesellschaftlichen Solidarität in einer 

98	 	Er weist etwa Raymond Polins Behauptung zurück, es gebe nur zwischen 
Menschen als vernünftigen Wesen Gerechtigkeitsansprüche. Demgegenüber 
hält Nassar fest, der Mensch habe auch seiner nichtvernünftigen Umwelt 
gegenüber Verantwortung. Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 236–237. Vgl. dazu zudem 
Naṣṣār, Ḥurriyya, 190–191, FN 191.

99	 	 Inwiefern nicht auch bereits Kants kategorischer Imperativ, den Jonas mit 
seinem Begriff der ontologischen Verantwortung und seinem ›ontologischen 
Imperativ‹ erweitern will, die Pflicht impliziert, die Menschheit insgesamt 
zu erhalten, klärt Hans Lenk, Human-soziale Verantwortung. Zur Sozial-
philosophie der Verantwortlichkeit, Freiburg, Bochum: Projektverlag 2015, 
114–117.

100	In Ḏāt gewichtet Nassar die Verantwortung gegenüber der Zukunft etwas 
stärker, auch mit Bezug auf Jonas. Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 629–632. Vgl. auch sei-
ne Bemerkungen zum Umgang mit der Natur in ibid., 307–319.

101	Jonas, Prinzip Verantwortung, 184.
102	Ibid., 91.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

liberalen Gesellschaft verteidigt Nassar – gleich wie seinen am Erbe der 
Aufklärung angelehnten Rationalismus – entschieden gegen Richard Ror-
ty. In dessen liberaler Utopie spielt der Begriff der Solidarität zwar eben-
falls eine wichtige Rolle, doch versucht Rorty ihn nicht mit, sondern gegen 
Begriffe wie Menschenwürde oder universelle Rechte zu formulieren.103

Nassar hält dem Amerikaner zwar zugute, in seiner liberalen Uto-
pie wie er selbst in seinem Entwurf einer ›neuen Gesellschaft‹ auch den 
Wert der Solidarität hochzuhalten, womit er nicht minder vom atomisti-
schen Liberalismus abzurücken versuche. In dieser Hinsicht sieht Nassar 
durchaus Parallelen zwischen seinem eigenen philosophischen Projekt 
und jenem Rortys. Doch bestreitet Nassar gleichzeitig die Behauptung 
Rortys, dass Solidarität in einer Gesellschaft möglich sei, wenn sie sich 
von der philosophisch fundierten Idee der universellen Menschenwürde 
und daraus abgeleiteten natürlichen Rechten verabschiede.104

Rorty zählt die Rede von Menschenrechten gleich wie jene von Ver-
nunft und Wahrheit zu den Residuen einer überkommenen metaphy-
sisch-philosophischen Fundierung des Liberalismus. Diese Fundierung sei 
zu Beginn der Entstehung freiheitlich-demokratischer Ordnungen zwar 
notwendig gewesen, aber mittlerweile »zum Hindernis für die Erhaltung 
und Verbesserung demokratischer Gesellschaften geworden [...].«105

Bei Rorty gründet die Solidarität deshalb nicht auf der Idee der Rechte 
oder der Würde, sondern in der »Erkenntnis, daß uns die Verletzbarkeit 
durch Demütigung gemeinsam ist [...].«106 Sie erwächst bei ihm deshalb 
aus einem »gemeinsamen Vermögen, sich die wirkliche und mögliche 
Demütigung anderer vorstellen«107 zu können, und dem Wunsch, ihr 
entgegenzuwirken.108 Dieses Vermögen als eine Art Mitgefühl, das den 
Menschen dazu anhält, solidarisch zu handeln, d. h. ihre Demütigung 
zu verhindern, verweist laut Rorty jedoch nicht auf einen ahistorischen 
menschlichen Wesenskern, sondern ist, seinen radikalen Kontingenzan-
nahmen entsprechend, »einfach ein glückliches Erzeugnis bestimmter 
historischer Umstände«.109 Es sei, wie Rorty behauptet, ein Ergebnis des-
sen, was sich seit dem 18. Jahrhundert in Europa und Amerika zugetra-
gen habe.110 Solidarität empfindet eine Person denn auch nicht mit einer 

103	Ähnliche Argumente wie gegen Rorty bringt Nassar in Maʿnā gegen Karl 
Popper und dessen Altruismus-Begriff vor, allerdings weniger ausführlich. 
Vgl. Naṣṣār, Maʿnā, 86–87. 

104	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 226–227.
105	Rorty, Kontingenz, Ironie, Solidarität, 84–85. Vgl. dazu auch Rorty, »Der 

Vorrang der Demokratie vor der Philosophie«, 83–87.
106	Rorty, Kontingenz, Ironie, Solidarität, 156.
107	Ibid., 159.
108	Vgl. ibid., 156–159.
109	Ibid., 315.
110	Vgl. ibid., 159.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

abstrakten Idee des Humanen im anderen Menschen, sondern mit jenen, 
die ihm nahestehen. Sie ist ein ethnozentrisches Gefühl, das »davon ab-
häng[t], welche Ähnlichkeiten und Unähnlichkeiten uns besonders auf-
fallen«.111 Sie ist ein Solidaritätsgefühl, das jedoch die Möglichkeit impli-
ziert, in den Kreis des ›Wir‹, mit dem Solidarität empfunden wird, stets 
neue vormalige ›Sie‹ mit einzuschließen.112

Die Vorbehalte Nassars gegenüber dieser Herleitung und diesem Ver-
ständnis von Solidarität gehören zwar größtenteils zum Standardreper-
toire der Kritik an Rorty und sind deshalb nicht neu.113 Aus der Feder 
eines arabischen Philosophen stammend, der sich für Demokratie und li-
berale Gerechtigkeit einsetzt, bringen diese Vorbehalte jedoch deutlicher 
als in dieser bekannten Kritik zur Geltung, wie »zynisch oder naiv«114 
einige von Rortys Propositionen sind.

So lehnt Nassar zunächst die kulturrelativistische These Rortys einer 
kontingenten historischen Genealogie der Solidarität als Gefühl für die 
uns Nächsten ab. Er glaube nicht, dass die Ablehnung von Demütigung 
der historischen Kontingenz einer europäischen Moderne zu verdanken 
sei, auch wenn diese Epoche ihrer Akzeptanz und Institutionalisierung 
Vorschub geleistet habe. Vielmehr ist Nassar überzeugt, dass die univer-
selle Ablehnung der Demütigung genau jenen ahistorischen Wesenskern 
einer menschlichen Würde zur Evidenz bringt, den Rorty verneint.115

Damit eine liberale Gesellschaft auch solidarisch sein kann, bedarf es 
seiner Ansicht nach des Prinzips der Menschenwürde, das auf ein von 
allen einzelnen Menschen gleichermaßen getragenes Schicksal oder eben 
ein ›Menschenlos‹, d. h. auf das Sein-mit-dem-Anderen hindeutet. Dann 
sei die ›Natur der Solidarität‹ (ṭabīʿat at-taḍāmun) nicht mehr nur wie 
bei Rorty ein auf der Vorstellungskraft basierendes Mitgefühl, das uns 
den uns Nahen wohlwollend stimmt, sondern sowohl Mitgefühl als auch 
durch die Vernunft erkennbare moralische Pflicht anderen und potenziell 
allen Menschen gegenüber.116

In seiner Erklärung dazu, wie aus dieser ›Natur der Solidarität‹ der 
Menschenwürde faktisches solidarisches Handeln wird, ist Nassars 

111	Ibid., 309.
112	Vgl. ibid., 314–320. Vgl. zur Rekonstruktion dieser Argumentation Ror-

tys durch Naṣṣār Ḥurriyya, 227–232.Vgl. kritisch zu diesen und weiteren 
Argumenten Rortys auch Richard J. Bernstein, »Rorty’s liberal utopia«, in: 
Alan R. Malachowski (Hg.), Richard Rorty, III: Politics, irony, and solidar-
ity, London etc.: SAGE Publications 2002, 5–32.

113	Hierzu übersichtlich Bernstein, »Rorty’s liberal utopia«.
114	Willy Hochkeppel, zitiert nach: Detlef Horster, Richard Rorty zur Ein-

führung, Hamburg: Junius 1991, 114.
115	Naṣṣār, Ḥurriyya, 227–231.
116	Vgl. ibid., 234–235, 240. Vgl. auch Rorty, Kontingenz, Ironie, Solidarität, 

310–311.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

Argumentation jener Rortys dann aber nicht einmal so unähnlich. Auch 
Nassar geht davon aus, dass Solidarität vorwiegend im Kontext einer 
Vielzahl bestimmter, sich stufenweise vergrößernder ›Wir‹ stattfindet. 
Das liberale Individuum könne seine Freiheit dazu nutzen, sich mit ei-
ner Vielzahl solcher ›Wir‹ innerhalb und außerhalb der Gesellschaft 
zu solidarisieren.117 Dabei spielt auch für Nassar die Vorstellungskraft 
als Fähigkeit, sich in das Leiden anderer hineinzufühlen und -denken, 
durchaus eine Rolle.118 Die Einzigen, mit denen sich Liberale nicht soli-
darisieren könnten, seien die Gegner der Freiheit. Auch die Globalisie-
rung sieht Nassar nicht per se als Gefahr für diese ›Wir‹: Sie würden in 
Relation zu einem neuen globalen Zusammengehörigkeitsgefühl zwar 
ihren Charakter verändern, aber als Orte der Solidarität nicht obsolet 
werden oder ganz verschwinden. Als Beispiel nennt Nassar die EU: Sie 
habe die bestehenden nationalstaatlichen Einheiten nicht aufgelöst, son-
dern sie bloß in einem neuen europäischen ›Wir‹ zusammengefasst.119

In klarer Abgrenzung zu Rorty findet Nassar jedoch, dass das, was 
Individuen in einem sich solidarisierenden ›Wir‹ zusammenbringt, spe-
zifische Probleme und Aufgaben wie Armut, Krankheit, Unwissenheit, 
Kriege oder Naturkatastrophen sind, zu deren Bewältigung sich freie 
Menschen zusammenschließen. Was uns dazu bringt, uns anderen Men-
schen gegenüber solidarisch zu geben, ist damit nicht mehr nur ein Ge-
fühl für jene, die ›zu uns gehören‹, sondern es sind Gründe. Diese Grün-
de überwinden Dichotomien zwischen einem ›Wir‹ einerseits und einem 
›Sie‹ andererseits und können die ganze Menschheit miteinschließen. 
Dies sei kein idealistisches Denken, sondern ein Erfordernis der Ge-
schichte, in der immer mehr Probleme globalen Ausmaßes einer solida-
rischen Lösung harrten.120

Nassar scheint allerdings nicht allzu sehr darauf zu vertrauen, dass 
sich freie Individuen aus bestimmten Gründen aufgrund ihrer morali-
schen Pflicht zur Solidarität, die aus dem Sein-mit-dem-Anderen und 
der ontologischen Verantwortung erwächst, auch tatsächlich freiwillig 

117	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 239.
118	Vgl. ibid., 233.
119	Vgl. ibid., 237–239; Naṣṣār, Maʿnā, 396. Nassar sieht den europäischen In-

tegrationsprozess nicht in all seinen Schriften positiv, sondern immer wie-
der auch sehr kritisch. Es ist zu vermuten, dass Nassars auch ablehnende 
Haltung gegenüber der EU daher rührt, dass er fürchtet, sie könne als Blau-
pause für ein arabisches oder islamisches Einheitsprojekt dienen, das er in 
Übereinstimmung mit seiner Ablehnung des arabischen Nationalismus klar 
zurückweist. Vgl. z. B. Naṣṣār, Ḏāt, 183, wo er die Beibehaltung der ein-
zelstaatlichen Souveränität in Widerspruch zur europäischen Einheit sieht, 
oder Naṣṣār, Dīmūqrāṭiyya, 12, 54–55, wo er die EU als ideologisches und 
imperialistisches Projekt bezeichnet.

120	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 243, 246.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

zu solidarischen ›Wir‹ zusammenschließen. Sich für das Wohl und die 
Verbesserung einer Gesellschaft einzusetzen, erachtet er zwar als mora-
lische Pflicht eines jeden Einzelnen.121 Trotzdem spricht er den staatli-
chen Institutionen in einer gemeinsinnig-liberalen Gesellschaft eine Ver-
mittlungsrolle bei der Entstehung von Solidarität zu: Sie haben dafür zu 
sorgen, dass Solidarität als individuelle moralische Pflicht nicht vernach-
lässigbar bleibt, sondern über die politische Gesellschaft als Handlungs-
instanz des Gemeinwesens von einer moralischen Pflicht in allgemeines 
solidarisches Handeln übersetzt wird.122

Solidarität ist denn bei Nassar trotz des universellen moralischen Anlie-
gens, das ihr zugrunde liegt, und des kosmopolitischen Ausblicks, den er 
damit verbindet, vorwiegend eine Solidarität innerhalb bestehender poli-
tischer Gesellschaften, innerhalb von Staaten. Sie ist vorwiegend eine So-
lidarität, die wir unseren Mitbürgerinnen und Mitbürgern schulden und 
die er durch eine staatliche Umverteilung von Ressourcen garantiert sieht.

Solches durch die politische Gesellschaft gestütztes solidarisches Han-
deln gegenüber unseren Mitbürgern und Mitbürgerinnen ist bei Nas-
sar Bestandteil dessen, was er unter ›sozialer Gerechtigkeit‹ subsumiert. 
Wir nähern uns im Folgenden der sozialen Gerechtigkeit als politischer 
Konkretisierung gesellschaftlicher Solidarität über Nassars allgemeines 
Verständnis von Gerechtigkeit, da das eine in das andere eingebettet ist.

6.2.3 Wie aus der Pflicht zur Solidarität soziale Gerechtigkeit wird

Entsprechend der Ausrichtung seines Fokus auf die politische Gesell-
schaft als Handlungsinstanz eines Gemeinwesens setzt sich Nassar 
hauptsächlich in deren Rahmen mit Rechten und Gerechtigkeit ausein-
ander. Die politische Herrschaft steht bei ihm in der Pflicht, für Gerech-
tigkeit zu sorgen, nicht nur, was das Politische im engeren Sinne, also 
etwa die Anerkennung und den Schutz grunddemokratischer Rechte an-
belangt, sondern auch, was die soziale Gerechtigkeit betrifft, wo er den 
Begriff der Solidarität ins Spiel bringt.123

Dabei spricht Nassar von ʿadl, nicht ʿadāla, wenn er ›Gerechtigkeit‹ ab-
handelt. ʿAdāla stehe eher für eine subjektive Haltung und Bereitschaft, 
nach Gerechtigkeitsprinzipien zu handeln, während ʿadl auf die objektiv 
beurteilbaren Bedingungen für Gerechtigkeit verweise, wie er erklärt.124

121	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 319–326, 388–389.
122	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 243–245; Naṣṣār, Sulṭa, 278–280.
123	Vgl. dazu auch Naṣṣār, Ḥurriyya, 222–226.
124	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 240-241. Möglicherweise unternimmt Nassar diese be-

griffliche Unterscheidung zwischen dem ›objektiven‹ ʿadl und der ›subjekti-
ven‹ ʿadāla auch deshalb, weil er sich von einem islamischen Diskurs über 
›soziale Gerechtigkeit‹, ʿadāla iǧtimāʿiyya, distanzieren will, einem Diskurs, 

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

Mit der Konzentration auf das Politische in seinen Ausführungen zur 
Gerechtigkeit will Nassar zum einen auf dessen grundsätzliche Verbin-
dung mit dem Moralischen hinweisen. Wie wichtig ihm diese Verbindung 
ist, lässt sich auch daran erkennen, dass bei ihm sulṭa, also ›Herrschaft‹ 
oder ›Autorität‹, ein normativ geladener Begriff ist: Er bedeutet bei Nas-
sar legitime Herrschaft oder Autorität, also rechtmäßige Herrschaft oder 
Autorität. Herrschaft, sulṭa, kommt deshalb nicht ohne Gerechtigkeit, 
ʿadl, aus, wenn sie legitim sein will. Ungerechte und damit nicht rechtmä-
ßige Herrschaft ist saiṭara, d. h. ›Kontrolle‹ oder ›Willkürherrschaft‹, und 
damit in Nassars Begrifflichkeit von sulṭa klar unterschieden.125

Er geht zum anderen aber auch so weit zu behaupten, dass es ohne 
politische Herrschaft gar keine Gerechtigkeit geben könne. Er setzt 
diese Prämisse in seinen früheren Schriften v. a. gegen kommunistische 
anarchistische Utopien,126 später aber auch gegen libertär-kapitalisti-
sche und damit ebenso anarchistisch inspirierte Behauptungen, die un-
sichtbare Hand des freien Marktes könne im Rahmen eines minima-
len Nachtwächterstaates für Gerechtigkeit sorgen.127 Im gleichen Zuge 
lehnt er damit eine Vorstellung von zwischenmenschlicher Gerechtig-
keit ab, die sie als eine aus dem Recht des Stärkeren hervorgehende 
Ordnung missversteht. Nassar glaubt ein solches auf ›Überwältigung‹ 
(taġālub) basierendes Gerechtigkeitsverständnis besonders bei Fārābī 
nachweisen zu können; Fārābī ist denn für Nassar auch ein Philosoph 
der ›Kontrolle‹ bzw. der ›Willkürherrschaft‹ (saiṭara), nicht ein Philo-
soph der ›(rechtmäßigen) Herrschaft‹ (sulṭa). Nassar stützt sich bei die-
sem Urteil über Fārābī allerdings auf eine Textstelle aus dessen Prinzi-
pien der Ansichten der Bewohner der vortrefflichen Stadt, in der Fārābī 
nicht das vorzügliche Gemeinwesen, sondern die »ignoranten und ir-
renden Städte«128 beschreibt und dabei nicht die eigenen, sondern die 
Lehrmeinungen antiker Philosophen wiedergibt.129 Damit stellt Nassar 
das Gerechtigkeitsverständnis Fārābīs nicht korrekt dar.130

den der Muslimbruder Sayyid Quṭb mit seinem entsprechend betitelten 
Buch 1949 angestoßen hatte: Sayyid Quṭb, al-ʿAdāla al-iǧtimāʿiyya fī l-is-
lām, Bairūt: Dār aš-Šurūq 131993 [1949].

125	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 7-10, 13–14, 231–235.
126	Vgl. ibid., 83. In Sulṭa setzt er diese Verknüpfung von Staat und Gerechtig-

keit zudem gegen Edith Stein, die, wie Nassar ausführt, fand, dass nichts 
dagegenspreche, dass eine gerechte Ordnung auch ohne Staat entstehe. Vgl. 
ibid., 234–235.

127	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 61, 233, 243.
128	Abū Naṣr al-Fārābī, Die Prinzipien der Ansichten der Bewohner der vor

trefflichen Stadt (Aus dem Arabischen übersetzt und herausgegeben von 
Cleophea Ferrari), Stuttgart: Reclam 2009, 110.

129	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 241–246; al-Fārābī, Prinzipien, 115–118, 137.
130	Vgl. dazu auch Fāziyū, »al-Falsafa fī muʿtarak al-ʿadl«, 209–210.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

Nassar geht von einer allgemeinen Definition von Gerechtigkeit aus, de-
ren Bestandteile er zunächst erklärt und dann mit Bezug auf bestimmte 
Bereiche weiter ausdifferenziert. Die Definition lautet folgendermaßen: 

Gerechtigkeit ist, bezogen auf politische Herrschaft, eine soziohistori-
sche Anordnung, die jedem, der ein Recht und einen Rechtsanspruch 
hat, sein Recht und seinen Rechtsanspruch zuerkennt und ihm die Mög-
lichkeit gibt, ihn zu genießen sowie die damit einhergehenden Pflichten 
wahrzunehmen, dies unter bestimmten Bedingungen.131

Indem er Gerechtigkeit als ›soziopolitische Anordnung‹ verstehe, wolle 
er, wie Nassar erklärt, zunächst darauf hinweisen, dass der Mensch als 
denkendes Wesen eine gerechte Ordnung schaffen und wegen sich stets 
wandelnder Umstände kontinuierlich neuschaffen müsse. Sie sei folglich 
nichts Naturgegebenes oder spontan Entstehendes.132 Diese Notwendig-
keit des steten Neuschaffens einer gerechten Ordnung geht auch daraus 
hervor, dass Gerechtigkeit und der soziale Friede, den sie mit sich bringt, 
prekäre Zustände sind: Wer sie wolle, müsse sie immer wieder gegen ihre 
Feinde verteidigen, so Nassar. Eine gerechte Ordnung des sozialen Frie-
dens sei unstabil.133

Gegenstand dieser gerechten soziopolitischen Anordnung sind na-
türliche Rechte, die aus einer Gleichheit der Menschenwürde abzulei-
ten sind: Nassar nennt das Recht auf persönliche Unversehrtheit (salā-
ma šaḫṣiyya) als erstes dieser Rechte und leitet daraus etwa das Recht 
auf Arbeit, Wissen, Besitz, Familiengründung oder Versammlungsfreiheit 
ab.134 Es sind also sowohl negative als auch positive Rechte, die Nassar 
geltend macht.135

Dass politische Autoritäten Rechte anerkennen, reicht jedoch nicht 
aus: Rechtsansprüche müssten auch erfüllt werden, wie Nassar weiter 
erklärt. Mit deutlicher Spitze gegen eine politische und juristische Pra-
xis, die sich mit leeren Bekenntnissen zu natürlichen Rechten begnügt, 
streicht er heraus, dass der wahre Prüfstein einer gerechten politischen 
Ordnung darin bestehe, dass Rechtsansprüche tatsächlich offen gel-
tend gemacht werden könnten und ihnen faktisch nachgekommen wer-
de. Dass aus diesen negativen und positiven Rechtsansprüchen, die er 

131	»Al-ʿAdl bi-n-nisba ilā s-sulṭa as-siyāsiyya huwa tartīb iǧtimāʿī tārīḫī, 
yaʿtarif li-kull ḏī ḥaqq wa-istiḥqāq bi-ḥaqqihi wa-istiḥqāqihi, wa-yutīḥ lahu 
an yatamattaʿ bihi, wa-an yaqūm bi-l-wāǧib al-muṣāḥib lahu, taḥta šurūṭ 
muʿayyana«. Naṣṣār, Sulṭa, 237.

132	Vgl. ibid., 237–238.
133	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 389; Naṣṣār, Sulṭa, 280–282.
134	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 98–100, 238–239, 268; Naṣṣār, Ḏāt, 380–384.
135	Vgl. dazu Susanne Boshammer, Gruppen, Rechte, Gerechtigkeit. Die mora

lische Begründung der Rechte von Minderheiten, Berlin, New York: Walter 
de Gruyter 2003, 29–32.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

geltend macht, nicht nur negative Freiheiten, sondern auch negative und 
positive Pflichten gegenüber anderen und dem politischen Gemeinwesen 
erwachsen, ist, wie wir bereits oben gesehen haben, für Nassar vor dem 
Hintergrund eines Seins-mit-dem-Anderen selbstverständlich.136

Diese allgemeine Definition von Gerechtigkeit konkretisiert Nassar zu-
nächst mit Bezug auf das Existenzrecht eines Staates selbst. Dieses Exis-
tenzrecht ist für ihn eine äußere Voraussetzung, ohne die es innerhalb ei-
ner politischen Gesellschaft gar keine Gerechtigkeit geben kann. Dass er 
diesen Aspekt überhaupt anspricht, hängt wohl damit zusammen, dass 
er seine Überlegungen zur Gerechtigkeit in Sulṭa aus einem Kontext der 
nach wie vor prekären und instabilen postkolonialen Existenz und Sou-
veränität einzelner Staaten, so auch des Libanon, ausformuliert hat.

Das Existenzrecht von Staaten hänge vom Assoziationswillen ab, so-
wohl im Innern als auch gegen außen. Im Innern müsse sich eine Mehr-
heit mit diesem Willen als dem »Wille[n] eines bestimmten gesellschaft-
lichen Wir«137 identifizieren können, damit ein Staat rechtmäßig sei. Dies 
bedeutet für Nassar auch, dass in pluralistischen Gesellschaften einzel-
nen Gemeinschaften mit separatistischen Intentionen das Recht zuge-
sprochen werden müsse, sich von einem bestehenden Staat loszusagen, 
um einen eigenen Staat gründen zu können, wenn ihnen diese Identifi-
kation nicht möglich sein sollte. Eine solche Abspaltung könnten sie sich 
mit friedlichen Mitteln erstreiten.138

Doch will ein solcher Abspaltungsversuch seines Erachtens ein gut 
überlegter Schritt sein. Zwar hänge die Rechtmäßigkeit eines Anspruchs 
auf die Gründung eines eigenen Staates per se nur vom eigenen Assozia
tionswillen ab. Grundsätzlich müsse ein jeder Assoziationswille jedoch 
innerhalb der Staatengemeinschaft auf andere Assoziationswillen Rück-
sicht nehmen. Hier denkt sich Nassar das zwischenstaatliche Gefüge 
analog zu jenem zwischen einzelnen Menschen: Ein jedes Gemeinwe-
sen und jeder Staat muss das Existenzrecht anderer Gemeinwesen und 
Staaten respektieren und schuldet in letzter Instanz auch dem Assozia-
tionswillen der internationalen Gemeinschaft Rechenschaft. Egal, ob es 
sich um eine partikulare Gemeinschaft handle, die einen unabhängigen 
Staat gründen wolle, oder um einen bereits existierenden Staat – ein je-
der müsse sich in das globale Gefüge von Assoziationswillen einfügen, 
sei also dem Willen der internationalen Gemeinschaft (maǧmūʿat ad-du-
wal), d. h. dem globalen Assoziationswillen verpflichtet.139 

136	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 239–240. Vgl. dazu Boshammer, Gruppen, Rechte, Ge-
rechtigkeit, 29–32.

137	Naṣṣār, Sulṭa, 248.
138	Vgl. ibid., 248–250.
139	Vgl. ibid., 247–253.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

Der zweite Bereich, für den Nassar seine allgemeine Definition von 
Gerechtigkeit konkretisiert, betrifft die ›legislative Gerechtigkeit‹ (ʿadl 
tašrīʿī). Er verleiht unter diesem Begriff der Bedeutung demokratischer 
Grund- und Bürgerrechte sowie allgemeiner rechtsstaatlicher Prinzipien 
Nachdruck und spricht deshalb auch von der ›politischen Gerechtigkeit‹. 
Von der gerechten Ausgestaltung dieses Bereichs hingen wichtige andere 
Aspekte der Gerechtigkeit innerhalb der politischen Gesellschaft ab.140

Legislative Gerechtigkeit bedarf gemäß Nassar zunächst der Garan-
tie, dass der Wille des Staates bzw. der politischen Gesellschaft als Gan-
zes frei zum Ausdruck gelangen kann. Dazu brauche es eine offene Ge-
sellschaft, in der freie und vernünftige, in ihren Rechten gleichgestellte 
Bürger ungeachtet ihrer Fähigkeiten, Weltanschauungen oder ideologi-
schen Überzeugungen frei an politischen Prozessen, Wahlen und Refe-
renden teilhaben und mitwirken könnten. In einem solchen freiheitlichen 
Kontext könne eine Staatsordnung erstritten werden, deren Grundzü-
ge in einer Verfassung festgehalten würden, die aber keine ewiggültigen 
Normen enthalte, sondern dem historisch-demokratischen Wandel un-
terliege. Hier kommt der kritisch-offene Rationalismus, den wir im letz-
ten Kapitel besprochen haben, innerhalb der politischen Gesellschaft zur 
praktischen Anwendung: Er dient als Denk- und Diskursweise recht-
lich gleichgestellter Bürger, anhand derer friedlich eine das gesamte po-
litische Gemeinwesen betreffende Ordnung ausgehandelt werden kann, 
die das gemeinsame Leben strukturieren soll. Dazu gehört auch, dass 
unterschiedliche Interessengruppen (fiʾāt) und Gemeinschaften (ǧamāʿāt) 
als Vermittlungsinstanzen zwischen dem Privaten und dem Öffentlichen 
das ›Gemeinwohl‹ (al-maṣlaḥa al-ʿāmma) für die Gesellschaft als Gan-
zes aushandeln.141

Dass Nassar das Gemeinwohl an die Immanenz und Historizität of-
fen-vernünftig miteinander diskutierender Bürger rückbindet, lässt ver-
muten, dass bei ihm das Gemeinwohl gut für jeden einzelnen Bürger 
und alle Bürger zusammengenommen ist,142 es jenseits davon aber kein 
›Wohl‹ gibt, das nicht auf diese menschlichen Einzelansprüche reduzier-
bar wäre. Das Gemeinwohl sei kein ›Wohl der Allgemeinheit‹ (maṣlaḥat 
al-ʿāmma), sondern »das Wohl des Gemeinwesens als Ganzes mit all 

140	Vgl. ibid., 257.
141	Vgl. ibid., 259–260; Naṣṣār, Ḥurriyya, 153–158; Naṣṣār, Maʿnā, 143–146. 

Vgl. zu Nassars Verständnis vom Gemeinwohl sowie seinen deliberativen 
Aspekten auch Naṣṣār, Sulṭa, 133–141, sowie Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbi-
ya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 51–52.

142	Vgl. dazu Lutz Wingert, »Gut für alle zusammen? Oder was könnten 
Demokraten in einer Demokratie erkennen?«, in: Michael Quante (Hg.), 
Geschichte, Geltung, Gesellschaft. Beiträge zum XXIII. Deutschen Kon-
gress für Philosophie 2014, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2016, 827–849: 
835–836.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

seinen Einzelteilen«,143 so Nassar. Maṣlaḥa selbst – also ohne das Attri-
but ›allgemein‹ – ist bei ihm auch etwas, das das Individuum selbst für 
sich bestimmt, wobei das individuelle Bestimmen und Verwirklichen des 
eigenen ›Wohls‹ oder des eigenen ›Interesses‹ durch die maṣlaḥa anderer 
und das ›Gemeinwohl‹ sowie durch bestimmte moralische Prinzipien be-
grenzt wird. Mit dieser Individualisierung von maṣlaḥa will Nassar den 
Begriff besonders aus dessen klassisch-islamischem Verständnis heraus-
lösen, wo maṣlaḥa von den fünf höheren ›Zwecken des Religionsgeset-
zes‹ (maqāṣid aš-šarīʿa) bestimmt ist.144

Für die staatlichen Regierungsinstitutionen bedeutet legislative oder 
politische Gerechtigkeit, dass ihre Repräsentanten in einem klar definier-
ten Prozess von der politischen Gesellschaft mit ihren Herrschaftsbefug-
nissen ausgestattet werden müssen. Dabei hätten Regierungsinstitutio-
nen zu respektieren, dass sie der Staat bzw. die politische Gesellschaft nur 
mit bestimmten Rechten ›ermächtigt‹ habe, letztere aber faktisch bei der 
politischen Gesellschaft als Definitionsorgan der staatlichen Ordnung 
selbst blieben. Zum Respekt dieser Rechte vonseiten der Repräsentan-
ten dieser Herrschaftsinstitutionen gehöre, dass sie den politischen Pro-
zess nicht monopolisierten, d. h. Opposition gegen sich selbst zuließen. 
Meinungsverschiedenheiten gehörten zur Natur politischer Gesellschaf-
ten, wie Nassar erklärt, sie sollten deshalb auch frei zur Geltung ge-
bracht werden dürfen. Sie müssten aber auch so geordnet und in politi-
sche Prozesse übersetzt werden, dass sie die Entscheidungsfähigkeit der 
Institutionen nicht lähmten und damit das Wohl der Gesellschaft in Ge-
fahr brächten. Zudem seien Regierungsinstitutionen nur dann gerecht, 
wenn sie für ihre Handlungen Verantwortung übernähmen und der po-
litischen Gesellschaft dafür Rechenschaft ablegten.145

Der dritte Bereich, für den Nassar seine allgemeine Definition von Ge-
rechtigkeit konkretisiert, ist derjenige der sozialen Gerechtigkeit. Hier 

143	Naṣṣār, Ḥurriyya, 147.
144	Vgl. ibid., 128–130, dort besonders auch die FN 121. Juristen wie Ġazālī 

gingen davon aus, dass maṣlaḥa durch das Religionsgesetz bestimmt sei, so 
besonders durch dessen fünf höhere ›Zwecke‹, ›Interessen‹ oder ›Absichten‹ 
(maqāịd): den Schutz der Religionszugehörigkeit, des Lebens, des Verstan-
des, des Eigentums und der Familie. Vgl. dazu Felicitas Opwis, »Maṣlaḥa 
in contemporary Islamic legal theory«, in: Islamic Law and Society 12/2 
(2005), 182–223. Die Übersetzung der fünf maqāṣid habe ich übernommen 
von Mouhanad Khorchide, Scharia – der missverstandene Gott. Der Weg 
zu einer modernen islamischen Ethik, Freiburg, Basel, Wien: Herder 2016.

145	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 262–264. Vgl. dazu auch ibid., 91–113, wo Nassar Gren-
zen politischer Herrschaft definiert und dabei ähnlich wie hier argumentiert, 
allerdings von negativen Rechten der politischen Gesellschaft gegenüber 
dem Staat als Herrschaftsapparat spricht.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

spielt nun wie erwähnt die durch die politische Gesellschaft beförderte 
Pflicht zur Solidarität eine Rolle.

Nassar subsumiert unter dem Begriff der sozialen Gerechtigkeit ein 
breites Spektrum von Teilbereichen wie etwa die wirtschaftliche, die Bil-
dungs- oder die Generationengerechtigkeit, aber auch etwa die Gerech-
tigkeit zwischen den Geschlechtern. Mit diesem breiten Spektrum wolle 
er sich von einem verengten, bloß auf das Wirtschaftliche reduzierten Be-
griff sozialer Gerechtigkeit distanzieren, wie er Kapitalismus und Sozia-
lismus gleichermaßen vorschwebe. Zugleich beziehe sich sein Verständ-
nis von sozialer Gerechtigkeit aber auf weniger als das, was Rawls als 
›Grundstruktur der Gesellschaft‹ bezeichnete, da er einige Aspekte die-
ser Grundstruktur bereits unter der Rubrik der legislativen Gerechtig-
keit behandelt habe.146

Demgegenüber beziehen sich Nassars Ausführungen zur sozialen Ge-
rechtigkeit unter Abzug ihrer rein politischen Aspekte auf »die Ganz-
heit des sozialen Geflechts, die politische Herrschaft vor Willkür (ẓulm) 
schützen muss«.147

Im Bereich der sozialen Gerechtigkeit spielt ›Gleichheit‹ (musāwāh) 
eine wichtige Rolle, wie Nassar erklärt. Diese wolle er aber nicht als Re-
sultat von sozialen Gerechtigkeitsbemühungen verstanden wissen, also 
nicht als Gleichmachung, sondern philosophisch: als Gleichheit in der 
menschlichen Würde, aus der gleiche Rechte und Pflichten erwachsen, 
aber auch als Gleichheit an einem Grundstock von Freiheiten. Aus jener 
entstehe eine Vielfalt von individuellen Umgangsformen mit bestimm-
ten menschlichen Grundbedürfnissen, eine Pluralität, die zu respektieren 
ebenso zur Achtung der menschlichen Würde gehöre wie die Annahme, 
dass diese Würde allen gleichermaßen zukomme.148

Vor dem Hintergrund einer Gleichheit der Menschenwürde formuliert 
Nassar drei Grundprinzipien sozialer Gerechtigkeit. Wie diese genau 
miteinander zusammenhängen, klärt er nicht. Er legt z. B. keine lexikali-
sche Ordnung fest, wie Rawls zwischen seinen Gerechtigkeitsprinzipien. 
Zudem überschneiden sie sich in vielerlei Hinsicht, so etwa in ihren Aus-
wirkungen auf das Politische. Die drei Prinzipien betreffen die sozialen 
Freiheitsrechte, die Berechtigung wirtschaftlicher Ungleichheiten sowie 
schließlich die Behebung bestimmter Ungleichheiten.

Im Hinblick auf das erste Prinzip hält Nassar fest, dass die Priori-
tät sozialer Gerechtigkeit auf den sozialen Freiheiten liege. Er fasst un-
ter ihnen etwa die Meinungs- und Medienfreiheit, die Handels- und Be-
sitzfreiheit, die Versammlungsfreiheit und weitere. Dass diese Freiheiten 

146	Vgl. ibid., 264–266; Rawls, Theorie der Gerechtigkeit, 23–27. Vgl. dazu 
auch Naṣṣār, Ḏāt, 373.

147	Naṣṣār, Sulṭa, 266.
148	Vgl. ibid., 267–271.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

Priorität hätten, heiße aber nicht, dass sie auch absolut seien. Da das 
Recht auf Freiheit sowohl ein natürliches als auch ein soziales sei, sei die 
Praktizierung der eigenen Freiheit nur dann gerecht, wenn sie das Recht 
auf Freiheit der anderen sowie dasjenige des Staates nicht einschränke. 
Es ist deshalb gemäß Nassar ebenso wie die Respektierung dieser Frei-
heiten gerecht, dass politische Herrschaft soziale Freiheiten ›koordiniert‹ 
(tansīq), also einen gesetzlichen und institutionellen Rahmen für die 
Praktizierung und den Schutz sozialer Freiheiten schafft. Wie genau die-
se gerechte ›Koordinierung‹ vonstattengehen soll und wie stark sie in die 
persönlichen Freiheitsrechte eingreifen darf, d. h. inwiefern sie auch eine 
Einschränkung persönlicher Freiheiten sein kann, konkretisiert Nassar 
nicht. Er hält jedoch entsprechend seiner Hervorhebung der Historizität 
bestimmter Normen und Wahrheiten fest, dass diese Koordinierung so-
zialer Freiheiten kontextsensibel stets revidiert werden könne, sich also 
mit dem geschichtlichen Wandel verändern soll.149 Sie sind also offen-
bar Gegenstand jener deliberativ-demokratischen Prozesse, die Nassar 
unter dem Begriff der politischen bzw. legislativen Gerechtigkeit fasst.

Dieses erste Prinzip hat den Willen des Menschen zum Gegenstand, 
seine Freiheit zu verwirklichen, wie Nassar erklärt. Ihn zuzulassen und 
zu ›koordinieren‹, macht eine Gesellschaft jedoch noch nicht gerecht. 
Das erste Prinzip lasse z. B. nach wie vor die Entstehung einer Gesell-
schaft zu, in der einzelne Personen im Namen der Freiheit Besitz anhäu-
fen könnten, mit dem sie eine missbrauchsanfällige Machfülle erlang-
ten. Das zweite Prinzip hat deshalb die ›Fähigkeit‹ (qudra) des Menschen 
zum Gegenstand, seine Freiheit zu verwirklichen.150

Dieses zweite Prinzip lege fest, dass soziale und wirtschaftliche Un-
terschiede aus Arbeit hervorgehen müssen. Damit dieses Prinzip greifen 
kann, hat die politische Gesellschaft zunächst v. a. über den Bereich der 
Bildung für Chancengleichheit zu sorgen, wie Nassar fordert. Durch die 
Sicherung der Chancengleichheit würden gleichzeitig die Unterschiede 
in der natürlichen Begabung zwischen Menschen und ihr Recht, sich 
frei zu entfalten, anerkannt, wie auch die Gleichheit in ihrer Würde re-
spektiert.151

Zudem müsse die politische Gesellschaft aber, wie Nassar ebenso im 
Namen des zweiten Prinzips geltend macht, dem Recht auf Arbeit, das 
Nassar explizit als natürliches Recht bezeichnet,152 überhaupt erst zum 
Durchbruch verhelfen. Dazu hat politische Herrschaft seines Erachtens 
nicht nur Eingriffe in den Markt vorzunehmen, um die Arbeitslosigkeit 

149	Vgl. ibid., 272–273. Vgl. zu diesem ersten Prinzip auch Naṣṣār, Ḥurriyya, 
145–146.

150	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 274.
151	Vgl. ibid., 274–277.
152	Vgl. ibid., 277.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

zu bekämpfen, und für eine generelle Wertschätzung von produktiver 
oder innovativer Arbeit zu sorgen. Nassar fordert auch eine grundsätz-
liche Aufwertung der Arbeit gegenüber dem Kapital, denn schließlich sei 
es immer Arbeit, die Kapital schaffe.153

Die politische Gesellschaft müsse deshalb stets Druck auf privates Ka-
pital ausüben, damit es nicht zum Mittel der Ausbeutung werde, sondern 
zurück in die Gesellschaft fließe. Nur so könne der Widerspruch zwischen 
Arbeit und Kapital, der die kapitalistische Gesellschaft präge, überwun-
den werden. Dies bedeutet für Nassar auch, dass die Vererbung von Ka-
pital stark eingeschränkt werden muss. Denn Kapital, das durch Arbeit 
mithilfe natürlichen Kapitals wie der eigenen Intelligenz oder bestimm-
ter Talente bei gegebener Chancengleichheit erwirtschaftet wurde, sor-
ge für weniger Ungleichheit als ererbtes Kapital, ist Nassar überzeugt.154

Während die beiden ersten seiner Prinzipien sozialer Gerechtigkeit 
mit den Mitgliedern der Gesellschaft als egoistischen Individuen (afrād 
anāniyya) verfährt, kehrt das dritte und letzte ihre Pflicht zur Solidarität 
hervor, behandelt sie also als solidarische Wesen.155 Die moralische Pflicht 
zur Solidarität leitet Nassar, wie oben gezeigt wurde, aus dem menschli-
chen Sein-mit-dem-Anderen und der daraus entstehenden ontologischen 
Verantwortung ab. Dieser Pflicht sollten liberale Individuen in bestimmten 
Wir nachkommen, zu denen sie sich zusammenschließen, um ein bestimm-
tes Problem wie Armut solidarisch zu beheben. Die politische Gesellschaft 
soll dieser moralischen Pflicht aber unter die Arme greifen, indem sie in-
nerhalb einer Gesellschaft die Umverteilung von Ressourcen organisiert, 
wie Nassars drittes Prinzip sozialer Gerechtigkeit geltend macht. Dies 
geschehe über Steuern, die die politische Gesellschaft dazu verwendet, 
Dienstleistungen (ḫadamāt) anzubieten, von denen alle Mitglieder der Ge-
sellschaft gleichermaßen profitieren könnten, so z. B. öffentliche Gesund-
heitseinrichtungen, Schulen oder eine Verkehrsinfrastruktur.156 Über das 
System der Umverteilung materialisiert sich bei Nassar folglich die mora-
lische Pflicht zur Solidarität innerhalb des gesamtgesellschaftlichen ›Wir‹ 
in konkretem politischen und sozialen Handeln. Die Umverteilung soll ga-
rantieren, dass alle Mitglieder eines Gemeinwesens durch die Umvertei-
lung von Ressourcen zur möglichst kompletten Erfüllung ihrer gleichen 
Rechte und dem Respekt ihrer Würde gelangen können.

Diese durch die politische Gesellschaft gestützte Solidarität als Umver-
teilung von Ressourcen macht ungezwungene, individuelle Bemühungen 

153	Vgl. ibid.
154	Vgl. ibid., 277–278. Vgl. dazu auch Naṣṣār, Ḏāt, 320–324.
155	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 279.
156	Vgl. ibid., 278–280. Vgl. zu den Dienstleistungen, die rechtmäßige Herr-

schaft gegenüber ihren Bürgern zu erbringen hat, auch ibid., 115–141, 
und dort im Besonderen Nassars Ausführungen zum Begriff der ›Fürsorge‹ 
(ʿināya).

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

der Solidarität in anderen ›Wir‹ bei Nassar selbstredend nicht obsolet. Er 
warnt davor, durch eine zu starke Verlagerung der Verantwortung auf 
das gesellschaftliche System das Individuum allzu sehr von seiner per-
sönlichen Verantwortlichkeit für andere zu entlasten.157 Doch scheint in 
der politischen Gesellschaft das ontologische Sein-mit-dem-Anderen sich 
soziopolitisch sowie institutionell in einer Weise zu konkretisieren, die 
besonders deutlich erkennen lässt, dass daraus Verpflichtungen gegen-
über anderen entstehen, denen durch solidarisches Handeln auf dieser 
Ebene nachzukommen ist.

Hier, d. h. in der politisch und institutionell geeinten Gesellschaft, ist 
der Mensch zwar nicht direkt einem abstrakten Menschengeschlecht 
und einem universell geteilten Menschenlos verpflichtet, jedoch seinen 
Mitbürgern in einem konkreten sozialen Zusammenhang. Dem ver-
leiht Nassar Nachdruck, indem er darauf hinweist, dass das persönliche 
Wohlergehen in einem Gemeinwesen nie bloß auf Einzelleistungen zu-
rückzuführen ist, sondern in einer Abhängigkeit steht von anderen Men-
schen sowie funktionierenden gesellschaftlichen Institutionen und Struk-
turen, die es erlauben, die eigenen Talente zu entfalten und mit anderen 
zusammenzuwirken. Die Pflicht zur Solidarität, etwas an die Gesellschaft 
zurückzugeben – eine Pflicht, die sich hier aus einem sehr konkreten sozi-
alen Sein-mit-dem-Anderen ergibt –, steht deshalb in der Logik des per-
sönlichen, individuellen Erfolgs und Wohlergehens.158

Die Einhaltung dieser sozialen Gerechtigkeitsprinzipien ist laut Nas-
sar Voraussetzung eines sozialen Friedens, wie er in einer real existie-
renden, nicht in einer utopischen Gesellschaft entstehen kann. Denn sie 
würde sozialen Konflikten den Nährboden entziehen. Unter sozialem 
Frieden will Nassar dabei nicht nur die Abwesenheit gewalttätiger Kon-
flikte verstanden wissen, denn eine solche könne auch Resultat von Ein-
schüchterung und Abschreckung sein. Vielmehr ist sie ihm zufolge eine 
Form individueller Genugtuung, die durch ein Vertrauen in ein System 
von Produktion und Umverteilung von Ressourcen entsteht, das garan-
tiert, dass alle zu ihren Rechten kommen. Diese individuelle Genugtuung 
sei wiederum Voraussetzung für ein positives Zugehörigkeitsgefühl zu 
einer Gesellschaft als Ganzes, auch wenn diese Zugehörigkeit nie ganz 
frei sei von Mühsal und Auseinandersetzungen.159

Aus dieser Genugtuung entsteht jene soziale ›Eintracht‹ (ulfa), auf die 
Nassars ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ letzten Endes abzielt und die wir 
auch in Ismāʿīl Maẓhars Verständnis von takāful – wenn auch unter an-
deren Vorzeichen – haben ausmachen können.160

157	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 181; Naṣṣār, Ḏāt, 388–389.
158	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 278–280.
159	Vgl. ibid., 280–281. Ähnlich in Naṣṣār, Ḏāt, 389.
160	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 281–282. Vgl. dazu oben 4.2.

RECHTE, SOLIDARITÄT UND GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

Eine diese auf Rechten und Gerechtigkeit basierende Eintracht auf-
rechterhaltende Funktion schreibt Nassar schließlich der ›gerichtlichen 
Gerechtigkeit‹ (ʿadl qaḍāʾī) zu. Gerichtliche Gerechtigkeit entsteht da-
durch, dass der Richter gesetztes Recht, das die politische Gesellschaft im 
Sinne der ›legislativen Gerechtigkeit‹ erlassen hat, korrekt anwendet und 
auslegt, aber auch Rat in überpositiven Gerechtigkeitsprinzipien sucht, 
sofern Gesetze einer zeitgemäßen Umsetzung der natürlichen Rechte 
nicht mehr nachzukommen vermögen oder ihnen gar widersprechen.161

6.3 Das Gute in Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn

Rechte und Gerechtigkeit spielen in Nassars politischer Philosophie eine 
wichtige Rolle, wie die obigen Ausführungen gezeigt haben. Trotzdem ist 
für ihn durch die politische Gesellschaft gestützte, rechtsbasierte Gerech-
tigkeit nicht das einzige Gut, welches das gesellschaftliche und politische 
Leben regulieren soll, wie nun abschließend gezeigt werden soll. In Ḏāt, 
diesem späten Werk Nassars, das in vielerlei philosophische Themenbe-
reiche ausgreift, ist Gerechtigkeit nämlich nur einer von insgesamt sie-
ben ›höchsten Werten‹ (qiyam ʿulyā): Neben der Gerechtigkeit (ʿadl) figu-
rieren die Würde (karāma), Arbeit (ʿamal), Gesundheit (ṣiḥḥa), Wahrheit 
(ḥaqīqa), Schönheit (ǧamāl) sowie die Liebe (maḥabba) auf seiner Lis-
te des intrinsisch Guten.162 In Ḏāt subsumiert er diese Werte auch unter 
dem Begriff der ›holistischen Gerechtigkeit‹ (ʿadl kāmil). Diese holistische 
Gerechtigkeit sei nur dann zu haben, wenn alle sieben Werte gleicherma-
ßen berücksichtigt würden.163 Auch hier treffen wir zudem wieder auf 
eine Forderung nach Eintracht respektive Ausgewogenheit: Eine Hand-
lung im Sinne eines einzelnen Wertes sollte die anderen sechs nie außer 
Acht lassen, wie Nassar immer wieder fordert, d.h. stets unter ausge-
wogener Berücksichtigung des Guten als Ganzes vollzogen werden.164

Nassars Auseinandersetzung mit dem ontologischen und epistemi-
schen Status von Werten als »handlungsleitenden Prinzipien«165 hätte 
eine längere, ausführliche Untersuchung verdient, die hier nicht geleis-
tet werden kann.166 Erwähnt sei diesbezüglich bloß, dass Nassar Werte 

161	Vgl. ibid., 282–288.
162	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 277–446.
163	Vgl. ibid., 386.
164	Vgl. ibid., 290–291, 318–319, 322–323, 342, 352, 408–409; Naṣṣār, Maʿnā, 

288–289.
165	»mabādiʾ li-l-fiʿl«, Naṣṣār, Ḏāt, 277.
166	Eine solche Untersuchung müsste auch frühere, allerdings weniger ausführ-

liche Auseinandersetzungen Nassars mit dem Thema Werte mit einbeziehen, 
so etwa seine Ausführungen zum Wertbegriff Saʿādahs in Istiqlāl, 130–140. 
Da Nassar, wie gleich zu sehen sein wird, die Entstehung von Werten mit 

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

weder als etwas rein Subjektives noch als etwas mit der materiellen Rea
lität vollständig Zusammenfallendes definiert. Er verortet Werte in einem 
zwischen der Realität und dem Absoluten liegenden Bereich, der aus dem 
Streben des Menschen nach ›Ganzheitlichkeit‹ (nuzūʿ ilā l-kamāl) ent-
steht, einem Streben, in dem der Mensch seine Mängel zu überwinden 
trachtet; mit ›Ganzheitlichkeit‹ meint Nassar offenbar eine menschliche 
Idealvorstellung oder Wesenhaftigkeit, zu welcher der Mensch im Pro-
zess der ›Selbstwerdung‹ (inwiǧād) zu gelangen sucht, womit das Stre-
ben des Menschen nach dem Guten Teil seiner Selbstvervollkommnung 
ist.167 Werte haben aber nicht den Status von platonischen Ideen, sondern 
entstehen gemäß Nassar vielmehr in einem ›menschbezogenen Idealis-
mus‹ (miṯāliyya nāsūtiyya). Sie haben damit etwas Erhabenes, das aber 
nicht losgelöst von der Realität und dem menschlichen Subjekt da ist, 
sondern zu diesen in Relation steht und ohne sie nicht existieren wür-
de. Diese Erhabenheit gehöre ebenso zu den Eigenschaften von Werten, 
wie dass sie in der Realität verwirklicht werden können, wenn auch nie 
vollständig.168

Die Vernunft hat durch ›Einsicht‹ (istibṣār) Zugang zur Welt der Werte. 
›Einsicht‹ beschreibt Nassar als kontinuierlichen intra- und intersubjekti-
ven Prozess des Entdeckens und Neuentdeckens des Guten. Das Wertvol-
le zu erkennen und Werte zu setzen, Gegebenheiten wertzuschätzen, zu 
bewerten und umzuwerten, sind Nassars Ansicht nach daher im Wesent-
lichen rationale Prozesse. Die Möglichkeit eines vernünftigen Zugangs 
zur Welt der Werte setzt er, wie wir im vorherigen Kapitel bereits gese-
hen haben, auch gegen die Annahme, Werte würden von einem gemein-
schaftlichen, überindividuellen Selbst gestiftet und aufbewahrt und seien 
damit ahistorische Tatsachen, die dem einzelnen Menschen kontemplativ 
nicht zugänglich und nicht veränderbar seien. Dagegen ist Nassar über-
zeugt, dass bestehende Wertvorstellungen vom vernunftbegabten Men-
schen stets in Frage gestellt und verändert werden können. Werte sind 
nichts dem Menschen Unerreichbares, sondern der subjektiven und inter-
subjektiven Vernunft gegenüber immer zur Rechenschaft verpflichtet.169

Nassar bezeichnet vor dem Hintergrund dieser Annahmen zur Na-
tur der Werte seine eigene Liste des intrinsisch Guten eher vorsichtig als 

einem menschlichen ›Streben nach Ganzheitlichkeit‹ erklärt, wäre diese Idee 
wohl zudem vor dem Hintergrund seiner Ausführungen zu Zakī al-Arsūzīs 
raḥmāniyya zu betrachten, die ebenfalls ein solches ›Streben‹ beinhaltet; 
vgl. ibid., 183–196. Auch die Einbettung seiner Wertetheorie in anthropo-
logische sowie metaphysische Überlegungen im dritten und vierten Teil von 
Maʿnā müssten diesbezüglich berücksichtigt werden.

167	Vgl. z. B. Naṣṣār, Ḏāt, 277. Vgl. zu diesem Streben nach dem Guten auch 
Naṣṣār, Maʿnā, 28–30, 281–293, 374–397.

168	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 221–236.
169	Vgl. ibid., 236–274. Vgl. dazu auch oben 5.3.3.

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

›These‹ (uṭrūḥa) – ein unter seiner Feder selten anzutreffender Begriff –, 
wohl um der Möglichkeit einer Umdeutung auch des intrinsisch Wertvol-
len stets eine Tür offen zu halten. Trotzdem steht es für ihn außer Frage, 
dass es universelle Werte gibt, nach denen der Mensch als solcher strebt 
und die jede partikulare Gemeinschaft verinnerlichen kann, da sie aus 
einander in ihrem Wesen gleichen Menschen besteht. Die Existenz sol-
cher universeller Werte bedeutet für Nassar jedoch nicht, dass nicht auch 
einzelne Gemeinschaften und auch Individuen ihre eigenen Wertvorstel-
lungen haben können. Zudem erfahren universelle Werte in unterschied-
lichen Kontexten unterschiedliche Ausdeutungen. Universelle Werte ste-
hen bei Nassar normativ aber über solchen partikularen Vorstellungen 
des Guten. Er spricht deshalb einzelnen Gemeinschaften und ihren Ideo-
logien ab, vollständige axiologische Souveränität zu besitzen.170

Doch welche Rolle kommt Nassars aus sieben höchsten Werten beste-
hende Vorstellung des intrinsisch Guten – man müsste sie wohl als ob-
jective list theory des Wohlbefindens bezeichnen171 – in seiner politischen 
Philosophie zu?

Dass Werte als »handlungsleitende Prinzipien« nicht nur das individu-
elle, sondern auch das kollektive, d. h. das soziale und politische Handeln 
normativ informieren, scheint auf der Hand zu liegen. Nassar betont in 
Ḏāt denn auch, dass das universell Gute nur dann in die historische Im-
manenz gelangen könne, wenn die Politik – wie die Philosophie – sich 
vom axiologischen Gemeinschafts-Partikularismus verabschiede und im 
Sinne universeller Werte handle.172

Es scheint, dass Nassar dabei v. a. zwei mögliche Verbindungsszenari-
en zwischen seiner Liste von Werten und diesem Immanentwerden des 
Guten durch die Politik zulässt. Das eine sieht das Politische eher als 
Rahmen, der es dem Individuum ermöglichen soll, nach seinen eigenen 
Vorstellungen nach der Erfüllung eines bestimmten Gutes zu trachten. 
John Finnis kann uns dabei helfen, diese Verbindung zu verstehen.

Finnis grenzt sich kritisch von einem Verständnis von praktischer Ver-
nunft ab, das deren Funktion auf das Instrumentelle reduziert. Er spricht 
diesbezüglich von »emaciated conceptions of practical reasonableness«,173 
da sie den Zweck der Vernunft darauf beschränkt sehen, bestimmte Prä-
ferenzen, Wünsche, Bedürfnisse etc. zur Befriedigung zu bringen. Diesem 

170	Vgl. ibid., 272–273.
171	Zum Begriff der objecive list theory vgl. Guy Fletcher, »Objective list the-

ory«, in: G. Fletcher (Hg.), The Routledge handbook of philosophy of 
well-being, Abington, New York City: Routledge 2016.

172	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 274.
173	John Finnis, »The authority of law in the predicament of contemporary so-

cial theory«, in: Notre Dame Journal of Law, Ethics and Public Policy 1 
(1984), 115–137: 116. Die zitierte Stelle ist im Original kursiv.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

›ausgemergelten‹ Begriff von Rationalität, der etwa in der Spieltheorie 
vertreten wird, hält er einen umfassenderen entgegen: Finnis argumen-
tiert, dass die Vernunft nicht nur zur Zweck-Mittel-Bestimmung befähigt 
sei, sondern auch eine Anzahl intrinsischer Werte festlegen könne – finale 
Zwecke, die das moralisch richtige Handeln letztinstanzlich anleiten.174

Wie bei Nassar sind es bei Finnis sieben solcher Werte, die das mensch-
lich Gute ausmachen und unsere Handlungen vernünftig anleiten – »the 
evaluative substratum of all moral judgments.«175 Es sind dies Leben, 
Wissen, Spiel, ästhetische Erfahrung, Sozialität (Freundschaft), prak-
tische Vernünftigkeit sowie ›Religion‹.176 Diese sieben ›Güter‹ (goods) 
sind einander prinzipiell ebenbürtig, d. h. nicht hierarchisier- oder auf-
einander reduzierbar, und keinem weiteren, einzigen Wert unterzuord-
nen.177

Diese sieben Aspekte des intrinsisch Guten, die das menschliche Wohl-
ergehen ausmachen und das moralische Handeln vernünftig anleiten, 
stehen bei Finnis über das Gemeinwohl mit dem Politischen in Verbin-
dung: Finnis wird meist so gelesen, dass bei ihm das Gemeinwohl einer 
politischen Gemeinschaft aus Voraussetzungen besteht, die es den Bür-
gern ermöglichen sollen, individuell nach ihren eigenen Vorstellungen 
zur Verwirklichung dieser Güter zu streben. Das Gemeinwohl ist in die-
sem Sinne instrumentell für die individuelle Ausgestaltung des intrinsisch 
Guten und diesem damit untergeordnet.178

Die Verbindung zwischen dem intrinsisch Guten und dem Politischen 
wie bei Finnis instrumentell zu verstehen, d. h. das Politische als Ermög-
lichungskontext zur individuellen Ausgestaltung dieser Güter zu sehen, 
ist auch bei Nassar nicht ausgeschlossen. Werte sind letzten Endes auch 
bei Nassar gut für das Individuum und nicht für Kollektive. Sie sind In-
stanzen, an denen sich das Streben des individuellen Selbst nach einer 
ganzheitlichen Menschlichkeit orientiert, nicht Kollektive als solche.179 
In seinen Ausführungen zu jedem einzelnen der sieben Werte bringt Nas-
sar denn auch nicht jeden mit dem Politischen in Verbindung. Bei seinen 

174	Vgl. ibid., 121–133.
175	John Finnis, Natural law and natural rights, New York: Oxford University 

Press 1992, 59.
176	Life, knowledge, play, aesthetic experience, sociability (friendship), practi-

cal reasonableness sowie ›religion‹. Religion ist im Original in einfache An-
führungszeichen gesetzt. Vgl. ibid., 86–90. 

177	Vgl. ibid., 59–99.
178	Vgl. zu diesem instrumentellen Charakter des Gemeinwohls bei Finnis v. a. 

Mark C. Murphy, Natural law in jurisprudence and politics, Cambridge: 
Cambridge University Press 2006, 62–63, 65–72. Vgl. zudem George Duke, 
»The distinctive common good«, in: The Review of Politics 78 (2016), 227–
250.

179	Vgl. dazu v. a. Naṣṣār, Ḏāt, 277.

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

Erklärungen zur Liebe und zur Wahrheit etwa nimmt er keinen Bezug 
auf die Politik.

Es gibt bei Nassar jedoch zusätzlich eine direktere, substanziellere 
Verbindung zwischen dem Gemeinwohl und den einzelnen Werten, als 
es diesem eher individualistischen Ansatz Finnis’ vorschwebt. Die po-
litische Gesellschaft wird hier stärker in die Pflicht genommen, um es 
dem Individuum zu ermöglichen, das Gute im Sinne dieser sieben Wer-
te zum Bestandteil des eigenen Lebens zu machen. Zwar bleiben die sie-
ben Werte solche, die letzten Endes das Wohlergehen des Einzelnen zum 
Ziel haben. Doch wird dieses individuelle Wohlergehen im Wesentlichen 
gemeinsam konstituiert und verwirklicht. Der politischen Gesellschaft 
kommt also eine viel aktivere Rolle dabei zu, das individuelle Wohler-
gehen im Sinne dieser sieben Werte zu befördern – nicht nur in Bezug 
zu jenen Werten, die genuin sozial sind, wie etwa die Gerechtigkeit. Das 
Soziale wird damit zu einem wesentlichen Bestandteil der individuellen 
Wohlfahrt.180

Nassars Ansatz hat folglich – im Gegensatz zu Finnis’ – auch perfek-
tionistische und damit paternalistische Tendenzen, da die politische Ge-
sellschaft dabei helfen soll, das menschlich Ideale im Sinne dieser sieben 
Werte zu verwirklichen. Diese paternalistischen und perfektionistischen 
Tendenzen treten in seinen Ausführungen zu den einzelnen Werten mehr 
oder weniger stark hervor. Schauen wir uns diese Werte – Würde, Ar-
beit, Gesundheit, Wahrheit, Gerechtigkeit, Schönheit und Liebe – des-
halb kurz an, wobei der Fokus darauf liegen soll, wie Nassar sie selbst 
mit dem Politischen verbindet.

Obschon Nassars sieben ›höchste Werte‹ nicht aufeinander reduzierbar 
und einander ebenbürtig sind, spricht er der Würde eine spezielle Funk
tion zu. Würde sei etwas, das auch die Verwirklichung aller anderen 
Werte begleiten müsse, wie er meint. Er bezeichnet sie deshalb auch als 
›Amme der Werte‹ (ḥāḍinat al-qiyam).181 Dass er der Würde einen pri-
vilegierten Status zuschreibt, überrascht nicht – von ihrer Anerkennung 
hängt bei Nassar schließlich die auf dem Sein-mit-dem-Anderen basie-
rende Existenz der Menschheit ab.

Nassar versteht unter Würde »den Respekt gegenüber der mensch-
lichen Person mit all ihren Bestandteilen in sich selbst und für sich 

180	Es scheint, dass Finnis teilweise auch eine Lesart seiner Theorie zulässt, die 
von einer substanzielleren Verbindung zwischen Gemeinwohl und dem in-
trinsisch Guten ausgeht; vgl. etwa John Finnis, »What is the common good, 
and why does it concern the client’s lawyer«, in: Texas Law Review 41 
(1999), 41–53: 42–43. Vgl. dazu auch George Duke, »Finnis on the author-
ity of law and the common good«, in: Legal Theory 19 (2013), 44–62: 54–
61.

181	Naṣṣār, Ḏāt, 285, 299.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

selbst«.182 Dieser Respekt beginne beim Respekt für das eigene Selbst, 
dem Selbstrespekt, welcher der Achtung vor allem anderen zugrunde lie-
ge. Selbstrespekt bedeutet für ihn dabei auch, das eigene Selbst in seiner 
existenziellen Ganzheit anzunehmen, d. h. inklusive seiner ›Neigungen‹ 
(muyūl) und ›Bedürfnisse‹ (ḥāǧāt), und den Menschen nicht nur als Ver-
nunftwesen zu verstehen.183 

Doch sei die Würde auch wesentlich ein sozialer Wert. Sie könne des-
halb auch nur dann in die reale Existenz gelangen, wenn sie die zwi-
schenmenschliche Anerkennung erlange. Da diese instabil sei, müsse der 
Mensch stets von Neuem für sie kämpfen: Die Würde sei zwar ein Teil 
des menschlichen Wesens und damit grundsätzlich weder verhandel- 
noch teilbar. Ihre Verwirklichung in der historischen Immanenz erfol-
ge aber trotzdem nicht von allein, sondern sei vom menschlichen Willen 
und dem Bewusstsein für das eigene Menschsein abhängig.184

Dass Würde und Gerechtigkeit – letztere ein weiterer von Nassars 
›höchsten Werten‹ – insofern zwei Seiten ein und derselben Medaille 
sind, als aus ihnen beiden bestimmte Rechte und Pflichten erwachsen, die 
dem Menschen als Menschen zukommen, wurde bereits im letzten Teil-
kapitel deutlich. Wie zentral bei der Verwirklichung des Wertes der Ge-
rechtigkeit das Politische ist, wurde dort ebenfalls bereits besprochen.185

Unmittelbar ist bei Nassar auch die Verbindung zwischen dem Wert 
der Gesundheit und der Politik. Zwar ist auch Gesundheit wesentlich ein 
Wert des individuellen Wohlergehens, wobei Nassar sowohl das körper-
liche als auch das psychische Befinden, das wiederum von einer gesun-
den Umwelt abhängig sei, zum Bestandteil einer ganzheitlichen Gesund-
heit erklärt.186 Doch steht die Gesellschaft gemäß Nassar in der Pflicht, 
sich die Gesundheit als Wert eines jeden Einzelnen zum gemeinsamen 
Anliegen zu machen, und zwar mittels der medizinischen Versorgung.187

Nassar versteht die Medizin allgemein als angewandte Wissenschaft, 
die im Dienste der Würde des Menschen zu stehen hat. Sie sei im We-
sentlichen dafür verantwortlich, dem Menschen seine naturgegebene Be-
fähigung, seinen eigenen Lebensentwürfen nachzugehen, bestmöglich zu 
bewahren. Dieses Dienstverhältnis zur menschlichen Würde sieht Nas-
sar dadurch bedroht, dass die Medizin zum Konsumgut verkommt oder 
der Zugang zur Gesundheitsversorgung diskriminierenden Kriterien 

182	Ibid., 285.
183	Vgl. ibid., 285–286, 289. Vgl. zum menschlichen Umgang mit Bedürfnissen 

auch Naṣṣār, Ḥurriyya, 127–142. Vgl. zum Zusammenhang von Selbstres
pekt und Gemeinwohl auch Finnis, »What is the common good«, 46–47.

184	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 292–298. 
185	Zum Zusammenhang von Gemeinwohl und Rechten auch Finnis, »What is 

the common good«, 47–48.
186	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 333–335.
187	Vgl. ibid., 341–342.

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

unterstellt wird. Beidem habe eine Gesellschaft entgegenzuwirken, in-
dem sie für eine allen zugängliche medizinische Versorgung aufkomme 
und damit den Wert der individuellen Gesundheit zum allgemeinen An-
liegen mache. Wie sehr der Wert der Gesundheit über die medizinische 
Versorgung vergesellschaftet wird, deutet Nassar deshalb auch als Indi-
kator dafür, ob ein Gemeinwesen die Würde des Menschen respektiert.188

Eine erstaunlich deutliche politische Komponente hat bei ihm auch 
der Wert der Schönheit. Für Nassar entstehen persönliche ästhetische 
Erfahrungen in einer Dialektik zwischen universellen und deshalb ob-
jektiv bewertbaren Äußerungen des Schönen einerseits sowie subjekti-
ven, durch regionale kreative Praktiken inspirierte Empfindungen des 
künstlerisch Wertvollen andererseits. Eine Aufgabe der Politik, die er da-
vor warnt, das Ästhetische zu marginalisieren, bestehe darin, dieses lo-
kal Schöne zu schützen: Nassar sieht es von einem Kulturimperialismus 
bedroht, der von den mächtigen kapitalistischen Metropolen ausgeht.189 

Darüber hinaus habe Politik aber auch dafür zu sorgen, dass die Kunst 
nicht allzu sehr Mittel zu persönlichen, kommerziellen oder ideologi-
schen Zwecken werde. L’art pour l’art – dieses Ideal soll die Politik 
möglichst aufrechterhalten, jedoch nicht ohne die anderen sechs Wer-
te in Erwägung zu ziehen, d. h. nicht ohne es mit Normen jenseits des 
rein Ästhetischen abzustimmen. Dies bedeutet für Nassar auch, dass Po-
litik Kunst vor dem Abgleiten ins Banale und Bedeutungslose schützen 
muss, ohne dass er genauer spezifiziert, was für ihn ›banal‹ oder ›be-
deutungslos‹ heißt.190 In diesen Ausführungen zur Kunst und zum Schö-
nen ist Nassar am deutlichsten perfektionistisch und paternalistisch: Es 
scheint nicht das Erleben des individuell bestimmten Schönen zu sein, 
das für den Menschen wertvoll ist und dessen Genuss durch die Politik 
deshalb garantiert werden soll. Vielmehr ist es offenbar eine bestimm-
te Vorstellung des Schönen, die in Nassars Verständnis des politischen 
Schutzes würdig ist.

Wie Arbeit ein ›höchster Wert‹ sein kann, ist in Nassars Ausführun-
gen nicht ganz einfach zu verstehen. Er meine mit ›Arbeit‹ weniger als 
alle möglichen menschlichen Aktivitäten, aber mehr als bloß die Tätig-
keiten, die gemeinhin vom Kapital unterschieden werden. Trotzdem er-
fülle die Arbeit immer einen bestimmten Zweck und sei damit eine ›nütz-
liche‹ (nāfiʿ) Tätigkeit.191

Um ungeachtet dieser Zweckgerichtetheit Arbeit selbst als höchsten 
Wert verstehen zu können, nimmt Nassar Hegel zu Hilfe: Dieser habe 
darauf aufmerksam gemacht, dass das Resultat bereits in seinem Werden 

188	Vgl. ibid., 339–332.
189	Vgl. ibid., 396–400, 406–409.
190	Vgl. ibid., 407–408.
191	Vgl. ibid., 301–302.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

inbegriffen sei, der Wert des Ergebnisses also bereits im Weg dahin, d. h. 
der Arbeit, inbegriffen sei.192

Es sind v. a. zwei Arten der Arbeit, denen Nassar in diesem Sinne eine 
intrinsisch wertvolle Nützlichkeit zuspricht: der ›Arbeit am Selbst‹ (ʿamal 
ʿalā ḏ-ḏāt) sowie der ›Arbeit an der Gesellschaft‹ (ʿamal ʿalā l-muǧtamaʿ). 
Beide können wohl am ehesten als eine Art selbstbewusstes, tugendhaftes 
Handeln verstanden werden.193 Unter der Arbeit am Selbst versteht Nas-
sar eine Selbstreflexion, welche die Klärung der eigenen, sowohl materi-
ellen als auch immateriellen Wünsche und Bedürfnisse sowie deren um-
weltverträgliche Befriedigung zum Ziel hat. Arbeit an der Gesellschaft 
dagegen ist bei ihm politische Arbeit zum Wohle einer gerechten Gesell-
schaft. Dies bezieht er im Besonderen auch auf den Kampf für ein Ver-
ständnis von Arbeit, das dem Menschen genügend Platz belässt, um sein 
Wesen im Sinne aller sieben Werte zu entfalten, d. h. ohne zum Knecht 
einer ausschließlich marktorientierten Arbeitsmoral zu werden, die nur 
materiellen Mehrwert schafft.194

Liebe ist, wie bereits erwähnt, einer der sieben höchsten Werte, die 
Nassar nirgends direkt mit dem Politischen in Verbindung bringt. Trotz-
dem steht er in der Wichtigkeit den anderen nicht nach, ja hat, ähnlich 
wie die Würde, einen privilegierten Status. Dies begründet Nassar damit, 
dass in keinem der Werte der Puls eines erfüllten Lebens deutlicher zu 
spüren sei als in der Liebe. Zudem sieht er in der Liebe eine Art Nähr-
stoff für die anderen Werte: Als Liebe zu den anderen Werten, d. h. als 
Liebe etwa der Gerechtigkeit, der Schönheit etc., halte sie das Selbst dazu 
an, für deren historische Realisierung einzustehen.195

Mehrheitlich versteht Nassar Liebe allerdings als etwas direkt Zwi-
schenmenschliches, nicht als Liebe zu Werten. Zwischenmenschliche Lie-
be will er sich dabei denken, ohne in den Bereich des Metaphysischen 
vorzudringen, d. h. ohne ihren Ursprung klären zu müssen. Damit will er 
seine Überlegungen zur Liebe aus einer arabisch-islamischen Tradition 
des Begriffs lösen, in der sie immer auch Liebe zu Gott ist. Als Kontrast-
folie zu seinem eigenen Verständnis von Liebe dient ihm diesbezüglich 
Ibn Ḥazms (gest. 1064) Sichtweise in dessen Halsband der Taube (Ṭauq 
al-ḥamāma), die besagt, »dass die Liebe eine Vereinigung von den in die-
ser Schöpfung getrennten Seelenteilen in ihrem höheren Ursprungsele-
ment ist [...] in der Weise, dass die beiderseitigen bewegenden Kräfte in 

192	Vgl. ibid., 304. Nassar bezieht sich hier wohl auf G.W.F. Hegel, Phänome-
nologie des Geistes, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986, 11–12, 37–38.

193	Die »virtuous disposition and action« figuriert auch auf der Liste des intrin-
sisch Guten von David Ross, vgl. David Ross, The right and the good, Ox-
ford: Clarendon Press 2002, 134–135.

194	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 305, 314–326.
195	Vgl. ibid., 413–415.

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

der Heimstatt ihrer höheren Welt gleichartig und nach ihrer Bildungs-
art verwandt sind«.196

Nassar unterscheidet dann drei Arten der Liebe: die ›vereinnahmen-
de‹ oder ›leidenschaftliche Liebe‹ (inšiġāfī), die ›Freundschaft‹ (ṣaḍāqa) 
sowie die ›altruistische Liebe‹ (ḥubb ʿiṭāʾī). Während er in der ersten die 
Gefahr der ›Besessenheit‹ (tamalluk) ortet, wohnt der zweiten eine Aus-
gewogenheit des gegenseitigen Respekts inne. Den Altruismus als Ge-
genteil von Egoismus will er explizit nicht als christliche Idee verstan-
den wissen, sondern als willentliche Selbstlosigkeit, die jedoch nicht in 
einer Selbstaufgabe enden dürfe.197

Über Wahrheit, den anderen höchsten Wert, den Nassar zumindest in 
Ḏāt nicht direkt mit dem Politischen in Verbindung bringt, wurde bereits 
in Kapitel 5 einiges gesagt. Dem sei hier nur hinzugefügt, dass Nassar 
in Ḏāt in Erinnerung ruft, dass die Erlangung von Wissen nicht primär 
Nutzen- und Machtüberlegungen oder der Lustmaximierung dienen sol-
le, sondern Wahrheit eben einen intrinsischen Wert habe.198 Von dieser 
Suche nach Wahrheit schließt er auch die Suche nach absoluter Wahr-
heit nicht aus. Mit Schopenhauer geht er einig, dass der Mensch als 
Mensch ein metaphysisches Grundbedürfnis habe. Die Suche nach ab-
soluter Wahrheit folge jedoch der Logik der ›Enthüllung‹ (inkišāf), nicht 
– wie in anderen Bereichen der Wissenserlangung – der Logik der ›Ent-
deckung‹ (iktišāf), wie Nassar präzisiert.199

In der ausgewogenen Ausrichtung auch der Politik auf diese sieben 
intrinsischen Werte als Bestandteil eines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ 
sieht Nassar nicht nur die Möglichkeit gegeben, eine holistische Form 
der Gerechtigkeit in ein Gemeinwesen zu bringen, ein Verständnis von 
Gerechtigkeit also, das sich auf mehr als nur die Rechte der Einzelnen 
beruft. Er glaubt auch, damit die immer stärkere Verabsolutierung der 
individuellen Freiheit in liberalen Diskursen in Richtung einer ›ganz-
heitlichen Freiheit‹ (ḥurriyya kāmila), wie er es nennt, überwinden zu 
können. Letzteres ist für ihn ein Verständnis von Freiheit, das den Men-
schen aus dem axiologischen Nihilismus, den er in einer immer domi-
nanter werdenden Spielart des Liberalismus diagnostiziert, befreit und 

196	Abū-Muḥammad ʿAlī Ibn Ḥazm al-Andalusī, Halsband der Taube. Über die 
Liebe und die Liebenden (Aus dem Arabischen übersetzt von Max Weiswei-
ler), Leiden: J.E. Brill 1942, 19; Naṣṣār, Ḏāt, 418. Vgl. zum Begriff der Liebe 
in der arabisch-islamischen Tradition, mit speziellem Bezug auf Miskawayh 
(gest. 1030), auch Triki, »Philosophie des Zusammenlebens«, 108–112.

197	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 426–446.
198	Vgl. ibid., 348–351.
199	Vgl. ibid., 355–356, 369–372. Vgl. hierzu auch seine Ausführungen zur me-

taphysischen Wahrheitssuche und zum ›metaphysischen Horizont‹ in Naṣṣār, 
Maʿnā, 297–310.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


315

den Menschen und das Gute, nach dem er in seinem Streben nach Selbst-
vervollkommnung sucht, wieder stärker ins Zentrum rückt. Ohne wieder 
bestimmte Vorstellungen des Guten in seine Überlegungen zu integrieren 
und sich damit wieder auf den Menschen zu besinnen, kommt der Libe-
ralismus laut Nassar früher oder später nicht mehr darum herum, den 
›Tod des Menschen‹ (maut al-insān) erklären zu müssen.200

Vor dem Hintergrund der Tatsache, dass er sich in seinem Verständnis 
eines liberalen Gemeinwesens auf das Gute beruft und damit eine über 
individuelle Rechte und Freiheiten hinausgehende ›holistische Gerechtig-
keit‹ ebenso wie die ›ganzheitliche Freiheit‹ geltend macht, muss noch-
mals in Erinnerung gerufen werden, dass Nassar seine Vorstellung des 
Guten bloß als ›These‹ formuliert. Er oktroyiert dem Liberalismus also 
keine spezifische Wahrheit des Wertvollen auf. Auf welche Vorstellung des 
Guten sich ein Liberalismus verpflichtet, stellt er damit grundsätzlich zur 
Diskussion, und auch jegliche zukünftige Vorstellung des Guten, auf die 
sich ein liberales Gemeinwesen einigt, kann immer wieder zur Dispositi-
on gestellt werden. Denn zu den Werten gelangt der Mensch laut Nassar, 
wie oben dargelegt wurde, in einem intra- und intersubjektiven Prozess 
des Entdeckens und Neuentdeckens des Wertvollen, also in einem offe-
nen Prozess, der nie zu einem Ende kommt, sondern sich verändernden 
Umständen anpassen kann und soll. Das Einzige, das Nassar nicht zur 
Disposition zu stellen scheint, ist seine Forderung, dass sich der Libera-
lismus jenseits eines Nachdenkens über Rechte und individuelle Freihei-
ten wieder auf ein Diskutieren über das universell Gute einlassen muss.

So bleibt Nassar trotz der teils paternalistisch und perfektionistisch 
anmutenden Ausführungen über Werte denn auch seiner Überzeugung 
treu, dass der ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ in jener Form von ›patrio
tisch-demokratischer Gesellschaft‹ am besten aufgehoben ist, in deren 
›Einheit der Verschiedenen‹ zwar die Zugehörigkeit zu einem ›bürger-
schaftlichen Wir‹ der patria eine gewisse politische Priorität hat, in der 
aber unterschiedliche Vorstellungen der individuell und gemeinschaft-
lich guten Lebensführung ihren Platz haben müssen. Es ist dabei auch 
im Bereich unterschiedlicher Wertvorstellungen die im Individuum und 
über es hinausdenkende intra- und intersubjektive Vernunft, die als Mo-
dus der Integration demokratisch-deliberativ nach einem axiologischen 
Konsens sucht, sowohl innerhalb der Pluralität dieser Gesellschaft als 
auch über sie hinaus.201

Dies bringt uns von den Höhen der Überlegungen Nassars über Wer-
te wieder zurück zu den politischen Realitäten, aus denen heraus er 
sein philosophisches Projekt zu entwickeln begonnen hat. Wir wollen 
uns im nächsten Kapitel den ›Ermöglichungsbedingungen‹ von Nassars 

200	Vgl. Naṣṣār, Maʿnā, 289–293.
201	Vgl. ibid., 98–99. Vgl. hierzu oben 4.4.

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316

philosophischem Projekt zuwenden, d. h. auf seine konkreten Vorschlä-
ge zu sprechen kommen, wie im Libanon und möglicherweise darüber 
hinaus eine Gesellschaft im Sinne seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ 
entstehen soll.

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270 - am 22.01.2026, 00:18:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1  Von der natürlichen Geselligkeit zur Entstehung politischer Gesellschaften
	6.1.1  Die natürliche Geselligkeit des Menschen und das Sein-mit-dem-Anderen
	6.1.2  Der Assoziationswille als Wille zur Assoziation und Wille der Assoziation
	6.1.3  Die politische Gesellschaft als Handlungsinstanz des Gemeinwesens
	6.2  Rechte, Solidarität und Gerechtigkeit in Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn
	6.2.1  Die Notwendigkeit individueller Rechte
	6.2.2  Wie aus dem Sein-mit-dem-Anderen eine Pflicht zur Solidarität erwächst
	6.2.3  Wie aus der Pflicht zur Solidarität soziale Gerechtigkeit wird
	6.3  Das Gute in Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn

