6. Das Rechte im Kontext des Guten

Gerechtigkeit, Solidaritiat und das Wertvolle in
Nassars neuer Gesellschaft

Das vorangegangene Kapitel hat mit dem >kritisch-offenen Rationalis-
mus« das epistemische Innere von Nassars >Liberalismus mit Gemein-
sinn« freigelegt. Die Vorstellung einer kritisch-offenen Rationalitit ent-
wickelte Nassar uber weite Strecken in Abgrenzung zu jenem von einer
skonfessionalistischen Kultur< gendhrten gemeinschaftsspezifischen ideo-
logischen Denken, dessen Absolutheits- und AusschliefSlichkeitsansprii-
che er als Ursache fur die Desintegration der libanesischen Gesellschaft
verantwortlich macht, aber auch fur die Entstehung totalitirer Regimes.
Sein kritisch-offener Rationalismus ist dagegen eine auf Kommunikation
ausgerichtete Denkart der bescheidenen Wahrheitsanspriiche. Trotz des
Vertrauens in die Vernunfterkenntnis und der Verteidigung des Bereichs
der Vernunftgeltung gesteht der kritisch-offene Rationalismus auch an-
deren Denkformen ihren Platz in gesamtgesellschaftlichen Diskursen zu
und hinterfragt sein eigenes Wissen stets, um es nicht selbst zu dogma-
tisieren.

Von Nassars Kritik an der zuerst konfessionalistischen, dann ideo-
logischen »Gemeinschaftsgesinnung< kommen wir nun zu seiner eige-
nen >Gesellschaftsgesinnung<. Das vorliegende Kapitel wendet sich der
politisch-philosophischen Ausgestaltung von Nassars Vorstellung einer
sneuen Gesellschaft< im Sinne seines >Liberalismus mit Gemeinsinn« zu:
einem Liberalismus, der trotz der Betonung individueller Rechte und
Freiheiten das Gemeinwohl der Gesellschaft nicht aus den Augen verlie-
ren will, d.h. einen Ausgleich zu finden versucht zwischen den norma-
tiven Anspriichen der Individuen an die Gesamtgesellschaft einerseits
sowie den normativen Anspriichen der Gesellschaft an ihre einzelnen
Mitglieder andererseits.

Um zu verstehen, wie er diesen Balanceakt bewerkstelligen will, be-
darf die Untersuchung seiner politischen Philosophie einer Beriicksich-
tigung sowohl der ontologischen Pramissen, auf denen sie beruht, wie
auch der Axiologie, die Nassar entwickelt. Zwar geben ontologische
Uberzeugungen nicht notwendigerweise vor, welche politisch-philoso-
phischen Postulate man vertritt,” doch ist ein solcher Zusammenhang
bei Nassar offenkundig. Die Berticksichtigung seiner ontologischen Pra-
missen ist notwendig, um zu verstehen, weshalb Nassar individuelle
Rechte und Freiheiten einfordert und gleichzeitig fiir ein hohes MafS an
zwischenmenschlicher Verantwortung und Solidaritit innerhalb einer

1 Vgl. dazu Taylor, » Cross-purposes«, v.a. 159-163.

270

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATURLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

Gesellschaft, aber auch uber staatliche Grenzen hinweg, eintritt. Seine
Axiologie in die Untersuchung seiner politischen Philosophie mit einzu-
beziehen macht deutlich, dass Nassars Insistieren auf dem Rechten und
der Gerechtigkeit nur vor dem Hintergrund seiner Vorstellung des Guten
abschliefSend verstanden werden kann. Sein auf Rechten basierendes Ge-
rechtigkeitsverstandnis ist Teil eines umfassenderen Begriffs des intrin-
sisch Guten, das aus sieben >hochsten Werten« besteht und das die Poli-
tik als Ganzes normativ informieren soll. Rechtsbasierte Gerechtigkeit
ist dort in einen umfassenderen Begriff von Gerechtigkeit eingebettet,
der auch die menschliche Wiirde, Arbeit, Gesundheit, Wahrheit, Schon-
heit und die Liebe mit einschliefst.

Im Folgenden stehen mit der >natiirlichen Geselligkeit des Menschens,
dem >Assoziationswillen« sowie der >politischen Gesellschaft« zunichst
drei Grundbegriffe von Nassars politischer Philosophie im Fokus, die
aufeinander aufbauen und deren Klarung bereits einiges uber das poli-
tisch-normative Innere seiner »neuen Gesellschaft< erahnen lassen. Wir
werden diese Begriffe wieder aufgreifen, wenn wir uns im Anschluss
an ihre Klarung das normative Innere von Nassars liberal-gemeinsinni-
ger Gesellschaft selbst anschauen, indem wir uns seinem Insistieren auf
Rechten sowie seinem Verstandnis von Solidaritat und Gerechtigkeit zu-
wenden. Zuletzt werfen wir schliefSlich einen Blick auf die sieben Werte
des intrinsisch Guten und kldren, was sie mit Nassars politischer Philo-
sophie zu tun haben.

6.1 Von der naturlichen Geselligkeit zur
Entstehung politischer Gesellschaften

In Nassars konstruktivem Nachdenken tiber ein mogliches Ideal politi-
scher Ordnung spielt der Begriff der >Gesellschaft< (mugtama’) eine zen-
trale Rolle: Gesellschaft ist der soziale Raum oder Rahmen, den er nor-
mativ im Sinne seines >Liberalismus mit Gemeinsinn«< ausgestaltet, dies
jedoch stets mit Ausblick auf den Menschen als solchen. >Gesellschaft«
ist bei Nassar der Ort, an dem im Sinne seines kontextuellen Universa-
lismus Partikulares und Universelles zusammenfinden.

Bereits in der Untersuchung von Nahwa haben wir eine »Gesell-
schaftsgesinnung«*> in Nassars Denken ausgemacht, die er in diesem
frithen Werk gegen die im Libanon vorherrschende konfessionalistische
» Gemeinschaftsgesinnung«3 setzt, die eine libanesische Gesellschaft-
lichkeit verunmoglicht und gegen die er spater auch in seiner Ideolo-
giekritik anschreibt. Auch in seinen spateren Schriften ist der Begriff

2 Plessner, Grenzen der Gemeinschaft, 33.

3 Ibid.

271

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

»Gesellschaft« zentral, so v.a. das, was er als >politische Gesellschaft«
(mugtama“ siyasi) bezeichnet. Diesem Begriff, dem wir v.a. in Sulta be-
gegnen, nihern wir uns im Folgenden an. Zunichst stehen jedoch Nas-
sars Pramisse der >natiirlichen Geselligkeit des Menschen« sowie das,
was er als »Assoziationswillen< bezeichnet, im Fokus. Denn natiirliche
Geselligkeit, Assoziationswille und politische Gesellschaft bauen auf-
einander auf.

6.1.1 Die natiirliche Geselligkeit des Menschen und
das Sein-mit-dem-Anderen

Nassar versteht sein Neudenken des Liberalismus auch als Kritik der
westlichen liberalen Tradition und ihres individualistischen Radikalis-
mus, den sie im neoliberalen Zeitalter der Globalisierung erfahren hat.
Diese Kritik setzt er aber nicht erst bei spateren neoliberalen Denkern
an, sondern bereits beim Kontraktualismus friher liberaler Philosophen
und ihrer Konzeption des Selbst. Nassar weist verschiedene Aspekte des
Kontraktualismus zuriick, wobei er in seiner Kritik daran meist so un-
terschiedliche Theoretiker wie Hobbes, Locke, Kant, Rousseau und Ra-
wls tiber einen Kamm schert. Thren Konzeptionen des Selbst stellt er die
snatlrliche Geselligkeit des Menschenc (igtima‘iyyat al-insan at-tabiiyya)
gegeniiber. Diese Pramisse bringt er auch, wie wir gesehen haben, als ers-
tes von vier Prinzipien seines >Liberalismus mit Gemeinsinn« zur Flan-
kierung der Freiheit ins Spiel, um bereits auf ontologischer Ebene ato-
mistischen Tendenzen bei einer Neukonzipierung eines freiheitlichen
Gemeinwesens vorzubeugen.+

Die Idee der natiirlichen menschlichen Geselligkeit fithrt Nassar all-
gemein auf >die Griechen« zuriick,’ er erkennt sie aber auch im Denken
etwa von Ibn Haldin oder Marx® sowie bei Antin Sa‘adah.” An einer
Stelle in Hurriyya tibertrigt er das arabische i§timaiyya auch ins lateini-
sche socialitas.® Im Zusammenhang mit Aristoteles’ Idee des zoon poli-
tikon spricht Nassar hingegen nicht von der >natirlichen Geselligkeits,
sondern tibersetzt den Begriff wortlich mit >politisches Tier< (hayawan
siyasi).? Selbstredend geht dieser Geselligkeitsbegriff jedoch auf Aristo-
teles zuriick. Nassars Bezug darauf ist damit als liberalismuskritische

Vgl. dazu oben 4.1.

s Vgl. Nassar, Hurriyya, 56.

6  Vgl. Nassar, Pensée, 210; Nassar, »Fi |-Falsafa wa-s-siyasa wa-l-aidiyalagi-
yya [in Ma‘raka)«, 243; Nassar, »Safafiyya [in Mutarahat]«, 177.

7 Vgl. Nassar, Istiqlal, 1o9-119; Nassar, Tasawwurat, 422.

8  Vgl. Nassar, Hurriyya, 124.

9  Vgl. Nassar, »al-Waqi* as-siyasi [in Mutarahat]«, 30. Vgl, auch Nassar, Hur-
riyya, 222.

272

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATURLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

»Rearistotelisierungsforderung«™ zu verstehen — aber auch als mehr als
das, wie gleich noch zu sehen sein wird.

Nassar beanstandet anhand der Idee der natiirlichen Geselligkeit an
kontraktualistischen Theorien zum einen deren Riickgriff auf Naturzu-
standsszenarien, die der historischen Fundierung entbehren. Dass unter-
schiedliche Architekten solcher Szenarien ihre Modelle selbst als hypo-
thetisch bezeichneten und darin blof$ ein heuristisches Instrument sahen,
lasst Nassar nicht als Argument dafir gelten, sie trotzdem als Erkla-
rungsversuche fir die Entstehung und die Legitimitat von Herrschaft
heranzuziehen. Vielmehr sieht er in ihrem hypothetischen Charakter ge-
rade einen Grund dafiir, sich von ihnen ab- und den historischen Tat-
sachen direkt zuzuwenden. Als solches Faktum der Geschichte versteht
Nassar die natiirliche Geselligkeit des Menschen: Der Blick auf die Ge-
schichte zeige, dass aufgrund der natiirlichen Geselligkeit des Menschen,
die die Notwendigkeit des Politischen fiir das menschliche Zusammen-
sein impliziere, stets eine Vielzahl von, wenn auch in ihren Anfiangen pri-
mitiven, Formen von Herrschaft existiert habe. Die Existenz politischer
Ordnungen ist daher fur Nassar keineswegs kunstlich, d. h. kontraktua-
listisch zustande gekommen, sondern durch das menschliche Wesen not-
wendig bedingt."

Groflere Vorbehalte als gegentiber dem hypothetischen Charak-
ter dieser Natrzustandstheorien hat Nassar in Bezug auf die atomis-
tisch-individualistischen anthropologischen und ontologischen Pra-
missen, die er in den Urzustinden selbst erkennt. Hobbes, Rousseau
und Locke bezeichnet er denn auch allesamt als >Philosophen des
Atomismus«< (falasifat al-fardaniyya).”* In ihrem atomistischen Ver-
stindnis des Selbst erkennt er nicht nur die Gefahr, dass dieses in eine
individualistische Konzeption des Gemeinwesens miindet, das vom
Egoismus der Einzelnen zersetzt wird. Er macht ebenso das Paradox
aus, dass gerade diese >Philosophen des Atomismus<« Herrschaftssyste-
me konzipiert hitten, die den Menschen wiederum unterjochten und
damit individuelle Freiheit verunmoglichten. Er macht auf den Ab-
solutismus von Hobbes’ Leviathan wie auch den Kollektivismus von
Rousseaus Gesellschaftsvertrag aufmerksam, und auch Lockes po-
litische Philosophie ende in einem >apodiktischen Liberalismus« (/i-
braliyya mutazammita), wobei Nassar damit wohl jene neoliberale
Verabsolutierung des Freiheitspostulats meint, die in den Verlust der
individuellen Freiheit in einem Kampf aller gegen alle miindet. Auch

10 Wolfgang Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994, 1. Vgl. dazu auch
Forst, Kontexte, 20.

11 Vgl. Nassar, Sulta, 57; Nassar, Hurriyya, 55.

12 Nassar, Sulta, 20.

273

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

diesem Atomismus halt er deshalb — gleich wie dem hypothetischen
Charakter der Naturzustandstheorien — die natiirliche Geselligkeit des
Menschen entgegen.'s

Mit diesen pauschalen Urteilen tiber die Urviter der modernen west-
lichen politischen Philosophie vermag es Nassar natiirlich nicht, den
Nuancen ihrer ganz unterschiedlichen Theorien und Naturzustandssze-
narien gerecht zu werden. Die Naturzustiande eines Hobbes, Locke oder
Rousseau offenbaren ganz unterschiedliche Sichtweisen auf den Men-
schen und die Genese politischer Ordnungen. Dabei ist auch bei Locke
der Mensch naturgemafS gesellig;*+ bei Rousseau ist er immerhin auch
im Naturzustand fahig, Mitleid zu empfinden, ja allgemein ein gutes und
kein schlechtes Wesen wie im Falle von Hobbes’ homo homini lupus.'s
Es muss hier auch — wie dies bereits Ibrahim an-Naggar bemerkt hat-
te'¢ — die Frage aufgeworfen werden, ob Nassar das Problem der Hypo-
thesenhaftigkeit von Naturzustandsmodellen wirklich 16st, indem er ih-
nen wiederum nur eine weitere Hypothese entgegenhilt: Er stellt zwar
die natiirliche Geselligkeit des Menschen meist als unverkennbare em-
pirische Tatsache dar, was er jedoch nirgends genauer begriindet. Min-
destens an einer Stelle in Sulta bezeichnet er sie aber auch als >Theorie«
(nazariyya),”” in Hurriyya auch als >Prinzip« (mabda’),"® womit er deren
empirische Unverkennbarkeit auch selbst in Frage stellt und auf den Sta-
tus des Hypothetischen reduziert.

Nassar entwickelt seine eigene Sichtweise des Selbst als eines natiir-
licherweise geselligen Wesens aber nicht nur in Abwehrhaltung zu libe-
ralen Kontraktualisten, sondern auch mit kritischem Bezug auf Existen-
zialisten, so besonders auf Jean-Paul Sartre, aber auch auf den Agypter
‘Abdarrahman Badawi (1917-2002). Erst hier wird Nassars positives
Verstiandnis des Selbst erkennbar.

Dem franzosischen Philosophen hilt Nassar vor, dass bei ihm das
Sein-mit-dem-Anderen im Sein-fiir-den-Anderen bzw. Fiir-andere-Sein
begriindet liegt, also im gegenseitigen Objektivierungsprozess beim

13 Vgl ibid.

14 Vgl. etwa John Locke, The second treatise of government. Uber die Re-
gierung (Englisch/Deutsch, iibersetzt von Dorothee Tidow), Stuttgart: Rec-
lam 2012, 28, 29, 126, 127. Vgl. dazu auch Jr. Miller, Fred D., Nature, jus-
tice, and rights in Aristotle’s Politics, Oxford: Oxford University Press 1995,
61.

15 Vgl. Jean-Jacques Rousseau, Abhandlung iiber den Ursprung und die
Grundlagen der Ungleichbeit unter den Menschen (Aus dem Franzésischen
iibersetzt von Philipp Rippel), Stuttgart: Reclam 2010, 61-62.

16 Vgl. an-Naggar, »as-Sulta bi-wasfiha hidma«, 182.

17 Nassar, Sulta, 57.

18 Nassar, Hurriyya, 55.

274

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATURLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

Erblicktwerden. Folglich habe Sartre gar keine andere Wahl, als den
Sinn des Fiir-andere-Seins im Konflikt zu sehen.™

Dementgegen siedelt Nassar seine Pramisse einer nattrlichen Gesel-
ligkeit des Menschen eine ontologische Stufe weiter unten an, d.h. vor
dem Sein-fiir-den-Anderen im Sinne Sartres, um so hinter diese Konflikt-
haftigkeit zuriickgehen zu konnen, bzw. um den Konflikt nicht als den
ontologischen Normalzustand des Zwischenmenschlichen verstehen zu
miissen. Fiir Nassar griindet das Sein-fiir-den-Anderen auf einem onto-
logischen Zustand, den er ebenfalls als Sein-mit-dem-Anderen bezeich-
net, wobei dieses aber eher als ein >Mitsein< im Sinne Heideggers zu ver-
stehen ist.>° Auf diesem Sein-mit-dem-Anderen als Mitsein basiert bei
Nassar ein zweites Sein-mit-dem-Anderen, das aus individuellen Wiin-
schen und Begehrungen willentlich hervorgeht, wie er erklart. Es ist da-
mit als eine Art Konkretisierung des Ontologischen im Sozialen zu ver-
stehen.*

Nassar nimmt an, dass Sartre, auch wenn er den einzelnen Menschen
in Bezug zum Anderen denkt, trotzdem letzten Endes im Individuum
bereits den kompletten Menschen vorzufinden glaubte, ihn also den-
noch solipsistisch dachte. Fiir Nassar ist der komplette Mensch hinge-
gen zugleich das Individuum wie auch alle Menschen zusammen, wie er
in Sulta festhalt.>

In Dat entwirft er das Selbst denn auch als ein Seiendes, das stets ein
aus seinem Innersten ausstromendes >ontologisches Bediirfnis< (haga
kiyaniyya) verspiirt, aus sich herauszutreten und mit anderen Selbsten,
die mit ihm in einer gemeinsamen >ontologischen Situation« (wadiyya
kiyaniyya) verbunden sind, eine soziale Verbindung zu suchen.*s Nas-
sar zufolge gibt es folglich keine >totale ontologische Kluft« (hiwa
untuligiyya mulaqa) zwischen einem Selbst und anderen Selbsten, und
damit auch keine Notwendigkeit fiir ‘Abdarrahman Badawis Idee des
»Sprungs« (tifra), um eine derartige Kluft zu iberwinden. Das einzelne
Selbst lebe seine Individualitit innerhalb des Sein-mit-dem-Anderen
vielmehr in stets grofSer und kleiner werdenden Distanzen zu anderen

19 Vgl. Nassar, Sulta, 18-19. Vgl. Jean-Paul Sartre, Das Sein und das Nichts.
Versuch einer phinomenologischen Ontologie (Deutsch von Hans Schonen-
berg und Traugott Konig), Hamburg: Rowohlt 1994, 638, 722.

20 Vgl. zu Heideggers >Mitsein« Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tibingen:
Max Niemeyer Verlag **1967, § 26, besonders S. 120. Vgl. in Abgrenzung
dazu Sartre, Das Sein und das Nichts, 747.

21 Vgl. Nassar, Sulta, 18-19. An einigen Stellen in Dat verwendet Nassar auch
die Bezeichnung al-wugid bi-l-ma‘iyya, um dieses dem Sartre’schen Sein-mit-
dem-Anderen vorgeordnete Sein zu bezeichnen. Vgl. etwa Nassar, Dat, 259,
373

22 Vgl. Nassar, Sulta, 19.

23 Vgl. Nasgsar, Dat, 13-14.

275

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

Selbsten. Diese Distanzen verschwinden weder vollig, so dass es zu ei-
ner totalen Verschmelzung einzelner Individuen kommen konnte, ei-
nem Zusammenschluss in einem Wir also, der die Unterschiede zwi-
schen einem Selbst und einem anderen vollig zunichtemachen wiirde.
Gleichzeitig konnten sich diese Distanzen aber auch nicht so weit 6ff-
nen, dass daraus eine ontologische Kluft entstiinde, wie Nassar er-
klart.>

Dies bringt Nassar zu dem Schluss, dass der Mensch ein Wesen sei,
das stets in ontologischen Distanzen zu anderen lebe, die sich verklei-
nern und vergrofSern, die aber nie ganz verschwinden.>s Nassar pragt
fur diesen ontologischen Zustand des Lebens in dynamischen Distan-
zen zum Anderen innerhalb des Seins-mit-dem-Anderen den Neologis-
mus mumadasafa.*® Sinngemaf$ kann der Begriff wohl in etwa mit >In-Dis-
tanzen-Leben«< oder >In-Distanzen-Sein«< tibersetzt werden. Wir werden
zu diesen ontologischen Uberlegungen Nassars zuriickkommen, denn er
leitet aus seinem Sein-mit-dem-Anderen ein Sollen ab, das fiir seine po-
litische Philosophie wichtig ist. Zunichst jedoch zu Nassars Begriff des
»Assoziationswillens«.

6.1.2 Der Assoziationswille als Wille zur Assoziation und
Wille der Assoziation

Da der Mensch mit seiner natiirlichen Geselligkeit, die im ontologischen
Sein-mit-dem-Anderen griindet, die Notwendigkeit des Politischen in sei-
ner Natur mitfiihrt, bedarf es fiir die Entstehung politischer Ordnungen
Nassars Ansicht nach keiner Kontrakte.>” Trotzdem gehen bei ihm po-
litische Ordnungen nicht organisch aus diesem Wesensmerkmal hervor,
sondern aufgrund dessen, was er als >Assoziationswillen, irada gamia,
bezeichnet.*®

Was Nassar genau unter irada gamia versteht, bleibt in seinen Er-
klarungen dazu vage und ldsst deshalb viele Fragen offen — er bezeich-
net den >Assoziationswillen< auch selbst als »eine duflerst komplizierte

24 Vgl.ibid., 20.

25 Vgl ibid.

26 Ibid. Aus diesem mumasafa entstehen der tamassuf, der tamsif, der tamasuf
und der iltiham al-masafat — alles Begriffe, die auf verschiedene Aspekte die-
ses gemeinsamen >In-Distanzen-Lebens< und das GrofSer- und Kleiner-Wer-
den von Distanzen abheben. Dass es sich dabei um Neologismen handelt,
bestatigt al-Misbahi, »Qird’a«, 104, FN 102.

27 Vgl. Nassar, Sulta, 57.

28 Vgl.ibid., 77. Mit >Assoziation« ist hier selbstredend nicht die Vorstellungs-
verkniipfung gemeint, sondern eine Vereinigung von Menschen.

276

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATURLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

Erscheinung«.* Er verortet die irada gamia einerseits im Individuum,
wo sie auf die Pramisse der natiirlichen Geselligkeit des Menschen ver-
weist. Im Individuum existiert die irdda gamia neben den rein materiel-
len Notwendigkeiten, die den Menschen dazu veranlassen, sich mit ande-
ren Menschen in unterschiedlichen Formen zusammenzuschlieflen, wie
Nassar erklirt. Im Individuum veranlagt, bringe der >Assoziationswille«
den Menschen dazu, kontinuierlich die Verbindung mit anderen Men-
schen zu suchen, bestehende Assoziationen aber auch wieder aufzulosen
und neue einzugehen.3°

Als ein menschlicher Antrieb, sich zu assoziieren, erinnert die irada
gami‘a an die oben erwihnte Idee Nassars, es gebe ein aus der von al-
len Menschen geteilten ontologischen Situation erwachsendes Bediirfnis
zur Vereinigung mit dem Anderen. In diesem Sinne wire der >Assoziati-
onswillec am ehesten als ein im Individuum angelegter >Wille zur Asso-
ziation« zu verstehen, wobei dieser Wille, da er auf universellen anthro-
pologischen Konstanten und materiellen wie auch immateriellen, d.h.
ontologischen Bediirfnissen beruht, kein reiner Wille sein kann, sondern
auch etwas Triebhaftes haben muss, also ein menschliches Begehren nach
Geselligkeit meint. Es ist offenbar ein Wille, der es erlaubt, bestimm-
te Formen der Assoziation, wohl v.a. politischer Natur, frei zu wihlen,
nicht aber das Soziale an sich.

Gleichzeitig ist die irada gamia aber auch uberindividuell. Sie stehe
damit, wie Nassar erklart, in einem Spannungsverhiltnis zum rein indi-
viduellen, privaten Willen, ohne diesen aber in einem neuen Ganzen zu
vereinen und damit komplett aufzuheben.’* In diesem zweiten, uberin-
dividuellen Sinne wire der >Assoziationswille« folglich auch als >assozi-
ierter Wille« oder >Wille der Assoziation« zu verstehen, also als eine Art
demokratischer Wille, der an Rousseaus volonté général erinnert. Von
letzterer grenzt Nassar seine irada gami‘a aber explizit ab: Er warnt vor
den kollektivistischen Fallgruben dieser Rousseau’schen Idee, weil sie
die Moglichkeit einer totalen Verschmelzung der Einzelwillen in einem
Kollektivwillen impliziere, was Nassar zuriickweist.>* Auch begrifflich
grenzt er seinen >Assoziationswillen< von der volonté général, die er als
irada ‘@mma ubersetzt, ab.33 Dies hat allerdings zumindest Hadiga al-‘A-
zizi nicht davon abgehalten, Nassars irada gami‘a mit Rousseaus volonté
général gleichzusetzen und seine politische Philosophie deutlich von dem
Genfer Philosophen inspiriert zu lesen.3+ Dies ist sicher insofern nicht

29 Ibid.

30 Vgl ibid., 77-78, 248.

31 Vgl ibid., 77.

32 Vgl. ibid., 75. Vgl. dazu dhnlich auch Nassar, Dat, 265.

33 Vgl. Nassar, Sulta, 75.

34 Vgl. al-“Azizi, »an-Nazariyya ad-dimuqratiyya wa-falsafat al-amr«, 239.

277

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

ganz falsch, als der Verweis auf den Assoziationswillen als Wille der As-
soziation bei Nassar durchaus eine demokratieemphatische Note hat.

Klar ist, dass bei Nassar nicht jede soziale Bindung durch diesen >As-
soziationswillen« zustande kommt oder tiber einen solchen Willen ver-
fuigt. Es gibt fir ihn natiirliche soziale »Zugehorigkeiten« (intima‘at), in
die der Mensch hineingeboren wird und die er deshalb nicht wihlen
kann, so etwa seine familidren oder die sprachlichen Bindungen. Aller-
dings konnten auch diese nicht gewihlten Zugehorigkeiten mit der Zeit
fir das Individuum ihre Bedeutung verlieren und letztlich nichtig wer-
den. Andere Assoziationen hingegen wihle der Mensch willentlich als
>Mitgliedschaften« (intisabat).>s

Da Nassar den >Assoziationswillen« fast ausschliefSlich im Zusammen-
hang mit der Entstehung von politischen Gesellschaften oder Staaten er-
wiahnt, will er damit wohl hauptsichlich die Genese solcher grofleren
politischen Gebilde erklaren. Es ist allerdings gerade in diesem Zusammen-
hang schwierig, sich diesen >Assoziationswillen< nicht doch auch als eine
Art Gesellschaftsvertrag zu denken: als einen willentlichen Akt der Zustim-
mung, der vom Vorpolitischen oder primitiv Sozialen der natiirlichen Zu-
gehorigkeiten in die politische, staatlich verfasste Gesellschaft fithrt, zwar
nicht durch einen Vertragsschluss im engeren Sinne, aber doch durch einen
willentlichen Akt, durch den der Einzelne gewollt individuelle Rechte und
Freiheiten aufgibt, um sie dem Gemeinwesen zu ubertragen, womit legiti-
me Herrschaft begriindet wird. Es ist eine Handlung, die von einem Leben
in naturlich gegebenen Zugehorigkeiten in das Leben in bewusst gewihl-
ten politischen Gesellschaften fiihrt, die also den Menschen von einer Art
vorpolitischem Naturzustand in die staatsbiirgerliche Gesellschaft bringt.

Was auch immer Nassar mit dem Assoziationswillen als >Wille zur
Assoziation< oder >Wille der Assoziation< genau meint — einer der argu-
mentativen Zwecke, die er damit verfolgt, besteht klar darin, den siaku-
laren Ursprung und die weltliche Natur des Politischen zu behaupten.
Indem Nassar die Entstehung politischer Ordnungen auf den menschli-
chen »Assoziationswillen« zuriickfiihrt, konzipiert er das Politische als et-
was rein Immanentes: Politische Gemeinwesen haben ihren Ursprung im
weltlichen, menschlichen >Assoziationswillen«. Dieser Assoziationswille
als individueller >Wille zur Assoziation< kann sich zwar mit anderen sol-
chen Willen als >Wille der Assoziation< zusammenfinden und dort demo-
kratisch-uberindividuell werden. Trotzdem bleibt er aber ein menschli-
cher Wille: Zu einem diesen Assoziationswillen im metaphysischen oder
gottlichen Sinne transzendierenden Willen hat das politische Gemeinwe-
sen weder in seinen Entstehungsgriinden noch in seiner raumzeitlichen
Persistenz irgendwelchen Bezug. Es ist deshalb auch kein Gemeinwesen
von Glaubigen, die einer Absolutheit unterstellt sind. Vielmehr ist der

35 Vgl. Nassar, Sulta, 76. Vgl. auch Nassar, Ma‘na, 89-90, 92-93

278

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATURLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

Mensch als solcher alleiniger Sinn und Zweck politischer Vereinigung
und Herrschaft. Damit hat die irada gami‘a in Nassars Argumentation
zumindest insofern eine dhnliche argumentative Funktion wie der Gesell-
schaftsvertrag in frithneuzeitlichen kontraktualistischen Theorien, begin-
nend mit Thomas Hobbes, als er der Notwendigkeit Nachdruck verleiht,
die Legitimitit des Politischen ohne Rekurs auf das Metaphysische aus-
schlieflich innerweltlich zu begriinden.3¢

Auch die Idee der Geselligkeit des Menschen selbst kann nicht nur als
kritische Abgrenzung zum liberalen Atomismus und der Hypothesen-
haftigkeit von Naturzustandstheorien gelesen werden, sondern ebenso
als Betonung des sikularen Charakters von politischer Herrschaft. Die
Idee der natiirlichen Geselligkeit ist fiir Nassar zumindest in Su/ta auch
ein Ausgangspunkt, um vom naheliegenden menschlich Realen und Of-
fensichtlichen her tiber den Ursprung und damit eben tiber ein >mdgli-
ches Ideal< von Herrschaft nachzudenken, d.h. ohne dabei in die Spha-
ren des Metaphysischen hinausspekulieren zu mussen. Nassar betont,
dass Herrschaft ein Verhaltnis zwischen geselligen, menschlichen Willen
sei und damit losgelost vom Transzendenten, von einem >gottlichen Wil-
lens, zu denken sei.’” Seine gesellige Natur zwinge den Menschen dazu,
politische Herrschaft losgelost von irgendwelchen rein zufilligen Glau-
benspramissen zu errichten, d.h. ungeachtet der Frage, ob er nun an
Gott glaube oder nicht. Dies sei durch die menschliche Vernunft erkenn-
bar, wie Nassar meint. Einen religiosen Staat zu errichten, stehe damit in
Widerspruch zur menschlichen Natur, weil dieser Staat das Akzidentelle
des Glaubens nicht anerkenne. Man konne hochstens davon ausgehen,
dass Gott den Menschen gesellig geschaffen habe und Menschen folg-
lich weltliche politische Systeme errichten miissten.?® Nassar versteht in
diesem Sinne politische Herrschaft wie die Vernunft als >selbsturspriing-
liche Autoritit« (sulta asliyya), d.h. von keiner anderen Autoritit ableit-
oder auf eine andere Autoritit zuriickfithrbar.3* Beides, die Idee der Ge-
selligkeit des Menschen wie auch der »Assoziationswille, verleihen dieser
Uberzeugung Nachdruck.

36 Vgl. dazu Kersting, »Begrindung der politischen Philosophie«, 18—21; Will
Kymlicka, Contemporary political philosophy. An introduction, Oxford:
Oxford University Press *2002, 60—62.

37 Vgl. Nassar, Sulta, 16-17. Vgl. zu der aufkldrerischen Funktion dieser Idee
der Geselligkeit bzw. der socialitas in Europa und dazu, wie sie von katho-
lischen Geistlichen in die Nihe von Hobbes’ politischer Philosophie ge-
riickt wurde, um auf ihre Gefihrlichkeit aufmerksam zu machen, Wolfgang
Schieder, »Sozialismus«, in: Otto Brunner, Werner Onze, Reinhart Koselleck
(Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon der politisch-so-
zialen Sprache in Deutschland, V, Stuttgart: 1984, 923-996: 924-927.

38 Vgl. Nassar, Sulta, 149-151.

39 Vgl ibid., 111, 297.

279

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

6.1.3 Die politische Gesellschaft als Handlungsinstanz
des Gemeinwesens

Aus dem >Assoziationswillen«< geht die >politische Gesellschaft< (mugta-
ma’siyasi) hervor, die gleichzeitig iiber einen solchen verfiigt. In den Aus-
fithrungen Nassars zu dem fiir ihn und seine politische Philosophie so
wichtigen Begriff der >politischen Gesellschaft< finden sich zwei Ideen
wieder, die wir bereits in Nahwa angetroffen haben. Zum einen versteht
Nassar auch spater Gesellschaften — allerdings ohne biologisch-organi-
sche Metaphern zu bemiithen wie in Nahwa — als soziale Gebilde, die mit
einer eigenen >Personlichkeit« und einem eigenen >Ich< ausgestattet sind
und damit ein gewisses Eigenleben haben, das jenem des Individuums
nicht unahnlich ist.*° Diese Emphase des Gesellschaftlichen haben wir in
unserer Untersuchung von Nahwa ideengeschichtlich sowohl mit Geor-
ges Gurvitch als auch mit Antan Saadah in Verbindung gebracht, aber
auch mit der zunehmenden Desintegration der libanesischen Gesellschaft
in ihre konfessionsgemeinschaftlichen Einzelteile erkldrt.+* Zum ande-
ren bestatigt Nassar mit seiner Konzentration auf das Politische in der
Gesellschaft seine bereits in Nahwa gemachte Aussage, dem Politischen
und damit dem Staat komme in modernen Gesellschaften vor dem Wirt-
schaftlichen und dem Kulturellen eine prioritire Rolle zu.+

Diese auch spiter zu erkennende sozialontologische Inwertsetzung
der Gesellschaft gegeniiber ihren Einzelteilen hat etwa Muhmmad al-
Misbahi in Nassars politischer Philosophie Tendenzen eines >Einheits-
denkens« erkennen lassen.# Eine differenziertere Betrachtung von Nas-
sars politischer Gesellschaft und seinem Fokus darauf zeigt jedoch, dass
sein Gesellschaftskonzept durchaus Platz fiir individuelle Pluralitat lasst.
Bei ihm lasst sich namlich eine Vorstellung von politischer Gesellschaft
erkennen, die der biirgerlichen oder zivilen Gesellschaft dhnlich ist, die
Charles Taylor und Michael Walzer skizziert haben. Wir werden zu-
nachst einen Blick auf Nassars eigene Ausfithrungen zur politischen Ge-
sellschaft werfen und dann auf Taylor und Walzer zu sprechen kommen.

Dass bei Nassar viel Platz fiir das Individuelle und das Plurale bleibt und
er Gesellschaft nicht auf das Politische reduziert, ist auf den ersten Blick
tatsachlich nicht so offensichtlich, etwa wenn er die politische Gesell-
schaft folgendermaflen definiert: »Die Ganzheit, die sich aus den Regie-
renden (hukkdm) und dem Volk ($a'b) zusammensetzt, ist die unabhin-
gige politische Gesellschaft oder der Staat (daula).«#

40 Vgl.z.B.ibid., 75,79, 93, 207.

41 Vgl. oben 3.2, 3.3 und 3.4.

42 Vgl. Nassar, Nahwa, 91-92.

43 Vgl. al-Misbahi, Gadaliyya, 71-72.
44 Nassar, Sulta, 36, dhnlich 75.

280

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATURLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

Anders, als es diese Definition suggerieren mag, sind bei Nassar Staat
und Gesellschaft jedoch nicht deckungsgleich. Denn von der als Staat
verfassten politischen Gesellschaft unterscheidet er einen Staat im Sin-
ne eines institutionellen Organisationsapparats. Er spricht diesbeziiglich
von einer »zweiten Bedeutung von Staat«.+s

Die politische Gesellschaft als Staat ist allerdings auch mit dem Staat
in diesem zweiten Sinne verbunden, denn sie definiert die staatliche Ord-
nung: Als Ort der Offentlichkeit treten in sie die Mitglieder einer Gesell-
schaft ein, um dem Gemeinwesen als Ganzes eine strukturierende Ord-
nung zu geben und damit diesen Organisationsapparat auszugestalten
und zu definieren.+

Gesellschaft allgemein versteht Nassar dabei »als Summe (magmia)
von gleichberechtigten, freien und verntinftigen Individuen«.#7 Diese De-
finition setzt er an einer Stelle auch mit >Volk« (sa®) gleich.+® >Volk« ver-
steht er dabei entsprechend seinem Verstandnis von Gesellschaft als >Ein-
heit der Verschiedenen«® ebenfalls als etwas Pluralistisches, das sich in
stetem Wandel befindet. Ein solch pluralistisches Verstandnis von Volk
bezeichnet Nassar als >philosophisch< und grenzt es von einem >ideolo-
gischen> ab, das diese Pluralitit aus dem Blickwinkel einer partikularen
Gemeinschaft verneint.s° Was Nassar in der obigen Definition von politi-
scher Gesellschaft als »Ganzheit< anfuhrt, ist also um einiges spannungs-
geladener, als es die Rede von einer >Ganzheit< auf den ersten Blick ver-
muten ldsst. Die Spannung besteht zwischen den beiden Polen >Volk< und
>Regierende<, wobei letztere auch als Staat in Nassars zweitem Sinne ver-
standen werden konnen, zumal er darunter all jene subsumiert wissen
will, die im Staat eine bestimmte Form von Befehlsgewalt innehaben.s®
Dagegen steht der Begriff des pluralistischen Volkes, d.h. die vom Or-
ganisationsapparat unabhingige und ihn definierende Gesellschaft als
>Einheit der Verschiedenen-.

In der politischen Gesellschaft regeln Individuen gemafS Nassar vermit-
tels von ihnen festgelegter Regelungen jene Angelegenheiten, die alle Mit-
glieder des Gemeinwesens betreffen, die also allgemein oder 6ffentlich,
‘amm, sind. Sie wiirden demokratisch nach einem Ausgleich ihrer Inter-
essen suchen, ihre Differenzen tiberwinden und den >Assoziationswillen«

45 Nassar, »Isham«, 126-127; Nassar, Sulta, 94.

46 Vgl. Nassar, »Isham«, 126-127; Nassar, Hurriyya, 225, 245.

47 Nassar, Sulta, 181, dhnlich S. 259. Vgl. auch Nassar, »Isham«, 127.

48 Vgl. Nassar, »Sultat ad-daula«, 178.

49 Vgl. zur Gesellschaft als >Einheit der Verschiedenen«< oben 4.4.

so Vgl. Nassar, »Sultat ad-daula«, 178; Nassar, Sulta, 385-386. Vgl. zu Nassars
Verstiandnis von >Volk« auch Nassar, »Baina d-dimugqratiyya wa-I-libraliyya
[in Tarbiyal«, 275-276, 286—287. Vgl. zur Gesellschaft als >Einheit der Ver-
schiedenen«< oben 4.4.

st Vgl. Nassar, Sulta, 36, auch 94.

281

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

im Sinne eines >Willens der Assoziation« bilden. Diese Regelung allgemei-
ner, offentlicher Angelegenheiten durch die Individuen der Gesellschaft
ist fiir Nassar Politik schlechthin. Daran teilzunehmen sei ein Recht und
gleichzeitig Pflicht, die allen in der politischen Gesellschaft zukommen
miisse, und kein Privileg, das dem Staat und seinen Institutionen vorbe-
halten bleibe.s*

Er betont jedoch auch, dass Menschen als freie und verniinftige We-
sen neben ihrer politisch-6ffentlichen zusitzlich eine private Existenz
hitten. Diesen Privatbereich, der auSerhalb der politischen Gesellschaft
liegt, denkt sich Nassar allerdings ebenfalls nicht vollig strukturlos und
gegen das Politische immun: Der Bereich werde dann politisiert, wenn
er die allgemeinen Angelegenheiten tangiere, also von offentlichem In-
teresse werde.53

Nichtsdestotrotz sieht er es als eine der wesentlichen Aufgaben der po-
litischen Gesellschaft, diese private Existenz gegen den Staat als institu-
tionellen Organisationsapparat zu verteidigen: Sie miisse sich gegen die
>Politisierung« (tasiyis) oder die >Verstaatlichung der Gesellschaft« (dau-
lanat al-mugtama’) zur Wehr setzen.s+

Die Gefahr einer solchen Verstaatlichung oder Politisierung der Ge-
sellschaft geht seines Erachtens, wie wir bereits oben gesehen haben,’s
v.a. von partikularen Gemeinschaften aus, die von den staatlichen In-
stitutionen her versuchen, die Gesellschaft nach den Vorstellungen ei-
nes totalitairen Dogmas durchzukonjugieren und damit das Individuum
komplett in den Staat zu integrieren, womit diese Gemeinschaften ihre
eigenen, partikularen Interessen jenen der Gesamtgesellschaft iiberord-
nen und aufzwingen.’* Um dem vorzubeugen, spricht Nassar der poli-
tischen Gesellschaft ein natiirliches Recht zu, Regierenden ihre Herr-
schaftsbefugnisse jederzeit wieder zu entziehen. Mit diesen Befugnissen
werden Herrschende namlich nur aus pragmatischen Griinden treuhin-
derisch ermichtigt« (¢afwid), wie Nassar mit Locke und Rousseau einig-
geht, die politische Gesellschaft bleibt jedoch faktisch im Besitz dieser
Rechte bzw. ihrer Souverinitit.s?

Gerade in Anbetracht dieser antitotalitiren Funktion, die er seiner poli-
tischen Gesellschaft zuschreibt, erstaunt es, dass Nassar mit Ausnahme

52 Vgl. Nassar, »Isham«, 126-128; Nassar, Sulta, 96, 181, 259.

53 Vgl. Nassar, »Isham«, 128-129; Nassar, Sulta, 107-112.

54 Vgl. Nassar, »Isham«, 131, 132.

55 Vgl. oben 5.1.2.

56 Vgl. Nassar, »Isham«, 126, 130-131, 136-143; Nassar, Sulta, 187-204.

57 Vgl. Nassar, Sulta, 74-79, 84. Vgl. Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag oder
Grundsditze des Saatsrechts (In Zusammenarbeit mit Eva Pietzcker iiber-
setzt und herausgegeben von Hans Brockard), 64; Locke, Second treatise,
I158-163.

282

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATURLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

eines einzigen, kurzen Aufsatzes kaum ein Wort uber die >Zivilgesell-
schaft< (mugtama‘ madani) verliert.s®

Unter letzterer versteht er die Ganzheit der auf individuellen Initia-
tiven beruhenden, freien wirtschaftlichen, kulturellen und sozialen >ko-
operativen Verbindungen« (alagat ta‘awuniyya). Als typische Orte und
Symbole zivilgesellschaftlicher Aktivititen nennt er die StrafSe (sari9, den
Markt (siq) sowie die Korporationen (gamyya). Die Strafle symboli-
siert fiir ihn den offenen Raum, innerhalb dessen zivilgesellschaftliche
Akteure miteinander interagieren konnen, der es aber auch Auswirtigen
ermoglicht, Zugang zur Zivilgesellschaft zu finden. Der Markt dagegen
symbolisiert den Ort der Produktion, des Konsums und des freien Aus-
tauschs von allerlei Giitern nicht nur materieller Art. Die Korporation
wiederum steht fiir die iiber das Individuum hinausgehenden, sich tiber
langere Zeitraume erstreckenden korperschaftlichen Anstrengungen, ge-
meinsam bestimmte Ziele zu erreichen.s

Diese Zivilgesellschaft ist fiir Nassar zwar grundsatzlich ein eher un-
politischer Ort, den er deshalb auch von der politischen Gesellschaft
— gleich wie von der >familialen<, der mugtama“ abli — unterschieden
versteht. Auch den Begriff des Burgers will er folglich, in expliziter Ab-
grenzung zur europdischen Tradition der civil society oder der société
civile,*® wo bereits der Name auf den civis verweise, mehrheitlich der
politischen, nicht der Zivilgesellschaft zuschlagen: Der Begriff des >Biir-
gers< (muwatin) ist fur ihn in erster Linie ein politischer — ein Begriff,
der auf ein Verhiltnis von Rechten und Pflichten zwischen Individuum
und Staat verweist.** Trotzdem sieht er die politische Gesellschaft, wie
dies die obigen Ausfithrungen zu ihrer strukturgebenden Funktion ge-
geniiber der Gesamtgesellschaft bereits vermuten lassen, auch als ord-
nenden Rahmen (tanzim) der Zivilgesellschaft, letztere also nicht als vom
Politischen vollig abgetrennten oder gar antipolitischen sozialen Raum.
Zivilgesellschaft und politische Gesellschaft sind bei ihm zwar getrennt
gedacht, einander aber nicht entgegengesetzt, sondern auch ineinander
verwoben, so v.a. durch das Recht.®

Obschon Nassar die politische Gesellschaft also von der Zivilgesell-
schaft abgrenzt und seine eigene Konzipierung der Zivilgesellschaft
von einem seines Erachtens europdischen Verstindnis derselben un-
terscheidet, ldsst sich seine politische Gesellschaft als eine bestimmte

58 Vgl. Nassar, »Haula matham al-mugtama‘ al-madani«. Vgl. auch Nassar, »Fi
Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 18-19, 24-27.

59 Vgl. Nassar, »Haula mathim al-mugtama‘ al-madani«, 198-199.

60 Nassar gibt die beiden Begriffe so in lateinischen Lettern wieder. Vgl. ibid.,
199.

61 Vgl.ibid., 198-199.

62 Vgl.ibid., 203.

283

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

Konzipierung von Zivilgesellschaft verstehen.® Dies ldsst sich mithilfe
einiger Uberlegungen von Charles Taylor und Michael Walzer zur Zivil-
gesellschaft verdeutlichen.

Charles Taylor unterscheidet zwei Konzeptionen von Zivilgesellschaft,
zu deren Reprisentanten er einerseits Locke, andererseits Montesquieu
macht. Er spricht deshalb von einem L- und einem M-Strang innerhalb
der europdischen Geschichte des Begriffs von ziviler oder biirgerlicher
Gesellschaft. Den wesentlichen Unterschied dieser beiden Stringe macht
er daran fest, dass sie dem Politischen in der Zivilgesellschaft je unter-
schiedlich viel Gewicht zusprechen bzw. das Verhiltnis von Politik und
Gesellschaft je anders bestimmen. 4

Der L-Strang versteht die buirgerliche Gesellschaft als aufSerpolitische,
aber iiber eine Offentlichkeit verfiigende — und damit nicht mit dem Pri-
vatbereich tibereinstimmende — Realitit, die hauptsichlich als Sphare
der Okonomie gilt. Taylor sieht in diesem auferpolitischen Verstindnis
ziviler Gesellschaft zwei sich spater abzeichnende radikale Ideen ange-
legt, in denen er die Freiheit bedroht sieht: einerseits jene, die den vorpo-
litischen Charakter der Gesellschaft als Nation mit ihrem eigenen Willen
betont, also im Sinne Rousseaus eine radikal demokratische Hoffnung
zum Ausdruck bringt; andererseits die radikal antipolitische und damit
anarchistisch-libertire Hoffnung.*s

Der M-Strang dagegen versteht biirgerliche Gesellschaft zwar eben-
falls als vom Staat geschieden und als antiabsolutistisches Kontrollorgan
staatlicher Macht, aber »nicht unabhingig von ihrer politischen Konsti-
tution definiert«.*® Gesellschaft und Politik sind hier starker aufeinander
bezogen, da erstere letztere mitgestaltet, auch wenn ihr Existenzzweck
im Wesentlichen aufSerpolitisch ist.

Was Nassar unter dem Begriff der Zivilgesellschaft (mugtama* madani)
subsumiert, wire nun insofern dem L-Strang zuzurechnen, als auch er
sie an sich eher als unpolitischen Bereich versteht. Indem er seiner poli-
tischen Gesellschaft eine die Infrastruktur der Zivilgesellschaft mitord-
nende Funktion zuweist, verbindet er letztere jedoch gleichzeitig mit dem
M-Strang, ja spricht dem Politischen, dem M-Element, eine wichtige

63 Zum Begriff der Zivilgesellschaft und unterschiedlichen Auffassungen davon
vgl. Frank Adloff, »Interaktion und Ordnung. Wirtschaft und Zivilgesellschaft
im Theorieiiberblick «, in: Frank Adloff, Ursula Birsl, Philipp Schwertmann
(Hg.), Wirtschaft und Zivilgesellschaft. Theoretische und empirische Perspek-
tiven, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften 2005, 65-95.

64 Vgl. zu den beiden Strangen auch ibid., 70-74.

65 Vgl. Charles Taylor, »Der Begriff der >biirgerlichen Gesellschaft« im
politischen Denken des Westens«, in: Micha Brumlik, Hauke Brunkhorst
(Hg.), Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Fischer Taschenbuch Verlag: Frank-
furt/M. 1995, 238-242.

66 Ibid., 131.

284

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATURLICHEN GESELLIGKEIT ZU POLITISCHEN GESELLSCHAFTEN

Rolle in ihr zu. Nassars Trennung von ziviler und politischer Gesell-
schaft wire in diesem Sinne eher als Unterscheidung zweier Elemente
zu verstehen, die sich auch als zu einem einzigen Konzept von Zivilge-
sellschaft gehorend denken lassen: In der Art, wie Nassar die beiden zu-
einander in Beziehung setzt, ergeben sie zusammengenommen das Bild
einer politisch konstituierten Zivilgesellschaft, die in ihren Grundziigen
der Auffassung von biirgerlicher Gesellschaft gleicht, die Taylor Mon-
tesquieu zuschreibt.

Ein dergestalt vom Politischen nur partiell unabhingiges Verstandnis
von ziviler Gesellschaft bewirbt auch Michael Walzer. Auch er stellt he-
raus, »dass die zivile Gesellschaft eine politische Handlungsinstanz be-
notigt«,*” und meint damit den Staat. Auch er denkt sich die zivile Ge-
sellschaft zwar als aus freien Assoziationen ganz unterschiedlicher Arten
bestehend. Diesen Assoziationen ist eine Abwehrhaltung gegentiber allzu
interventionistischen Ordnungsbemithungen staatlicher Institutionen ge-
mein. Doch sieht er politisch-staatliche Institutionen gleichzeitig als not-
wendiges Instrument, um das Allgemeine zu koordinieren, d.h. um »das
gemeinsame Leben zu gestalten«.

Walzer schreibt deshalb auch der Staatsbiirgerschaft eine den anderen
Mitgliedschaften in der zivilen Gesellschaft vorgeordnete Prioritit zu,
um die Bedeutung des politischen Gemeinwesens als Ort der Vermitt-
lung zwischen den vielen zivilgesellschaftlichen Sonderinteressen hervor-
zuheben, ohne aber im Politischen den hochsten oder alleinigen Zweck
menschlichen Daseins zu sehen.® Wir sind hier an Nassars >biirgerschaft-
liches Wir< in seiner >patriotisch-demokratischen Gesellschaft< erinnert,
in der die Zugehorigkeit zur patria Prioritit vor den anderen moglichen,
partikularen sozialen Affiliationen hat.” Deshalb nimmt auch bei ihm der
Begriff des Staatsbiirgers als eine tiber diesem Partikularen stehende Form
der Zugehorigkeit zum politischen Gemeinwesen eine zentrale Rolle ein.

In Anschluss an Taylor und Walzer l4sst sich sagen, dass es Nassar mit
seiner Emphase des Gesellschaftlichen und seinem Fokus auf das Politi-
sche darum geht, eine solche integrierende Handlungsinstanz fiir ein Ge-
meinwesen, das von seinen partikularen Interessen auseinanderdividiert
wird, normativ auszudeuten. Wegen dieser auseinandergehenden Inter-
essen kann auch fiir ihn der Staat »niemals ausschlieSlich das sein, als
was er im Liberalismus erscheint«,”* wie es Walzer formuliert, d.h. blofs
eine passive Hiille der zivilen Gesellschaft.

67 Michael Walzer, »Was heisst zivile Gesellschaft?«, in: ders., Zivile Gesellschaft
und amerikanische Demokratie (Aus dem Amerikanischen von Christiane
Goldmann), Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch Verlag 1996, 64—-97: 91.

68 Ibid., 92.

69 Vgl. ibid.

70 Vgl dazu oben 4.4.

71 Vgl. Walzer, »Was heisst zivile Gesellschaft?«, 92.

285

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

Dass Nassar ein dem M-Strang zuzuordnendes Verstindnis von ziviler
Gesellschaft vorschwebt, hat aber nicht nur mit den desintegrierenden
Tendenzen des Konfessionell-Gemeinschaftlichen zu tun. Mit Blick auf
die jungere Vergangenheit des Libanon warnt Nassar auch davor, dass
sich das Laissez-faire des freien Marktes als Teil der Zivilgesellschaft —
also der L-Strang — dem Politischen aufzwingt und es dadurch lihmt,
d.h. die strukturierende Funktion der politischen Gesellschaft fiir das
Gemeinwesen verunmoglicht.”>

Im Kontext eines »>liberal-konfessionalistischen Rahmens« (itar librali
ta’ifi), wie Nassar es nennt, vor dem Hintergrund des nur konturenhaften
Staates des >libanesischen Systems< also, das seit der Mandatszeit auf die
Vermihlung des freien Marktes mit dem konfessionellen Proporz setz-
te, konne keine >hohere gesellschaftliche Einheit« (wahda mugtama‘iyya
ulya) entstehen — eine Gesellschaft also, die iiber das Nebeneinander-Da-
hinexistieren der Konfessionsgemeinschaften sowie individueller wirt-
schaftlicher Interessen in einem modus vivendi hinausgeht.”? Um die
desintegrierenden Krifte der konfessionell-gemeinschaftlichen und ka-
pitalistischen Interessen zu zihmen, braucht es eine zentrale Handlungs-
instanz, einen Ort, an dem das fur alle Giiltige ausgehandelt und struk-
turiert werden kann: eine politische Gesellschaft, einen Staat, der das
allgemeine Leben in kritischer Distanz zu desintegrierenden Partikula-
rinteressen, diese aber erwagend, zu regeln weifs.

Dieses Verstindnis der Rolle der politischen Gesellschaft als Hand-
lungsinstanz eines Gemeinwesens mit einer Vielzahl divergierender Parti-
kularinteressen wird uns im Folgenden wieder begegnen, genauso wie der
Assoziationswille und die natiirliche Geselligkeit bzw. das Sein-mit-dem-
Anderen. Wir werden uns nun anschauen, wie Nassar das anhand dieser
drei Begriffe Erlauterte in konkretere politisch-philosophische Normen
und Forderungen im Sinne seines >Liberalismus mit Gemeinsinn« tibersetzt.

6.2 Rechte, Solidaritit und Gerechtigkeit in
Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn

6.2.1 Die Notwendigkeit individueller Rechte

Nassif Nassar ist ein Kritiker der westlichen liberalen Tradition und v.a.
des Menschenbildes, das sie seit ihren Anfingen im 17. Jahrhundert in
ihren Vertragstheorien kolportiert. Trotzdem bleibt er ihr insbesonde-
re in einem wichtigen Punkt verpflichtet: in der Betonung individueller

72 Vgl. Nassar, »Haula mafham al-mugtama‘ al-madanic, 201, 203.
73 Vgl. Nassar, »Muqaddima [in Ma‘raka]«, 102-104.

286

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

naturgegebener Rechte und eines darauf basierenden Gerechtigkeitsver-
stindnisses.

Ungeachtet seines Versuchs, sich von Naturzustandstheorien loszusa-
gen, begrindet er die Existenz individueller Rechte auch mit Bezug auf
Locke: Mit ihm geht Nassar einig, dass Menschen verniinftig einsehba-
re, natiirliche Rechte haben, also normativ gleich sind. Das Recht, sein
Leben, seine Freiheit sowie seine Besitztiimer zu schiitzen, ist, wie Nas-
sar bestatigt, »natiirliches Gesetz, das fur alle verbindlich ist«.7+ Rechte
und Gerechtigkeit spielen in seinen politisch-philosophischen Schriften
eine zentrale Rolle — diesbeziiglich ist Nassars >Liberalismus mit Gemein-
sinn< eindeutig liberal.

Dieser stete Rekurs auf Rechte mag vor dem Hintergrund von Nas-
sars liberalismuskritischer Grundhaltung und seinem Versuch, ihn >ge-
meinsinnig« zu korrigieren, erstaunen, ist doch gerade die Betonung des
Rechten vor dem Guten ein wichtiger Gegenstand etwa >kommunita-
ristischer« Kritiken an liberalen deontologischen Gerechtigkeitsauffas-
sungen. Nabil Faziya nimmt sich die Ubiquitdt des Rechtsbegriffs v.a.
in Sulta deshalb auch zum Anlass, etwa die Vorbehalte Michael Sandels
an John Rawls’ Gerechtigkeitsauffassung auch gegen Nassar zu mobi-
lisieren. Auch Nassar vertrete, so Faziya, durch seine Betonung von in-
dividuellen Rechten ein Gerechtigkeitsverstindnis, das von seinen kul-
turellen und ontologischen Rechtfertigungszusammenhingen losgelost
sei. Gerade in einem kulturellen Kontext, in dem metaphysische und re-
ligiose Vorstellungen von Gerechtigkeit noch eine Rolle spielten, konne
das Recht jedoch nicht zum einzigen Arbitrar zur Unterscheidung von
gerechten und ungerechten politischen Ordnungen und Gesellschaften
erkoren werden.”s

Dieser Kritik Faziyas ist entgegenzuhalten, dass Nassars Betonung na-
tuirlicher Rechte nicht in letzter philosophischer Konsequenz verstanden
werden sollte, sondern auch vor dem Hintergrund historischer Unrechts-
erfahrungen wie derjenigen des libanesischen Biirgerkriegs oder totalita-
rer Herrschaft gedeutet werden muss — Unrechtserfahrungen, aus denen
heraus er mit Insistenz solche Rechte, meist als »Menschenrechte« (hugiiq

74 Locke, Second treatise, 13. Vgl. Nassar, Sulta, 57, zudem 55, 98-101, 172.
Vgl. dazu auch Faziya, »al-Falsafa fi mu‘tarak al-adl«, 207—209.

75 Vgl. Faziyq, »al-Falsafa fi mu‘tarak al-adl«, 201, 206~207. Sandels Li-
beralism and the limits of justice (1982) wurde 2009 ins Arabische tiber-
setzt: Maykl Sandil, al-Libraliyya wa-hudad al-adala (Targama Muham-
mad Hanad), Bairut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya/al-Munazzama
al-‘Arabiyya li-t-Targama 2009. Rawls’ Werk A theory of justice (1971)
harrt bisher einer Ubersetzung ins Arabische. Sein Buch Justice as fairness
wurde allerdings ebenfalls 2009 iibersetzt: Gin Rils, al-Adala ka-insaf. I'a-
dat siyaga (Targama Haidar Hagg Ismafl), Bairut: Markaz Dirasat al-Wah-
da al-‘Arabiyya/al-Munazzama al-‘Arabiyya li-t-Targama 2009.

287

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

insaniyya), einfordert.”® Zudem weist Nassar selbst explizit darauf hin,
dass ein menschliches Zusammensein nicht ausschliefSlich auf Rechten
erbaut werden konne.””

Ob es gerechtfertigt ist, Nassars Position allzu nahe an jene Rawls’
heranzuriicken, sei hier deshalb — obwohl Faziyts Kritik systematisch
teilweise durchaus verfiangt — in Frage gestellt. Allerdings hat Rawls in
Nassars Nachdenken iiber Rechte und Gerechtigkeit fraglos eine Rolle
gespielt. Nassar verweist u.a. in seinen Ausfithrungen zur sozialen Ge-
rechtigkeit in Sulta auf Rawls, wie wir noch sehen werden.”® In Dar geht
er zudem mit Rawls einig, dass Gerechtigkeit »die erste Tugend sozialer
Institutionen« sei, »so wie die Wahrheit bei Gedankensystemen«.” Al-
lerdings erinnert er dort gleichzeitig auch an Platon, der neben der Ge-
rechtigkeit die Weisheit, die Tapferkeit und die Besonnenheit zu den vier
Polis-Tugenden zahlt.*

Nassar fordert denn auch nicht nur im Namen der Gerechtigkeit in-
dividuelle negative und positive Rechte ein. Diese spielen bei ihm zwar
eine zentrale Rolle. Trotzdem bleibt er seiner dem liberalen Atomismus
gegenuiber kritischen Grundhaltung treu, indem er diese Forderung von
Rechten mit seinen ontologischen Pramissen verbindet und seine Vorstel-
lung eines rechtsbasierten Gerechtigkeitsverstindnisses in das intrinsisch
Gute einbettet. Bei Nassar ergibt sich die Notwendigkeit von Rechten, wie
gleich zu sehen sein wird, aus seiner Pramisse des Seins-mit-dem-Anderen.

76 Vgl. dazu Sarhan Dhouib, »Unrechtserfahrungen und die kritische Funk-
tion der Menschenrechte«, in: S. Dhouib (Hg.), Demokratie, Pluralismus,
Menschenrechte. Transkulturelle Perspektiven, Weilerswist: Velbriick Wis-
senschaft 2014, 177-193: 177-182; Bielefeldt, » Universale Menschenrechte
angesichts der Pluralitit der Kulturen«, 47-56. Vgl. zudem Lutz Wingert,
»Turoffner zu geschlossenen Gesellschaften. Bemerkungen zum Begriff der
Menschenrechte«, in: Ralf Elm (Hg.), Ethik, Politik und Kulturen im Glo-
balisierungsprozess, Bochum: Projekt Verlag 2003, 392—407. Vgl. zur Be-
grindbarkeit von Menschenrechten aus der arabisch-islamischen Rechtstra-
dition heraus sowie zum muslimischen Menschenrechtsdiskurs allgemein
Mahmoud Bassiouni, Menschenrechte zwischen Universalitit und isla-
mischer Legitimitdt, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2014.

77 Vgl. z.B. Nassar, Mana, 107.

78 Faris Sasin, ein intellektueller Weggefihrte Nassars und wie er emeritierter
Philosophieprofessor in Beirut, sagte in einem personlichen Gesprich, das
ich mit ihm am 12. August 2013 im Rahmen dieser Untersuchung gefiihrt
habe, Rawls sei die Hauptinspirationsquelle Nassars beim Abfassen von
Sulta gewesen. Dies mag allerdings nur insofern stimmen, als damit eine
ganze politisch-philosophische Traditionslinie gemeint ist, die von Hobbes
iiber Locke, Rousseau und Mill zu Rawls fiihrt.

79 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (Ubersetzt von Hermann Vet-
ter), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1979, 19; Nassar, Dat, 373-374-

8o Vgl. Nassar, Dat, 373. Platon, Politeia, 427d-434d.

288

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

Weil er die Rechte aus dieser allen Menschen gemeinsamen ontologischen
Situation ableitet, glaubt er aber auch an die Existenz einer ontologischen
Verantwortung, aus der er eine moralische Pflicht zur zwischenmenschli-
chen Solidaritit ableitet. Diese iibersetzt er — mit starker Inanspruchnah-
me der politischen Gesellschaft — schliefSlich in ein Verstindnis sozialer
Gerechtigkeit, die allen Mitgliedern des Gemeinwesens den gleichen Zu-
gang zu den gleichen gesellschaftlichen Ressourcen garantieren soll, um
ihre Rechte und ihre Wiirde zu schiitzen. Des Weiteren bettet Nassar sein
auf Rechten basierendes Gerechtigkeitsverstandnis in seine Vorstellung
des intrinsisch Guten ein: Gerechtigkeit ist bei ihm nur einer von sieben
shochsten Werten« (qiyam ‘ulya), die das politische Handeln normativ in-
formieren sollen. Dadurch entschirft er das dividierende Moment einer
>Moral des Rechten« durch das Verbindende einer -Moral des Gutenc.®*

6.2.2 Wie aus dem Sein-mit-dem-Anderen eine Pflicht
zur Solidaritdt erwdichst

Nassar erachtet es als notwendig, an der Idee unveraufSerlicher natur-
gegebener Rechte und einem darauf aufbauenden Verstindnis von Ge-
rechtigkeit festzuhalten, um ein liberales Gemeinwesen begriinden zu
konnen. Natiirliche Rechte als Normen, die auf die menschliche Wiirde
verweisen — natiirliche Rechte und menschliche Wiirde sind bei Nassar
zwei Seiten derselben Medaille —, gehoren fiir ihn zu einem allen Men-
schen gemeinsamen Wesenskern. Diese Rechte sind dabei betonterma-
Ben losgelost von jeglichen individuellen metaphysischen Uberzeugun-
gen einsehbar und damit eine philosophische Idee; zudem kdmen sie dem
Menschen als Menschen zu und nicht als einem Mitglied einer bestimm-
ten partikularen Gemeinschaft.®:

Nassar erachtet es jedoch ebenso als unumganglich, vor dem Hinter-
grund der Pramisse der natirlichen Geselligkeit des Menschen und da-
mit des Seins-mit-dem-Anderen neu iiber diese Rechte nachzudenken,
um auf dieser ontologischen Basis die Auswirkungen liberaler Pramissen
auf das Soziale >gemeinsinnig« korrigieren zu konnen.*

Wie wir oben gesehen haben, sind bei Nassar die Menschen durch
ihr Sein-mit-dem-Anderen ontologisch miteinander verbunden. Rech-
te sind fir ihn deshalb nie nur diejenigen eines autonomen Individu-
ums, Rechte eines rungebundenen Selbst<, sondern immer >relational«

81 Vgl. zur >Moral des Rechten< und der >Moral des Guten< Michael J. Sandel,
Liberalism and the limits of justice, Cambridge etc.: Cambridge University
Press 1982, 133-174.

82 Vgl. Nassar, Sulta, 1o0; Nassar, »al-Asas al-falsafi«, 155-164. Hierzu auch
Wingert, » Turoffner«, 394—401.

83 Vgl. Nassar, Hurriyya, 221-222, 294-295.

289

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

(alaigi) und damit auch die Rechte anderer, d.h. Pflichten. Diese Pflich-
ten schrinken die eigenen Rechte und Freiheiten auch wieder ein. Wer
gerecht handelt, hat folglich nicht nur die eigenen, sondern immer auch
die Rechtsanspriiche und die Wiirde des Gegentiibers im Blick.?* Nassar
ist deshalb stets darauf bedacht, dass die Hervorhebung von Rechten
nicht als »Kult des Individuums«,*s dem die Pflichten zum Opfer fallen,
missverstanden wird.® >Rechte< und >Pflichten< sind bei ihm betonter-
mafSen Begriffe der Koexistenz, solche, die auf das Dasein anderer und
aller verweisen.®”

Die geteilte ontologische Situation des Seins-mit-dem-Anderen, durch
die die Menschheit bei Nassar zu einer einzigen Schicksalsgemeinschaft
wird, macht es zur verniinftig einsehbaren Pflicht, einen anderen Men-
schen nicht zu schadigen und ihm seine Rechte zuzugestehen, weil der
Andere durch die ontologische Verbundenheit immer auch Teil des Eige-
nen ist. Durch die Schidigung seinesgleichen bringt der Schiadigende mit
seiner Handlung folglich nicht nur die Existenz des Geschidigten in Ge-
fahr, sondern die gemeinsame existenzielle Grundlage, also auch die eige-
ne. Der Andere ist bei Nassar auch Bedingung der eigenen Existenz, wie
man es mit Sartre formulieren kann,* weshalb dessen Beeintrachtigung
immer auch auf einen zuruickfallt.* Der einzelne Mensch ist bei ihm im-
mer zuerst die Menschheit insgesamt, d. h. Teilhaber an einem >mensch-
lichen Ich« (ana insiyya), bevor er einzelnes Individuum ist.*°

Dies bringt Nassar zunichst zum Begriff der Verantwortung. Ahnlich
wie bei Sartre hat der Mensch aufgrund seines Seins-mit-dem-Anderen
Nassar zufolge eine die gesamte Menschheit miteinschliefSende Verant-
wortung. Sie ist bei Nassar allerdings anders als bei Sartre eine Verant-
wortung gegeniiber einer gegebenen »Universalitit des Menschen«,*
gegeniiber der menschlichen Natur respektive dem >menschlichen Ich«
und der menschlichen Wiirde, nicht gegentiber einer stets durch das ei-
gene freie Handeln, durch den eigenen Selbstentwurf zu erschaffenden

84 Vgl. ibid., 295-296; Nassar, »al-Asas al-falsafi«, 164-166.

85 Wingert, » Turoffner«, 404.

86 Hierzu auch ibid., 404—405.

87 Vgl. Nassar, Hurriyya, 226.

88 Vgl. Jean-Paul Sartre, »Der Existentialismus ist ein Humanismus«, in: ders.,
Der Existentialismus ist ein Humanismus und andere philosophische Es-
says, Reinbek bei Hamburg: Rohwolt ¢2012, 145-176: 165.

89 Vgl. Nassar, Hurriyya, 107, 186; Nassar, »al-‘Aql wa-mas’alat al-hudad [in
Mihakk]«, 89. Hierzu auch Nassar, Dat, 376377, wo er die Existenz indi-
vidueller Rechte direkt im Sein-mit-dem-Anderen >versorgt<, um dadurch
auch den immanenten, nichtidealistischen Charakter natiirlicher Rechte zu
betonen.

90 Vgl. Nassar, Mana, 198, 203.

91 Sartre, »Der Existentialismus ist ein Humanismus«, 167.

290

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

Menschheit. Es ist nicht eine Verantwortung, die aus der totalen Verant-
wortung fuir die eigene Existenz erwichst,?* sondern eine, die sich als Sol-
len aus dem Sein-mit-dem-Anderen herleitet.

Nicht an Sartre, sondern an einem anderen Philosophen orientiert sich
Nassars Verstindnis von Verantwortung deshalb, und zwar an Hans Jo-
nas. Wie dieser spricht Nassar im Zusammenhang der Verantwortung,
die Menschen aufgrund ihres Seins-mit-dem-Anderen gegentiber anderen
Menschen haben, von einer >ontologischen Verantwortungs, schliefSt also
wie er von einem (menschlichen) Sein auf ein (menschliches) Sollen.”s

Die ontologische Verantwortung tiberwinde nicht nur partikulare
Vorstellungen von gesetztem Recht (qanun) und Moral (ahlag), sondern
gehe dem Rechtlichen und dem Moralischen als solche voraus und liege
ihnen zugrunde, wie Nassar mit Jonas einiggeht. Bevor jemand fiir seine
Handlungen legale oder moralische Verantwortung iibernehmen musse,
sei die Person bereits ontologisch fiir diese Handlungen verantwortlich,
weil sie ihnen intentional im Universum und der Geschichte zur Exis-
tenz verhelfe, so Nassar. Verantwortung sei etwas Apriorisches (gabli),
eine » Vorbedingung der Moral«,°* wie Jonas es nannte, d.h. etwas einer
moglichen Handlung und ihren moralischen und rechtlichen Implikati-
onen Vorgangiges. Verantwortung entsteht nicht erst a posteriori oder
ex-post-facto (ba'di) durch die Handlung selbst.*s

Im Apriorischen seiner ontologischen Verantwortung trifft der
Mensch auch wieder auf seine ontologische Freiheit, die er hier am in-
tensivsten fithlt, wie Nassar erklart. Hier, d. h. in der Verantwortung, tre-
te der Mensch direkt in Angesicht zu seiner Freiheit und spiire ihre Ge-
genwirtigkeit. Verantwortung und Freiheit gehoren fiir Nassar deshalb
ontologisch zusammen. So, wie der Mensch sich seiner ontologischen
Freiheit nicht entledigen konne, ohne sich selbst zu vernichten, konne er
deshalb auch seine Verantwortlichkeit nicht abstreifen, ohne seine Exis-
tenz zu verneinen.®® »Ich bin frei, also bin ich verantwortlich«?7 — mit

92 Vgl. ibid., 150-151; Nassar, Hurriyya, 217.

93 Vgl. Nassar, Hurriyya, 179-182. Nassar erwihnt hier in seinen Ausfiithrun-
gen zur ontologischen Verantwortung Hans Jonas noch nicht, sondern erst
am Ende des Kapitels tiber Verantwortung in einer FufSnote (vgl. Hurriyya,
190-191, FN 1). Es diirfte aber aufler Frage stehen, dass Nassar ihn bereits
hier im Hinterkopf hatte. Vgl. zu Jonas’ Begriff der ontologischen Verant-
wortung: Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir
die technologische Zivilisation, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984, 91-92.

94 Jonas, Prinzip Verantwortung, 174.

95 Vgl. Nassar, Hurriyya, 179-181, 184. Vgl. dazu auch die Ausfithrungen in
Jonas, Prinzip Verantwortung, 172—183, an denen sich Nassar hier wohl
hauptsichlich orientiert hat.

96 Vgl. Nassar, Hurriyya, 182, 183-184, 249.

97 »and hurr, idan ana mas’l«, ibid., 185.

291

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

diesem an Descartes’ cogito angelehnten Postulat fasst Nassar diesen on-
tologischen Umstand zusammen.

Nassar bezieht die ontologische Verantwortung dabei nicht nur,
aber vorwiegend auf das menschliche Sein und damit auf ein zwischen-
menschliches Sollen.*® Er versteht sie also anthropozentrisch und sozial,
und weniger wie Jonas auch als Verantwortung gegeniiber der nicht-
menschlichen Natur oder der gesamten Biosphire und ihrer Zukunft.»
Es ist eine Verantwortung, die Menschen v.a. in der Gegenwart, nicht
so sehr auch fiir die Zukunft,**° direkt gegeniiber den »Mitteilhaber[n]
am Menschenlos«™* als solchen verpflichtet. Es ist eine »[o]ntologische
Verantwortung fiir die Idee des Menschen«*°* selbst. Nassar zieht des-
halb, obwohl die ontologische Verantwortung eine der Moral und dem
gesetzten Recht vorgeordnete ist, iberwiegend moralische Schliisse dar-
aus. Dies bringt uns zum Begriff der Solidaritat, tadamun.

Solidaritat gegeniiber anderen Menschen ist bei Nassar der moralische
Imperativ, den er aus der vormoralischen ontologischen Verantwortung
ableitet, die dem Sein-mit-dem-Anderen erwiachst. Auch hier spielen fir
ihn folglich die Ideen der Menschenwtirde und natirlicher Rechte eine
zentrale Rolle: Solidaritit ist bei Nassar v.a. eine Achtung der Rech-
te und der Wiirde anderer und ein Bemiihen, anderen zu ihren Rechten
und ihrer Wiirde zu verhelfen. Hier wird besonders deutlich, dass Rech-
te bei Nassar nicht nur die Funktion haben, das Individuum und seine
Freiheiten im Sinne der liberalen Tradition zu schiitzen, sondern sie sind
auch Pfeiler einer Pflicht zu gesamtgesellschaftlicher Solidaritit, welche
die Gesellschaft als Ganzes integrieren soll.

Das Festhalten an einem normativen Fixstern der Menschenwiirde und
der natiirlichen Rechte als Pfeiler der gesellschaftlichen Solidaritit in einer

98 Er weist etwa Raymond Polins Behauptung zuriick, es gebe nur zwischen
Menschen als verniinftigen Wesen Gerechtigkeitsanspriiche. Demgegeniiber
hilt Nassar fest, der Mensch habe auch seiner nichtverniinftigen Umwelt
gegeniiber Verantwortung. Vgl. Nassar, Sulta, 236-237. Vgl. dazu zudem
Nassar, Hurriyya, 190-191, FN 191.

99 Inwiefern nicht auch bereits Kants kategorischer Imperativ, den Jonas mit
seinem Begriff der ontologischen Verantwortung und seinem >ontologischen
Imperativ< erweitern will, die Pflicht impliziert, die Menschheit insgesamt
zu erhalten, klart Hans Lenk, Human-soziale Verantwortung. Zur Sozial-
philosophie der Verantwortlichkeit, Freiburg, Bochum: Projektverlag 20135,
II4-117.

100 In Dat gewichtet Nassar die Verantwortung gegeniiber der Zukunft etwas
stirker, auch mit Bezug auf Jonas. Vgl. Nassar, Dat, 629—632. Vgl. auch sei-
ne Bemerkungen zum Umgang mit der Natur in ibid., 307-319.

101 Jonas, Prinzip Verantwortung, 184.

ro2 Ibid., 91.

292

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

liberalen Gesellschaft verteidigt Nassar — gleich wie seinen am Erbe der
Aufklirung angelehnten Rationalismus — entschieden gegen Richard Ror-
ty. In dessen liberaler Utopie spielt der Begriff der Solidaritat zwar eben-
falls eine wichtige Rolle, doch versucht Rorty ihn nicht mit, sondern gegen
Begriffe wie Menschenwiirde oder universelle Rechte zu formulieren. 3

Nassar hidlt dem Amerikaner zwar zugute, in seiner liberalen Uto-
pie wie er selbst in seinem Entwurf einer >neuen Gesellschaft< auch den
Wert der Solidaritat hochzuhalten, womit er nicht minder vom atomisti-
schen Liberalismus abzuriicken versuche. In dieser Hinsicht sieht Nassar
durchaus Parallelen zwischen seinem eigenen philosophischen Projekt
und jenem Rortys. Doch bestreitet Nassar gleichzeitig die Behauptung
Rortys, dass Solidaritit in einer Gesellschaft moglich sei, wenn sie sich
von der philosophisch fundierten Idee der universellen Menschenwiirde
und daraus abgeleiteten naturlichen Rechten verabschiede.**+

Rorty zahlt die Rede von Menschenrechten gleich wie jene von Ver-
nunft und Wahrheit zu den Residuen einer iberkommenen metaphy-
sisch-philosophischen Fundierung des Liberalismus. Diese Fundierung sei
zu Beginn der Entstehung freiheitlich-demokratischer Ordnungen zwar
notwendig gewesen, aber mittlerweile »zum Hindernis fir die Erhaltung
und Verbesserung demokratischer Gesellschaften geworden |[...].«*°s

Bei Rorty grindet die Solidaritit deshalb nicht auf der Idee der Rechte
oder der Wiirde, sondern in der »Erkenntnis, daf$ uns die Verletzbarkeit
durch Demiitigung gemeinsam ist [...].«*°¢ Sie erwachst bei ihm deshalb
aus einem »gemeinsamen Vermogen, sich die wirkliche und mogliche
Demiitigung anderer vorstellen«**? zu konnen, und dem Wunsch, ihr
entgegenzuwirken.’® Dieses Vermogen als eine Art Mitgefiihl, das den
Menschen dazu anhilt, solidarisch zu handeln, d.h. ihre Demiitigung
zu verhindern, verweist laut Rorty jedoch nicht auf einen ahistorischen
menschlichen Wesenskern, sondern ist, seinen radikalen Kontingenzan-
nahmen entsprechend, »einfach ein gliickliches Erzeugnis bestimmter
historischer Umstande«.* Es sei, wie Rorty behauptet, ein Ergebnis des-
sen, was sich seit dem 18. Jahrhundert in Europa und Amerika zugetra-
gen habe."*° Solidaritit empfindet eine Person denn auch nicht mit einer

103 Ahnliche Argumente wie gegen Rorty bringt Nassar in Ma#a gegen Karl
Popper und dessen Altruismus-Begriff vor, allerdings weniger ausfiihrlich.
Vgl. Nassar, Mana, 86-87.

104 Vgl. Nassar, Hurriyya, 226—227.

105 Rorty, Kontingenz, Ironie, Solidaritit, 84—85. Vgl. dazu auch Rorty, »Der
Vorrang der Demokratie vor der Philosophie«, 83-87.

106 Rorty, Kontingenz, Ironie, Solidaritdt, 156.

107 Ibid., 159.

108 Vgl. ibid., 156-159.

109 Ibid., 315.

110 Vgl. ibid., 159.

293

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

abstrakten Idee des Humanen im anderen Menschen, sondern mit jenen,
die ihm nahestehen. Sie ist ein ethnozentrisches Gefiihl, das »davon ab-
hing|[t], welche Ahnlichkeiten und Unihnlichkeiten uns besonders auf-
fallen«.""* Sie ist ein Solidarititsgefiihl, das jedoch die Moglichkeit impli-
ziert, in den Kreis des >Wir<, mit dem Solidaritit empfunden wird, stets
neue vormalige >Sie« mit einzuschliefSen. '™

Die Vorbehalte Nassars gegentiiber dieser Herleitung und diesem Ver-
stindnis von Solidaritit gehoren zwar grofStenteils zum Standardreper-
toire der Kritik an Rorty und sind deshalb nicht neu.**> Aus der Feder
eines arabischen Philosophen stammend, der sich fiir Demokratie und li-
berale Gerechtigkeit einsetzt, bringen diese Vorbehalte jedoch deutlicher
als in dieser bekannten Kritik zur Geltung, wie »zynisch oder naiv«'
einige von Rortys Propositionen sind.

So lehnt Nassar zunachst die kulturrelativistische These Rortys einer
kontingenten historischen Genealogie der Solidaritit als Gefthl fur die
uns Nachsten ab. Er glaube nicht, dass die Ablehnung von Demiitigung
der historischen Kontingenz einer europdischen Moderne zu verdanken
sei, auch wenn diese Epoche ihrer Akzeptanz und Institutionalisierung
Vorschub geleistet habe. Vielmehr ist Nassar tiberzeugt, dass die univer-
selle Ablehnung der Demiitigung genau jenen ahistorischen Wesenskern
einer menschlichen Wurde zur Evidenz bringt, den Rorty verneint.'*s

Damit eine liberale Gesellschaft auch solidarisch sein kann, bedarf es
seiner Ansicht nach des Prinzips der Menschenwiirde, das auf ein von
allen einzelnen Menschen gleichermafen getragenes Schicksal oder eben
ein >Menschenlos<, d.h. auf das Sein-mit-dem-Anderen hindeutet. Dann
sei die >Natur der Solidaritit« (tabiat at-tadamun) nicht mehr nur wie
bei Rorty ein auf der Vorstellungskraft basierendes Mitgefiihl, das uns
den uns Nahen wohlwollend stimmt, sondern sowohl Mitgefiihl als auch
durch die Vernunft erkennbare moralische Pflicht anderen und potenziell
allen Menschen gegeniiber.'*¢

In seiner Erklarung dazu, wie aus dieser >Natur der Solidaritat< der
Menschenwiirde faktisches solidarisches Handeln wird, ist Nassars

111 Ibid., 309.

112 Vgl. ibid., 314-320. Vgl. zur Rekonstruktion dieser Argumentation Ror-
tys durch Nassar Hurriyya, 227-232.Vgl. kritisch zu diesen und weiteren
Argumenten Rortys auch Richard J. Bernstein, »Rorty’s liberal utopia«, in:
Alan R. Malachowski (Hg.), Richard Rorty, I11: Politics, irony, and solidar-
ity, London etc.: SAGE Publications 2002, 5-32.

113 Hierzu iibersichtlich Bernstein, »Rorty’s liberal utopia«.

114 Willy Hochkeppel, zitiert nach: Detlef Horster, Richard Rorty zur Ein-
fithrung, Hamburg: Junius 1991, 114.

115 Nassar, Hurriyya, 227-231.

116 Vgl. ibid., 234-23 5, 240. Vgl. auch Rorty, Kontingenz, Ironie, Solidaritit,
310-311.

294

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

Argumentation jener Rortys dann aber nicht einmal so unahnlich. Auch
Nassar geht davon aus, dass Solidaritit vorwiegend im Kontext einer
Vielzahl bestimmter, sich stufenweise vergrofsernder >Wir< stattfindet.
Das liberale Individuum konne seine Freiheit dazu nutzen, sich mit ei-
ner Vielzahl solcher >Wir« innerhalb und aufSerhalb der Gesellschaft
zu solidarisieren.''” Dabei spielt auch fiir Nassar die Vorstellungskraft
als Fahigkeit, sich in das Leiden anderer hineinzufiihlen und -denken,
durchaus eine Rolle.**® Die Einzigen, mit denen sich Liberale nicht soli-
darisieren konnten, seien die Gegner der Freiheit. Auch die Globalisie-
rung sieht Nassar nicht per se als Gefahr fiir diese >Wir« Sie wiirden in
Relation zu einem neuen globalen Zusammengehorigkeitsgefiihl zwar
ihren Charakter verdndern, aber als Orte der Solidaritdt nicht obsolet
werden oder ganz verschwinden. Als Beispiel nennt Nassar die EU: Sie
habe die bestehenden nationalstaatlichen Einheiten nicht aufgelost, son-
dern sie blof$ in einem neuen europdischen >Wir< zusammengefasst.'*

In klarer Abgrenzung zu Rorty findet Nassar jedoch, dass das, was
Individuen in einem sich solidarisierenden >Wir< zusammenbringt, spe-
zifische Probleme und Aufgaben wie Armut, Krankheit, Unwissenheit,
Kriege oder Naturkatastrophen sind, zu deren Bewaltigung sich freie
Menschen zusammenschliefSen. Was uns dazu bringt, uns anderen Men-
schen gegentiber solidarisch zu geben, ist damit nicht mehr nur ein Ge-
fuhl fur jene, die >zu uns gehorens, sondern es sind Griinde. Diese Grin-
de iberwinden Dichotomien zwischen einem >Wir« einerseits und einem
>Sie« andererseits und konnen die ganze Menschheit miteinschliefSen.
Dies sei kein idealistisches Denken, sondern ein Erfordernis der Ge-
schichte, in der immer mehr Probleme globalen AusmafSes einer solida-
rischen Losung harrten.™°

Nassar scheint allerdings nicht allzu sehr darauf zu vertrauen, dass
sich freie Individuen aus bestimmten Griinden aufgrund ihrer morali-
schen Pflicht zur Solidaritit, die aus dem Sein-mit-dem-Anderen und
der ontologischen Verantwortung erwichst, auch tatsichlich freiwillig

117 Vgl. Nassar, Hurriyya, 239.

118 Vgl. ibid., 233.

119 Vgl. ibid., 237-239; Nassar, Ma‘na, 396. Nassar sieht den europdischen In-
tegrationsprozess nicht in all seinen Schriften positiv, sondern immer wie-
der auch sehr kritisch. Es ist zu vermuten, dass Nassars auch ablehnende
Haltung gegeniiber der EU daher riihrt, dass er fiirchtet, sie konne als Blau-
pause fur ein arabisches oder islamisches Einheitsprojekt dienen, das er in
Ubereinstimmung mit seiner Ablehnung des arabischen Nationalismus klar
zuriickweist. Vgl. z.B. Nassar, Dat, 183, wo er die Beibehaltung der ein-
zelstaatlichen Souveranitat in Widerspruch zur europiischen Einheit sieht,
oder Nassar, Dimugratiyya, 12, 54-55, wo er die EU als ideologisches und
imperialistisches Projekt bezeichnet.

120 Vgl. Nassar, Hurriyya, 243, 246.

295

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

zu solidarischen »Wir« zusammenschlieflen. Sich fiir das Wohl und die
Verbesserung einer Gesellschaft einzusetzen, erachtet er zwar als mora-
lische Pflicht eines jeden Einzelnen.*” Trotzdem spricht er den staatli-
chen Institutionen in einer gemeinsinnig-liberalen Gesellschaft eine Ver-
mittlungsrolle bei der Entstehung von Solidaritit zu: Sie haben dafir zu
sorgen, dass Solidaritit als individuelle moralische Pflicht nicht vernach-
lassigbar bleibt, sondern tiber die politische Gesellschaft als Handlungs-
instanz des Gemeinwesens von einer moralischen Pflicht in allgemeines
solidarisches Handeln tibersetzt wird.***

Solidaritit ist denn bei Nassar trotz des universellen moralischen Anlie-
gens, das ihr zugrunde liegt, und des kosmopolitischen Ausblicks, den er
damit verbindet, vorwiegend eine Solidaritit innerhalb bestehender poli-
tischer Gesellschaften, innerhalb von Staaten. Sie ist vorwiegend eine So-
lidaritat, die wir unseren Mitbuirgerinnen und Mitbiirgern schulden und
die er durch eine staatliche Umverteilung von Ressourcen garantiert sieht.

Solches durch die politische Gesellschaft gestiitztes solidarisches Han-
deln gegeniiber unseren Mitburgern und Mitbuirgerinnen ist bei Nas-
sar Bestandteil dessen, was er unter >sozialer Gerechtigkeit« subsumiert.
Wir nihern uns im Folgenden der sozialen Gerechtigkeit als politischer
Konkretisierung gesellschaftlicher Solidaritat uber Nassars allgemeines
Verstandnis von Gerechtigkeit, da das eine in das andere eingebettet ist.

6.2.3 Wie aus der Pflicht zur Solidaritdt soziale Gerechtigkeit wird

Entsprechend der Ausrichtung seines Fokus auf die politische Gesell-
schaft als Handlungsinstanz eines Gemeinwesens setzt sich Nassar
hauptsichlich in deren Rahmen mit Rechten und Gerechtigkeit ausein-
ander. Die politische Herrschaft steht bei ihm in der Pflicht, fiir Gerech-
tigkeit zu sorgen, nicht nur, was das Politische im engeren Sinne, also
etwa die Anerkennung und den Schutz grunddemokratischer Rechte an-
belangt, sondern auch, was die soziale Gerechtigkeit betrifft, wo er den
Begriff der Solidaritit ins Spiel bringt.™3

Dabei spricht Nassar von ‘adl, nicht adala, wenn er »Gerechtigkeit< ab-
handelt. ‘Adala stehe eher fiir eine subjektive Haltung und Bereitschaft,
nach Gerechtigkeitsprinzipien zu handeln, wihrend adl auf die objektiv
beurteilbaren Bedingungen fir Gerechtigkeit verweise, wie er erklart.*+

121 Vgl. Nassar, Dat, 319-326, 388-389.

122 Vgl. Nassar, Hurriyya, 243—245; Nassar, Sulta, 278-280.

123 Vgl. dazu auch Nassar, Hurriyya, 222-226.

124 Vgl. Nassar, Sulta, 240-241. Moglicherweise unternimmt Nassar diese be-
griffliche Unterscheidung zwischen dem >objektiven«< adl und der >subjekti-
ven«< ‘addala auch deshalb, weil er sich von einem islamischen Diskurs iiber
>soziale Gerechtigkeits, adala igtimatiyya, distanzieren will, einem Diskurs,

296

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

Mit der Konzentration auf das Politische in seinen Ausfiihrungen zur
Gerechtigkeit will Nassar zum einen auf dessen grundsitzliche Verbin-
dung mit dem Moralischen hinweisen. Wie wichtig ihm diese Verbindung
ist, lasst sich auch daran erkennen, dass bei ihm sulfa, also >Herrschaft«
oder >Autoritits, ein normativ geladener Begriff ist: Er bedeutet bei Nas-
sar legitime Herrschaft oder Autoritat, also rechtmdfige Herrschaft oder
Autoritat. Herrschaft, sulta, kommt deshalb nicht ohne Gerechtigkeit,
adl, aus, wenn sie legitim sein will. Ungerechte und damit nicht rechtma-
Bige Herrschaft ist saitara, d.h. >Kontrolle« oder >Willkiirherrschaft<, und
damit in Nassars Begrifflichkeit von sulta klar unterschieden.*»s

Er geht zum anderen aber auch so weit zu behaupten, dass es ohne
politische Herrschaft gar keine Gerechtigkeit geben konne. Er setzt
diese Pramisse in seinen fritheren Schriften v.a. gegen kommunistische
anarchistische Utopien,**¢ spiter aber auch gegen libertar-kapitalisti-
sche und damit ebenso anarchistisch inspirierte Behauptungen, die un-
sichtbare Hand des freien Marktes konne im Rahmen eines minima-
len Nachtwichterstaates fiir Gerechtigkeit sorgen.'*” Im gleichen Zuge
lehnt er damit eine Vorstellung von zwischenmenschlicher Gerechtig-
keit ab, die sie als eine aus dem Recht des Starkeren hervorgehende
Ordnung missversteht. Nassar glaubt ein solches auf >Uberwiltigung«
(tagalub) basierendes Gerechtigkeitsverstindnis besonders bei Farabi
nachweisen zu konnen; Farabi ist denn fiir Nassar auch ein Philosoph
der >Kontrolle« bzw. der >Willkiirherrschaft« (saitara), nicht ein Philo-
soph der >(rechtmafSigen) Herrschaft« (sulta). Nassar stutzt sich bei die-
sem Urteil uber Farabi allerdings auf eine Textstelle aus dessen Prinzi-
pien der Ansichten der Bewohner der vortrefflichen Stadt, in der Farabi
nicht das vorziigliche Gemeinwesen, sondern die »ignoranten und ir-
renden Stiadte«'* beschreibt und dabei nicht die eigenen, sondern die
Lehrmeinungen antiker Philosophen wiedergibt.’>® Damit stellt Nassar
das Gerechtigkeitsverstindnis Farabis nicht korrekt dar.'s°

den der Muslimbruder Sayyid Qutb mit seinem entsprechend betitelten
Buch 1949 angestofSen hatte: Sayyid Qutb, al-Adala al-igtima‘iyya fi l-is-
lam, Bairit: Dar a8-Suriq 1993 [1949].

125 Vgl. Nassar, Sulta, 7-10, 13-14, 231-2335.

126 Vgl. ibid., 83. In Sulta setzt er diese Verkniipfung von Staat und Gerechtig-
keit zudem gegen Edith Stein, die, wie Nassar ausfiihrt, fand, dass nichts
dagegenspreche, dass eine gerechte Ordnung auch ohne Staat entstehe. Vgl.
ibid., 234-235.

127 Vgl. Nassar, Hurriyya, 61, 233, 243.

128 Abu Nasr al-Farabi, Die Prinzipien der Ansichten der Bewobner der vor-
trefflichen Stadt (Aus dem Arabischen iibersetzt und herausgegeben von
Cleophea Ferrari), Stuttgart: Reclam 2009, 110.

129 Vgl. Nassar, Sulta, 241-246; al-Farabi, Prinzipien, 115-118, 137.

130 Vgl. dazu auch Faziyi, »al-Falsafa fi mu‘tarak al-adl«, 209-210.

297

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

Nassar geht von einer allgemeinen Definition von Gerechtigkeit aus, de-
ren Bestandteile er zunachst erklart und dann mit Bezug auf bestimmte
Bereiche weiter ausdifferenziert. Die Definition lautet folgendermafSen:

Gerechtigkeit ist, bezogen auf politische Herrschaft, eine soziohistori-
sche Anordnung, die jedem, der ein Recht und einen Rechtsanspruch
hat, sein Recht und seinen Rechtsanspruch zuerkennt und ihm die Mog-
lichkeit gibt, ihn zu genieflen sowie die damit einhergehenden Pflichten
wahrzunehmen, dies unter bestimmten Bedingungen.™*

Indem er Gerechtigkeit als >soziopolitische Anordnung« verstehe, wolle
er, wie Nassar erklirt, zuniachst darauf hinweisen, dass der Mensch als
denkendes Wesen eine gerechte Ordnung schaffen und wegen sich stets
wandelnder Umstinde kontinuierlich neuschaffen miisse. Sie sei folglich
nichts Naturgegebenes oder spontan Entstehendes.™* Diese Notwendig-
keit des steten Neuschaffens einer gerechten Ordnung geht auch daraus
hervor, dass Gerechtigkeit und der soziale Friede, den sie mit sich bringt,
prekire Zustiande sind: Wer sie wolle, miisse sie immer wieder gegen ihre
Feinde verteidigen, so Nassar. Eine gerechte Ordnung des sozialen Frie-
dens sei unstabil.'33

Gegenstand dieser gerechten soziopolitischen Anordnung sind na-
turliche Rechte, die aus einer Gleichheit der Menschenwiirde abzulei-
ten sind: Nassar nennt das Recht auf personliche Unversehrtheit (sala-
ma Sahsiyya) als erstes dieser Rechte und leitet daraus etwa das Recht
auf Arbeit, Wissen, Besitz, Familiengriindung oder Versammlungsfreiheit
ab."+ Es sind also sowohl negative als auch positive Rechte, die Nassar
geltend macht.'3s

Dass politische Autoritidten Rechte anerkennen, reicht jedoch nicht
aus: Rechtsanspriiche miissten auch erfiillt werden, wie Nassar weiter
erklart. Mit deutlicher Spitze gegen eine politische und juristische Pra-
xis, die sich mit leeren Bekenntnissen zu natiirlichen Rechten begnugt,
streicht er heraus, dass der wahre Priifstein einer gerechten politischen
Ordnung darin bestehe, dass Rechtsanspriiche tatsichlich offen gel-
tend gemacht werden konnten und ihnen faktisch nachgekommen wer-
de. Dass aus diesen negativen und positiven Rechtsanspriichen, die er

131 »Al-‘Adl bi-n-nisba ila s-sulta as-siyasiyya huwa tartib igtimaf tarihi,
ya'tarif li-kull di haqq wa-istihqaq bi-haqqibi wa-istihqaqibi, wa-yutih labu
an yatamatta“ bibi, wa-an yaqum bi-l-wagib al-musahib labu, tahta Surit
mu‘ayyana«. Nassar, Sulta, 237.

132 Vgl. ibid., 237-238.

133 Vgl. Nassar, Dat, 389; Nassar, Sulta, 280—282.

134 Vgl. Nassar, Sulta, 98-100, 238-239, 268; Nassar, Dat, 380-384.

135 Vgl. dazu Susanne Boshammer, Gruppen, Rechte, Gerechtigkeit. Die mora-
lische Begriindung der Rechte von Minderbeiten, Berlin, New York: Walter
de Gruyter 2003, 29-32.

298

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

geltend macht, nicht nur negative Freiheiten, sondern auch negative und
positive Pflichten gegeniiber anderen und dem politischen Gemeinwesen
erwachsen, ist, wie wir bereits oben gesehen haben, fiir Nassar vor dem
Hintergrund eines Seins-mit-dem-Anderen selbstverstandlich.¢

Diese allgemeine Definition von Gerechtigkeit konkretisiert Nassar zu-
nichst mit Bezug auf das Existenzrecht eines Staates selbst. Dieses Exis-
tenzrecht ist fiir ihn eine dufSere Voraussetzung, ohne die es innerhalb ei-
ner politischen Gesellschaft gar keine Gerechtigkeit geben kann. Dass er
diesen Aspekt tiberhaupt anspricht, hangt wohl damit zusammen, dass
er seine Uberlegungen zur Gerechtigkeit in Sulta aus einem Kontext der
nach wie vor prekaren und instabilen postkolonialen Existenz und Sou-
veranitit einzelner Staaten, so auch des Libanon, ausformuliert hat.

Das Existenzrecht von Staaten hinge vom Assoziationswillen ab, so-
wohl im Innern als auch gegen aufsen. Im Innern miisse sich eine Mehr-
heit mit diesem Willen als dem »Wille[n] eines bestimmten gesellschaft-
lichen Wir«*37 identifizieren konnen, damit ein Staat rechtmafSig sei. Dies
bedeutet fiir Nassar auch, dass in pluralistischen Gesellschaften einzel-
nen Gemeinschaften mit separatistischen Intentionen das Recht zuge-
sprochen werden miisse, sich von einem bestehenden Staat loszusagen,
um einen eigenen Staat griinden zu konnen, wenn ihnen diese Identifi-
kation nicht moglich sein sollte. Eine solche Abspaltung konnten sie sich
mit friedlichen Mitteln erstreiten.™s*

Doch will ein solcher Abspaltungsversuch seines Erachtens ein gut
uberlegter Schritt sein. Zwar hinge die RechtmifSigkeit eines Anspruchs
auf die Griindung eines eigenen Staates per se nur vom eigenen Assozia-
tionswillen ab. Grundsitzlich miisse ein jeder Assoziationswille jedoch
innerhalb der Staatengemeinschaft auf andere Assoziationswillen Riick-
sicht nehmen. Hier denkt sich Nassar das zwischenstaatliche Gefiige
analog zu jenem zwischen einzelnen Menschen: Ein jedes Gemeinwe-
sen und jeder Staat muss das Existenzrecht anderer Gemeinwesen und
Staaten respektieren und schuldet in letzter Instanz auch dem Assozia-
tionswillen der internationalen Gemeinschaft Rechenschaft. Egal, ob es
sich um eine partikulare Gemeinschaft handle, die einen unabhingigen
Staat griinden wolle, oder um einen bereits existierenden Staat — ein je-
der miisse sich in das globale Gefiige von Assoziationswillen einfiigen,
sei also dem Willen der internationalen Gemeinschaft (magmiat ad-du-
wal), d.h. dem globalen Assoziationswillen verpflichtet.'s

136 Vgl. Nassar, Sulta, 239-240. Vgl. dazu Boshammer, Gruppen, Rechte, Ge-
rechtigkeit, 29-32.

137 Nassar, Sulta, 248.

138 Vgl. ibid., 248-250.

139 Vgl. ibid., 247-253.

299

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

Der zweite Bereich, fiir den Nassar seine allgemeine Definition von
Gerechtigkeit konkretisiert, betrifft die >legislative Gerechtigkeit« (ad!
tasrii). Er verleiht unter diesem Begriff der Bedeutung demokratischer
Grund- und Biirgerrechte sowie allgemeiner rechtsstaatlicher Prinzipien
Nachdruck und spricht deshalb auch von der >politischen Gerechtigkeitc.
Von der gerechten Ausgestaltung dieses Bereichs hingen wichtige andere
Aspekte der Gerechtigkeit innerhalb der politischen Gesellschaft ab.

Legislative Gerechtigkeit bedarf gemafd Nassar zunichst der Garan-
tie, dass der Wille des Staates bzw. der politischen Gesellschaft als Gan-
zes frei zum Ausdruck gelangen kann. Dazu brauche es eine offene Ge-
sellschaft, in der freie und verniinftige, in ihren Rechten gleichgestellte
Biirger ungeachtet ihrer Fihigkeiten, Weltanschauungen oder ideologi-
schen Uberzeugungen frei an politischen Prozessen, Wahlen und Refe-
renden teilhaben und mitwirken konnten. In einem solchen freiheitlichen
Kontext konne eine Staatsordnung erstritten werden, deren Grundzii-
ge in einer Verfassung festgehalten wiirden, die aber keine ewiggiiltigen
Normen enthalte, sondern dem historisch-demokratischen Wandel un-
terliege. Hier kommt der kritisch-offene Rationalismus, den wir im letz-
ten Kapitel besprochen haben, innerhalb der politischen Gesellschaft zur
praktischen Anwendung: Er dient als Denk- und Diskursweise recht-
lich gleichgestellter Burger, anhand derer friedlich eine das gesamte po-
litische Gemeinwesen betreffende Ordnung ausgehandelt werden kann,
die das gemeinsame Leben strukturieren soll. Dazu gehort auch, dass
unterschiedliche Interessengruppen (fi'a¢) und Gemeinschaften (§amaat)
als Vermittlungsinstanzen zwischen dem Privaten und dem Offentlichen
das >Gemeinwohl« (al-maslaha al-‘Gmma) fiir die Gesellschaft als Gan-
zes aushandeln.™#!

Dass Nassar das Gemeinwohl an die Immanenz und Historizitit of-
fen-verniinftig miteinander diskutierender Biirger riickbindet, lasst ver-
muten, dass bei ihm das Gemeinwohl gut fiir jeden einzelnen Biirger
und alle Biirger zusammengenommen ist,*+* es jenseits davon aber kein
»Wohl« gibt, das nicht auf diese menschlichen Einzelanspriiche reduzier-
bar wire. Das Gemeinwohl sei kein >Wohl der Allgemeinheit< (maslahat
al-‘amma), sondern »das Wohl des Gemeinwesens als Ganzes mit all

140 Vgl. ibid., 257.

141 Vgl. ibid., 259-260; Nassar, Hurriyya, 153-158; Nassar, Mand, 143-146.
Vgl. zu Nassars Verstindnis vom Gemeinwohl sowie seinen deliberativen
Aspekten auch Nassar, Sulta, 133-141, sowie Nassar, »Fi Falsafat at-tarbi-
ya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 51-52.

142 Vgl. dazu Lutz Wingert, »Gut fir alle zusammen? Oder was konnten
Demokraten in einer Demokratie erkennen?«, in: Michael Quante (Hg.),
Geschichte, Geltung, Gesellschaft. Beitrige zum XXIII. Deutschen Kon-
gress fiir Philosophie 2014, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2016, 827-849:
835-836.

300

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

seinen Einzelteilen«,™3 so Nassar. Maslaha selbst — also ohne das Attri-
but >allgemein< — ist bei ihm auch etwas, das das Individuum selbst fiir
sich bestimmt, wobei das individuelle Bestimmen und Verwirklichen des
eigenen >Wohls< oder des eigenen >Interesses< durch die maslaha anderer
und das >Gemeinwohl« sowie durch bestimmte moralische Prinzipien be-
grenzt wird. Mit dieser Individualisierung von maslaha will Nassar den
Begriff besonders aus dessen klassisch-islamischem Verstandnis heraus-
l6sen, wo maslaha von den fiinf hoheren >Zwecken des Religionsgeset-
zes< (maqasid as-saria) bestimmt ist. 44

Fiir die staatlichen Regierungsinstitutionen bedeutet legislative oder
politische Gerechtigkeit, dass ihre Reprisentanten in einem klar definier-
ten Prozess von der politischen Gesellschaft mit ihren Herrschaftsbefug-
nissen ausgestattet werden miissen. Dabei hatten Regierungsinstitutio-
nen zu respektieren, dass sie der Staat bzw. die politische Gesellschaft nur
mit bestimmten Rechten >ermachtigt< habe, letztere aber faktisch bei der
politischen Gesellschaft als Definitionsorgan der staatlichen Ordnung
selbst blieben. Zum Respekt dieser Rechte vonseiten der Reprasentan-
ten dieser Herrschaftsinstitutionen gehore, dass sie den politischen Pro-
zess nicht monopolisierten, d.h. Opposition gegen sich selbst zuliefSen.
Meinungsverschiedenheiten gehorten zur Natur politischer Gesellschaf-
ten, wie Nassar erklart, sie sollten deshalb auch frei zur Geltung ge-
bracht werden diirfen. Sie miissten aber auch so geordnet und in politi-
sche Prozesse iibersetzt werden, dass sie die Entscheidungsfihigkeit der
Institutionen nicht lahmten und damit das Wohl der Gesellschaft in Ge-
fahr brichten. Zudem seien Regierungsinstitutionen nur dann gerecht,
wenn sie fur ihre Handlungen Verantwortung tibernahmen und der po-
litischen Gesellschaft dafiir Rechenschaft ablegten. s

Der dritte Bereich, fiir den Nassar seine allgemeine Definition von Ge-
rechtigkeit konkretisiert, ist derjenige der sozialen Gerechtigkeit. Hier

143 Nassar, Hurriyya, 147.

144 Vgl. ibid., 128-130, dort besonders auch die FN 121. Juristen wie Gazali
gingen davon aus, dass maslaha durch das Religionsgesetz bestimmt sei, so
besonders durch dessen fiinf hohere »Zweckes, >Interessen< oder >Absichten«
(magqaid): den Schutz der Religionszugehorigkeit, des Lebens, des Verstan-
des, des Eigentums und der Familie. Vgl. dazu Felicitas Opwis, » Maslaha
in contemporary Islamic legal theory«, in: Islamic Law and Society 12/2
(2005), 182—223. Die Ubersetzung der fiinf #aqasid habe ich iibernommen
von Mouhanad Khorchide, Scharia — der missverstandene Gott. Der Weg
zu einer modernen islamischen Ethik, Freiburg, Basel, Wien: Herder 2016.

145 Vgl. Nassar, Sulta, 262—264. Vgl. dazu auch ibid., 91-113, wo Nassar Gren-
zen politischer Herrschaft definiert und dabei dhnlich wie hier argumentiert,
allerdings von negativen Rechten der politischen Gesellschaft gegeniiber
dem Staat als Herrschaftsapparat spricht.

30T

22.01.2026, 00:18:40. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

spielt nun wie erwahnt die durch die politische Gesellschaft beforderte
Pflicht zur Solidaritit eine Rolle.

Nassar subsumiert unter dem Begriff der sozialen Gerechtigkeit ein
breites Spektrum von Teilbereichen wie etwa die wirtschaftliche, die Bil-
dungs- oder die Generationengerechtigkeit, aber auch etwa die Gerech-
tigkeit zwischen den Geschlechtern. Mit diesem breiten Spektrum wolle
er sich von einem verengten, blof$ auf das Wirtschaftliche reduzierten Be-
griff sozialer Gerechtigkeit distanzieren, wie er Kapitalismus und Sozia-
lismus gleichermaflen vorschwebe. Zugleich beziehe sich sein Verstand-
nis von sozialer Gerechtigkeit aber auf weniger als das, was Rawls als
»Grundstruktur der Gesellschaft« bezeichnete, da er einige Aspekte die-
ser Grundstruktur bereits unter der Rubrik der legislativen Gerechtig-
keit behandelt habe.™+¢

Demgegentiber beziehen sich Nassars Ausfiihrungen zur sozialen Ge-
rechtigkeit unter Abzug ihrer rein politischen Aspekte auf »die Ganz-
heit des sozialen Geflechts, die politische Herrschaft vor Willkiir (zulm)
schiitzen muss«.

Im Bereich der sozialen Gerechtigkeit spielt >Gleichheit< (musawah)
eine wichtige Rolle, wie Nassar erklart. Diese wolle er aber nicht als Re-
sultat von sozialen Gerechtigkeitsbemithungen verstanden wissen, also
nicht als Gleichmachung, sondern philosophisch: als Gleichheit in der
menschlichen Wiirde, aus der gleiche Rechte und Pflichten erwachsen,
aber auch als Gleichheit an einem Grundstock von Freiheiten. Aus jener
entstehe eine Vielfalt von individuellen Umgangsformen mit bestimm-
ten menschlichen Grundbedirfnissen, eine Pluralitat, die zu respektieren
ebenso zur Achtung der menschlichen Wiirde gehore wie die Annahme,
dass diese Wiirde allen gleichermaflen zukomme.

Vor dem Hintergrund einer Gleichheit der Menschenwiirde formuliert
Nassar drei Grundprinzipien sozialer Gerechtigkeit. Wie diese genau
miteinander zusammenhangen, klirt er nicht. Er legt z. B. keine lexikali-
sche Ordnung fest, wie Rawls zwischen seinen Gerechtigkeitsprinzipien.
Zudem tiberschneiden sie sich in vielerlei Hinsicht, so etwa in ihren Aus-
wirkungen auf das Politische. Die drei Prinzipien betreffen die sozialen
Freiheitsrechte, die Berechtigung wirtschaftlicher Ungleichheiten sowie
schlieSlich die Behebung bestimmter Ungleichheiten.

Im Hinblick auf das erste Prinzip hilt Nassar fest, dass die Priori-
tat sozialer Gerechtigkeit auf den sozialen Freiheiten liege. Er fasst un-
ter ihnen etwa die Meinungs- und Medienfreiheit, die Handels- und Be-
sitzfreiheit, die Versammlungsfreiheit und weitere. Dass diese Freiheiten

146 Vgl. ibid., 264-266; Rawls, Theorie der Gerechtigkeit, 23—27. Vgl. dazu
auch Nassar, Dat, 373.

147 Nassar, Sulta, 266.

148 Vgl. ibid., 267—271.

302

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

Prioritit hitten, heifle aber nicht, dass sie auch absolut seien. Da das
Recht auf Freiheit sowohl ein natiirliches als auch ein soziales sei, sei die
Praktizierung der eigenen Freiheit nur dann gerecht, wenn sie das Recht
auf Freiheit der anderen sowie dasjenige des Staates nicht einschrinke.
Es ist deshalb gemafS Nassar ebenso wie die Respektierung dieser Frei-
heiten gerecht, dass politische Herrschaft soziale Freiheiten >koordiniert«
(tansiq), also einen gesetzlichen und institutionellen Rahmen fiir die
Praktizierung und den Schutz sozialer Freiheiten schafft. Wie genau die-
se gerechte >Koordinierung« vonstattengehen soll und wie stark sie in die
personlichen Freiheitsrechte eingreifen darf, d.h. inwiefern sie auch eine
Einschriankung personlicher Freiheiten sein kann, konkretisiert Nassar
nicht. Er hilt jedoch entsprechend seiner Hervorhebung der Historizitét
bestimmter Normen und Wahrheiten fest, dass diese Koordinierung so-
zialer Freiheiten kontextsensibel stets revidiert werden konne, sich also
mit dem geschichtlichen Wandel verdndern soll.*# Sie sind also offen-
bar Gegenstand jener deliberativ-demokratischen Prozesse, die Nassar
unter dem Begriff der politischen bzw. legislativen Gerechtigkeit fasst.

Dieses erste Prinzip hat den Willen des Menschen zum Gegenstand,
seine Freiheit zu verwirklichen, wie Nassar erklart. Thn zuzulassen und
zu >koordinieren<, macht eine Gesellschaft jedoch noch nicht gerecht.
Das erste Prinzip lasse z.B. nach wie vor die Entstehung einer Gesell-
schaft zu, in der einzelne Personen im Namen der Freiheit Besitz anhiu-
fen konnten, mit dem sie eine missbrauchsanfillige Machfiille erlang-
ten. Das zweite Prinzip hat deshalb die >sFahigkeit< (qudra) des Menschen
zum Gegenstand, seine Freiheit zu verwirklichen. s

Dieses zweite Prinzip lege fest, dass soziale und wirtschaftliche Un-
terschiede aus Arbeit hervorgehen miissen. Damit dieses Prinzip greifen
kann, hat die politische Gesellschaft zunachst v.a. tiber den Bereich der
Bildung fiir Chancengleichheit zu sorgen, wie Nassar fordert. Durch die
Sicherung der Chancengleichheit wiirden gleichzeitig die Unterschiede
in der natiirlichen Begabung zwischen Menschen und ihr Recht, sich
frei zu entfalten, anerkannt, wie auch die Gleichheit in ihrer Wirde re-
spektiert.'s*

Zudem misse die politische Gesellschaft aber, wie Nassar ebenso im
Namen des zweiten Prinzips geltend macht, dem Recht auf Arbeit, das
Nassar explizit als natiirliches Recht bezeichnet,*s* iiberhaupt erst zum
Durchbruch verhelfen. Dazu hat politische Herrschaft seines Erachtens
nicht nur Eingriffe in den Markt vorzunehmen, um die Arbeitslosigkeit

149 Vgl. ibid., 272-273. Vgl. zu diesem ersten Prinzip auch Nassar, Hurriyya,
I45-146.

150 Vgl. Nassar, Sulta, 274.

151 Vgl. ibid., 274-277.

152 Vgl. ibid., 277.

303

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

zu bekampfen, und fir eine generelle Wertschitzung von produktiver
oder innovativer Arbeit zu sorgen. Nassar fordert auch eine grundsatz-
liche Aufwertung der Arbeit gegeniiber dem Kapital, denn schliefSlich sei
es immer Arbeit, die Kapital schaffe.'ss

Die politische Gesellschaft miisse deshalb stets Druck auf privates Ka-
pital ausiiben, damit es nicht zum Mittel der Ausbeutung werde, sondern
zurlick in die Gesellschaft fliefle. Nur so konne der Widerspruch zwischen
Arbeit und Kapital, der die kapitalistische Gesellschaft prage, tiberwun-
den werden. Dies bedeutet fur Nassar auch, dass die Vererbung von Ka-
pital stark eingeschrinkt werden muss. Denn Kapital, das durch Arbeit
mithilfe natiirlichen Kapitals wie der eigenen Intelligenz oder bestimm-
ter Talente bei gegebener Chancengleichheit erwirtschaftet wurde, sor-
ge fiir weniger Ungleichheit als ererbtes Kapital, ist Nassar iiberzeugt.'s+

Waihrend die beiden ersten seiner Prinzipien sozialer Gerechtigkeit
mit den Mitgliedern der Gesellschaft als egoistischen Individuen (afrad
ananiyya) verfihrt, kehrt das dritte und letzte ihre Pflicht zur Solidaritat
hervor, behandelt sie also als solidarische Wesen.*ss Die moralische Pflicht
zur Solidaritit leitet Nassar, wie oben gezeigt wurde, aus dem menschli-
chen Sein-mit-dem-Anderen und der daraus entstehenden ontologischen
Verantwortung ab. Dieser Pflicht sollten liberale Individuen in bestimmten
Wir nachkommen, zu denen sie sich zusammenschlieflen, um ein bestimm-
tes Problem wie Armut solidarisch zu beheben. Die politische Gesellschaft
soll dieser moralischen Pflicht aber unter die Arme greifen, indem sie in-
nerhalb einer Gesellschaft die Umverteilung von Ressourcen organisiert,
wie Nassars drittes Prinzip sozialer Gerechtigkeit geltend macht. Dies
geschehe uiber Steuern, die die politische Gesellschaft dazu verwendet,
Dienstleistungen (hadamat) anzubieten, von denen alle Mitglieder der Ge-
sellschaft gleichermaflen profitieren konnten, so z.B. 6ffentliche Gesund-
heitseinrichtungen, Schulen oder eine Verkehrsinfrastruktur.”s¢ Uber das
System der Umverteilung materialisiert sich bei Nassar folglich die mora-
lische Pflicht zur Solidaritdt innerhalb des gesamtgesellschaftlichen >Wir«
in konkretem politischen und sozialen Handeln. Die Umverteilung soll ga-
rantieren, dass alle Mitglieder eines Gemeinwesens durch die Umvertei-
lung von Ressourcen zur moglichst kompletten Erfillung ihrer gleichen
Rechte und dem Respekt ihrer Wiirde gelangen konnen.

Diese durch die politische Gesellschaft gestiitzte Solidaritat als Umver-
teilung von Ressourcen macht ungezwungene, individuelle Bemithungen

153 Vgl. ibid.

154 Vgl. ibid., 277-278. Vgl. dazu auch Nassar, Dat, 320-324.

155 Vgl. Nassar, Sulta, 279.

156 Vgl. ibid., 278-280. Vgl. zu den Dienstleistungen, die rechtmifSige Herr-
schaft gegentiber ihren Biirgern zu erbringen hat, auch ibid., r15-141,
und dort im Besonderen Nassars Ausfithrungen zum Begriff der >Fiirsorge«
(inaya).

304

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTE, SOLIDARITAT UND GERECHTIGKEIT

der Solidaritit in anderen >Wir« bei Nassar selbstredend nicht obsolet. Er
warnt davor, durch eine zu starke Verlagerung der Verantwortung auf
das gesellschaftliche System das Individuum allzu sehr von seiner per-
sonlichen Verantwortlichkeit fiir andere zu entlasten.’s” Doch scheint in
der politischen Gesellschaft das ontologische Sein-mit-dem-Anderen sich
soziopolitisch sowie institutionell in einer Weise zu konkretisieren, die
besonders deutlich erkennen ldsst, dass daraus Verpflichtungen gegen-
Uber anderen entstehen, denen durch solidarisches Handeln auf dieser
Ebene nachzukommen ist.

Hier, d.h. in der politisch und institutionell geeinten Gesellschaft, ist
der Mensch zwar nicht direkt einem abstrakten Menschengeschlecht
und einem universell geteilten Menschenlos verpflichtet, jedoch seinen
Mitbiirgern in einem konkreten sozialen Zusammenhang. Dem ver-
leiht Nassar Nachdruck, indem er darauf hinweist, dass das personliche
Wohlergehen in einem Gemeinwesen nie blof§ auf Einzelleistungen zu-
riickzufithren ist, sondern in einer Abhangigkeit steht von anderen Men-
schen sowie funktionierenden gesellschaftlichen Institutionen und Struk-
turen, die es erlauben, die eigenen Talente zu entfalten und mit anderen
zusammenzuwirken. Die Pflicht zur Solidaritit, etwas an die Gesellschaft
zuriickzugeben — eine Pflicht, die sich hier aus einem sehr konkreten sozi-
alen Sein-mit-dem-Anderen ergibt —, steht deshalb in der Logik des per-
sonlichen, individuellen Erfolgs und Wohlergehens.*s®

Die Einhaltung dieser sozialen Gerechtigkeitsprinzipien ist laut Nas-
sar Voraussetzung eines sozialen Friedens, wie er in einer real existie-
renden, nicht in einer utopischen Gesellschaft entstehen kann. Denn sie
wirde sozialen Konflikten den Nihrboden entziehen. Unter sozialem
Frieden will Nassar dabei nicht nur die Abwesenheit gewalttatiger Kon-
flikte verstanden wissen, denn eine solche kénne auch Resultat von Ein-
schiichterung und Abschreckung sein. Vielmehr ist sie ihm zufolge eine
Form individueller Genugtuung, die durch ein Vertrauen in ein System
von Produktion und Umverteilung von Ressourcen entsteht, das garan-
tiert, dass alle zu ihren Rechten kommen. Diese individuelle Genugtuung
sei wiederum Voraussetzung fiir ein positives Zugehorigkeitsgefithl zu
einer Gesellschaft als Ganzes, auch wenn diese Zugehorigkeit nie ganz
frei sei von Miihsal und Auseinandersetzungen.'s?

Aus dieser Genugtuung entsteht jene soziale >Eintracht« (ulfa), auf die
Nassars >Liberalismus mit Gemeinsinn« letzten Endes abzielt und die wir
auch in Isma‘il Mazhars Verstiandnis von takdful — wenn auch unter an-
deren Vorzeichen — haben ausmachen konnen. ¢

157 Vgl. Nassar, Hurriyya, 181; Nassar, Dat, 388-389.
158 Vgl. Nassar, Sulta, 278-280.

159 Vgl. ibid., 280-281. Ahnlich in Nassar, Dat, 389.
160 Vgl. Nassar, Sulta, 281-282. Vgl. dazu oben 4.2.

305

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

Eine diese auf Rechten und Gerechtigkeit basierende Eintracht auf-
rechterhaltende Funktion schreibt Nassar schliefSlich der >gerichtlichen
Gerechtigkeit< (‘adl qadai) zu. Gerichtliche Gerechtigkeit entsteht da-
durch, dass der Richter gesetztes Recht, das die politische Gesellschaft im
Sinne der >legislativen Gerechtigkeit« erlassen hat, korrekt anwendet und
auslegt, aber auch Rat in iiberpositiven Gerechtigkeitsprinzipien sucht,
sofern Gesetze einer zeitgeméflen Umsetzung der natiirlichen Rechte
nicht mehr nachzukommen vermoégen oder ihnen gar widersprechen.

6.3 Das Gute in Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn

Rechte und Gerechtigkeit spielen in Nassars politischer Philosophie eine
wichtige Rolle, wie die obigen Ausfithrungen gezeigt haben. Trotzdem ist
fiir ihn durch die politische Gesellschaft gestiitzte, rechtsbasierte Gerech-
tigkeit nicht das einzige Gut, welches das gesellschaftliche und politische
Leben regulieren soll, wie nun abschlieflend gezeigt werden soll. In Dat,
diesem spaten Werk Nassars, das in vielerlei philosophische Themenbe-
reiche ausgreift, ist Gerechtigkeit ndmlich nur einer von insgesamt sie-
ben >hochsten Werten« (qiyam ‘ulya): Neben der Gerechtigkeit (adl) figu-
rieren die Wiirde (karama), Arbeit (‘amal), Gesundheit (sihha), Wahrheit
(haqiqa), Schonheit (gamal) sowie die Liebe (mahabba) auf seiner Lis-
te des intrinsisch Guten.™> In Dat subsumiert er diese Werte auch unter
dem Begriff der >holistischen Gerechtigkeit« (‘adl kamil). Diese holistische
Gerechtigkeit sei nur dann zu haben, wenn alle sieben Werte gleicherma-
3en beriicksichtigt wiirden.'®> Auch hier treffen wir zudem wieder auf
eine Forderung nach Eintracht respektive Ausgewogenheit: Eine Hand-
lung im Sinne eines einzelnen Wertes sollte die anderen sechs nie aufSer
Acht lassen, wie Nassar immer wieder fordert, d.h. stets unter ausge-
wogener Beriicksichtigung des Guten als Ganzes vollzogen werden.
Nassars Auseinandersetzung mit dem ontologischen und epistemi-
schen Status von Werten als »handlungsleitenden Prinzipien«'®s hitte
eine langere, ausfiihrliche Untersuchung verdient, die hier nicht geleis-
tet werden kann.'*¢ Erwiahnt sei diesbeziiglich blofS, dass Nassar Werte

161 Vgl. ibid., 282-288.

162 Vgl. Nassar, Dat, 277-446.

163 Vgl. ibid., 386.

164 Vgl. ibid., 290-291, 318-319, 322-323, 342, 352, 408—409; Nassar, Mana,
2.88-289.

165 »mabadi’ li-I-fil«, Nassar, Dat, 277.

166 Eine solche Untersuchung miisste auch friihere, allerdings weniger ausfiihr-
liche Auseinandersetzungen Nassars mit dem Thema Werte mit einbeziehen,
so etwa seine Ausfithrungen zum Wertbegriff Saadahs in Istiglal, 130-140.
Da Nassar, wie gleich zu sehen sein wird, die Entstehung von Werten mit

306

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

weder als etwas rein Subjektives noch als etwas mit der materiellen Rea-
litat vollstindig Zusammenfallendes definiert. Er verortet Werte in einem
zwischen der Realitit und dem Absoluten liegenden Bereich, der aus dem
Streben des Menschen nach >Ganzheitlichkeit< (nuza‘ ila I-kamal) ent-
steht, einem Streben, in dem der Mensch seine Mingel zu iberwinden
trachtet; mit »Ganzheitlichkeit< meint Nassar offenbar eine menschliche
Idealvorstellung oder Wesenhaftigkeit, zu welcher der Mensch im Pro-
zess der >Selbstwerdung« (inwigad) zu gelangen sucht, womit das Stre-
ben des Menschen nach dem Guten Teil seiner Selbstvervollkommnung
ist.’” Werte haben aber nicht den Status von platonischen Ideen, sondern
entstehen gemafs Nassar vielmehr in einem >menschbezogenen Idealis-
mus«< (mitaliyya nasutiyya). Sie haben damit etwas Erhabenes, das aber
nicht losgelost von der Realitat und dem menschlichen Subjekt da ist,
sondern zu diesen in Relation steht und ohne sie nicht existieren wiir-
de. Diese Erhabenheit gehore ebenso zu den Eigenschaften von Werten,
wie dass sie in der Realitit verwirklicht werden konnen, wenn auch nie
vollstandig.*¢*

Die Vernunft hat durch >Einsicht« (istibsar) Zugang zur Welt der Werte.
>Einsicht« beschreibt Nassar als kontinuierlichen intra- und intersubjekti-
ven Prozess des Entdeckens und Neuentdeckens des Guten. Das Wertvol-
le zu erkennen und Werte zu setzen, Gegebenheiten wertzuschitzen, zu
bewerten und umzuwerten, sind Nassars Ansicht nach daher im Wesent-
lichen rationale Prozesse. Die Moglichkeit eines verninftigen Zugangs
zur Welt der Werte setzt er, wie wir im vorherigen Kapitel bereits gese-
hen haben, auch gegen die Annahme, Werte wiirden von einem gemein-
schaftlichen, tiberindividuellen Selbst gestiftet und aufbewahrt und seien
damit ahistorische Tatsachen, die dem einzelnen Menschen kontemplativ
nicht zuginglich und nicht veranderbar seien. Dagegen ist Nassar tiber-
zeugt, dass bestehende Wertvorstellungen vom vernunftbegabten Men-
schen stets in Frage gestellt und verdndert werden kénnen. Werte sind
nichts dem Menschen Unerreichbares, sondern der subjektiven und inter-
subjektiven Vernunft gegentiber immer zur Rechenschaft verpflichtet.*®

Nassar bezeichnet vor dem Hintergrund dieser Annahmen zur Na-
tur der Werte seine eigene Liste des intrinsisch Guten eher vorsichtig als

einem menschlichen >Streben nach Ganzheitlichkeit< erklirt, wire diese Idee
wohl zudem vor dem Hintergrund seiner Ausfithrungen zu Zaki al-Arsazis
rahmaniyya zu betrachten, die ebenfalls ein solches >Streben« beinhaltet;
vgl. ibid., 183-196. Auch die Einbettung seiner Wertetheorie in anthropo-
logische sowie metaphysische Uberlegungen im dritten und vierten Teil von
Ma'na missten diesbeziiglich beriicksichtigt werden.

167 Vgl. z.B. Nassar, Dat, 277. Vgl. zu diesem Streben nach dem Guten auch
Nassar, Mana, 28-30, 281-293, 374-397.

168 Vgl. Nassar, Dat, 221-236.

169 Vgl. ibid., 236-274. Vgl. dazu auch oben 5.3.3.

307

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

>These« (utriha) — ein unter seiner Feder selten anzutreffender Begriff —,
wohl um der Moglichkeit einer Umdeutung auch des intrinsisch Wertvol-
len stets eine Tur offen zu halten. Trotzdem steht es fiir ihn aufSer Frage,
dass es universelle Werte gibt, nach denen der Mensch als solcher strebt
und die jede partikulare Gemeinschaft verinnerlichen kann, da sie aus
einander in ihrem Wesen gleichen Menschen besteht. Die Existenz sol-
cher universeller Werte bedeutet fiir Nassar jedoch nicht, dass nicht auch
einzelne Gemeinschaften und auch Individuen ihre eigenen Wertvorstel-
lungen haben kénnen. Zudem erfahren universelle Werte in unterschied-
lichen Kontexten unterschiedliche Ausdeutungen. Universelle Werte ste-
hen bei Nassar normativ aber iiber solchen partikularen Vorstellungen
des Guten. Er spricht deshalb einzelnen Gemeinschaften und ihren Ideo-
logien ab, vollstindige axiologische Souveranitit zu besitzen.'7°

Doch welche Rolle kommt Nassars aus sieben hochsten Werten beste-
hende Vorstellung des intrinsisch Guten — man miisste sie wohl als ob-
jective list theory des Wohlbefindens bezeichnen'”* — in seiner politischen
Philosophie zu?

Dass Werte als »handlungsleitende Prinzipien« nicht nur das individu-
elle, sondern auch das kollektive, d.h. das soziale und politische Handeln
normativ informieren, scheint auf der Hand zu liegen. Nassar betont in
Dat denn auch, dass das universell Gute nur dann in die historische Im-
manenz gelangen konne, wenn die Politik — wie die Philosophie — sich
vom axiologischen Gemeinschafts-Partikularismus verabschiede und im
Sinne universeller Werte handle.'”>

Es scheint, dass Nassar dabei v.a. zwei mogliche Verbindungsszenari-
en zwischen seiner Liste von Werten und diesem Immanentwerden des
Guten durch die Politik zulidsst. Das eine sieht das Politische eher als
Rahmen, der es dem Individuum ermoglichen soll, nach seinen eigenen
Vorstellungen nach der Erfiillung eines bestimmten Gutes zu trachten.
John Finnis kann uns dabei helfen, diese Verbindung zu verstehen.

Finnis grenzt sich kritisch von einem Verstindnis von praktischer Ver-
nunft ab, das deren Funktion auf das Instrumentelle reduziert. Er spricht
diesbeziiglich von »emaciated conceptions of practical reasonableness«,73
da sie den Zweck der Vernunft darauf beschrinkt sehen, bestimmte Pra-
ferenzen, Wiinsche, Bediirfnisse etc. zur Befriedigung zu bringen. Diesem

170 Vgl. ibid., 272-273.

171 Zum Begriff der objecive list theory vgl. Guy Fletcher, » Objective list the-
ory«, in: G. Fletcher (Hg.), The Routledge handbook of philosophy of
well-being, Abington, New York City: Routledge 2016.

172 Vgl. Nassar, Dat, 27 4.

173 John Finnis, » The authority of law in the predicament of contemporary so-
cial theory«, in: Notre Dame Journal of Law, Ethics and Public Policy t
(1984), 115-137: 116. Die zitierte Stelle ist im Original kursiv.

308

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

»ausgemergelten«< Begriff von Rationalitit, der etwa in der Spieltheorie
vertreten wird, halt er einen umfassenderen entgegen: Finnis argumen-
tiert, dass die Vernunft nicht nur zur Zweck-Mittel-Bestimmung befahigt
sei, sondern auch eine Anzahl intrinsischer Werte festlegen konne — finale
Zwecke, die das moralisch richtige Handeln letztinstanzlich anleiten.74

Wie bei Nassar sind es bei Finnis sieben solcher Werte, die das mensch-
lich Gute ausmachen und unsere Handlungen verniinftig anleiten — »the
evaluative substratum of all moral judgments.«'7s Es sind dies Leben,
Wissen, Spiel, asthetische Erfahrung, Sozialitat (Freundschaft), prak-
tische Verniinftigkeit sowie >Religion«.'7¢ Diese sieben >Giiter« (goods)
sind einander prinzipiell ebenbiirtig, d.h. nicht hierarchisier- oder auf-
einander reduzierbar, und keinem weiteren, einzigen Wert unterzuord-
nen.'”’

Diese sieben Aspekte des intrinsisch Guten, die das menschliche Wohl-
ergehen ausmachen und das moralische Handeln verninftig anleiten,
stehen bei Finnis tiber das Gemeinwohl mit dem Politischen in Verbin-
dung: Finnis wird meist so gelesen, dass bei ihm das Gemeinwohl einer
politischen Gemeinschaft aus Voraussetzungen besteht, die es den Biir-
gern ermoglichen sollen, individuell nach ihren eigenen Vorstellungen
zur Verwirklichung dieser Guter zu streben. Das Gemeinwohl ist in die-
sem Sinne instrumentell fiir die individuelle Ausgestaltung des intrinsisch
Guten und diesem damit untergeordnet.’”®

Die Verbindung zwischen dem intrinsisch Guten und dem Politischen
wie bei Finnis instrumentell zu verstehen, d.h. das Politische als Ermog-
lichungskontext zur individuellen Ausgestaltung dieser Giiter zu sehen,
ist auch bei Nassar nicht ausgeschlossen. Werte sind letzten Endes auch
bei Nassar gut fiir das Individuum und nicht fur Kollektive. Sie sind In-
stanzen, an denen sich das Streben des individuellen Selbst nach einer
ganzheitlichen Menschlichkeit orientiert, nicht Kollektive als solche.'”
In seinen Ausfithrungen zu jedem einzelnen der sieben Werte bringt Nas-
sar denn auch nicht jeden mit dem Politischen in Verbindung. Bei seinen

174 Vgl. ibid., 121-133.

175 John Finnis, Natural law and natural rights, New York: Oxford University
Press 1992, 59.

176 Life, knowledge, play, aesthetic experience, sociability (friendship), practi-
cal reasonableness sowie >religion«. Religion ist im Original in einfache An-
fithrungszeichen gesetzt. Vgl. ibid., 86—90.

177 Vgl. ibid., 59-99.

178 Vgl. zu diesem instrumentellen Charakter des Gemeinwohls bei Finnis v.a.
Mark C. Murphy, Natural law in jurisprudence and politics, Cambridge:
Cambridge University Press 2006, 62—63, 65—72. Vgl. zudem George Duke,
»The distinctive common good«, in: The Review of Politics 78 (2016), 227—
250.

179 Vgl. dazu v.a. Nassar, Dat, 277.

309

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

Erklarungen zur Liebe und zur Wahrheit etwa nimmt er keinen Bezug
auf die Politik.

Es gibt bei Nassar jedoch zusitzlich eine direktere, substanziellere
Verbindung zwischen dem Gemeinwohl und den einzelnen Werten, als
es diesem eher individualistischen Ansatz Finnis’ vorschwebt. Die po-
litische Gesellschaft wird hier stiarker in die Pflicht genommen, um es
dem Individuum zu ermdéglichen, das Gute im Sinne dieser sieben Wer-
te zum Bestandeteil des eigenen Lebens zu machen. Zwar bleiben die sie-
ben Werte solche, die letzten Endes das Wohlergehen des Einzelnen zum
Ziel haben. Doch wird dieses individuelle Wohlergehen im Wesentlichen
gemeinsam konstituiert und verwirklicht. Der politischen Gesellschaft
kommt also eine viel aktivere Rolle dabei zu, das individuelle Wohler-
gehen im Sinne dieser sieben Werte zu beférdern — nicht nur in Bezug
zu jenen Werten, die genuin sozial sind, wie etwa die Gerechtigkeit. Das
Soziale wird damit zu einem wesentlichen Bestandteil der individuellen
Wohlfahrt. s

Nassars Ansatz hat folglich — im Gegensatz zu Finnis’ — auch perfek-
tionistische und damit paternalistische Tendenzen, da die politische Ge-
sellschaft dabei helfen soll, das menschlich Ideale im Sinne dieser sieben
Werte zu verwirklichen. Diese paternalistischen und perfektionistischen
Tendenzen treten in seinen Ausfithrungen zu den einzelnen Werten mehr
oder weniger stark hervor. Schauen wir uns diese Werte — Wurde, Ar-
beit, Gesundheit, Wahrheit, Gerechtigkeit, Schonheit und Liebe — des-
halb kurz an, wobei der Fokus darauf liegen soll, wie Nassar sie selbst
mit dem Politischen verbindet.

Obschon Nassars sieben >hochste Werte« nicht aufeinander reduzierbar
und einander ebenbiirtig sind, spricht er der Wiirde eine spezielle Funk-
tion zu. Wiirde sei etwas, das auch die Verwirklichung aller anderen
Werte begleiten miisse, wie er meint. Er bezeichnet sie deshalb auch als
>Amme der Werte« (hadinat al-qiyam).®* Dass er der Wiirde einen pri-
vilegierten Status zuschreibt, tiberrascht nicht — von ihrer Anerkennung
héingt bei Nassar schliefSlich die auf dem Sein-mit-dem-Anderen basie-
rende Existenz der Menschheit ab.

Nassar versteht unter Wiirde »den Respekt gegeniiber der mensch-
lichen Person mit all ihren Bestandteilen in sich selbst und fir sich

180 Es scheint, dass Finnis teilweise auch eine Lesart seiner Theorie zulisst, die
von einer substanzielleren Verbindung zwischen Gemeinwohl und dem in-
trinsisch Guten ausgeht; vgl. etwa John Finnis, »What is the common good,
and why does it concern the client’s lawyer«, in: Texas Law Review 41
(1999), 41-53: 42—43. Vgl. dazu auch George Duke, »Finnis on the author-
ity of law and the common good«, in: Legal Theory 19 (2013), 44—62: 54—
61.

181 Nassar, Dat, 285, 299.

310

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

selbst«.’®> Dieser Respekt beginne beim Respekt fur das eigene Selbst,
dem Selbstrespekt, welcher der Achtung vor allem anderen zugrunde lie-
ge. Selbstrespekt bedeutet fiir ihn dabei auch, das eigene Selbst in seiner
existenziellen Ganzheit anzunehmen, d.h. inklusive seiner >Neigungen:«
(muyal) und >Bedurfnisse« (hagat), und den Menschen nicht nur als Ver-
nunftwesen zu verstehen.'®:

Doch sei die Wiirde auch wesentlich ein sozialer Wert. Sie konne des-
halb auch nur dann in die reale Existenz gelangen, wenn sie die zwi-
schenmenschliche Anerkennung erlange. Da diese instabil sei, miisse der
Mensch stets von Neuem fir sie kimpfen: Die Wirde sei zwar ein Teil
des menschlichen Wesens und damit grundsitzlich weder verhandel-
noch teilbar. Thre Verwirklichung in der historischen Immanenz erfol-
ge aber trotzdem nicht von allein, sondern sei vom menschlichen Willen
und dem Bewusstsein fiir das eigene Menschsein abhiangig. *+

Dass Wiirde und Gerechtigkeit — letztere ein weiterer von Nassars
>hochsten Werten< — insofern zwei Seiten ein und derselben Medaille
sind, als aus ihnen beiden bestimmte Rechte und Pflichten erwachsen, die
dem Menschen als Menschen zukommen, wurde bereits im letzten Teil-
kapitel deutlich. Wie zentral bei der Verwirklichung des Wertes der Ge-
rechtigkeit das Politische ist, wurde dort ebenfalls bereits besprochen.*®s

Unmittelbar ist bei Nassar auch die Verbindung zwischen dem Wert
der Gesundheit und der Politik. Zwar ist auch Gesundheit wesentlich ein
Wert des individuellen Wohlergehens, wobei Nassar sowohl das korper-
liche als auch das psychische Befinden, das wiederum von einer gesun-
den Umwelt abhingig sei, zum Bestandteil einer ganzheitlichen Gesund-
heit erklart.™¢ Doch steht die Gesellschaft gemafs Nassar in der Pflicht,
sich die Gesundheit als Wert eines jeden Einzelnen zum gemeinsamen
Anliegen zu machen, und zwar mittels der medizinischen Versorgung.®”

Nassar versteht die Medizin allgemein als angewandte Wissenschaft,
die im Dienste der Wiirde des Menschen zu stehen hat. Sie sei im We-
sentlichen dafiir verantwortlich, dem Menschen seine naturgegebene Be-
fahigung, seinen eigenen Lebensentwiirfen nachzugehen, bestmoglich zu
bewahren. Dieses Dienstverhiltnis zur menschlichen Wiirde sieht Nas-
sar dadurch bedroht, dass die Medizin zum Konsumgut verkommt oder
der Zugang zur Gesundheitsversorgung diskriminierenden Kriterien

182 Ibid., 285.

183 Vgl. ibid., 285-286, 289. Vgl. zum menschlichen Umgang mit Bediirfnissen
auch Nassar, Hurriyya, 127-142. Vgl. zum Zusammenhang von Selbstres-
pekt und Gemeinwohl auch Finnis, »What is the common good«, 46—47.

184 Vgl. Nassar, Dat, 292-298.

185 Zum Zusammenhang von Gemeinwohl und Rechten auch Finnis, »What is
the common good«, 47—48.

186 Vgl. Nassar, Dat, 333-335.

187 Vgl. ibid., 341-342.

3II

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

unterstellt wird. Beidem habe eine Gesellschaft entgegenzuwirken, in-
dem sie fiir eine allen zugangliche medizinische Versorgung aufkomme
und damit den Wert der individuellen Gesundheit zum allgemeinen An-
liegen mache. Wie sehr der Wert der Gesundheit tiber die medizinische
Versorgung vergesellschaftet wird, deutet Nassar deshalb auch als Indi-
kator dafiir, ob ein Gemeinwesen die Wiirde des Menschen respektiert.s

Eine erstaunlich deutliche politische Komponente hat bei ihm auch
der Wert der Schonheit. Fiir Nassar entstehen personliche dsthetische
Erfahrungen in einer Dialektik zwischen universellen und deshalb ob-
jektiv bewertbaren Auflerungen des Schonen einerseits sowie subjekti-
ven, durch regionale kreative Praktiken inspirierte Empfindungen des
kiinstlerisch Wertvollen andererseits. Eine Aufgabe der Politik, die er da-
vor warnt, das Asthetische zu marginalisieren, bestehe darin, dieses lo-
kal Schone zu schiitzen: Nassar sieht es von einem Kulturimperialismus
bedroht, der von den michtigen kapitalistischen Metropolen ausgeht.®

Daruber hinaus habe Politik aber auch dafiir zu sorgen, dass die Kunst
nicht allzu sehr Mittel zu personlichen, kommerziellen oder ideologi-
schen Zwecken werde. L’art pour I’art — dieses Ideal soll die Politik
moglichst aufrechterhalten, jedoch nicht ohne die anderen sechs Wer-
te in Erwagung zu ziehen, d.h. nicht ohne es mit Normen jenseits des
rein Asthetischen abzustimmen. Dies bedeutet fiir Nassar auch, dass Po-
litik Kunst vor dem Abgleiten ins Banale und Bedeutungslose schiitzen
muss, ohne dass er genauer spezifiziert, was fur ihn >banal< oder >be-
deutungslos« heifst.*° In diesen Ausfihrungen zur Kunst und zum Scho-
nen ist Nassar am deutlichsten perfektionistisch und paternalistisch: Es
scheint nicht das Erleben des individuell bestimmten Schonen zu sein,
das fiir den Menschen wertvoll ist und dessen Genuss durch die Politik
deshalb garantiert werden soll. Vielmehr ist es offenbar eine bestimm-
te Vorstellung des Schonen, die in Nassars Verstindnis des politischen
Schutzes wiirdig ist.

Wie Arbeit ein >hochster Wert«< sein kann, ist in Nassars Ausfithrun-
gen nicht ganz einfach zu verstehen. Er meine mit >Arbeit< weniger als
alle moglichen menschlichen Aktivititen, aber mehr als blof§ die Tétig-
keiten, die gemeinhin vom Kapital unterschieden werden. Trotzdem er-
fiille die Arbeit immer einen bestimmten Zweck und sei damit eine >niitz-
liche« (nafr) Tatigkeit.*o*

Um ungeachtet dieser Zweckgerichtetheit Arbeit selbst als hochsten
Wert verstehen zu konnen, nimmt Nassar Hegel zu Hilfe: Dieser habe
darauf aufmerksam gemacht, dass das Resultat bereits in seinem Werden

188 Vgl. ibid., 339-332.
189 Vgl. ibid., 396—400, 406—409.
190 Vgl. ibid., 407—408.
191 Vgl. ibid., 301-302.

312

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

inbegriffen sei, der Wert des Ergebnisses also bereits im Weg dahin, d.h.
der Arbeit, inbegriffen sei.™*

Es sind v.a. zwei Arten der Arbeit, denen Nassar in diesem Sinne eine
intrinsisch wertvolle Niitzlichkeit zuspricht: der >Arbeit am Selbst« (amal
ala d-dat) sowie der >Arbeit an der Gesellschaft« (amal ‘ala I-mugtama’).
Beide konnen wohl am ehesten als eine Art selbstbewusstes, tugendhaftes
Handeln verstanden werden.™3 Unter der Arbeit am Selbst versteht Nas-
sar eine Selbstreflexion, welche die Kldrung der eigenen, sowohl materi-
ellen als auch immateriellen Wiinsche und Bediirfnisse sowie deren um-
weltvertriagliche Befriedigung zum Ziel hat. Arbeit an der Gesellschaft
dagegen ist bei ihm politische Arbeit zum Wohle einer gerechten Gesell-
schaft. Dies bezieht er im Besonderen auch auf den Kampf fiir ein Ver-
stindnis von Arbeit, das dem Menschen gentuigend Platz beladsst, um sein
Wesen im Sinne aller sieben Werte zu entfalten, d.h. ohne zum Knecht
einer ausschliefSlich marktorientierten Arbeitsmoral zu werden, die nur
materiellen Mehrwert schafft.»+

Liebe ist, wie bereits erwahnt, einer der sieben hochsten Werte, die
Nassar nirgends direkt mit dem Politischen in Verbindung bringt. Trotz-
dem steht er in der Wichtigkeit den anderen nicht nach, ja hat, dhnlich
wie die Wiirde, einen privilegierten Status. Dies begriindet Nassar damit,
dass in keinem der Werte der Puls eines erfullten Lebens deutlicher zu
spuren sei als in der Liebe. Zudem sieht er in der Liebe eine Art Nahr-
stoff fiir die anderen Werte: Als Liebe zu den anderen Werten, d.h. als
Liebe etwa der Gerechtigkeit, der Schonheit etc., halte sie das Selbst dazu
an, fur deren historische Realisierung einzustehen.™s

Mehrheitlich versteht Nassar Liebe allerdings als etwas direkt Zwi-
schenmenschliches, nicht als Liebe zu Werten. Zwischenmenschliche Lie-
be will er sich dabei denken, ohne in den Bereich des Metaphysischen
vorzudringen, d. h. ohne ihren Ursprung kldren zu miissen. Damit will er
seine Uberlegungen zur Liebe aus einer arabisch-islamischen Tradition
des Begriffs l6sen, in der sie immer auch Liebe zu Gott ist. Als Kontrast-
folie zu seinem eigenen Verstindnis von Liebe dient ihm diesbeziiglich
Ibn Hazms (gest. 1064) Sichtweise in dessen Halsband der Taube (Tauq
al-hamama), die besagt, »dass die Liebe eine Vereinigung von den in die-
ser Schopfung getrennten Seelenteilen in ihrem hoheren Ursprungsele-
ment ist [...] in der Weise, dass die beiderseitigen bewegenden Krifte in

192 Vgl. ibid., 304. Nassar bezieht sich hier wohl auf G.W.F. Hegel, Phinomie-
nologie des Geistes, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986, 11-12, 37-38.

193 Die »virtuous disposition and action« figuriert auch auf der Liste des intrin-
sisch Guten von David Ross, vgl. David Ross, The right and the good, Ox-
ford: Clarendon Press 2002, 134-1335.

194 Vgl. Nassar, Dat, 305, 314—326.

195 Vgl. ibid., 413—415.

313

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

der Heimstatt ihrer hoheren Welt gleichartig und nach ihrer Bildungs-
art verwandt sind«.™¢

Nassar unterscheidet dann drei Arten der Liebe: die >vereinnahmen-
dec oder >leidenschaftliche Liebe« (insigafi), die >Freundschaft< (sadaga)
sowie die »altruistische Liebe« (hubb itai). Wihrend er in der ersten die
Gefahr der >Besessenheit« (tamalluk) ortet, wohnt der zweiten eine Aus-
gewogenheit des gegenseitigen Respekts inne. Den Altruismus als Ge-
genteil von Egoismus will er explizit nicht als christliche Idee verstan-
den wissen, sondern als willentliche Selbstlosigkeit, die jedoch nicht in
einer Selbstaufgabe enden dirfe.™”

Uber Wahrheit, den anderen héchsten Wert, den Nassar zumindest in
Dat nicht direkt mit dem Politischen in Verbindung bringt, wurde bereits
in Kapitel 5 einiges gesagt. Dem sei hier nur hinzugefugt, dass Nassar
in Dat in Erinnerung ruft, dass die Erlangung von Wissen nicht primar
Nutzen- und Machtiiberlegungen oder der Lustmaximierung dienen sol-
le, sondern Wahrheit eben einen intrinsischen Wert habe.™® Von dieser
Suche nach Wahrheit schliefSt er auch die Suche nach absoluter Wahr-
heit nicht aus. Mit Schopenhauer geht er einig, dass der Mensch als
Mensch ein metaphysisches Grundbediirfnis habe. Die Suche nach ab-
soluter Wahrheit folge jedoch der Logik der >Enthiillung« (inkisaf), nicht
— wie in anderen Bereichen der Wissenserlangung — der Logik der >Ent-
deckungc« (iktisaf), wie Nassar prazisiert.™?

In der ausgewogenen Ausrichtung auch der Politik auf diese sieben
intrinsischen Werte als Bestandteil eines >Liberalismus mit Gemeinsinnc
sieht Nassar nicht nur die Moglichkeit gegeben, eine holistische Form
der Gerechtigkeit in ein Gemeinwesen zu bringen, ein Verstindnis von
Gerechtigkeit also, das sich auf mehr als nur die Rechte der Einzelnen
beruft. Er glaubt auch, damit die immer stiarkere Verabsolutierung der
individuellen Freiheit in liberalen Diskursen in Richtung einer >ganz-
heitlichen Freiheit< (hurriyya kamila), wie er es nennt, iiberwinden zu
konnen. Letzteres ist fiir ithn ein Verstandnis von Freiheit, das den Men-
schen aus dem axiologischen Nihilismus, den er in einer immer domi-
nanter werdenden Spielart des Liberalismus diagnostiziert, befreit und

196 Aba-Muhammad ‘Ali Ibn Hazm al-Andalusi, Halsband der Taube. Uber die
Liebe und die Liebenden (Aus dem Arabischen iibersetzt von Max Weiswei-
ler), Leiden: J.E. Brill 1942, 195 Nassar, Dat, 418. Vgl. zum Begriff der Liebe
in der arabisch-islamischen Tradition, mit speziellem Bezug auf Miskawayh
(gest. 1030), auch Triki, »Philosophie des Zusammenlebens«, t08-112.

197 Vgl. Nassar, Dat, 426—446.

198 Vgl. ibid., 348-351.

199 Vgl. ibid., 355-356, 369—372. Vgl. hierzu auch seine Ausfithrungen zur me-
taphysischen Wahrheitssuche und zum >metaphysischen Horizont« in Nassar,
Ma'na, 297-310.

314

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS GUTE IN NASSARS LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

den Menschen und das Gute, nach dem er in seinem Streben nach Selbst-
vervollkommnung sucht, wieder stirker ins Zentrum riickt. Ohne wieder
bestimmte Vorstellungen des Guten in seine Uberlegungen zu integrieren
und sich damit wieder auf den Menschen zu besinnen, kommt der Libe-
ralismus laut Nassar frither oder spater nicht mehr darum herum, den
>Tod des Menschen« (maut al-insan) erklaren zu miissen.>*

Vor dem Hintergrund der Tatsache, dass er sich in seinem Verstandnis
eines liberalen Gemeinwesens auf das Gute beruft und damit eine tiber
individuelle Rechte und Freiheiten hinausgehende >holistische Gerechtig-
keit< ebenso wie die »ganzheitliche Freiheit< geltend macht, muss noch-
mals in Erinnerung gerufen werden, dass Nassar seine Vorstellung des
Guten blof§ als >These« formuliert. Er oktroyiert dem Liberalismus also
keine spezifische Wahrheit des Wertvollen auf. Auf welche Vorstellung des
Gauten sich ein Liberalismus verpflichtet, stellt er damit grundsatzlich zur
Diskussion, und auch jegliche zukiinftige Vorstellung des Guten, auf die
sich ein liberales Gemeinwesen einigt, kann immer wieder zur Dispositi-
on gestellt werden. Denn zu den Werten gelangt der Mensch laut Nassar,
wie oben dargelegt wurde, in einem intra- und intersubjektiven Prozess
des Entdeckens und Neuentdeckens des Wertvollen, also in einem offe-
nen Prozess, der nie zu einem Ende kommt, sondern sich verindernden
Umstdnden anpassen kann und soll. Das Einzige, das Nassar nicht zur
Disposition zu stellen scheint, ist seine Forderung, dass sich der Libera-
lismus jenseits eines Nachdenkens iiber Rechte und individuelle Freihei-
ten wieder auf ein Diskutieren tiber das universell Gute einlassen muss.

So bleibt Nassar trotz der teils paternalistisch und perfektionistisch
anmutenden Ausfiithrungen iiber Werte denn auch seiner Uberzeugung
treu, dass der >Liberalismus mit Gemeinsinnc« in jener Form von >patrio-
tisch-demokratischer Gesellschaftc am besten aufgehoben ist, in deren
>Einheit der Verschiedenen«< zwar die Zugehorigkeit zu einem >biirger-
schaftlichen Wir« der patria eine gewisse politische Prioritit hat, in der
aber unterschiedliche Vorstellungen der individuell und gemeinschaft-
lich guten Lebensfithrung ihren Platz haben miissen. Es ist dabei auch
im Bereich unterschiedlicher Wertvorstellungen die im Individuum und
tiber es hinausdenkende intra- und intersubjektive Vernunft, die als Mo-
dus der Integration demokratisch-deliberativ nach einem axiologischen
Konsens sucht, sowohl innerhalb der Pluralitit dieser Gesellschaft als
auch tber sie hinaus.>*

Dies bringt uns von den Hohen der Uberlegungen Nassars iiber Wer-
te wieder zuriick zu den politischen Realitdten, aus denen heraus er
sein philosophisches Projekt zu entwickeln begonnen hat. Wir wollen
uns im nachsten Kapitel den >Ermoglichungsbedingungen«< von Nassars

200 Vgl. Nassar, Mana, 289-293.
201 Vgl. ibid., 98—99. Vgl. hierzu oben 4.4.

315

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHTE IM KONTEXT DES GUTEN

philosophischem Projekt zuwenden, d.h. auf seine konkreten Vorschla-
ge zu sprechen kommen, wie im Libanon und moglicherweise dariiber
hinaus eine Gesellschaft im Sinne seines >Liberalismus mit Gemeinsinn«
entstehen soll.

316

22.01.2026, 00:18:40. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748906599-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1  Von der natürlichen Geselligkeit zur Entstehung politischer Gesellschaften
	6.1.1  Die natürliche Geselligkeit des Menschen und das Sein-mit-dem-Anderen
	6.1.2  Der Assoziationswille als Wille zur Assoziation und Wille der Assoziation
	6.1.3  Die politische Gesellschaft als Handlungsinstanz des Gemeinwesens
	6.2  Rechte, Solidarität und Gerechtigkeit in Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn
	6.2.1  Die Notwendigkeit individueller Rechte
	6.2.2  Wie aus dem Sein-mit-dem-Anderen eine Pflicht zur Solidarität erwächst
	6.2.3  Wie aus der Pflicht zur Solidarität soziale Gerechtigkeit wird
	6.3  Das Gute in Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn

