Hermeneutik des Lebens und Rhetorik des Uberlebens.
Hans Blumenbergs Metaphorologie des Lebens und
phidnomenologische ars moriendi als ars vivendi

Philipp Stoellger

1. Fragen nach den Fragen, auf die ‘das Leben’ Antwort sein sollte

a) Selbstverstindlichkeit und Unselbstverstandlichkeit des Lebens

Warum sollte man nach ‘dem Leben’ fragen? Weil es sich von selbst
versteht, oder weil es sich gerade nicht von selbst versteht? Wenn etwas,
dann versteht sich nicht nur anthropologisch ‘das Leben’ zunéchst von
selbst, denn ohne ‘es’ wiirden wir gar nicht fragen und seine
Selbsterhaltung ist eine Selbstverstindlichkeit seiner immanenten
Tendenz. In diesem Sinn ist es allerdings genauso selbstverstindlich wie
sein Ende, der Tod. Nicht erst mit den Krisen der Kontingenz seit den
Anfingen der Neuzeit', seitdem aber verschirft, wird die Unselbst-
verstandlichkeit des Lebens als Seinsgrundfraglichkeit thematisch, und
dementsprechend ist es kosmologisch angesichts der Entropie nur hier
auf Erden selbstverstandlich als nackte Faktizitit. Eine Hermeneutik des
Lebens konnte nun zu zeigen suchen, dafl ‘das Leben’ sich wenigstens
insofern fiir uns von selbst versteht, als anderes von ihm her verstindlich
wird, daf} also das Leben den hermeneutischen Grund jedes Verstehens
bildet. Darin wiirde als selbstverstindlich unterstellt, da3 Lesbarkeiten
und jedes Woraufhin des Verstehens am Leben faktisch unhintergehbar
ihren Anfang und ihr Ende finden. Deswegen allerdings konnte gerade
‘das Leben’ einem entselbstverstindlichenden Verstehen bediirftig
erscheinen, wenn auch nur zirkuldr und indirekt. In dieser Perspektive
wird ‘das Leben’ frilher oder spater zu einer Grundfrage der
Hermeneutik, zur Frage nach dem Woher und Worauthin des
Verstehens, nach seinem Grund und Sinn. Einen Horizont zu
thematisieren, der zugleich im Riicken und vor Augen liegt, liefe aber
Gefahr, eine Quadratur des hermeneutischen Zirkels anzustrengen.
Nichts ist anfélliger fiir Antinomien und Paradoxe, als das Einfachste zu

Dafl die Seinsgrundfraglichkeit nicht erst von Heidegger wiederentdeckt wurde,
sondemn in der augustinisch-franziskanischen Theologie der Scholastik prdsent war,
versuchte Blumenberg in seiner Dissertation zu zeigen (Beitrdge zum Problem der
Urspriinglichkeit der mittelalterlich-scholastischen Ontologie, Kiel [Diss. masch.]
1947).

244

https://dol.org/10.5771/6783495993644-244 - am 20.01.2028, 12:27:44.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thematisieren, da alles Verstehen ‘das Leben’ als Horizont von
Vorgegebenheit und Aufgegebenheit bereits beansprucht und nicht
génzlich ‘vor sich’ bringen kann.

Angesichts der Geschichte der Entselbstverstindlichung des Lebens
nach ‘dem Leben’ zu fragen, ist einer der Topoi von Hans Blumenbergs
Phénomenologie. Er entdeckt an der Faktizitdt des Lebens nicht nur seine
nackte Kontingenz, sondern dessen lebenszeitliche Tragfahigkeit. Wenn
er meint, ,,des Grundes nicht zu bediirfen, ist die Genauigkeit des Lebens
selbst* (H, 168)?, formuliert er prignant die Begriindungsunbediirftigkeit
des Lebens und dessen Normalstimmigkeit. Wenn aber diese normal-
stimmige Grundlosigkeit der Faktizitit des Lebens stets schon
doppeldeutig ist, bedarf sie ndherer Einsicht und Plausibilisierung. Solch
ein Weg des Verstehens im Horizont der ‘Krisis’ verlduft Blumenberg
zufolge iiber den Umweg des Zerbrechens der Selbstverstiandlichkeit
dieser Grundlosigkeit und der erst darin wieder moglichen Entdeckung
der Alternativlosigkeit des faktischen Grundes unter unseren Fiiflen.
Dieser an der Faktizitit zu entdeckende Grund des Lebens (gen. subj.) ist
kein dritter Ort jenseits desselben, sondern nur im Vollzug und nur als
Vollzug zu entdecken, und er ist insofern ‘absolut’, als er der Reduktion
auf ihm vorausliegende Seinsgriinde weder fihig noch bediirftig ist.

Die hermeneutische Thematisierung des Lebens angesichts des Todes
nimmt indes unvermeidlich Distanz vom ‘Leben’ (SZ, 70 ff.) und droht
daher, seinen Vollzugscharakter zu verlieren. Die vollzugsformige
Faktizitdt lauft Gefahr, sich zu bloer Bestimmtheit zu verfestigen. Aber
sofern der Hermeneut dabei hintergriindig ‘am Leben bleibt’, liegt ihm
im Riicken, was das Phidnomen vor seinen Augen verliert und was daher
in der Darstellung als deren pragmatische respektive rhetorische

2 Es werden folgende Siglen verwendet: Paradigmen zu einer Metaphorologie, in: Archiv
fir Begriffsgeschichte 6 (1960), 7-142, 301-305 (PM); Weltbilder und Weltmodelle,
in: Nachrichten der GieBener Hochschulgesellschaft 30 (1961), 67-75 (WbWm);
Beobachtungen an Metaphern, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 15 (1971), 161-214
(BM); Die Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt a. M. 1975 (GKW); Geld
oder Leben. Eine metaphorologische Studie zur Konsistenz der Philosophie Georg
Simmels, in: H. Bohringer/K.Griinder (Hg), Asthetik und Soziologie um die
Jahrhundertwende: Georg Simmel, Frankfurt a. M. 1976, 121-136 (GL); Arbeit am
Mythos, Frankfurt a. M. 1979 (My); Schiffbruch mit Zuschauer, Frankfurt a. M. 1979
(8Z); Nachdenklichkeit, in: Deutsche Akademie fiir Sprache und Dichtung. Jahrbuch
1980, 57-61 (ND); Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsitze und eine Rede,
Stuttgart 1986 (Wirkl.); Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt a. M. 1986 (LzWz); Die
Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M. 21986 (LdW); Die Sorge geht iiber den FluB,
Frankfurt a. M. 1987 (SF); Die Legitimitit der Neuzeit, Frankfurt a. M. 21988 (LN);
Matthiuspassion, Frankfurt a. M. 1988 (Mtp); Hohlenausgénge, Frankfurt a. M. 1989
(H); Die Vollzdhligkeit der Sterne, Frankfurt a. M. 1997 (VS); Ein mdgliches
Selbstverstandnis. Aus dem NachlaB, Stuttgart 1997 (Svst).

245

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdrucksqualitit wiederkehrt. Diese ‘Wiederkehr’ des faktizitdren
Vollzugs ereignet sich indirekt iber die Ausdrucksformen und
Darstellungstendenzen seiner Texte, flir andere also im Vollzug des
Lesens, im Nachvollzug der pragmatisch valenten, rhetorisch
kalkulierten Darstellung, die fiir den Leser der metaphorologischen
Studien den spezifischen Vollzugscharakter der Metaphorologie
ausmacht. Die metaphorologische Darstellung hat selber einen
irreduziblen Vollzugssinn und eine rhetorische Ausdrucksqualitit, die
die eigentiimliche ‘Lebendigkeit’ ihrer Darstellung ausmacht. Diese
Vorgriffe miissen indes erst nachvollziehbar werden.

b) Der Ort der Thematisierung ‘des Lebens’

Die Spannung von pragmatischer Selbstverstindlichkeit des Lebens und
seiner mehrfachen Unselbstverstindlichkeit lassen die Faktizitit ,,Leben‘
eines ndheren Verstehens jedenfalls bediirftig erscheinen; wieweit es
dessen fahig ist, bleibt damit noch unklar, denn die Fragen, auf die eine
Hermeneutik des Lebens Antworten suchte, sind selber in mehrfacher
Hinsicht offen und von ihnen héngt ab, wieweit die Antwortversuche
iiberhaupt sinnvoll sein konnten. Blumenbergs Lektire ‘des Lebens’
steht an einem philosophiegeschichtlichen Ort, an dem eine fraglose
Gegebenheit des Lebens unerschwinglich ist, in exzentrischer
Positionalitdt gegeniiber der Gegebenheit des Lebens, angesichts seiner
Gefihrdungen, seinen unendlichen Aufgaben und der Entropie’. Er hat
auf selbstverstandliche Weise ein gebrochenes Verhiltnis gegeniiber der
klassischen Lebensphilosophie. ‘Stattdessen’ intendiert sein ‘metaphoro-
logischer Umweg’ die Moglichkeit einer genetischen Phénomenologie

3 Vgl. Blumenbergs frithe Kritik der Weltbildfunktion von Weltmodellen in WbWm:
»[...] die Philosophie wird auch in Zukunft kein neues Weltbild entwerfen* (71).
Freilich, der Weltbildverlust ist eine schmerzvolle Amputation, denn der Mensch hat
das unausrottbare Bediirfnis, auf seine letzten und umfassendsten Fragen Antwort zu
beanspruchen. Aber gerade hier wird Philosophie in einem radikalen Sinne dem
Menschen die Horigkeit gegeniiber seinen Bediirfnissen verwehren miissen* (75).
Dieses ‘Bilderverbot’ richtete sich (bei Grindung der philosophischen Fakultit
GieBen) gegen die Weltbildfunktion der Naturwissenschaften und gegen die Forderung
nach ‘groBen Weltbildentwiirfen’ besonders in Gestalt der Fundamentalontologie (Die
Zeit des Weltbildes!), mit der sich Blumenberg besonders in seiner Habilitation
auseinandergesetzt hat (Die ontologische Distanz. Eine Untersuchung iiber die Krisis
der Phidnomenologie Husserls, Kiel [Habil. masch.] 1950). - Wenn Blumenberg
einerseits den Antagonismus von Lebenszeit und Weltzeit fir elementar
uniiberwindbar halt, andererseits aber die Abkoppelung der Lebenszeit zumindest im
Augenblick intendiert, wird nicht beriicksichtigt, daB man seit Prigogine den
Absolutismus der Entropiezeit, der Blumenbergs Absolutismus der Weltzeit verwandt
ist, fur irrelevant halten kann. Vgl. 1. Prigogine/l. Stengers: Dialog mit der Natur. Neue
Wege naturwissenschaftlichen Denkens, Miinchen 1980, 245-275, 285-290.

246

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Gegenwart als Erschlieung des Moglichkeitshorizontes, derzeit ‘das
Leben’ zu thematisieren. Sie zeigt, wie es unmoglich geworden ist, die
mehrfache Unselbstverstindlichkeit des Lebens zu iiberspringen, aber
auch, seine faktische Selbstverstindlichkeit, eben seine Begriindungs-
unbediirftigkeit, zu ignorieren.

Das zentrale Beispiel des Zerfalls ehedem fragloser Sinnhaftigkeit wie
der lebensphilosophischen Reaktionen und Kompensationsversuche ist
der Vitalismus der ‘klassischen’ Lebensphilosophie: Sie ging zugrunde
an der naturwissenschaftlichen Entselbstverstindlichung des Lebens, und
damit an ihren eigenen Bedingungen, und ex post an neukantianischer
Kritik, Transzendentalphdnomenologie und Existentialontologie. Die
Wendung gegen die ‘Verobjektivierung’ des Lebens und die spite
Wiederholung der Konstellation in Hans Jonas’ Versuch einer ‘post-
dualistischen’ Lebensphilosophie erscheint retrospektiv als so ver-
stindlich wie vermutlich leider unhaltbar.*

Der Verlust der vermeinten Fraglosigkeit des Lebens bedeutete
grundsitzlich ein unvermeidliches Aufbrechen der ‘nackten’ Faktizitdt
des menschlichen Daseins, dessen verstelltes In-der-Welt-Sein im Sinne
Heideggers keine intuitive Unmittelbarkeit, sondern ‘stattdessen’
wenigstens vermitteltes Verstehen wie das Bemilhen um eine
‘Hermeneutik der Faktizitdt® motivierte.” Die existentialontologische

4 H. Jonas: Organismus und Freiheit. Ansitze zu einer philosophischen Biologie,

Géttingen 1973: , Neuzeitliches Denken [...] befindet sich in der genau umgekehrten
theoretischen Lage [gegeniiber dem Panvitalismus]: das Natiirliche und Verstindliche
ist der Tod, problematisch ist das Leben* (22). ,,Der Wissensbegriff [der neuzeitlichen
Naturwissenschaft] bestimmt den Naturbegriff. Das bedeutet aber, dal das Leblose das
WiBbare par excellence, der Erkldrungsgrund von allem geworden ist und damit auch
zum anerkannten Seinsgrund von allem wurde* (22, s. auch 25). Die ganze Welt wird
Sema, ,,nur mit dem Unterschiede, daB8 das Grab inzwischen leer geworden ist [...] in
einem Universum, das nach dem Bilde des Leichnams geformt ist* (28). Er
schematisiert die Geschichte der Philosophien des Lebens in die Phasen Panvitalismus,
Soma-Sema Dualismus, Zerfall in neue Monismen Materialismus und Idealismus und
hat selber das Ziel einer postdualistischen Lebensphilosophie. Der ,,Leib* steht fur
..die latente Krise jeder bekannten Ontologie, und das Kriterium ‘jeder kiinftigen, die
als Wissenschaft wird aufteten konnen’ [...] - er ist das Memento der immer noch
ungelosten Frage der Ontologie, was das Sein ist [...]* (33). ,,Vielleicht ist in einem
richtig verstandenen Sinne der Mensch doch das MaB aller Dinge [...] Die
ontologische Berechtigung zu dieser Frage liegt in dem Umstand, daB der lebendige
Leib das Urbild des Konkreten ist und, sofen es mein Leib ist, in seiner
Unmittelbarkeit von Innerlichkeit und AuBerlichkeit in Einem das einzige
vollgegebene Konkrete der Erfahrung iiberhaupt* (39).

Vgl. u. a. M. Heidegger: Ontologie (Hermeneutik der Faktizitat), hg. von K. Brocker-
Oltmanns, Frankfurt a. M. 1988, GA 63, und dazu G. Figal: Vollzugssinn und
Faktizitit, in: ders., Der Sinn des Verstehens. Beitriige zur hermeneutischen
Philosophie, Stuttgart 1996, 3244, bes. 33 ff.: , Das Auslegen der Faktizitdt gehort

247

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberwindung, oder historisch gesagt die Umformung, der
Lebensphilosophie bei Heidegger war ein plausibler und
nachvollziehbarer Weg von Husserls Urfaktum, dem Urego zum In-der-
Welt-Sein, zu Sorge, Angst und Sein zum Tode und so gesehen
gegeniiber der egologischen Phénomenologie eine (verdeckte)
lebenshermeneutische Riickholung zwar nicht der Lebensphilosophie
selber, aber ihrer Themen, wie auch des hermeneutischen Horizonts der
Geschichtlichkeit durch Heideggers Dilthey‘rezeption’. Abgesehen von
den seitdem fraglich gewordenen Fraglosigkeiten der heideggerschen
Existentialontologie, wie der Selbstverstindlichkeit und Basalitdt der
Furcht vor dem Tode, der Daseinssorge und der Uneigentlichkeit des
Daseins, entbehrte diese ‘metakritische’ Hermeneutik des Lebens
(zumindest anfénglich) der Zugénglichkeit des existentialhermeneu-
tischen Zirkels durch die Sprache als Erméglichungshorizont der
Lebensthematisierung® und Blumenbergs Erachtens grundsitzlich der
Nachvollziehbarkeit. ,,Wege miissen gegangen, nicht Spriinge [in die
Eigentlichkeit Heideggers] getan werden‘ (LdT, 158).

Husserls Krisis-Schrift, an die Blumenberg anschliefit, entdeckte in
einer Parallelaktion zu Heidegger (LzWz, Teil I) die Lebenswelt als
Horizont der fungierenden Intentionalitdt ohne Vergegenstindlichung
der erfahrenen Zustindlichkeit. Nur gewértigte Husserl noch nicht die
Relevanz der Sprachlichkeit dieses Horizontes.” Mit Husserl geht es
Blumenberg darum, ,,zu beschreiben, was in jeder [...] Position [...] an
Begriindungsleistung aus der Lebenswelt steckt und nachvollzogen
werden kann“ (LdT, 158). Seine Krisis-Schrift war ,,gegen so etwas wie
die Sprunghaftigkeit in der europdischen Geschichte der Theorie
gerichtet und entwirft das Programm der Wiederherstellung von
Stetigkeit eines Weges, der als noch nachgehbar vorgestellt wird* (LdT,
158 f.), und Blumenbergs Metaphorologie ist eine Arbeit an diesem
Programm und als (kulturhermeneutische, nicht transzendental-
theoretische) Phanomenologie der Geschichte resp. der geschichtlichen
Lebenswelten, verstiandlich und nachvollziehbar (Wirkl., 6).

dieser zu; wo es vollzogen wird, hat es selbst den Charakter des Faktischen; und
zugleich kommt die Faktizitdt des Daseins als solche zur Geltung, wo sie ausgelegt
wird [...] Und so gesehen ist Philosophie nichts anderes als Hermeneutik der
Faktizitat* (34 f.).

¢ Vgl F. Fellmann: Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung,
Reinbek bei Hamburg 1993, 200 f.

T Vgl ebd., 204, 207, 212-214.

248

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¢) Lesbarkeit des Lebens

Blumenbergs Schiiler Fellmann zufolge ergab sich die Mdoglichkeit der
Lebensthematisierung allein durch die Wendung zur Sprache®, die ein
,,unbedingt notwendiger Schritt [sei], um der Mythisierung des Lebens,
seiner Erhebung zum Gegenprinzip der Vernunft, endgiiltig einen Riegel
vorzuschieben“. So folge dem Willen zum Leben und Willen zur Macht
der ,, Wille zum Zeichen‘®. Im Sinne Blumenbergs kann man aber fragen,
ob diese ‘Entmythisierung’ endgiiltig sein kann, oder ob sie nicht
vielmehr eine Spatform der Arbeit des Mythos ‘Leben’ in der Gestalt der
Arbeit an diesem Mythos ist? Sofern fir Blumenberg jeder Mythos
immer schon in Rezeption iibergegangen ist, und demnach sich in der
Arbeit des Rezipienten am Mythos hintergriindig die Arbeit des Mythos
ereignet, wird auch in der Thematisierung des Lebens jenseits der
Wenden und Kehren zum Dasein, zur Kunst und zur Sprache dessen
‘élan’ an der Arbeit sein. Das Leben zu verstehen stof3t frither oder spater
auf die Frage, sich auf das Leben zu verstehen, aber was da zu verstehen
wire und wie es verstanden werden konnte, ist erst eigens zu verstehen, -
mit dem Risiko, nur noch im Verstehen zu leben.

Eine Philosophiedefinition des frihen Blumenberg lautet: ,,Philoso-
phie ist werdendes Bewuftsein des Menschen von sich selbst, was nicht
spekulativ zu verstehen ist, sondern: ,,Der Mensch sucht sich in dem zu
erfassen, was in seinem Leben an Antrieben, Bedingtheiten und
Moglichkeiten ‘lebendig’ und wirksam ist, er wird sich selbst
gegenwartig, indem er seine Sache vor sich selbst zur Sprache bringt*.
Die Sprachwerdung seines Daseins als Selbstverhiltnis auf dem Umweg
der Sprache provoziert ,Spielarten einer homogenen Teleologie: was
menschlich ist, dringt zur Sprache hin [...] Sprachwerdung ist

Ein Beispiel dafiir ist die Perspektive von Gadamers ‘lebenshermeneutischem Grund-
satz’: ,Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache* (Gesammelte Werke II,
Tiibingen 1986, 334) - der auch fiir Blumenberg gelten konnte, nur dal verstehbares
Sein vor allem humanes Dasein ist und nicht nur sprachlich, sondern Sprache nur eine
Form von Zeichen und nur eine Dimension symbolisch mehrdimensionalen Lebens
ist. - Wenn Gadamers Weiterfiihrung der Hermeneutik der Faktizitit in seiner Figur
der Wirkungsgeschichte und dem Dialog als Modell des Verstehens besteht (vgl. Figal,
wie Anm. 5, 37 £, 40 ), dann ist hier auf Blumenbergs Raffinierung und Variation der
Frage-Antwort-Struktur des Verstehens zu verweisen (vgl. O. Marquard: Die Frage
nach der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist, in: ders., Abschied vom
Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart 1981, 117-146, 118 f., mit Verweis auf
LN neben Gadamer und Collingwood.

Fellmann, wie Anm. 6, 217: ,Die Antworten der Phinomenologie auf die
Lebensphilosophie weisen alle in eine Richtung: auf die Sprache. Denn hier lassen sich
die Intuitionen der Lebensphilosophie in einer Weise kliren, die den modernen
Rationalitdtsanforderungen geniigt*.

249

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Humanisierung” (WbWm, 67 f.). Damit wird die Frage nach ‘dem
Leben’ zu der Frage nach der ‘Lesbarkeit des Lebens’. Fiir Blumenberg
ist das die Frage nach der Lesbarkeit der Daseinsmetaphorik als
Ausdruck und Darstellung des Vollzugssinns des Lebens. Sofern fiir
Blumenberg der Mensch in bestimmter Weise ‘vom Wort allein’ lebt,
das aus seinem Mund kommt, heiflt fiir ihn Leben zu verstehen, die
Metaphern des Lebens und ihre Verwandten ,zum Leitfaden der
Hinblicknahme auf die Lebenswelt nehmen“ (SZ, 83), also
Phanomenologie des Lebens in den Welten, die wir beleben, anhand
seiner unbegrifflichen Ausdrucks- und Darstellungsformen. Um den
perspektivischen, kulturgeschichtlich variablen Vollzugssinn ‘des
Lebens’ anhand der symbolischen resp. rhetorischen Formen der Unbe-
grifflichkeit zu beschreiben, ohne ihn in Begriff und Theorie zu
iberfithren, entwirft er narrativ reihenférmige Zusammenhédnge und
paradigmatische topische Konstellationen in hdchst eigener imaginativer
Variation. Die Metaphorologie steht dabei im weiteren Horizont einer
Phénomenologie geschichtlicher Lebenswelten, die ‘konjektural’ ent-
wirft, was es gewesen sein konnte, was wir wissen oder wie wir leben
wollten.

Wenn Figal im AnschluB an Nietzsche meint, ,dal alle
Lebensverhiltnisse Darstellungsverhiltnisse sind“'°, dann erhebt sich
notwendig die Frage, wodurch oder als was das Leben dargestellt wird
(und fir wen, wozu ...). Die Priasenzqualitit der Darstellungen ist nicht
vergegenstindlicht vorhanden, sondern entwerfende und darin vari-
ierende Vergegenwartigung in imaginativer Erinnerung, die fiir Andere
Imaginationsspielrdume eréffnet. Darstellungen des ‘Daseinssinns’ wie
‘des Lebens’ zu lesen, intendiert daher das Verstehen der Faktizitit des
Anderen und nur indirekt eine Selbstverstindigung auf dem Umweg iiber
den Anderen, der irreduzibel der Andere bleibt.!' Das ,,Zusammenspiel
von Priasenz und Vollzugssinn [...], bei dem die Prasenz der zu verstehen
gebende Spielraum des in ihn gehorenden, immer neu antwortenden und
sich zeitlich vollziehenden Verstehens wire, ereignet sich - gegen
Gadamers Insistenz auf der literarischen Prasenz und mit Figal - ,,in
ihren Figuren und Prigungen, in ihren Begriffen und Bildern*'?, d. h. mit
Blumenberg in den Metaphern und ihren Verwandten, deren
phinomenologische Lesbarmachung dem nachvollziehenden Verstehen
Erinnerungs- und Imaginationsraume zuspielt. Auf diesem Hintergrund

19 Figal, wie Anm. 5, 81, vgl. 72-75, 79 f.

Ebd., 82: ,In einem Denken, das seines eigenen Darstellungscharakters inne wird,
bleibt die Spur des Anderen erhalten*.

12 Ebd., 44, vgl. aber leider 18 f.

250

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann sein ganzes Werk als ein nachvollziehendes und nachvoliziehbar
machendes ‘Zuriick’kommen auf Text- und Rezeptionszusammenhénge
von absoluten Metaphern und ihren Verwandten verstanden werden.
Diese mitzuvollziehenden Imaginations- resp. Erinnerungsspielraume als
Fazit fixieren zu wollen, und im Begriff zu fassen, ‘was bleibt’, griffe ins
Leere.

d) Nacktes Dafs und metaphorisches Wie des Lebens

Soll ‘das Leben’ nicht bloB in Unsagbarkeit opak verborgen bleiben,
bedarf es der ndheren Entschliisselung zum Beispiel iiber seinen
bestimmenden Horizont, in dem seine Faktizitit entdeckt wird. Die
moglichen Horizontbesetzungen kann man heuristisch vierfach
unterscheiden': Heideggers faktizititserdffnendes Nichts'®, demgegen-
uber die Faktizitit das nackte Daf} ist; die Welt, in der wir leben, als
ratselhaft faktizitires Etwas in den unendlichen und leeren Weiten des
Alls der Kosmologie; die Selbsterfahrung des Lebens als kontingent
gegeniiber dem allein notwendig existierenden Gott etwa im Sinne ‘des
Nominalismus’; oder schliefilich die Selbsterfahrung des Subjekts, wie
bei Plessner im Horizont der Anthropologie, der vom Menschen sagt:
,Als exzentrisches Wesen nicht im Gleichgewicht, ortlos, zeitlos im
Nichts stehend, konstitutiv heimatlos, mul3 er ‘etwas werden’ und sich
das Gleichgewicht - schaffen* kraft der ‘Arbeit an der Kultur’." In
jedem Fall allerdings ist Faktizitit eine in einem bestimmten Horizont
vermittelte Darstellung der Selbsterfahrung des Subjekts.'® DaB die
Faktizitdt des Lebens bei den genannten Beispielen immer fraglos auf
den Menschen bezogen wird, ist zwar zu kritisieren méglich, wie Jonas

3 vgl. O. Marquard, wie Anm. 8, 120 f.,, der drei Endlichkeitsbegriffe unterscheidet:
gegeniiber Gott, im Raum und in der Zeit, mit der Finalthese: ,,Die Hermeneutik ist -
wenn sie Replik auf die Endlichkeit ist - Replik auf den Tod“, entweder auf den
eigenen oder den der anderen (122). Wenn so der Tod einer Replik bediirftig ist, oder
mit Blumenberg der Arbeit gegen seinen Absolutismus, dann teilt die Hermeneutik
jedenfalls nicht ‘die wissenschaftliche’ Selbstverstindlichkeit des Todes, sondern aus
‘Krdnkung’, Sinnbediirfnis oder ‘Wille zum Zeichen’ versucht sie ihn (wie das Dasein
auf ihn hin) zu verstehen, und nicht Leben wie Tod gleich giiltig und sinnlos bleiben
zu lassen.

14 F. J. Wetz: Das nackte DaB. Die Frage nach der Faktizitat, Pfullingen 1990, 197 f,
201 f.

15 H. Plessner: Gesammelte Schriften, Frankfurt a. M. 1980 ff., IV, 385. Vgl.: , Ortlos,
zeitlos, ins Nichts gestellt schafft sich die exzentrische Lebensform ihren Boden. Nur
sofern sie ihn schafft, hat sie ihn, wird sie von ihm getragen [...] Der Mensch lebt also
nur, wenn er ein Leben fiihrt“ (ebd., 391, vgl. 365); vgl. Wirkl., 7 ff.

16 Wetz, wie Anm. 14, 219 ff.

251

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeigt'’, aber dann nicht sinnvoll, wenn die Sorge (als paradigmatische

Verdichtung der basalen Intentionalstruktur), die menschliche
Mingelstruktur oder die Exzentrizitit das menschliche Leben bestimmt.
Der verschieden besetzte Horizont der Entdeckung menschlicher
Faktizitdt indiziert seinen je grundverschiedenen Daseinssinn: war die
Welt nur nacktes Faktum gegeniiber dem allein notwendigen Gott,
erscheint die menschliche Faktizitit als das Andere gegeniiber seiner
Notwendigkeit und omnitudo realitatis; ist die Faktizitit des Daseins
erschlossen durch das faktizititser6ffnende Nichts, steht der Mensch
damit am Abgrund und ist des ‘Ergreifens seiner eigentlichen
Moglichkeit’ bediirftig; ist die Faktizitit die des Méngelwesens, so steht
sie gegeniiber der natiirlichen Instinktsicherheit der Tiere und ist der
Kultur, Sprache und Technik bediirftig; und angesichts der leeren
Himmelswiisten bedarf sie des Aufbaus kultureller Lebenswelten. Der
Horizont der Faktizitit bestimmt die Ausdrucksformen und Auslegungs-
weisen, in denen der Sinn faktizitiren Daseins dargestellt wird, und in
Ausdrucks- und Darstellungsformen ist daher das Selbstverstindnis und
die Lozierung der Darstellenden zu abduzieren. Nicht Grundbegriffe des
Daseins sind ‘formal anzeigend’, sondern die metaphorischen Aus-
drucksformen des Horizontes wie die metaphorischen Darstellungs-
formen der Einstellung zu den von ihnen indizierten Grundfragen des
-humanen Daseins.

Blumenbergs Perspektive auf ‘das Leben’ ist durch Anthropologie,
Kosmologie und Theologie gekennzeichnet (Wirkl., 134 f.). Er verortet
daher die Stellung des Menschen in drei Hinsichten: gegeniiber Gott,
gegeniiber den Tieren und bezeichnenderweise nicht angesichts des
heideggerschen Nichts, sondern angesichts der ‘leeren Himmelswiiste’
des Weltalls. Er verweist z. B. ,,auf den kopernikanischen Umsturz, der
als Trauma der Weltinnerlichkeit des Menschen metaphorisch die
Skepsis an seiner Selbstinnerlichkeit bestarkt* (ebd.), so daB die Genesis
der kopernikanischen Welt als Geschichte der Entdeckung und
Bearbeitung der Exzentrizitit der menschlichen Position lesbar wird. Die
kosmologische Exzentrizitit der Erde bildet den Horizont und den
Umweg der Entdeckung der menschlichen Selbsterfahrung der Faktizitit
(GKW, 793 f.). Das Verhiltnis des Selbst zum abgriindigen Weltall ist
aber nur eine Dimension der dreistelligen Relation, in der die Faktizitat
des Lebens von Blumenberg verstanden wird. ,,Der Mensch begreift sich
nur iber das, was er nicht ist, hinweg. Nicht erst seine Situation, sondern

7 H. Jonas: Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt

a. M./Leipzig 1992, 81, 85; ders.: Organismus und Freiheit, wie Anm. 4, 185 f.

252

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schon seine Konstitution ist potentiell metaphorisch* (Wirkl., 134 f.)'%.
Dabher teilt er mit Plessner das Dilemma einer ,,absoluten Antinomie:
Sich zu dem erst machen zu miissen, was er schon ist, das Leben zu
fiihren, welches er lebt*'°. Die metaphorische Konstitution als das sich
Verstehen itiber das bleibend Andere, paradigmatisch in der Metapher,
vollzieht sich gleichzeitig mehr oder minder implizit iber das
Gottesverhiltnis: ,,Die kithnste Metapher [...] hat daher vielleicht am
meisten fiir die Selbstkonzeption des Menschen geleistet: indem er den
Gott als das Ganz-Andere von sich absolut hinwegzudenken versuchte,
begann er unaufhaltsam den schwierigsten rhetorischen Akt, ndmlich
den, sich mit diesem Gott zu vergleichen (Wirkl., 135). Mit dieser
Hintergrundthese versteht er die Geschichte des Geschopfs zum
Selbsterhalter, zum schopferischen Menschen und bis zur Erwartung des
Ubermenschen als Eskalation der Selbstkonstitution in der Arbeit an der
Faktizitdtsbewaltigung im Vergleich mit Gott - und seine metaphoro-
logische Phanomenologie des geschichtlichen Lebens als Deeskalation,
wie zu zeigen sein wird.

Die Arbeit an der Faktizitit des Daseins wie der korrespondierenden
Selbstverstandlichkeit des Todes und der Fraglichkeit des Lebens laBt
diesseits theologischer Optionen einen doppelten Ausgang zu: den der
Grundlegungsversuche etwa nach Art einer spekulativen Theorie des
Absoluten des spiten Schelling, des spiten Cohen oder Wolfgang
Cramers; oder aber den der versuchten Enthaltung solcher Uber-
schreitungen, wie bei Blumenberg. Diese Enthaltsamkeit gerit allerdings
selber in einen Zwiespalt der Faktizitdt von Selbstgeniigsamkeit versus
Nichtigkeit angesichts der umgebenden Abgriinde des Todes oder der
Leere der Zeit wie des Raumes. Ist das faktizitire Dasein einer
Begriindung bediirftig und daher hichst prekér reiner Mangel, oder aber
ist es einer Begrindung wesentlich nicht bediirftig wegen der
‘Genauigkeit des Lebens, eines Grundes nicht zu bediirfen’?%

Ahnlich kann man fragen, ob der Mensch, der als Méingelwesen
gerade nicht durch den Reichtum der imago-Struktur gesegnet sei, nicht
doch iiber eine erstaunliche Kontingenzkompensationskompetenz
verfigt, die den neuzeitlichen Hintergrund der Anthropologie des
schopferischen Menschen anzeigt. Blumenbergs Verstindnis der

18 Vgl. R. Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt a. M. 1989, 26 f., 31, 41-
51.

19 Plessner, wie Anm. 15, 384.

Der Zwiespalt ensteht durch das Phanomen des Horizontwandels, sei es durch die

entselbstverstindlichende Thematisierung der lebensweltlichen Normalstimmigkeit,

oder sei es durch schlichten Fortgang der Zeit, der spiteren fraglich werden 1aBt, was

friiheren fraglos war.

253

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Faktizitit vollzieht jedenfalls eine Entselbstverstindlichung des Lebens
und darin eine phdnomenologische Kontingenzforcierung, die den
Mingelmenschen in der rhetorischen Situation von Evidenzmangel und
Handlungszwang sieht, einer ‘Begriindung’ noch bediirftig, aber im
Grunde nicht mehr fihig zu sein. Keiner Begriindung mehr bediirftig zu
sein, wire dagegen das Ziel von Blumenbergs phianomenologischer
‘Entsorgung’ der Begriindungsanspriiche, die auf die plausibilisierende
Darstellung der urspriinglich begriindungsunbediirftigen ‘Genauigkeit
des Lebens’ aus ist. So konnte aus der Not einmal aufgebrochener
Seinsgrundfraglichkeit eine phanomenologische Tugend werden, wenn
diese Grundfragen ‘ruhiggestellt’ und obsolet werden konnten zugunsten
einer phanomenologischen Einsicht in die Wesentlichkeit der
Kontingenz: ,Es ist ein entscheidender Unterschied, ob wir das
Gegebene als das Unausweichliche hinzunehmen haben oder ob wir es
als den Kem von Evidenz im Spielraum der unendlichen Méglichkeit
wiederfinden und in freier Einwilligung anerkennen koénnen“ (Wirkl.,
94). Der Umweg der phdanomenologischen Einsicht in die Faktizitdt des
Daseins und deren freie Anerkenntnis ist der von ihm vermeinte
metaphorologische Umweg, auf dem der Mensch als der rhetorischen
Kompensation der Daseinsméngel und damit der Kultur als Lebens-
welten zweiter Ordnung (LzWz, 86 f.) fihig, aber der ‘Begriindung’
nicht mehr bediirftig erwiesen werden soll.

Die phanomenologische These einer Begriindungsunbediirftigkeit der
Faktizitdt des menschlichen Daseins arbeitet nicht mit einem inkonsistent
unterschobenen Imaginationsreichtum oder einer resubstantialisierenden
Positivierung der doch erreichten Begriindungsunbediirftigkeit und
gleichsam axiomatischen ‘Gegebenheit’ des Lebens, sondern am
Abgrund der radikalen Fraglichkeit respektive in der stetigen Arbeit
gegen den ‘Absolutismus der Wirklichkeit’, der das Leben zur Episode
erniedrigt. Die metaphorologische Lozierung des Lebens 148t definitiv
keinen Rekurs auf ‘das Leben’ als stabilen integralen Untergrund zu,
sondern in Entsprechung zu Kants kritischem Umgang mit den
metaphysischen Gehalten werden die lebensphilosophischen Intuitionen
transformiert in Grundfragen: ,Es gab die Lebensphilosophie; vielleicht
wird es sie unter anderem Titel wieder geben, denn solche Fragen, wie
die, was das Leben sei, sind unausrottbar“ (BM, 168). Faktizitires
Dasein nicht konstitutionstheoretisch zu begriinden, aber auch nicht
‘neopositivistisch’ oder pragmatistisch als unproblematisch gegeben zu
nehmen, sondern die anthropologische Seinsgrundfrage als Frage zu
erschlieffen und offenzuhalten, zieht nach sich, da die Vernunft in
‘grundlegender’ Weise ,,durch Fragen beldstigt wird, die sie nicht

254

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abweisen kann, [...] die sie aber auch nicht beantworten kann“ (Kant,
KrV, A VII). Man mag zwar in diesem Sinn versuchen, die Frage nach
dem Leben selber als notwendig und universal zu erweisen und damit
ihre unabweisbare Geltung zu begriinden, wie das F.J. Wetz versucht®,
aber letztlich hat die Frage denselben Status wie das Fragliche: die
Faktizitdt ihrer Entdeckung wie ihrer Geltung, die verstanden und
plausibilisiert werden kann, die aber in ihrer faktizitiren Geltung gerade
verfehlt zu wiirde, wenn man sie mit Vernunfitnotwendigkeit zu
begriinden suchte - und insofern unterscheidet sie sich signifikant von
den Kantischen Fragen. Allerdings gilt ganz im Sinne der
kosmologischen Antinomien Kants auch fiir das menschliche Leben, daf3
es zwar kein Gegenstand moglicher Erfahrung ist, aber doch alle
Erfahrung Lebenserfahrung ist, so da man vom ‘Leben’ als regulativem
Integral aller Erfahrungen reden koénnte (wenn nicht der Erfahrungs-
begriff zu eng wire, um die Mehrdimensionalitit der semiosischen
Lebensverhidltnisse zu begreifen). Sowenig Blumenberg Leben an sich
selbst fassen und verstehen kann, sowenig 148t es sich einfach als basales
Integral veranschlagen, auf das im Horizont der Kontingenzkrisen
rekurriert werden konnte.

,,Dabei sind solche Kombinationen mit ‘Leben’ ebenso Kennzeichen
uneingelGster, vielleicht uneinlosbarer, Anspriiche an die Philosophie,
wie Bestandsstiicke des Repertoires ihrer Rhetorik, mit der sie
Erfiillungen suggeriert. Das ist auf dem Felde grofer Vergeblichkeiten
nicht nur verwerflich. Es ist auch Uberlebenskunst dieser Denkungsart
gegeniiber ihren Totsagungen, nicht nur und erst infolge Versagens,
sondern unter der Last des Nachweises der Unbeantwortbarkeit ihrer
Fragen, die ohne weiteres identisch sein sollte mit deren Eliminierbarkeit
[...] Zur Rhetorik von ‘Lebenswelt’ [wie von Lebensphilosophie] gehort
auch, daf} sie suggeriert, es sei auf dem Grunde doch noch - und wieder
erreichbar - die eine Welt, die man nur leben miisse, um in ihr zu leben.
In aller Rhetorik steckt die Gefahr der Selbstiiberredung, auch und erst
recht in der philosophischen* (Wirkl., 4 f.).

Blumenbergs exzentrisches Verhiltnis zum Thema ‘Leben’ motiviert
seine Hermeneutisierung der Philosophie, wie sie in seiner Variation der
drei Fragen Kants zum Ausdruck kommt. Kants vierte Frage, die nach
dem Menschen, bildet auch fiir Blumenberg die implizit bleibende
Grundfrage, die im hiesigen Zusammenhang lauten konnte, welches
Leben war es, das wir leben woliten? Die Frage nach dem Leben, in
Blumenbergs geschichtsphdnomenologischer Fassung vielleicht zu
formulieren als Riickfrage eines Sterbenden: Was war es fiir ein Leben,

2! Und sie nicht wie Wetz bloB offenzulassen; vgl. ders., wie Anm. 14, 235, 239, 246 f.

255

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das ich leben wollte?, zielt nicht allein auf die Arbeit an der
Daseinsgrundfrage, sondern auf die perspektivischen Qualititen des
gelebten und des intendierten Lebens, auf die jeweiligen Horizont-
intentionen und die Arbeit an den Soseinsgrundfragen. ‘Das nackte Daf3’
zu umkreisen wire eine Frage nach einem Leben, das sich nicht dehnt,
und eine Frage, die selber fixiert bliebe auf das Warum dieses DaB,
wihrend Blumenberg gerade anders fragt nach dem Wie dieses DaB, auf
das Wie des Lebens in seiner nackten Faktizitat. Faktizitdt an und fiir
sich ist nichts als ein opakes ,,nacktes Daf}*, das allererst zugénglich und
verstandlich wird auf dem Umweg der unbegrifflichen Darstellungen.
Die zu verstehen, bedarf es aber keiner kryptischen Kehre, sondern einer
metaphorologischen Phidnomenologie im Horizont einer Phinomeno-
logie geschichtlicher Lebenswelten.

Auf dem metaphorischen Umweg der Soseinsfragen ist die
Daseinsfrage im Leben stets schon ‘beantwortet’ und entsprechend ist
die phanomenologische Arbeit an diesen Umwegen die Arbeit am
Verstehen des ‘Wie des Lebens’. Denn das Leben wird von denen, die es
leben, verstanden iber metaphorische Umwege in Gestalt von
metaphorischen Horizontvorgriffen: in der Neuzeitgenese und
Geschichte der Selbsterhaltung als Leben ohne kontingente Abhédngigkeit
von Gott, dann als Leben mittels Technik, schlieflich als Leben
gegeniiber der weltlich gewordenen Welt, letztlich gegeniiber dem
leblosen Weltall: in allem als Arbeit an der bedrangenden Gegenwart des
Todes im Leben;, von Blumenberg selber schlieBlich als Leben
gegeniiber dem Absolutismus der Wirklichkeit und als Weltgenese
angesichts ‘des Anderen’ (LzWz, II, c. 14) entgegen Kilte- oder
Wirmetod und Todestrieb.

II. Metaphorischer Umweg und Methodos der Metaphorologie

Im folgenden soll nun versucht werden, die metaphorologische Lektiire
der Metaphern des Lebens nicht blo in Bestimmtheiten zu iiberfiihren,
sondern wenigstens andeutungsweise ihren Vollzugssinn nachvollziehbar
werden zu lassen und so die Pointen und Hintergriinde Blumenbergs
verstandlich zu machen. Als metaphorologische Grundthesen sind dabei
vorausgesetzt: Das Wie des Lebens kommt auf dem metaphorischen
Umweg zu Ausdruck und Darstellung und wird ex post verstanden iiber
den metaphorologischen Umweg. ‘Beobachtungen an Metaphern’ sind
eine indirekte, selber umwegige Thematisierung der Ausdrucks- und
Darstellungsformen der kulturgeschichtlich varianten Horizontinten-
tionalitdt. Anhand von Simmels Philosophie des Geldes exemplifiziert

256

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Blumenberg seine Remetaphorisierung, in der die Beschreibbarkeit und
konkrete Verstindlichkeit des totalen Themas Leben riickgewonnen
werden soll. Am folgenden Beispiel der nautischen Daseinsmetaphorik
zeigt sich die Umwegigkeit und Indirektheit der metaphorischen
Selbstdeutung des Daseins und die geschichtsphdanomenologische
Riickfiihrung der intendierten Beobachter- oder Zuschauerposition auf
die hohe See des geschichtlichen Daseins - eben dorthin, wo auch der
Metaphorologe lebt. Am dritten Beispiel der als wissenschaftliches
Modell beim Wort genommenen Metapher der Lesbarkeit des Lebens in
der Genetik zeigt sich schlieBlich die wissenschaftliche Funktion einer
Metapher als Modell, ihre Eskalation und Blumenbergs kritische
Deeskalation.

a) Geld fiirs Leben

,Je allgemeiner der Gegenstand ist, von dem wir sprechen, um so
weniger vollziehen wir dieses Sprechen dadurch, daB wir den
Gegenstand selbst im Blick zu behalten suchen, im Gegenteil: vom
Allgemeinen spricht es sich am besten, indem man von ihm absieht.
Wenn man von so allgemeinen Gegenstinden wie der Welt und dem
Leben einigermafen sinnvolle Aussagen machen will, wahlt man in
jenem Absehen ein Orientierungsschema, eine Metapher. Hierin mag
Willkiir liegen. I"Jberzeugender ist daher der Nachweis, da3 man, wenn
man sich ans Allgemeine wagt, die Metapher schon besitzen muf3. Sie ist
das Primire, sie erschliefit den Zugang zu den hoheren Abstraktions-
graden, in denen sie sich als Orientierung zunehmend verbirgt und
endlich verschwunden ist. Deshalb ist es so aufschluBreich, da} Simmel
eine ‘Philosophie des Geldes’ schrieb und an seinem Thema alles fand,
was es ihm gestattete, danach vom ‘Leben’ zu sprechen [...] er spricht
vom Leben und hat schon die Metapher des Geldes gefunden* (GL,
122 £).

Die Metapher des Geldes fiir ‘Leben’ ermégliche eine Riickfithrung
der Lebensphilosophie auf Anschaulichkeit’> und Nachvollziehbarkeit,
mit Cassirer zu sagen auf symbolische Priagnanz. Offenbar bedarf es

2 In der Insistenz auf Anschaulichkeit scheint zunichst eine problematische Ubernahme

der Fixierung von Husserls Phanomenologie auf die Anschauung zu liegen, der man
mit Heideggers Kritik und Umstellung auf den praktischen Umgang begegnen konnte -
wenn nicht schon am Beispiel dieser Interpretation der Philosophie des Geldes deutlich
wiirde, daB der Umgang mit dem Zuhandenen in der Anschaulichkeitsriickgewinnung
zur Nachvollziehbarkeit von Blumenberg mitbedacht ist. Daher motiviert sich die hier
mitvollzogene Rede von ‘Wahmehmung’. Diese Engfiihrung auf den optischen Sinn ist
nicht beim Wort zu nehmen, sondern steht synekdochisch fir die Sinnlichkeit des
Sinns.

257

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hierzu einer besonderen Kunst der indirekten Thematisierung, die eine
abduktive Riickiibertragung wagt, in der das vorgédngige Besondere
prignant gefat wird und fiir das Allgemeine steht, aber nicht als
voriibergehendes Beispiel fungiert, dessen Bestimmtheit im Allgemeinen
aufgeht, sondern als Vollzugsraum der Beschreibbarkeit und
Verstindlichkeit des nur in dieser Perspektive mitgesetzten Allgemeinen.
Die indirekte Thematisierung ist nicht auf das Allgemeine im
Besonderen, sondern auf prignante Signifikanzen aus, auf allgemein
Individuelles, das urspriinglich abduktiv erfunden wurde und als ein
Paradigma metaphorologischer Phanomenologie von neuem abduziert
wird. Auf diese Weise werden die groflen Themen der Philosophie wie
der Theologie remetaphorisiert, und auf ihren vermeintlich
urspriinglichen ‘Sitz im Leben’ zuriickgefiihrt. Die metaphorologische
Lesart der Lebensphilosophie versucht damit, auf dem Umweg einer
phdnomenologischen memoria der Wissenschaftsgeschichte ein
pragnantes Beispiel des Lebensverstehens neu zu verstehen. Im ,,Thema
Geld“ habe Simmel ,so etwas wie ein Paradigma entwickelt“ oder
nvielleicht schon die Entfaltung einer Metapher* fiir seine
Lebensphilosophie (GL, 122)*. Mit dieser hermeneutisch abduktiven
Unterstellung bereitet Blumenberg (wohl oder iibel zirkuldr) eine Art
‘Antwort’ auf die Frage vor, was denn das Philosophische an Simmels
Philosophie des Geldes sei und worin denn die prignante Signifikanz
bestehe:

,»Ich meine, man kann bei Simmel die Beobachtung machen, daf} bei
der ‘Anwendung’ der frithen Metaphorik des Geldes auf den spdten
Begriff des ‘Lebens’ Gewinn und Verlust in einer fiir alle philoso-
phischen Prozesse signifikanten Weise zu verzeichen sind: die
Erkldrungsleistung des hochsten Abstraktionsgrades ist trivialerweise
universell, aber dafiir ihrerseits nicht mehr einsichtig. Der Lebensbegriff
antizipiert in dieser Hinsicht die jingere Konzeption der ‘Seins-
geschichte™ (GL, 130). ,,Darin aber liegt der Unterschied zwischen der
Philosophie des Geldes und der Philosophie des Lebens, dafl dieselben
Bestimmtheiten, die hinsichtlich des Lebens nur als Fatum ausgegeben

3 Diese Lesart von Simmels Philosophie des Geldes wire eigens zu problematisieren;

unproblematisiert iibernommen findet man sie (ohne Verweis) auch bei F. Fellmann,
wie Anm. 6, 128 f. Vgl. Wirkl,, 118 f.: ,Jenes ‘Leben’ von dem Simmel spricht, ist
nicht nebenher und episodisch ‘Vorform’ der Schauspielkunst, sondern Lebenkénnen
und Sich-eine-Rolle-definieren sind identisch. Ich behaupte nun, daB nicht nur dieses
Reden von der ‘Rolle’ metaphorisch ist, sondern daB der Definitionsprozel des
Rollenkonzeptes - an dem das IdentititsbewuBtsein hangt und mit dem es verletzt
werden kann - selbst in der Metapher wurzelt und intern wie extern metaphorisch
behauptet und verteidigt wird*.

258

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden konnen, [...] auf der Stufe der Thematik des Geldes noch
deskriptiv  erfaBt werden konnten als Verklammerung von
Moglichkeitsgewinn und Wirklichkeitsverlust, von Anspruch und
Verzicht, als Freisetzung der individuellen Personalitdt zu Lasten der
Funktionalisierung ihrer Eigenschaften. Insofern ist der Weg von der
Philosophie des Geldes zur Philosophie des Lebens seinerseits ein
Paradigma der letzteren* (GL, 131).%

Dabhinter steht die ganz erhebliche phanomenologische These, daf3 die
eigentliche Aufgabe der Philosophie im Gewinn von Beschreibbarkeit
bestehe (ebd.), genauer: ,,dal eine philosophische Theorie nicht mehr
wert ist als die deskriptiven Leistungen, deren Moglichkeit sie eroffnet*
(GL, 122). Fir Blumenberg geht es in ‘der Philosophie’ um eine
Riickgewinnung von Prignanz resp. von anschaulicher Verdichtung, was
seine remetaphorisierende Lektire der metaphysischen Themen
motiviert. Dazu wird Simmels Weg invertiert und die Philosophie des
Geldes zu seinem ‘Hauptwerk’, weil in ihm die Beschreibbarkeit
ermoglicht und exemplarisch realisiert sei, um die es einer verstehbaren
und nachvollziehbaren Philosophie des Lebens gehen miisse. Der
Fortgang zur sogenannten ‘Philosophie des Lebens’ bei Simmel ist dann
zwar ein Gewinn an Universalitit und begrifflicher Leistung, aber
zugleich ein Verlust an beschreibbarer Wirklichkeit.”® Die erstaunlich
pauschale Kritik von Universalisierungen scheinbar jeder Art, seien sie
theologisch, lebensphilosophisch oder seinsgeschichtlich, wire allerdings
einer Begriindung duferst bediirftig, zumal hieran die Absolutheit des
metaphorologischen Umweges, seine Nichtiibersetzbarkeit in Begriffs-
gefiige hingt. Jede Uberfiihrbarkeit in universale Begriffe wiirde
anscheinend seines Erachtens Metapher wie Metaphorologie vorldufig
und uneigentlich werden lassen. Hier zeigen sich unthematische Grenzen
des metaphorologischen Modells der absoluten Metapher, sofern
Blumenberg auf dieser Gegenbesetzung beharrt und damit die
Begriffsgenese wohl oder iibel vor allem als Veruneigentlichung
versteht.

2 Es ist ja nicht damit getan, in der Thematik des Geldes die Protometapher fiir die des
Lebens aufzufinden, fiir diesen unbestimmtesten der Begriffe Simmels. Es mag sich
anachronistisch anhoren, ich sage es trotzdem: der Rang einer philosophischen
Untersuchung spezieller Thematik bestimmt sich jederzeit nach ihrer Nahe zu den
groBen ‘klassischen’ Grundproblemen der philosophischen Tradition* (GL, 130).
Daher bezieht Blumenbeg im folgenden die Philosophie des Geldes auf Gott,
Allmacht, Tod und Unsterblichkeit (GL, 131-134).

Allerdings ist eben dieser Wirklichkeitsverlust doch auch ein Moglichkeitsgewinn. Der
Horizont méglicher Lebensbeschreibungen wird durch die Universalitit des Lebens-
begriffs eroffnet, und das scheint Blumenberg in seiner retrospektiven Sicht
abzuschatten.

25

259

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,In der Analogie von Begriffsleistung und Geldfunktion kulminiert
die Affinitdt der ‘Philosophie des Geldes’ zum klassischen Bestand der
philosophischen Fragen“ (GL, 133): Die ,,‘Tragik der menschlichen
Begriffsbildung’* sei nach Simmel der unvermeidliche Zusammenhang
von Allgemeinheitsgewinn und Inhalts- resp. Anschaulichkeitsverlust,
und das Geld sei darin des Begriffs ,,‘vollkommenes praktisches
Gegenbild***. In metaphorologischer Lesart heift das: ,,Der Begriff des
Lebens erfiillt [als Begriff] diese Metapher [des Geldes] nur, wenn er
vom Faktum der Endlichkeit individueller Leben abstrahiert und zur
Hypostase einer in diesen sich nur vordergriindig duflernden Substanz
erhoben ist* (GL, 133 £.).7

Die entsprechende priagnante Vollendung des Simmelschen Lebens-
begriffs findet Blumenberg mit seiner metaphorologisch invertierenden
Lektiire in Simmels ‘lebensphilosophischem Testament’: Es sei ,,von
einzigartiger Priagnanz*, dal Simmel sein eigenes Lebensende und deren
lebensphilosophischen Ertrag noch mit der Geldmetapher dargestellt
habe, wenn er resiimiert: ,,‘Ich weil}, daB ich ohne geistigen Erben
sterben werde (und es ist gut so). Meine Hinterlassenschaft ist wie eine
in barem Gelde, das an viele Erben verteilt wird, und jeder setzt sein Teil
in irgend einen Erwerb um [...]"* (GL, 134). Dies sei die dem
lebensphilosophischen Lebensbegriff in der Deutung des eigenen Todes
entsprechende Vollendung der Pragnanz: in der Abstraktion vom eigenen
individuellen Leben. Aber darin eine AuBerung einer hintergriindigen
»oubstanz (eben ‘des’ Lebens, gegeniiber dem jeweiligen Einzelleben)
zu sehen, ist nur in Simmels Kontext einsichtig; es wire von der
Modellfunktion der Metapher des Geldes her nicht zwingend. Stattdessen
wire fiir das jeweilig einzelne Leben auch der Ubergang oder das
Aufgehen in der Intersubjektivitit ein beschreibbarer ,Reifungsprozefl
der Subjektivitit”, der im Grunde den Anfang des Endes egologischer
Subjektivitdt bedeutete und darin auch den Anfang der Akzeptanz der
Sterblichkeit (LzWz, 306).

Wihrend Simmels Lebensphilosophie begriffsfixiert bleibe und daher
das Leben gemaB dem Dilemma der Begriffsbildung verstehe, wie es in
der Metapher des Geldes und deren ‘Aufhebung’ im Ubergang zum
Lebensbegriff beschreibbar wird, kann man Blumenbergs Verstehen des
Lebens als von dem ‘Modell Metapher’ geleitet verstehen. Nicht Leben

% G. Simmel: Philosophie des Geldes, Miinchen/Leipzig 1922, 219 (Gesamtausgabe V]I,
Frankfurt a. M. 1994, 281), zit. nach GL, 133.

Damit aber kommt der Lebensbegriff Simmels in einen ‘Metaphemzwang’, der die
Metapher des Geldes als Modell der Begriffsbildung uneinsichtig stark strapaziert und
die ndherer Bestimmung bediirftige Funktion dieser Metapher unterldBt sowie den
Toleranzspielraum des Analogieverhiltnisses von Geld und Begriff unthematisch 1aft.

27

260

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Moglichkeitsgewinn und Wirklichkeitsverlust, also nicht Faktizitats-
und Beschreibbarkeitsverlust, sondern Faktizititsforcierung und Be-
schreibbarkeitsgewinn sind darin von ihm intendiert. Blumenbergs
Hintergrundmetapher ist so gesehen die Metapher als Grundmetapher
resp. der metaphorische Umweg als Figur fiir das Leben als ‘listen-
reiches’ Uberleben und zugleich fiir die Philosophie als Ausweg aus den
Labyrinthen der groBen Systeme. Seine metaphorologische und eben
auch rhetorische Strategie ist die ,,Remetaphorisierung” (SZ, 87)
klassischer ‘Antworten’ auf Grundfragen des Lebens, um Fraglichkeit
zuriickzugewinnen. Urspriinglich stehe der Mensch in der Situation von
,Evidenzmangel und Handlungszwang*“ (Wirkl, 117), die die
rhetorische (technische und wissenschaftliche) Selbstbehauptung
freisetze, in der Blumenberg ,,eine Gestalt von Verniinftigkeit selbst
sieht (Wirkl.,, 130), die m. E. als lebensweltliche oder topische
Rationalitdt weiter entfaltet werden konnte. Eine Pointe ist die damit
einhergehende schon angespielte These der metaphorischen Selbst-
konstitution des Menschen, oder in diesem Kontext variiert, das Leben
durch die Metapher oder Leben als metaphorischer Umweg (vgl. Wirkl.,
134 f., 114-116). Dieser Weg der Identititsgenese bedeutet Faktizitéts-
forcierung (Wirkl,, 91 ff) und Lebenswelt als Welt der primordialen
Ungeschiedenheit von Erwartung und Erfiillung stets schon verlassen zu
haben. Diese Entselbstverstindlichungstendenz formuliert Blumenberg
in einem ‘Hauptsatz’ seiner anvisierten Anthropologie®: ,[...] sofern
Philosophie Abbau von Selbstverstindlichkeiten ist, hat eine ‘philoso-
phische’ Anthropologie zum Thema zu machen, ob nicht die physische
Existenz gerade erst das Resultat derjenigen Leistungen ist, die dem
Menschen als ‘wesentlich’ zugesprochen werden. Die erste Aussage
einer Anthropologie wire dann: es ist nicht selbstverstandlich, daf3 der
Mensch existieren kann* (Wirkl., 114). Diese Entselbstverstindlichung
ist aber keine Funktion einer transzendentalen Reduktion, sondern einer
‘Hintergrundanthropologie’, in der Blumenbergs Selbstverortung zum
Ausdruck kommt.

Die Eigentiimlichkeit seiner Perspektive zeigt sich an der Differenz zu
Figals Bestimmung der Hermeneutik des Daseins, die philosophisch
darin sei, ,,in der Orientierung am Modell der Textinterpretation den
Begriff [!] einer begrenzten Vernunft zu entwickeln“”’. Demgegeniiber

2 Vgl. die Ankiindigung einer philosophischen Anthropologie in: Der Spiegel 16, 1996,
262: ,,Auch sein NachlaB ist galaktisch: Tausende von Manuskriptseiten, darunter eine
umfassende Anthropologie und die methodenkritische Arbeit ‘Zu den Sachen und
zuriick’, harren, wohlgeordnet in verschiedenfarbigen Kisten, der Verdffentlichung™.
Figal: Die Komplexitit philosophischer Hermeneutik, in: ders., wie Anm. §, 11-31,
hier 16.

29

261

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geht es Blumenberg darum, die geschichtlichen und lebensweltlichen
Grenzen und Motive der Vernunft zu verstethen anhand der
unbegrifflichen Ausdrucks- und Darstellungsformen, ohne sie in den
Begriff zu iiberfiihren. Allerdings bleibt es dann dem Leser iiberlassen,
auf die zugespielten Fragen Antworten zu suchen und damit die ihm
plausibel gewordenen Folgelasten zu iibernehmen.

b) Leben zu Lande oder zu Wasser: Metaphorologische Erniichterung
der Lebenserwartungen

Was mit dem metaphorischen Umweg der Selbstdeutung des Lebens
gemeint ist, wird besonders plastisch an dem ,Paradigma einer
Daseinsmetapher* (SZ), dem Weg des terrestrischen Daseins, sich in
nautischer Metaphorik auszulegen: ,,Der Mensch fiihrt sein Leben und
errichtet seine Institutionen auf dem festen Lande. Die Bewegungen
seines Daseins im ganzen jedoch sucht er bevorzugt unter der
Metaphorik der gewagten Seefahrt zu begreifen (SZ, 9).*° Die
immanente Tendenz der Selbsterhaltung des Daseins ziele final auf
Selbststeigerung, und d. h. auf eine gottliche Position gegeniiber den
Widerfahmissen der Schiffahrt des Lebens: auf den Zuschauer der
Schiffahrten und Schiffbriiche (SZ, 12 f)). Diese Eskalation der
Erwartungen ist es nun, die Blumenberg im Schiffbruch mit Zuschauer
zu deeskalieren sucht, indem er das Aus-sein-auf die Zuschauerposition
zwar nicht ad absurdum, aber zuriick auf die hohe See fiihrt - an den Ort
des ungesicherten Daseinsvollzugs. Die Geschichte dieses Topos flihrt
er, wenn auch nicht in den Untergang, so doch vom unbeteiligten
Zuschauer in die Stiirme des Lebens ‘zuriick’, zum Schiffbruch der
Zuschauerposition und entsprechenden Folgen fiir die Verortung der
Philosophie. Das von Simmel aufgenommene ,,Vous étes embarqué*
Pascals (SF, 124), bildet in Blumenbergs Schiffbruch mit Zuschauer
nicht nur das Motto, sondern das gegenwartige Ende der
Daseinsmetapher der Schiffahrt (SF, 124 ff., SZ, 73 f.).

Acht Jahre nach diesem Ende des Schiffbruchs mit Zuschauer kommt
Blumenberg auf diesen Topos zuriick: ,,Simmel hat sein noch wenig
ausgeschopftes ‘lebensphilosophisches’ Muster ins Bild gesetzt: Das
Leben 146t keinem Leben eine andere Chance als die des Fragments. An
dessen Kontingenz zeigt sich, was es mit dem Individuum und seiner

3 Ob die nautische Daseinsmetaphorik wirklich so zentral ist, kann man bezweifeln.

Jedenfalls ist die terrestrische und auch die Buchmetaphorik nicht weniger wichtig.
Blumenbergs Privilegierung der Schiffahrtsmetaphorik scheint mir genuin neuzeitlich
und genauer noch durch die Probleme des Historismus bedingt zu sein, und ist damit
selber ein Indiz fiir seinen Horizont.

262

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Endlichkeit auf sich hat: Ein Leben endet, das Leben geht weiter - es gibt
keine Ankiinfte am Gestade der terra incognita. Die Gefahr, die Simmel
nun beschwoért, ist die Verkennung dieser Situation ringsum bei denen,
die mit Systemanspriichen immer ein Ganzes wollen. Sie sind die
‘Genossen’, von denen er [...] sich absondern will: Genossen, die sich
auf dem Schiff selbst heimisch einrichten, so daf sie schliefSlich meinten,
das Schiff selbst wire das neue Land“ (SF, 122 £.).*!

In der definitiven VergeblichkeitsgewiBheit, nie die terra incognita zu
erreichen, zeigt sich schon fiir Simmel der ‘Ungrund’ des Lebens: der
Tod als ,,das unverzichtbare Komplement der Lebensphilosophie* (SF,
123).32 Der unvermeidliche Ubergang vom Leben zum Tod und dessen
Darstellung in der Vollendung oder Umformung der Lebensphilosophie
in auch eine Philosophie des Daseins zum Tode zeigt, wie jede
philosophisch intendierte ars vivendi grundlegend eine ars moriendi
werden muB, will sie nicht an Ubererwartungen zugrunde gehen. Diese
Emiichterung der Lebenserwartungen, scheint mir eine hintergriindige
Tendenz seiner Phanomenologie der Daseinsmetaphorik zu verraten: die
Einiibung in die Endlichkeit als phdnomenologische ars moriendi.
Simmels Funktion in dieser Wiederaufnahme des Schiffahrtstopos
besteht fiir Blumenberg in der Darstellung dieser Einsicht, die er fiir
noch nicht ausgedeutet und damit fiir ‘lebensfdhig’ zu halten scheint.
Simmels Selbstdeutung seines Todes konnte ein Paradigma dieser ars
moriendi eines Philosophen andeuten, dhnlich Blumenbergs listiger
Vermutung iiber Heideggers letzte Worte: ,,Kein Grund mehr zur Sorge*
(SF, 222)®. Die phinomenologische Aquivalenz der Daseinsstrukturen
von Sorge und Intentionalitit hat als doppelten Grenzwert den Tod und
die Langeweile, in beiden fehlt es dem Leben an ‘Spannung’. Beide
konnen aber kein Grund zur Sorglosigkeit sein, sondern Heideggers
entspanntes resp. gelassenes Diktum scheint fiir Blumenberg ein
terminus ad quem seiner Uberlebenskunst zu sein: sich von der

31 Dies sei eine Entdeckung des Lebens ,,mit ‘offenem SchluB™ (SF, 125) als Wider-
spruch gegen ,,Ganzheiten selbst der Art, wie sie Gestalttheorie und Systematik der
symbolischen Formen zu bieten hatten* (SF, 124).

2 Vgl. A. Hahn: Tod und Zivilisation bei Georg Simmel, in: K. Feldmann/W. Fuchs-
Heinritz (Hg.), Der Tod ist ein Problem der Lebenden. Beitrige zur Soziologie des
Todes, Frankfurt a. M. 1995, 80-95, der auf die theologische Tradition des
augustinischen ,,vitam mortalem an mortalem vitam* (Confessiones I, 6,7) hinweist,
obgleich Simmel s. E. ,vollig abgeldst von jeglicher theologischen oder gar christ-
lichen Uberzeugung* zu verstehen sei (81). Ob diese Abldsung so total ist, wére eigens
zu verhandeln.

3 Vgl H, 792 zu Wittgenstein, vgl. LdT, 152 f.

263

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Todesangst* nicht das Leben nehmen zu lassen, und das hieBe,
tragfdhige ars moriendi ist nichts anderes als ars vivendi: die Kunst,
gelassen sein so faktisches wie wesentliches Leben zu leben und darin
die gliickliche Seite der Faktizitit auszuleben, ohne die Grenzen der
Lebenszeit zu verdrangen.

¢) Lesbarmachung des Lebens und Deeskalation rhetorischer
Suggestionen

Die Frage nach einer Hermeneutik des Lebens zehrt von der
metaphorischen Implikation und Hoffnung auf eine Lesbarkeit des
Lebens. Allerdings ist Leben nicht an sich selbst zu fassen und zu
verstehen, sondern nur indirekt. Welches ‘Leben’ gelebt und welches
gewiinscht wird, zeigt sich anhand unbegrifflicher Ausdrucks- und
Darstellungsformen, und Phianomenologie der Metaphern und ihrer
unbegrifflichen Verwandten versteht es als Aufgabe, diese Formen auf
ihre gewagte Notwendigkeit und ihre suggestive Unverantwortlichkeit zu
untersuchen. Blumenberg unternimmt dies, indem er sie auf Grundfragen
zuriickfilhrt, um die darin liegende Rhetorik einer ‘Hermeneutik des
Lebens’ befragen zu kénnen auf ihre Unausweichlichkeit einerseits wie
auf ihren suggestiven Uberschwang andererseits: ,Metaphern sind
rhetorische Elemente, die im Milieu angespannter Problemlagen [wie der
Eskalation der Kontingenzkrisen] Virulenz annehmen kénnen. Wéhrend
das zureichend begriindete Argument in einem theoretischen Kontext so
etwas wie geronnene Disziplin ist, bedarf das rhetorische Element der
Problematisierung gerade im Mafle seiner Wirkungsfahigkeit: Hilft es
nur hinweg iber die Verlegenheiten des Unverstands [und hilft dem
Verstehen in der Situation von Evidenzmangel und Handlungszwang]
oder treibt es uns voran in die Verdichtung grundloser Scheinevidenzen?
Metaphorologie ist ein Verfahren der Sichtung von notwendigen
Wagnissen und unverantwortlichen Suggestionen* (LdW, 405).3° Diese
Sichtung soll im folgenden dargestellt werden anhand eines Beispiels
von Blumenbergs metaphorologischer Lesart, das Leben lesbar zu
machen: seiner Darstellung der Genese der Genetik, auf die er in der
Geschichte des Topos von der Lesbarkeit der Welt zu sprechen kommt
(LdW, c. 22). Vordergriindig geht es um die Geschichte der Metapher
vom Buch der Natur, hintergriindig aber um eine Geschichte der
Hermeneutik des Lebens und seiner Erwartungen an die Welt, also seiner

34 Zur Abstraktheit der Angst vor dem Tod oder dem Nichtsein vgl. Rorty, wie Anm. 18,
52 ff.

Vgl. B. Debatin: Die Rationalitit der Metapher. Eine sprachphilosophische und
kommunikationstheoretische Untersuchung, Berlin/New York 1995, 156, 163 f.

35

264

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Horizontintentionalitit. Blumenberg behandelt die Genetik als
gegenwartiges Ende seiner Geschichte der absoluten Metapher der
Lesbarkeit der Welt und zielt dabei auf eine Kritik der demiurgischen
Folgen ihrer Rhetorik.

Der theoretische Physiker Erwin Schrédinger erfand 1943 in seinem
Vortrag What is Life? die Metapher der Lesbarkeit der Erbsubstanz. Das
intendierte Ziel dieser rhetorischen Figur war: ,,Durch Kombination von
Primitivitdt Komplexitit zu erreichen, sollte heilen, die Liicke zwischen
Metapher und Modell zu schlieen, den genetischen Code seiner
metaphorischen Herkunft zu entziehen und ihn zum hypothetischen
Schema zu machen* (LdW, 376)%. Dieser Einsatz zeigt den
wissenschafts- wie lebenswelthermeneutischen Aspekt von Blumenbergs
metaphorologischer Phidnomenologie: wie die Technisierung aus den
Antrieben der Lebenswelt genetisch zu verstehen sei (Wirkl., 7 ff.), so
auch die Wissenschaft durch die Genese der Modellfunktion von
unbegrifflichen Sprachformen einerseits und die Darstellung der
Horizontintentionalitdt mit Wagnis und Suggestion in Gestalt leitender
Hintergrundmetaphern andererseits.>’

»Wenn Schrodinger die Gesamtheit der genetischen Faktoren im
Zellkern als codierte Schrift ansah, wer war dann der metaphorisch
unvermeidliche Leser ihres Textes? Es ist von hochstem Interesse, daf3
der Physiker dafiir auf eine alte Paradefigur seiner Disziplin zuriickgriff
[...]: auf den Laplaceschen Damon‘ (LdW, 376). Mit ihm aber wird das
Genom zum ,,Biindel kausaler Faktoren, und seine Vorstellung als die
einer verschliisselten Schrift wére ganz und gar unzureichend. Denn eine
Schrift bewirkt als solche nicht den Zustand, der durch sie beschrieben
oder vorgeschrieben wird“. ,Die Herbeizitierung des Laplaceschen
Déamons ist fehl am Platze, weil er nur fiir geschlossene Systeme seine
Allwissenheit entfalten kann“, was das Genom gerade nicht ist, sondern
,die Rezeptur“ (LdW, 377).®  Schrédingers metaphorischer Einfall*

36 Vgl. Wirkl,, 125 ff.: auch Wissenschaft braucht grundlegend und an ihren Grenzen
Rhetorik.

Vgl. die schemageleiteten Interpretationskonstrukte bei H. Lenk: Interpretations-
konstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1993, bes.
77 ff., 585 ff.

Nun lidge es vielleicht fir manchen in biologischer Perspektive nahe, in der
Konsequenz dieser Lesbarkeit des Lebens als Genom die Hermeneutik des Lebens den
Mikrobiologen zu iiberlassen, aber weder ist Leben auf seine genetische Reproduktion
beschrinkt noch die Genetik das einzige, was am Leben des Vestehens fahig und
bediirftig ist. So ist denn auch die metaphorologische Entschliisselung der Entschliis-
selungsmetaphorik der Genetik nur ein Paradigma fiir eine Hermeneutik der Versuche
des Menschen, das Leben zu lesen respective allererst lesbar zu machen. Dieses
Paradigma zeigt die Rolle einer Hintergrundmetapher fir das Weltverhdltnis des

265

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wurde aber ,beim Wort genommen [...] in der Analogie zum
Morseschliissel“ (LdW, 377 f.). ,,Es ist dieser letzte Schritt, fiir den
Schrédingers Metaphernwahl wichtiger wurde als vielleicht jemals eine
metaphorisch faflbare Entscheidung zuvor: ,[..] die Metapher der
genetischen Schlisselschrift anders aufzufassen als Schrodinger dies tat:
die Implikationen der Redeweise vom verschliisselten Text und den
Verhaltensweisen zu einem solchen emstlicher, also beim Wort, zu
nehmen* (LdW, 379, vgl. 382). Das Ziel der Lesbarkeit der Erbsubstanz
war erreicht, als die vier Nukleinsduren als Grundbausteine identifiziert
wurden, durch deren Variation wie bei einem Alphabet die Information
der DNA synthetisiert wird: ,,Dieser Weg war es denn auch, der die
Heranziehung der Schriftmetapher theoretisch tragféhig macht. Dieses
erste und eine Mal fand das Verfahren der Schrift eine prazise
Entsprechung in der Natur: eine beinahe unbegrenzte Vielfalt von
Variationen der Bedeutung mit einem kleinen Satz von Elementen
darzustellen und die Darstellung nur mittelbar zur ‘Ursache’ der
Herstellung zu machen - namlich insofern sie eben ‘Darstellung’ ante
rem, Schrift als Vor-Schrift, war* (LdW, 381).

Die auflergewéhnliche gleichsam wortliche ‘Intentionalititserfiilllung’
einer Lesbarkeit des Lebens ist fir Blumenberg von ‘lebens-
philosophischer’ wie anthropologischer Signifikanz: ,,Die Metaphorik
der biologischen Grammatik hat nicht nur die verwegene Spekulation
geweckt, kiinftige Wissenschaftler wiirden der Natur neue und eigene
Texte schreiben konnen, sie hat auch unseren Einblick, meinetwegen
wiederum rhetorisch, vertieft in das Verhaltnis von Einsatz und Gewinn,
auf dem die Existenz des Menschen beruht* (LdW, 383 f.), wovon die
eine Seite ,,die der Ungewi3heit, der Unsicherheit des Bodens [ist], auf
dem wir als Produkte der Evolution stehen. Die andere Seite ist die der
hochgradigen Zuverldssigkeit dieses Mechanismus der Replikation, bei
der der Text erkennbar bleibt, auch wenn einzelne seiner Elemente
verandert werden (LdW, 384). Die priagnante Bestimmung der Stellung
des Menschen ‘im Kosmos’ wird allerdings suggestiv iiberschritten
durch die ,,verwegene Spekulation®, in der ‘prometheische’ Intuitionen
zum Tragen kommen. Diesseits dessen ist aber diese Faktizitit die
naturale Gestalt von wesentlicher Kontingenz, die die faktisch gegebene
Kombination so kontingent wie wesentlich sein 148t. In dieser Eigenart
hat die metaphorisch induzierte Entdeckung paradigmatischen Charakter
und metaphorische Funktion fiir die Deutung menschlichen Daseins in

Menschen: Die Herstellung von Lesbarkeit wird induziert durch ein metaphorisches
Wagnis, das, sofern dessen Wirkung zur Herstellung, Vorschrift etc. fiihrt,
unverantwortlich suggestiv zu werden droht.

266

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Faktizitit. Das Zugleich von ,,Unsicherheit und ,,Zuverlassigkeit*
ermdglicht ein Verstehen der natiirlichen Daseinsgriinde, das nicht
letztbegriindend oder deterministisch oder andererseits willkiirlich blof
kontingent erscheint, sondern als das In- und Miteinander von
Allméglichkeit und konkreter stabiler Faktizitdt des Lebens.

Dieses metaphorisch erschlossene und theoretisch nachvollzogene
Zugleich von ,Konstanz und Varianz“ ist eine Mdoglichkeitsbedingung
von Lesbarkeit. Das ,hitte keine Weltintelligenz des Laplace vorher-
sagen konnen, deren Leistungsfihigkeit sich gerade mit Zunahme der
Entropie, mit dem Erfolg des Todestriebs, ihrem Maximalwert nahert.
Dieser Laplace-Maximalwert bedeutet: Es gibt keine relevanten
Urkunden mehr, das Lesbare geht im Ableitbaren als bedeutungslose
Redundanz unter (ebd.).** Fiir Blumenbergs These, die genetische
Schrift sei die erste und eine Erfiillung der Lesbarkeitserwartungen des
Menschen gegeniiber der belebten Natur, heifit dieser Grenzwert: nur wo
diesseits dessen, durch die unkalkulierbare evolutiondre Kontingenz bei
gleichzeitiger kombinatorischer Elementenkonstanz ein chemisches
Alphabet zugrunde liegt, k6nnen nicht deduzierbare, aber eben auch
nicht blof unlesbare Ausdrucksphdnomene konstituiert werden, die der
Lesbarkeit fiahig und (fiir uns) bediirftig sind. Lesbarkeit der Faktizitét
des Lebens benétigt eine (fast) unbegrenzte kombinatorische Varianz
stabiler begrenzter Elemente: ars combinatoria als ars vivendi und
Grund der ars legendi.

Metaphorologisch ist nun bedeutsam, dafl diese Entdeckung durch
eine metaphorische Lesbarkeitsunterstellung erfunden und im theore-
tischen Gebrauch dieser suggestiven Vermutung metaphorisch geleitet
vollzogen wurde; und als metaphorisch induzierte Genesis einer
Wissenschaft beschrieben, nachvoliziehbar und plausibel gemacht
werden kann, worin eine genetisch-phdnomenologische Nachzeichnung
dieser Genesis aus lebensweltlichen Motiven greifbar wird, die sich an

3% Es imitiert, daB hier von Blumenberg der Laplacesche Dimon lediglich als Inkarnation

der Berechenbarkeit des Entropieprinzips zu stehen kommt, dessen allgegenwartige
universale Deduktion in nichts weiter als der Folgerung der strikten Wahr-
scheinlichkeit der steigenden Unordnung im Universum, in der Herleitung des
Wairmetodes als finalem Ruhezustand besteht; obwohl man von diesem Damon doch
gerade die Zustinde des Widerstands gegen die Entropie, die Lebensvollziige exakt zu
erschliefen erhoffte. Die Eigenart des Damons besteht hier fiir Blumenberg allerdings
gerade darin, als der eine Grenzwert zu fungieren, in dem die prézise Deduktion (die
lediglich auf Entropiesteigerung hinauslduft) den Inbegriff von Unlesbarkeit und
Lesbarkeitsunbediirftigkeit darstellt: Was sich deduzieren 14Bt, ist der Lesbarkeit
unféhig und daher einer Hermeneutik nicht bediirftig (,,Das Leibniz-Dilemma wire
wieder da“ [LdW, 384]), und das Erreichen dieses Grenzwertes wire schlicht
Unlesbarkeit.

267

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der unbegrifflichen, metaphorischen Darstellung dieses Motivs, der
Lesbarkeitserwartung gegeniiber der Natur, beschreiben und seinerseits
lesbar machen 143t. Diese metaphorologische Konstitution von
Lesbarkeit’ der metaphorischen Konstitution der Lesbarkeit' gewinnt
gegen die immanente Tendenz des Vergessens in der Wissenschafts-
geschichte Verstehbarkeit zuriick und macht so die Kulturgeschichte
lesbar - und ist darin von indirekter, auch ideologiekritischer Funktion
als Uberschwangsprophylaxe.

Die genetische Lesbarkeitskonstitution fithrt an die Grenzen der
‘notwendigen Wagnisse’, an denen sie in ‘unverantwortliche Suggestio-
nen’ umzuschlagen droht: als einer ,blasphemisch-apokalyptischen
Visionsbildung* in der ,,Aussicht auf den Menschen als den Umschreiber
des Buchs der Natur* (LdW, 397). Aber Blumenberg erklért erstaunlich
zuversichtlich: Die ,,Diisternis des Ausblicks auf genetische Eigenmacht
an den metaphorischen Anthropomorphismus anzukniipfen, halte ich fiir
einen rein literarischen Einfall. Das bedarf in einer Metaphorologie der
Begriindung* (ebd.). Die Lesbarkeitsmetaphorik fiir die Genetik ist der
Anthropomorphismus, der es auch ermdglichte, die Schrift, die als Vor-
Schrift des Lebens fungiert, selber zu verfassen; worin die Metapher
beim Wort genommen und dariiber hinaus - ,rein literarisch” - mit
demiurgischen Erwartungen suggestiv eskaliert. Kritik als ,rein
literarisch* entmythisiert diese Erwartung wie die Befilirchtung als
suggestive Ubertreibung, aber dieses Urteil ist einer Begriindung
bediirftig. Dahinter liegt fiir Blumenberg ein wissenschaftsethisches
Problem der Gegenwartsdeutung: ,.Die groBe Frage, die sich hier erhebt,
ist doch, ob wir fahig sind, die Punkte der theoretischen Entwicklung
wahrzunehmen und zu bestimmen, an denen Entscheidungen fiirs
Innehalten oder Weitermachen zu féllen sind, wenn wir denn iiberhaupt
unterstellen wollen, daB sie zu fillen waren* (ebd.).

Die Metapher eskaliere gerade in Jonas’ Mahnungen zu einem
,Fachidiom zweiten Grades“, wenn er beflirchtet, ,,‘so konnten wir
darangehen, den Text neu zu schreiben™ (LdW, 398). Fiir Blumenberg
ist dieser ,,besorgte philosophische Betrachter der Entwicklung in der
Biochemie [...] ganz fixiert auf eine blasphemische Ungeheuerlichkeit*
(ebd.), namlich einerseits um die Furcht vor der ,Erschaffung des
Ubermenschen* (LdW, 399), und andererseits um die vor dem ,,Skandal
einer Konkurrenz mit dem einen Autor der Welt* (ebd.). Blumenbergs
kritische Metaphorologie versteht es im Unterschied dazu als Aufgabe,
zwischen ,Sakrileg und niichterner Abwiagung der Chancen und
Risiken* zu unterscheiden (ebd.) - und nur in dieser Perspektive kommt
auch Jonas’ Prinzip Verantwortung zu stehen: ,,[...] es sei Pflicht der

268

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschheit, vor gliicksverheilenden Optionen zu zogern, sofern diese
unter absoluten Risiken stinden“ (ebd.). GemdB diesem Grundsatz des
Zbdgerns® fragt Blumenberg, ,,ob die Metaphorik der Lesbarkeit den
fatalen Drang zur biotechnischen Verfiigbarkeit stimuliert, wenn nicht
gar legitimiert haben kann“ (ebd.). Aber so sehr die Lesbarkeit die
Fortschreibbarkeit suggeriert, sowenig ist dem Gelesenen ein Ziel
desselben zu entnehmen. Die iiberschielende Selbststeigerung, als
Tendenz der Selbstbehauptung zur Eskalation, wird so zwar durch die
Metaphorologie verstindlich und an ihre Antriebe hermeneutisch
riickgebunden, aber nur sehr begrenzt entplausibilisiert oder gar
verhindert. Die Remetaphorisierung der Eskalation wire in ethischen
Konflikten ein Weg des Verstehens, kaum der Entscheidung; aber
immerhin eine Kritik rhetorischer Eskalationen: ,,Rhetorik ist immer
gefihrdet durch die Weiterungen an den Mitteln, deren Uberzeugungs-
kraft sie sich bedient. Die Legitimation der absoluten Metapher von der
genetischen Schliisselschrift ist durch ihre Indiensthahme zum
heuristischen Modell erfolgt. Von der Modellfunktion nicht mehr
getragen sind die Weiterungen, in denen sich die Metaphern
‘Befehlstext’ und ‘Schutzschrift’ verbinden* (LdW, 402).

d) Selbstbehauptung gegen Entropie und Todestrieb

Das entzifferte Genom als ,,Schutzschrift zu lesen, war ein zwar
respektabler aber vergeblicher Versuch Goethes (LdW, 400); dem-
gegeniiber sieht Blumenberg in einer Argumentation zugunsten des
Artenschutzes eine plausiblere Erwdgung: ,,Gerade der Sachverhalt der
Kontingenz: der systematischen Unableitbarkeit der im Patentamt Natur
hinterlegten genomatischen Bauvorschriften, der Unwiederholbarkeit des
Prozesses der Erprobung ihrer Produkte, ist es also, was Schonung nicht
nur der Produktbestidnde, sondern der Typenmannigfaltigkeit zum Gesetz
der Selbsterhaltung macht* (LdW, 401). Die wesentliche Kontingenz
wird zum ‘Geheimnis’ des Lebens als Faktizitit des Daseins, dessen
naturale ‘Grundlegung’ selber einen faktizitiren Charakter hat. Zugleich
wendet Blumenberg diese ‘daseinsritselhafte Begriindung’ in ein
Argument gegen die beliebige Wiederholbarkeit des Prozesses des
Lebens und damit in ein Argument zur Achtung und Wahrung dieser
faktizitiren Kontingenz: das heiflt metaphorologisch die wesentliche
Kontingenz resp. die zu wahrende Faktizitiat zu plausibilisieren (vgl.
Wirkl,, 79, LdT, 158 f.).

% vgl. ND, wo Blumenberg den Menschen ‘definiert’ als das Wesen, das zogert, und aus

dem Zdgem die Kulturgenese zu verstehen sucht.

269

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit dieser Kontingenzthese forciert Blumenberg den ,,Abbau von
ZweckmaBigkeitsannahmen®, der ,,ins Zentrum des Anteils der Philoso-
phie am Entstehen der neuzeitlichen Wissenschaft“ gehore. Daf} ,,das
organische Leben Ziel der Entwicklungen im Universum sein miisse,
wird sich als heimliche oder offene Erwartung gar nicht austreiben lassen
- selbst dann nicht, wenn die ganze Evolution nur als das umstindliche
Verfahren des Protozoon erscheint, seine Selbsterhaltungstechnik zu
verfeinern. Dieselbe Erwartung steckt hinter allen Vermutungen, auf
fremden Planeten um irgendeine Sonne unter den Milliarden werde sich
wiederum Leben, dazu noch verniinftiges, finden und zur Reaktion auf
unsere Signale bringen lassen* (LdW, 403). Diese uniiberwindbare nur
anthropologisch ‘begriindete’ Teleologie als Funktion der Selbst-
erhaltung ist die erwartungsgeladene Gegenbesetzung zur Entropie resp.
dessen anthropologischer Variante, dem Todestrieb. Dafl Freud den
Todestrieb ,.erfand“*!, versteht Blumenberg als die verspitete Metapher
fiir den zweiten Hauptsatz der Thermodynamik.”’ Freuds anthropo-
logische Metapher impliziert bereits ein Verstindnis des Lebens als
Episode, da es selber, und zwar nicht nur wegen seines unbelebten
Substrates, auf den Tod als maximale Entropie des Lebendigen hin
tendiert. Als Entropiemetapher schreibt der Todestrieb dem Leben eine
zum Prinzip rationaler Selbsterhaltung antagonistische Tendenz ein. Wie

41

Zur Erfindung des ‘Todestriebes’ durch die psychoanalytische Vernunft vgl. S. Freud,
Jenseits des Lustprinzips, Gesammelte Werke, Frankfurt a. M. 1948 ff., XIII, 1-69:
»[.-.] daB wir genotigt sind, mit den wissenschaftlichen Terminis, das heiBt mit der
eigenen Bildersprache der Psychologie (richtig: der Tiefenpsychologie) zu arbeiten.
Sonst konnten wir die entsprechenden Vorginge tiberhaupt nicht beschreiben, ja,
wiirden sie gar nicht wahrgenommen haben* (65). ,,Was nun folgt, ist Spekulation, oft
weitausholende Spekulation* (23, vgl. 43, 66) und ,,gewil eher ein Mythus als eine
wissenschaftliche Erklarung* (62). Vgl. Blumenberg zu Freuds Mythos: ,,Dies ist in
Wirlichkeit nur jenes*. Zur Typik zeitgeistgefalliger Theorien, in: NZZ Fernausgabe
Nr. 162, 15.7.1988, 29 f.; gegen den Todestrieb: Wer sollte vom Lachen der Magd
betroffen sein? Eine Duplik, in: PH, VII (1976) 437-441, 439; Blumenberg liest Freud
wenn, dann metaphorologisch; vgl. v. a. H, 66-75, My, 64 ff., 105 ff.

Der Entropiesatz besagt, daB in einem geschlossenen System sich der Wahrschein-
lichkeit halber ein immer groBerer Unordnungszustand einstellt, aufgrund der Tendenz
des unbelebten Seins eine immer groBere Unordnung anzustreben. Dahinter liegt sc.
die Hintergrundsthese der Dominanz des unbelebten iiber das belebte Sein. Vgl
Blumenberg: ,,Das Leben ist nicht die Erfiillung einer innersten Tendenz aller Materie,
denn es hat selbst die innerste Tendenz, zu seinem Ausgangszustand im Pseudopodium
[ScheinfiiSchen von Einzellern], wenn nicht sogar im Anorganischen, zuriickzukehren
und sich darin als die grole, liberanstrengte und schlieBlich sich selbst unertrdgliche
Ausnahme zu erweisen. Die Pramie der Lust geniigt dem Leben schlieBlich nicht,
seinen vergeblichen Aufwand zu honorieren und fiir die Vielfalt seines MiBlingens zu
entschadigen. Wieder, wie schon in der antiken Metaphysik und der ihr folgenden
christlichen Tradition, ist ewige Ruhe der Zielzustand aller Bewegung (LdW, 403).

42

270

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber vertragen sich der Todestrieb und Selbsterhaltung? Und ist die nicht
zu iiberwindende Teleologie auf das Leben hin vertrdglich mit dem
Todestrieb? Blumenbergs Aufnahme der Todestriebmetapher (vgl. My,
688) 146t einen im Unklaren, ob er diese Metapher anthropologisch beim
Wort nimmt.

Sobald er selber das Wort ergreift, erscheint das ‘Leben’ von
Selbsterhaltung gegeniiber der es umgebenden Entropietendenz
bestimmt: ,Die Gesamterscheinung des Lebens ist, energetisch
betrachtet, gegeniiber jeder ihrer Umgebungen parasitir. Das lebendige
System halt den entropischen Prozefl zu seinen Gunsten und zu Lasten
von dessen Beschleunigung in seiner Umwelt auf. Leben erhélt sich,
indem es Energie verschwendet. Das gilt in héchstem Mafle fiir den
EngpaB aller Erscheinung des Lebens, die Ubertragung der genetischen
Information im Erbgang* (LdW, 404). Sowenig Blumenberg die
Todestriebmetapher anthropologisch beim Wort nimmt, so hilfreich
erscheint sie ihm als prignante Verdichtung der Entropie. Darum ist
seine metaphorologische Riickiibertragung des Todestriebes in die
Physik resp. die Kosmologie bezeichnend fiir den eigenen,
kosmologischen Horizont: das Entropieweltall impliziert einen strikt
antiteleologischen Wirklichkeitsbegriff. Als immanente Tendenz des
Lebens gilt ihm der Aufbau kultureller Lebenswelten als basal, die
Entropietendenz dagegen ist der basale Abbau- und Verlustprozef3. Aber
die Entropie des unbelebten Kontextes des Daseins als Todestrieb
anzusprechen, ist widersinnig, und es bleibt bis auf ndhere Erlduterung
hin mit der Selbsterhaltung unvertraglich, dem Leben grundlegend einen
Todestrieb zuzusprechen. Die Episodizitit des Lebens angesichts
kosmologischer Dimensionen gilt Blumenberg nicht als Resultat
triebgesteuert intendierten Todes, sondern als Selbstverstindlichkeit
angesichts der Asymmetrie von Entropie der Materie und Teleologie des
Lebens: Die genetische Selbsterhaltung des Lebens ,,sieht, aufs Ganze
gerechnet, so aus wie die Improvisation fiir eine Episode, in der sich ein
peripheres Teilchen dem groflen Zuge und Entwurf in einem Akt des
vergeblichen Aufbdumens widersetzt (LdW, 405). ,,Was lesbar ist, das
Dokument, ist in seiner Umgebung das schlechthin Unwahrscheinliche;
wahrscheinlich ist das Chaos, das Gerdusch, die Entdifferenzierung, die
Verwesung. Der Todestrieb ist Inbegriff von Verlusten auch an
Lesbarkeit, auch des Versinkens von Besonderheit im Allgemeinen“
(LdW, 404 £.). Freud beim Wort genommen, miifite der Tod als Inbegriff
des Gewinns an Trieberfiilllung erscheinen, und nicht als Verlust.
Blumenberg scheint daher den Todestrieb ‘nur’ als {iberspitzte
Ubertragung der Entropie auf das Leben zu nehmen, d. h. er gebraucht

271

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Todestrieb metaphorisch zur pragnanten Darstellung seines eigenen
Horizontes.

e) Gegen die kulturelle Entropie des Vergessens: memoria und
imaginatio

,Die Theorie bricht die Eselsbriicke der Veranschaulichung, welchen
Dienst immer sie bei der Modellbildung geleistet haben mag, hinter sich
ab, sobald sie analytisch und funktional vorangekommen ist. Wenn
begriffen ist, wie das Genom es ‘macht’, stindig identische Spezialititen
von Eiweiflen produzieren zu lassen, braucht es nicht mehr als der Text
betrachtet zu werden, nach dessen Rezeptur verfahren wird.
Wissenschaft zerstort unausweichlich den Fundus ihrer Rechtferti-
gungen, die immer anthropotrope Elemente enthalten (LdW, 408).
Gegen dieses Vergessen der Wissenschaft arbeitet die genetische
Phénomenologie der Unbegrifflichkeit auf dem Weg der memoria -
allerdings ohne eine Lebensweltriickgewinnung angesichts der Krisis der
Wissenschaften anzustrengen. Der wissenschaftsgeschichtliche Prozef
der Krisis gilt Blumenberg als so unvermeidlich wie unumkehrbar;
allerdings nicht als unverstindlich oder gar illegitim. Gegen die
Lebenswelt- und Metaphernvergessenheit der Wissenschaften sei die
memoria, paradigmatisch vielleicht die seiner Phidnomenologie der
Geschichte, ,Selbsterhaltung auf Gegenseitigkeit® (LzWz, 307).
Kulturtheoretisch gesagt geht es ihm darin um ,eine ‘Kultur’ der
Retention [...]: die Pflicht gegeniiber den Gewesenen als memoria, als
‘Geschichte’ (LzWz, 303). Gewissermallen erscheint die memoria als
das Apotropaion gegen eine kulturelle Entropie des Vergessens und
darin gegen einen ‘kulturellen Todestrieb’. Die memoria, und sc. auch
die der metaphorologischen Phanomenologie der Geschichte ist ‘Arbeit
an der Kultur’, und Kultur ihrerseits ,hypertrophe Selbsterhaltung,
erzwungene Asymmetrie zuungunsten des Todestriebs”, der seinerseits
»die konservative Funktion iiber die weiteste nur denkbare Latenz
hinweg voraussetzt. Triebe konnen iiberhaupt nur konservativ sein, weil
sie eine ‘Geschichte’ enthalten“ (My, 106 f., vgl. H, 66-75). Die
memoria hat demnach eine konservative, oder besser gesagt,
kontingenzwahrende Funktion. In sie geht ein, was und wer je gelebt hat,
in all seiner Faktizitit. , Denkwiirdig ist, was Menschen je gedacht
haben; es zu lesen, wo es lesbar gemacht werden kann, ein Akt von
‘Solidaritiat’ iiber die Zeit* (LdW, 409)®*. Damit tritt die reziproke

% Aber: ,Lesbarkeit dorthin zu projizieren, wo es nichts Hinterlassenes, nichts

Aufgegebenes gibt, verrdt nichts als Wehmut, es dort nicht finden zu kénnen, und den
Versuch, ein Verhiltnis des Als-ob dennoch herzustellen. Gibt sich die Theorie als

272

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

intersubjektive memoria der Gattungsmitglieder an die Stelle der
traditionellen memoria Dei - auch eine Umbesetzung.

Die memoria bedeutet aber mehr als Rettung vor dem Vergessen: im
Horizont der rhetorischen Tradition ist die memoria in unum et eodem
actu imaginatio, so wie die imaginatio keine creatio ex nihilo, sondern
auf dem Umweg der memoria ihre Erfindungen macht. Auch wenn
Blumenberg hier gegen Husserl Erinnerung und Retention zu vermengen
scheint, ist deutlich, wie die indirekte und derart umwegig intendierte
Protention in den Blick kommt. Deswegen ist die ‘Kultur der Retention’
auch eine ,,‘Kultur’ der Protention (LzWz, 303). Auch wenn die
Wissenschaftsgeschichte vergefllich ist: ,,Was sich als lebensweltlicher
Riickbezug auf vertraute Erfahrungstypik angeboten hatte, wird von der
wissenschaftlichen Erkenntnis als Geriist in ihrem Riicken abgebrochen,
dem nachsetzenden Mitvollzug der Zeitgenossen unbegehbar gemacht*
(ebd.), stellt die Metaphorologie die Nachvollziehbarkeit der Metaphern-
geschichte memorial wieder her und ist darin nicht frei von der Intention
einer geschichtlich ausgeloteten Begehbarkeit dieses Metaphernfeldes.

Fir Blumenberg geht es in seiner Metapherngeschichte von der
Lesbarkeit der Welt zum einen um die Endigung einer metaphorisch
ausgedriickten Erwartung, um die EntwOhnung von den Bediirfnissen
nach Lesbarkeit der Welt oder nach Lesbarkeit des Lebens diesseits des
von Menschen geschriebenen. Lesbarkeit des Lebens bedarf derer, die
Schreiben konnen und damit ist man mit der Frage nach der Frage, auf
die die Hermeneutik des Lebens zu antworten sucht, auf den Horizont
der Kulturgeschichte verwiesen. Zum anderen ist die Konstitution der
Lesbarkeit des kulturellen Lebens metaphorologische Arbeit an dem
geschichtsphanomenologischen Aufbau von Erinnerungsreihen oder
topischen Konstellationen und darin die ErschlieBung der imaginativen
Uberlebensfiahigkeit ,,in mehr als einer Welt [zu] leben“ (Wirkl., 3). Fiir
die Themenstellung einer Hermeneutik des Lebens heilt das: Wenn eine
Lebensphilosophie moglich wiére, dann als metaphorologische
Lesbarmachung des Vollzugssinns der metaphorischen Darstellungen
des Lebens mit dem hintergriindigen Ziel, einen Imaginationsspielraum
zu erdffnen zur (Selbst)Verstandigung des Lebens in den verschiedenen
Symbolwelten.

Auslegung solchen Verlangens, gibt sie sich her zum kurzen Interim seiner
Befriedigung, so kann sie die Verstorung nicht vermeiden, die der Logik ihrer
Durchstreichung hilfreicher Metaphern folgt* (LdW, 409); vgl. Wirkl., 170.

273

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Wovon lebt die Metaphorologie? Lesen des Lebens und Leben des
Lesers

Im folgenden soll hinter die expliziten Aufgaben der Metaphorologie
zuriickgegangen werden, um andeutungsweise sie selber als Darstel-
lungsvollzug horizontintentional bestimmten Lebens zu verstehen. Es
geht dabei um eine Explikation zu vermutender und nicht -einfach
‘belegbarer’ Hintergrundselbstverstindlichkeiten Blumenbergs: Worauf
rekurriert er bei aller Entnaturalisierung des Lebens, und bei aller
Lebensweltverlassenheit im Horizont der Méingelanthropologie und dem
Entropieweltall? Auf kulturelle Traditionsprozesse, die ihm seine
memoriale Imaginationsarbeit ermdglichen, auf schon vollzogene
Kulturgeschichte, auf die memoria der vorgingig Anderen? Was ist
aufler dem Instinkt- und Wahrheitsmangel zuhanden, das die Méngel
kompensiert und sie zudem zum Antrieb der Kultur- und Sprachgenese
werden 1dB8t? Wo biegt sich der Spaten der anthropologischen Nachfrage
des Metaphorologen um, und was ist der Untergrund, von dem her
Blumenberg das Leben des Mangelwesens versteht?

So zu fragen stellt das Problem, wie sich die ‘Beobachtungen an der
Metaphorologie’ zu ihrer untergriindigen Horizontintentionalitidt verhlt.
Der Verdacht liegt nahe, daB Vermutungen iiber die Horizont-
bestimmtheiten Blumenbergs der Gefahr erlegen sind, seine indirekte
Darstellung unzuldssig und verkiirzend beim Wort zu nehmen, statt sie
im Indirekten zu belassen. Aber erstens sind diese Gefahr und
entsprechende Verkiirzungen unvermeidlich, wenn man sich iber ihn
verstiandigen will, und zum anderen gibt es (auch fiir ihn) eben keine
vollige Lebensweltverlassenheit, sondern bei noch so grofier Distanz gibt
es eine immer mitgesetzte Verstrickung in die dargestellten
Problemgeschichten und eine wie auch immer bestimmte Néhe zu den
groflen Themen.

a) Vom Geschopf zum schopferischen Menschen bis zur Erwartung
des Ubermenschen: Eskalation der Selbsterhaltung und die
metaphorologische Deeskalation

Blumenbergs Phianomenologie lebt mit einer implikativen Anthropologie
der Selbsterhaltung und Beharrung” des Lebens auf rhetorischen

“ F. Nietzsche: ,,Sich selbst erhalten wollen ist der Ausdruck einer Nothlage, einer
Einschrinkung des eigentlichen Lebens-Grundtriebes, der auf Machterweiterung
hinausgeht und in diesem Willen oft genug die Selbsterhaltung in Frage stellt und
opfert“ (Die frohliche Wissenschaft, Kritische Studienausgabe III, Miinchen 1980,
585). Blumenbergs rationales Prinzip der Selbsterhaltung ist demgegeniiber deutlich
weniger als Nietzsches Steigerungswille.

274

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umwegen der vielfdltigen Formen der Unbegrifflichkeit - und deren
Eskalationen. Den Hintergrund seiner Gegenwart bildet die legitime, und
zwar rhetorisch legitimierte Neuzeitgenese vom Schopfer-Geschopf-
Verhiltnis zur Kontingenzkrise im Nominalismus, zur Genese der
intransitiven und der reflexiven Selbsterhaltung, zum Menschen als
Schopfer, bis hin zu den Eskalationen: einerseits in der
Verselbstindigung der Technik, andererseits in den anthropologischen
Erwartungen von der Schreibbarkeit der Gene bis zum Ubermenschen.
Eine Horizontintention seiner metaphorologischen Phidnomenologie ist
die Erhaltung der Gattung als memoriale Erhaltung auf Gegenseitigkeit
um des kulturellen Uberlebens willen im Horizont der Krisen der
Eskalation der anthropologischen Erwartungen besonders in
Wissenschaft und Technik. Diese eskalierende Krisis wird von ihm
bearbeitet mit einer metaphorologischen Hermeneutik des Lebens, um
die lebensweltlichen Antriebe des Ausgangs aus der Lebenswelt zu
verstehen, ohne eine Lebensweltriickholung zu intendieren®, sondern als
Arbeit gegen die kulturelle Entropie durch Erinnerungsarbeit als Stiftung
eines Imaginationsraumes. Die tiefengrammatische Funktion der
Metaphorologie liegt in der Limitierung der Selbststeigerung - oder
rhetorisch gesagt: Entplausibilisierung von Ubererwartungen und die
Eroffnung von limitierten Imaginationsrdumen. Seinerseits sucht

4 Spitestens hier ist eine kldrende Bemerkung zu Blumenbergs Lebensweltbegriff notig:

Negativ hat er weder einen transzendentaltheoretischen noch einen nur
kultursoziologischen (oder kommunikationstheoretischen) Lebensweltbegriff. Was
dann? Seine eigenen Formulierungen in Lebenszeit und Weltzeit konnte man
folgendermaflen systematisieren: Er unterscheidet (in Tradition Husserls) Lebenswelt
(erste Stufe) und Lebenswelten (zweite Stufe, vgl. LzZWz, 86 f.). Der Singular benennt
einen quasitranszendentalen hypothetischen terminus a quo von Geschichte (als
Auseinandertreten von Intention und Erfillung), der Plural die kulturellen
geschichtlichen Lebenswelten. Die singularische Lebenswelt ist ‘stets schon verlassen’
unter den Bedingungen der Geschichte, die pluralen sind die kulturell-geschichtlichen
‘Wirklichkeiten, in denen wir leben’. Diese basale Duplizitit steht in LzZWz neben
einer dreigliedrigen Unterscheidung von ‘final-posthistorischer’, ‘alltdglich-sub-
historischer’ und ‘prahistorischer’ Lebenswelt. Die ‘alltiglich-subhistorische’ ist
‘sekundir’ und damit pluralisch, geschichtlich und kulturell variant; die préhistorische
ist die quasitranszendentale Unterstellung einer stets verlassenen, aber methodisch fir
die Phidnomenologie nétigen urspriinglichen Lebenswelt. Die final-posthistorische
wire eine finale Konvergenz, die unter geschichtlichen Bedingungen nur als Hoffnung
oder Wahn auftreten kann (vgl. LzWz, 65). Keine Lebensweltriickholung meint also,
keine finale Riickholung der urspriinglichen Lebenswelt, in der Erwartung und
Erfillung indifferent waren. Wieweit kulturelle Formen wie die Bachsche
Matthiuspassion eine zeitweilige Ruhelegung von bedringenden Fragen und eine
labile Form von Intentionalititsentlastung erlauben, resp. eine vergingliche
geschichtliche Indifferenz von Erwartung und Erfiillung gewahren, wire eine Frage der
Auslegung von Blumenbergs spater Religionschrift, der Matthauspassion.

275

20012026, 12:27:44. [



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Blumenberg die Anthropologie des Méngelwesens und der Exzentrizitit
des menschlichen Daseins zu plausibilisieren®, und zwar (in deutlicher
Ankniipfung) iiber Cassirers animal symbolicum hinausgehend, sofern
darin noch eine Anthropologie des ‘reichen’ Menschen impliziert sei
(Wirkl., 114). Im Anschlu8 an Hobbes Anthropologie meint er: ,,Ich sehe
keinen anderen wissenschaftlichen Weg fiir eine Anthropologie, als das
vermeintlich ‘Natiirliche’ auf [zu Hobbes] analoge Weise zu destruieren
und seiner ‘Kiinstlichkeit’ im Funktionssystem der menschlichen
Elementarleistung ‘Leben’ zu iiberfiihren* (Wirkl., 115). Das Leben des
Menschen ist daher nicht eine stabile Gegebenheit, auf die einfach
rekurriert werden kann, sondern ‘Leistung’ als Arbeit an der Kultur. Die
Welten, in denen wir leben, sind kulturelle Lebenswelten, der Erhaltung
bediirftig, die uns keiner abnimmt.

Sein Schiller Fellmann konzipiert auf diesem Hintergrund
Lebensphilosophie als Theorie zeichenvermittelter Selbsterfahrung, oder
mit Blumenberg zu pointieren, der metaphorisch umwegigen Kon-
stitution des ‘symbolischen Selbst’. ,,Was fiir die Erfahrung anderer
Menschen gilt, trifft auch fiir die Selbsterfahrung zu. Wir verkehren mit
uns selbst iiber Bilder, die wir von uns selbst machen. Ja, wir sind
geradezu unser Bild“Y’. Zwischen ‘verstehen als etwas’ und ‘verstehen
(als etwas) durch etwas bleibend anderes’ besteht fiir Blumenberg
allerdings ein erheblicher Unterschied: ‘Ich erschlieBe etwas als etwas,
oder aber als etwas durch etwas anderes’ volizieht eine Differenz von
direkter Mitteilung mit intendierter Identitdt des Urteils gegeniiber der
indirekten Mitteilung mit intendierter wechselseitiger Individuation im
Verstehensvollzug. ‘Durch etwas anderes’ meint neuzeittheoretisch die
Fahigkeit zur Selbsterhaltung als Fahigkeit zur rhetorischen Substitution
resp. Kompensation (Wirkl.,, 119 f), die indes angesichts ihrer
Eskalation und Krisis von Blumenberg als Kultur der memoria und darin
als Selbsterhaltung auf Gegenseitigkeit konzipiert wird. In dieser
Tendenz liegt m. E.: keine Selbsterhaltung ohne Fremderhaltung, letztere
im Doppelsinn: nicht ohne von anderen mit erhalten zu werden und nicht
ohne andere mit zu erhalten. Das durch etwas anderes ist allerdings
préziser zu fassen als zentrifugale Semiose, die nicht wie die zentripetale

»Der Mangel des Menschen an spezifischen Dispositionen zu reaktivem Verhalten
gegeniiber der Wirklichkeit, seine Instinktarmut also, ist der Ausgangspunkt fiir die
anthropologische Zentralfrage, wie dieses Wesen trotz seiner biologischen
Indisposition zu existieren vermag. Die Antwort 148t sich auf die Formel bringen:
indem es sich nicht unmittelbar mit dieser Wirklichkeit einlaBt. Der menschliche
Wirklichkeitsbezug ist indirekt, umstindlich, verzogert, selektiv und vor allem
‘metaphorisch™* (Wirkl., 115).

47 Fellmann, wie Anm. 6, 230(-235).

276

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiose auf Identitdt, sondern auf Differenzwahrung aus ist: ,,[...] etwas
als etwas zu begreifen, unterscheidet sich radikal von dem Verfahren,
etwas durch etwas anderes zu begreifen. Der metaphorische Umweg, von
dem thematischen Gegenstand weg auf einen anderen zu blicken, der
vorgreifend als aufschlufireich vermutet wird, nimmt das Gegebene als
das Fremde, das Andere als das vertrauter und handlicher Verfiigbare. Ist
der Grenzwert des Urteils die Identitit, so ist der Grenzwert der
Metapher das Symbol; hier ist das Andere das ganz Andere [...]*
(Wirkl., 116). Das ‘durch etwas anderes’ hat seine Pointe darin, dafl
nicht nur die generelle ‘als-Relation’ des semiotischen Prozesses auftritt,
sondern diese dritte Stelle eine basale und zentrale Funktion bekommt:
das ‘durch etwas bleibend anderes’ wahrt die irreduzible Alteritdt. So
gesehen wire das metaphorologische Selbst alterologisch aufgebaut und
nur in der irreduziblen Relation zum Anderen zu wahren. Metaphorische
Identitit ist alterologische Identitit®®, und die Absolutheit der Metapher
ist die Irreduzibilitit des metaphorischen Umwegs des ‘durch etwas
bleibend anderes’. Dieser Umweg ist nicht nur Mittel zum Zweck,
sondern in bestimmter Weise Selbstzweck, sofern das Andere, durch das
gelebt wird und Leben symbolisch vollzogen wird, nicht nur das andere
meiner selbst, sondern ein selbstindig Anderes oder intersubjektiv ein
Anderer ist und bleibt.

Die symbolische Darstellung ist demnach kein identitdtslogischer,
sondern ein differenzlogischer oder besser alterologischer Vollzug, der
jedoch kein konstitutionstheoretisch zu fassender reiner Formaufbau ist,
sondemn ein Vollzug von Formvarianz (Wirkl., 119 f): Eine Er6ffnung
eines Variationsraumes durch die Darstellung metapherngeschichtlicher
Variationsprozesse und darin eine ErschlieBung der Maoglichkeiten
variierenden Selbstvollzugs in der Symbolvariation. Den zugespitzten
terminus a quo dieses rhetorischen Prozesses bildet fiir Blumenberg ein
besonderer Anderer: kein geringerer als Gott. ,,Der Mensch begreift sich
nur iiber das, was er nicht ist, hinweg. Nicht erst seine Situation, sondern
schon seine Konstitution ist potentiell metaphorisch [...] Die kiihnste
Metapher, die die groBte Spannung zu umfassen suchte, hat daher
vielleicht am meisten fiir die Selbstkonstitution des Menschen geleistet:
indem er den Gott als das Ganz-Andere von sich absolut
hinwegzudenken versuchte, begann er unauthaltsam den schwierigsten

% Vgl. P. Ricoeur: Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, 26 ff., bes. dessen
Unterscheidung einer (egologischen) idem-Identitit von einer (alterologischen) ipse-
Identitit. Die hier entfaltete narrative Identitit, der der Andere unhintergehbar
wesentlich ist, kann man auch als das ‘metaphorisch konstituierte Ich’ Blumenbergs
verstehen, wenn man seine Selbsterhaltung und -behauptung alterologisch weiterdenkt.

277

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rhetorischen Akt, ndmlich den, sich mit diesem Gott zu vergleichen*
(Wirkl., 135). Es zeigt sich darin die nicht zu verabschiedende
neuzeitgenetische Funktion des Gottesgedankens fiir Blumenberg und
die bleibende Basalitdt dieser Relation fiir den konstitutiven
Selbstvollzug im metaphorischen Umweg.

Allerdings ist diese Relation von intrikater Zweischneidigkeit: ,,[D]ie
Eskalation Gottes zu betreiben scheint [...] so etwas wie die
‘Leidenschaft’ des Menschen zu sein. Seinen Gott hochzutreiben ist ihm
die Betreibung seiner eigenen Sache, der des Menschen, als bereite er
sich die Stelle der ‘Umbesetzung’ fiir seine Selbstdefinition auf weiteste
Sicht vor* (Mtp, 306). Nietzsches Variante vom Tod Gottes” sei die
»vergewisserung von der Selbststeigerung des Menschen (Mtp, 303).
,Der Mensch als Generationsnachfolger dieses Gottes fand sich
zuverldssig genug, denn kein anderer war Adressat seines Handelns. Der
Tod Gottes machte den Weg zum absoluten Selbstvertrauen des
Menschen frei. Nur blieb der freigelegte Weg leer [...] Die Vakanz blieb.
Lag es etwa daran, dal Nietzsche die Folge der Eskalationen Gottes in
Wirklichkeit nicht beendet hatte, die Konsequenz des Grundverlustes als
Selbstaufgabe nicht erkannte? Die Passion nicht verstehen konnte?*
(Mtp, 306). Die Folge dieser Eskalation der Selbststeigerung sei aber
nolens volens die Wiederkehr des Endes Gottes, aber ,,dann auch des
Menschen, der keiner mehr ist, weil er sich in jedem Sinne ‘iber’
geworden ist?* (Mtp, 307, als rhetorische Frage). Die unvermeidliche
Passion, erst Gott und dann den Menschen hochzutreiben, provozierte
unertrigliche Folgelasten und ein hoch enttduschendes Vakuum am Ort
des Ziels dieser Steigerungspassion, wogegen Blumenberg in der
Ruhelegung dieser Passion eine Uberlebensaufgabe des Menschen sieht.
Sofern es dabei um eine Uberlebenskunst zu tun ist, die die
Selbstbehauptung nicht auf Kosten des Lebens resp. der Anderen
eskalieren 14Bt, kann man diese ars vivendi als phdnomenologische ars
moriendi verstehen, als eine sinnvolle Begrenzung des Selbst-
erhaltungstriebes, die das sonst iiberspannte Verhiltnis von Leben und
Welt ausbalanciert und das Leben in memoria statt in den eskalierenden
‘Willen zur Macht’ iibergehen 146t. Das reflexive Prinzip der
Selbsterhaltung sinnvoll zu méBigen und in memorial erarbeiteten,
sorgsam imaginierten und variierten Geschichten zu orientieren und ihm
Selbstverstehensvarianten zuzuspielen, ist die Arbeit des Metaphoro-
logen gegen ‘den Absolutismus der Wirklichkeit’ wie der eskalierenden

% Vgl. zu Blumenbergs Leiden an dieser Eskalation der Selbststeigerung: Kant und die

Frage nach dem ,,gnddigen Gott“, in: Studium generale 7, 1954, 554-570, bes. 554 f.
und 570.

278

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbststeigerung. Diese Horizontintention motiviert auch seine spéte
‘Religionsschrift’, in der er die Matthduspassion fiir den nachchristlichen
Hérer nachvollziehbar zu machen sucht.®

Die Eskalationstendenz der Selbststeigerung ist Blumenbergs Grund
zu deren Kritik, weil es zur Verniinftigkeit und zur Uberlebensfihigkeit
sich selbst erhaltender humaner Subjekte gehort, die Selbst-
steigerungstendenz zu limitieren, und damit an die Erhaltung funktional
riickzubinden. Selbstbeschrinkung gehort so gesehen zu Okonomie
rationaler Selbsterhaltung. Als Implikat einer Expansionstendenz nicht
der Vernunft, sondern ‘des Lebens’ kann er ohne idealistische
Intuitionen eine prérational konzipierte Selbststeigerung plausibilisieren,
wie er in seinem Essay Lebensexpansion ausfiihrt (VS, 79-90). Die
Grundfigur ist, Leben sei etwas, ,,was ‘sich ausbreitet’* durch Wachstum
und Teilung (VS, 79). In dieser Selbststeigerung des Lebens zur
Selbsterhaltung liege schlieflich auch der Grund fir die anscheinend
irreduzible Intuition der Teleologie.’! Insofern Leben immer ,,Leben vom
Leben“ sei (VS, 83), Leben also immer ‘vom Leben lebt’, auf Kosten
anderen Lebens, wird durch diese Selbstbeziiglichkeit die Eskalations-
dynamik an eine ‘Okonomie’ zuriickgebunden. Es gibt fiir das Leben
keine bloBe Selbststeigerung, da es von einem Gleichgewicht abhingig
bleibt, das es nicht eskalierend iiberschreiten kann, ohne auf kurz oder
lang zuriickgezwungen zu werden. Das BewufBtsein sei ,,Konsequenz
und Inversion des Lebens zugleich® und ,,die absolut neue Dimension
der Ausbreitung des Lebens“ (VS, 86 f.). In seiner Struktur als
Intentionalitt sei es ,,Widerstand gegen den Verzicht“ und zugleich ,,die
Dennoch-Einwilligung in ihn als Rationalitit seiner Okonomie* (VS,
89). Demnach ist es gerade fiir die humane bewufite Selbsterhaltung
basal, nicht bloBe Selbststeigerung zu wollen, sondern diese
Expansionstendenz zu mdfigen - aus Griinden des Uberlebens wie aus
Griinden einer ‘Okonomie’ der Vernunft als einer Aquilibrierung von
Erfahrung und Erwartung. Diese MéBigung kann man als Grundfigur
von Blumenbergs Phdnomenologie verstehen: Im Verstehen der

50 Seine memoriale Schaffung von Imaginationsrdumen der metaphorischen Umwege

stellt sich schlieBlich selber indirekt dar in der philosophiegeschichtlich prignanten
Konstellation der Geschichte des platonischen Hohlenmythos. Gegen Nietzsche geht
es dabei auch darum, Geschichten zu erzihlen und wieder erzihlbar zu machen, ohne
dabeigewesen zu scin, als Privileg der Schwachen (H, 30). Die Narrativitit als eine
Gestalt des ‘Stattdessen’ resp. des metaphorischen Umwegs hat einen ‘Sitz im Leben’
und eine basale Uberlebensfunktion, der Blumenbergs letztes Werk zu Lebzeiten
gewidmet ist.

»DaB [...] das organische Leben [...] Ziel der Entwicklungen im Universum sein
miisse, wird sich als heimliche oder offene Erwartung gar nicht austreiben lassen*
(LdW, 403).

279

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuzeitgenese und -eskalation eine Riickbindung zur Deeskalation zu
intendieren.

Die Aufgabe der Aquilibrierung der Selbsterhaltung hat nicht nur eine
diachrone, sondern auch eine synchrone Dimension. Humanes Dasein
vollzieht sich in einer intersubjektiv verfalten Intentionalstruktur, und
diese stets mitgesetzte Sozialitit 1468t nur in bestimmten Grenzen eine
Selbststeigerung (schon gar nicht aller) zu, sondern lebt von der
genannten ,,Selbsterhaltung auf Gegenseitigkeit (LzWz, 307). LaBt man
die damit gesetzten Probleme von Aquivalenz und Reziprozitit einmal
aufler acht, impliziert diese Gegenseitigkeit die Lebensnotwendigkeit des
Anderen und vice versa. Damit wird allerdings der antitheologisch
entstandene Grundsatz, keine reflexive Selbsterhaltung ohne definitiven
Ausschlufl jedweder theologisch-transitiven, fraglich. Vielmehr gilt
zumindest innergenerisch: Keine Selbsterhaltung ohne Fremderhaltung.
Humane Selbsterhaltung ist aufgrund ihrer intersubjektiven Verfassung
nicht ohne ein zwischenmenschlich transitives Bestimmungsmoment zu
konzipieren. In der Motivation zur Fremderhaltung und in deren
semantischer Besetzung sind dann verschiedene Argumentationen
denkbar, solange sie in dieser Struktur funktional konvergieren.

b) Ars moriendi ist ars vivendi: Lebenskunst inmitten der kulturellen
Entropie

Die Deeskalation der Erwartung des Ubermenschen und die Gegen-
besetzung zum Rekurs auf Gott fiihrten auf die Uberlebensfunktion der
kulturellen Formen und auf die Wesentlichkeit des Anderen, die (jenseits
einer Blumenberginterpretation) erst noch eigens in ein systematisch
einsichtsfahiges Verhdltnis gebracht werden miifften zum Prinzip
reflexiver Selbsterhaltung, die bei allem Evidenzmangel und Handlungs-
zwang den basalen Antrieb zum Leben bildet. Auf dieser reflexiven
Struktur beruht, wenn auch nicht die ingeniése Vernunft Vicos, so
skeptischer die Kulturfahigkeit durch imaginatio und memoria, die
offensichtlich schon mehr als bloBe Mangelstruktur ist, zwar kein
Sprachreichtum bedeutet, aber immerhin stete Selbstvergleichung mit
Gott ermdglicht. Demnach ist der Mangel gegeniiber dem Tier terminus
a quo, terminus ad quem aber ist eher latent als manifest Gott und daher
auch die Eskalation der Selbstbehauptung naheliegend. Aber auch wenn
der homo pictor sein Leben als metaphorische pictura konstituiert, sind
die Lebensbilder kulturelle Arbeit des homo faber. Das Leben des animal
symbolicum ist ein Symbolisierungsprozef, final die Ablosung von aller
Substantialitit und Ubergang in die kulturelle Form: Wie bei Simmel das
Geld als Ablosung und Freiheitsgewinn verstindlich wurde, die

280

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstdeutung des Lebensphilosophen als Ablésung der Lebens-
philosophie von seinem individuellen Leben und als Ubergang des
Subjekts in die intersubjektive Memoria resp. als initium der ars
moriendi. Angesichts dieses finis vitae wird der Todestrieb als Metapher
der Sterblichkeitsfahigkeit verstindlich, der finale ‘Reifungsprozef3 der
Subjektivitit’ (LzWz, 306), von und mit anderen zu leben und das Leben
schlieBlich anderen zu iiberlassen und einzuwilligen in das schmerzhafte
Uberlebt-Werden (LzWz, II, 14). Das Leben inmitten des Antagonismus
von Absolutismus der Wirklichkeit und Selbstbehauptung findet in
diesen Vollziigen seine Darstellung in den Metaphern und ihren
Verwandten, ohne daf eine ,,' Vershnung’* erwartet wiirde’” - sondern
lediglich fiir den Mangelmenschen die bedriangende, letztlich todliche
Wirklichkeit vertreten resp. auf Distanz gehalten wird.

Angesichts dieser Lebensform liegt die Gefahr oder zumindest der
Verdacht einer asthetischen Regression nahe, wie sie etwa von Peter
Behrenberg Blumenberg zugeschrieben wird.® Aber solch eine
Regression, ein Verlassen der Wirklichkeit, ldge nur dann nahe oder gar
vor, wenn der bedringende Wirklichkeitshintergrund mit den
rhetorischen Formen getilgt wiirde; aber selbst wenn das intendiert wire,
konnte es nicht gelingen. Darin liegt gerade eine Pointe des ‘ Absolutheit
der Wirklichkeit’, daf3 sie zwar distanzierbar ist, aber eben dabei ein
irreduzibler Hintergrund bleibt, der als das bedringende Andere mir
immer wieder entgegentritt, auch wenn ich immer wieder einschlagige
Umwege suche. Entsprechend nahe lige die Gefahr, dafl die
absolutistische Wirklichkeit als todlicher Horizont des Lebens zu einem
implikativ nihilistischen (wenn nicht gar gnostisierenden) Wirklichkeits-
begriff fiihrte als Pendant zur &sthetischen Regression. Aber der
kosmologische Abgrund ist insofern definitiv nicht nihilistisch, als die
Leere des Himmels der Umweg ist, durch den die Erde als kosmische
Oase entdeckt wird (GKW, 793 f.). Die absolutistische Wirklichkeit ist
als terminus contra quem der ‘unbewegte Beweger’ der Kulturgenese,
und nicht die ganze Wirklichkeit, zu der auch die Wirklichkeiten
gehoren, in denen wir leben, also die kulturellen Lebenswelten. Der
Streit von Lebenszeit und Weltzeit, von Lebenswelt und Weltall oder
von exzentrischem Leben des Menschen gegen das nichtende Sein der
Leere und der Entropie fiihrt Blumenberg wie gesehen aber gerade zu
keiner stabilen Versdhnung durch eine Regression in die Kunst. Fiir den
Menschen wird das Uberleben gegen den Absolutismus zum Leben,

52 Figal, wie Anm. 5, 74, vgl. 72.

3 P. Behrenberg: Endliche Unsterblichkeit. Studien zur Theologiekritik Hans
Blumenbergs, Wiirzburg 1994, 147.

281

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

indem der kulturelle Sinn seines Daseins sich in der memoria und
imaginatio vollzieht. Darin liegt ein Aussein auf memoriale
‘Verwesentlichung’® der Faktizitit des menschlichen Daseins. Was
einmal gedacht wurde, bleibt immer gedacht, gelebtes Leben bleibt
immer gelebt, was heifit: der jeweilige Sinn liegt im als faktisch
unverginglichen, aber nicht verewigten Vollzug, in einer sterblichen
Endlichkeit, die ihre Unvergdnglichkeit in ihrer Faktizitdt hat. Hier liegt
der ‘trostliche’ Vollzugssinn der Faktizitit, nicht nur Faktum im
Horizont der Leere zu sein, sondern die Leere zu erfiillen - und daher
geht es nicht um eine Zerdehnung des Vollzugssinns in die
Unsterblichkeit, sondern um die Genese wesentlicher und darin nicht
bloB verginglicher Faktizitit, die einem selber wie dem Anderen im
Riicken bleibt und einen gelebten Wirklichkeitsspielraum bildet, an
dessen ungelebten Grenzen der auszudenkende Moglichkeitsspielraum
beginnt (vgl. H, 660).

Leben durch memoria und imaginatio ist auch fiir Blumenbergs
Phanomenologenleben in seiner Biicherh6hle die sprechende
Daseinsmetaphorik. Leben inmitten des Todes, media vitae in morte
sumus, heifit hier: auch das Leben des Phinomenologen ist kulturelle
Arbeit gegen den Tod, Selbsterhaltung ohne die iiberspannte wie
enttduschende Selbststeigerung Nietzsches. Diese Lebensform ist an
schwache Kontinuititen verwiesen, ohne einen Ausgang aus der Hohle
zu haben, und als Einiibung in die Kulturgeschichte ein Héhlenleben auf
Dauer. Das Aussein auf Hoéhlenausgédnge wire dagegen Aussein auf
mehr als das Hohlenleben: auf Wahrheit im Jenseits des Lebens.
Blumenbergs Horizontintention indes ist, an der Welt genug zu haben als
Lebensraum, und dementsprechend an der Lebenszeit genug zu haben
und sich zu iiben in der Deeskalation der Erwartungen: gegen Theologie,
Metaphysik, Aufklarungsoptimismus, Selbststeigerungsemphase bis zu
Nietzsche oder gar Eigentlichkeitsrhetorik. Die darin liegende Skepsis
eskaliert ihm jedoch nicht in eine Resignation, sondern wird gemafigt
durch seine imaginative Kunst der Vermutung®. Die imaginativen
Variationen seiner phanomenologischen Hermeneutik des Lebens zielen
darauf, ‘sich auf’s Leben zu verstehen’ dergestalt, dal in jeweils
sinnvollen Grenzen auf Selbsterhaltung gesetzt wird, die aber als
reflexives Prinzip stets semantische wie pragmatische Horizont-
bestimmtheit braucht (Was war es ...), und mit der die Grenzen der
Selbsterhaltung zu akzeptieren geiibt wird im Sinne einer Einiibung in
die Selbstbegrenzung, final als Hermeneutik des Todes. Indirekt

% Vgl. N. von Cues: Die Kunst der Vermutung. Auswahl aus den Schriften, besorgt und

eingeleitet von H. Blumenberg, Bremen 1957, bes. 186 fTf.

282

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bekommt kosmologisch das nachkopernikanische Entropieweltall
Weltbildfunktion, und anthropologisch geht es um intersubjektive
Weltgenese, den Ubergang in die memoria und letztlich nicht allein um
eine ars memorandi, sondern um eine imaginative ars moriendi®. Auch
wenn den Menschen nichts iiber den Tod hinwegtrdsten kann, sucht
Blumenberg sich der Resignation wie der Ausflucht in die
Unsterblichkeit zu enthalten, um stattdessen den Vollzugssinn des
Lebens zu entdecken, die unbegriindbare und uniiberbietbare
Sinnhaftigkeit des Lebens selbst. Die Phianomenologie der Geschichte
fungiert so als Er6ffnung des Moglichkeitsspielraums zur Entdeckung
der Begriindungsunbediirftigkeit des ‘ungriindigen’ Lebens am Abgrund,
der anderen Seite der Faktizitit. Die duplizite Faktizitat in Blumenbergs
Horizont ist das Leben inmitten der Entropie, so wie die kosmische Oase
inmitten der Leere, die erst iiber den Umweg der metaphorologischen
‘Genesis der kopernikanischen Welt’ entdeckt wurde.

Diese neuzeitliche Variante der ars vivendi bedarf indes der
Erlauterungen, die hier wenigstens angedeutet werden sollen: In dieser
phanomenologischen memoria geht es in keinem Fall um eine
Platonische Anamnesis, so da3 man sich ‘blof3’ zu erinnern brauchte, um
zu aktualisieren, was man schon hat und zu haben, was man wissen will.
Eher erinnert Blumenbergs memoria an eine Freudsche Anamnesis, die
das Vergessen erinnernd durcharbeitet, um sich darin zu ihm befreiend
verhalten zu kénnen und von einem Wiederholungszwang frei zu
werden. Aber auch hier ist zuviel zuhanden und die therapeutischen
Implikationen unterstellen zuviel an Krisenpathologie und Selbst-
befreiungsemphase. Fiir ein Verstehen am geeignetsten erscheint mir die
rhetorische  Tradition, die symboltheoretisch Erinnerungsreihen
konstituiert, in denen Blumenberg Variationsformen und Imaginations-
spielrdume auslotet. Seine rhetorische memoria ist dabei zugleich ein
hintergriindiges Vergessen, sofern sie latente Gnosis wie die
theologischen und ‘metaphysischen’ Traditionen umzubesetzen sucht.
Die memoria-Grundfrage ,,Was war es, ...“, die nicht einfach auf etwas
zielt, um es zuriickzugewinnen, sondern die genetisch-phdnomeno-
logisch den Horizont der Gegenwart indirekt abschreitet und eine eigene
Gegenwartsgenealogie darstellt, arbeitet gegen das Vergessen der

55 Vgl. H. Ebeling: Norm und Tod: Zuriick zu Heidegger?, in: ders., Freiheit, Gleichheit,

Sterblichkeit. Philosophie nach Heidegger, Stuttgart 1982, 149-162, 156 f.: ,,Der Tod
als das geteilte Ereignis schlechthin meint vielmehr dies: Er ist eine quasi-
transzendentale Bedingung der Médglichkeit des Verstehens von Bedeutung.
Menschliches Selbstverstiandnis artikuliert sich als Todesverstindnis und damit als
Endlichkeitsverstindnis*“. Das gnoti seauton meint memento mori, vgl. E. Jiingel: Tod,
Giitersloh 1985.

283

20012026, 12:27:44. [



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

metaphorisch geleiteten Gegenwartshorizonte, die sie hermeneutisch zu
erschlieBen und darin die ‘Wirklichkeiten, in denen wir leben’
abzuschreiten sucht. Sowenig die memoria einfach hat, sondern
ermangelt und daher imaginativ wird, sowenig kann sie einfach
vergessen machen, sondern die umwegigen Erinnerungsreihen eréffnen
Umwege zum anders Verstehen des Daseins.

Ahnlich zwiefiltig wie das imaginative Zusammenspiel von memoria
und oblivio ist die rhetorische Qualitit der phidnomenologischen
Metaphorologie, ihr Zugleich von Labilisierung und Stabilisierung. Der
Abbau von Begriindungen der Welt wie des Lebens zielt auf eine
Weltlichkeit der Welt (LN, 86) ahnlich Wittgensteins vermeinter
Entsorgung aller Grundlegungsstrategien. So ist denn Blumenbergs
Gegenbesetzung zu Leibniz, sein an Musil erinnerndes ‘principium
rationis insufficientis’, das ,,Korrelat der Anthropologie eines Wesens,
dem Wesentliches mangelt* (Wirkl., 124). Als nicht eigentlich ‘Prinzip’
zu nennender Grundsatz lebensweltlicher Rationalitit formuliert es
priagnant eine Gelassenheit gegeniiber argumentativen oder prinzipien-
theoretischen Grundlegungsversuchen. Solch eine Labilisierung des
Griindeforderns ist an den Kontext lebensweltlicher Zusammenhéinge
gebunden und wiirde in ihrer Pointe verfehlt, wenn man sie von ihren
Hintergriinden 16st und beim Wort nimmt. So zielt die Grundlegungs-
labilisierung nicht auf eine frivole Forcierung von Kontingenz um der
Kontingenz, sondern um ihres eigenen Vollzugssinns willen, und auf
Labilisierung zu starker und traditionsméachtiger Kontingenzreduktionen.
Dementsprechend zielen die hintergriindigen Tendenzen seiner
memorialen  Reihenbildungen, topischen Konstellationen und
Variationsgeschichten auf eine Plausibilisierung und Stabilisierung
limitierter Kontingenzbearbeitungskompetenz durch Variationsermdg-
lichung in der ErschlieBung von Imaginationshorizonten. So erwagt
Blumenberg etwa eine phanomenologische Umformung des Gottes-
gedankens durch den ,,Grundgedanken des absoluten Interesses* Gottes
am Menschen (My, 30), wie des Prometheus gegeniiber seinen
Geschopfen, womit er zugleich der ,Substanz [!] der biblischen
Gottesidee* (LN, 198[-204]) gerecht zu werden versucht, wie die
.Gegenseitigkeit des Verhdltnisses von Gott und Mensch* es als
»Grundformel einer Theologie* nahelege, ,in der die menschliche
Autonomie als gottlicher Auftrag verstanden wiirde**. ,Es hitte* aus
Cusanus Anfang in dieser Richtung ,historisch wirklich ernst
genommen, eine Theologie der Neuzeit werden kénnen, eine Theologie,
die den Menschen ‘fir voll’ genommen hétte, weil sie von der

6 H. Blumenberg: Einleitung, in: N. v. Cues, wie Anm. 54, 46.

284

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberzeugung durchdrungen gewesen wire, da Gott ihn ‘fiir voll’
nimmt*’. Indes droht auch hier eine Eskalation zumindest in der
Rezeption seiner vagen und indirekten Vermutungen: die Kompen-
sationseskalation, wenn solche Andeutungen beim Wort genommen und
gleichsam resubstantialisiert werden. Wie Marquards homo compensator
hat Blumenbergs Mingelwesen auf dem memorialen und imaginativen
Umweg die unvermeidliche Neigung zur Verfestigung des ‘Stattdessen’,
in der die Begriindungsunbediirftigkeit des Lebens zu stabil wiirde und
faktisch erstarrte. Die Begriindungsunbediirftigkeit ist wenn, dann eine
lebenszeitlich labile Unbediirftigkeit im Vergessen des Griindesuchens
und keine ‘Aseitdt’ des Daseins, sondern ein kontingenzwahrender
Umgang mit der Kontingenz, eine Balanceleistung des Lebens, ohne daf3
hier je fester Grund unter den FiiBen gewonnen wiirde®® - also keine
erfundene Insel der seligen Phianomenologen. Die phianomenologische
Kontingenzwahrung zielt nicht auf eine Kontingenzreduktion oder
Kontingenzbewiltigung, sondern auf die Entdeckung und Darstellung
der Zwiefiltigkeit der Faktizitdt und nur darin auch der gliicklichen und
imaginativen Seite des Faktizititsvollzugs.” Das Uberleben jenseits der
primordialen Lebenswelt in den geschichtlich erarbeiteten kulturellen
Substituten ist daher ein faktizitires Uberleben, ohne der Endlichkeit zu
ermangeln und ohne die Endlichkeit nur als Mangel zu erfahren, sondern
als Lebenszeit der Imagination, da die Endlichkeit nicht der
Unendlichkeit der memorialen imaginatio ermangelt. Das Leben ist der
Begriindung unféhig, aber der Kultur so fihig wie bediirftig, und diese
kulturelle ars vivendi ist ars moriendi, die Ubung, sich vom Tod nicht
das Leben nehmen zu lassen.

Blumenbergs erinnernde Phidnomenologie der Kulturgeschichte
eroffnet einen Erinnerungsraum der Geschichte und bietet einen
Moglichkeitsspielraum zum Verstehen des Lebens: die Moglichkeit,

ST Ebd.

In dieser Konsequenz Blumenbergs kommt nochmals seine Privilegierung nautischer
Daseinsmetaphorik zum Ausdruck - und damit auch die ganze Unselbst-
verstandlichkeit. Denn pragmatisch kann man hier fragen, ob wir nicht stets auch
festen Grund unter den FiiBen haben, der terrestrische Metaphorik nahelegt.

»Dabei darf nicht aus dem Blick gelassen werden, daB8 wir die final-posthistorische wie
die alltiglich-subhistorische Lebenswelt als sekundire Phanomene iiberhaupt nur
verstehen, weil wir den [imaginativen] Grenzbegriff jener primér-prahistorischen
Lebenswelt gewonnen haben* (LzZWz, 65). ,,Nicht die Lebenswelt also, [...] ist Ansatz
zum Realismus in der Phanomenologie, sondern ihre Destruktion, das Heraustreten aus
ihr in die ,,Geschichte* als ,,die Trennung von Erwartung und Erfahrung* (LzWz, 66).

285

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einen wirklichen Méglichkeitssinn auszubilden®’, nur stellt sich dann die
Frage: ,Hat die Imagination einen ‘Sitz im Leben’?¢'. Die Héhle als
dieser Sitz fungiert als bleibend valente nicht nur mythische, sondern
philosophiegeschichtliche Darstellung der Exzentrizitit des mensch-
lichen Lebens und seiner intendierten Realititsdistanz, weil Wirklichkeit
absolutistisch erfahren wird, und es daher Riickzugsraum braucht. So
geht es dem Hohlenmenschen darum, das abwesende Auflen im Innen
anwesend sein zu lassen durch die Imagination als zeitweilige AuflGsung
der AufBlen-Innen-Differenz (H, 665 ff.). Die Imagination ist fiir
Blumenberg die Darstellung des selber imaginierten Ursprungs der
Kultur wie der Sprache und der Institutionen. Die Hohlen des Lebens
wie die Institutionen sind die Formen des menschlichen Uberlebens
angesichts des Absolutismus der Wirklichkeit. So ist die Hohle der ‘Sitz
im Leben’ der Imagination und das Hohlenleben mehr als blofes
Uberleben, eben das Leben im Kulturraum der Imagination. Gleichwohl
gilt aber bleibend, das Leben kann nicht bleiben wie und wo es ist (H,
64), denn es ist Energieverschwendung (LdW, 404) und parasitir, da es
zum Aufbau seines Daseins die Umwelt abbaut.

Wie 14t sich dann eine ars vivendi ohne Resignation imaginieren,
wenn sie doch zugleich immer auch Arbeit auf den Tod hin ist, ein nur
voriibergehendes Leben auf Kosten seiner Umwelt? Als Einiibung in die
Endlichkeit enden die Hohlenausginge; die Genesis der koperni-
kanischen Welt entdeckt final eine ‘tréstliche’ Geozentrik hoherer
Ordnung; die Lesbarkeit der Welt entplausibilisiert die genetische
Demiurgik; die Matthduspassion endet in der Ruhelegung der
Ubermenscherwartung und einer musikalischen Wiederkehr Gottes im
Horizont der Neuzeit; Lebenszeit und Weltzeit argumentieren fiir die
Reifung der Subjektivitdit im Angesicht des Anderen; die Arbeit am
Mythos zielt darauf, dal die Welt unbegriindet werden mufl wie die
Genauigkeit des Lebens (My, 681, H, 168), auf dal der Mensch selbst
des acte gratuit fahig wird (My, 683), und auf die Einwilligung, sich
nicht selbst gemacht zu haben, also Daseinskontingenz zu akzeptieren
My, 683 f.; s. LdT, 158 f.). Die eigene Daseinskontingenz wird damit
zugleich zur imaginativen Lizenz, das Sosein seines Lebens zu erfinden
in der Arbeit an allem, was nicht blof der Fall ist, und Arbeit gegen das,
was daseinsindifferent leblos der Fall ist.

60 R. Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, hg. von A. Frisé, Reinbek bei Hamburg 1978,
Teil I, 16 ff. (zum Prinzip des unzureichenden Grundes, ebd., 133 ff.); zum
Maéglichkeitsgewinn vgl. H, 35.

' H, Klappentext.

286

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Solches Sich-vertreten-lassen des Ganzen durch seine Teile oder
Produkte ist das Kemstiick der Uberlebenskunst bis hin zum Menschen
und bis hin zu seinen gesellschaftlichen und politischen Daseinsformen,
in denen Delegation immer bedeutet, dal nicht jeder zu seiner
Selbsterhaltung alles tun und kénnen muf3. Das Symbolische ist so etwas
wie der Tribut, den der Andere, das Andere vom Lebendigen anstelle des
Lebens selbst annimmt [...] Dafl der Gott das Opfer anstelle des
Opfernden annimmt, ist nur eine der Formen dieses Grundverhéltnisses
von Leben und Wirklichkeit: als Ablosung des Absolutismus der
Wirklichkeit (H, 71). ,,Das Leben muf3 sich, um in seinen héheren und
spiteren Formen zu iiberdauern, stets wieder auf seine niederen und
friiheren Formen zuriickziehen [...] Von diesen Bewegungen des
Riickfallens auf die Ausgangsposition ist der Tod die &uflerste: der
Wiedergewinn unverlierbarer Sicherheit nicht jenseits, sondern diesseits
des Abenteuers Leben. Man kommt so zu den Extremwerten Tod und
Bewufitsein [...] Der Begriff ‘Realitdt’ hat dann iberhaupt nur
Bedeutung im Hinblick auf deren Vermeidbarkeit: Preisgabe des
Umgangs mit der Welt durch Riickkehr in die Hohlen des Lebens, die
der Erde und die der Leiber* (H, 71).

Wittgenstein kommt gegen Ende der phinomenologischen
Kulturgeschichte anhand der Hohlenmythosrezeption zur Erkenntnis,
»~dafl jede Art von Theorie vom Typus des Lebens selbst ist: Alle
Warnungen, sich auf dessen Risiken einzulassen, kommen jederzeit
schon zu spét* (H, 755). ,,In der Sprache dieses Gleichnisses kann ich
mich nicht aufferhalb des Gleichnisses bewegen‘ (Wittgenstein), was
von Blumenberg hier ‘lebensphilosophisch’ gewendet wird: ,,Dabei ist
unverkennbar die Angst vor letzten Ungewillheiten die philosophische
Grunderfahrung. Ihr ist anstelle der Vergeblichkeit letztbegriindender
Sicherungen nur mit dem blanken Trotz einer miihsam zuriick-
gewonnenen Unbefangenheit zu begegnen, die dennoch nichts Gutes
verspricht (H, 756). Angesichts dieser - wieder von ihm vermuteten -
Angst wird Blumenberg auf bezeichnende Weise deutlicher: ,,Mitten wir
im Leben sind / mit dem Tod umfangen, lieBl im ausgehenden Mittelalter
der Choral die Christen bedenken. Man kann leicht die zweite Verszeile
weglassen, um die ganz unfromme Wahrheit zu bekommen, dal wir
schon auf einem der Wege im Wald oder im Hohlengang sind, wenn wir
uns unserer Lage iliberhaupt bewufit werden* (H, 756). Wittgensteins
Fliegenglasmetapher zeige die ,,Beziehung jeder Philosophie auf eine
Ausgangslage der Gefangenschaft“ (H, 757), und darin die Bezogenheit
auf den Tod, die eben nicht wie ein Fliegenglas zu verlassen ist.

287

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angesichts der ‘Bezogenheit auf den Tod’ ist die Welt des
Metaphorologen gerade mehr als das, was der Fall ist, oder besser
gesagt: die Welten in denen wir leben, sind vor allem, was nicht blof8 der
Fall ist - Bedeutsamkeitswelten, deren Bedeutsamkeit sich gerade im
Horizont des Todes zeigt (s. SZ, 83 f.). Das philosophische Denken
,,versteht nicht, was es heif3t, da draufien im ‘Leben’, im ‘Dasein’, in der
‘Existenz’ sich zu halten und zu bewegen [...] Wie kann man wissen,
[...] daB es Situationen gibt, in denen alles darauf ankommt, nicht so
sehr die Welt zu begreifen, als vielmehr sich in ihr nur
aufrechtzuerhalten?* (H, 764). So endet die Darstellung der Geschichte
vermeintlicher Hohlenausgdnge mit Vorgaben fiir einen letzten
Hoéhlenentwurf, der dann in einem zitierten rabbinischen Mythos besteht
(H, 819 f.), dessen Pointe darin liegt, an dieser Welt genug zu haben.
Dieser Mythos erzéhlt phdnomenologische ars moriendi als ars vivendi:
Einiibung in die Endlichkeit ohne hintergrindige Ausflucht in neue
Unendlichkeiten, aber auch ohne Flucht vor dem Tod.®

62 Bei aller phinomenologischen Emiichterung, oder gerade als deren Antrieb, meint

Blumenberg dennoch: ,,Tatsichlich sind neue Trostbediirftigkeiten entstanden. Es ist
die Frage, ob mit den drei Namen [Kopernikus, Darwin und Freud] die harteste
Bediirftigkeit annahernd erfait werden konnte, die den Menschen zum trostbediirftigen
Wesen macht: der Tod*“ (SF, 153). Denn: ,Niemand 146t sich dariiber trosten, daB er
sterben muB“ (ebd.). Als harte Aufgabe bleibt, diese Trostlosigkeit auszuhalten,
dhnlich wie die Daseinsgrundfrage offenzuhalten und nicht letztbegriindend zu
‘beantworten’. Aber gleichwohl sei es ,,nicht unbillig und nur leichtfertig in Verruf
gebracht, den ‘Trost der Philosophie’ zu suchen* (GKW, 792). ‘Kein Grund zur Sorge’
ist eben nicht der Tod, sondern eine ars moriendi als ars vivendi. ,Jede Philosophie
letzter Fragen ist auch eine letzter Mittel* (H, 779), ,,im Grenzfall [...] der absoluten
Metapher als einem prekiren Substitut* (H, 781) - wie prekdr, wire ein weiteres
Kapitel. - (Vgl. zur Multiplizierung der Krinkungen F. J. Wetz: Die Gleichgiiltigkeit
der Welt. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a. M. 1994, 125 ff., der den Tod recht
auffillig tibergeht.)

288

https://dol.org/10.5771/9783495883644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

