
Hermeneutik des Lebens und Rhetorik des Überlebens.
Hans Blumenbergs Metaphorologie des Lebens und 
phänomenologische ars moriendi als ars vivendi

Philipp Stoellger

L Fragen nach den Fragen, auf die ‘das Leben’ Antwort sein sollte

a) Selbstverständlichkeit und Unselbstverständlichkeit des Lebens

Warum sollte man nach ‘dem Leben’ fragen? Weil es sich von selbst 
versteht, oder weil es sich gerade nicht von selbst versteht? Wenn etwas, 
dann versteht sich nicht nur anthropologisch ‘das Leben’ zunächst von 
selbst, denn ohne ‘es’ würden wir gar nicht fragen und seine 
Selbsterhaltung ist eine Selbstverständlichkeit seiner immanenten 
Tendenz. In diesem Sinn ist es allerdings genauso selbstverständlich wie 
sein Ende, der Tod. Nicht erst mit den Krisen der Kontingenz seit den 
Anfängen der Neuzeit1, seitdem aber verschärft, wird die Unselbst­
verständlichkeit des Lebens als Seinsgrundfraglichkeit thematisch, und 
dementsprechend ist es kosmologisch angesichts der Entropie nur hier 
auf Erden selbstverständlich als nackte Faktizität. Eine Hermeneutik des 
Lebens könnte nun zu zeigen suchen, daß ‘das Leben’ sich wenigstens 
insofern für uns von selbst versteht, als anderes von ihm her verständlich 
wird, daß also das Leben den hermeneutischen Grund jedes Verstehens 
bildet. Darin würde als selbstverständlich unterstellt, daß Lesbarkeiten 
und jedes Woraufhin des Verstehens am Leben faktisch unhintergehbar 
ihren Anfang und ihr Ende finden. Deswegen allerdings könnte gerade 
‘das Leben’ einem entselbstverständlichenden Verstehen bedürftig 
erscheinen, wenn auch nur zirkulär und indirekt. In dieser Perspektive 
wird ‘das Leben’ früher oder später zu einer Grundfrage der 
Hermeneutik, zur Frage nach dem Woher und Woraufhin des 
Verstehens, nach seinem Grund und Sinn. Einen Horizont zu 
thematisieren, der zugleich im Rücken und vor Augen liegt, liefe aber 
Gefahr, eine Quadratur des hermeneutischen Zirkels anzustrengen. 
Nichts ist anfälliger für Antinomien und Paradoxe, als das Einfachste zu 

Daß die Seinsgrundfraglichkeit nicht erst von Heidegger wiederentdeckt wurde, 
sondern in der augustinisch-franziskanischen Theologie der Scholastik präsent war, 
versuchte Blumenberg in seiner Dissertation zu zeigen (Beiträge zum Problem der 
Ursprünglichkeit der mittelalterlich-scholastischen Ontologie, Kiel [Diss. masch.] 
1947).

244

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thematisieren, da alles Verstehen ‘das Leben’ als Horizont von 
Vorgegebenheit und Aufgegebenheit bereits beansprucht und nicht 
gänzlich ‘vor sich’ bringen kann.

Angesichts der Geschichte der Entselbstverständlichung des Lebens 
nach ‘dem Leben’ zu fragen, ist einer der Topoi von Hans Blumenbergs 
Phänomenologie. Er entdeckt an der Faktizität des Lebens nicht nur seine 
nackte Kontingenz, sondern dessen lebenszeitliche Tragfähigkeit. Wenn 
er meint, „des Grundes nicht zu bedürfen, ist die Genauigkeit des Lebens 
selbst“ (H, 168)2, formuliert er prägnant die Begründungsunbedürftigkeit 
des Lebens und dessen Normalstimmigkeit. Wenn aber diese normal­
stimmige Grundlosigkeit der Faktizität des Lebens stets schon 
doppeldeutig ist, bedarf sie näherer Einsicht und Plausibilisierung. Solch 
ein Weg des Verstehens im Horizont der ‘Krisis’ verläuft Blumenberg 
zufolge über den Umweg des Zerbrechens der Selbstverständlichkeit 
dieser Grundlosigkeit und der erst darin wieder möglichen Entdeckung 
der Altemativlosigkeit des faktischen Grundes unter unseren Füßen. 
Dieser an der Faktizität zu entdeckende Grund des Lebens (gen. subj.) ist 
kein dritter Ort jenseits desselben, sondern nur im Vollzug und nur als 
Vollzug zu entdecken, und er ist insofern ‘absolut’, als er der Reduktion 
auf ihm vorausliegende Seinsgründe weder fähig noch bedürftig ist.

Die hermeneutische Thematisierung des Lebens angesichts des Todes 
nimmt indes unvermeidlich Distanz vom ‘Leben’ (SZ, 70 ff.) und droht 
daher, seinen Vollzugscharakter zu verlieren. Die vollzugsförmige 
Faktizität läuft Gefahr, sich zu bloßer Bestimmtheit zu verfestigen. Aber 
sofern der Hermeneut dabei hintergründig ‘am Leben bleibt’, liegt ihm 
im Rücken, was das Phänomen vor seinen Augen verliert und was daher 
in der Darstellung als deren pragmatische respektive rhetorische 

2 Es werden folgende Siglen verwendet: Paradigmen zu einer Metaphorologie, in: Archiv 
für Begriffsgeschichte 6 (1960), 7-142, 301-305 (PM); Weltbilder und Weltmodelle, 
in: Nachrichten der Gießener Hochschulgesellschaft 30 (1961), 67-75 (WbWm); 
Beobachtungen an Metaphern, in: Archiv für Begriffsgeschichte 15 (1971), 161-214 
(BM); Die Genesis der kopemikanischen Welt, Frankfurt a. M. 1975 (GKW); Geld 
oder Leben. Eine metaphorologische Studie zur Konsistenz der Philosophie Georg 
Simmels, in: H. Böhringer/K.Gründer (Hg.), Ästhetik und Soziologie um die 
Jahrhundertwende: Georg Simmel, Frankfurt a. M. 1976, 121-136 (GL); Arbeit am 
Mythos, Frankfurt a. M. 1979 (My); Schiffbruch mit Zuschauer, Frankfurt a. M. 1979 
(SZ); Nachdenklichkeit, in: Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung. Jahrbuch 
1980, 57-61 (ND); Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsätze und eine Rede, 
Stuttgart 1986 (Wirkl.); Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt a. M. 1986 (LzWz); Die 
Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M. 21986 (LdW); Die Sorge geht über den Fluß, 
Frankfurt a. M. 1987 (SF); Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt a. M. 21988 (LN); 
Matthäuspassion, Frankfurt a. M. 1988 (Mtp); Höhlenausgänge, Frankfurt a. M. 1989 
(H); Die Vollzähligkeit der Sterne, Frankfurt a. M. 1997 (VS); Ein mögliches 
Selbstverständnis. Aus dem Nachlaß, Stuttgart 1997 (Svst).

245

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdrucksqualität wiederkehrt. Diese ‘Wiederkehr’ des faktizitären 
Vollzugs ereignet sich indirekt über die Ausdrucksformen und 
Darstellungstendenzen seiner Texte, für andere also im Vollzug des 
Lesens, im Nachvollzug der pragmatisch valenten, rhetorisch 
kalkulierten Darstellung, die für den Leser der metaphorologischen 
Studien den spezifischen Vollzugscharakter der Metaphorologie 
ausmacht. Die metaphorologische Darstellung hat selber einen 
irreduziblen Vollzugssinn und eine rhetorische Ausdrucksqualität, die 
die eigentümliche ‘Lebendigkeit’ ihrer Darstellung ausmacht. Diese 
Vorgriffe müssen indes erst nachvollziehbar werden.

b) Der Ort der Thematisierung ‘des Lebens ’

Die Spannung von pragmatischer Selbstverständlichkeit des Lebens und 
seiner mehrfachen Unselbstverständlichkeit lassen die Faktizität „Leben“ 
eines näheren Verstehens jedenfalls bedürftig erscheinen; wieweit es 
dessen fähig ist, bleibt damit noch unklar, denn die Fragen, auf die eine 
Hermeneutik des Lebens Antworten suchte, sind selber in mehrfacher 
Hinsicht offen und von ihnen hängt ab, wieweit die Antwortversuche 
überhaupt sinnvoll sein könnten. Blumenbergs Lektüre ‘des Lebens’ 
steht an einem philosophiegeschichtlichen Ort, an dem eine fraglose 
Gegebenheit des Lebens unerschwinglich ist, in exzentrischer 
Positionalität gegenüber der Gegebenheit des Lebens, angesichts seiner 
Gefährdungen, seinen unendlichen Aufgaben und der Entropie3. Er hat 
auf selbstverständliche Weise ein gebrochenes Verhältnis gegenüber der 
klassischen Lebensphilosophie. ‘Stattdessen’ intendiert sein ‘metaphoro- 
logischer Umweg’ die Möglichkeit einer genetischen Phänomenologie 

Vgl. Blumenbergs frühe Kritik der Weltbildfimktion von Weltmodellen in WbWm: 
„[...] die Philosophie wird auch in Zukunft kein neues Weltbild entwerfen“ (71). 
„Freilich, der Weltbildverlust ist eine schmerzvolle Amputation, denn der Mensch hat 
das unausrottbare Bedürfnis, auf seine letzten und umfassendsten Fragen Antwort zu 
beanspruchen. Aber gerade hier wird Philosophie in einem radikalen Sinne dem 
Menschen die Hörigkeit gegenüber seinen Bedürfnissen verwehren müssen“ (75). 
Dieses ‘Bilderverbot’ richtete sich (bei Gründung der philosophischen Fakultät 
Gießen) gegen die Weltbildftmktion der Naturwissenschaften und gegen die Forderung 
nach ‘großen Weltbildentwürfen’ besonders in Gestalt der Fundamentalontologie (Die 
Zeit des Weltbildes!), mit der sich Blumenberg besonders in seiner Habilitation 
auseinandergesetzt hat (Die ontologische Distanz. Eine Untersuchung über die Krisis 
der Phänomenologie Husserls, Kiel [Habil, masch.] 1950). - Wenn Blumenberg 
einerseits den Antagonismus von Lebenszeit und Weltzeit für elementar 
unüberwindbar hält, andererseits aber die Abkoppelung der Lebenszeit zumindest im 
Augenblick intendiert, wird nicht berücksichtigt, daß man seit Prigogine den 
Absolutismus der Entropiezeit, der Blumenbergs Absolutismus der Weltzeit verwandt 
ist, für irrelevant halten kann. Vgl. I. Prigogine/I. Stengers: Dialog mit der Natur. Neue 
Wege naturwissenschaftlichen Denkens, München 1980, 245-275, 285-290.

246

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gegenwart als Erschließung des Möglichkeitshorizontes, derzeit ‘das 
Leben’ zu thematisieren. Sie zeigt, wie es unmöglich geworden ist, die 
mehrfache Unselbstverständlichkeit des Lebens zu überspringen, aber 
auch, seine faktische Selbstverständlichkeit, eben seine Begründungs­
unbedürftigkeit, zu ignorieren.

Das zentrale Beispiel des Zerfalls ehedem fragloser Sinnhaftigkeit wie 
der lebensphilosophischen Reaktionen und Kompensationsversuche ist 
der Vitalismus der ‘klassischen’ Lebensphilosophie: Sie ging zugrunde 
an der naturwissenschaftlichen Entselbstverständlichung des Lebens, und 
damit an ihren eigenen Bedingungen, und ex post an neukantianischer 
Kritik, Transzendentalphänomenologie und Existentialontologie. Die 
Wendung gegen die ‘Verobjektivierung’ des Lebens und die späte 
Wiederholung der Konstellation in Hans Jonas’ Versuch einer ‘post­
dualistischen’ Lebensphilosophie erscheint retrospektiv als so ver­
ständlich wie vermutlich leider unhaltbar.4

Der Verlust der vermeinten Fraglosigkeit des Lebens bedeutete 
grundsätzlich ein unvermeidliches Aufbrechen der ‘nackten’ Faktizität 
des menschlichen Daseins, dessen verstelltes In-der-Welt-Sein im Sinne 
Heideggers keine intuitive Unmittelbarkeit, sondern ‘stattdessen’ 
wenigstens vermitteltes Verstehen wie das Bemühen um eine 
‘Hermeneutik der Faktizität’ motivierte.5 Die existentialontologische 

4 H. Jonas: Organismus und Freiheit. Ansätze zu einer philosophischen Biologie, 
Göttingen 1973: „Neuzeitliches Denken [...] befindet sich in der genau umgekehrten 
theoretischen Lage [gegenüber dem Panvitalismus]: das Natürliche und Verständliche 
ist der Tod, problematisch ist das Leben“ (22). „Der Wissensbegriff [der neuzeitlichen 
Naturwissenschaft] bestimmt den Naturbegriff. Das bedeutet aber, daß das Leblose das 
Wißbare par excellence, der Erklärungsgrund von allem geworden ist und damit auch 
zum anerkannten Seinsgrund von allem wurde“ (22, s. auch 25). Die ganze Welt wird 
Sema, „nur mit dem Unterschiede, daß das Grab inzwischen leer geworden ist [...] in 
einem Universum, das nach dem Bilde des Leichnams geformt ist“ (28). Er 
schematisiert die Geschichte der Philosophien des Lebens in die Phasen Panvitalismus, 
Soma-Sema Dualismus, Zerfall in neue Monismen Materialismus und Idealismus und 
hat selber das Ziel einer postdualistischen Lebensphilosophie. Der „Leib“ steht für 
„die latente Krise jeder bekannten Ontologie, und das Kriterium ‘jeder künftigen, die 
als Wissenschaft wird aufteten können’ [...] - er ist das Memento der immer noch 
ungelösten Frage der Ontologie, was das Sein ist [...]“ (33). „Vielleicht ist in einem 
richtig verstandenen Sinne der Mensch doch das Maß aller Dinge [...] Die 
ontologische Berechtigung zu dieser Frage liegt in dem Umstand, daß der lebendige 
Leib das Urbild des Konkreten ist und, sofern es mein Leib ist, in seiner 
Unmittelbarkeit von Innerlichkeit und Äußerlichkeit in Einem das einzige 
vollgegebene Konkrete der Erfahrung überhaupt“ (39).

5 Vgl. u. a. M. Heidegger: Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), hg. von K. Bröcker- 
Oltmanns, Frankfurt a. M. 1988, GA 63, und dazu G. Figal: Vollzugssinn und 
Faktizität, in: ders., Der Sinn des Verstehens. Beiträge zur hermeneutischen 
Philosophie, Stuttgart 1996, 32-44, bes. 33 ff: „Das Auslegen der Faktizität gehört

247

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überwindung, oder historisch gesagt die Umformung, der 
Lebensphilosophie bei Heidegger war ein plausibler und 
nachvollziehbarer Weg von Husserls Urfaktum, dem Urego zum In-der- 
Welt-Sein, zu Sorge, Angst und Sein zum Tode und so gesehen 
gegenüber der egologischen Phänomenologie eine (verdeckte) 
lebenshermeneutische Rückholung zwar nicht der Lebensphilosophie 
selber, aber ihrer Themen, wie auch des hermeneutischen Horizonts der 
Geschichtlichkeit durch Heideggers Dilthey‘rezeption’. Abgesehen von 
den seitdem fraglich gewordenen Fraglosigkeiten der heideggerschen 
Existentialontologie, wie der Selbstverständlichkeit und Basalität der 
Furcht vor dem Tode, der Daseinssorge und der Uneigentlichkeit des 
Daseins, entbehrte diese ‘metakritische’ Hermeneutik des Lebens 
(zumindest anfänglich) der Zugänglichkeit des existentialhermeneu- 
tischen Zirkels durch die Sprache als Ermöglichungshorizont der 
Lebensthematisierung* 6 und Blumenbergs Erachtens grundsätzlich der 
Nachvollziehbarkeit. „Wege müssen gegangen, nicht Sprünge [in die 
Eigentlichkeit Heideggers] getan werden“ (LdT, 158).

Husserls Krisis-Schrift, an die Blumenberg anschließt, entdeckte in 
einer Parallelaktion zu Heidegger (LzWz, Teil I) die Lebenswelt als 
Horizont der fungierenden Intentionalität ohne Vergegenständlichung 
der erfahrenen Zuständlichkeit. Nur gewärtigte Husserl noch nicht die 
Relevanz der Sprachlichkeit dieses Horizontes.7 Mit Husserl geht es 
Blumenberg darum, „zu beschreiben, was in jeder [...] Position [...] an 
Begründungsleistung aus der Lebenswelt steckt und nachvollzogen 
werden kann“ (LdT, 158). Seine Krisis-Schrift war „gegen so etwas wie 
die Sprunghaftigkeit in der europäischen Geschichte der Theorie 
gerichtet und entwirft das Programm der Wiederherstellung von 
Stetigkeit eines Weges, der als noch nachgehbar vorgestellt wird“ (LdT, 
158 f.), und Blumenbergs Metaphorologie ist eine Arbeit an diesem 
Programm und als (kulturhermeneutische, nicht transzendental­
theoretische) Phänomenologie der Geschichte resp. der geschichtlichen 
Lebenswelten, verständlich und nachvollziehbar (Wirkl., 6).

dieser zu; wo es vollzogen wird, hat es selbst den Charakter des Faktischen; und 
zugleich kommt die Faktizität des Daseins als solche zur Geltung, wo sie ausgelegt 
wird [...] Und so gesehen ist Philosophie nichts anderes als Hermeneutik der 
Faktizität“ (34 f.).

6 Vgl. F. Fellmann: Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung, 
Reinbek bei Hamburg 1993, 200 f.

7 Vgl. ebd., 204, 207, 212-214.

248

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Lesbarkeit des Lebens

Blumenbergs Schüler Fellmann zufolge ergab sich die Möglichkeit der 
Lebensthematisierung allein durch die Wendung zur Sprache8 9, die ein 
„unbedingt notwendiger Schritt [sei], um der Mythisierung des Lebens, 
seiner Erhebung zum Gegenprinzip der Vernunft, endgültig einen Riegel 
vorzuschieben“. So folge dem Willen zum Leben und Willen zur Macht 
der „ Wille zum Zeichen<i9. Im Sinne Blumenbergs kann man aber fragen, 
ob diese ‘Entmythisierung’ endgültig sein kann, oder ob sie nicht 
vielmehr eine Spätform der Arbeit des Mythos ‘Leben’ in der Gestalt der 
Arbeit an diesem Mythos ist? Sofern für Blumenberg jeder Mythos 
immer schon in Rezeption übergegangen ist, und demnach sich in der 
Arbeit des Rezipienten am Mythos hintergründig die Arbeit des Mythos 
ereignet, wird auch in der Thematisierung des Lebens jenseits der 
Wenden und Kehren zum Dasein, zur Kunst und zur Sprache dessen 
‘elan’ an der Arbeit sein. Das Leben zu verstehen stößt früher oder später 
auf die Frage, sich auf das Leben zu verstehen, aber was da zu verstehen 
wäre und wie es verstanden werden könnte, ist erst eigens zu verstehen, - 
mit dem Risiko, nur noch im Verstehen zu leben.

Eine Philosophiedefinition des frühen Blumenberg lautet: „Philoso­
phie ist werdendes Bewußtsein des Menschen von sich selbst“, was nicht 
spekulativ zu verstehen ist, sondern: „Der Mensch sucht sich in dem zu 
erfassen, was in seinem Leben an Antrieben, Bedingtheiten und 
Möglichkeiten ‘lebendig’ und wirksam ist, er wird sich selbst 
gegenwärtig, indem er seine Sache vor sich selbst zur Sprache bringt“. 
Die Sprachwerdung seines Daseins als Selbstverhältnis auf dem Umweg 
der Sprache provoziert „Spielarten einer homogenen Teleologie: was 
menschlich ist, drängt zur Sprache hin [...] Sprachwerdung ist 

8 Ein Beispiel dafür ist die Perspektive von Gadamers ‘lebenshermeneutischem Grund­
satz’: „Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache“ (Gesammelte Werke II, 
Tübingen 1986, 334) - der auch für Blumenberg gelten könnte, nur daß verstehbares 
Sein vor allem humanes Dasein ist und nicht nur sprachlich, sondern Sprache nur eine 
Form von Zeichen und nur eine Dimension symbolisch mehrdimensionalen Lebens 
ist. - Wenn Gadamers Weiterführung der Hermeneutik der Faktizität in seiner Figur 
der Wirkungsgeschichte und dem Dialog als Modell des Verstehens besteht (vgl. Figal, 
wie Anm. 5, 37 f., 40 f.), dann ist hier auf Blumenbergs Raffinierung und Variation der 
Frage-Antwort-Struktur des Verstehens zu verweisen (vgl. O. Marquard: Die Frage 
nach der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist, in: ders., Abschied vom 
Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart 1981, 117-146, 118 f., mit Verweis auf 
LN neben Gadamer und Collingwood.

9 Fellmann, wie Anm. 6, 217: „Die Antworten der Phänomenologie auf die 
Lebensphilosophie weisen alle in eine Richtung: auf die Sprache. Denn hier lassen sich 
die Intuitionen der Lebensphilosophie in einer Weise klären, die den modernen 
Rationalitätsanforderungen genügt“.

249

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Humanisierung“ (WbWm, 67 f.). Damit wird die Frage nach ‘dem 
Leben’ zu der Frage nach der 'Lesbarkeit des Lebens’. Für Blumenberg 
ist das die Frage nach der Lesbarkeit der Daseinsmetaphorik als 
Ausdruck und Darstellung des Vollzugssinns des Lebens. Sofern für 
Blumenberg der Mensch in bestimmter Weise ‘vom Wort allein’ lebt, 
das aus seinem Mund kommt, heißt für ihn Leben zu verstehen, die 
Metaphern des Lebens und ihre Verwandten „zum Leitfaden der 
Hinblicknahme auf die Lebenswelt nehmen“ (SZ, 83), also 
Phänomenologie des Lebens in den Welten, die wir beleben, anhand 
seiner unbegrifflichen Ausdrucks- und Darstellungsformen. Um den 
perspektivischen, kulturgeschichtlich variablen Vollzugssinn ‘des 
Lebens’ anhand der symbolischen resp. rhetorischen Formen der Unbe- 
grifflichkeit zu beschreiben, ohne ihn in Begriff und Theorie zu 
überführen, entwirft er narrativ reihenformige Zusammenhänge und 
paradigmatische topische Konstellationen in höchst eigener imaginativer 
Variation. Die Metaphorologie steht dabei im weiteren Horizont einer 
Phänomenologie geschichtlicher Lebens weiten, die ‘konjektural’ ent­
wirft, was es gewesen sein könnte, was wir wissen oder wie wir leben 
wollten.

Wenn Figal im Anschluß an Nietzsche meint, „daß alle 
Lebensverhältnisse DarstellungsVerhältnisse sind“10, dann erhebt sich 
notwendig die Frage, wodurch oder als was das Leben dargestellt wird 
(und für wen, wozu ...). Die Präsenzqualität der Darstellungen ist nicht 
vergegenständlicht vorhanden, sondern entwerfende und darin vari­
ierende Vergegenwärtigung in imaginativer Erinnerung, die für Andere 
Imaginationsspielräume eröffnet. Darstellungen des ‘Daseinssinns’ wie 
‘des Lebens’ zu lesen, intendiert daher das Verstehen der Faktizität des 
Anderen und nur indirekt eine Selbstverständigung auf dem Umweg über 
den Anderen, der irreduzibel der Andere bleibt.11 Das Zusammenspiel 
von Präsenz und Vollzugssinn [...], bei dem die Präsenz der zu verstehen 
gebende Spielraum des in ihn gehörenden, immer neu antwortenden und 
sich zeitlich vollziehenden Verstehens wäre“, ereignet sich - gegen 
Gadamers Insistenz auf der literarischen Präsenz und mit Figal - „in 
ihren Figuren und Prägungen, in ihren Begriffen und Bildern“12, d. h. mit 
Blumenberg in den Metaphern und ihren Verwandten, deren 
phänomenologische Lesbarmachung dem nachvollziehenden Verstehen 
Erinnerungs- und Imaginationsräume zuspielt. Auf diesem Hintergrund 

10 Figal, wie Anm. 5, 81, vgl. 72-75, 79 f.
11 Ebd., 82: „In einem Denken, das seines eigenen Darstellungscharakters inne wird, 

bleibt die Spur des Anderen erhalten“.
12 Ebd., 44, vgl. aber leider 18 f.

250

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann sein ganzes Werk als ein nachvollziehendes und nachvollziehbar 
machendes ‘Zurück’kommen auf Text- und Rezeptionszusammenhänge 
von absoluten Metaphern und ihren Verwandten verstanden werden. 
Diese mitzuvollziehenden Imaginations- resp. Erinnerungsspielräume als 
Fazit fixieren zu wollen, und im Begriff zu fassen, ‘was bleibt’, griffe ins 
Leere.

d) Nacktes Daß und metaphorisches Wie des Lebens

Soll ‘das Leben’ nicht bloß in Unsagbarkeit opak verborgen bleiben, 
bedarf es der näheren Entschlüsselung zum Beispiel über seinen 
bestimmenden Horizont, in dem seine Faktizität entdeckt wird. Die 
möglichen Horizontbesetzungen kann man heuristisch vierfach 
unterscheiden13: Heideggers faktizitätseröffhendes Nichts14, demgegen­
über die Faktizität das nackte Daß ist; die Welt, in der wir leben, als 
rätselhaft faktizitäres Etwas in den unendlichen und leeren Weiten des 
Alls der Kosmologie; die Selbsterfahrung des Lebens als kontingent 
gegenüber dem allein notwendig existierenden Gott etwa im Sinne ‘des 
Nominalismus’; oder schließlich die Selbsterfahrung des Subjekts, wie 
bei Plessner im Horizont der Anthropologie, der vom Menschen sagt: 
„Als exzentrisches Wesen nicht im Gleichgewicht, ortlos, zeitlos im 
Nichts stehend, konstitutiv heimatlos, muß er ‘etwas werden’ und sich 
das Gleichgewicht - schaffen“ kraft der ‘Arbeit an der Kultur’.15 In 
jedem Fall allerdings ist Faktizität eine in einem bestimmten Horizont 
vermittelte Darstellung der Selbsterfahrung des Subjekts.16 Daß die 
Faktizität des Lebens bei den genannten Beispielen immer fraglos auf 
den Menschen bezogen wird, ist zwar zu kritisieren möglich, wie Jonas 

13 Vgl. O. Marquard, wie Anm. 8, 120 f., der drei Endlichkeitsbegriffe unterscheidet: 
gegenüber Gott, im Raum und in der Zeit, mit der Finalthese: „Die Hermeneutik ist - 
wenn sie Replik auf die Endlichkeit ist - Replik auf den Tod\ entweder auf den 
eigenen oder den der anderen (122). Wenn so der Tod einer Replik bedürftig ist, oder 
mit Blumenberg der Arbeit gegen seinen Absolutismus, dann teilt die Hermeneutik 
jedenfalls nicht ‘die wissenschaftliche’ Selbstverständlichkeit des Todes, sondern aus 
‘Kränkung’, Sinnbedürfhis oder ‘Wille zum Zeichen’ versucht sie ihn (wie das Dasein 
auf ihn hin) zu verstehen, und nicht Leben wie Tod gleich gültig und sinnlos bleiben 
zu lassen.

14 F. J. Wetz: Das nackte Daß. Die Frage nach der Faktizität, Pfullingen 1990, 197 f., 
201 f.

15 H. Plessner: Gesammelte Schriften, Frankfurt a. M. 1980 ff, IV, 385. Vgl.: „Ortlos, 
zeitlos, ins Nichts gestellt schafft sich die exzentrische Lebensform ihren Boden. Nur 
sofern sie ihn schafft, hat sie ihn, wird sie von ihm getragen [...] Der Mensch lebt also 
nur, wenn er ein Leben fuhrt“ (ebd., 391, vgl. 365); vgl. Wirkl., 7 ff.

16 Wetz, wie Anm. 14, 219 ff.

251

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt17, aber dann nicht sinnvoll, wenn die Sorge (als paradigmatische 
Verdichtung der basalen Intentionalstruktur), die menschliche 
Mängelstruktur oder die Exzentrizität das menschliche Leben bestimmt. 
Der verschieden besetzte Horizont der Entdeckung menschlicher 
Faktizität indiziert seinen je grundverschiedenen Daseinssinn: war die 
Welt nur nacktes Faktum gegenüber dem allein notwendigen Gott, 
erscheint die menschliche Faktizität als das Andere gegenüber seiner 
Notwendigkeit und omnitudo realitatis; ist die Faktizität des Daseins 
erschlossen durch das faktizitätseröffiiende Nichts, steht der Mensch 
damit am Abgrund und ist des ‘Ergreifens seiner eigentlichen 
Möglichkeit’ bedürftig; ist die Faktizität die des Mängelwesens, so steht 
sie gegenüber der natürlichen Instinktsicherheit der Tiere und ist der 
Kultur, Sprache und Technik bedürftig; und angesichts der leeren 
Himmelswüsten bedarf sie des Aufbaus kultureller Lebenswelten. Der 
Horizont der Faktizität bestimmt die Ausdrucksformen und Auslegungs­
weisen, in denen der Sinn faktizitären Daseins dargestellt wird, und in 
Ausdrucks- und Darstellungsformen ist daher das Selbstverständnis und 
die Lozierung der Darstellenden zu abduzieren. Nicht Grundbegriffe des 
Daseins sind ‘formal anzeigend’, sondern die metaphorischen Aus­
drucksformen des Horizontes wie die metaphorischen Darstellungs­
formen der Einstellung zu den von ihnen indizierten Grund/ragen des 
humanen Daseins.

Blumenbergs Perspektive auf ‘das Leben’ ist durch Anthropologie, 
Kosmologie und Theologie gekennzeichnet (Wirkl., 134 f.). Er verortet 
daher die Stellung des Menschen in drei Hinsichten: gegenüber Gott, 
gegenüber den Tieren und bezeichnenderweise nicht angesichts des 
heideggerschen Nichts, sondern angesichts der ‘leeren Himmelswüste’ 
des Weltalls. Er verweist z. B. „auf den kopemikanischen Umsturz, der 
als Trauma der Weltinnerlichkeit des Menschen metaphorisch die 
Skepsis an seiner Selbstinnerlichkeit bestärkt“ (ebd.), so daß die Genesis 
der kopemikanischen Welt als Geschichte der Entdeckung und 
Bearbeitung der Exzentrizität der menschlichen Position lesbar wird. Die 
kosmologische Exzentrizität der Erde bildet den Horizont und den 
Umweg der Entdeckung der menschlichen Selbsterfahrung der Faktizität 
(GKW, 793 f.). Das Verhältnis des Selbst zum abgründigen Weltall ist 
aber nur eine Dimension der dreistelligen Relation, in der die Faktizität 
des Lebens von Blumenberg verstanden wird. „Der Mensch begreift sich 
nur über das, was er nicht ist, hinweg. Nicht erst seine Situation, sondern 

17 H. Jonas: Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt 
a. M./Leipzig 1992, 81, 85; ders.: Organismus und Freiheit, wie Anm. 4, 185 f.

252

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon seine Konstitution ist potentiell metaphorisch“ (Wirkt., 134 f.)18. 
Daher teilt er mit Plessner das Dilemma einer „absoluten Antinomie: 
Sich zu dem erst machen zu müssen, was er schon ist, das Leben zu 
fuhren, welches er lebt“19. Die metaphorische Konstitution als das sich 
Verstehen über das bleibend Andere, paradigmatisch in der Metapher, 
vollzieht sich gleichzeitig mehr oder minder implizit über das 
Gottesverhältnis: „Die kühnste Metapher [...] hat daher vielleicht am 
meisten für die Selbstkonzeption des Menschen geleistet: indem er den 
Gott als das Ganz-Andere von sich absolut hinwegzudenken versuchte, 
begann er unaufhaltsam den schwierigsten rhetorischen Akt, nämlich 
den, sich mit diesem Gott zu vergleichen“ (Wirkl., 135). Mit dieser 
Hintergrundthese versteht er die Geschichte des Geschöpfs zum 
Selbsterhalter, zum schöpferischen Menschen und bis zur Erwartung des 
Übermenschen als Eskalation der Selbstkonstitution in der Arbeit an der 
Faktizitätsbewältigung im Vergleich mit Gott - und seine metaphoro- 
logische Phänomenologie des geschichtlichen Lebens als Deeskalation, 
wie zu zeigen sein wird.

Die Arbeit an der Faktizität des Daseins wie der korrespondierenden 
Selbstverständlichkeit des Todes und der Fraglichkeit des Lebens läßt 
diesseits theologischer Optionen einen doppelten Ausgang zu: den der 
Grundlegungsversuche etwa nach Art einer spekulativen Theorie des 
Absoluten des späten Schelling, des späten Cohen oder Wolfgang 
Cramers; oder aber den der versuchten Enthaltung solcher Über­
schreitungen, wie bei Blumenberg. Diese Enthaltsamkeit gerät allerdings 
selber in einen Zwiespalt der Faktizität von Selbstgenügsamkeit versus 
Nichtigkeit angesichts der umgebenden Abgründe des Todes oder der 
Leere der Zeit wie des Raumes. Ist das faktizitäre Dasein einer 
Begründung bedürftig und daher höchst prekär reiner Mangel, oder aber 
ist es einer Begründung wesentlich nicht bedürftig wegen der 
‘Genauigkeit des Lebens, eines Grundes nicht zu bedürfen’?20

Ähnlich kann man fragen, ob der Mensch, der als Mängelwesen 
gerade nicht durch den Reichtum der imago-Struktur gesegnet sei, nicht 
doch über eine erstaunliche Kontingenzkompensationskompetenz 
verfügt, die den neuzeitlichen Hintergrund der Anthropologie des 
schöpferischen Menschen anzeigt. Blumenbergs Verständnis der 

18 Vgl. R. Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a. M. 1989, 26 f., 31, 41- 
51.

19 Plessner, wie Anm. 15, 384.
20 Der Zwiespalt ensteht durch das Phänomen des Horizontwandels, sei es durch die 

entselbstverständlichende Thematisierung der lebensweltlichen Normalstimmigkeit, 
oder sei es durch schlichten Fortgang der Zeit, der späteren fraglich werden läßt, was 
früheren fraglos war.

253

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Faktizität vollzieht jedenfalls eine Entselbstverständlichung des Lebens 
und darin eine phänomenologische Kontingenzforcierung, die den 
Mängelmenschen in der rhetorischen Situation von Evidenzmangel und 
Handlungszwang sieht, einer ‘Begründung’ noch bedürftig, aber im 
Grunde nicht mehr fähig zu sein. Keiner Begründung mehr bedürftig zu 
sein, wäre dagegen das Ziel von Blumenbergs phänomenologischer 
‘Entsorgung’ der Begründungsansprüche, die auf die plausibilisierende 
Darstellung der ursprünglich begründungsunbedürftigen ‘Genauigkeit 
des Lebens’ aus ist. So könnte aus der Not einmal aufgebrochener 
Seinsgrundfraglichkeit eine phänomenologische Tugend werden, wenn 
diese Grundfragen ‘ruhiggestellt’ und obsolet werden könnten zugunsten 
einer phänomenologischen Einsicht in die Wesentlichkeit der 
Kontingenz: „Es ist ein entscheidender Unterschied, ob wir das 
Gegebene als das Unausweichliche hinzunehmen haben oder ob wir es 
als den Kem von Evidenz im Spielraum der unendlichen Möglichkeit 
wiederfinden und in freier Einwilligung anerkennen können“ (Wirkl., 
94). Der Umweg der phänomenologischen Einsicht in die Faktizität des 
Daseins und deren freie Anerkenntnis ist der von ihm vermeinte 
metaphorologische Umweg, auf dem der Mensch als der rhetorischen 
Kompensation der Daseinsmängel und damit der Kultur als Lebens­
welten zweiter Ordnung (LzWz, 86 f.) fähig, aber der ‘Begründung’ 
nicht mehr bedürftig erwiesen werden soll.

Die phänomenologische These einer Begründungsunbedürftigkeit der 
Faktizität des menschlichen Daseins arbeitet nicht mit einem inkonsistent 
unterschobenen Imaginationsreichtum oder einer resubstantialisierenden 
Positivierung der doch erreichten Begründungsunbedürftigkeit und 
gleichsam axiomatischen ‘Gegebenheit’ des Lebens, sondern am 
Abgrund der radikalen Fraglichkeit respektive in der stetigen Arbeit 
gegen den ‘Absolutismus der Wirklichkeit’, der das Leben zur Episode 
erniedrigt. Die metaphorologische Lozierung des Lebens läßt definitiv 
keinen Rekurs auf ‘das Leben’ als stabilen integralen Untergrund zu, 
sondern in Entsprechung zu Kants kritischem Umgang mit den 
metaphysischen Gehalten werden die lebensphilosophischen Intuitionen 
transformiert in Grundfragen'. „Es gab die Lebensphilosophie; vielleicht 
wird es sie unter anderem Titel wieder geben, denn solche Fragen, wie 
die, was das Leben sei, sind unausrottbar“ (BM, 168). Faktizitäres 
Dasein nicht konstitutionstheoretisch zu begründen, aber auch nicht 
‘neopositivistisch’ oder pragmatistisch als unproblematisch gegeben zu 
nehmen, sondern die anthropologische Seinsgrundfrage als Frage zu 
erschließen und offenzuhalten, zieht nach sich, daß die Vernunft in 
‘grundlegender’ Weise „durch Fragen belästigt wird, die sie nicht 

254

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ab weisen kann, [...] die sie aber auch nicht beantworten kann“ (Kant, 
KrV, A VII). Man mag zwar in diesem Sinn versuchen, die Frage nach 
dem Leben selber als notwendig und universal zu erweisen und damit 
ihre unabweisbare Geltung zu begründen, wie das F.J. Wetz versucht21, 
aber letztlich hat die Frage denselben Status wie das Fragliche: die 
Faktizität ihrer Entdeckung wie ihrer Geltung, die verstanden und 
plausibilisiert werden kann, die aber in ihrer faktizitären Geltung gerade 
verfehlt zu würde, wenn man sie mit Vemunftnotwendigkeit zu 
begründen suchte - und insofern unterscheidet sie sich signifikant von 
den Kantischen Fragen. Allerdings gilt ganz im Sinne der 
kosmologischen Antinomien Kants auch für das menschliche Leben, daß 
es zwar kein Gegenstand möglicher Erfahrung ist, aber doch alle 
Erfahrung Lebenserfahrung ist, so daß man vom ‘Leben’ als regulativem 
Integral aller Erfahrungen reden könnte (wenn nicht der Erfahrungs­
begriff zu eng wäre, um die Mehrdimensionalität der semiosischen 
Lebensverhältnisse zu begreifen). Sowenig Blumenberg Leben an sich 
selbst fassen und verstehen kann, sowenig läßt es sich einfach als basales 
Integral veranschlagen, auf das im Horizont der Kontingenzkrisen 
rekurriert werden könnte.

„Dabei sind solche Kombinationen mit ‘Leben’ ebenso Kennzeichen 
uneingelöster, vielleicht uneinlösbarer, Ansprüche an die Philosophie, 
wie Bestandsstücke des Repertoires ihrer Rhetorik, mit der sie 
Erfüllungen suggeriert. Das ist auf dem Felde großer Vergeblichkeiten 
nicht nur verwerflich. Es ist auch Überlebenskunst dieser Denkungsart 
gegenüber ihren Totsagungen, nicht nur und erst infolge Versagens, 
sondern unter der Last des Nachweises der Unbeantwortbarkeit ihrer 
Fragen, die ohne weiteres identisch sein sollte mit deren Eliminierbarkeit 
[...] Zur Rhetorik von ‘Lebenswelt’ [wie von Lebensphilosophie] gehört 
auch, daß sie suggeriert, es sei auf dem Grunde doch noch - und wieder 
erreichbar - die eine Welt, die man nur leben müsse, um in ihr zu leben. 
In aller Rhetorik steckt die Gefahr der Selbstüberredung, auch und erst 
recht in der philosophischen“ (Wirkl., 4 f.).

Blumenbergs exzentrisches Verhältnis zum Thema ‘Leben’ motiviert 
seine Hermeneutisierung der Philosophie, wie sie in seiner Variation der 
drei Fragen Kants zum Ausdruck kommt. Kants vierte Frage, die nach 
dem Menschen, bildet auch für Blumenberg die implizit bleibende 
Grundfrage, die im hiesigen Zusammenhang lauten könnte, welches 
Leben war es, das wir leben wollten? Die Frage nach dem Leben, in 
Blumenbergs geschichtsphänomenologischer Fassung vielleicht zu 
formulieren als Rückfrage eines Sterbenden: Was war es für ein Leben, 

21 Und sie nicht wie Wetz bloß offenzu/assen; vgl. ders., wie Anm. 14, 235, 239, 246 f.

255

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das ich leben wollte?, zielt nicht allein auf die Arbeit an der 
Daseinsgrundfrage, sondern auf die perspektivischen Qualitäten des 
gelebten und des intendierten Lebens, auf die jeweiligen Horizont­
intentionen und die Arbeit an den Soseinsgrundfragen. ‘Das nackte Daß’ 
zu umkreisen wäre eine Frage nach einem Leben, das sich nicht dehnt, 
und eine Frage, die selber fixiert bliebe auf das Warum dieses Daß, 
während Blumenberg gerade anders fragt nach dem Wie dieses Daß, auf 
das Wie des Lebens in seiner nackten Faktizität. Faktizität an und für 
sich ist nichts als ein opakes „nacktes Daß“, das allererst zugänglich und 
verständlich wird auf dem Umweg der unbegrifflichen Darstellungen. 
Die zu verstehen, bedarf es aber keiner kryptischen Kehre, sondern einer 
metaphorologischen Phänomenologie im Horizont einer Phänomeno­
logie geschichtlicher Lebenswelten.

Auf dem metaphorischen Umweg der Soseinsfragen ist die 
Daseinsfrage im Leben stets schon ‘beantwortet’ und entsprechend ist 
die phänomenologische Arbeit an diesen Umwegen die Arbeit am 
Verstehen des ‘Wie des Lebens’. Denn das Leben wird von denen, die es 
leben, verstanden über metaphorische Umwege in Gestalt von 
metaphorischen Horizontvorgriffen: in der Neuzeitgenese und 
Geschichte der Selbsterhaltung als Leben ohne kontingente Abhängigkeit 
von Gott, dann als Leben mittels Technik, schließlich als Leben 
gegenüber der weltlich gewordenen Welt, letztlich gegenüber dem 
leblosen Weltall: in allem als Arbeit an der bedrängenden Gegenwart des 
Todes im Leben; von Blumenberg selber schließlich als Leben 
gegenüber dem Absolutismus der Wirklichkeit und als Weltgenese 
angesichts ‘des Anderen’ (LzWz, II, c. 14) entgegen Kälte- oder 
Wärmetod und Todestrieb.

II. Metaphorischer Umweg und Methodos der Metaphorologie

Im folgenden soll nun versucht werden, die metaphorologische Lektüre 
der Metaphern des Lebens nicht bloß in Bestimmtheiten zu überfuhren, 
sondern wenigstens andeutungsweise ihren Vollzugssinn nachvollziehbar 
werden zu lassen und so die Pointen und Hintergründe Blumenbergs 
verständlich zu machen. Als metaphorologische Grundthesen sind dabei 
vorausgesetzt: Das Wie des Lebens kommt auf dem metaphorischen 
Umweg zu Ausdruck und Darstellung und wird ex post verstanden über 
den metaphorologischen Umweg. ‘Beobachtungen an Metaphern’ sind 
eine indirekte, selber umwegige Thematisierung der Ausdrucks- und 
Darstellungsformen der kulturgeschichtlich Varianten Horizontinten­
tionalität. Anhand von Simmels Philosophie des Geldes exemplifiziert 

256

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blumenberg seine Remetaphorisierung, in der die Beschreibbarkeit und 
konkrete Verständlichkeit des totalen Themas Leben rückgewonnen 
werden soll. Am folgenden Beispiel der nautischen Daseinsmetaphorik 
zeigt sich die Umwegigkeit und Indirektheit der metaphorischen 
Selbstdeutung des Daseins und die geschichtsphänomenologische 
Rückführung der intendierten Beobachter- oder Zuschauerposition auf 
die hohe See des geschichtlichen Daseins - eben dorthin, wo auch der 
Metaphorologe lebt. Am dritten Beispiel der als wissenschaftliches 
Modell beim Wort genommenen Metapher der Lesbarkeit des Lebens in 
der Genetik zeigt sich schließlich die wissenschaftliche Funktion einer 
Metapher als Modell, ihre Eskalation und Blumenbergs kritische 
Deeskalation.

a) Geldfürs Leben

„Je allgemeiner der Gegenstand ist, von dem wir sprechen, um so 
weniger vollziehen wir dieses Sprechen dadurch, daß wir den 
Gegenstand selbst im Blick zu behalten suchen, im Gegenteil: vom 
Allgemeinen spricht es sich am besten, indem man von ihm absieht. 
Wenn man von so allgemeinen Gegenständen wie der Welt und dem 
Leben einigermaßen sinnvolle Aussagen machen will, wählt man in 
jenem Absehen ein Orientierungsschema, eine Metapher. Hierin mag 
Willkür liegen. Überzeugender ist daher der Nachweis, daß man, wenn 
man sich ans Allgemeine wagt, die Metapher schon besitzen muß. Sie ist 
das Primäre, sie erschließt den Zugang zu den höheren Abstraktions­
graden, in denen sie sich als Orientierung zunehmend verbirgt und 
endlich verschwunden ist. Deshalb ist es so aufschlußreich, daß Simmel 
eine ‘Philosophie des Geldes’ schrieb und an seinem Thema alles fand, 
was es ihm gestattete, danach vom ‘Leben’ zu sprechen [...] er spricht 
vom Leben und hat schon die Metapher des Geldes gefunden“ (GL, 
122 f.).

Die Metapher des Geldes für ‘Leben’ ermögliche eine Rückführung 
der Lebensphilosophie auf Anschaulichkeit22 und Nachvollziehbarkeit, 
mit Cassirer zu sagen auf symbolische Prägnanz. Offenbar bedarf es 

22 In der Insistenz auf Anschaulichkeit scheint zunächst eine problematische Übernahme 
der Fixierung von Husserls Phänomenologie auf die Anschauung zu liegen, der man 
mit Heideggers Kritik und Umstellung auf den praktischen Umgang begegnen könnte - 
wenn nicht schon am Beispiel dieser Interpretation der Philosophie des Geldes deutlich 
würde, daß der Umgang mit dem Zuhandenen in der Anschaulichkeitsrückgewinnung 
zur Nachvollziehbarkeit von Blumenberg mitbedacht ist. Daher motiviert sich die hier 
mitvollzogene Rede von ‘Wahrnehmung’. Diese Engfuhrung auf den optischen Sinn ist 
nicht beim Wort zu nehmen, sondern steht synekdochisch für die Sinnlichkeit des 
Sinns.

257

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hierzu einer besonderen Kunst der indirekten Thematisierung, die eine 
abduktive Rückübertragung wagt, in der das vorgängige Besondere 
prägnant gefaßt wird und für das Allgemeine steht, aber nicht als 
vorübergehendes Beispiel fungiert, dessen Bestimmtheit im Allgemeinen 
aufgeht, sondern als Vollzugsraum der Beschreibbarkeit und 
Verständlichkeit des nur in dieser Perspektive mitgesetzten Allgemeinen. 
Die indirekte Thematisierung ist nicht auf das Allgemeine im 
Besonderen, sondern auf prägnante Signifikanzen aus, auf allgemein 
Individuelles, das ursprünglich abduktiv erfunden wurde und als ein 
Paradigma metaphorologischer Phänomenologie von neuem abduziert 
wird. Auf diese Weise werden die großen Themen der Philosophie wie 
der Theologie remetaphorisiert, und auf ihren vermeintlich 
ursprünglichen ‘Sitz im Leben’ zurückgeführt. Die metaphorologische 
Lesart der Lebensphilosophie versucht damit, auf dem Umweg einer 
phänomenologischen memoria der Wissenschaftsgeschichte ein 
prägnantes Beispiel des Lebensverstehens neu zu verstehen. Im „Thema 
Geld“ habe Simmel „so etwas wie ein Paradigma entwickelt“ oder 
„vielleicht schon die Entfaltung einer Metapher“ für seine 
Lebensphilosophie (GL, 122)23. Mit dieser hermeneutisch abduktiven 
Unterstellung bereitet Blumenberg (wohl oder übel zirkulär) eine Art 
‘Antwort’ auf die Frage vor, was denn das Philosophische an Simmels 
Philosophie des Geldes sei und worin denn die prägnante Signifikanz 
bestehe:

„Ich meine, man kann bei Simmel die Beobachtung machen, daß bei 
der ‘Anwendung’ der frühen Metaphorik des Geldes auf den späten 
Begriff des ‘Lebens’ Gewinn und Verlust in einer für alle philoso­
phischen Prozesse signifikanten Weise zu verzeichen sind: die 
Erklärungsleistung des höchsten Abstraktionsgrades ist trivialerweise 
universell, aber dafür ihrerseits nicht mehr einsichtig. Der Lebensbegriff 
antizipiert in dieser Hinsicht die jüngere Konzeption der ‘Seins- 
geschichte’“ (GL, 130). „Darin aber liegt der Unterschied zwischen der 
Philosophie des Geldes und der Philosophie des Lebens, daß dieselben 
Bestimmtheiten, die hinsichtlich des Lebens nur als Fatum ausgegeben 

23 Diese Lesart von Simmels Philosophie des Geldes wäre eigens zu problematisieren; 
unproblematisiert übernommen findet man sie (ohne Verweis) auch bei F. Fellmann, 
wie Anm. 6, 128 f. Vgl. Wirkl., 118 f.: „Jenes ‘Leben’ von dem Simmel spricht, ist 
nicht nebenher und episodisch ‘Vorform’ der Schauspielkunst, sondern Lebenkönnen 
und Sich-eine-Rolle-definieren sind identisch. Ich behaupte nun, daß nicht nur dieses 
Reden von der ‘Rolle’ metaphorisch ist, sondern daß der Definitionsprozeß des 
Rollenkonzeptes - an dem das Identitätsbewußtsein hängt und mit dem es verletzt 
werden kann - selbst in der Metapher wurzelt und intern wie extern metaphorisch 
behauptet und verteidigt wird“.

258

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden können, [...] auf der Stufe der Thematik des Geldes noch 
deskriptiv erfaßt werden konnten als Verklammerung von 
Möglichkeitsgewinn und Wirklichkeits  vertust, von Anspruch und 
Verzicht, als Freisetzung der individuellen Personalität zu Lasten der 
Funktionalisierung ihrer Eigenschaften. Insofern ist der Weg von der 
Philosophie des Geldes zur Philosophie des Lebens seinerseits ein 
Paradigma der letzteren“ (GL, 131).24

Dahinter steht die ganz erhebliche phänomenologische These, daß die 
eigentliche Aufgabe der Philosophie im Gewinn von Beschreibbarkeit 
bestehe (ebd.), genauer: „daß eine philosophische Theorie nicht mehr 
wert ist als die deskriptiven Leistungen, deren Möglichkeit sie eröffnet“ 
(GL, 122). Für Blumenberg geht es in ‘der Philosophie’ um eine 
Rückgewinnung von Prägnanz resp. von anschaulicher Verdichtung, was 
seine remetaphorisierende Lektüre der metaphysischen Themen 
motiviert. Dazu wird Simmels Weg invertiert und die Philosophie des 
Geldes zu seinem ‘Hauptwerk’, weil in ihm die Beschreibbarkeit 
ermöglicht und exemplarisch realisiert sei, um die es einer verstehbaren 
und nachvollziehbaren Philosophie des Lebens gehen müsse. Der 
Fortgang zur sogenannten ‘Philosophie des Lebens’ bei Simmel ist dann 
zwar ein Gewinn an Universalität und begrifflicher Leistung, aber 
zugleich ein Verlust an beschreibbarer Wirklichkeit.25 Die erstaunlich 
pauschale Kritik von Universalisierungen scheinbar jeder Art, seien sie 
theologisch, lebensphilosophisch oder seinsgeschichtlich, wäre allerdings 
einer Begründung äußerst bedürftig, zumal hieran die Absolutheit des 
metaphorologischen Umweges, seine Nichtübersetzbarkeit in Begriffs­
gefüge hängt. Jede Überfuhrbarkeit in universale Begriffe würde 
anscheinend seines Erachtens Metapher wie Metaphorologie vorläufig 
und uneigentlich werden lassen. Hier zeigen sich unthematische Grenzen 
des metaphorologischen Modells der absoluten Metapher, sofern 
Blumenberg auf dieser Gegenbesetzung beharrt und damit die 
Begriffsgenese wohl oder übel vor allem als Veruneigentlichung 
versteht.

24 „Es ist ja nicht damit getan, in der Thematik des Geldes die Protometapher für die des 
Lebens aufzufmden, für diesen unbestimmtesten der Begriffe Simmels. Es mag sich 
anachronistisch anhören, ich sage es trotzdem: der Rang einer philosophischen 
Untersuchung spezieller Thematik bestimmt sich jederzeit nach ihrer Nähe zu den 
großen ‘klassischen’ Grundproblemen der philosophischen Tradition“ (GL, 130). 
Daher bezieht Blumenbeg im folgenden die Philosophie des Geldes auf Gott, 
Allmacht, Tod und Unsterblichkeit (GL, 131-134).

25 Allerdings ist eben dieser WirklichkeitsVerlust doch auch ein Möglichkeitsgewinn. Der 
Horizont möglicher Lebensbeschreibungen wird durch die Universalität des Lebens­
begriffs eröffnet, und das scheint Blumenberg in seiner retrospektiven Sicht 
abzuschatten.

259

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„In der Analogie von Begriffsleistung und Geldfunktion kulminiert 
die Affinität der ‘Philosophie des Geldes’ zum klassischen Bestand der 
philosophischen Fragen“ (GL, 133): Die „‘Tragik der menschlichen 
Begriffsbildung’“ sei nach Simmel der unvermeidliche Zusammenhang 
von Allgemeinheitsgewinn und Inhalts- resp. Anschaulichkeitsverlust, 
und das Geld sei darin des Begriffs „‘vollkommenes praktisches 
Gegenbild’“26. In metaphorologischer Lesart heißt das: „Der Begriff des 
Lebens erfüllt [als Begriff] diese Metapher [des Geldes] nur, wenn er 
vom Faktum der Endlichkeit individueller Leben abstrahiert und zur 
Hypostase einer in diesen sich nur vordergründig äußernden Substanz 
erhoben ist“ (GL, 133 f.).27

Die entsprechende prägnante Vollendung des Simmelschen Lebens­
begriffs findet Blumenberg mit seiner metaphorologisch invertierenden 
Lektüre in Simmels ‘lebensphilosophischem Testament’: Es sei „von 
einzigartiger Prägnanz“, daß Simmel sein eigenes Lebensende und deren 
lebensphilosophischen Ertrag noch mit der Geldmetapher dargestellt 
habe, wenn er resümiert: „‘Ich weiß, daß ich ohne geistigen Erben 
sterben werde (und es ist gut so). Meine Hinterlassenschaft ist wie eine 
in barem Gelde, das an viele Erben verteilt wird, und jeder setzt sein Teil 
in irgend einen Erwerb um [...]’“ (GL, 134). Dies sei die dem 
lebensphilosophischen Lebensbegriff in der Deutung des eigenen Todes 
entsprechende Vollendung der Prägnanz: in der Abstraktion vom eigenen 
individuellen Leben. Aber darin eine Äußerung einer hintergründigen 
„Substanz“ (eben ‘des’ Lebens, gegenüber dem jeweiligen Einzelleben) 
zu sehen, ist nur in Simmels Kontext einsichtig; es wäre von der 
Modellftmktion der Metapher des Geldes her nicht zwingend. Stattdessen 
wäre für das jeweilig einzelne Leben auch der Übergang oder das 
Aufgehen in der Intersubjektivität ein beschreibbarer „Reiftmgsprozeß 
der Subjektivität“, der im Grunde den Anfang des Endes egologischer 
Subjektivität bedeutete und darin auch den Anfang der Akzeptanz der 
Sterblichkeit (LzWz, 306).

Während Simmels Lebensphilosophie begriffsfixiert bleibe und daher 
das Leben gemäß dem Dilemma der Begriffsbildung verstehe, wie es in 
der Metapher des Geldes und deren ‘Aufhebung’ im Übergang zum 
Lebensbegriff beschreibbar wird, kann man Blumenbergs Verstehen des 
Lebens als von dem ‘Modell Metapher" geleitet verstehen. Nicht Leben 

26 G. Simmel: Philosophie des Geldes, München/Leipzig 1922, 219 (Gesamtausgabe VI, 
Frankfurt a. M. 31994, 281), zit. nach GL, 133.

27 Damit aber kommt der Lebensdegrz/T Simmels in einen ‘Metaphemzwang’, der die 
Metapher des Geldes als Modell der Begriffsbildung uneinsichtig stark strapaziert und 
die näherer Bestimmung bedürftige Funktion dieser Metapher unterläßt sowie den 
Toleranzspielraum des Analogieverhältnisses von Geld und Begriff unthematisch läßt.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Möglichkeitsgewinn und Wirklichkeits  vertust, also nicht Faktizitäts­
und Beschreibbarkeitsverlust, sondern Faktizitätsforcierung und Be­
schreibbarkeitsgewinn sind darin von ihm intendiert. Blumenbergs 
Hintergrundmetapher ist so gesehen die Metapher als Grundmetapher 
resp. der metaphorische Umweg als Figur für das Leben als ‘listen­
reiches’ Überleben und zugleich für die Philosophie als Ausweg aus den 
Labyrinthen der großen Systeme. Seine metaphorologische und eben 
auch rhetorische Strategie ist die „Remetaphorisierung“ (SZ, 87) 
klassischer ‘Antworten’ auf Grundfragen des Lebens, um Fraglichkeit 
zurückzugewinnen. Ursprünglich stehe der Mensch in der Situation von 
„Evidenzmangel und Handlungszwang“ (Wirkl., 117), die die 
rhetorische (technische und wissenschaftliche) Selbstbehauptung 
freisetze, in der Blumenberg „eine Gestalt von Vernünftigkeit selbst“ 
sieht (Wirkl., 130), die m. E. als lebensweltliche oder topische 
Rationalität weiter entfaltet werden könnte. Eine Pointe ist die damit 
einhergehende schon angespielte These der metaphorischen Selbst­
konstitution des Menschen, oder in diesem Kontext variiert, das Leben 
durch die Metapher oder Leben als metaphorischer Umweg (vgl. Wirkl., 
134 f., 114-116). Dieser Weg der Identitätsgenese bedeutet Faktizitäts­
forcierung (Wirkl., 91 ff.) und Lebenswelt als Welt der primordialen 
Ungeschiedenheit von Erwartung und Erfüllung stets schon verlassen zu 
haben. Diese Entselbstverständlichungstendenz formuliert Blumenberg 
in einem ‘Hauptsatz’ seiner anvisierten Anthropologie28: „[...] sofern 
Philosophie Abbau von Selbstverständlichkeiten ist, hat eine ‘philoso­
phische’ Anthropologie zum Thema zu machen, ob nicht die physische 
Existenz gerade erst das Resultat derjenigen Leistungen ist, die dem 
Menschen als ‘wesentlich’ zugesprochen werden. Die erste Aussage 
einer Anthropologie wäre dann: es ist nicht selbstverständlich, daß der 
Mensch existieren kann“ (Wirkl., 114). Diese Entselbstverständlichung 
ist aber keine Funktion einer transzendentalen Reduktion, sondern einer 
‘Hintergrundanthropologie’, in der Blumenbergs Selbstverortung zum 
Ausdruck kommt.

Die Eigentümlichkeit seiner Perspektive zeigt sich an der Differenz zu 
Figals Bestimmung der Hermeneutik des Daseins, die philosophisch 
darin sei, „in der Orientierung am Modell der Textinterpretation den 
Begriff [!] einer begrenzten Vernunft zu entwickeln“29. Demgegenüber 

28 Vgl. die Ankündigung einer philosophischen Anthropologie in: Der Spiegel 16, 1996, 
262: „Auch sein Nachlaß ist galaktisch: Tausende von Manuskriptseiten, darunter eine 
umfassende Anthropologie und die methodenkritische Arbeit ‘Zu den Sachen und 
zurück’, harren, wohlgeordnet in verschiedenfarbigen Kisten, der Veröffentlichung“.

29 Figal: Die Komplexität philosophischer Hermeneutik, in: ders., wie Anm. 5, 11-31, 
hier 16.

261

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht es Blumenberg darum, die geschichtlichen und lebensweltlichen 
Grenzen und Motive der Vernunft zu verstehen anhand der 
unbegrifflichen Ausdrucks- und Darstellungsformen, ohne sie in den 
Begriff zu überfuhren. Allerdings bleibt es dann dem Leser überlassen, 
auf die zugespielten Fragen Antworten zu suchen und damit die ihm 
plausibel gewordenen Folgelasten zu übernehmen.

b) Leben zu Lande oder zu Wasser: Metaphorologische Ernüchterung 
der Lebenserwartungen

Was mit dem metaphorischen Umweg der Selbstdeutung des Lebens 
gemeint ist, wird besonders plastisch an dem „Paradigma einer 
Daseinsmetapher“ (SZ), dem Weg des terrestrischen Daseins, sich in 
nautischer Metaphorik auszulegen: „Der Mensch führt sein Leben und 
errichtet seine Institutionen auf dem festen Lande. Die Bewegungen 
seines Daseins im ganzen jedoch sucht er bevorzugt unter der 
Metaphorik der gewagten Seefahrt zu begreifen“ (SZ, 9).30 Die 
immanente Tendenz der Selbsterhaltung des Daseins ziele final auf 
Selbststeigerung, und d. h. auf eine göttliche Position gegenüber den 
Widerfahmissen der Schiffahrt des Lebens: auf den Zuschauer der 
Schiffahrten und Schiffbrüche (SZ, 12 f.). Diese Eskalation der 
Erwartungen ist es nun, die Blumenberg im Schiffbruch mit Zuschauer 
zu deeskalieren sucht, indem er das Aus-sein-auf die Zuschauerposition 
zwar nicht ad absurdum, aber zurück auf die hohe See fuhrt - an den Ort 
des ungesicherten Daseinsvollzugs. Die Geschichte dieses Topos führt 
er, wenn auch nicht in den Untergang, so doch vom unbeteiligten 
Zuschauer in die Stürme des Lebens ‘zurück’, zum Schiffbruch der 
Zuschauerposition und entsprechenden Folgen für die Verortung der 
Philosophie. Das von Simmel aufgenommene „Vous etes embarque“ 
Pascals (SF, 124), bildet in Blumenbergs Schiffbruch mit Zuschauer 
nicht nur das Motto, sondern das gegenwärtige Ende der 
Daseinsmetapher der Schiffahrt (SF, 124 ff., SZ, 73 f.).

Acht Jahre nach diesem Ende des Schiffbruchs mit Zuschauer kommt 
Blumenberg auf diesen Topos zurück: „Simmel hat sein noch wenig 
ausgeschöpftes ‘lebensphilosophisches’ Muster ins Bild gesetzt: Das 
Leben läßt keinem Leben eine andere Chance als die des Fragments. An 
dessen Kontingenz zeigt sich, was es mit dem Individuum und seiner 

30 Ob die nautische Daseinsmetaphorik wirklich so zentral ist, kann man bezweifeln. 
Jedenfalls ist die terrestrische und auch die Buchmetaphorik nicht weniger wichtig. 
Blumenbergs Privilegierung der Schiffahrtsmetaphorik scheint mir genuin neuzeitlich 
und genauer noch durch die Probleme des Historismus bedingt zu sein, und ist damit 
selber ein Indiz für seinen Horizont.

262

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Endlichkeit auf sich hat: Ein Leben endet, das Leben geht weiter - es gibt 
keine Ankünfte am Gestade der terra incognita. Die Gefahr, die Simmel 
nun beschwört, ist die Verkennung dieser Situation ringsum bei denen, 
die mit Systemansprüchen immer ein Ganzes wollen. Sie sind die 
‘Genossen’, von denen er [...] sich absondem will: Genossen, die sich 
auf dem Schiff selbst heimisch einrichten, so daß sie schließlich meinten, 
das Schiff selbst wäre das neue Land“ (SF, 122 f.).31

In der definitiven Vergeblichkeitsgewißheit, nie die terra incognita zu 
erreichen, zeigt sich schon für Simmel der ‘Ungrund’ des Lebens: der 
Tod als „das unverzichtbare Komplement der Lebensphilosophie“ (SF, 
123).32 Der unvermeidliche Übergang vom Leben zum Tod und dessen 
Darstellung in der Vollendung oder Umformung der Lebensphilosophie 
in auch eine Philosophie des Daseins zum Tode zeigt, wie jede 
philosophisch intendierte ars vivendi grundlegend eine ars moriendi 
werden muß, will sie nicht an Übererwartungen zugrunde gehen. Diese 
Ernüchterung der Lebenserwartungen, scheint mir eine hintergründige 
Tendenz seiner Phänomenologie der Daseinsmetaphorik zu verraten: die 
Einübung in die Endlichkeit als phänomenologische ars moriendi. 
Simmels Funktion in dieser Wiederaufnahme des Schiffahrtstopos 
besteht für Blumenberg in der Darstellung dieser Einsicht, die er für 
noch nicht ausgedeutet und damit für ‘lebensfähig’ zu halten scheint. 
Simmels Selbstdeutung seines Todes könnte ein Paradigma dieser ars 
moriendi eines Philosophen andeuten, ähnlich Blumenbergs listiger 
Vermutung über Heideggers letzte Worte: „Kein Grund mehr zur Sorge“ 
(SF, 222)33. Die phänomenologische Äquivalenz der Daseinsstrukturen 
von Sorge und Intentionalität hat als doppelten Grenzwert den Tod und 
die Langeweile, in beiden fehlt es dem Leben an ‘Spannung’. Beide 
können aber kein Grund zur Sorglosigkeit sein, sondern Heideggers 
entspanntes resp. gelassenes Diktum scheint für Blumenberg ein 
terminus ad quem seiner Überlebenskunst zu sein: sich von der 

31 Dies sei eine Entdeckung des Lebens „mit ‘offenem Schluß’“ (SF, 125) als Wider­
spruch gegen „Ganzheiten selbst der Art, wie sie Gestalttheorie und Systematik der 
symbolischen Formen zu bieten hatten“ (SF, 124).

32 Vgl. A. Hahn: Tod und Zivilisation bei Georg Simmel, in: K. Feldmann/W. Fuchs- 
Heinritz (Hg.), Der Tod ist ein Problem der Lebenden. Beiträge zur Soziologie des 
Todes, Frankfurt a. M. 1995, 80-95, der auf die theologische Tradition des 
augustinischen „vitam mortalem an mortalem vitam“ (Confessiones 1, 6,7) hinweist, 
obgleich Simmel s. E. „völlig abgelöst von jeglicher theologischen oder gar christ­
lichen Überzeugung“ zu verstehen sei (81). Ob diese Ablösung so total ist, wäre eigens 
zu verhandeln.

33 Vgl. H, 792 zu Wittgenstein, vgl. LdT, 152 f.

263

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Todesangst34 nicht das Leben nehmen zu lassen, und das hieße, 
tragfahige ars moriendi ist nichts anderes als ars vivendi: die Kunst, 
gelassen sein so faktisches wie wesentliches Leben zu leben und darin 
die glückliche Seite der Faktizität auszuleben, ohne die Grenzen der 
Lebenszeit zu verdrängen.

c) Lesbarmachung des Lebens und Deeskalation rhetorischer 
Suggestionen

Die Frage nach einer Hermeneutik des Lebens zehrt von der 
metaphorischen Implikation und Hoffnung auf eine Lesbarkeit des 
Lebens. Allerdings ist Leben nicht an sich selbst zu fassen und zu 
verstehen, sondern nur indirekt. Welches ‘Leben’ gelebt und welches 
gewünscht wird, zeigt sich anhand unbegrifflicher Ausdrucks- und 
Darstellungsformen, und Phänomenologie der Metaphern und ihrer 
unbegrifflichen Verwandten versteht es als Aufgabe, diese Formen auf 
ihre gewagte Notwendigkeit und ihre suggestive Unverantwortlichkeit zu 
untersuchen. Blumenberg unternimmt dies, indem er sie auf Grundfragen 
zurückfuhrt, um die darin liegende Rhetorik einer ‘Hermeneutik des 
Lebens’ befragen zu können auf ihre Unausweichlichkeit einerseits wie 
auf ihren suggestiven Überschwang andererseits: „Metaphern sind 
rhetorische Elemente, die im Milieu angespannter Problemlagen [wie der 
Eskalation der Kontingenzkrisen] Virulenz annehmen können. Während 
das zureichend begründete Argument in einem theoretischen Kontext so 
etwas wie geronnene Disziplin ist, bedarf das rhetorische Element der 
Problematisierung gerade im Maße seiner Wirkungsfahigkeit: Hilft es 
nur hinweg über die Verlegenheiten des Unverstands [und hilft dem 
Verstehen in der Situation von Evidenzmangel und Handlungszwang] 
oder treibt es uns voran in die Verdichtung grundloser Scheinevidenzen? 
Metaphorologie ist ein Verfahren der Sichtung von notwendigen 
Wagnissen und unverantwortlichen Suggestionen“ (LdW, 405).35 Diese 
Sichtung soll im folgenden dargestellt werden anhand eines Beispiels 
von Blumenbergs metaphorologischer Lesart, das Leben lesbar zu 
machen: seiner Darstellung der Genese der Genetik, auf die er in der 
Geschichte des Topos von der Lesbarkeit der Welt zu sprechen kommt 
(LdW, c. 22). Vordergründig geht es um die Geschichte der Metapher 
vom Buch der Natur, hintergründig aber um eine Geschichte der 
Hermeneutik des Lebens und seiner Erwartungen an die Welt, also seiner 

34 Zur Abstraktheit der Angst vor dem Tod oder dem Nichtsein vgl. Rorty, wie Anm. 18, 
52 ff.

35 Vgl. B. Debatin: Die Rationalität der Metapher. Eine sprachphilosophische und 
kommunikationstheoretische Untersuchung, Berlin/New York 1995, 156, 163 f.

264

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Horizontintentionalität. Blumenberg behandelt die Genetik als 
gegenwärtiges Ende seiner Geschichte der absoluten Metapher der 
Lesbarkeit der Welt und zielt dabei auf eine Kritik der demiurgischen 
Folgen ihrer Rhetorik.

Der theoretische Physiker Erwin Schrödinger erfand 1943 in seinem 
Vortrag What is Life? die Metapher der Lesbarkeit der Erbsubstanz. Das 
intendierte Ziel dieser rhetorischen Figur war: „Durch Kombination von 
Primitivität Komplexität zu erreichen, sollte heißen, die Lücke zwischen 
Metapher und Modell zu schließen, den genetischen Code seiner 
metaphorischen Herkunft zu entziehen und ihn zum hypothetischen 
Schema zu machen“ (LdW, 376)36. Dieser Einsatz zeigt den 
wissenschafts- wie lebenswelthermeneutischen Aspekt von Blumenbergs 
metaphorologischer Phänomenologie: wie die Technisierung aus den 
Antrieben der Lebenswelt genetisch zu verstehen sei (Wirkl., 7 ff.), so 
auch die Wissenschaft durch die Genese der Modellfunktion von 
unbegrifflichen Sprachformen einerseits und die Darstellung der 
Horizontintentionalität mit Wagnis und Suggestion in Gestalt leitender 
Hintergrundmetaphem andererseits?7

„Wenn Schrödinger die Gesamtheit der genetischen Faktoren im 
Zellkern als codierte Schrift ansah, wer war dann der metaphorisch 
unvermeidliche Leser ihres Textes? Es ist von höchstem Interesse, daß 
der Physiker dafür auf eine alte Paradefigur seiner Disziplin zurückgriff 
[...]: auf den Laplaceschen Dämon“ (LdW, 376). Mit ihm aber wird das 
Genom zum „Bündel kausaler Faktoren, und seine Vorstellung als die 
einer verschlüsselten Schrift wäre ganz und gar unzureichend. Denn eine 
Schrift bewirkt als solche nicht den Zustand, der durch sie beschrieben 
oder vorgeschrieben wird“. „Die Herbeizitierung des Laplaceschen 
Dämons ist fehl am Platze, weil er nur für geschlossene Systeme seine 
Allwissenheit entfalten kann“, was das Genom gerade nicht ist, sondern 
„die Rezeptur“ (LdW, 377)?8 „Schrödingers metaphorischer Einfall“ 

36 Vgl. Wirkl., 125 ff.: auch Wissenschaft braucht grundlegend und an ihren Grenzen 
Rhetorik.

37 Vgl. die schemageleiteten Interpretationskonstrukte bei H. Lenk: Interpretations­
konstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1993, bes. 
77 ff, 585 ff.

38 Nun läge es vielleicht für manchen in biologischer Perspektive nahe, in der 
Konsequenz dieser Lesbarkeit des Lebens als Genom die Hermeneutik des Lebens den 
Mikrobiologen zu überlassen, aber weder ist Leben auf seine genetische Reproduktion 
beschränkt noch die Genetik das einzige, was am Leben des Vestehens fähig und 
bedürftig ist. So ist denn auch die metaphorologische Entschlüsselung der Entschlüs­
selungsmetaphorik der Genetik nur ein Paradigma für eine Hermeneutik der Versuche 
des Menschen, das Leben zu lesen respective allererst lesbar zu machen. Dieses 
Paradigma zeigt die Rolle einer Hintergrundmetapher für das Weltverhältnis des

265

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde aber „beim Wort genommen [...] in der Analogie zum 
Morseschlüssel“ (LdW, 377 f.). „Es ist dieser letzte Schritt, für den 
Schrödingers Metaphemwahl wichtiger wurde als vielleicht jemals eine 
metaphorisch faßbare Entscheidung zuvor“: „[...] die Metapher der 
genetischen Schlüsselschrift anders aufzufassen als Schrödinger dies tat: 
die Implikationen der Redeweise vom verschlüsselten Text und den 
Verhaltensweisen zu einem solchen ernstlicher, also beim Wort, zu 
nehmen“ (LdW, 379, vgl. 382). Das Ziel der Lesbarkeit der Erbsubstanz 
war erreicht, als die vier Nukleinsäuren als Grundbausteine identifiziert 
wurden, durch deren Variation wie bei einem Alphabet die Information 
der DNA synthetisiert wird: „Dieser Weg war es denn auch, der die 
Heranziehung der Schriftmetapher theoretisch tragfahig macht. Dieses 
erste und eine Mal fand das Verfahren der Schrift eine präzise 
Entsprechung in der Natur: eine beinahe unbegrenzte Vielfalt von 
Variationen der Bedeutung mit einem kleinen Satz von Elementen 
darzustellen und die Darstellung nur mittelbar zur ‘Ursache’ der 
Herstellung zu machen - nämlich insofern sie eben ‘Darstellung’ ante 
rem, Schrift als Vor-Schrift, war“ (LdW, 381).

Die außergewöhnliche gleichsam wörtliche ‘Intentionalitätserfüllung’ 
einer Lesbarkeit des Lebens ist für Blumenberg von ‘lebens­
philosophischer’ wie anthropologischer Signifikanz: „Die Metaphorik 
der biologischen Grammatik hat nicht nur die verwegene Spekulation 
geweckt, künftige Wissenschaftler würden der Natur neue und eigene 
Texte schreiben können, sie hat auch unseren Einblick, meinetwegen 
wiederum rhetorisch, vertieft in das Verhältnis von Einsatz und Gewinn, 
auf dem die Existenz des Menschen beruht“ (LdW, 383 f.), wovon die 
eine Seite „die der Ungewißheit, der Unsicherheit des Bodens [ist], auf 
dem wir als Produkte der Evolution stehen. Die andere Seite ist die der 
hochgradigen Zuverlässigkeit dieses Mechanismus der Replikation, bei 
der der Text erkennbar bleibt, auch wenn einzelne seiner Elemente 
verändert werden“ (LdW, 384). Die prägnante Bestimmung der Stellung 
des Menschen ‘im Kosmos’ wird allerdings suggestiv überschritten 
durch die „verwegene Spekulation“, in der ‘prometheische’ Intuitionen 
zum Tragen kommen. Diesseits dessen ist aber diese Faktizität die 
naturale Gestalt von wesentlicher Kontingenz, die die faktisch gegebene 
Kombination so kontingent wie wesentlich sein läßt. In dieser Eigenart 
hat die metaphorisch induzierte Entdeckung paradigmatischen Charakter 
und metaphorische Funktion für die Deutung menschlichen Daseins in

Menschen: Die Herstellung von Lesbarkeit wird induziert durch ein metaphorisches 
Wagnis, das, sofern dessen Wirkung zur Herstellung, Vorschrift etc. führt, 
unverantwortlich suggestiv zu werden droht. 

266

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Faktizität. Das Zugleich von „Unsicherheit“ und „Zuverlässigkeit“ 
ermöglicht ein Verstehen der natürlichen Daseinsgründe, das nicht 
letztbegründend oder deterministisch oder andererseits willkürlich bloß 
kontingent erscheint, sondern als das In- und Miteinander von 
Allmöglichkeit und konkreter stabiler Faktizität des Lebens.

Dieses metaphorisch erschlossene und theoretisch nachvollzogene 
Zugleich von „Konstanz und Varianz“ ist eine Möglichkeitsbedingung 
von Lesbarkeit. Das „hätte keine Weltintelligenz des Laplace Vorher­
sagen können, deren Leistungsfähigkeit sich gerade mit Zunahme der 
Entropie, mit dem Erfolg des Todestriebs, ihrem Maximalwert nähert. 
Dieser Laplace-Maximalwert bedeutet: Es gibt keine relevanten 
Urkunden mehr, das Lesbare geht im Ableitbaren als bedeutungslose 
Redundanz unter“ (ebd.).39 Für Blumenbergs These, die genetische 
Schrift sei die erste und eine Erfüllung der Lesbarkeitserwartungen des 
Menschen gegenüber der belebten Natur, heißt dieser Grenzwert: nur wo 
diesseits dessen, durch die unkalkulierbare evolutionäre Kontingenz bei 
gleichzeitiger kombinatorischer Elementenkonstanz ein chemisches 
Alphabet zugrunde liegt, können nicht deduzierbare, aber eben auch 
nicht bloß unlesbare Ausdrucksphänomene konstituiert werden, die der 
Lesbarkeit fähig und (für uns) bedürftig sind. Lesbarkeit der Faktizität 
des Lebens benötigt eine (fast) unbegrenzte kombinatorische Varianz 
stabiler begrenzter Elemente: ars combinatoria als ars vivendi und 
Grund der ars legendi.

Metaphorologisch ist nun bedeutsam, daß diese Entdeckung durch 
eine metaphorische Lesbarkeitsunterstellung erfunden und im theore­
tischen Gebrauch dieser suggestiven Vermutung metaphorisch geleitet 
vollzogen wurde; und als metaphorisch induzierte Genesis einer 
Wissenschaft beschrieben, nachvollziehbar und plausibel gemacht 
werden kann, worin eine genetisch-phänomenologische Nachzeichnung 
dieser Genesis aus lebensweltlichen Motiven greifbar wird, die sich an 

39 Es irritiert, daß hier von Blumenberg der Laplacesche Dämon lediglich als Inkarnation 
der Berechenbarkeit des Entropieprinzips zu stehen kommt, dessen allgegenwärtige 
universale Deduktion in nichts weiter als der Folgerung der strikten Wahr­
scheinlichkeit der steigenden Unordnung im Universum, in der Herleitung des 
Wärmetodes als fmalem Ruhezustand besteht; obwohl man von diesem Dämon doch 
gerade die Zustände des Widerstands gegen die Entropie, die Lebensvollzüge exakt zu 
erschließen erhoffte. Die Eigenart des Dämons besteht hier für Blumenberg allerdings 
gerade darin, als der eine Grenzwert zu fungieren, in dem die präzise Deduktion (die 
lediglich auf Entropiesteigerung hinausläuft) den Inbegriff von Unlesbarkeit und 
Lesbarkeitsunbedürftigkeit darstellt: Was sich deduzieren läßt, ist der Lesbarkeit 
unfähig und daher einer Hermeneutik nicht bedürftig („Das Leibniz-Dilemma wäre 
wieder da“ [LdW, 384]), und das Erreichen dieses Grenzwertes wäre schlicht 
Unlesbarkeit.

267

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der unbegrifflichen, metaphorischen Darstellung dieses Motivs, der 
Lesbarkeitserwartung gegenüber der Natur, beschreiben und seinerseits 
lesbar machen läßt. Diese metaphorologische Konstitution von 
Lesbarkeit2 der metaphorischen Konstitution der Lesbarkeit1 gewinnt 
gegen die immanente Tendenz des Vergessens in der Wissenschafts­
geschichte Verstehbarkeit zurück und macht so die Kulturgeschichte 
lesbar - und ist darin von indirekter, auch ideologiekritischer Funktion 
als Überschwangsprophylaxe.

Die genetische Lesbarkeitskonstitution fuhrt an die Grenzen der 
‘notwendigen Wagnisse’, an denen sie in ‘unverantwortliche Suggestio­
nen’ umzuschlagen droht: als einer „blasphemisch-apokalyptischen 
Visionsbildung“ in der, Aussicht auf den Menschen als den Umschreiber 
des Buchs der Natur“ (LdW, 397). Aber Blumenberg erklärt erstaunlich 
zuversichtlich: Die „Düsternis des Ausblicks auf genetische Eigenmacht 
an den metaphorischen Anthropomorphismus anzuknüpfen, halte ich für 
einen rein literarischen Einfall. Das bedarf in einer Metaphorologie der 
Begründung“ (ebd.). Die Lesbarkeitsmetaphorik für die Genetik ist der 
Anthropomorphismus, der es auch ermöglichte, die Schrift, die als Vor­
schrift des Lebens füngiert, selber zu verfassen; worin die Metapher 
beim Wort genommen und darüber hinaus - „rein literarisch“ - mit 
demiurgischen Erwartungen suggestiv eskaliert. Kritik als „rein 
literarisch“ entmythisiert diese Erwartung wie die Befürchtung als 
suggestive Übertreibung, aber dieses Urteil ist einer Begründung 
bedürftig. Dahinter liegt für Blumenberg ein wissenschaftsethisches 
Problem der Gegenwartsdeutung: „Die große Frage, die sich hier erhebt, 
ist doch, ob wir fähig sind, die Punkte der theoretischen Entwicklung 
wahrzunehmen und zu bestimmen, an denen Entscheidungen fürs 
Innehalten oder Weitermachen zu fällen sind, wenn wir denn überhaupt 
unterstellen wollen, daß sie zu fallen wären“ (ebd.).

Die Metapher eskaliere gerade in Jonas’ Mahnungen zu einem 
„Fachidiom zweiten Grades“, wenn er befürchtet, „‘so könnten wir 
darangehen, den Text neu zu schreiben’“ (LdW, 398). Für Blumenberg 
ist dieser „besorgte philosophische Betrachter der Entwicklung in der 
Biochemie [...] ganz fixiert auf eine blasphemische Ungeheuerlichkeit“ 
(ebd.), nämlich einerseits um die Furcht vor der „Erschaffung des 
Übermenschen“ (LdW, 399), und andererseits um die vor dem „Skandal 
einer Konkurrenz mit dem einen Autor der Welt“ (ebd.). Blumenbergs 
kritische Metaphorologie versteht es im Unterschied dazu als Aufgabe, 
zwischen „Sakrileg und nüchterner Abwägung der Chancen und 
Risiken“ zu unterscheiden (ebd.) - und nur in dieser Perspektive kommt 
auch Jonas’ Prinzip Verantwortung zu stehen: „[...] es sei Pflicht der 

268

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschheit, vor glücksverheißenden Optionen zu zögern, sofern diese 
unter absoluten Risiken ständen“ (ebd.). Gemäß diesem Grundsatz des 
Zögerns40 fragt Blumenberg, „ob die Metaphorik der Lesbarkeit den 
fatalen Drang zur biotechnischen Verfügbarkeit stimuliert, wenn nicht 
gar legitimiert haben kann“ (ebd.). Aber so sehr die Lesbarkeit die 
Fortschreibbarkeit suggeriert, sowenig ist dem Gelesenen ein Ziel 
desselben zu entnehmen. Die überschießende Selbststeigerung, als 
Tendenz der Selbstbehauptung zur Eskalation, wird so zwar durch die 
Metaphorologie verständlich und an ihre Antriebe hermeneutisch 
rückgebunden, aber nur sehr begrenzt entplausibilisiert oder gar 
verhindert. Die Remetaphorisierung der Eskalation wäre in ethischen 
Konflikten ein Weg des Verstehens, kaum der Entscheidung; aber 
immerhin eine Kritik rhetorischer Eskalationen: „Rhetorik ist immer 
gefährdet durch die Weiterungen an den Mitteln, deren Überzeugungs­
kraft sie sich bedient. Die Legitimation der absoluten Metapher von der 
genetischen Schlüsselschrift ist durch ihre Indienstnahme zum 
heuristischen Modell erfolgt. Von der Modellfunktion nicht mehr 
getragen sind die Weiterungen, in denen sich die Metaphern 
‘Befehlstext’ und ‘Schutzschrift’ verbinden“ (LdW, 402).

d) Selbstbehauptung gegen Entropie und Todestrieb

Das entzifferte Genom als „Schutzschrift“ zu lesen, war ein zwar 
respektabler aber vergeblicher Versuch Goethes (LdW, 400); dem­
gegenüber sieht Blumenberg in einer Argumentation zugunsten des 
Artenschutzes eine plausiblere Erwägung: „Gerade der Sachverhalt der 
Kontingenz: der systematischen Unableitbarkeit der im Patentamt Natur 
hinterlegten genomatischen Bauvorschriften, der Unwiederholbarkeit des 
Prozesses der Erprobung ihrer Produkte, ist es also, was Schonung nicht 
nur der Produktbestände, sondern der Typenmannigfaltigkeit zum Gesetz 
der Selbsterhaltung macht“ (LdW, 401). Die wesentliche Kontingenz 
wird zum ‘Geheimnis’ des Lebens als Faktizität des Daseins, dessen 
naturale ‘Grundlegung’ selber einen faktizitären Charakter hat. Zugleich 
wendet Blumenberg diese ‘daseinsrätselhafte Begründung’ in ein 
Argument gegen die beliebige Wiederholbarkeit des Prozesses des 
Lebens und damit in ein Argument zur Achtung und Wahrung dieser 
faktizitären Kontingenz: das heißt metaphorologisch die wesentliche 
Kontingenz resp. die zu wahrende Faktizität zu plausibilisieren (vgl. 
Wirkl., 79, LdT, 158 f.).

40 Vgl. ND, wo Blumenberg den Menschen ‘definiert’ als das Wesen, das zögert, und aus 
dem Zögem die Kulturgenese zu verstehen sucht.

269

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit dieser Kontingenzthese forciert Blumenberg den »Abbau von 
Zweckmäßigkeitsannahmen“, der „ins Zentrum des Anteils der Philoso­
phie am Entstehen der neuzeitlichen Wissenschaft“ gehöre. Daß „das 
organische Leben Ziel der Entwicklungen im Universum sein müsse, 
wird sich als heimliche oder offene Erwartung gar nicht austreiben lassen 
- selbst dann nicht, wenn die ganze Evolution nur als das umständliche 
Verfahren des Protozoon erscheint, seine Selbsterhaltungstechnik zu 
verfeinern. Dieselbe Erwartung steckt hinter allen Vermutungen, auf 
fremden Planeten um irgendeine Sonne unter den Milliarden werde sich 
wiederum Leben, dazu noch vernünftiges, finden und zur Reaktion auf 
unsere Signale bringen lassen“ (LdW, 403). Diese unüberwindbare nur 
anthropologisch ‘begründete’ Teleologie als Funktion der Selbst­
erhaltung ist die erwartungsgeladene Gegenbesetzung zur Entropie resp. 
dessen anthropologischer Variante, dem Todestrieb. Daß Freud den 
Todestrieb „erfand“41, versteht Blumenberg als die verspätete Metapher 
für den zweiten Hauptsatz der Thermodynamik.42 Freuds anthropo­
logische Metapher impliziert bereits ein Verständnis des Lebens als 
Episode, da es selber, und zwar nicht nur wegen seines unbelebten 
Substrates, auf den Tod als maximale Entropie des Lebendigen hin 
tendiert. Als Entropiemetapher schreibt der Todestrieb dem Leben eine 
zum Prinzip rationaler Selbsterhaltung antagonistische Tendenz ein. Wie 

41 Zur Erfindung des ‘Todestriebes’ durch die psychoanalytische Vernunft vgl. S. Freud, 
Jenseits des Lustprinzips, Gesammelte Werke, Frankfurt a. M. 1948 ff., XIII, 1-69: 
„[...] daß wir genötigt sind, mit den wissenschaftlichen Terminis, das heißt mit der 
eigenen Bildersprache der Psychologie (richtig: der Tiefenpsychologie) zu arbeiten. 
Sonst könnten wir die entsprechenden Vorgänge überhaupt nicht beschreiben, ja, 
würden sie gar nicht wahrgenommen haben“ (65). „Was nun folgt, ist Spekulation, oft 
weitausholende Spekulation“ (23, vgl. 43, 66) und „gewiß eher ein Mythus als eine 
wissenschaftliche Erklärung“ (62). Vgl. Blumenberg zu Freuds Mythos: „Dies ist in 
Wirlichkeit nur jenes“. Zur Typik zeitgeistgefalliger Theorien, in: NZZ Femausgabe 
Nr. 162, 15.7.1988, 29 f.; gegen den Todestrieb: Wer sollte vom Lachen der Magd 
betroffen sein? Eine Duplik, in: PH, VII (1976) 437-441, 439; Blumenberg liest Freud 
wenn, dann metaphorologisch; vgl. v. a. H, 66-75, My, 64 ff., 105 ff.

42 Der Entropiesatz besagt, daß in einem geschlossenen System sich der Wahrschein­
lichkeit halber ein immer größerer Unordnungszustand einstellt, aufgrund der Tendenz 
des unbelebten Seins eine immer größere Unordnung anzustreben. Dahinter liegt sc. 
die Hintergrundsthese der Dominanz des unbelebten über das belebte Sein. Vgl. 
Blumenberg: „Das Leben ist nicht die Erfüllung einer innersten Tendenz aller Materie, 
denn es hat selbst die innerste Tendenz, zu seinem Ausgangszustand im Pseudopodium 
[Scheinfüßchen von Einzellern], wenn nicht sogar im Anorganischen, zurückzukehren 
und sich darin als die große, überanstrengte und schließlich sich selbst unerträgliche 
Ausnahme zu erweisen. Die Prämie der Lust genügt dem Leben schließlich nicht, 
seinen vergeblichen Aufwand zu honorieren und für die Vielfalt seines Mißlingens zu 
entschädigen. Wieder, wie schon in der antiken Metaphysik und der ihr folgenden 
christlichen Tradition, ist ewige Ruhe der Zielzustand aller Bewegung“ (LdW, 403).

270

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber vertragen sich der Todestrieb und Selbsterhaltung? Und ist die nicht 
zu überwindende Teleologie auf das Leben hin verträglich mit dem 
Todestrieb? Blumenbergs Aufnahme der Todestriebmetapher (vgl. My, 
688) läßt einen im Unklaren, ob er diese Metapher anthropologisch beim 
Wort nimmt.

Sobald er selber das Wort ergreift, erscheint das ‘Leben’ von 
Selbsterhaltung gegenüber der es umgebenden Entropietendenz 
bestimmt: „Die Gesamterscheinung des Lebens ist, energetisch 
betrachtet, gegenüber jeder ihrer Umgebungen parasitär. Das lebendige 
System hält den entropischen Prozeß zu seinen Gunsten und zu Lasten 
von dessen Beschleunigung in seiner Umwelt auf. Leben erhält sich, 
indem es Energie verschwendet. Das gilt in höchstem Maße für den 
Engpaß aller Erscheinung des Lebens, die Übertragung der genetischen 
Information im Erbgang“ (LdW, 404). Sowenig Blumenberg die 
Todestriebmetapher anthropologisch beim Wort nimmt, so hilfreich 
erscheint sie ihm als prägnante Verdichtung der Entropie. Darum ist 
seine metaphorologische Rückübertragung des Todestriebes in die 
Physik resp. die Kosmologie bezeichnend für den eigenen, 
kosmologischen Horizont: das Entropieweltall impliziert einen strikt 
antiteleologischen Wirklichkeitsbegriff. Als immanente Tendenz des 
Lebens gilt ihm der Aufbau kultureller Lebenswelten als basal, die 
Entropietendenz dagegen ist der basale Abbau- und Verlustprozeß. Aber 
die Entropie des unbelebten Kontextes des Daseins als TbJertrieb 
anzusprechen, ist widersinnig, und es bleibt bis auf nähere Erläuterung 
hin mit der Selbsterhaltung unverträglich, dem Leben grundlegend einen 
Todestrieb zuzusprechen. Die Episodizität des Lebens angesichts 
kosmologischer Dimensionen gilt Blumenberg nicht als Resultat 
triebgesteuert intendierten Todes, sondern als Selbstverständlichkeit 
angesichts der Asymmetrie von Entropie der Materie und Teleologie des 
Lebens: Die genetische Selbsterhaltung des Lebens „sieht, aufs Ganze 
gerechnet, so aus wie die Improvisation für eine Episode, in der sich ein 
peripheres Teilchen dem großen Zuge und Entwurf in einem Akt des 
vergeblichen Aufbäumens widersetzt“ (LdW, 405). „Was lesbar ist, das 
Dokument, ist in seiner Umgebung das schlechthin Unwahrscheinliche; 
wahrscheinlich ist das Chaos, das Geräusch, die Entdifferenzierung, die 
Verwesung. Der Todestrieb ist Inbegriff von Verlusten auch an 
Lesbarkeit, auch des Versinkens von Besonderheit im Allgemeinen“ 
(LdW, 404 f.). Freud beim Wort genommen, müßte der Tod als Inbegriff 
des Gewinns an Trieberfüllung erscheinen, und nicht als Verlust. 
Blumenberg scheint daher den Todestrieb ‘nur’ als überspitzte 
Übertragung der Entropie auf das Leben zu nehmen, d. h. er gebraucht 

271

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Todestrieb metaphorisch zur prägnanten Darstellung seines eigenen 
Horizontes.

e) Gegen die kulturelle Entropie des Vergessens: memoria und 
imaginatio

„Die Theorie bricht die Eselsbrücke der Veranschaulichung, welchen 
Dienst immer sie bei der Modellbildung geleistet haben mag, hinter sich 
ab, sobald sie analytisch und funktional vorangekommen ist. Wenn 
begriffen ist, wie das Genom es ‘macht’, ständig identische Spezialitäten 
von Eiweißen produzieren zu lassen, braucht es nicht mehr als der Text 
betrachtet zu werden, nach dessen Rezeptur verfahren wird. 
Wissenschaft zerstört unausweichlich den Fundus ihrer Rechtferti­
gungen, die immer anthropotrope Elemente enthalten“ (LdW, 408). 
Gegen dieses Vergessen der Wissenschaft arbeitet die genetische 
Phänomenologie der Unbegrifflichkeit auf dem Weg der memoria - 
allerdings ohne eine Lebensweltrückgewinnung angesichts der Krisis der 
Wissenschaften anzustrengen. Der wissenschaftsgeschichtliche Prozeß 
der Krisis gilt Blumenberg als so unvermeidlich wie unumkehrbar; 
allerdings nicht als unverständlich oder gar illegitim. Gegen die 
Lebens weit- und Metaphemvergessenheit der Wissenschaften sei die 
memoria, paradigmatisch vielleicht die seiner Phänomenologie der 
Geschichte, „Selbsterhaltung auf Gegenseitigkeit“ (LzWz, 307). 
Kulturtheoretisch gesagt geht es ihm darin um „eine ‘Kultur’ der 
Retention [...]: die Pflicht gegenüber den Gewesenen als memoria, als 
‘Geschichte’“ (LzWz, 303). Gewissermaßen erscheint die memoria als 
das Apotropaion gegen eine kulturelle Entropie des Vergessens und 
darin gegen einen ‘kulturellen Todestrieb’. Die memoria, und sc. auch 
die der metaphorologischen Phänomenologie der Geschichte ist ‘Arbeit 
an der Kultur’, und Kultur ihrerseits „hypertrophe Selbsterhaltung, 
erzwungene Asymmetrie zuungunsten des Todestriebs“, der seinerseits 
„die konservative Funktion über die weiteste nur denkbare Latenz 
hinweg voraussetzt. Triebe können überhaupt nur konservativ sein, weil 
sie eine ‘Geschichte’ enthalten“ (My, 106 f., vgl. H, 66-75). Die 
memoria hat demnach eine konservative, oder besser gesagt, 
kontingenzwahrende Funktion. In sie geht ein, was und wer je gelebt hat, 
in all seiner Faktizität. „Denkwürdig ist, was Menschen je gedacht 
haben; es zu lesen, wo es lesbar gemacht werden kann, ein Akt von 
‘Solidarität’ über die Zeit“ (LdW, 409)43. Damit tritt die reziproke 

43 Aber: „Lesbarkeit dorthin zu projizieren, wo es nichts Hinterlassenes, nichts 
Aufgegebenes gibt, verrät nichts als Wehmut, es dort nicht finden zu können, und den 
Versuch, ein Verhältnis des Als-ob dennoch herzustellen. Gibt sich die Theorie als 

272

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


intersubjektive memoria der Gattungsmitglieder an die Stelle der 
traditionellen memoria Dei - auch eine Umbesetzung.

Die memoria bedeutet aber mehr als Rettung vor dem Vergessen: im 
Horizont der rhetorischen Tradition ist die memoria in unum et eodem 
actu imaginatio, so wie die imaginatio keine creatio ex nihilo, sondern 
auf dem Umweg der memoria ihre Erfindungen macht. Auch wenn 
Blumenberg hier gegen Husserl Erinnerung und Retention zu vermengen 
scheint, ist deutlich, wie die indirekte und derart umwegig intendierte 
Protention in den Blick kommt. Deswegen ist die ‘Kultur der Retention’ 
auch eine „‘Kultur’ der Protention“ (LzWz, 303). Auch wenn die 
Wissenschaftsgeschichte vergeßlich ist: „Was sich als lebensweltlicher 
Rückbezug auf vertraute Erfahrungstypik angeboten hatte, wird von der 
wissenschaftlichen Erkenntnis als Gerüst in ihrem Rücken abgebrochen, 
dem nachsetzenden Mitvollzug der Zeitgenossen unbegehbar gemacht“ 
(ebd.), stellt die Metaphorologie die Nachvollziehbarkeit der Metaphern­
geschichte memorial wieder her und ist darin nicht frei von der Intention 
einer geschichtlich ausgeloteten Begehbarkeit dieses Metaphemfeldes.

Für Blumenberg geht es in seiner Metaphemgeschichte von der 
Lesbarkeit der Welt zum einen um die Endigung einer metaphorisch 
ausgedrückten Erwartung, um die Entwöhnung von den Bedürfnissen 
nach Lesbarkeit der Welt oder nach Lesbarkeit des Lebens diesseits des 
von Menschen geschriebenen. Lesbarkeit des Lebens bedarf derer, die 
Schreiben können und damit ist man mit der Frage nach der Frage, auf 
die die Hermeneutik des Lebens zu antworten sucht, auf den Horizont 
der Kulturgeschichte verwiesen. Zum anderen ist die Konstitution der 
Lesbarkeit des kulturellen Lebens metaphorologische Arbeit an dem 
geschichtsphänomenologischen Aufbau von Erinnerungsreihen oder 
topischen Konstellationen und darin die Erschließung der imaginativen 
Überlebensfahigkeit „in mehr als einer Welt [zu] leben“ (Wirkl., 3). Für 
die Themenstellung einer Hermeneutik des Lebens heißt das: Wenn eine 
Lebensphilosophie möglich wäre, dann als metaphorologische 
Lesbarmachung des Vollzugssinns der metaphorischen Darstellungen 
des Lebens mit dem hintergründigen Ziel, einen Imaginationsspielraum 
zu eröffnen zur (Selbst)Verständigung des Lebens in den verschiedenen 
Symbolwelten.

Auslegung solchen Verlangens, gibt sie sich her zum kurzen Interim seiner 
Befriedigung, so kann sie die Verstörung nicht vermeiden, die der Logik ihrer 
Durchstreichung hilfreicher Metaphern folgt“ (LdW, 409); vgl. Wirkl., 170.

273

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III Wovon lebt die Metaphorologie? Lesen des Lebens und Leben des 
Lesers

Im folgenden soll hinter die expliziten Aufgaben der Metaphorologie 
zurückgegangen werden, um andeutungsweise sie selber als Darstel­
lungsvollzug horizontintentional bestimmten Lebens zu verstehen. Es 
geht dabei um eine Explikation zu vermutender und nicht einfach 
‘belegbarer’ Hintergrundselbstverständlichkeiten Blumenbergs: Worauf 
rekurriert er bei aller Entnaturalisierung des Lebens, und bei aller 
Lebensweltverlassenheit im Horizont der Mängelanthropologie und dem 
Entropieweltall? Auf kulturelle Traditionsprozesse, die ihm seine 
memoriale Imaginationsarbeit ermöglichen, auf schon vollzogene 
Kulturgeschichte, auf die memoria der vorgängig Anderen? Was ist 
außer dem Instinkt- und Wahrheitsmangel zuhanden, das die Mängel 
kompensiert und sie zudem zum Antrieb der Kultur- und Sprachgenese 
werden läßt? Wo biegt sich der Spaten der anthropologischen Nachfrage 
des Metaphorologen um, und was ist der Untergrund, von dem her 
Blumenberg das Leben des Mängelwesens versteht?

So zu fragen stellt das Problem, wie sich die ‘Beobachtungen an der 
Metaphorologie’ zu ihrer untergründigen Horizontintentionalität verhält. 
Der Verdacht liegt nahe, daß Vermutungen über die Horizont­
bestimmtheiten Blumenbergs der Gefahr erlegen sind, seine indirekte 
Darstellung unzulässig und verkürzend beim Wort zu nehmen, statt sie 
im Indirekten zu belassen. Aber erstens sind diese Gefahr und 
entsprechende Verkürzungen unvermeidlich, wenn man sich über ihn 
verständigen will, und zum anderen gibt es (auch für ihn) eben keine 
völlige Lebensweltverlassenheit, sondern bei noch so großer Distanz gibt 
es eine immer mitgesetzte Verstrickung in die dargestellten 
Problemgeschichten und eine wie auch immer bestimmte Nähe zu den 
großen Themen.

a) Vom Geschöpf zum schöpferischen Menschen bis zur Erwartung 
des Übermenschen: Eskalation der Selbsterhaltung und die 
metaphorologische Deeskalation

Blumenbergs Phänomenologie lebt mit einer implikativen Anthropologie 
der Selbsterhaltung und Beharrung44 des Lebens auf rhetorischen 

44 F. Nietzsche: „Sich selbst erhalten wollen ist der Ausdruck einer Nothlage, einer 
Einschränkung des eigentlichen Lebens-Grundtriebes, der auf Machterweiterung 
hinausgeht und in diesem Willen oft genug die Selbsterhaltung in Frage stellt und 
opfert“ (Die fröhliche Wissenschaft, Kritische Studienausgabe III, München 1980, 
585). Blumenbergs rationales Prinzip der Selbsterhaltung ist demgegenüber deutlich 
weniger als Nietzsches Steigerungswille.

274

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umwegen der vielfältigen Formen der Unbegrifflichkeit - und deren 
Eskalationen. Den Hintergrund seiner Gegenwart bildet die legitime, und 
zwar rhetorisch legitimierte Neuzeitgenese vom Schöpfer-Geschöpf- 
Verhältnis zur Kontingenzkrise im Nominalismus, zur Genese der 
intransitiven und der reflexiven Selbsterhaltung, zum Menschen als 
Schöpfer, bis hin zu den Eskalationen: einerseits in der 
Verselbständigung der Technik, andererseits in den anthropologischen 
Erwartungen von der Schreibbarkeit der Gene bis zum Übermenschen. 
Eine Horizontintention seiner metaphorologischen Phänomenologie ist 
die Erhaltung der Gattung als memoriale Erhaltung auf Gegenseitigkeit 
um des kulturellen Überlebens willen im Horizont der Krisen der 
Eskalation der anthropologischen Erwartungen besonders in 
Wissenschaft und Technik. Diese eskalierende Krisis wird von ihm 
bearbeitet mit einer metaphorologischen Hermeneutik des Lebens, um 
die lebensweltlichen Antriebe des Ausgangs aus der Lebenswelt zu 
verstehen, ohne eine LebensweltrwcATzo/wrtg zu intendieren45, sondern als 
Arbeit gegen die kulturelle Entropie durch Erinnerungsarbeit als Stiftung 
eines Imaginationsraumes. Die tiefengrammatische Funktion der 
Metaphorologie liegt in der Limitierung der Selbststeigerung - oder 
rhetorisch gesagt: Entplausibilisierung von Übererwartungen und die 
Eröffnung von limitierten Imaginationsräumen. Seinerseits sucht 

45 Spätestens hier ist eine klärende Bemerkung zu Blumenbergs Lebensweltbegriff nötig: 
Negativ hat er weder einen transzendentaltheoretischen noch einen nur 
kultursoziologischen (oder kommunikationstheoretischen) Lebensweltbegriff. Was 
dann? Seine eigenen Formulierungen in Lebenszeit und Weltzeit könnte man 
folgendermaßen systematisieren: Er unterscheidet (in Tradition Husserls) Lebenswelt 
(erste Stufe) und Lebenswelten (zweite Stufe, vgl. LzWz, 86 f.). Der Singular benennt 
einen ^uasztranszendentalen hypothetischen terminus a quo von Geschichte (als 
Auseinandertreten von Intention und Erfüllung), der Plural die kulturellen 
geschichtlichen Lebenswelten. Die singularische Lebenswelt ist ‘stets schon verlassen’ 
unter den Bedingungen der Geschichte, die pluralen sind die kulturell-geschichtlichen 
‘Wirklichkeiten, in denen wir leben’. Diese basale Duplizität steht in LzWz neben 
einer dreigliedrigen Unterscheidung von ‘final-posthistorischer’, ‘alltäglich-sub­
historischer’ und ‘prähistorischer’ Lebenswelt. Die ‘alltäglich-subhistorische’ ist 
‘sekundär’ und damit pluralisch, geschichtlich und kulturell variant; die prähistorische 
ist die quasitranszendentale Unterstellung einer stets verlassenen, aber methodisch für 
die Phänomenologie nötigen ursprünglichen Lebenswelt. Die final-posthistorische 
wäre eine finale Konvergenz, die unter geschichtlichen Bedingungen nur als Hoffnung 
oder Wahn auftreten kann (vgl. LzWz, 65). Keine Lebenswdtrückholung meint also, 
keine finale Rückholung der ursprünglichen Lebenswelt, in der Erwartung und 
Erfüllung indifferent waren. Wieweit kulturelle Formen wie die Bachsche 
Matthäuspassion eine zeitweilige Ruhelegung von bedrängenden Fragen und eine 
labile Form von Intentionalitätsentlastung erlauben, resp. eine vergängliche 
geschichtliche Indifferenz von Erwartung und Erfüllung gewähren, wäre eine Frage der 
Auslegung von Blumenbergs später Religionschrift, der Matthäuspassion.

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blumenberg die Anthropologie des Mängelwesens und der Exzentrizität 
des menschlichen Daseins zu plausibilisieren46, und zwar (in deutlicher 
Anknüpfung) über Cassirers animal symbolicum hinausgehend, sofern 
darin noch eine Anthropologie des ‘reichen’ Menschen impliziert sei 
(Wirkl., 114). Im Anschluß an Hobbes Anthropologie meint er: „Ich sehe 
keinen anderen wissenschaftlichen Weg für eine Anthropologie, als das 
vermeintlich ‘Natürliche’ auf [zu Hobbes] analoge Weise zu destruieren 
und seiner ‘Künstlichkeit’ im Funktionssystem der menschlichen 
Elementarleistung ‘Leben’ zu überfuhren“ (Wirkl., 115). Das Leben des 
Menschen ist daher nicht eine stabile Gegebenheit, auf die einfach 
rekurriert werden kann, sondern ‘Leistung’ als Arbeit an der Kultur. Die 
Welten, in denen wir leben, sind kulturelle Lebens weiten, der Erhaltung 
bedürftig, die uns keiner abnimmt.

Sein Schüler Fellmann konzipiert auf diesem Hintergrund 
Lebensphilosophie als Theorie zeichenvermittelter Selbsterfahrung, oder 
mit Blumenberg zu pointieren, der metaphorisch umwegigen Kon­
stitution des ‘symbolischen Selbst’. „Was für die Erfahrung anderer 
Menschen gilt, trifft auch für die Selbsterfahrung zu. Wir verkehren mit 
uns selbst über Bilder, die wir von uns selbst machen. Ja, wir sind 
geradezu unser Bild“47. Zwischen ‘verstehen als etwas’ und ‘verstehen 
(als etwas) durch etwas bleibend anderes’ besteht für Blumenberg 
allerdings ein erheblicher Unterschied: ‘Ich erschließe etwas als etwas, 
oder aber als etwas durch etwas anderes’ vollzieht eine Differenz von 
direkter Mitteilung mit intendierter Identität des Urteils gegenüber der 
indirekten Mitteilung mit intendierter wechselseitiger Individuation im 
Verstehens Vollzug. ‘Durch etwas anderes’ meint neuzeittheoretisch die 
Fähigkeit zur Selbsterhaltung als Fähigkeit zur rhetorischen Substitution 
resp. Kompensation (Wirkl., 119 f.), die indes angesichts ihrer 
Eskalation und Krisis von Blumenberg als Kultur der memoria und darin 
als Selbsterhaltung auf Gegenseitigkeit konzipiert wird. In dieser 
Tendenz liegt m. E.: keine Selbsterhaltung ohne Fremderhaltung, letztere 
im Doppelsinn: nicht ohne von anderen mit erhalten zu werden und nicht 
ohne andere mit zu erhalten. Das durch etwas anderes ist allerdings 
präziser zu fassen als zentrifugale Semiose, die nicht wie die zentripetale 

46 „Der Mangel des Menschen an spezifischen Dispositionen zu reaktivem Verhalten 
gegenüber der Wirklichkeit, seine Instinktarmut also, ist der Ausgangspunkt für die 
anthropologische Zentralfrage, wie dieses Wesen trotz seiner biologischen 
Indisposition zu existieren vermag. Die Antwort läßt sich auf die Formel bringen: 
indem es sich nicht unmittelbar mit dieser Wirklichkeit einläßt. Der menschliche 
Wirklichkeitsbezug ist indirekt, umständlich, verzögert, selektiv und vor allem 
‘metaphorisch’“ (Wirkl., 115).

47 Fellmann, wie Anm. 6, 230(-235).

276

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Semiose auf Identität, sondern auf Differenzwahrung aus ist: „[...] etwas 
als etwas zu begreifen, unterscheidet sich radikal von dem Verfahren, 
etwas durch etwas anderes zu begreifen. Der metaphorische Umweg, von 
dem thematischen Gegenstand weg auf einen anderen zu blicken, der 
vorgreifend als aufschlußreich vermutet wird, nimmt das Gegebene als 
das Fremde, das Andere als das vertrauter und handlicher Verfügbare. Ist 
der Grenzwert des Urteils die Identität, so ist der Grenzwert der 
Metapher das Symbol; hier ist das Andere das ganz Andere [...]“ 
(Wirkl., 116). Das ‘durch etwas anderes’ hat seine Pointe darin, daß 
nicht nur die generelle ‘als-Relation’ des semiotischen Prozesses auftritt, 
sondern diese dritte Stelle eine basale und zentrale Funktion bekommt: 
das ‘durch etwas bleibend anderes’ wahrt die irreduzible Alterität. So 
gesehen wäre das metaphorologische Selbst alterologisch aufgebaut und 
nur in der irreduziblen Relation zum Anderen zu wahren. Metaphorische 
Identität ist alterologische Identität48, und die Absolutheit der Metapher 
ist die Irreduzibilität des metaphorischen Umwegs des ‘durch etwas 
bleibend anderes’. Dieser Umweg ist nicht nur Mittel zum Zweck, 
sondern in bestimmter Weise Selbstzweck, sofern das Andere, durch das 
gelebt wird und Leben symbolisch vollzogen wird, nicht nur das andere 
meiner selbst, sondern ein selbständig Anderes oder intersubjektiv ein 
Anderer ist und bleibt.

Die symbolische Darstellung ist demnach kein identitätslogischer, 
sondern ein differenzlogischer oder besser alterologischer Vollzug, der 
jedoch kein konstitutionstheoretisch zu fassender reiner Formaufbau ist, 
sondern ein Vollzug von Formvarianz (Wirkl., 119 £): Eine Eröffnung 
eines Variationsraumes durch die Darstellung metaphemgeschichtlicher 
Variationsprozesse und darin eine Erschließung der Möglichkeiten 
variierenden Selbstvollzugs in der Symbolvariation. Den zugespitzten 
terminus a quo dieses rhetorischen Prozesses bildet für Blumenberg ein 
besonderer Anderer: kein geringerer als Gott. „Der Mensch begreift sich 
nur über das, was er nicht ist, hinweg. Nicht erst seine Situation, sondern 
schon seine Konstitution ist potentiell metaphorisch [...] Die kühnste 
Metapher, die die größte Spannung zu umfassen suchte, hat daher 
vielleicht am meisten für die Selbstkonstitution des Menschen geleistet: 
indem er den Gott als das Ganz-Andere von sich absolut 
hinwegzudenken versuchte, begann er unaufhaltsam den schwierigsten 

48 Vgl. P. Ricoeur: Das Selbst als ein Anderer, München 1996, 26 ff., bes. dessen 
Unterscheidung einer (egologischen) idem-identität von einer (alterologischen) ipse- 
Identität. Die hier entfaltete narrative Identität, der der Andere unhintergehbar 
wesentlich ist, kann man auch als das ‘metaphorisch konstituierte Ich’ Blumenbergs 
verstehen, wenn man seine Selbsterhaltung und -behauptung alterologisch weiterdenkt.

277

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rhetorischen Akt, nämlich den, sich mit diesem Gott zu vergleichen“ 
(Wirkl., 135). Es zeigt sich darin die nicht zu verabschiedende 
neuzeitgenetische Funktion des Gottesgedankens für Blumenberg und 
die bleibende Basalität dieser Relation für den konstitutiven 
Selbstvollzug im metaphorischen Umweg.

Allerdings ist diese Relation von intrikater Zweischneidigkeit: ,,[D]ie 
Eskalation Gottes zu betreiben scheint [...] so etwas wie die 
‘Leidenschaft’ des Menschen zu sein. Seinen Gott hochzutreiben ist ihm 
die Betreibung seiner eigenen Sache, der des Menschen, als bereite er 
sich die Stelle der ‘Umbesetzung’ für seine Selbstdefinition auf weiteste 
Sicht vor“ (Mtp, 306). Nietzsches Variante vom Tod Gottes49 sei die 
„Vergewisserung von der Selbststeigerung des Menschen“ (Mtp, 303). 
„Der Mensch als Generationsnachfolger dieses Gottes fand sich 
zuverlässig genug, denn kein anderer war Adressat seines Handelns. Der 
Tod Gottes machte den Weg zum absoluten Selbstvertrauen des 
Menschen frei. Nur blieb der freigelegte Weg leer [...] Die Vakanz blieb. 
Lag es etwa daran, daß Nietzsche die Folge der Eskalationen Gottes in 
Wirklichkeit nicht beendet hatte, die Konsequenz des Grundverlustes als 
Selbstaufgabe nicht erkannte? Die Passion nicht verstehen konnte?“ 
(Mtp, 306). Die Folge dieser Eskalation der Selbststeigerung sei aber 
nolens volens die Wiederkehr des Endes Gottes, aber „dann auch des 
Menschen, der keiner mehr ist, weil er sich in jedem Sinne ‘über’ 
geworden ist?“ (Mtp, 307, als rhetorische Frage). Die unvermeidliche 
Passion, erst Gott und dann den Menschen hochzutreiben, provozierte 
unerträgliche Folgelasten und ein hoch enttäuschendes Vakuum am Ort 
des Ziels dieser Steigerungspassion, wogegen Blumenberg in der 
Ruhelegung dieser Passion eine Überlebensaufgabe des Menschen sieht. 
Sofern es dabei um eine Überlebenskunst zu tun ist, die die 
Selbstbehauptung nicht auf Kosten des Lebens resp. der Anderen 
eskalieren läßt, kann man diese ars vivendi als phänomenologische ars 
moriendi verstehen, als eine sinnvolle Begrenzung des Selbst­
erhaltungstriebes, die das sonst überspannte Verhältnis von Leben und 
Welt ausbalanciert und das Leben in memoria statt in den eskalierenden 
‘Willen zur Macht’ übergehen läßt. Das reflexive Prinzip der 
Selbsterhaltung sinnvoll zu mäßigen und in memorial erarbeiteten, 
sorgsam imaginierten und variierten Geschichten zu orientieren und ihm 
Selbstverstehensvarianten zuzuspielen, ist die Arbeit des Metaphoro- 
logen gegen ‘den Absolutismus der Wirklichkeit’ wie der eskalierenden 

49 Vgl. zu Blumenbergs Leiden an dieser Eskalation der Selbststeigerung: Kant und die 
Frage nach dem „gnädigen Gott“, in: Studium generale 7, 1954, 554-570, bes. 554 f. 
und 570.

278

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbststeigerung. Diese Horizontintention motiviert auch seine späte 
‘Religionsschrift’, in der er die Matthäuspassion für den nachchristlichen 
Hörer nachvollziehbar zu machen sucht.50

Die Eskalationstendenz der Selbststeigerung ist Blumenbergs Grund 
zu deren Kritik, weil es zur Vernünftigkeit und zur Überlebensfähigkeit 
sich selbst erhaltender humaner Subjekte gehört, die Selbst­
steigerungstendenz zu limitieren, und damit an die Erhaltung funktional 
rückzubinden. Selbstbeschränkung gehört so gesehen zu Ökonomie 
rationaler Selbsterhaltung. Als Implikat einer Expansionstendenz nicht 
der Vernunft, sondern ‘des Lebens’ kann er ohne idealistische 
Intuitionen eine prärational konzipierte Selbststeigerung plausibilisieren, 
wie er in seinem Essay Lebensexpansion ausfuhrt (VS, 79-90). Die 
Grundfigur ist, Leben sei etwas, „was ‘sich ausbreitet’“ durch Wachstum 
und Teilung (VS, 79). In dieser Selbststeigerung des Lebens zur 
Selbsterhaltung liege schließlich auch der Grund für die anscheinend 
irreduzible Intuition der Teleologie.51 Insofern Leben immer „Leben vom 
Leben“ sei (VS, 83), Leben also immer ‘vom Leben lebt’, auf Kosten 
anderen Lebens, wird durch diese Selbstbezüglichkeit die Eskalations­
dynamik an eine ‘Ökonomie’ zurückgebunden. Es gibt für das Leben 
keine bloße Selbststeigerung, da es von einem Gleichgewicht abhängig 
bleibt, das es nicht eskalierend überschreiten kann, ohne auf kurz oder 
lang zurückgezwungen zu werden. Das Bewußtsein sei „Konsequenz 
und Inversion des Lebens zugleich“ und „die absolut neue Dimension 
der Ausbreitung des Lebens“ (VS, 86 f). In seiner Struktur als 
Intentionalität sei es „Widerstand gegen den Verzicht“ und zugleich „die 
Dennoch-Einwilligung in ihn als Rationalität seiner Ökonomie“ (VS, 
89). Demnach ist es gerade für die humane bewußte Selbsterhaltung 
basal, nicht bloße Selbststeigerung zu wollen, sondern diese 
Expansionstendenz zu mäßigen - aus Gründen des Überlebens wie aus 
Gründen einer ‘Ökonomie’ der Vernunft als einer Äquilibrierung von 
Erfahrung und Erwartung. Diese Mäßigung kann man als Grundfigur 
von Blumenbergs Phänomenologie verstehen: Im Verstehen der 

50 Seine memoriale Schaffung von Imaginationsräumen der metaphorischen Umwege 
stellt sich schließlich selber indirekt dar in der philosophiegeschichtlich prägnanten 
Konstellation der Geschichte des platonischen Höhlenmythos. Gegen Nietzsche geht 
es dabei auch darum, Geschichten zu erzählen und wieder erzählbar zu machen, ohne 
dabeigewesen zu sein, als Privileg der Schwachen (H, 30). Die Narrativität als eine 
Gestalt des ‘Stattdessen’ resp. des metaphorischen Umwegs hat einen ‘Sitz im Leben’ 
und eine basale Überlebensfunktion, der Blumenbergs letztes Werk zu Lebzeiten 
gewidmet ist.

51 „Daß [...] das organische Leben [...] Ziel der Entwicklungen im Universum sein 
müsse, wird sich als heimliche oder offene Erwartung gar nicht austreiben lassen“ 
(LdW, 403).

279

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neuzeitgenese und -eskalation eine Rückbindung zur Deeskalation zu 
intendieren.

Die Aufgabe der Äquilibrierung der Selbsterhaltung hat nicht nur eine 
diachrone, sondern auch eine synchrone Dimension. Humanes Dasein 
vollzieht sich in einer intersubjektiv verfaßten Intentionalstruktur, und 
diese stets mitgesetzte Sozialität läßt nur in bestimmten Grenzen eine 
Selbststeigerung (schon gar nicht aller) zu, sondern lebt von der 
genannten „Selbsterhaltung auf Gegenseitigkeit“ (LzWz, 307). Läßt man 
die damit gesetzten Probleme von Äquivalenz und Reziprozität einmal 
außer acht, impliziert diese Gegenseitigkeit die Lebensnotwendigkeit des 
Anderen und vice versa. Damit wird allerdings der antitheologisch 
entstandene Grundsatz, keine reflexive Selbsterhaltung ohne definitiven 
Ausschluß jedweder theologisch-transitiven, fraglich. Vielmehr gilt 
zumindest innergenerisch: Keine Selbsterhaltung ohne Fremderhaltung. 
Humane Selbsterhaltung ist aufgrund ihrer intersubjektiven Verfassung 
nicht ohne ein zwischenmenschlich transitives Bestimmungsmoment zu 
konzipieren. In der Motivation zur Fremderhaltung und in deren 
semantischer Besetzung sind dann verschiedene Argumentationen 
denkbar, solange sie in dieser Struktur funktional konvergieren.

b) Ars moriendi ist ars vivendi: Lebenskunst inmitten der kulturellen 
Entropie

Die Deeskalation der Erwartung des Übermenschen und die Gegen­
besetzung zum Rekurs auf Gott führten auf die Überlebensfunktion der 
kulturellen Formen und auf die Wesentlichkeit des Anderen, die (jenseits 
einer Blumenberginterpretation) erst noch eigens in ein systematisch 
einsichtsfahiges Verhältnis gebracht werden müßten zum Prinzip 
reflexiver Selbsterhaltung, die bei allem Evidenzmangel und Handlungs­
zwang den basalen Antrieb zum Leben bildet. Auf dieser reflexiven 
Struktur beruht, wenn auch nicht die ingeniöse Vernunft Vicos, so 
skeptischer die Kulturfähigkeit durch imaginatio und memoria, die 
offensichtlich schon mehr als bloße Mängelstruktur ist, zwar kein 
Sprachreichtum bedeutet, aber immerhin stete Selbstvergleichung mit 
Gott ermöglicht. Demnach ist der Mangel gegenüber dem Tier terminus 
a quo, terminus ad quem aber ist eher latent als manifest Gott und daher 
auch die Eskalation der Selbstbehauptung naheliegend. Aber auch wenn 
der homo pictor sein Leben als metaphorische pictura konstituiert, sind 
die Lebensbilder kulturelle Arbeit des homo faber. Das Leben des animal 
symbolicum ist ein Symbolisierungsprozeß, final die Ablösung von aller 
Substantialität und Übergang in die kulturelle Form: Wie bei Simmel das 
Geld als Ablösung und Freiheitsgewinn verständlich wurde, die 

280

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstdeutung des Lebensphilosophen als Ablösung der Lebens­
philosophie von seinem individuellen Leben und als Übergang des 
Subjekts in die intersubjektive Memoria resp. als initium der ars 
moriendi. Angesichts dieses fmis vitae wird der Todestrieb als Metapher 
der SterblichkeitsyäTzzgtez? verständlich, der finale ‘Reifungsprozeß der 
Subjektivität’ (LzWz, 306), von und mit anderen zu leben und das Leben 
schließlich anderen zu überlassen und einzuwilligen in das schmerzhafte 
Überlebt-Werden (LzWz, II, 14). Das Leben inmitten des Antagonismus 
von Absolutismus der Wirklichkeit und Selbstbehauptung findet in 
diesen Vollzügen seine Darstellung in den Metaphern und ihren 
Verwandten, ohne daß eine „‘Versöhnung’“ erwartet würde52 - sondern 
lediglich für den Mängelmenschen die bedrängende, letztlich tödliche 
Wirklichkeit vertreten resp. auf Distanz gehalten wird.

Angesichts dieser Lebensform liegt die Gefahr oder zumindest der 
Verdacht einer ästhetischen Regression nahe, wie sie etwa von Peter 
Behrenberg Blumenberg zugeschrieben wird.53 Aber solch eine 
Regression, ein Verlassen der Wirklichkeit, läge nur dann nahe oder gar 
vor, wenn der bedrängende Wirklichkeitshintergrund mit den 
rhetorischen Formen getilgt würde; aber selbst wenn das intendiert wäre, 
könnte es nicht gelingen. Darin liegt gerade eine Pointe des ‘Absolutheit 
der Wirklichkeit’, daß sie zwar distanzierbar ist, aber eben dabei ein 
irreduzibler Hintergrund bleibt, der als das bedrängende Andere mir 
immer wieder entgegentritt, auch wenn ich immer wieder einschlägige 
Umwege suche. Entsprechend nahe läge die Gefahr, daß die 
absolutistische Wirklichkeit als tödlicher Horizont des Lebens zu einem 
implikativ nihilistischen (wenn nicht gar gnostisierenden) Wirklichkeits­
begriff führte als Pendant zur ästhetischen Regression. Aber der 
kosmologische Abgrund ist insofern definitiv nicht nihilistisch, als die 
Leere des Himmels der Umweg ist, durch den die Erde als kosmische 
Oase entdeckt wird (GKW, 793 f). Die absolutistische Wirklichkeit ist 
als terminus contra quem der ‘unbewegte Beweger’ der Kulturgenese, 
und nicht die ganze Wirklichkeit, zu der auch die Wirklichkeiten 
gehören, in denen wir leben, also die kulturellen Lebenswelten. Der 
Streit von Lebenszeit und Weltzeit, von Lebenswelt und Weltall oder 
von exzentrischem Leben des Menschen gegen das nichtende Sein der 
Leere und der Entropie führt Blumenberg wie gesehen aber gerade zu 
keiner stabilen Versöhnung durch eine Regression in die Kunst. Für den 
Menschen wird das Überleben gegen den Absolutismus zum Leben, 

52 Figal, wie Anm. 5, 74, vgl. 72.
53 P. Behrenberg: Endliche Unsterblichkeit. Studien zur Theologiekritik Hans 

Blumenbergs, Würzburg 1994, 147.

281

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indem der kulturelle Sinn seines Daseins sich in der memoria und 
imaginatio vollzieht. Darin liegt ein Aussein auf memoriale 
‘Verwesentlichung’ der Faktizität des menschlichen Daseins. Was 
einmal gedacht wurde, bleibt immer gedacht, gelebtes Leben bleibt 
immer gelebt, was heißt: der jeweilige Sinn liegt im als faktisch 
unvergänglichen, aber nicht verewigten Vollzug, in einer sterblichen 
Endlichkeit, die ihre Unvergänglichkeit in ihrer Faktizität hat. Hier liegt 
der ‘tröstliche’ Vollzugssinn der Faktizität, nicht nur Faktum im 
Horizont der Leere zu sein, sondern die Leere zu erfüllen - und daher 
geht es nicht um eine Zerdehnung des Vollzugssinns in die 
Unsterblichkeit, sondern um die Genese wesentlicher und darin nicht 
bloß vergänglicher Faktizität, die einem selber wie dem Anderen im 
Rücken bleibt und einen gelebten Wirklichkeitsspielraum bildet, an 
dessen ungelebten Grenzen der auszudenkende Möglichkeitsspielraum 
beginnt (vgl. H, 660).

Leben durch memoria und imaginatio ist auch für Blumenbergs 
Phänomenologenleben in seiner Bücherhöhle die sprechende 
Daseinsmetaphorik. Leben inmitten des Todes, media vitae in morte 
sumus, heißt hier: auch das Leben des Phänomenologen ist kulturelle 
Arbeit gegen den Tod, Selbsterhaltung ohne die überspannte wie 
enttäuschende Selbststeigerung Nietzsches. Diese Lebensform ist an 
schwache Kontinuitäten verwiesen, ohne einen Ausgang aus der Höhle 
zu haben, und als Einübung in die Kulturgeschichte ein Höhlenleben auf 
Dauer. Das Aussein auf Höhlenausgänge wäre dagegen Aussein auf 
mehr als das Höhlenleben: auf Wahrheit im Jenseits des Lebens. 
Blumenbergs Horizontintention indes ist, an der Welt genug zu haben als 
Lebensraum, und dementsprechend an der Lebenszeit genug zu haben 
und sich zu üben in der Deeskalation der Erwartungen: gegen Theologie, 
Metaphysik, Aufklärungsoptimismus, Selbststeigerungsemphase bis zu 
Nietzsche oder gar Eigentlichkeitsrhetorik. Die darin liegende Skepsis 
eskaliert ihm jedoch nicht in eine Resignation, sondern wird gemäßigt 
durch seine imaginative Kunst der Vermutung54. Die imaginativen 
Variationen seiner phänomenologischen Hermeneutik des Lebens zielen 
darauf, ‘sich aufs Leben zu verstehen’ dergestalt, daß in jeweils 
sinnvollen Grenzen auf Selbsterhaltung gesetzt wird, die aber als 
reflexives Prinzip stets semantische wie pragmatische Horizont­
bestimmtheit braucht (Was war es ...), und mit der die Grenzen der 
Selbsterhaltung zu akzeptieren geübt wird im Sinne einer Einübung in 
die Selbstbegrenzung, final als Hermeneutik des Todes. Indirekt 

54 Vgl. N. von Cues: Die Kunst der Vermutung. Auswahl aus den Schriften, besorgt und 
eingeleitet von H. Blumenberg, Bremen 1957, bes. 186 ff.

282

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bekommt kosmologisch das nachkopemikanische Entropieweltall 
Weltbildfunktion, und anthropologisch geht es um intersubjektive 
Weltgenese, den Übergang in die memoria und letztlich nicht allein um 
eine ars memorandi, sondern um eine imaginative ars moriendi55. Auch 
wenn den Menschen nichts über den Tod hinwegtrösten kann, sucht 
Blumenberg sich der Resignation wie der Ausflucht in die 
Unsterblichkeit zu enthalten, um stattdessen den Vollzugssinn des 
Lebens zu entdecken, die unbegründbare und unüberbietbare 
Sinnhaftigkeit des Lebens selbst. Die Phänomenologie der Geschichte 
fungiert so als Eröffnung des Möglichkeitsspielraums zur Entdeckung 
der Begründi/ngsunbedürftigkeit des ‘ungründigen’ Lebens am Abgrund, 
der anderen Seite der Faktizität. Die duplizite Faktizität in Blumenbergs 
Horizont ist das Leben inmitten der Entropie, so wie die kosmische Oase 
inmitten der Leere, die erst über den Umweg der metaphorologischen 
‘Genesis der kopemikanischen Welt’ entdeckt wurde.

Diese neuzeitliche Variante der ars vivendi bedarf indes der 
Erläuterungen, die hier wenigstens angedeutet werden sollen: In dieser 
phänomenologischen memoria geht es in keinem Fall um eine 
Platonische Anamnesis, so daß man sich ‘bloß’ zu erinnern brauchte, um 
zu aktualisieren, was man schon hat und zu haben, was man wissen will. 
Eher erinnert Blumenbergs memoria an eine Freudsche Anamnesis, die 
das Vergessen erinnernd durcharbeitet, um sich darin zu ihm befreiend 
verhalten zu können und von einem Wiederholungszwang frei zu 
werden. Aber auch hier ist zuviel zuhanden und die therapeutischen 
Implikationen unterstellen zuviel an Krisenpathologie und Selbst- 
befreiungsemphase. Für ein Verstehen am geeignetsten erscheint mir die 
rhetorische Tradition, die symboltheoretisch Erinnerungsreihen 
konstituiert, in denen Blumenberg Variationsformen und Imaginations­
spielräume auslotet. Seine rhetorische memoria ist dabei zugleich ein 
hintergründiges Vergessen, sofern sie latente Gnosis wie die 
theologischen und ‘metaphysischen’ Traditionen umzubesetzen sucht. 
Die memoria-Grundfrage „Was war es, ...“, die nicht einfach auf etwas 
zielt, um es zurückzugewinnen, sondern die genetisch-phänomeno­
logisch den Horizont der Gegenwart indirekt abschreitet und eine eigene 
Gegenwartsgenealogie darstellt, arbeitet gegen das Vergessen der 

55 Vgl. H. Ebeling: Norm und Tod: Zurück zu Heidegger?, in: ders., Freiheit, Gleichheit, 
Sterblichkeit. Philosophie nach Heidegger, Stuttgart 1982, 149-162, 156 f.: „Der Tod 
als das geteilte Ereignis schlechthin meint vielmehr dies: Er ist eine quasi­
transzendentale Bedingung der Möglichkeit des Verstehens von Bedeutung. 
Menschliches Selbstverständnis artikuliert sich als Todes Verständnis und damit als 
Endlichkeitsverständnis“. Das gnoti seauton meint memento mori, vgl. E. Jüngel: Tod, 
Gütersloh 1985.

283

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


metaphorisch geleiteten Gegenwartshorizonte, die sie hermeneutisch zu 
erschließen und darin die ‘Wirklichkeiten, in denen wir leben’ 
abzuschreiten sucht. Sowenig die memoria einfach hat, sondern 
ermangelt und daher imaginativ wird, sowenig kann sie einfach 
vergessen machen, sondern die umwegigen Erinnerungsreihen eröffnen 
Umwege zum anders Verstehen des Daseins.

Ähnlich zwiefaltig wie das imaginative Zusammenspiel von memoria 
und oblivio ist die rhetorische Qualität der phänomenologischen 
Metaphorologie, ihr Zugleich von Labilisierung und Stabilisierung. Der 
Abbau von Begründungen der Welt wie des Lebens zielt auf eine 
Weltlichkeit der Welt (LN, 86) ähnlich Wittgensteins vermeinter 
Entsorgung aller Grundlegungsstrategien. So ist denn Blumenbergs 
Gegenbesetzung zu Leibniz, sein an Musil erinnerndes ‘principium 
rationis insufficientis’, das „Korrelat der Anthropologie eines Wesens, 
dem Wesentliches mangelt“ (Wirkl., 124). Als nicht eigentlich ‘Prinzip’ 
zu nennender Grundsatz lebensweltlicher Rationalität formuliert es 
prägnant eine Gelassenheit gegenüber argumentativen oder prinzipien­
theoretischen Grundlegungsversuchen. Solch eine Labilisierung des 
Gründefordems ist an den Kontext lebensweltlicher Zusammenhänge 
gebunden und würde in ihrer Pointe verfehlt, wenn man sie von ihren 
Hintergründen löst und beim Wort nimmt. So zielt die Grundlegungs­
labilisierung nicht auf eine frivole Forcierung von Kontingenz um der 
Kontingenz, sondern um ihres eigenen Vollzugssinns willen, und auf 
Labilisierung zu starker und traditionsmächtiger Kontingenzreduktionen. 
Dementsprechend zielen die hintergründigen Tendenzen seiner 
memorialen Reihenbildungen, topischen Konstellationen und 
Variationsgeschichten auf eine Plausibilisierung und Stabilisierung 
limitierter Kontingenzbearbeitungskompetenz durch Variationsermög­
lichung in der Erschließung von Imaginationshorizonten. So erwägt 
Blumenberg etwa eine phänomenologische Umformung des Gottes­
gedankens durch den „Grundgedanken des absoluten Interesses“ Gottes 
am Menschen (My, 30), wie des Prometheus gegenüber seinen 
Geschöpfen, womit er zugleich der „Substanz [!] der biblischen 
Gottesidee“ (LN, 198 [-204]) gerecht zu werden versucht, wie die 
„Gegenseitigkeit des Verhältnisses von Gott und Mensch“ es als 
„Grundformel einer Theologie“ nahelege, „in der die menschliche 
Autonomie als göttlicher Auftrag verstanden würde“56. „Es hätte“ aus 
Cusanus Anfang in dieser Richtung „historisch wirklich ernst 
genommen, eine Theologie der Neuzeit werden können, eine Theologie, 
die den Menschen ‘für voll’ genommen hätte, weil sie von der 

56 H. Blumenberg: Einleitung, in: N. v. Cues, wie Anm. 54, 46.

284

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überzeugung durchdrungen gewesen wäre, daß Gott ihn ‘für voll’ 
nimmt“57. Indes droht auch hier eine Eskalation zumindest in der 
Rezeption seiner vagen und indirekten Vermutungen: die Kompen- 
sationseskalation, wenn solche Andeutungen beim Wort genommen und 
gleichsam resubstantialisiert werden. Wie Marquards homo compensator 
hat Blumenbergs Mängelwesen auf dem memorialen und imaginativen 
Umweg die unvermeidliche Neigung zur Verfestigung des ‘Stattdessen’, 
in der die Begründungsunbedürftigkeit des Lebens zu stabil würde und 
faktisch erstarrte. Die Begründungswnbedürftigkeit ist wenn, dann eine 
lebenszeitlich labile Unbedürftigkeit im Vergessen des Gründesuchens 
und keine ‘Aseität’ des Daseins, sondern ein kontingenzwahrender 
Umgang mit der Kontingenz, eine Balanceleistung des Lebens, ohne daß 
hier je fester Grund unter den Füßen gewonnen würde58 - also keine 
erfundene Insel der seligen Phänomenologen. Die phänomenologische 
Kontingenzwahrung zielt nicht auf eine Kontingenzreduktion oder 
Kontingenzbewältigung, sondern auf die Entdeckung und Darstellung 
der Zwiefältigkeit der Faktizität und nur darin auch der glücklichen und 
imaginativen Seite des Faktizitätsvollzugs.59 Das Überleben jenseits der 
primordialen Lebenswelt in den geschichtlich erarbeiteten kulturellen 
Substituten ist daher ein faktizitäres Überleben, ohne der Endlichkeit zu 
ermangeln und ohne die Endlichkeit nur als Mangel zu erfahren, sondern 
als Lebenszeit der Imagination, da die Endlichkeit nicht der 
Unendlichkeit der memorialen imaginatio ermangelt. Das Leben ist der 
Begründung unfähig, aber der Kultur so fähig wie bedürftig, und diese 
kulturelle ars vivendi ist ars moriendi, die Übung, sich vom Tod nicht 
das Leben nehmen zu lassen.

Blumenbergs erinnernde Phänomenologie der Kulturgeschichte 
eröffnet einen Erinnerungsraum der Geschichte und bietet einen 
Möglichkeitsspielraum zum Verstehen des Lebens: die Möglichkeit, 

57 Ebd.
58 In dieser Konsequenz Blumenbergs kommt nochmals seine Privilegierung nautischer 

Daseinsmetaphorik zum Ausdruck - und damit auch die ganze Unselbst­
verständlichkeit. Denn pragmatisch kann man hier fragen, ob wir nicht stets auch 
festen Grund unter den Füßen haben, der terrestrische Metaphorik nahelegt.

59 „Dabei darf nicht aus dem Blick gelassen werden, daß wir die fmal-posthistorische wie 
die alltäglich-subhistorische Lebenswelt als sekundäre Phänomene überhaupt nur 
verstehen, weil wir den [imaginativen] Grenzbegriff jener primär-prähistorischen 
Lebenswelt gewonnen haben“ (LzWz, 65). „Nicht die Lebenswelt also, [...] ist Ansatz 
zum Realismus in der Phänomenologie, sondern ihre Destruktion, das Heraustreten aus 
ihr“ in die „Geschichte“ als „die Trennung von Erwartung und Erfahrung“ (LzWz, 66).

285

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen wirklichen Möglichkeitssinn auszubilden60, nur stellt sich dann die 
Frage: „Hat die Imagination einen ‘Sitz im Leben’?“61. Die Höhle als 
dieser Sitz fungiert als bleibend valente nicht nur mythische, sondern 
philosophiegeschichtliche Darstellung der Exzentrizität des mensch­
lichen Lebens und seiner intendierten Realitätsdistanz, weil Wirklichkeit 
absolutistisch erfahren wird, und es daher Rückzugsraum braucht. So 
geht es dem Höhlenmenschen darum, das abwesende Außen im Innen 
anwesend sein zu lassen durch die Imagination als zeitweilige Auflösung 
der Außen-Innen-Differenz (H, 665 ff.). Die Imagination ist für 
Blumenberg die Darstellung des selber imaginierten Ursprungs der 
Kultur wie der Sprache und der Institutionen. Die Höhlen des Lebens 
wie die Institutionen sind die Formen des menschlichen Überlebens 
angesichts des Absolutismus der Wirklichkeit. So ist die Höhle der ‘Sitz 
im Leben’ der Imagination und das Höhlenleben mehr als bloßes 
Überleben, eben das Leben im Kulturraum der Imagination. Gleichwohl 
gilt aber bleibend, das Leben kann nicht bleiben wie und wo es ist (H, 
64), denn es ist Energieverschwendung (LdW, 404) und parasitär, da es 
zum Aufbau seines Daseins die Umwelt abbaut.

Wie läßt sich dann eine ars vivendi ohne Resignation imaginieren, 
wenn sie doch zugleich immer auch Arbeit auf den Tod hin ist, ein nur 
vorübergehendes Leben auf Kosten seiner Umwelt? Als Einübung in die 
Endlichkeit enden die Höhlenausgänge; die Genesis der kopemi- 
kanischen Welt entdeckt final eine ‘tröstliche’ Geozentrik höherer 
Ordnung; die Lesbarkeit der Welt entplausibilisiert die genetische 
Demiurgik; die Matthäuspassion endet in der Ruhelegung der 
Übermenscherwartung und einer musikalischen Wiederkehr Gottes im 
Horizont der Neuzeit; Lebenszeit und Weltzeit argumentieren für die 
Reifung der Subjektivität im Angesicht des Anderen; die Arbeit am 
Mythos zielt darauf, daß die Welt unbegründet werden muß wie die 
Genauigkeit des Lebens (My, 681, H, 168), auf daß der Mensch selbst 
des acte gratuit fähig wird (My, 683), und auf die Einwilligung, sich 
nicht selbst gemacht zu haben, also Daseinskontingenz zu akzeptieren 
(My, 683 f.; s. LdT, 158 f.). Die eigene Daseinskontingenz wird damit 
zugleich zur imaginativen Lizenz, das Sosein seines Lebens zu erfinden 
in der Arbeit an allem, was nicht bloß der Fall ist, und Arbeit gegen das, 
was daseinsindifferent leblos der Fall ist.

60 R. Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, hg. von A. Frise, Reinbek bei Hamburg 1978, 
Teil I, 16 ff. (zum Prinzip des unzureichenden Grundes, ebd., 133 ff.); zum 
Möglichkeitsgewinn vgl. H, 35.

61 H, Klappentext.

286

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Solches Sich-vertreten-lassen des Ganzen durch seine Teile oder 
Produkte ist das Kernstück der Überlebenskunst bis hin zum Menschen 
und bis hin zu seinen gesellschaftlichen und politischen Daseinsformen, 
in denen Delegation immer bedeutet, daß nicht jeder zu seiner 
Selbsterhaltung alles tun und können muß. Das Symbolische ist so etwas 
wie der Tribut, den der Andere, das Andere vom Lebendigen anstelle des 
Lebens selbst annimmt [...] Daß der Gott das Opfer anstelle des 
Opfernden annimmt, ist nur eine der Formen dieses Grundverhältnisses 
von Leben und Wirklichkeit: als Ablösung des Absolutismus der 
Wirklichkeit“ (H, 71). „Das Leben muß sich, um in seinen höheren und 
späteren Formen zu überdauern, stets wieder auf seine niederen und 
früheren Formen zurückziehen [...] Von diesen Bewegungen des 
Rückfallens auf die Ausgangsposition ist der Tod die äußerste: der 
Wiedergewinn unverlierbarer Sicherheit nicht jenseits, sondern diesseits 
des Abenteuers Leben. Man kommt so zu den Extremwerten Tod und 
Bewußtsein [...] Der Begriff ‘Realität’ hat dann überhaupt nur 
Bedeutung im Hinblick auf deren Vermeidbarkeit: Preisgabe des 
Umgangs mit der Welt durch Rückkehr in die Höhlen des Lebens, die 
der Erde und die der Leiber“ (H, 71).

Wittgenstein kommt gegen Ende der phänomenologischen 
Kulturgeschichte anhand der Höhlenmythosrezeption zur Erkenntnis, 
„daß jede Art von Theorie vom Typus des Lebens selbst ist: Alle 
Warnungen, sich auf dessen Risiken einzulassen, kommen jederzeit 
schon zu spät“ (H, 755). „In der Sprache dieses Gleichnisses kann ich 
mich nicht außerhalb des Gleichnisses bewegen“ (Wittgenstein), was 
von Blumenberg hier ‘lebensphilosophisch’ gewendet wird: „Dabei ist 
unverkennbar die Angst vor letzten Ungewißheiten die philosophische 
Grunderfahrung. Ihr ist anstelle der Vergeblichkeit letztbegründender 
Sicherungen nur mit dem blanken Trotz einer mühsam zurück­
gewonnenen Unbefangenheit zu begegnen, die dennoch nichts Gutes 
verspricht“ (H, 756). Angesichts dieser - wieder von ihm vermuteten - 
Angst wird Blumenberg auf bezeichnende Weise deutlicher: wir
im Leben sind / mit dem Tod umfangen, ließ im ausgehenden Mittelalter 
der Choral die Christen bedenken. Man kann leicht die zweite Verszeile 
weglassen, um die ganz unfromme Wahrheit zu bekommen, daß wir 
schon auf einem der Wege im Wald oder im Höhlengang sind, wenn wir 
uns unserer Lage überhaupt bewußt werden“ (H, 756). Wittgensteins 
Fliegenglasmetapher zeige die „Beziehung jeder Philosophie auf eine 
Ausgangslage der Gefangenschaft“ (H, 757), und darin die Bezogenheit 
auf den Tod, die eben nicht wie ein Fliegenglas zu verlassen ist.

287

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angesichts der ‘Bezogenheit auf den Tod’ ist die Welt des 
Metaphorologen gerade mehr als das, was der Fall ist, oder besser 
gesagt: die Welten in denen wir leben, sind vor allem, was nicht bloß der 
Fall ist - Bedeutsamkeitswelten, deren Bedeutsamkeit sich gerade im 
Horizont des Todes zeigt (s. SZ, 83 f.). Das philosophische Denken 
„versteht nicht, was es heißt, da draußen im ‘Leben’, im ‘Dasein’, in der 
‘Existenz’ sich zu halten und zu bewegen [...] Wie kann man wissen, 
[...] daß es Situationen gibt, in denen alles darauf ankommt, nicht so 
sehr die Welt zu begreifen, als vielmehr sich in ihr nur 
aufrechtzuerhalten?“ (H, 764). So endet die Darstellung der Geschichte 
vermeintlicher Höhlenausgänge mit Vorgaben für einen letzten 
Höhlenentwurf, der dann in einem zitierten rabbinischen Mythos besteht 
(H, 819 f.), dessen Pointe darin liegt, an dieser Welt genug zu haben. 
Dieser Mythos erzählt phänomenologische ars moriendi als ars vivendi'. 
Einübung in die Endlichkeit ohne hintergründige Ausflucht in neue 
Unendlichkeiten, aber auch ohne Flucht vor dem Tod.62

62 Bei aller phänomenologischen Ernüchterung, oder gerade als deren Antrieb, meint 
Blumenberg dennoch: „Tatsächlich sind neue Trostbedürftigkeiten entstanden. Es ist 
die Frage, ob mit den drei Namen [Kopemikus, Darwin und Freud] die härteste 
Bedürftigkeit annähernd erfaßt werden konnte, die den Menschen zum trostbedürftigen 
Wesen macht: der Tod“ (SF, 153). Denn: „Niemand läßt sich darüber trösten, daß er 
sterben muß“ (ebd.). Als harte Aufgabe bleibt, diese Trostlosigkeit auszuhalten, 
ähnlich wie die Daseinsgnmdfrage offenzuhalten und nicht letztbegründend zu 
‘beantworten’. Aber gleichwohl sei es „nicht unbillig und nur leichtfertig in Verruf 
gebracht, den ‘Trost der Philosophie’ zu suchen“ (GKW, 792). ‘Kein Grund zur Sorge’ 
ist eben nicht der Tod, sondern eine ars moriendi als ars vivendi. „Jede Philosophie 
letzter Fragen ist auch eine letzter Mittel“ (H, 779), „im Grenzfall [...] der absoluten 
Metapher als einem prekären Substitut“ (H, 781) - wie prekär, wäre ein weiteres 
Kapitel. - (Vgl. zur Multiplizierung der Kränkungen F. J. Wetz: Die Gleichgültigkeit 
der Welt. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a. M. 1994, 125 ff, der den Tod recht 
auffällig übergeht.)

288

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244 - am 20.01.2026, 12:27:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-244
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

