M. - Das Gespenst einer Aids-Dystopie
Ein Essay

Yener Bayramoglu

Dr. Yener Bayramoglu ist zurzeit als wissenschaftlicher Mitarbeiter* an der
Alice Salomon Hochschule Berlin titig. Er promovierte an der Freien Univer-
sitéit Berlin im Fach Kommunikationswissenschaft. Sein Buch Queere (Un-)
Sichtbarkeiten. Die Geschichte der queeren Reprisentationen in der tiirki-
schen und deutschen Boulevardpresse erschien 2018. Seine weiteren Werke
im Bereich Queer Studies, Migrations- und Diasporaforschung, Medien- und
Kulturwissenschaften sind in etlichen Monografien und wissenschaftlichen
Zeitschriften erschienen. Zurzeit arbeitet er an einem Forschungsprojekt iiber
intersektionale Ungleichheitserfabrungen in queeren Biografien.

»Alle hatten Angst, ihn zu bertihren, er wurde komplett
isoliert. Selbst in sein Grab tat man Kalkspachtel, um den
toten Korper zu desinfizieren. Auf solch traurige Art wur-
den sein lebender und sein toter Korper behandelt, gerade
so, als hitte er die Pest.«!

Murtaza Elgin war die erste Person in der Tiirkei, die als HIV-positiv bekannt
gemacht wurde und an den Folgen von Aids starb. Damals hatte man hierzu-
lande noch keine Erfahrungen mit Aids und HIV. Im Unterschied zu westli-
chen Lindern gab es weder eine epidemische Ausbreitung von HIV noch zahl-
reiche Todestfille. Es gab nur Murtaza Elgin: Da er sich in den 1980er Jahren in
prominenten kiinstlerischen Kreisen bewegt hatte, war er schon vor der Diag-
nose eine bekannte Personlichkeit gewesen. Deswegen erregte seine Geschichte
grofle Aufmerksamkeit. Die letzten Jahre seines Lebens wurden durch die
Medien und die Gesundheitspolitik gewaltvoll zerstort. Er hatte nicht nur mit
der Krankheit, sondern auch mit der Isolation, der Scham, der Vereinsamung
und der Entmenschlichung vor den Augen der Offentlichkeit zu kimpfen.
Wie ich in diesem Essay darlegen werde, verschiebt Murtazas Tod das,
was wir unter queer verstehen, in das Gebiet der Tode und Gespenster. Vor

1 Denizin diesem Band, S. 270

287

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

diesem Hintergrund méchte ich auf die Frage eingehen, ob und wie das
Sterben auch als queer gedeutet werden kann. Gibt es einen queeren Tod,
der sich von anderen Toden unterscheidet? Ein Bejahen dieser Frage wiirde
implizieren, dass der queere Tod ein Tod ist, der Normativititen unterlauft.
Auch die Frage, was nach dem Sterben passiert bzw. wie die Gespenster
der queeren Vorfahr*innen? die gegenwirtige Politik sowie den heutigen
Aktivismus heimsuchen, riickt damit in den Vordergrund. Diesen Kontakt
zu den Toten und Gespenstern versuche ich am Beispiel unterschiedlicher
Diskurse tiber den Fall Murtaza Elgin herzustellen.

Dabei stelle ich nicht zuletzt die klassische Vorstellung einer teleologi-
schen und chronologischen Zeitlichkeit infrage. Murtazas Tod ist nimlich
ein ungeheurer Moment in der Geschichte, der, wie ich im Folgenden ge-
nauer erldutern werde, nicht nur die Nekropolitik® in der Vergangenheit
blofstelle. Ahnlich wie ein Gespenst sucht er durch die Erinnerung auch die
heutigen Diskussionen tiber heteronormative Gesundheitspolitiken heim.
Die Erinnerungen an Murtaza sind deswegen von grofler Bedeutung, weil sie
eine Warnung sind, dass die Gesellschaft jederzeit ihre Grausamkeit (wieder)
zeigen kann. Sein Sterben wird daher zu einem zeitiibergreifenden Ereignis,
das nicht nur fur die Geschichte relevant ist, sondern auch fiir die heutige
Politik und fiir die Zukunft. Obwohl sein Tod schon lingst hinter uns liegt,
prigt dieser Moment die gegenwirtigen Vorstellungen, Angste und Diskussi-
onen. Murtazas Tod wird so zu einem Argument, um die progressive Darstel-
lung der Zeit infrage zu stellen: Es kann jederzeit alles wieder schieflaufen.

Wie bereits angedeutet, funktioniert Murtazas Tod aber auch als ein
sehr wichtiger und michtiger Moment in der Geschichte, indem er die
postkolonialen Strukturen der Welt offenbart. Es wird nimlich deutlich,
wie die Angste vor Aids und die Nekropolitik der westlichen Gesellschaf-
ten durch die Darstellungen in den globalen Medien zu einem Vorbild fiir
die Linder in der restlichen Welt wurden, darunter auch die Tiirkei. Die
westlichen Medien exportierten bestimmte Reprasentationen von, Angste
vor und Narrative tiber Aids. Die » affektive Okonomie«?, die im Westen
»Homosexualitit« und »Aids« miteinander verklebte’, wurde so auch
zum Teil des Diskurses in der Tiirkei. Murtazas Tod stellt damit ein Bei-

2 Vgl. Love (2007).

3 Vgl. Mbembe (2003).

4 Vgl. Ahmed (2004).

5 Sara Ahmed verwendet das Wort »stickiness«, auf Deutsch »Klebrigkeit«, um auf die
diskursive Verwobenheit von Begriffen zu weisen.

288

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. - Das Gespenst ciner Aids-Dystopic

spiel dafiir dar, wie bestimmte medial produzierte Formen von Angst und
Hass, die man in der Tiirkei nicht gekannt hatte und die cher die Realitit in
den westlichen Landern widerspiegelten, auch hierzulande das Leben einer
Person in einer sehr grausamen Weise zerstoren konnen.

Im Folgenden werde ich zwischen den medialen Texten aus der Ver-
gangenheit und den in diesem Band abgedruckten Gesprichen mit
Aktivist*innen, die an Murtazas Tod erinnern, hin- und her pendeln.
Sowohl die Reprisentationen von Murtaza als auch die Erinnerungen an
seinen Tod bilden ein Archiv, das nach Gerechtigkeit und Wiedergutma-
chung verlangt. Wie auch dieses Buch deutlich macht, werden fast alle Ge-
sprache tiber die Geschichte des Aids- und HIV-Aktivismus in der Turkei
von Murtazas Gespenst heimgesucht. Dabei werden immer wieder die
Bilder und Texte aus den Medien als Beispiel fiir die Grausamkeit der da-
maligen Gesundheitspolitiken angefiihrt. Die Erinnerungen an die grausa-
men Reprisentationen von Murtazas Sterben und Tod, so zeigt sich dabei,
sind wie Gespenster, die nach einer Reaktion, einem Kontakt oder einer
anderen Form der Kommunikation verlangen.

Queere Gespenster

Gespenster sind fiir Jacques Derrida eine komplexe Metapher fiir Erinne-
rungen an Menschen, Ereignisse und Denkweisen, die trotz ihrer Nicht-
Existenz die Gegenwart und die Zukunft prigen. Obwohl solche Menschen
oder Momente schon lingst hinter uns liegen, schon lingst gestorben oder
vorbei sind bzw. nicht einmal geboren worden oder geschehen sind, fithlen
sie sich sehr lebendig und real an. Sie sind also wie Gespenster: Sie bewegen
sich in einem Raum zwischen Sicht- und Unsichtbarkeit. Fiir Derrida ist die
Heimsuchung durch Gespenster sehr stark mit dem Wunsch nach Gerech-
tigkeit verkniipft. Es ist ein Wunsch nach Gerechtigkeit fiir Menschen, die
nicht existieren, nicht mehr existieren oder noch nicht existieren.®

Wie ich im Folgenden zeigen werde, sind auch die Erinnerungen an
Murtazas Tod stark mit dem Wunsch nach Gerechtigkeit und Wieder-
gutmachung verkniipft. Dennoch ist Murtaza nicht mehr unter uns. Wir
konnen ihm also auch nicht mehr Gerechtigkeit verschaffen. Da der
Wunsch nach Gerechtigkeit nicht erfiillt werden kann, hinterlasst er ein

6 Vgl. Derrida (2004).

289

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

bitteres Gefiihl oder gar eine Art Trauma. Auch in der Kulturwissenschaft
stellen Gespenster ein Konzept zur Erklirung individueller und kollektiver
Traumata dar: Fin Moment in der Geschichte taucht immer wieder auf und
stort dadurch die Gegenwart. Es ist ein vergangenes Ereignis, das sich un-
aufhorlich wiederholt und sich dabei mit dem Wunsch nach Verinderung
und Wiedergutmachung verflicht.”

Gespenster tauchen auch in den Texten einiger queerer Denker*innen
auf. Fiir José Esteban Mufioz® beispielsweise stellen Gespenster aus der
Vergangenheit eine Moglichkeit dar, die Gegenwart infrage zu stellen und
Wiinsche zu formulieren. Die Heimsuchung durch die Gespenster aus ver-
gangenen Zeiten ermdéglicht uns, so Mufioz, von einer queeren Utopie zu
traumen, die wir noch nicht erlebt haben und die wir eines Tages in der
Zukunft zu erleben hoffen. Die Verluste durch Aids und die Erinnerung an
diese Verluste spielen eine essenzielle Rolle in seinem Entwurf einer quee-
ren Utopie. Ahnlich wie Gespenster tauchen sie in unterschiedlichen Kon-
texten auf und zwingen uns, die Grenzen der gegenwirtigen Vorstellungen
einer Post-Aids-Welt zu versetzen — nachzudenken, was es jenseits der poli-
tischen Méglichkeiten der Gegenwart geben kann.”

Fiir Munoz erméglichen es die Gespenster im Kontext von Aids also,
von einer Utopie zu triumen. Murtazas Gespenst hat eine andere Funktion:
Es hilft uns nicht, uns eine Utopie vorzustellen, sondern es hilft uns eher
im Kampf gegen das Real-Werden einer Dystopie. Wihrend der Wunsch
nach Gerechtigkeit fiir Murtaza nicht mehr erfullt werden kann, sind die
Erinnerungen an ihn stark mit einer Alarmbereitschaft beziiglich der kon-
servativen Politik in der heutigen Tirkei verkniipft. Es droht eine Situa-
tion, in der auch HIV-positive Menschen wieder vermehrt zu leiden haben.
Der Wunsch nach Gerechtigkeit fiir Murtaza ist also gleichzeitig auch ein
Wunsch nach Gerechtigkeit fiir Personen, die in Zukunft dhnliche Formen
der Gewalt und Stigmatisierung erleben konnten.

Um diesen weitreichenden Unterschied zu verstehen, muss man den
Kontext der Tiirkei in den Blick riicken. Einen der Situation in den USA
vergleichbaren Verlust durch Aids, der den Kontext fiir Mufioz’ Theorie
darstellt, gab es in der Tiirkei nicht. Die Ursache fiir die Verluste der quee-
ren Community in der Tiirkei der 1980er Jahre war nicht Aids, sondern der

7 Blanco & Peeren (2013),S.12-13.
8 Mufoz (2009).
9 Ebd,S.38.

290

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. - Das Gespenst ciner Aids-Dystopic

Militirputsch von 1980 und die aggressive Politik, die danach herrschte.!”
Genau deswegen sind die Angste davor, dass es erneut Verluste durch die
Verbreitung von HIV geben kann, kein abgeschlossenes Kapitel: Es sind
weniger Angste vor HIV als Angste vor einer sich indernden Politik. Wie
die Gespriche mit den Akteur*innen des Aids- und HIV-Aktivismus deut-
lich machen, ist die Angst vor moglichen Verlusten aufgrund einer konser-
vativen Gesundheitspolitik, die sich in jingerer Zeit von jeglicher Art der
Aids-Arbeit zuriickgezogen hat, sehr prisent. In diesem Zusammenhang
spurt man das Gespenst Murtazas immer wieder. Es verweist darauf, dass
es eine vergangene Gefahr sowohl in der Gegenwart als auch wieder in der
Zukunft geben kann.

Da es in der Tiirkei keine massenhaften Verluste durch Aids gegeben hat,
berichteten die tiirkischen Medien in den frithen 1980er Jahren ausschlief3-
lich tber Aids-Fille im Ausland. Mitte des Jahrzehnts lasst sich jedoch ein
grofles Interesse erkennen, die erste positiv auf HIV getestete Person in der
Tiirkei zu finden. Dies gelang der Zeitung Hiirriyet, der damals meistver-
kauften tiberregionalen Tageszeitung, die oft mit der Bild-Zeitung vergli-
chen wird. Die gefundene Person war Murtaza Elgin. Hiirriyet berichtete
ohne seine Erlaubnis iiber ihn und machte aus seiner Geschichte einen
groflen Skandal.!! Dabei iibernahm die Zeitung die in den westlichen
Medien ibliche diskursive Verschrinkung von Aids und Homosexualitat.
Obwohl sich Murtaza niemals offen als schwul bekannt hatte, stellte ihn
Hiirriyet — und in der Folge auch die anderen Medien — als schwul dar. In
Reaktion darauf erklirte Murtaza, weder schwul noch HIV-positiv zu sein.
Er fiihrte seine Heterosexualitit, seine Ehe mit einer Frau, als einen Beweis
dafiir an, dass er nicht an Aids leide.”> Dennoch wurden die Geriichte iiber
seine sexuelle Identitit zeit seines Lebens wie nach seinem Tod weiterver-
breitet.

Obwohl sich Murtaza also niemals als schwul oder bisexuell bezeich-
nete, macht die gewaltsame Art und Weise der medialen Reprisentation
seine Geschichte zu einer queeren Geschichte. Nicht nur wurde in der
Berichterstattung seine Heterosexualitit infrage gestellt. Aufgrund seines
HIV-Status erlebte er auch die Gewalt der heteronormativen Gesundheits-
politik: Nicht zuletzt wegen der medialen Skandalisierung musste er fiir

10 Vgl. Cetin (2016).
11 Yizgiln (1986), S. 382.
12 Toklucu (2014), S. 192.

291

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

einige Zeit in Quarantine bleiben. Dies wiederum wurde als Zeichen von
Scham und Isolation gedeutet. Es handelt sich hierbei um Erfahrungen,
die viele queere Menschen in der Geschichte gemacht haben. Wie Heather
Love argumentiert, bilden sie dadurch eine imaginire zeitiibergreifende
Gemeinschaft. Sie bildet sich aufgrund einer diskursiven Gewalt, die sich
in Form von falschen Reprisentationen, Unsichtbarmachungen, erzwun-
genen Verstummungen und Vernichtungen duflert. Zugleich erreicht uns
das Gespenst Murtazas genau aufgrund dieser Erfahrung mit diskursiver
Gewalt. In Anlehnung an Michel Foucault weist Love darauf hin, dass
uns die meisten Figuren, die in historischen Texten reprisentiert werden,
nur auf diese Weise zuginglich sind.'® Fast ausschlielich durch diskursive
Gewalt, wie sie Murtaza und viele andere Menschen erlebten, deren Iden-
titit nicht zur dominierenden Heteronormativitit passte, wurden sie zum
Teil eines Archivs. Es war nimlich gerade ihre »Ungewohnlichkeit«, die
das gewaltsame Interesse der Medien weckee.

Was Murtazas Geschichte zu einer queeren Geschichte macht, ist also
nicht seine eigene Identitit, sondern seine »Ungewdhnlichkeit« und die
Erfahrung mit der heteronormativen Gewalt. Wie ich im Folgenden ge-
nauer ausfithren werde, spielten die medialen Darstellungen bei der Verbrei-
tung der Gertichte tiber ihn eine grofie Rolle. Genau deshalb wurde er in der
Offentlichkeit nicht als heterosexuell, sondern als queer wahrgenommen.

Schon im ersten Bericht vom 4. November 1985 ist die diskursive Gewalt zu
erkennen, die Murtaza erfahren musste. Hiirriyet gab auf der Titelseite be-
kannt, dass »das erste tiirkische Opfer von Aids« aus Prominentenkreisen
stamme. Am Anfang wurde in der Berichterstattung darauf verzichtet, Mur-
taza Elgins Namen offen zu nennen. Stets wurde er mit dem Initial »M«
reprisentiert. Es sollte die Anonymitit gewahrleisten, die Leser*innen soll-
ten Murtaza nicht erkennen. Die Zeitung veréffentlichte jedoch zugleich
auch Bilder von ihm. Obwohl seine Augen mit einem Balken geschwirzt
waren, konnte man ihn darauf erkennen. Der erste grofie skandalisierende
Bericht hatte den Titel »M Panigi«, was auf Deutsch »Die M-Panik« be-
deutet. Darin ist zu lesen:

13 Love (2007), S. 48.

292

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. - Das Gespenst ciner Aids-Dystopic

»In seinem Privatleben war >M.< schr leidenschaftlich. Er begeisterte sich
fiir das Nachtleben, war verliebt in das Tanzen, kleidete sich modisch, lebte
schnell. Er hatte einen groflen Bekanntenkreis. Mit vielen Kunstlern teilte
er Speis und Trank. In letzter Zeit jedoch zog sich >M.< in die Abgeschie-
denheit zuriick. Seinen Nichsten, die ihn anrufen, antwortet am Ende der
Leitung eine zittrige Stimme: >Ich habe Angst. Ich méchte niche sterben ...
Ich will leben ...< «!4

Man erkennt in diesem Zitat leicht jene typische Darstellung HIV-po-
sitiver (schwuler) Minner, die auch die Zeitungen im »Westen« in den
1980er Jahren unzihlige Male bemiihten. Schon der erste Bericht tiber den
ersten Fall von Aids in der Tiirkei stiitzte sich also auf eine Erzihlweise,
die ein hedonistisches Leben als Ursache fiir die Krankheit darstellt. Die
Geschichten konstruieren einen tédlichen Zirkel, der dem schwulen Mann
einen selbstzerstorerischen Hedonismus, Egoismus und moralische Abwei-
chung zuschreibt. Immer wieder wird tiber die Vergangenheit von schwulen
Minnern berichtet, dass sie ein promiskes Leben fithrten und dabei nicht
darauf achteten, ob sie andere Schwule »mit AIDS« infizierten und am
Ende selber an Aids litten und starben.’ In dhnlicher Weise begriinden
Schlagworter wie »ein schnelles Leben«, »Nachtleben«, »Tanzen«, die
sich am Anfang des Zitates aneinanderreihen, den Tod, der sich langsam
annihert, mit dem hedonistischen Leben von M.

Was dieses Diskursfragment so bedeutsam macht, ist Murtazas trau-
rige, »zittrige Stimme«. Diese Beschreibung ist in dem Zeitungsartikel
unterhalb seiner Fotografie positioniert. Durch diese Zusammenstellung
von Stimme und Bild bekommen wir als Leser*innen das Gefiihl, dass wir
Murtaza sehen und sogar seine zittrige Stimme héren. Wir horen seine
Stimme, die sagt, dass er leben mochte. Wir wissen jedoch, dass er nicht
mehr lebt. Eine derartige Begegnung mit Bild und Text ist einer jener Mo-
mente, die Derrida in Anlehnung an Roland Barthes!® als gespenstisch
bezeichnet. Insbesondere das Medium der Fotografie hat das Potenzial, in
solcher Weise zu wirken. Anders als bei einem Gemilde nehmen wir an,
dass die abgebildete Person tatsichlich einmal vor der Kamera stand. Doch
obwohl wir die Person sehen, die einmal vor der Kamera stand, existiert sie

14 Hiirriyet (1985) »M Panigi« 04. Oktober, 11.
15 Vgl. Bayramoglu (2018).
16 Derrida & Stiegler (2013), S. 38.

293

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

nicht mehr. Wir kénnen sie nicht anfassen. Das Gespenst ist, so Derrida,
die Sichtbarkeit eines Korpers, der nicht als Fleisch und Blut prisent ist. Es
ist die Sichtbarkeit des Unsichtbaren. Wir haben das Gefiihl, eine Stimme
zu horen, ein Gesicht zu sehen, aber es gelingt uns nicht, einem Gespenst
in die Augen zu blicken. Derrida bezeichnet dies als einen Moment, in dem
wir das Gefiihl bekommen, dass wir von Gespenstern beobachtet werden.!”
Wie ich schon erwihnt habe, hat dieses Gefiihl des Beobachtet-Seins fiir
Derrida die Funktion, ein Verlangen nach Gerechtigkeit hervorzurufen
und die typische Struktur der Geschichte, die auf Chronologie basiert, zu
unterbrechen.!® Gespenster sind Teil der Vergangenheit wie auch der Ge-
genwart und der Zukunft. Auch Murtaza ist nicht nur der Protagonist einer
vergangenen Geschichte. Seine zittrige Stimme erreicht uns in der Gegen-
wart, und sie formt auch die Diskussionen in der Gegenwart, indem sein
Gespenst nach Gerechtigkeit verlangt.

Der folgende Interviewabschnitt ist ein interessantes Beispiel dafiir, wie
eine Aktivistin mit dem Begriff »Gespenst« arbeiten. Obwohl es in dem
Zitat nicht um Murtaza geht, lasst sich eine dhnliche Erzihlung tiber Unge-
rechtigkeiten erkennen, wie sie auch in den Interviewsequenzen tiber Murtaza
vorkommt. Hier ist jedoch nicht Murtaza das Gespenst, sondern die Krank-
heit. Sie ist ein »bosartiges « Gespenst. Obwohl sie unsichtbar ist, spiirt man
ihre Existenz in unterschiedlichen Formen der Stigmatisierung und Diskrimi-
nierung: »Das ist nicht blof} eine Krankheit, die von einem Erreger stammt.
Es ist eine Krankheit, die zu einem bésartigen Gespenst geworden ist — ein
Gespenst, das aus Diskriminierung und Stigma gewoben wurde. «!”

Das Zitat stellt die Krankheit selbst als Gespenst dar. In der Berichter-
stattung tiber Murtaza ist zu sehen, wie Murtaza zum Gesicht dieser Krank-
heit gemacht wurde. Der Buchstabe M spielt dabei eine besondere Rolle. M
kommt nicht nur im Titel des Berichts tiber die »M Panigi« vor, sondern
auch im Text und in den weiteren Berichten tiber Murtaza. Er steht hier
sowohl fiir Murtaza als auch fir Aids. Es wurde also zu einem Symbol fir
die Ankunft von Aids in der Tiirkei. Dadurch verschmolz Murtazas Vor-
name mit der Krankheit sowie mit all den Deutungen dieser Krankheit: der
Scham, dem Leiden, der Isolation und dem Tod. Zunichst durch die wie-
derholte skandalisierende Verbindung von M mit Woértern wie »Panik«,

17 Ebd. (S.41).
18 Blanco & Peeren (2013), S. 14.
19 Denizin diesem Band, S. 274.

294

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. - Das Gespenst ciner Aids-Dystopic

spiter auch durch die Darstellung von Murtazas gesamtem Leben, wurden
»Aids« und »Murtaza« miteinander verklebt.

Selbst im kollektiven Gedichtnis der Aktivist*innen reprisentiert Mur-
taza die Ankunft von Aids, den Beginn einer Geschichte. Gerade aufgrund
der gewaltsamen Reprisentationen wurde er auch fiir sie zu einer Verkorpe-
rung von Aids. Die Frage danach, wie die Geschichte von HIV und Aids in
der Tiirkei rekonstruiert werden kann, wird von vielen Aktivist*innen mit
einer Erinnerung an Murtaza beantwortet:

»Die Tiirkei hat HIV 1985 mit Murtaza kennengelernt. Und mit null Wis-
sen und null Erfahrungen haben wir sein Leben selbst nach seinem Tod noch
weiter ruiniert.«2°

»Aber ich méchte auch noch etwas tiber HIV in der Turkei sagen — zumin-
dest etwas tiber die Geschichte aus der Perspektive von Menschen, die damit
leben. 1985 wurde der erste Fall dokumentiert. Eigentlich gab es noch einen
oder zwei andere Fille, aber der erste bekannt gewordene, in den Medien

besprochene Fall war Murti, also Murtaza. «?!

Wie an diesen beiden Beispielen zu sehen ist, ist Murtazas Name fest mit
einem Narrativ verbunden, das den Beginn einer Geschichte rekonstruiert.
Man kann hier die These verfechten, dass der Grund, weshalb ein derartiges
Kleben — im Sinne von Sara Ahmeds » stickiness« — heute noch existiert,
nicht nur in den gewaltsamen medialen Reprisentationen liegt, sondern
allgemein in Rekonstruktionen seiner Geschichte, die seinen Fall als der
Beginn der Epidemie darstellen. Es sind also auch die Menschen, darunter
die Protagonist*innen des HIV- und Aids-Aktivismus, die die Geschichte
miterlebten und die diese Geschichte weiter erzihlen, die Murtaza weiter-
hin zum Zeichen einer unsichtbaren Krankheit machen. Aufgrund solcher
standigen Wiederholungen wird es fiir das kollektive Gedachtnis schwierig
oder sogar unmoglich, seinen Namen von Aids zu trennen.

Sara Ahmed beschreibt, wie durch die Zirkulation von Emotionen Deu-
tungen mit Personen und Objekten verkleben.?* Insbesondere Emotionen
wie »Hass« und »Angst« haften sich an bestimmte Personen oder Grup-

20 Yasin Erkaymaz in diesem Band, S. 129.
21 Canberk Harmanciin diesem Band, S. 116.
22 Vgl. Ahmed (2004).

295

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

pen. In dem Zitat am Anfang dieses Essays beschreibt zum Beispiel eine Ak-
tivistin, wie die irrationale Angst vor Aids in einer Angst vor einer Beriih-
rung mit Murtaza zum Ausdruck kam. Die Angst vor Aids haftete sich also
an Murtazas Korper. Als sich Mitte der 1980er Jahre Berichte tiber Aids
in der Turkei verbreiteten, brachten sie auch solche Emotionen von Angst
und Hass in Umlauf. Dabei wurden zwei unterschiedliche Hassobjekte
(vielleicht aber auch Angstobjekte) miteinander verklebt: Homosexualitit
und Aids. Zu den Griinden, weshalb sich Geriichte iiber Murtazas sexuelle
Identitit verbreiteten, gehorte auch dieses Kleben, das im Westen lingst
existierte und von den tiirkischen Medien tibernommen und reproduziert
wurde. Ausgehend von einem Zitat aus der Zeitung Hiirriyet zeige ich im
Folgenden auf, wie genau es hergestellt wurde.

Feminine Freunde

»>Durch wen hat sich M. mit AIDS infiziert?< Hat er eine oder mehrere
Personen angestecke?< Wihrend die Kiinstler*innen, die dem AIDS-kranken
M. nahestehen, nicht wussten, was sie tun sollten, und tiber diese Sache strit-
ten, zog sich der ungliickliche Kranke in die Wohnung eines Freundes zuriick,
in seine Hohle. [...] Diese Freunde kamen in die Kanzlei, in der er arbeitete.
Sie saf8en da, unterhielten sich lange, machten Witze und amisierten sich.
Von Zeit zu Zeit trafen sie sich auch zu Hause und feierten. Er hatte viele
feminine Freunde, aber er war nicht so ein Junkie. «??

Obwohl in dem Text nicht offen gesagt wird, dass der Grund fiir Murtazas
Krankheit in seinen queeren Bekanntschaften liegen konne, wird durch die
Zusammensetzung von zwei unterschiedlichen Geschichten, die eigentlich
nichts miteinander zu tun haben, eine solche Lesart impliziert. Die erste Ge-
schichte berichtet davon, dass sich Murtazas Bekannte fragen, durch wen er
infiziert wurde. Die zweite handelt von seinen queeren Freund*innen, mit
denen er eine schéne Zeit hatte. Es gibt keinen expliziten Hinweis darauf,
dass die »femininen Freunde« ihn angesteckt haben kénnten. Durch die
Zusammensetzung der beiden Geschichten bekommen wir als Leser*innen
jedoch den Eindruck, dass der Kontakt zur queeren Community als die
Ursache fiir Aids zu betrachten ist.

23 Hiirriyet (1985): »M Panigi« 04. Oktober, 11.

296

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. - Das Gespenst ciner Aids-Dystopic

Der Fall Murtaza lief sich auch deswegen skandalisieren, weil in der
gleichen Zeit der damalige Ministerprisident Turgut Ozal und der Minis-
ter fur Gesundheit tiber Presseerklirungen verlauten liefen, dass es in der
Tiirkei bisher keinen Aids-Fall gegeben habe. Die beiden Politiker fithrten
als Erklarung fur die Nicht-Existenz von Aids die tiirkischen Familienwerte
an. Anders als in westlichen Lindern erlaube die » traditionelle Familien-
struktur« (was als Synonym fiir die heteronormative Familie zu lesen ist)
keine normabweichenden sexuellen Praktiken.?* Auf diese Weise wurde
also nicht nur die Angst vor Aids in den Westen verschoben, sondern auch
die Existenz aller sexuellen und geschlechtlichen Identititen, die von der
Heteronormativitit abweichen. Obwohl die Presseerklirung also eindeutig
homo- und trans*feindlich war, hatten die Politiker in einer Sache recht:
Aids hatte damals weder fiir die tiirkische Gesellschaft insgesamt noch
unter schwulen Minnern den Status einer bedrohlichen Epidemie. Das
diskursive Verkleben von Aids und Homosexualitit ist nicht auf die reale
Verbreitung der Krankheit zurtickzufiihren.

Es ist bezeichnend, dass die Medien, trotz der Nicht-Existenz der
Krankheit innerhalb der schwulen Community in der Tiirkei, schon im
erwihnten ersten Bericht Homosexualitit und Aids diskursiv miteinander
verklebten. Einige Akteur*innen, die in diesem Band zu Wort kommen,
erzihlen, wie die tiirkischen Medien die im Westen bereits existierenden
Wahrnehmungen und Stigmatisierungen in die Tiirkei tibertragen haben.
Die Annahme liegt nahe, dass in diesem Zuge auch die gesellschaftliche
Wahrnehmung von Aids als einer »Schwulenkrankheit« aus dem Westen
in die Tuirkei importiert wurde. Tatsichlich wird von einem der Akteure des
Aids/HIV-Aktivismus die Import-These als Erklirung gebracht, warum es
in den tiirkischen Medien iiberhaupt zu einem diskursiven Verkleben von
Homosexualitit und Aids kam:

»Was ich mit >Import< meine, ist dies: Das, was passierte, hob sich von den
traditionellen Reaktionsweisen in der Tiirkei ab. Es waren eher Reaktionswei-
sen, fur die es Beispiele aus dem Westen gab. Beginnend mit dem Gesund-
heitsbereich und den Medien entdeckte die Gesellschaft in der Tiirkei diese
Thematik auf der Basis westlicher Modelle. Man hielt den Westen fiir nach-
ahmungswiirdig. Die Epidemie tauchte zuerst in den Vereinigten Staaten von
Amerika auf und wurde im Zusammenhang mit homosexuellen Minnern

24 Hiirriyet (1985): »Bir musibet bin nasihattan iyidir.« 05. Oktober, 11.

297

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

zum Thema. Es kam zu Ausgrenzung und Diskriminierung, und wir schen,
dass auch der westliche Kampf gegen diese Diskriminierung zum Teil des
Drehbuchs wurde. Der Fall Murtaza erméglichte es gewissermafien, diese

Modelle auf die Tiirkei zu iibertragen. «*

Der Interviewpartner beschreibt, wie die Medien den Fall von Murtaza
als einen Ausgangspunkt verwendet haben, um die westlichen Wahrneh-
mungen in den tiirkischen Kontext zu tibertragen. Die gesamte medial
vermittelte Geschichte von Murtaza — besonders die panische Angst vor
ihm und die Geriichte tiber seine sexuelle Identitit — spiegelt deutlich die
skandalisierenden Berichterstattungen, Wahrnehmungen von und Narra-
tionen iiber Aids in den euroamerikanischen Medien der damaligen Zeit
wider.

Doch nicht nur das diskursive Verkleben von schwuler Identitit und
Aids ermoglicht es, Murtazas Geschichte als queer zu lesen. Wie ich
bereits erldutert habe, legen dies auch bestimmte Zuschreibungen wie
Scham, Isolation und Vereinsamung nahe, die oft fir die Reprisentation
von queeren Menschen verwendet werden. In den Tagen, nachdem Mur-
tazas positiver HIV-Status bekannt geworden war, wurden ihm das Recht
auf den eigenen Korper und auf ein Privatleben abgesprochen. Hiirriyer
verdffentlichte die Adresse der Wohnung, in der er sich aufhielt.? Am
6. November erstatte sein Arzt, Prof. Dr. Hiiseyin Stipahioglu, offiziell
eine Anzeige beim Gesundheitsministerium, um Murtaza unter Quaran-
tine zu stellen.”” Um dieser zu entkommen, versteckte sich Murtaza. Sein
Arzt warnte, dass diejenigen, die ihn versteckten, ebenso von Aids be-
droht seien.?® Nach drei Tagen wurde Murtaza entdeckt. Die Zeitungen
veroffentlichen Bilder, wie er von der Polizei ins Krankenhaus gebracht
und unter Quarantine gestellt wurde. Das Krankenhaus wurde desinfi-
ziert. Der Raum, in dem er sich aufhielt, durfte nur von Arzt*innen in
einer »speziellen Kleidung« betreten werden, die der Schutzbekleidung
von Astronauten dhnelte.?’

25 Muhtar Cokar in diesem Band, S. 201.

26 Hiirriyet (1985): »Beyoglu'na AiDS Darbesi.« 05. November, 1 u. 11.
27 Hiirriyet (1985): »M icin tecrit emri.« 06. November, 1 u. 6.

28 Hiirriyet (1985): »M'yi saklayanlar tehlike altinda.« 07. Oktober, 1 u. 8.
29 Hiirriyet (1985): »Murtaza tecritte.« 08. Oktober, 1 u. 9.

298

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. - Das Gespenst ciner Aids-Dystopic

Nekropolitik

Murtaza erlebte nicht nur in den letzten Jahren seines Lebens Gewalt. Auch
die Art und Weise, wie nach seinem Tod mit seinem K6rper umgegangen
wurde, war gewaltsam. Die Gespriche in diesem Buch zeigen, dass die Er-
innerungen daran immer noch frisch sind:

»Murtaza starb natiirlich wegen fehlender Behandlung, und als er starb, rief
man zuallererst einen Imam, dem eine Miilltiite tibergezogen wurde. An den
Hinden trug er Spiilhandschuhe, alles ein wenig wie bei einem Astronau-
ten. Dann gab man ihm eine Flasche Bleichmittel in die Hand. Damit wurde
Murtaza rituell gewaschen und dann in Plastikfolie eingewickelt. So wurde
er in einen Zinksarg gelegt, der vernagelt und in einer Kalkgrube versenkt
wurde. Und jeder einzelne Schritt wurde von den Medien dokumentiert und
veroffentlicht. Wer damals jugendlich oder erwachsen war, wird diese Nach-
richten verfolgt haben und die Formel >Aids gleich Wachstuch« als Leichen-
tuch plus Zinksarg plus Kalkgrube « vor Augen haben. «*

Das Zitat fithrt uns direkt zum Thema der Nekropolitik. Mit diesem Kon-
zept erganzt Achille Mbembe Michel Foucaults Theorie der Biomacht.
Wihrend damit die Machtverhiltnisse beschrieben werden, die das Leben,
die Reproduktion, die Gesundheit etc. regulieren, lenkt Mbembe den Blick
starker auf die Machtverhaltnisse, aufgrund derer die Entscheidung getrof-
fen wird, wer weiterleben darf und wer zum Sterben verurteilt ist. Mbembe
ist der Meinung, dass jede moderne Gesellschaft auf einer Nekropolitik
basiert, die das Andere als eine absolute Gefahr fiir das Leben der Ange-
horigen der Gesellschaft betrachtet. Die Vernichtung dieser Anderen fithrt
entsprechend zur Verstirkung des Lebenspotenzials der Angehorigen der
Gesellschaft. In modernen Gesellschaften hingen Leben und Souverinitit
vom Tod und Sterbenlassen der Anderen ab.*! Dazu gehért auch die Frage,
was mit den verwundeten und gestorbenen Korpern passieren soll.

Das Zitat macht deutlich, wie sich die damalige Nekropolitik auf den toten
Korper Murtazas auswirkte. All die Materialien, die wihrend seines Begrib-
nisses verwendet wurden, die Plastiktiiten, Bleichmittel, Handschuhe, der
Zink und der Kalk sollten verhindern, dass die Erde von Murtazas Korper und

30 Canberk Harmanciin diesem Band, S. 116.
31 Mbembe (2003, S. 18).

299

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

Krankheit verseucht wurde. Zugleich funktionierten sie auch als symbolische
Gewalt an Murtaza. Im Islam wird der tote Korper nimlich nur mit einem
Leichentuch aus Baumwolle begraben. Durch diesen natiirlichen Stoff wird
dem Koérper die Moglichkeit gegeben, bei der Zersetzung in die Erde einzuge-
hen, mit der Natur zu verschmelzen. Die Gewalt an Murtazas Korper bestand
also darin, dass er selbst nach dem Tod ausgeschlossen und isoliert blieb.

Die Gewalt an Murtazas totem Korper hatte noch eine weitere nekro-
politische Funktion. Die Durchfithrung des Begribnisses vor den Medien,
die Schritt fur Schritt dariiber berichteten, war eine Strategie, das Leben
der Mehrheitsgesellschaft zu stirken. Durch die vor den Augen der Offent-
lichkeit ausgetibte Gewalt wurde gezeigt, dass alle notigen Maffnahmen
getroffen wurden, um eine Verseuchung der Erde mit der Krankheit zu
verhindern. Impliziert wurde damit, dass die Krankheit tiber die Erde die
Mehrheitsgesellschaft erreichen konne.

In der Mitte der Aids-Krise schrieb Paul Parin,?* dass die »Risikogrup-
pen« und ihre Lebensweisen zu einem Ersatzobjekt wurden, das der Meht-
heitsgesellschaft die Moglichkeit gab, sich von ihren verdringten Angsten und
Ohnmachtsgefiihlen zu entlasten. Da in der Tiirkei keine »Risikogruppe « zu
sechen war, reprasentierte Murtaza alleine all die Menschengruppen, die den
Normen der Allgemeinheit nicht entsprachen. Die Durchfithrung des ge-
waltvollen Begribnisses hatte also die symbolische Funktion, die Angste der
Mehrheitsgesellschaft auf Murtazas toten Korper zu verschieben. Mit dem
Begraben seines Korpers sollten die Angste vor Aids beseitigt werden.

In einem der Gespriche in diesem Band wird Murtazas Tod eine beson-
dere Rolle zugeschrieben. Einerseits mache er das Unwissen der damaligen
Behérden deutlich. Auf der anderen Seite habe er den Weg fiir eine neue
Politik und einen neuen Aktivismus frei gemacht:

»Bevor du mir diese Frage gestellt hast, hitte ich intuitiv geantwortet, dass
die Turkei es in Bezug auf HIV und Aids einfacher hatte als Westeuropa.
Sicher, es gab Fehler, aber sie wurden auf die eine oder andere Weise behoben.
Und doch gab es die schrecklichen Nachrichten tiber die Aids-Erkrankung
von >Murti<. Ich musste damals, also nach dem Tod von Murti am Anfang
der 1990er Jahre, feststellen, dass sich die Wahrnehmung der Thematik in der
Gesellschaft, in staatlichen Institutionen und in der Offentlichkeit ganz und
gar nicht mit meiner eigenen deckte. Damit in der Tiirkei eine Politik ent-

32 Vgl. Parin (1985).

300

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. - Das Gespenst ciner Aids-Dystopic

wickelt und auch tatsichlich umgesetzt wird, miissen Menschen erst einmal

Opfer von Verwaltungshandeln und Medien werden. «**

Murtazas Tod sowie die Gewalt, die er wihrend seines Lebens wie nach
seinem Tod erlebte, werden hier als Ereignisse konstruiert, die einen Ein-
fluss auf Entwicklung der Aids-Politik in der Tiirkei hatten. Wie ich oben
bereits erlautert habe, ist Murtazas Tod nicht nur ein Aspekt der Vergangen-
heit. In den Gesprichen, die in diesem Buch gesammelt sind, sehen wir, dass
sich die Erinnerungen an seinen Tod in Narrative einfiigen, die die Vergan-
genheit mit der gegenwirtigen Gesundheitspolitik verbinden. Dabei spielt
wiederum die 6ffentliche, medial verbreitete Nekropolitik eine essenzielle
Rolle. Im Anschluss an die zitierte Stelle tiber die »Formel >Aids gleich
Wachstuch als Leichentuch plus Zinksarg plus Kalkgrube <« heifit es:

»Leider befindet sich der gesellschaftliche Wissensstand immer noch dort.
Uberall auf der Welt verbreiteten sich neuere wissenschaftliche Informati-
onen, aber leider hile das gesellschaftliche Wissen damit nicht Schritt. [...]
In den 1990er Jahren, parallel zur Entwicklung in vielen anderen Landern,
kamen auch in der Tirkei neue Therapiemoglichkeiten auf. Menschen, die
mit HIV lebten, konnten sich behandeln lassen. Dabei genossen sie staatli-
chen Schutz. Wir konnten mit Europa Schritt halten, was den Zeitpunkt der
Einfithrung von neuen Therapien angeht. Die Lebenserwartung stieg, die
Lebensqualitit verbesserte sich. Aber gleichzeitig nahm, wie eine Lawine, das
Unwissen unter dem medizinischen Fachpersonal zu. Der Gang in ein Kran-
kenhaus war fiir Menschen, die mit HIV leben, eine Qual sondergleichen. Es
gab keine Beleidigung und keine schlechte Behandlung, mit der sie dort nicht
konfrontiert worden wiren. Es horte ja nicht bei der Infektiologie auf. Zwei-
fellos waren damals die Infektiolog*innen diejenigen, die das Wissen der Welt
aufsogen, die sich fortbildeten und so weiter. Aber was ist, wenn jemand eine
Blinddarmoperation braucht und die allgemeine Chirurgie ins Spiel kommt?
Das Wissen der Chirurg*innen tendierte gegen Null - ein Traum in Weifs ...
Keine medizinischen Grundlagen, sondern Medienberichte als Quelle.«**

In diesem Zitat werden die medialen Reprisentationen von Murtaza als
nach wie vor pragend fiir das gesellschaftliche Wissen tiber HIV und Aids

33 Umut Guner in diesem Band, S. 188.
34 Canberk Harmanci in diesem Band, S. 118.

301

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

beschrieben. Die Bilder aus der damaligen Zeit, die gewaltvolle Art und
Weise, wie die Gesellschaft mit dem toten Korper umging, haben immer
noch eine zentrale Bedeutung fiir die kollektive Angst vor Aids und HIV.
Man kann diesen Interviewabschnitt zu Recht als Beschreibung der gesell-
schaftlichen Ignoranz, des Unwissens und des Widerstandes gegen eine
fortschrittliche Gesundheitspolitik interpretieren. Die Erinnerung an Mur-
tazas Tod verhindert also, dass wir in der Gegenwart weiterkommen.

Dieses Unwissen, diese Angst und dieser Widerstand werden in einigen
Gesprichen gleichzeitig mit einer dystopischen Darstellung der Zukunft
der tirkischen Gesundheitspolitik verkniipft. Durch das Erinnern an die
vergangenen Ereignisse, so lisst sich vor diesem Hintergrund argumentie-
ren, werden die Aktivist*innen fiir die negativen Seiten der Gegenwart und
der Zukunft sensibilisiert: Was mit Murtaza geschah, kann sich in unter-
schiedlichen Formen wiederholen. Das Gespenst lasst uns nicht in Ruhe.

Die Erinnerung an Murtaza provoziert also immer wieder eine Diskus-
sion dariiber, dass das Unwissen, die Ignoranz und die Angst nicht nur in
der Geschichte existierten, sondern auch die Gegenwart prigen. Die Grau-
samkeit, die Murtaza wihrend seines Lebens und nach seinem Tod wider-
fuhr, stellt einen Hintergrund dar, vor dem auch die heutigen Erfahrungen
mit der Gesundheitspolitik in der Tiirkei erklirt werden. Genau aus diesem
Grund bewegt sich Murtazas Gespenst in einem diffusen Bereich zwischen
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft; und genau deshalb unterliuft es
eine teleologische Vorstellung von Zeitlichkeit.

Gerechtigkeit schaffen

Murtazas Gespenst zwingt uns also, tiber jene klassische Historiogra-
fie hinaus zu denken, die die Zeit als linearen Verlauf betrachtet und die
Vergangenheit als abgeschlossenes Kapitel darstellt. In einem anregenden
Beitrag argumentiert Carla Freccero, dass eine ethische Geschichtsschrei-
bung eine Auseinandersetzung mit den Gespenstern der Vergangenheit er-
fordere.® Eine solche Historiografie, so Freccero, miisse eine Verbindung
zwischen Vergangenheit und Gegenwart herstellen, wobei die Grenzen
zwischen den beiden Zeiten verwischen. Auf diese Weise ermoglichen Ge-
spenster, Verbindungen zwischen vergangenen Schmerzen und gegenwir-

35 Freccero (2013).

302

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. - Das Gespenst ciner Aids-Dystopic

tiger Politik herzustellen. Dies fithrt dazu, dass das Leiden, die Schmerzen,
das Sterben und das Sterbenlassen nicht als abgeschlossene Kapitel betrach-
tet werden. Vielmehr lassen uns die Gespenster trauern und die Schmerzen
von Menschen spiiren, die nicht mehr in Fleisch und Blut existieren. Da sie
eine Reaktion verlangen, nach Gerechtigkeit rufen, wird eine Geschichts-
schreibung, die Gespenster miteinbezieht, gleichzeitig zu einer, die Gerech-
tigkeit verlangt.

Die Gerechtigkeit, die mit der Heimsuchung durch Murtazas Gespenst
verlangt wird, richtet sich nicht auf die Vergangenheit. Sie kann sich nicht
auf die Vergangenheit richten. Wir konnen bedauerlicherweise die Ge-
schichte nicht andern. Wir konnen den Verlauf der Ereignisse, die Murtaza
erleben musste, nicht anders gestalten. Die Gespriche iiber den Aids- und
HIV-Aktivismus, die von Murtazas Gespenst heimgesucht werden, verlan-
gen deshalb cher eine Gerechtigkeit fiir die Menschen in der Gegenwart
und in der Zukunft - fiir jene, die mit der konservativen Gesundheitspoli-
tik konfrontiert sind.

Literatur

Ahmed, Sara (2004). Affective Economies. Social Text, 79(22/2), 117-139.

Bayramoglu, Yener (2018). Queere (Un-)Sichtbarkeiten. Die Geschichte der queeren Reprd-
sentationen in der tiirkischen und deutschen Boulevardpresse. Bielefeld: Transcript.

Blanco, Maria del Pilar & Peeren, Esther (2013). Introduction: Conceptualizing Spec-
tralities. In Maria del Pilar Blanco & Esther Peeren (Hrsg.), The Spectralities Reader:
Ghosts and haunting in contemporary cultural theory (S. 1-27). London: Blooms-
bury.

Cetin, Zilfukar (2016). The Dynamics of the Queer Movement in Turkey before and
during the Conservative AKP Government. Berlin: SWP. https://www.swp-berlin.
org/fileadmin/contents/products/arbeitspapiere/WP_RG_Europe_2016_01.pdf
(25.11.2018).

Derrida, Jacques (2004). Marx’ Gespenster: Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die
neue Internationale. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques & Stiegler, Bernard (2013). Spectographies. In Maria del Pilar & Esther
Peeren (Hrsg.), The Spectralities Reader: Ghosts and haunting in contemporary cul-
tural theory (S.37-51). London: Bloomsbury.

Freccero, Carla (2013). Queer Spectrality: Haunting the past. In Maria del Pilar Blanco &
Esther Peeren (Hrsg.), The Spectralities Reader: Ghosts and haunting in contempo-
rary cultural theory (S. 335-359). London: Bloomsbury.

Love, Heather (2007). Feeling Backward: Loss and the politics of queer history. Cambridge:
Harvard University Press.

Mbembe, Achille (2003). Necropolitics. Popular Culture, 15(1), 11-40.

303

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yener Bayramoglu

Munoz, José Esteban (2009). Cruising Utopia: The Then and Thereof Queer Futurity. New
York: New York University Press.

Parin, Paul (1985). Die Mystifizierung von Aids. In Volkmar Sigusch (Hrsg.), Aids als
Risiko: Uber den gesellschaftlichen Umgang mit der Krankheit (S. 54-66). Hamburg:
Konkret Literatur Verlag.

Toklucu, Murat (2014). Tiirk Erkegive Diger Mucizeler. Istanbul: iletisim.

Yizgln, Arslan (1986). Tiirkiye'de Escinsellik. Istanbul: Hir Yiiz Yayincilik.

304

1.01.2028, 17:45:58.



https://doi.org/10.30820/9783837974577-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

