»Eine Sendung flr Alle und Keinen«

SANDRA MAN

»Was ist Das eigentlich, was ich
thue? Und was will gerade ich da-
mit?< — das ist die Frage der Wahr-
heit, welche bei unserer jetzigen Art
Bildung nicht gelehrt und folglich
nicht gefragt wird, fiir sie giebt es

keine Zeit.«!

VORBEMERKUNG

Dieser Text ist die unverdnderte Basis des miindlichen Vortrags. Er ist
also auch ein Dokument und zwar eines Versuchs, der sich einer kon-
kreten Situation verdankt: Die Tagung, fiir die der Vortragstext ge-
schrieben wurde, stellte sich mit ihrer Frage nach dem »Publicum«
auch gleichzeitig und ganz konkret der Frage nach jenem, mit dem,
vor dem und fiir das sie veranstaltet wurde — eine Tagung iiber Publi-
kum vor Publikum. Mein Vortrag war der Versuch, aus dieser Selbst-
beziiglichkeit heraus zu schreiben und sie direkt anzusprechen. Er ver-
dankt sich der konkreten Gelegenheit dieser Tagung und ist in diesem

1 Nietzsche, Friedrich: »Morgenrdthe. Gedanken iiber die moralischen Vor-
urtheile«, in: Friedrich Nietzsche, Kritische Studienausgabe Bd. 3, hg. v.
Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Miinchen 1988, S. 9-331, hier S. 170
(§196: »Die personlichsten Fragen der Wahrheit«). Die Kritische Studien-

ausgabe wird folgenden als KSA mit Angabe der Bandnummer zitiert.

15.02.2026, 00:23:21, - (@



https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | SANDRA MAN

Sinn eine Gelegenheitsarbeit und seine Publikation ist eine Dokumen-
tation. Das Gewicht stirker auf Form und Format zu legen, auf Set-
ting, Situation und sie an-, ihr ent- und widersprechende Anspriiche:
das alles bringt es mit sich, dass dieser Vortrag(-stext) von der konkre-
ten Situation nicht ganzlich abstrahiert werden kann. Gleichzeitig wird
und wurde er aber auch nicht ganzlich von ihr absorbiert. Jeder Vor-
trag adressiert nicht nur ein Thema und exponiert eine Fragestellung,
sondern indem und wihrend er das tut, spricht er sich an, spricht er
»uns« an. Das herauszustellen war die Idee zu diesem.

ANSPRECHEN / ANSPRUCHE

Von welchem Publikum spricht man? Spricht man von einem allge-
meinen Publikum, vom Publikum im Allgemeinen, von einem Begriff
des Publikums und seinen historischen, semantischen, kulturellen
Wandlungen?

Oder von bestimmten Publika, die sich in Abwesenheit dieses Pub-
likums hier und jetzt gebildet, zerstort, verwirrt, zerstreut haben?
Spricht man vom anwesenden Publikum, also von Thnen, zu denen man
gleichzeitig spricht? Oder spricht man vielleicht von jener 6ffentlichen
Institution, der sich das hier anwesende Publikum verdankt? Die sich
ein Publikum wiinscht, es einlddt, weil sie sich der Offentlichkeit zu
offnen wiinscht oder verpflichtet fiihlt?

Erzéhlt man von einer Publikumserfahrung, einer Erfahrung als
Publikum, mit Publikum, die man gemacht und/oder erforscht hat und
von der man sich Aufschluss iiber das allgemeine Funktionieren von
Offentlichkeiten verspricht? Oder beklagt man vor Publikum, dass es
keine Gemeinschaftserfahrungen (mehr) gibt, sich alles zerlduft und
isoliert und niemand irgendwo mitmachen will? Dass man gar nicht
feststellen kann, ob eine Offentlichkeit wirklich mitmacht, es sei denn
quantitativ (und das sagt noch nichts iiber die nicht messbare Intensitét
des Teilnehmens aus)?

Schiittet man also vor Publikum sein Herz aus und nutzt die Gele-
genheit, mit moglichst vielen die Teilnahmslosigkeit der meistens »al-
le anderen« zu teilen? Oder fragt man sich, ob das hier Versammelte,
die hier Versammelten iiberhaupt ein Publikum ist/sind? Sind Sie ei-
nes? Meines? Versucht »man« (wer auch immer, wo auch immer
»man« dann ist) sich in Sie als Publikum hineinzuversetzen, wihrend

15.02.2026, 00:23:21, - (@


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»EINE SENDUNG FUR ALLE UND KEINEN« | 225

man hier drauflen steht und sowieso schon alles fertig vorbereitet ist
und daher nicht mehr zu dndern, um rauszufinden, wer Sie sind, wieso
Sie hier sind und was Sie erwarten?

Obwohl man, wihrend man genau das hier geschrieben hat, Sie
sich schon irgendwie vorgestellt hat, Sie sich also jetzt gar nicht mehr
vorstellen miissen, sondern jetzt mein Publikum sind, das vielleicht
mit dem Publikum, das ich mir vorbereitend vorgestellt habe, nichts zu
tun hat. Vielleicht sind Sie aber auch mein perfektes Publikum? Ich
rede dauernd zu Ihnen, ich spreche Sie dauernd an, das kaschiert mehr
schlecht als recht die Haltlosigkeit meines Anspruchs: Sind Sie schon
angesprochen? Werden Sie sich angesprochen gefiihlt haben?

Sie, so Sie ein Publikum sind, werfen Fragen auf. Sie werfen so
viele Fragen auf, dass man Sie zumeist nur iibergehen kann, womit die
Fragen und auch Sie gemeint sein konnen. Sie sind ritselhaft. Es ist
offen, wer Sie sind. Es muss offen sein, sonst wiirde man sich hier
nicht auf einer Tagung vor Publikum mit dem Publikum beschiftigen.

Die Auftaktsektion heiit »Das Problem der Adressierung«. Wie
lasst sich das »Problem der Adressierung« adressieren, ansprechen?
An welche Adresse schickt man das sich generell und allgemein ge-
bende Problem der Adressierung? An »alle«? Wer sind alle? Alle, die
»es« betrifft? Und wer ist »man, die sich anschickt, das Problem der
Adressierung zu adressieren? Mit welchem Anspruch, also von was
oder wem angesprochen oder beansprucht? Das sind gleichzeitig »gro-
Be«, also umfangreiche oder fundamentale Fragen und kleine, neben-
sdchliche, die man gern iiberspringt, weil man immer schon in ihrer
Beantwortung ist, sobald man spricht.

Egal, wie anspruchsvoll man sich geben mag, ob man vorgestellte
Anspriiche erfiillt oder nicht: Der Anspruch ist vor einem da, irgend-
etwas/irgendwer hat einen immer schon angesprochen, man ist entge-
gen allem formalen Anschein nie die erste, die spricht, auch nicht die
erste, die etwas oder jemanden anspricht. Es sind immer schon andere
da, die einen zuerst ansprechen, andere, die vor einem angesprochen
haben, worum es geht, und sei es das Problem des Anspruchs und An-
sprechens selbst. Die Reihe des Ansprechens, Angesprochen-Werdens
und Anspriiche-Formulierens ist unerschopflich, sie ist offen, auch
wenn man selbst gerade an der Reihe ist, ansprechend sein zu wollen
oder zu miissen. Ich bemiihe mich, aber es hat leider immer etwas Ver-
lorenes, dieses Ansprechen des Anspruchs und der Anspriiche, nach

15.02.2026, 00:23:21, - (@


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | SANDRA MAN

einem fréhlichen Aufbruch klingt es jedenfalls nicht, wenn man be-
hauptet, man kdme immer schon zu spit.

Und vielleicht haben wir die groen Anspriiche auch schon hinter
uns, sind schon ganz anspruchslos und geniigsam geworden? Befreit
von allen iiberzogenen Anspriichen und froh, wenn uns einmal nichts
und niemand, keiner anspricht? Ich will versuchen, die Schwere des
Anspruchs und der Anspriiche ganz leicht zu machen, sie mehr oder
weniger geschickt abschaffen, ich will Sie nicht schon zu Beginn die-
ser Tagung belasten.

ANFANGEN

Aber zuerst: Man entkommt nicht, leider, leidend: Podium, Sprecherin,
Publikum, inszenierte, tradierte und ritualisierte Anspruchs- und
Wahrheitsproduktionen. Irgendwo zwischen Kanzel und Gerichtssaal,
zwischen Bekenntnis, Predigt und Gesténdnis zitiert man hier und jetzt
die Anspriiche der Wahrheit, ihre Autoritit und Autorschaft. Man tut
sich schwer, das abzuschaffen.

Anfinglich wollte ich mich deswegen hier und jetzt mit den Anru-
fen, Anreden der Universitidt beschiftigen, ihren Rufen, Aufrufen und
Berufungen, Bildungs-, Wissens- und Wahrheitsanspriichen, ihren
vielfaltigen Calls. Thren Calls for Papers, die sie aussendet, in denen
sie zu Vortrdgen und Zusammenkiinften aufruft, Gleichgesinnte zu-
sammenruft zum Offentlichen Austausch, zum gemeinsamen Vortra-
gen und Austragen von Papier, mit dem Anspruch, Beitridge zu aktuel-
len Problemen zu liefern, zum Beispiel dem der Teilnahme, der Ge-
meinschaft, der Offentlichkeit. Bei niherem Hinsehen entpuppt sich
die Universitit namlich tatsdchlich als ein universelles Call Center, so
sehr ist sie von der Struktur des Rufens durchdrungen, auch wenn man
nicht genau sagen kann, wem ihr Rufen, allzumal ihr Rufen nach
Scheinen, Punkten und Papier eigentlich gilt. Bildet sie durch ihr Ru-
fen die Gemeinschaft der Berufenen, gibt es einen Ur-ruf, so wie einen
Urschrei oder gibt es zuerst die Unberufenen, die erst der Ruf berufen
macht? In dieser Verwirrung, wer eigentlich wozu wie berufen ist, hal-
te ich mich vorerst fiir allzu unberufen zu einer Phdnomenologie der
Universitét als Call Center, auch wenn ich am Ende noch einmal auf
Lehrstiihle zu sprechen kommen werde.

15.02.2026, 00:23:21, - (@



https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»EINE SENDUNG FUR ALLE UND KEINEN« | 227

Ich musste an Nietzsches Zarathustra-Adressangabe Ein Buch fiir Alle
und Keinen denken, die ich auch sogleich fiir meinen Titel beansprucht
habe. Ich stehe hier also im Schatten Nietzsches, das ist keine ganz
einfache Position, der Mann war ndmlich Experte fiir Schatten. Jetzt
wirft er seine Schatten tiber uns und ich versuche, Ihnen ein paar lichte
Momente, Geistesblitze vielleicht, zu entreifen.

Fiir Alle und Keinen. Das schien mir anspruchsvoll genug fiir das
Problem der Adressierung, weil man hier wirklich nicht weil3, wer ge-
meint ist, schon gar nicht, ob man selbst gemeint ist. Hier ist alles of-
fen. Der Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen wurde vor mitt-
lerweile gut 125 Jahren abgeschickt oder losgeschickt. Warum spricht
einen das jetzt an? Soll das heiflen, dass das Problem der Adressie-
rung, das seltsame, ja irgendwie auch komische Problem, nicht klar
und deutlich bestimmen zu konnen, an wen man sich richtet, fiir wen
und zu wem man spricht, mit welchem Anspruch, ein Problem, also
ein Schatten »seit Nietzsche« ist? Ein Problem fiir wen? Fiir Nietz-
sche? Fiir »uns«? Fiir »die Philosophie«? Und was heifit »seit Nietz-
sche«? Ist »seit Nietzsche« eine Gegenwart? Unsere? Erst »unsere«?
Inwiefern »unsere«?

ADRESSIEREN

Bei Nietzsche habe ich auf Empfang geschaltet, weil Adressangaben in
der Philosophie bis Nietzsche nicht gerade prominente Platzierungen
erfahren haben. Das soll nicht heiflen, dass es die Frage nach den zum
Denken Berufenen und den Unberufenen davor nicht gibt, das wire
sogar eine eigene schone Geschichte, die der » Anspracheanspriiche«
der Philosophie. Ich werde auf eine ihrer prominenten und traditionel-
len Selbstanspriiche gleich zu sprechen kommen. Ich bin aber ziemlich
sicher, dass es genau dieses »seit Nietzsche« ist, das dazu zwingt oder
verfiihrt, das Augenmerk iiberhaupt erst auf die Frage der Anrede, des
Anspruchs des Denkens zu richten. Ich glaube auch, dass sich behaup-
ten ldsst, dass mit der verdichteten Form des Fiir Alle und Keinen zwei
Dinge gleichzeitig geschehen: Nicht nur wird fragwiirdig, an wen sich
das Denken richtet, wem es sich widmet und wer sich angesprochen
fiihlen soll von ihm (?), wen es iiberhaupt etwas angeht und mit wem
es etwas zu tun haben will, letztlich: wer seine Freunde und Feinde
sind (Philo-sophen, Miso-sophen). Gleichzeitig wird fragwiirdig, ob

15.02.2026, 00:23:21, - (@


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | SANDRA MAN

das, was solcherlei zu denken sich anschickt, iiberhaupt (noch?) Philo-
sophie ist.

Der Zarathustra konnte ja auch Dichtung sein, er konnte Dichtung
und Philosophie sein, er konnte beides zugleich sein und in einem oder
fiir einen ganz anderen Sinn als bisher. So ndamlich, dass man nicht nur
nicht wiisste, wer gemeint ist mit Allen und Keinen, sondern auch
nicht, was das ist, die Dichtung, die Philosophie. Dass also eine andere
Art, ein anderer Stil oder eine andere Kunst zu denken, dichtend zu
denken oder sich um den Unterschied nicht mehr zu scheren, nicht
umhin kann, die Frage nach ihrem Publikum, ihrer Adresse und Adres-
sierung zu stellen, anstatt Empfinger und Empfangsbereitschaft als
gegeben vorauszusetzen.

Ich weiB nicht, ob »wir« schon bisher gekommen sind, man miisste
auch langer driiber nachdenken, was dieses »bisher«, »bis hierher,
»bis hierher und nicht weiter«, »bis hierher und dariiber hinaus« meint,
welche Grenzen, welche Zeit und welche Nihe. Nicht weniger fraglich
als alles Bisherige ist, ob dieses Buch, diese Sendung Fiir Alle und
Keinen bei irgendjemandem angekommen ist, bei allen oder bei kei-
nen, bei allen und keinen und was in diesem Fall, im »Fall Nietzsche«
ein »Ankommens, d.h. ein in Empfang nehmen der Sendung iiber-
haupt heifen kann und soll: Berufen/unberufen zum Empfang.

Angestoflen von diesem Fiir Alle und Keinen versuche ich vor Th-
nen folgende Gedankenginge oder vielleicht eher: Gedankenspriinge
aufzufiihren:

1. Wir wissen nicht, wer gemeint ist. Alle und Keiner lassen sich
nicht identifizieren.

2. Sobald man dennoch fiir alle und keinen eine Identifizierung be-
ansprucht, bleibt man in der Sackgasse einer traditionellen Dichotomie
von Berufenen und Unberufenen stecken. Ich werde Thnen ein promi-
nentes Beispiel davon geben.

3. Dem Anspruch Fiir Alle und Keinen zu sprechen, kann man
nicht geniigen oder entsprechen. Dieser Anspruch muss und wird im-
mer offen bleiben, er ist die Offenheit einer Offentlichkeit selbst. Das
ist das Entscheidende: das Publikum, die Offentlichkeit als Offenheit
denken. Offenheit, das wird heiflen: von Keinem gehalten, von Kei-
nem zusammengehalten, von Keinem, fiir Keinen geschlossen.

Ich mochte also in gebotener Kiirze folgendes tun: Zunéchst neh-
me ich mir, ganz wie es sich gehort, eine berufene, anspruchsvolle
Lesart des Fiir Alle und Keinen vor. Die brauche ich (ich missbrauche

15.02.2026, 00:23:21, - (@


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»EINE SENDUNG FUR ALLE UND KEINEN« | 229

sie auch), weil ich auf das »und« zwischen den Allen und den Keinen
hinaus mochte. Es mag spitzfindig sein, sich auf so ein kleines »und«
zu stiirzen, aber ich hoffe deutlich machen zu konnen, dass es ein ganz
entscheidendes »und« ist, iiber das man unbedingt stolpern muss, an-
statt elegant dariiber hinwegzuschreiten. Nachdem ich Thnen eine
Lehrmeinung zu diesem »und« und ihre folgenreichen Verdiisterungen
vorgestellt habe, kehre ich zu Nietzsche zuriick und versuche mir mit
ihm vorzustellen, was es heifit oder wie es geht, fiir Alle und Keinen
offen zu sein.

ANTWORTEN

Wer ist/sind Nietzsches Fiir Alle und Keinen?

Diese Frage will eigentlich eine Antwort sein, eine fragende Ant-
wort auf eine andere Frage, niamlich auf die: Wer ist Nietzsches Zara-
thustra? Das ist der Titel eines Aufsatzes von Martin Heidegger aus
dem Jahr 1953, also einige Jahre nach seinen groen und umfassenden
Nietzsche-Kriegsvorlesungen 1936 bis 1940. Ich suche bewusst nicht
sofort beim Absender Nietzsche nach einer Antwort auf diese Frage,
sondern begebe mich in Heideggers empfangende und berufene Lektii-
re. Im Gegensatz zu Nietzsche, der die Frage, wer mit »Allen und Kei-
nen« gemeint ist, offen lassen muss, beantwortet sie Heidegger am
Beginn seines Aufsatzes erfreulicherweise klar und deutlich. Er be-
stimmt das Ein Buch fiir Alle und Keinen zunéchst als »Untertitel« und
schreibt:

»Fiir Alle<, d.h. freilich nicht: fiir jedermann als jeden Beliebigen. >Fiir Alles,
dies meint: fiir jeden Menschen als Menschen, fiir jeden jeweils und sofern er
sich in seinem Wesen denkwiirdig wird. »... und Keinens, dies sagt: fiir nie-
manden aus den iiberallher angeschwemmten Neugierigen, die sich nur an ver-
einzelten Stiicken und besonderen Spriichen dieses Buches berauschen und
blindlings in seiner halb singenden, halb schreienden, bald bedichtigen, bald
stiirmischen, oft hohen, bisweilen platten Sprache umhertaumeln, statt sich auf

den Weg des Denkens zu machen, das hier nach seinem Wort sucht.«

2 Heidegger, Martin: »Wer ist Nietzsches Zarathustra?«, in: ders., Vortrage
und Aufsitze, Stuttgart 2000, S. 97-122, hier S. 97.

15.02.2026, 00:23:21, - [


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | SANDRA MAN

Daran fillt nun einiges auf:

1. »Alle« kann fiir Heidegger zweierlei heilen: Entweder es meint
die Beliebigen, die Jedermanns. Fiir die ist, spricht der Zarathustra je-
denfalls nicht. Oder es sind alle Menschen, die sich als jeweils einzel-
ne und wesentlich des Denkens wiirdig erweisen, zum Denken beru-
fen, vom Denken angegangen, bewegt, indem sie seinem Weg folgen.

2. »Keine« ist eindeutig: Keiner von denen, die blof3 neugierig sind
und sich in den Bruchstiicken des Texts offenbar hochst affektiv ver-
lieren. Die Neugierigen lesen offensichtlich ganz korperlich: Sie tau-
meln, sind berauscht und sie sind blind. Auflerdem kommen sie von
tiberall her, irgendwie stellt man sie sich wie eine Horde Zombies vor,
die sich ans Textfleddern macht.

3. Das »und« zwischen Allen und Keinen ist in Heideggers Lesart
ein Entweder/Oder, die Bestimmung einer Exklusivitét: Fiir alle Den-
kenden, aber explizit nicht fiir die, die nur von ihrer Neugier getrieben
im Text umherstolpern. Denken und Neugier schliefen einander aus,
da gibt es kein verbindendes »und« dazwischen.

4. Dass sich iiberhaupt Neugierige im Zarathustra verirren, liegt
offenbar auch an dessen Stil: Da ist nichts ganz, alles ist halb und halb
und bald und bald, zu hoch oder zu platt, zu laut oder zu leise. Da
muss sich das Denken erst eine gewisse Geradlinigkeit erarbeiten, da-
mit es nicht iiber die Bruchstiicke stolpert.

Mir geht es darum, dass Heidegger eben nicht versucht, dieses
»und« zwischen Allen und Keinen zu denken, sondern es iiberspringt
und eine AusschlieBlichkeit postuliert, die, wie sich gleich zeigen
wird, fatale, geradezu unheimliche Folgen hat. Das ist deswegen inte-
ressant, weil es in Heideggers restlichem Aufsatz um nichts anderes
als ein »und« geht, wenn er als Beantwortung seiner Frage Wer ist
Nietzsches Zarathustra? zu einer Deutung ansetzt, die zwei Lehren
Nietzsches/Zarathustras miteinander zu verbinden sucht: die vom
Ubermenschen und die von der Ewigen Wiederkehr des Gleichen. Es
ist ihm um nichts anderes zu tun, als aufzuweisen, dass diese beiden
Lehren sich nicht ausschlieBen oder unverbunden sind, sondern zu-
sammengehoren und dabei betont er im Text mehrfach und in aller
Deutlichkeit das »und«.

Ich werde hier und jetzt nicht den weiteren Fortgang von Heideg-
gers Deutung referieren, ich will mit diesem Hinweis nur sagen, dass
Heidegger mitnichten mangelnde Sensibilitit und Aufmerksamkeit fiir
so ein kleines »und« vorgeworfen werden kann, man konnte sogar sein

15.02.2026, 00:23:21, - (@


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»EINE SENDUNG FUR ALLE UND KEINEN« | 231

ganzes Denken als Fragen nach dem »und« charakterisieren (man
braucht nur an das so genannte Hauptwerk Sein und Zeit denken).

Wie dem auch sei, dieses »und« hier interessiert ihn nicht, und das
ist auffillig. Das tibersehene oder iibersprungene, unbedachte »und,
iber das Heidegger nicht stolpert, gibt aber erst die Moglichkeit frei,
dass ich dartiber stolpern kann. Wire er schon dariiber gestolpert, blie-
be mir hier nichts mehr zu stolpern.

Was ich sagen will: Wenn ich mir hier Heidegger vornehme, dann
nicht, weil wir sowieso schon alle aus welchen Griinden auch immer
wissen, dass Heidegger irrt (was auch immer das heift), sondern weil
das Ubersehene/Vergessene die Voraussetzung einer Fortsetzung ist
und das lernt man bei Heidegger. Wiirde er ndmlich nicht in seinem
und mit seinem Denken sonst sehr oft das Gewicht auf ein »und« le-
gen, gibe es gar nicht die Chance, auf ein von ihm iibersehenes »und«
aufmerksam zu werden. Wenn ich ihn polemisch zuspitze, dann weil
ich glaube, dass sich in vielem, das er iibersieht oder geringschitzt,
trotz oder auch wegen dieser Geringschitzung erst der Blick darauf
eroffnet.

Zuriick zum »und« und die damit einhergehende Unterscheidung,
Scheidung von Spreu und Weizen, von allen denkenden Menschen und
den taumelnden Neugierigen. Die hat Folgen, denn Heidegger schreibt
weiter:

»Wie unheimlich hat sich dieser Untertitel des Werkes in den siebzig Jahren
seit seinem Erscheinen bewahrheitet — aber in genau umgekehrtem Sinne. Es
wurde ein Buch fiir jedermann, und kein Denkender zeigt sich bis zur Stunde,
der dem Grundgedanken dieses Buches gewachsen wire und seine Herkunft in

. . . 3
ihrer Tragweite ermessen konnte.«

Also offentlichen Anklang hat das Buch jedenfalls gefunden, aller-
dings bei den Falschen, die sind und waren nicht offen dafiir. Ange-
eignet haben es sich nicht die, fiir die es eigentlich bestimmt war, alle
die, die im Denken unterwegs sind, sondern die Unbestimmten, die
Jedermanns dieser Welt. In dieser Offentlichkeit der Jedermanns zeigt
sich durchaus noch eine Wahrheit, sagt Heidegger, aber eine umge-
kehrte, eine perverse oder pervertierte, eine unheimliche. Das Buch
wurde nicht nach Hause gebracht, in die Heimat des Denkens, sondern

3 Ebd.

15.02.2026, 00:23:21, - (@


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | SANDRA MAN

hat sich im Taumeln und Rauschen der Offentlichkeit verloren und die
Heimholung ldsst auf sich warten.

Bei Heidegger bleibt es dabei: Statt der Heimholung die Heimsu-
chung der unheimlichen Wahrheiten. Angesprochen sind nun die, die
keine von denen sind, die es eigentlich betrifft: Berauschte, Taumeln-
de, Blinde. Uberall nur Vermessene, keine, die ermessen, wie vermes-
sen es ist, sich anzueignen, zu beanspruchen, was nicht fiir einen be-
stimmt ist. Affektierte Lesarten und falsche Verwendungen statt
denkwiirdiger Umgang. Irgendetwas hat sich eingeschlichen oder auch
verabschiedet, die Anspriiche auf den Kopf gestellt und nichts ist, wie
es sich gehort. Auf alles andere, auf alle anderen kann man lange war-
ten, da wird keiner kommen. Kein Gott nirgends, der uns retten wiirde.
Von allen guten Geistern verlassen, tibrig geblieben als Gespenster,
mit Gespenstern. Die Zombies eben.

Das klingt ziemlich nach einem dead end. Ab hier wird es riskant,
weil man sich nicht mehr verschanzen kann. Was eigentlich fiir Be-
stimmte, Berufene gedacht war, veroffentlicht sich allen, keine Bastion
kann es mehr halten. (Ubrigens mit Sicherheit nicht die Universitiit,
falls Sie daran denken sollten.) Dariiber kann man klagen, allein es
niitzt nichts: Das Denken bleibt auf der Strecke, alle anderen sind
schneller, keiner hilt sie auf, das Denken ist langsam und das Taumeln
ist immer schon auf Speed. Die Welt ist unheimlich und als solche
ver6ffentlicht sie sich. Wie soll sich da das Denken einrichten?

Nicht vom Einrichten, sondern vom Errichten, nimlich vom Er-
richten sonderbarer Lehrstiihle ist bei Nietzsche die Rede. Ich kehre
jetzt zuriick in die Zukunft, auf der Suche nach einer Moglichkeit,
nicht in die Falle der vorschnellen Unterscheidungen zwischen den
Berufenen und den Unberufenen zu geraten. Es geht mir darum, die
Offentlichkeit als ein Offenes zu denken und nicht als vom Denken
Ausgeschlossenes. Vom Denken Ausgeschlossenes in beiden mogli-
chen Bedeutungen: nicht zum Denken berufen und vom Denken unbe-
dacht, unberiicksichtigt.

ABWEISEN

Im Ecce homo. Wie man wird, was man ist, Nietzsches Selbsteruption
in high speed, spult er fast forward in die Zukunft und mutmaft, dass
man dereinst, genauer: irgendwann »Institutionen néthig haben [wird],

15.02.2026, 00:23:21, - (@


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»EINE SENDUNG FUR ALLE UND KEINEN« | 233

in denen man lebt und lehrt, wie ich leben und lehren verstehe; viel-
leicht selbst, dass man dann auch eigene Lehrstiihle zur Interpretation
des Zarathustra errichtet«.* Versetzen wir uns also jetzt und hier mit
Nietzsche/Zarathustra in die Philosophie der Zukunft (der Untertitel zu
Jenseits von Gut und Bose ist »Vorspiel zu einer Philosophie der Zu-
kunft«) und stellen wir sie uns vor, die Lehrstithle zur Interpretation
des Zarathustra. Fiir wen sind sie, was wird dort gelehrt? Fiir wen und
wie lehrt man wie Nietzsche/Zarathustra?

Zarathustra lehrt, indem er schenkt. Er lehrt mit seinem »iibervol-
len Herzen«. Er verschenkt sich, indem er sich zuriickzieht. Er weist
hin, indem er abweist, von sich weist. Er gibt, indem er aufgibt, weg-
schickt:

»Allein gehe ich nun, meine Jiinger! Auch ihr geht nun davon und allein!
So will ich es.

Wahrlich, ich rathe euch: geht fort von mir und wehrt euch gegen Zara-
thustra! Und besser noch: schiamt euch seiner! Vielleicht betrog er euch.

Der Mensch der Erkenntniss muss nicht nur seine Feinde lieben, sondern
auch seine Freunde hassen konnen.

Man vergilt einem Lehrer schlecht, wenn man immer nur der Schiiler
bleibt. Und warum wollt ihr nicht an meinem Kranze rupfen?

Ihr verehrt mich; aber wie, wenn eure Verehrung eines Tages umfallt?
Hiitet euch, dass euch nicht eine Bildséule erschlage!

Thr sagt, ihr glaubt an Zarathustra? Aber was liegt an Zarathustra! Thr seid
meine Gldubigen: aber was liegt an allen Gldubigen!

Ihr hattet euch noch nicht gesucht: da fandet ihr mich. So thun alle Gliu-
bigen; darum ist es so wenig mit allem Glauben.

s . . 5
Nun heisse ich euch, mich verlieren und euch finden«

Hier ist keiner, der alle in ihrem Glauben bestérkt, bestétigt. Hier
schafft sich vielmehr derjenige als solcher ab, dem sich folgen lieBe.
Anstatt herbeizurufen, wird abberufen und wer die Schiiler abberuft,
bleibt auch als Lehrer nicht bestehen. Das »Folge mir, indem du mir
nicht folgst« ist buchstiblich die Abschaffung dessen, wovon man

4 Nietzsche, Friedrich: »Ecce homox, in: KSA 6, S. 255-374, hier S. 298.
5 Nietzsche, Friedrich: »Also sprach Zarathustra«, in: KSA 4, S. 9-408, hier
S. 101.

15.02.2026, 00:23:21, - [


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | SANDRA MAN

spricht, um einen Text von Friedrich Kittler zu Nietzsche zu zitieren.®
Ein Buch Fiir Alle und Keinen ist kein Lehrbuch, es ist das Lehrbuch
gegen alle Lehrbiicher, es stof3t ab, schickt weg, anstatt um sich zu
versammeln und Gemeinden von Berufenen zu stiften. Das bedeutet
nicht, dass es niemanden anspricht, aber es wendet sich zu, indem es
sich abwendet, es gibt, indem es aufgibt, den Anspruch auf Jiinger-
schaft, auf Berufene aufgibt.

Zarathustra spricht in direkter Rede. Er spricht sich und seine Jiin-
ger direkt an. Er schickt sich weg, er schickt sie weg. Er beansprucht
sich nicht als Lehrer, er beansprucht sie nicht als Schiiler. Er schafft
die Wahrheitsinstanzen ab.

Der kiinftige Zarathustra-Lehrstuhl, der Lehrstuhl der Philosophie
der Zukunft ist paradox, aporetisch: Es wird gelehrt und gelernt, dass
es Keinen gibt, der die Welt fiir alle anderen zusammenhélt. Weil es
Keinen, und keinen Anspruch, und keine Wahrheit gibt, die nicht zur
Gotze erstarrt und alles Irdische, Lebendige unter sich begribt. Die
Keinen im Fiir Alle und Keinen sind nicht die Keinen der Unberufe-
nen, Heideggers affektierte Leser, sondern Keiner als oberste Instanz
im Singular. Keiner da, der allen anderen ihre Berufungen zu- oder
absprechen wiirde. Alle weggeschickt, losgeschickt, losgelassen. Kei-
ner da mit dem Anspruch, eine Wahrheit zu verkiinden, die fiir alle
anderen giiltig wire. Es geht nicht um alle, mit dieser oder jener Quali-
tiat und Qualifikation oder keinen von jenen oder denen, sondern das
»und« zwischen Allen und Keinen verklammert sie so miteinander,
dass der Anspruch lauten muss: Fiir Alle, die von Keinem gehalten,
berufen, beglaubigt, bestitigt, belehrt sind. Fiir Alle, die sich an Kei-
nen halten, festhalten. Es geht nicht darum, die Alle von den Keinen
zu trennen, zu scheiden, abzusondern, sondern Keiner hilt Alle zu-
sammen.

Fiir Alle und Keinen spricht dann buchstiblich alle an. Aber es
bleibt von keinem feststellbar und unterscheidbar, ob die Anspriiche
erfiillt sind, der Empfang stattgefunden hat. Fiir Alle und Keinen ist
eine Widmung, ein Geschenk, keine Autorisierung. Der Anspruch ist
und bleibt offen. Das Problem der Adressierung nicht zu l19sen, indem
man entscheidet: fiir wen, an wen, sondern immer wieder zu adressie-

6 Derrida, Jacques/Kittler, Friedrich: Nietzsche — Politik des Eigennamens.

Wie man abschafft, wovon man spricht, Berlin 2000.

15.02.2026, 00:23:21, - [


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»EINE SENDUNG FUR ALLE UND KEINEN« | 235

ren, zu versenden, loszuschicken, genau da ist die Offenheit der Of-
fentlichkeit.

Im Anspruch, den Anspruch offen zu lassen, offen zu lassen, wer
gemeint ist, wer spricht, wer anspricht, wer angesprochen ist oder sein
wird, riihrt sich ein anderes Denken einer Offentlichkeit als jenes, das
von irgendwoher — und sei es vom Anspruch des Denkens selbst —, zu
unterscheiden wiisste, welche Anspriiche fiir alle gelten oder keinen
von denen betreffen sollen. Das Fiir Alle und Keinen anzusprechen ist
Nietzsches zukiinftiger Bruch mit einer Tradition, die nicht mit ihm
abgeschlossen oder erledigt ist. Ein Ausbruch aus jenem Denken, das
uns immer wieder heimsucht und die Fallen stellt, in die wir gerade
nicht stolpern, weil die Selbstverstidndlichkeiten sich klein und unbe-
merkt wie ein »und« tibergehen lassen.

Das ist aber keine spezielle Frage der Philosophie oder der Univer-
sitdt als geschlossener und berufener Denkanstalt, sondern genau in
der eruptiven Wiederkehr diverser Anspriiche erdffnet sich die Mog-
lichkeit, die universellen universitiren Rufe als Rufe nach Ungehalte-
nen, Unberufenen zu verstehen. Nicht Call Center, die man anruft,
bloB um zu wissen, wie das Gerit, also der Verstand ordnungs- und
berufsgemif} zu bedienen ist, sondern solche, die tiber ihre Anspriiche
stolpern und genau dieses Stolpern zu ihrer Berufung machen. Aber
ich habe anfangs versprochen, meine Finger vom Ruf der Universitit
zu lassen und jetzt ist es sowieso zu spit und ich muss hier zu einem
Abschluss kommen.

Einfach ist es nicht, im Anspruch der Offenheit zu schlief3en, einen
adédquaten Schluss fiir das zu finden, was offen bleiben muss und im-
mer weiter geht. Es ist verfiihrerisch, das Danke, das gleich kommen
muss, das »Danke fiir IThre Aufmerksamkeit«, das kommen wird, nicht
wie das abschlieBende Amen im Gebet zu sprechen, sondern irgendwie
anders, offener, unbestimmter, unbekiimmerter. ..

Merci.

15.02.2026, 00:23:21, - (@


https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | SANDRA MAN

LITERATURVERZEICHNIS

Derrida, Jacques/Kittler, Friedrich: Nietzsche — Politik des Eigenna-
mens. Wie man abschafft, wovon man spricht, Berlin 2000.

Heidegger, Martin: »Wer ist Nietzsches Zarathustra?«, in: ders., Vor-
trige und Aufsitze, Stuttgart 2000, S. 97-122.

Nietzsche, Friedrich: »Also sprach Zarathustra«, in: Friedrich Nietz-
sche, Kritische Studienausgabe Bd. 4, hg. v. Giorgio Col-
li/Mazzino Montinari, Miinchen 1988, S. 9-408.

Nietzsche, Friedrich: »Ecce homox, in: Friedrich Nietzsche, Kritische
Studienausgabe Bd. 6, hg. v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari,
Miinchen 1988, S. 255-374.

Nietzsche, Friedrich: »Morgenrothe. Gedanken iiber die moralischen
Vorurtheile«, in: Friedrich Nietzsche, Kritische Studienausgabe
Bd. 3, hg. v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Miinchen 1988, S.
9-331.

15.02.2026, 00:23:21, - (@



https://doi.org/10.14361/9783839416730-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

