1. Einleitung

Als ich vor funf Jahren das Projekt begonnen habe, dessen Ergebnis dieses
Buch ist, interessierte mich die Frage, wie sich Emotionen auf die Etablie-
rung von gesellschaftlicher bzw. politischer Ordnung auswirken.” Ich las mich
durch die florierende For schung, die im weitesten Sinne dem sogenann-
ten »affective turn«< zugeordnet werden kann. Von kognitionswissenschaftlich
fundierten Studien bis hin zu Ansitzen, die unter dem Begriff des Affekts das
Andere der Kultur identifizieren als eine der Kognition und der Signifikati-
on vorausgehende und ereignishafte Intensitit, als eine unziigelbare Auto-
nomie.” Dariiber hinaus zeigen politik-, sozial- und kulturwissenschaftliche
Analysen, wie Gefiihle — eine Empfindung, die der Mensch als sein Ureige-
nes erlebt — durch Herrschaftsnarrative und gesellschaftliche Praxis geformt
werden, d.h. nicht individuell sind, sondern im Individuum tief verwurzelte
soziale Konstruktionen widerspiegeln. Zur Debatte in diesem Forschungsfeld
steht auflerdem, ob ein definitorischer Unterschied zwischen Emotion einer-
seits und Affekt andererseits sinnvoll sei, ob Gefiihle als der Vernunft gegen-
sitzliche zu verstehen sind oder erst durch ein »liberales Gefithlsdispositiv«?®
als solche eingestuft wurden.

Je mehr ich mich in diesem widerspriichlichen Forschungsfeld vertiefte,
desto unschirfer wurde der Forschungsgegenstand. Die Demarkationslinien
waren zwar klar — ob historisch geformt oder autonom, ob verniinftig oder
vorkognitiv, ob Gefiihl oder Affekt —, nicht aber das Phinomen, das mal als
Emotion, mal als Gefiithl, mal als Affekt bezeichnet wurde. Ist es ein bioche-
mischer Prozess im Korper? Eine Relationalitit zwischen dem Menschen und
der Dinge dieser Welt? Eine sikularisierte Version transzendentaler Erfah-
rungen? Was ist das Phinomen, das als Emotion, Gefithl oder Affekt verstan-
den und als solches gesellschaftlich geformt wird?

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

1.1 Mit Arendt in die Gefiihlswelt

Bislang wurde Hannah Arendts Werk im Bereich dersaffect studies< nicht her-
angezogen. Damit wird grofies Potenzial verschenkt, weil Arendt emotionale
Phinomene in ihren Schriften durchgehend verhandelt.* In der Forschungsli-
teratur wird aber ihr politisches Denken als entschieden antiemotional inter-
pretiert bzw. als ein Ansatz, der dafiir plidiert, Gefithle und Leidenschaften
aus dem politischen Bereich zu verbannen. Mich iiberzeugte diese verbreitete
Arendt-Lesart aus drei Griinden nicht.

Erstens: Liest man Arendyt, trifft man nicht nur auf Texte, die leidenschaft-
lich argumentieren, sondern auch auf emotionale Phinomene, die Arendts
politische Analysen durchziehen, z.B. Mut, Mitleid oder Schmerz. Diese wer-
den nicht als Begleiterscheinungen von politischen Entwicklungen aufgelis-
tet, sondern haben eine spezifische Tiefenschirfe, da sie von Arendt als Aus-
formulierungen vom Weltbezug des Menschen besprochen werden.

Zweitens: Ein zentrales Untersuchungsfeld der »affect studies< ist das
Verhaltnis zwischen Formen der Ordnung einerseits und Gefithlen anderer-
seits. Vereinfacht gesagt ist dieses Verhiltnis polemisch bzw. antagonistisch,
denn die Ordnung strebt nach Stabilitit, Berechenbarkeit und Nachhal-
tigkeit, wihrend Emotionen dieser Ordnungsbestrebung zuwiderlaufen,
eingespielte Prozesse unterbrechen, die Macht herausfordern. Die Adjektive,
mit denen das Destabilisierende der Emotionen bezeichnet wird, sind bei-
nahe deckungsgleich mit Arendts Beschreibung des Politischen. Letzteres
ist fliichtig und unberechenbar, ereignet sich spontan und ist fragil. Das
Politische ist in Arendts Werken— so wiirde man es im Vokabular heutiger
Diskussionen tiber politische Ontologie bezeichnen - radikal kontingent.
Wenn man aber ein Konzept des Politischen hat, das die Eigenschaften trigt,
die philosophiegeschichtlich das Emotionale kennzeichnen, dann verschiebt
sich der Antagonismus. Es ist nicht mehr zwischen Ordnung und Gefiihl,
sondern zwischen Ordnung und dem Politischen. Die Frage, in welchem
Verhiltnis emotionale Phinomene zum Politischen stehen, bleibt somit
offen.

Drittens: Emotionen sind im Verhiltnis zum aktiven Handeln die passive
Seite der menschlichen Existenz. Sie werden erlitten und widerlaufen dem
Ideal eines selbstbestimmt handelnden souverinen Akteurs. Zwar wird
Arendt ein schlimmer Fall der Hellas- und Heldenverehrung nachgesagt,’
doch bei einer breit angelegten Lektiire wird es sichtbar, dass die Protagonis-
ten, deren Lebensgeschichte Arendt nacherzihlt, keine Helden sind. Weder

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Rahel Varnhagen,® noch Rosa Luxemburg,” weder Isaak Dinesen,® (Karen
Blixen) noch Walter Benjamin® hatten eine glorreiche Biografie. Das gleiche
gilt fiir die ungarischen Aufstindische der 1956-er Revolution,'® denen Arendt
ein enthusiastisches Essay widmet oder, in Arendts Dissertation, fiir die na-
menlosen Mitglieder eines civitas terrena, die von der Einsicht geleitet, dass sie
sich von ihrer Angewiesenheit auf ein tragendes und stabilisierendes Auflen
nicht befreien konnen, sich in die gegenseitige Interdependenz begeben.
Auch Arendts Stabilisierungsvorschlige, die sie gegen die unhintergehbare
Fragilitit des menschlichen Miteinanders einfithrt, die von Julia Kristeva
als »psychopolitische Eingriffe«"* bezeichnete Vergeben und Versprechen,
sind alles andere als ein endgiiltiger Befreiungsakt des souverin siegenden
Helden. Was die Protagonisten in Arendts Denkuniversum auszeichnet, ist
ihre Bereitschaft zum Erleiden. Dieses Phinomen bespreche ich in meiner
Arbeit unter dem Begriff der Beriihrbarkeit. Berithrbarkeit, als bewusstes
Erleiden der Widerfahrnis, ist fir Arendt durch ihre weltgewinnende und
-stiftende Wirkung politisch unentbehrlich.

Vor dem Hintergrund dieser Griinde war ich der Uberzeugung, dass es
sich lohnt, Arendts Werk umfassend zu analysieren, um Antworten auf meine
Fragen — erstens: Welche Rolle spielen Emotionen fiir die Etablierung gesell-
schaftlicher Ordnung? Und zweitens: Was ist das Phinomen oder vielleicht
sogar ontologische Gegebenheit des Menschen, das bzw. die sich in Emotio-
nen, Gefithlen und Affekten ausdriickt — zu finden. Da sich durch diese, nun
an Arendts politisches Denken gerichtete, Fragestellung auch ein Forschungs-
desiderats in der ansonsten uniiberschaubaren Arendt-Literatur™ auftat, ent-
schied ich mich dafiir, mit einem hermeneutisch interpretativen Zugang das
Phinomen der Emotionalitit in Arendts politischem Denken systematisch
auszuarbeiten. Durch die intensive und breit angelegte Textanalyse von bei-
nahe aller Hauptwerke (und von einer Handvoll Essays) argumentiere ich ei-
nerseits dafiir, dass emotionale Phinomene bei Arendt nicht per se als apoli-
tisch oder antipolitisch konzipiert sind. Andererseits liefert die Auseinander-
setzung mit Arendt auch wertvolle Einsichten dariiber, wofiir Emotionalitit
als Phinomen des menschlichen Lebens steht, wie sie sich zum Politischen
verhilt, was ihr Status im menschlichen Miteinander ist.

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

1.2 Beriihrbarkeit und Weltzugang

Zwar legt Arendt in ihrem Werk einen Unterschied zwischen den Begriffen
Gefiihl und Leidenschaft an, doch verwendet sie diese nicht konsequent. Des
Weiteren besteht der Unterschied dieser Begriffe nicht darin, was sich in den
»affect studies< als die Debatte zwischen autonomes, unmittelbares versus
kulturell angelegtes Fithlen artikuliert, sondern darin, ob der Mensch durch
die Art und Weise der ihn betreffenden Emotionalitit der Welt gegeniiber of-
fen bleibt oder sich vor ihr verschliefSt. Deshalb habe ich in meiner Arbeit,
statt Emotion, Gefiithl und Affekt, Berithrbarkeit eingefiihrt und sie als zen-
tralen Begriff der Arendt’schen politischen Philosophie auf drei Ebenen aus-
gearbeitet.

Erstens interpretiere ich Berithrbarkeit als das gesuchte Phinomen hinter
Emotionen, Gefiithlen und Affekten. In meiner Lesart sind emotionale Phi-
nomene in Arendts politischem Denken nicht an sich >gut< oder >schlecht«
(z.B. gut als Liebe, schlecht als Zorn), sondern Ausdruck von einem existie-
renden Weltbezug oder eines eminenten Weltverlustes.” Alles, was die ge-
meinsame Welt stiftet, was »das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-
ten«** erweitert, ist bei Arendt politisch. Alles, was dieses Gewebe zerreifdt,
die gemeinsame Welt als geteilten Erfahrungsraum zerstort, ist antipolitisch.
Zur Zerstorung ist die Liebe genauso in der Lage, wie der Zorn von Weltge-
winn zeugen kann. Fiir erstere ist Arendts Beispiel caritas — die Liebe zu Gott,
die das irdische Leben, die diesseitigen Beziehungen des Gliubigen in Hin-
blick auf das ewige Sein bei Gott irrelevant werden lisst.”® Letzteren veran-
schaulicht Arendt sowohl in On Revolution' als auch in ihrem spiteren Essay,
On Violence”, mit dem wiitenden Zorn der Unterdriickten. Diese Wut ist der
Ausdruck dessen, dass die Unterdriickten die Wirklichkeit der Welt, nim-
lich, dass sie von den Michtigen erdriickt und ausgebeutet sind, erkennen
und erleiden. Sie schiitzen sich davor nicht durch Rationalisierung der Un-
terdriickung oder durch Riickzug in die illusorische Wirme isolierter Paria-
Gemeinschaften,” sondern erkennen ihre tatsichliche Lage im Licht ihres
Zorns an. Der Zorn an sich ist noch nicht politisch, aber als Ausdruck von
Realititsbezug ist er der Ausgangspunkt fiir die Verinderung der Situation.
Dafiir, dass mehr Freiheit entsteht, dass der geteilte Raum des Miteinanders
sich erweitert.

Die emotionalen Phinomene in ihren unterschiedlichen Ausformulierun-
gen verweisen auf eine vorhandene oder fehlende Berithrbarkeit. Berithrbar-
keit wiederum ist der Katalysator fir politische Verinderung. Der beriihrba-

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

re Mensch, der die Widerfahrnisse der menschlichen Existenz erleiden kann,
wird durch dieses Erleiden dazu befihigt, zu erkennen, wo Verinderung notig
ist. Der unberithrbare Mensch bestitigt den Status quo und tragt dazu bei, dass
die existierende Herrschaft nicht ins Wanken gerit. Arendt macht es nicht ex-
plizit, doch klingen hier zwei Grundeinsichten hinsichtlich emotionaler Phi-
nomene durch. Erstens sind Gefiihle nicht autonom und auch nicht vorge-
sellschaftlich, sondern relational. Sie antworten auf existierende Verhiltnisse
und kldren tiber den Stand der Welt auf. Zweitens setzt zwar Arendt Berithr-
barkeit als ontologische Gegebenheit des Menschen — der schutzbediirftig,
betreftbar und sterblich ist und ohne seine eigene Entscheidung in die Welt
kommt -, doch stellt sie im Fall vom totalitiren Terror detailliert dar, wie
die politische Herrschaft diese Berithrbarkeit systematisch zerstort, um Wi-
derstand zu verunmoglichen. Der kulturell und historisch bedingte Raum, in
dem Berithrbarkeit nicht nur durch Politiken der Vernichtung, sondern auch
durch philosophische Interventionen eingedimmt und abgestumpft werden
kann, wird zwar nicht systematisch erarbeitet, aber doch konturiert.”

Die zweite Ebene meiner Interpretation der Figur der Berithrbarkeit be-
zieht sich auf die Art und Weise, wie Arendt selbst politische Philosophie be-
treibt bzw. den Anfang des politischen Denkens beschreibt.*® Als Ausloser
dieses spezifischen Denkens, das sich auf das menschliche Miteinander in
der Welt bezieht, benennt sie den griechischen Begriff des thaumazein* als
erschiitterndes Sich-Wundern und als Widerfahrnis. Die Erschiitterung gilt
der Konfrontation damit, dass der Mensch im Plural existiert. Diese Plura-
litdt verursacht die Fragilitit und die unkontrollierbare Verinderbarkeit des
politischen Miteinanders. Nur dort, wo es keine Freiheit gibt, ist die ontologi-
sche Pluralitit — die Arendt auf die biologische Tatsache der Zweigeschlecht-
lichkeit zurtckfihrt — nicht gefihrlich, weil sie eingedimmt ist. Wenn je-
doch Pluralitit als Bedingung des politischen Miteinanders ernst genommen
wird, bedeutet sie fiir das politische Denken, dass dieses keine Letztbegriin-
dungen, keine stabile Staatsform und keine metaphysischen Wahrheiten in
den Bereich des Politischen hineintragen kann. All diese Bestrebungen politi-
schen Denkens implizieren Singularitit und schlief3lich Zwang. Freiheit kann
es nur dort geben, wo es keinen Zwang gibt. Daraus folgert Arendt, dass es
nur voriibergehende Stabilitit gibt. Das Unerwartete und seine unvorhersag-
baren und unwiderruflichen Konsequenzen kénnen jederzeit eintreffen. Die
gleiche Temporalitit, die fir Verhiltnisse im Politischen gilt, gilt auch im Be-
reich des politischen Denkens. So, wie das Handeln, als Eintreffen des Un-
erwarteten, laufende politische Prozesse unterbricht und durchwirbelt, wirkt

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

auch das thaumazein auf den politischen Philosophen. Genauso wenig, wie es
im Politischen endgiiltige Antworten auf Fragen des Zusammenlebens geben
kann und die Formen des Miteinanders aufs immer Neue verhandelt werden
miissen, kann es auch keine abschlieRende politische Philosophie geben, die
nur noch in die Praxis implementiert werden miisste, um eine ideale Welt
zu stiften. Die Unterbrechung, das Unerwartete, die Erschiitterung und die
Herausforderung des Bestehenden, d.h. das Neue, die Natalitit in Arendts
Vokabular, liegen sowohl dem politischen Miteinander als auch dem politi-
schen Denken zugrunde. Thaumazein als provozierende und destabilisierende
Berithrung, die als Widerfahrnis erlitten wird, ist eine isolierende Erfahrung.
Uberfithrt ins Denken — das Arendt in Anlehnung an Platon als ein stilles
Zweigesprich bezeichnet — ist es aber pluralisierbar und kann im politischen
Bereich erscheinen. Zwar nicht als Wahrheit, nach der sich die politische Rea-
litdt zu richten hat, sondern als Dialogpartner in der Person des politischen
Philosophen (dessen Modell Sokrates ist), der thaumazein erlitt und nun als
eine Stimme unter den vielen auftritt. Natalitit manifestiert sich in der Welt
sowohl als neugeborenes Kind als auch als politisches Handeln wie auch als
thaumazein, aber jedes Mal nur unter der Voraussetzung, dass es Bereitschaft
dafir gibt, die Erschiitterung durch das Neue zu erleiden. Verschwindet die-
se Bereitschaft aus dem politischen Denken — z.B. durch die Bestrebung,
eine unerschiitterliche Letztbegriindung des Staates durchzusetzen -, wird
die politische Philosophie genauso repetitiv, weltverloren und gewaltvoll, wie
das der totalitire Staat ist. Gegen die Fliichtigkeit, die mit der Natalitit als
»infinite improbability«** bzw. als »unendliche Unwahrscheinlichkeit«** ein-
hergeht, hat Arendt kein Heilmittel. Diese Temporalitit garantiert die Frei-
heit. Doch benennt Arendt Artikulation als prinzipielle Handhabe, um dem
Verschwinden entgegenzuwirken.** Artikulation ist zwar die Entsinnlichung
der Widerfahrnis, weniger intensiv und der Erfahrung nachtriglich, doch er-
moglicht sie, dass das Erlittene innerweltlich wird. Die grundsitzliche Form
solcher Verdinglichung ist die »story«, durch die Menschen einander erzih-
len, was ihnen geschah. Wenn solche »stories« von kollektivem Interesse sind,
weil sie z.B. eine Revolution erzihlen, werden sie zu »history«. Der politische
Philosoph, den die wiederholte Erfahrung des thaumazein zum — so Arendt
- Experten im Erschiittert-Werden® qualifizierte, fiigt diese Geschichten in
das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten wieder ein. Nicht, um zu
erkliren oder zu belehren, sondern um Verschnung mit dem Erlittenen zu
ermoglichen.

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Die dritte Untersuchungsebene in meiner Arbeit bezieht sich auf die Fra-
ge, in welchem Verhiltnis die nun als Berithrbarkeit verstandene Emotionali-
tit zum Politischen steht.?® Zwar fithrt Arendt die heute als politische Diffe-
renz bezeichnete Unterscheidung zwischen der Politik und dem Politischen
nicht explizit ein. Doch ihr ganzes Werk ist durchzogen von der Analyse sol-
cher philosophischen und machtpolitischen Versuche, die unter der Verhei-
Bung von Sicherheit und Stabilitit zum Weltverlust fithrten. Sie verschlie-
3en den Horizont von Freiheit und Pluralitit und zerstéren dabei nicht nur
das menschliche Miteinander, sondern im Extremfall den Menschen selbst.
Von ihrer Dissertation an argumentiert Arendt dafiir, dass es keine Letzt-
begriindung des innerweltlichen Miteinanders gibt, dass das Zusammensein
im Modus einer grundsitzlichen Offenheit und Zerstorbarkeit stattfindet.
Nicht nur das politische Miteinander, sondern auch das politische Denken
bewegt sich in einer Kluft. Durch die Akzeptanz der Bedingtheit und Zer-
brechlichkeit menschlicher Existenz ist dies ertragbar, aber nie zu beheben.
Jeder Versuch - ob religiés, philosophisch, biirokratisch oder machtpolitisch
-, der die grundsitzliche Kontingenz menschlichen Daseins zu heilen ver-
spricht, ist potenziell auf dem Weg zum totalen Terror. Selbstredend plidiert
aber Arendt nicht fiir Anarchie oder fiir ein Alles-ist-Erlaubt, sondern fiir ei-
ne berithrbare Flexibilitit, die durch das Erleiden dieser Grundlosigkeit dazu
bewegt ist, im Modus der Freiheit und der Interdependenz ein Miteinander
zu etablieren. Arendt markiert die vielfiltigen Note des biologischen Lebens
deutlich. Es muss gearbeitet werden, damit der Korper als lebendiger Orga-
nismus erhalten werden kann. Der Mensch braucht ein Dach iiber seinen Kopf
und auch intime Beziehungen. In all diesen Verhiltnissen ist er aber weder
frei noch in seiner spezifischen Berithrbarkeit vollkommen entfaltet, denn die
Note und die Konflikte des alltiglichen Lebens beschranken ihn und zwingen
ihn zur Verwaltung des Alltags bzw. zu bestimmten VerschlieRungen. Vor die-
sem Hintergrund, von dem Arendt den Menschen nie ablosen will, wird jener
Bereich des Politischen bedeutsam. In diesem Bereich — dessen Betreten den
mutigen Eintritt in die 6ffentliche Wahrnehmbarkeit bedeutet — erscheint der
Mensch schutzlos, um mit den anderen Anwesenden gemeinsam die Welt als
geteilten Erfahrungsraum zu stiften. Berithrbarkeit und das Politische be-
dingen sich gegenseitig. Die eminente Rolle, die in Arendts Werk dem Poli-
tischen zukommt, resultiert daraus, dass die spezifisch menschliche Berithr-
barkeit ginzlich nur im Politischen erlebt und verhandelt werden kann, denn
hier zihlen weder biologische Notwendigkeiten noch gesellschaftliche Leis-
tungen. So bleibt es die Aufgabe des politischen Bereichs das Erlittene im

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

19


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Beriihrbarkeit als conditio humana

Miteinander zu vernehmen, zu verhandeln und in das Bezugsnetz mensch-
licher Angelegenheiten einzuweben. Gleichzeitig wird der verinderliche po-
litische Bereich durch die Beriithrbarkeit des Menschen immer wieder aufs
Neue gestaltet, indem durch das Erleiden-Kénnen der Widerfahrnisse eine
gemeinsame, geteilte Welt gewonnen bzw. aktualisiert wird.

Durch die Engfithrung von Hannah Arendts politischem Denken mit den
aus den »affect studies< bekannten Fragestellungen erfolgt eine gegenseitige
Bereicherung dieser Forschungsfelder. In Arendts Denkuniversum wird ein
bislang ignoriertes bzw. abgelehntes Phinomen als fiir den politischen Be-
reich zentral sichtbar. Die »affect studies< gewinnen, statt widerstreitenden
Konzeptionen von Gefithl, Emotion und Affekt, im Phinomen der Berithrbar-
keit einen Oberbegriff. Dessen spezifische, kontextabhingige Ausformulie-
rungen bleiben weiterhin analysierbar, nun aber vor dem Hintergrund, dass
sich in den emotionalen Phinomenen die Fihigkeit bzw. die Bereitschaft des
Menschen ausdriickt, das Abhingige seiner Existenz zu akzeptieren bzw. zu
erleiden. Auch die Analyse globaler politischer Entwicklungen kann unabhin-
gig vom politischen Standpunkt dem Arendt’schen Begrift der Berithrbarkeit
etwas abgewinnen. Denn sie legt nahe, dass jeder, der verspricht, dem Men-
schen das Erleiden-Miissen von Interdependenz und fehlender Souverinitit
abzunehmen, damit begonnen hat, die Welt als konstitutives Aufien mensch-
licher Existenz zu vernichten.”

1.3 Einige Anmerkungen

Auf den folgenden Seiten argumentiere ich fiir eine spezifische Bedeutung
von Berithrbarkeit. Dabei geht es nicht um die kérperlichen Implikationen des
Begriffes*® und auch nicht um einen Beitrag zum Vulnerabilititsdiskurs.?
Der Mensch ist zwar auch in Arendts Werk als ein verletzbarer verstanden,
aber seine prinzipielle Bestimmtheit ist nicht Verletzlichkeit, sondern Inter-
dependenz. Wihrend im Begriff der Vulnerabilitit eine bedrohliche, das Indi-
viduum potenziell verletzende, gewalttitige Welt mitgedacht wird, verschiebt
sich der Akzent im Begriff der Interdependenz auf ein Miteinander und auf
ein Interaktionsgewebe (ohne dabei z.B. Schmerz zu leugnen). Dabei gelangt
man nicht beim souverinen Subjekt. Letzteres bleibt ein Bedingtes, aber nicht
ginzlich den Umstinden Ausgesetztes oder Unterworfenes.

Beriithrbarkeit, wie ich sie mit Arendt konzipiere, ist mehr als ein Fithlen-
Konnen. Sie ist Wahrnehmung und Prisenz im Gegebenen.*® Sie hat eine

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

emanzipatorische Kraft, weil der berithrbare Mensch den Ist-Zustand der
Welt erfihrt und erkennt. Er ist in der Lage, durch dieses Wissen die ihn um-
gebende Welt mit anderen gemeinsam mitzugestalten. Berithrbarkeit verste-
he ich mit Arendt als Weltzugang bzw. als Weltgewinn und Wirklichkeitsstif-
tung. Somit ist Berithrbarkeit der Antagonist des Weltverlustes, der sowohl
durch Politiken der Unberithrbarkeit als auch durch selbstreferenzielle Ge-
fithle erfolgen kann. Im Zentrum eines solchen Beriihrbarkeitskonzepts steht
daher nicht das Empfinden des Menschen, sondern die Welt, die erfahren
und kennen gelernt wird. In Arendts Denken hat die Bewahrung der Welt als
Raum des Miteinanders Prioritit. Der Mensch findet sein Zuhause in diesem
Miteinander erst dann, wenn er das Gegebene bzw. die Wirklichkeit erleiden
kann.*'

Heute hat Arendt Kultstatus.®” Thr Werk ist aktuell und regt immer wieder
zum (Nach-)Denken an. Das lisst sich nicht zuletzt auch damit begriinden,
dass Arendt ontologische Gegebenheiten® in politische Fragestellungen um-
zuwandeln wusste. Der von Arendt entworfene politische Raum ist der Ort,
wo ontologisch angelegte Herausforderungen des pluralen Miteinanders in-
nerweltlich besprochen werden kénnen. Doch bedeutet ein Kultstatus oft eine
verengte, von (positiven) Vorurteilen bestimmte Wahrnehmung der Autorin.
Zwar ist »thinking with Arendt against Arendt«** zum gefliigelten Wort der
Arendt-Forschung geworden, doch ist die Rezeption tiberwiegend unkritisch
(oder schweigsam), wenn es um Arendts eurozentrischen Blindflecken und
ihren Anmerkungen tber afrikanische Kultur bzw. afro-amerikanische Biir-
gerrechtsbewegungen in den USA geht. Letztere sind schlicht nicht zu vertei-
digen. Ich denke, dass man Arendt nicht ohne das bewusste Wahrnehmen der
Ausgrenzungsmechanismen, die ihr eigenes politisches Denken bestimmten,
lesen darf. Daher lege ich in diesem Buch einen Interpretationsvorschlag vor,
dem das Prinzip >Arendt mit Arendt lesen< zugrunde liegt. Diese Herange-
hensweise fithrt zu einer exegetischen Argumentation, die Frithwerke und
Spatschriften, Essays und Biicher miteinander verbindet. Durch ein solches
Zusammenlesen der Texte strebt die Arbeit an, Motive, Phinomene und ihre
Genealogie in Arendts Werk herauszukristallisieren.

Nach ihrer Flucht nach New York im Jahr 1941 schrieb Arendt — abgese-
hen von explizit fiir deutsche Anlisse fertiggestellten Texten — nur noch auf
Englisch. Alle ihre Hauptwerke entstanden in dieser Fremdsprache. Auch in
den Fillen, wo Arendt selbst die deutschen Ubersetzungen anfertigte, gibt
es zwischen der englischen und der deutschen Fassung Unterschiede. Ich
mochte in dieser Arbeit Arendts mehrsprachliches (politisches) Denken da-

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

2


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Beriihrbarkeit als conditio humana

durch wiedergeben, dass ihre Texte in der Sprache zitiert werden, in der
sie entstanden sind. So soll nicht nur jener Ubersetzungsprozess angedeu-
tet werden, der zwischen den deutschsprachigen Eintrigen in Arendts Denk-
tagebuch® und den englischsprachigen Werken stattfand, sondern auch die
6ffnende bzw. veréffentlichende Bewegung zwischen dem Privaten und dem
Politischen, zwischen dem Erlittenen und dem Handeln.

Abschliefiend noch einige Anmerkungen zu meinem Sprachgebrauch. Fir
eine geschmeidige Leseerfahrung wird das generische Maskulinum verwen-
det, mitgedacht sind jedoch alle Gender. Gefithle, Emotionen und Leiden-
schaften fasse ich unter dem Begriff der emotionalen Phinomene zusammen
bzw. verwende sie aus stilistischen Griinden stellenweise als Synonyme. Das
gleiche gilt fiir die Worter Mensch, Subjekt, Individuum, wobei diese Begrif-
fe wihrend meiner Argumentation auch als voneinander getrennt definiert
werden.

Die Lesart, die ich auf den folgenden Seiten vorlege, ist durch meine eige-
ne Perspektive beschrinkt. Doch hoffe ich, dass es mir gelang, eine Wahrneh-
mungsebene zu erschliefien, die zu neuen Gesprachen mit Hannah Arendts
Werk anregt.

https://dol.org/10.14361/97838309457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

