
1. Einleitung

Als ich vor fünf Jahren das Projekt begonnen habe, dessen Ergebnis dieses

Buch ist, interessierte mich die Frage, wie sich Emotionen auf die Etablie-

rung von gesellschaftlicher bzw. politischer Ordnung auswirken.1 Ich lasmich

durch die florierende For schung, die im weitesten Sinne dem sogenann-

ten ›affective turn‹ zugeordnet werden kann. Von kognitionswissenschaftlich

fundierten Studien bis hin zu Ansätzen, die unter dem Begriff des Affekts das

Andere der Kultur identifizieren als eine der Kognition und der Signifikati-

on vorausgehende und ereignishafte Intensität, als eine unzügelbare Auto-

nomie.2 Darüber hinaus zeigen politik-, sozial- und kulturwissenschaftliche

Analysen, wie Gefühle – eine Empfindung, die der Mensch als sein Ureige-

nes erlebt – durch Herrschaftsnarrative und gesellschaftliche Praxis geformt

werden, d.h. nicht individuell sind, sondern im Individuum tief verwurzelte

soziale Konstruktionen widerspiegeln. Zur Debatte in diesem Forschungsfeld

steht außerdem, ob ein definitorischer Unterschied zwischen Emotion einer-

seits und Affekt andererseits sinnvoll sei, ob Gefühle als der Vernunft gegen-

sätzliche zu verstehen sind oder erst durch ein »liberales Gefühlsdispositiv«3

als solche eingestuft wurden.

Je mehr ich mich in diesem widersprüchlichen Forschungsfeld vertiefte,

desto unschärfer wurde der Forschungsgegenstand. Die Demarkationslinien

waren zwar klar – ob historisch geformt oder autonom, ob vernünftig oder

vorkognitiv, ob Gefühl oder Affekt –, nicht aber das Phänomen, das mal als

Emotion, mal als Gefühl, mal als Affekt bezeichnet wurde. Ist es ein bioche-

mischer Prozess im Körper? Eine Relationalität zwischen demMenschen und

der Dinge dieser Welt? Eine säkularisierte Version transzendentaler Erfah-

rungen? Was ist das Phänomen, das als Emotion, Gefühl oder Affekt verstan-

den und als solches gesellschaftlich geformt wird?

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Berührbarkeit als conditio humana

1.1 Mit Arendt in die Gefühlswelt

BislangwurdeHannah ArendtsWerk imBereich der ›affect studies‹ nicht her-

angezogen. Damit wird großes Potenzial verschenkt, weil Arendt emotionale

Phänomene in ihren Schriften durchgehend verhandelt.4 In der Forschungsli-

teratur wird aber ihr politisches Denken als entschieden antiemotional inter-

pretiert bzw. als ein Ansatz, der dafür plädiert, Gefühle und Leidenschaften

aus dem politischen Bereich zu verbannen.Mich überzeugte diese verbreitete

Arendt-Lesart aus drei Gründen nicht.

Erstens: Liestman Arendt, trifft man nicht nur auf Texte, die leidenschaft-

lich argumentieren, sondern auch auf emotionale Phänomene, die Arendts

politische Analysen durchziehen, z.B. Mut, Mitleid oder Schmerz. Diese wer-

den nicht als Begleiterscheinungen von politischen Entwicklungen aufgelis-

tet, sondern haben eine spezifische Tiefenschärfe, da sie von Arendt als Aus-

formulierungen vom Weltbezug des Menschen besprochen werden.

Zweitens: Ein zentrales Untersuchungsfeld der ›affect studies‹ ist das

Verhältnis zwischen Formen der Ordnung einerseits und Gefühlen anderer-

seits. Vereinfacht gesagt ist dieses Verhältnis polemisch bzw. antagonistisch,

denn die Ordnung strebt nach Stabilität, Berechenbarkeit und Nachhal-

tigkeit, während Emotionen dieser Ordnungsbestrebung zuwiderlaufen,

eingespielte Prozesse unterbrechen, die Macht herausfordern. Die Adjektive,

mit denen das Destabilisierende der Emotionen bezeichnet wird, sind bei-

nahe deckungsgleich mit Arendts Beschreibung des Politischen. Letzteres

ist flüchtig und unberechenbar, ereignet sich spontan und ist fragil. Das

Politische ist in Arendts Werken– so würde man es im Vokabular heutiger

Diskussionen über politische Ontologie bezeichnen – radikal kontingent.

Wenn man aber ein Konzept des Politischen hat, das die Eigenschaften trägt,

die philosophiegeschichtlich das Emotionale kennzeichnen, dann verschiebt

sich der Antagonismus. Es ist nicht mehr zwischen Ordnung und Gefühl,

sondern zwischen Ordnung und dem Politischen. Die Frage, in welchem

Verhältnis emotionale Phänomene zum Politischen stehen, bleibt somit

offen.

Drittens: Emotionen sind im Verhältnis zum aktiven Handeln die passive

Seite der menschlichen Existenz. Sie werden erlitten und widerlaufen dem

Ideal eines selbstbestimmt handelnden souveränen Akteurs. Zwar wird

Arendt ein schlimmer Fall der Hellas- und Heldenverehrung nachgesagt,5

doch bei einer breit angelegten Lektüre wird es sichtbar, dass die Protagonis-

ten, deren Lebensgeschichte Arendt nacherzählt, keine Helden sind. Weder

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 15

Rahel Varnhagen,6 noch Rosa Luxemburg,7 weder Isaak Dinesen,8 (Karen

Blixen) noch Walter Benjamin9 hatten eine glorreiche Biografie. Das gleiche

gilt für die ungarischen Aufständische der 1956-er Revolution,10 denen Arendt

ein enthusiastisches Essay widmet oder, in Arendts Dissertation, für die na-

menlosenMitglieder eines civitas terrena, die von der Einsicht geleitet, dass sie

sich von ihrer Angewiesenheit auf ein tragendes und stabilisierendes Außen

nicht befreien können, sich in die gegenseitige Interdependenz begeben.

Auch Arendts Stabilisierungsvorschläge, die sie gegen die unhintergehbare

Fragilität des menschlichen Miteinanders einführt, die von Julia Kristeva

als »psychopolitische Eingriffe«11 bezeichnete Vergeben und Versprechen,

sind alles andere als ein endgültiger Befreiungsakt des souverän siegenden

Helden. Was die Protagonisten in Arendts Denkuniversum auszeichnet, ist

ihre Bereitschaft zum Erleiden. Dieses Phänomen bespreche ich in meiner

Arbeit unter dem Begriff der Berührbarkeit. Berührbarkeit, als bewusstes

Erleiden der Widerfahrnis, ist für Arendt durch ihre weltgewinnende und

-stiftende Wirkung politisch unentbehrlich.

Vor dem Hintergrund dieser Gründe war ich der Überzeugung, dass es

sich lohnt, ArendtsWerk umfassend zu analysieren, um Antworten auf meine

Fragen – erstens: Welche Rolle spielen Emotionen für die Etablierung gesell-

schaftlicher Ordnung? Und zweitens: Was ist das Phänomen oder vielleicht

sogar ontologische Gegebenheit des Menschen, das bzw. die sich in Emotio-

nen, Gefühlen und Affekten ausdrückt – zu finden. Da sich durch diese, nun

an Arendts politisches Denken gerichtete, Fragestellung auch ein Forschungs-

desiderats in der ansonsten unüberschaubaren Arendt-Literatur12 auftat, ent-

schied ich mich dafür, mit einem hermeneutisch interpretativen Zugang das

Phänomen der Emotionalität in Arendts politischem Denken systematisch

auszuarbeiten. Durch die intensive und breit angelegte Textanalyse von bei-

nahe aller Hauptwerke (und von einer Handvoll Essays) argumentiere ich ei-

nerseits dafür, dass emotionale Phänomene bei Arendt nicht per se als apoli-

tisch oder antipolitisch konzipiert sind. Andererseits liefert die Auseinander-

setzung mit Arendt auch wertvolle Einsichten darüber, wofür Emotionalität

als Phänomen des menschlichen Lebens steht, wie sie sich zum Politischen

verhält, was ihr Status im menschlichen Miteinander ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Berührbarkeit als conditio humana

1.2 Berührbarkeit und Weltzugang

Zwar legt Arendt in ihrem Werk einen Unterschied zwischen den Begriffen

Gefühl und Leidenschaft an, doch verwendet sie diese nicht konsequent. Des

Weiteren besteht der Unterschied dieser Begriffe nicht darin, was sich in den

›affect studies‹ als die Debatte zwischen autonomes, unmittelbares versus

kulturell angelegtes Fühlen artikuliert, sondern darin, ob der Mensch durch

die Art und Weise der ihn betreffenden Emotionalität der Welt gegenüber of-

fen bleibt oder sich vor ihr verschließt. Deshalb habe ich in meiner Arbeit,

statt Emotion, Gefühl und Affekt, Berührbarkeit eingeführt und sie als zen-

tralen Begriff der Arendt’schen politischen Philosophie auf drei Ebenen aus-

gearbeitet.

Erstens interpretiere ich Berührbarkeit als das gesuchte Phänomen hinter

Emotionen, Gefühlen und Affekten. In meiner Lesart sind emotionale Phä-

nomene in Arendts politischem Denken nicht an sich ›gut‹ oder ›schlecht‹

(z.B. gut als Liebe, schlecht als Zorn), sondern Ausdruck von einem existie-

renden Weltbezug oder eines eminenten Weltverlustes.13 Alles, was die ge-

meinsame Welt stiftet, was »das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-

ten«14 erweitert, ist bei Arendt politisch. Alles, was dieses Gewebe zerreißt,

die gemeinsameWelt als geteilten Erfahrungsraum zerstört, ist antipolitisch.

Zur Zerstörung ist die Liebe genauso in der Lage, wie der Zorn von Weltge-

winn zeugen kann. Für erstere ist Arendts Beispiel caritas – die Liebe zu Gott,

die das irdische Leben, die diesseitigen Beziehungen des Gläubigen in Hin-

blick auf das ewige Sein bei Gott irrelevant werden lässt.15 Letzteren veran-

schaulicht Arendt sowohl in On Revolution16 als auch in ihrem späteren Essay,

On Violence17, mit dem wütenden Zorn der Unterdrückten. Diese Wut ist der

Ausdruck dessen, dass die Unterdrückten die Wirklichkeit der Welt, näm-

lich, dass sie von den Mächtigen erdrückt und ausgebeutet sind, erkennen

und erleiden. Sie schützen sich davor nicht durch Rationalisierung der Un-

terdrückung oder durch Rückzug in die illusorische Wärme isolierter Paria-

Gemeinschaften,18 sondern erkennen ihre tatsächliche Lage im Licht ihres

Zorns an. Der Zorn an sich ist noch nicht politisch, aber als Ausdruck von

Realitätsbezug ist er der Ausgangspunkt für die Veränderung der Situation.

Dafür, dass mehr Freiheit entsteht, dass der geteilte Raum des Miteinanders

sich erweitert.

Die emotionalen Phänomene in ihren unterschiedlichen Ausformulierun-

gen verweisen auf eine vorhandene oder fehlende Berührbarkeit. Berührbar-

keit wiederum ist der Katalysator für politische Veränderung. Der berührba-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17

re Mensch, der die Widerfahrnisse der menschlichen Existenz erleiden kann,

wird durch dieses Erleiden dazu befähigt, zu erkennen,woVeränderung nötig

ist.Der unberührbareMensch bestätigt den Status quo und trägt dazu bei, dass

die existierendeHerrschaft nicht insWanken gerät. Arendtmacht es nicht ex-

plizit, doch klingen hier zwei Grundeinsichten hinsichtlich emotionaler Phä-

nomene durch. Erstens sind Gefühle nicht autonom und auch nicht vorge-

sellschaftlich, sondern relational. Sie antworten auf existierende Verhältnisse

und klären über den Stand der Welt auf. Zweitens setzt zwar Arendt Berühr-

barkeit als ontologische Gegebenheit des Menschen – der schutzbedürftig,

betreffbar und sterblich ist und ohne seine eigene Entscheidung in die Welt

kommt –, doch stellt sie im Fall vom totalitären Terror detailliert dar, wie

die politische Herrschaft diese Berührbarkeit systematisch zerstört, um Wi-

derstand zu verunmöglichen. Der kulturell und historisch bedingte Raum, in

dem Berührbarkeit nicht nur durch Politiken der Vernichtung, sondern auch

durch philosophische Interventionen eingedämmt und abgestumpft werden

kann, wird zwar nicht systematisch erarbeitet, aber doch konturiert.19

Die zweite Ebene meiner Interpretation der Figur der Berührbarkeit be-

zieht sich auf die Art und Weise, wie Arendt selbst politische Philosophie be-

treibt bzw. den Anfang des politischen Denkens beschreibt.20 Als Auslöser

dieses spezifischen Denkens, das sich auf das menschliche Miteinander in

der Welt bezieht, benennt sie den griechischen Begriff des thaumazein21 als

erschütterndes Sich-Wundern und als Widerfahrnis. Die Erschütterung gilt

der Konfrontation damit, dass der Mensch im Plural existiert. Diese Plura-

lität verursacht die Fragilität und die unkontrollierbare Veränderbarkeit des

politischenMiteinanders. Nur dort, wo es keine Freiheit gibt, ist die ontologi-

sche Pluralität – die Arendt auf die biologische Tatsache der Zweigeschlecht-

lichkeit zurückführt – nicht gefährlich, weil sie eingedämmt ist. Wenn je-

doch Pluralität als Bedingung des politischen Miteinanders ernst genommen

wird, bedeutet sie für das politische Denken, dass dieses keine Letztbegrün-

dungen, keine stabile Staatsform und keine metaphysischen Wahrheiten in

den Bereich des Politischen hineintragen kann. All diese Bestrebungen politi-

schen Denkens implizieren Singularität und schließlich Zwang. Freiheit kann

es nur dort geben, wo es keinen Zwang gibt. Daraus folgert Arendt, dass es

nur vorübergehende Stabilität gibt. Das Unerwartete und seine unvorhersag-

baren und unwiderruflichen Konsequenzen können jederzeit eintreffen. Die

gleiche Temporalität, die für Verhältnisse im Politischen gilt, gilt auch im Be-

reich des politischen Denkens. So, wie das Handeln, als Eintreffen des Un-

erwarteten, laufende politische Prozesse unterbricht und durchwirbelt, wirkt

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Berührbarkeit als conditio humana

auch das thaumazein auf den politischen Philosophen. Genauso wenig, wie es

im Politischen endgültige Antworten auf Fragen des Zusammenlebens geben

kann und die Formen des Miteinanders aufs immer Neue verhandelt werden

müssen, kann es auch keine abschließende politische Philosophie geben, die

nur noch in die Praxis implementiert werden müsste, um eine ideale Welt

zu stiften. Die Unterbrechung, das Unerwartete, die Erschütterung und die

Herausforderung des Bestehenden, d.h. das Neue, die Natalität in Arendts

Vokabular, liegen sowohl dem politischen Miteinander als auch dem politi-

schen Denken zugrunde.Thaumazein als provozierende und destabilisierende

Berührung, die als Widerfahrnis erlitten wird, ist eine isolierende Erfahrung.

Überführt ins Denken – das Arendt in Anlehnung an Platon als ein stilles

Zweigespräch bezeichnet – ist es aber pluralisierbar und kann im politischen

Bereich erscheinen. Zwar nicht alsWahrheit, nach der sich die politische Rea-

lität zu richten hat, sondern als Dialogpartner in der Person des politischen

Philosophen (dessen Modell Sokrates ist), der thaumazein erlitt und nun als

eine Stimme unter den vielen auftritt. Natalität manifestiert sich in der Welt

sowohl als neugeborenes Kind als auch als politisches Handeln wie auch als

thaumazein, aber jedes Mal nur unter der Voraussetzung, dass es Bereitschaft

dafür gibt, die Erschütterung durch das Neue zu erleiden. Verschwindet die-

se Bereitschaft aus dem politischen Denken – z.B. durch die Bestrebung,

eine unerschütterliche Letztbegründung des Staates durchzusetzen –, wird

die politische Philosophie genauso repetitiv, weltverloren und gewaltvoll, wie

das der totalitäre Staat ist. Gegen die Flüchtigkeit, die mit der Natalität als

»infinite improbability«22 bzw. als »unendliche Unwahrscheinlichkeit«23 ein-

hergeht, hat Arendt kein Heilmittel.Diese Temporalität garantiert die Frei-

heit. Doch benennt Arendt Artikulation als prinzipielle Handhabe, um dem

Verschwinden entgegenzuwirken.24 Artikulation ist zwar die Entsinnlichung

der Widerfahrnis, weniger intensiv und der Erfahrung nachträglich, doch er-

möglicht sie, dass das Erlittene innerweltlich wird. Die grundsätzliche Form

solcher Verdinglichung ist die »story«, durch die Menschen einander erzäh-

len,was ihnen geschah.Wenn solche »stories« von kollektivem Interesse sind,

weil sie z.B. eine Revolution erzählen, werden sie zu »history«. Der politische

Philosoph, den die wiederholte Erfahrung des thaumazein zum – so Arendt

– Experten im Erschüttert-Werden25 qualifizierte, fügt diese Geschichten in

das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten wieder ein. Nicht, um zu

erklären oder zu belehren, sondern um Versöhnung mit dem Erlittenen zu

ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19

Die dritte Untersuchungsebene in meiner Arbeit bezieht sich auf die Fra-

ge, in welchem Verhältnis die nun als Berührbarkeit verstandene Emotionali-

tät zum Politischen steht.26 Zwar führt Arendt die heute als politische Diffe-

renz bezeichnete Unterscheidung zwischen der Politik und dem Politischen

nicht explizit ein. Doch ihr ganzes Werk ist durchzogen von der Analyse sol-

cher philosophischen und machtpolitischen Versuche, die unter der Verhei-

ßung von Sicherheit und Stabilität zum Weltverlust führten. Sie verschlie-

ßen den Horizont von Freiheit und Pluralität und zerstören dabei nicht nur

das menschliche Miteinander, sondern im Extremfall den Menschen selbst.

Von ihrer Dissertation an argumentiert Arendt dafür, dass es keine Letzt-

begründung des innerweltlichen Miteinanders gibt, dass das Zusammensein

im Modus einer grundsätzlichen Offenheit und Zerstörbarkeit stattfindet.

Nicht nur das politische Miteinander, sondern auch das politische Denken

bewegt sich in einer Kluft. Durch die Akzeptanz der Bedingtheit und Zer-

brechlichkeit menschlicher Existenz ist dies ertragbar, aber nie zu beheben.

Jeder Versuch – ob religiös, philosophisch, bürokratisch oder machtpolitisch

–, der die grundsätzliche Kontingenz menschlichen Daseins zu heilen ver-

spricht, ist potenziell auf demWeg zum totalen Terror. Selbstredend plädiert

aber Arendt nicht für Anarchie oder für ein Alles-ist-Erlaubt, sondern für ei-

ne berührbare Flexibilität, die durch das Erleiden dieser Grundlosigkeit dazu

bewegt ist, im Modus der Freiheit und der Interdependenz ein Miteinander

zu etablieren. Arendt markiert die vielfältigen Nöte des biologischen Lebens

deutlich. Es muss gearbeitet werden, damit der Körper als lebendiger Orga-

nismus erhaltenwerden kann.DerMensch braucht einDach über seinenKopf

und auch intime Beziehungen. In all diesen Verhältnissen ist er aber weder

frei noch in seiner spezifischen Berührbarkeit vollkommen entfaltet, denn die

Nöte und die Konflikte des alltäglichen Lebens beschränken ihn und zwingen

ihn zur Verwaltung des Alltags bzw. zu bestimmten Verschließungen. Vor die-

sem Hintergrund, von dem Arendt den Menschen nie ablösen will, wird jener

Bereich des Politischen bedeutsam. In diesem Bereich – dessen Betreten den

mutigen Eintritt in die öffentlicheWahrnehmbarkeit bedeutet – erscheint der

Mensch schutzlos, um mit den anderen Anwesenden gemeinsam die Welt als

geteilten Erfahrungsraum zu stiften. Berührbarkeit und das Politische be-

dingen sich gegenseitig. Die eminente Rolle, die in Arendts Werk dem Poli-

tischen zukommt, resultiert daraus, dass die spezifisch menschliche Berühr-

barkeit gänzlich nur im Politischen erlebt und verhandelt werden kann, denn

hier zählen weder biologische Notwendigkeiten noch gesellschaftliche Leis-

tungen. So bleibt es die Aufgabe des politischen Bereichs das Erlittene im

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Berührbarkeit als conditio humana

Miteinander zu vernehmen, zu verhandeln und in das Bezugsnetz mensch-

licher Angelegenheiten einzuweben. Gleichzeitig wird der veränderliche po-

litische Bereich durch die Berührbarkeit des Menschen immer wieder aufs

Neue gestaltet, indem durch das Erleiden-Können der Widerfahrnisse eine

gemeinsame, geteilte Welt gewonnen bzw. aktualisiert wird.

Durch die Engführung von Hannah Arendts politischem Denken mit den

aus den ›affect studies‹ bekannten Fragestellungen erfolgt eine gegenseitige

Bereicherung dieser Forschungsfelder. In Arendts Denkuniversum wird ein

bislang ignoriertes bzw. abgelehntes Phänomen als für den politischen Be-

reich zentral sichtbar. Die ›affect studies‹ gewinnen, statt widerstreitenden

Konzeptionen von Gefühl, Emotion und Affekt, im Phänomen der Berührbar-

keit einen Oberbegriff. Dessen spezifische, kontextabhängige Ausformulie-

rungen bleiben weiterhin analysierbar, nun aber vor dem Hintergrund, dass

sich in den emotionalen Phänomenen die Fähigkeit bzw. die Bereitschaft des

Menschen ausdrückt, das Abhängige seiner Existenz zu akzeptieren bzw. zu

erleiden. Auch die Analyse globaler politischer Entwicklungen kann unabhän-

gig vom politischen Standpunkt dem Arendt’schen Begriff der Berührbarkeit

etwas abgewinnen. Denn sie legt nahe, dass jeder, der verspricht, dem Men-

schen das Erleiden-Müssen von Interdependenz und fehlender Souveränität

abzunehmen, damit begonnen hat, die Welt als konstitutives Außen mensch-

licher Existenz zu vernichten.27

1.3 Einige Anmerkungen

Auf den folgenden Seiten argumentiere ich für eine spezifische Bedeutung

vonBerührbarkeit.Dabei geht es nicht umdie körperlichen Implikationen des

Begriffes28 und auch nicht um einen Beitrag zum Vulnerabilitätsdiskurs.29

Der Mensch ist zwar auch in Arendts Werk als ein verletzbarer verstanden,

aber seine prinzipielle Bestimmtheit ist nicht Verletzlichkeit, sondern Inter-

dependenz.Während imBegriff der Vulnerabilität eine bedrohliche, das Indi-

viduum potenziell verletzende, gewalttätigeWelt mitgedacht wird, verschiebt

sich der Akzent im Begriff der Interdependenz auf ein Miteinander und auf

ein Interaktionsgewebe (ohne dabei z.B. Schmerz zu leugnen). Dabei gelangt

man nicht beim souveränen Subjekt. Letzteres bleibt ein Bedingtes, aber nicht

gänzlich den Umständen Ausgesetztes oder Unterworfenes.

Berührbarkeit, wie ich sie mit Arendt konzipiere, ist mehr als ein Fühlen-

Können. Sie ist Wahrnehmung und Präsenz im Gegebenen.30 Sie hat eine

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 21

emanzipatorische Kraft, weil der berührbare Mensch den Ist-Zustand der

Welt erfährt und erkennt. Er ist in der Lage, durch dieses Wissen die ihn um-

gebende Welt mit anderen gemeinsammitzugestalten. Berührbarkeit verste-

he ich mit Arendt als Weltzugang bzw. als Weltgewinn und Wirklichkeitsstif-

tung. Somit ist Berührbarkeit der Antagonist des Weltverlustes, der sowohl

durch Politiken der Unberührbarkeit als auch durch selbstreferenzielle Ge-

fühle erfolgen kann. Im Zentrum eines solchen Berührbarkeitskonzepts steht

daher nicht das Empfinden des Menschen, sondern die Welt, die erfahren

und kennen gelernt wird. In Arendts Denken hat die Bewahrung der Welt als

Raum des Miteinanders Priorität. Der Mensch findet sein Zuhause in diesem

Miteinander erst dann, wenn er das Gegebene bzw. die Wirklichkeit erleiden

kann.31

Heute hat Arendt Kultstatus.32 IhrWerk ist aktuell und regt immer wieder

zum (Nach-)Denken an. Das lässt sich nicht zuletzt auch damit begründen,

dass Arendt ontologische Gegebenheiten33 in politische Fragestellungen um-

zuwandeln wusste. Der von Arendt entworfene politische Raum ist der Ort,

wo ontologisch angelegte Herausforderungen des pluralen Miteinanders in-

nerweltlich besprochen werden können.Doch bedeutet ein Kultstatus oft eine

verengte, von (positiven) Vorurteilen bestimmte Wahrnehmung der Autorin.

Zwar ist »thinking with Arendt against Arendt«34 zum geflügelten Wort der

Arendt-Forschung geworden, doch ist die Rezeption überwiegend unkritisch

(oder schweigsam), wenn es um Arendts eurozentrischen Blindflecken und

ihren Anmerkungen über afrikanische Kultur bzw. afro-amerikanische Bür-

gerrechtsbewegungen in den USA geht. Letztere sind schlicht nicht zu vertei-

digen. Ich denke, dass man Arendt nicht ohne das bewussteWahrnehmen der

Ausgrenzungsmechanismen, die ihr eigenes politisches Denken bestimmten,

lesen darf. Daher lege ich in diesem Buch einen Interpretationsvorschlag vor,

dem das Prinzip ›Arendt mit Arendt lesen‹ zugrunde liegt. Diese Herange-

hensweise führt zu einer exegetischen Argumentation, die Frühwerke und

Spätschriften, Essays und Bücher miteinander verbindet. Durch ein solches

Zusammenlesen der Texte strebt die Arbeit an, Motive, Phänomene und ihre

Genealogie in Arendts Werk herauszukristallisieren.

Nach ihrer Flucht nach New York im Jahr 1941 schrieb Arendt – abgese-

hen von explizit für deutsche Anlässe fertiggestellten Texten – nur noch auf

Englisch. Alle ihre Hauptwerke entstanden in dieser Fremdsprache. Auch in

den Fällen, wo Arendt selbst die deutschen Übersetzungen anfertigte, gibt

es zwischen der englischen und der deutschen Fassung Unterschiede. Ich

möchte in dieser Arbeit Arendts mehrsprachliches (politisches) Denken da-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Berührbarkeit als conditio humana

durch wiedergeben, dass ihre Texte in der Sprache zitiert werden, in der

sie entstanden sind. So soll nicht nur jener Übersetzungsprozess angedeu-

tet werden, der zwischen den deutschsprachigen Einträgen in Arendts Denk-

tagebuch35 und den englischsprachigen Werken stattfand, sondern auch die

öffnende bzw. veröffentlichende Bewegung zwischen dem Privaten und dem

Politischen, zwischen dem Erlittenen und dem Handeln.

Abschließend noch einige Anmerkungen zumeinemSprachgebrauch. Für

eine geschmeidige Leseerfahrung wird das generische Maskulinum verwen-

det, mitgedacht sind jedoch alle Gender. Gefühle, Emotionen und Leiden-

schaften fasse ich unter dem Begriff der emotionalen Phänomene zusammen

bzw. verwende sie aus stilistischen Gründen stellenweise als Synonyme. Das

gleiche gilt für die Wörter Mensch, Subjekt, Individuum, wobei diese Begrif-

fe während meiner Argumentation auch als voneinander getrennt definiert

werden.

Die Lesart, die ich auf den folgenden Seiten vorlege, ist durch meine eige-

ne Perspektive beschränkt. Doch hoffe ich, dass es mir gelang, eineWahrneh-

mungsebene zu erschließen, die zu neuen Gesprächen mit Hannah Arendts

Werk anregt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001 - am 14.02.2026, 07:56:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

