ANALYSEN UND BERICHTE

Laizismus, Fundamentalismus und Rel1g10nsfre1he1t in der
Tiirkei in Verfassung, Recht und Praxis

Von Christian Rumpf

1.  Einfithrung'

Das Laizismusprinzip ist — neben dem Nationalismusprinzip2 — der wichtigste Leitgrund-
satz der tiirkischen Verfassungsordnung. In der verfassungspolitischen Praxis ist er aber
weit umstrittener als das Nationalismusprinzip. Denn die Verfechter einer Aufweichung
dieses Grundsatzes zugunsten einer weiteren Stiarkung des ohnehin dominierenden Islam in
Staat und Gesellschaft sitzen an den Schalthebeln der Macht, wihrend die Gegner eines
offiziellen Nationalismus selbst dann als verfassungsfeindliche AufBenseiter diskreditiert
und strafrechtlich verfolgt werden, wenn es ihnen gelungen ist, sich in einer parlamentari-
schen Fraktion zu sammeln. Es herrscht gewissermaflen ein umgekehrtes Verhiltnis. Die
Opposition gegen den offiziellen Nationalismus ist nach Urteilen des Verfassungsgerichts
und des Staatssicherheitsgerichts in Ankara vor wenigen Jahren endgiiltig aus dem Parla-
ment verbannt und, soweit sich die betroffenen Parlamentarier nicht ins Ausland abgesetzt

Vgl. Christian Rumpf, Das Laizismus-Prinzip in der Rechtsordnung der Republik Tiirkei, J6R 36,
S. 179 ff.; Bihterin Dingkol, 1982 Anayasasi Cergevesinde ve Anayasa Mahkemesi Kararlarinda
Laiklik (Der Laizismus im Rahmen der Verfassung und in den Entscheidungen des Verfassungs-
gerichts), Istanbul 1992, S. 57 ff.; Ali Fuat Basgil, Din ve Laiklik (Religion und Laizismus), 6.
Aufl, Istanbul 1985, S. 181 ff. Weitere Literaturhinweise in Buchbesprechungen in ZfTS 2/93, S.
315 ff.

Die Ubersetzungen der zitierten Rechtsvorschriften stammen, soweit nicht gesondert gekenn-
zeichnet, vom Verfasser.

Abkiirzungen: AMKD (Anayasa Mahkemesi Kararlan Dergisi — Entscheidungssammlung des
Verfassungsgerichts); CEMOTI (Cahiers d’Etudes sur la Méditerranée Orientale et le Monde
Turco-Iranien); E. (Esas — Rechtssache); K. (Karar — Entscheidung); FP (Fazilet Partisi — Partei
der Tugend); RG (Resmi Gazete — Amtsblatt); RP (Refah Partisi — Wohlfahrtspartei); RUDH
(Revue Universelle des Droits de 'Homme); YD (Yargitay Dergisi — Zeitschrift des Kassations-
hofs); ZfTS (Zeitschrift fiir Tiirkeistudien)

Dazu ausfiihrlich Christian Rumpf, Das Nationalismusprinzip in der tiirkischen Verfassung, VRU
1992, S. 404 ff.

164 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haben, fast vollstdndig hinter Gitter gesetzt worden (DEP-Verbot)3. Ein Versuch dagegen,
die fundamental-islamische” Opposition mit Hilfe des Verfassungsgerichts ebenfalls aus
dem Parlament zu verbannen — dieses Mal anders als im Beispiel der DEP ohne aktive
Unterstiitzung der tibrigen Parlamentarier — in Form des Verbots der starksten im Parlament
vertretenen Partei, der RP, ist gescheitert. Fast sdmtliche ihrer Abgeordneten sitzen, jetzt
als Mitglieder der Nachfolgepartei FP, nach wie vor im Parlament bzw. haben nach wie vor
wichtige Biirgermeisterposten in der Republik inne. Seit dem Wahlerfolg der fundamentali-
stischen Refah Partisi (Wohlfahrtspartei) im Marz 1994 hat sie sogar die Macht in den
Metropolen Istanbul und Ankara sowie in zahlreichen anderen groflen und kleinen Stddten
tibernommen. Unabhingig davon, ob diese Stromung infolge der wechselnden Koalitions-
arithmetiken in Regierungsverantwortung eingebunden oder auf den Oppositionsbanken zu
finden ist: Im offentlichen Leben stellen sie die stirkste parteipolitische Bewegung dar. Der
Ist-Zustand ist offenbar ein anderer als der Soll-Zustand, wie er von Verfassung und Recht
vorgesehen ist.

Aus der Sicht tiirkischer Laizisten — und der Sicht mancher Européer — stellt der Laizismus
ein Bollwerk gegen den Islam dar, der nach islamischem Selbstverstdandnis auch die politi-
sche Ordnung zu bestimmen hat, mit der Folge, dal demokratische Freiheiten, insbeson-
dere MeinungsiuBerungsfreiheit und Religions- und Gewissensfreiheit, ihre Universalitét
einbiifen konnten. Aus der Sicht mancher Liberaler und vor allem der Vertreter des Islam
fiihrt ein strenger Laizismus aber selbst zur Begrenzung von Freiheit, insbesondere Reli-
gionsfreiheit. Die dritte Sicht schlieflich, da8 die Trennung von Staat und Religion in einer
Weise funktionieren konnte, daB einerseits die Religionsfreiheit fiir alle Religionen und
Konfessionen in der Tiirkei vollkommen gewihrleistet wird, ohne dafl andererseits eine
Religion hieriiber das politische Tagesgeschehen bestimmt, erscheint fast als Utopie.

} Urt. v. 16.6.1994, E.1993/3, K.1994/2 (Parteiverbot), RG Nr. 21976018 v, 30.6.1994, S. 5 ff. Die
acht Abgeordneten wurden am 8.12.1994 vom Staatssicherheitsgericht Ankara zu hohen Frei-
. heitsstrafen verurteilt.

Begriffe wie islamistisch oder fundamentalistisch sind — jedenfalls fiir den hiesigen Zusammen-
hang — abzulehnen. Islamist ist im deutschen Sprachgebrauch zunichst einmal der Islamwissen-
schaftler. Soweit dieser Begriff jedoch aus dem Islamismus hergeleitet wird, ist er in sich nicht
schliissig. Islam ist eine Religion, die — wie jede aktiv vertretene religiose Auffassung — ideologi-
sche Ziige trigt (besser ist eigentlich der umgekehrte Vergleich: Ideologie trigt religiose Ziige).
Ein ideologischer Islam ist nicht denkbar. Denkbar ist dagegen ein militanter, aggressiver, passi-
ver, pazifistischer Islam, also ein Islam, dem man je nach politischer Einordnung charakterisie-
rende Attribute zuordnen kann. Der Fundamentalist dagegen ist schwer definierbar. Man kénnte
sich dann auf einen solchen Begriff verstindigen, wenn damit gemeint sein soll, daB es sich um
einen Muslim handelt, der seine Religion als weltanschauliche Grundlage fiir alles gesellschaftli-
che und politische Handeln annimmt und dies auch politisch aktiv vertritt. Allerdings ist es nicht
nachvollziehbar, wenn dieser Begriff vor allem fiir den Islam reserviert zu sein scheint.

165

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Begriff des Laizismus

Drei Begriffe bieten sich fiir die Wiedergabe des tiirkischen "laiklik" im Deutschen an:
Sﬁkularismuss, Laizitdt und Laizismus6. Letzterer wird in deutschen Darstellungen oder
Ubersetzungen bevorzugt. In der Tat hebt sich der tiirkische Laizismus etwa von der fran-
zdsischen "laicité", die ebenfalls einen wichtigen Verfassungsgrundsatz darstellt7, durch
seine intensivere ideologische Bedeutung als kemalistisches Prinzip ab. Die Trennung von
Kirche und Staat in Frankreich infolge der Franzosischen Revolution hat — auch wenn in
letzter Zeit wieder verstdrkt Probleme mit der starken islamischen Minderheit in Frankreich
auftreten — an ideologischer Grundsitzlichkeit verloren und funktioniert mit all ihren Kom-
promissen zugunsten offentlich geiibter Religiositat vollig selbstverstindlich® — wenigstens
soweit es die Ausiibung christlicher Konfessionen angeht. Dagegen hat das Laizismusprin-
zip zusammen mit dem Nationalismusprinzip die Funktion, sich ideologisch gegen eine
Religion — den Islam — durchzusetzen, die im Verdacht steht, mit der republikanisch-saku-
laren Struktur des modernen tiirkischen Staates nicht in Einklang zu stehen und die Riick-
kehr zu Einheit von Staat und Religion zu fordern. Diese ideologische Funktion wird durch
den Begriff des Laizismus addquat wiedergegeben.

Das tiirkische Verfassungsgericht versucht, den ideologischen Charakter durch eine eher
. .. 9
pragmatische Auffassung zu relativieren’:

"Der Laizismus ist eine zivilisierte Lebensform, die die Grundlage fiir ein Freiheits-
und Demokratieversténdnis, fiir das Heranwachsen zur Nation, fiir die Unabhéngigkeit,
die nationale Souverinitit und das humanistische Ideal bildet, die sich mit der Uber-
windung des mittelalterlichen Dogmatismus* zugunsten des Primats der Vernunft und
einer aufgekldrten Wissenschaft entwickelt haben (...). Auch wenn man den Laizismus
in einem engen Sinne als Trennung von Staats- und Religionsangelegenheiten begreift

5 Im Englischen ist in der Regel von secularism die Rede.

6 Zur Diskussion des Begriffs vgl. auch Nevzat Toroslu, Laik devlet kavrami (Der Begriff laizisti-
scher [sidkularer] Staat), Cumhuriyet v. 13.7.1994, S. 2.

! Vgl. z.B. Constance Grewe / Christian Rumpf, La Cour constitutionnelle turque et sa décision
relative au foulard islamique, RUDH 1991, S. 113 ff.

8 In Frankreich stellt sich die Problematik als diejenige der Gewihrleistung bestimmter Freiheiten
an eine starke religiose Minderheit dar: Die Kinder zahlreicher muslimischer Einwanderer, iiber-
wiegend aus Algerien und Tunesien, fordern die Freiheit, mit Kopftuch oder verschleiert am

0 Schulunterricht teilzunehmen.

Urt. v. 7.3.1989, E.1989/1, K.1989/12 (Kopftuch-Urteil), in leicht gekiirzter deutscher Uberset-
zung in EuGRZ 1990, S. 146 ff.; in kiirzerer Fassung auch in ZfTS 1/90, S. 135 ff. Siehe auch
Urt. v. 21.10.1971, E.1970/53, K.1971/76, AMKD 10, S. 52 ff., in Ausziigen bei Einst E. Hirsch,
Laizismus als verfassungsrechtlicher Begriff in der Tiirkischen Republik, Orient 15/1 (1974), 106
ff.; auBerdem Urt. v. 3.7.1980, E.1980/19, K.1980/48; Urt. v. 4.11.1986, E.1986/11, K.1986/26,
RG Nr. 19380 v. 22.2.1987; vgl. auch Rumpf, JoR 36, S. 215. Grewe / Rumpf RUDH aaO.;
Urteilstext in Ausziigen: RUDH 1991, S. 143 ff.

166 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und es dariiber hinaus verschiedene Interpretationen und Definitionen geben mag, so
(...) handelt (...) [es sich beim Laizismus um einen] progressive[n] gesellschaftliche[n]
Schritt, der auf dem Souverénitits-, Demokratie- und Freiheitsgedanken und auf der
Ansammlung von Wissen beruht (...). Er ist der Grundsatz, der dem Individuum, indem
er dessen Wiirde den hochsten Platz einrdumt, Personlichkeit und die Moglichkeit
freien Denkens vermittelt (...). In der laizistischen Ordnung wird die Religion von der
Politisierung befreit, als Fiihrungsinstrument verdringt und ihr der richtige und ehren-
volle Platz im Gewissen der Biirger zugewiesen (...).

(...) Die Umsetzung des Laizismus-Prinzips in der Tiirkei ist von der Praxis des Laizis-
mus mancher westlicher Staaten durchaus verschieden. Das Laizismus-Prinzip wird
unter den jeweiligen Bedingungen eines jeden Staates von den Besonderheiten der dort
vorherrschenden Religionen mit beeinfluft (...). Obwohl die klassische Bedeutung die-
jenige von der Trennung weltlicher und religioser Angelegenheiten ist, haben sich
infolge der unterschiedlichen Besonderheiten des Islams und des Christentums in unse-
rem Land und in den westlichen Staaten die Umstdnde und Folgen hieraus verschieden
entwickelt (...). Selbst in den westlichen Lidndern, wo die gleiche Religion vorherr-
schend ist, weist das Laizismusverstdndnis der Staaten Unterschiede auf (...). Der Lai-
zismus (...) wird in dem Staat, in dem er zur Anwendung kommt, durch die religiosen,
sozialen und politischen Bedingungen beeinflufit und wirkt seinerseits auf diese zuriick
(...). [In der Tiirkei ist er] durch die Verfassung mit einer eigenen und gegeniiber dem
Westen verschiedenen Struktur ibernommen worden (...)."

Wichtig und bezeichnend ist an diesen Passagen, da8 das Verfassungsgericht eine Wech-
selwirkung zwischen Laizismus und vorherrschender Religion sieht: Je starker die Religion
ihrem Wesen nach in die staatlichen Angelegenheiten einzugreifen neigt, desto strenger und
rigider stellt sich das laizistische Prinzip dar. Gegeniiber dem Islam, der auch den politi-
schen Menschen verlangt und damit dem Menschen seinen Staat geben will, fiihrt das
Laizismusprinzip zu besonderer Rigiditit, der Verdrangungskampf gegeniiber der Religion
ist notgedrungen stirker und intensiver als in einem Staatswesen, in dem schon das Selbst-
verstdndnis der Religion den Verzicht auf Staat impliziert. Der tiirkische Laizismus miifite
also in der Lage sein, die vorherrschende Religion, den Islam zum Riickzug aus einer
Domine zu zwingen, die von der Religion schon aufgrund ihres Selbstverstandnisses unbe-
dingt beansprucht wird. Dies aber kann der Laizismus nur leisten, wenn er eine ideologi-
sche Kraft entfaltet, die die Religion im politischen Bereich zu ersetzen vermag, oder wenn
er die Kraft hat, den Menschen seiner Religion zu entfremden oder ihm das Religionsbe-
diirfnis zu nehmen. Dies ist dem tiirkischen Laizismus nicht gelungen, jedenfalls nicht in
einem Umfang, der auf Dauer die friedliche Koexistenz der vorherrschenden Religion mit
einem Staats- und Gesellschaftssystem erlaubt, das sich Werte zu eigen gemacht hat, die
dem Islam fremd sind.

167

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Tat entfaltet "Laizitdt" am meisten Sinn dort, wo der Staat das normative Korsett
einer multikonfessionellen Gesellschaft bilden muf}, man es also mit einer Mehrzahl von
Religionen zu tun hatlo; dies war in der Tiirkei in den ersten vierzig Jahren der Republik
insofern noch der Fall, als die alten christlichen und jiidischen Minderheiten noch wesentli-
ches wirtschaftliches und politisches Gewicht hatten und auch quantitativ eine Grofe dar-
stellten. Diese Minderheiten spielen jedoch nach den Auswanderungswellen der zweiten
Hilfte der vierziger, Anfang der sechziger und schlielich Mitte der siebziger Jahre bis auf
wenige Ausnahmen in der Wirtschaft keine spiirbare Rolle mehr. Im Gegenzug ist vor
allem mit der Landflucht die "Islamisierung" der Stadtbevolkerung, wie ja gerade auch die
Erfolge der RP bei den Kommunalwahlen zeigen, stark vorangeschritten. Zumindest bis
Ende der achtziger Jahre war der Eindruck entstanden, dafl wir es mit einer monoreligiosen
Gesellschaft zu tun haben, die sich zunehmend auf ihre alten religiosen Werte besinnt und
damit zwangsldufig die neuen Werte leugnet, fiir die der Laizismus als Bestandteil einer
Modernisierungsideologie steht. Allein der Umstand, daB sich seit Ende der achtziger Jahre
mit den Aleviten eine sehr beachtliche religiose Minderheit zunehmend zu Wort meldet
und sich gegeniiber dem dominanten Sunnitentum scharf abgrenzt, konnte dem Laizis-
musprinzip zu neuer Bedeutung verhelfen.

3. Geschichte des Laizismusprinzips11

Schon im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts waren Tendenzen zu einer Sikularisie-
rung von Staat und Gesellschaft zu beobachten, die heute mit dem Begriff "Laizismus"
(hier hiele es besser noch "Laizitédt") umschrieben werden. Baggil etwa spricht von einem
halb theokratischen, halb laizistischen Slaatswesen.12 Diese Tendenzen waren die Folge
einer allgemeinen kulturellen und politischen Offnung nach Westen und gegeniiber Ein-
fliissen einer aufgeklarten Staatsauffassung, auf die man die wirtschaftliche und politische
Macht der europdischen Grofméchte zuriickfiihrte. Die Gleichstellung von Muslimen und
Nichtmuslimen im Zuge der Reformen seit 1839 bildete einen wichtigen Schritt zum siku-
laren Staat, obwohl natiirlich der islamische "millet"-Begriff seine politische und staats-
rechtliche Bedeutung zunéchst beibehielt, wie ja die Zuerkennung eigener Gerichtsbarkei-
ten fiir die einzelnen Religionsgemeinschaften fiir bestimmte Rechtsgebiete zeigt.13 Des

Vgl. zu diesem Aspekt Olivier Abel, Que veut dire la laicité?, CEMOTI 10 (1990), S. 3 ff.

Ein guter Uberblick findet sich bei Dogu Ergil, Laiklik (Laizismus), Ankara 1990, oder bei Ozer
Ozankaya, Tiirkiye‘de Laiklik (Laizismus in der Tiirkei), 4. Aufl., Istanbul 1990, insbes. S. 189 ff.
Vgl. auch E. Aydin Ozkul, Tiirkiye‘de Din ve Devlet lliskisi (Die Beziehung zwischen Religion
und Staat in der Tiirkei), YD 1995/1-2, S. 5 ff. (11 ff.).

Baggil, Din, S. 183.

Vgl. Christian Rumpf, Das Rechtsstaatsprinzip in der tiirkischen Rechtsordnung, Bonn 1992, S.
145 ff. m.w.N.

168 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weiteren wurde — zunéchst neben der islamischen Gerichtsbarkeit — schrittweise eine welt-
liche Gerichtsbarkeit errichtet. Der Islam war bei der politischen Elite des Osmanischen
Reiches in den Verruf geraten, wichtige staatserhaltende Reformen zu verhindern. Moder-
nisierung und Verwestlichung waren die Schlagworte, die mit dem Begriff des Laizismus
zu verbinden waren und bis heute fortgelten.

Die radikalen Umwilzungen nach dem Ende des Unabhingigkeitskrieges (1919 — 1922)
und im Zuge der Einrichtung einer neuen, gleichwertigen Position des inzwischen zur
Republik gewordenen tiirkischen Staates in der Volkergemeinschaft fiihrten unter Atatiirk
zu einer neuen Dimension des Laizismus. Obwohl die Verfassung von 1924 in ihrem Art. 2
— in Widerspruch zu einer gegenteiligen Vorschrift im Gesetz iiber die Errichtung des
Préasidiums fiir Religionsangelegenheiten = — zunédchst noch den Islam als Staatsreligion
vorsah, versuchte man, den Islam vollstidndig aus dem offentlichen Leben zu verbannen und
in die Privatsphire zu verweisen. Die Abschaffung des Kalifats 1924, die SchlieBung der
islamischen Kloster und Orden 1925 und schlieBlich die Aufgabe des Islams als Staatsreli-
gion 1928 waren die ‘wichtigsten Schritte zur Anpassung des Verfassungssystems an die
modernistische Politik Atatiirks. Mit der Ubernahme der kemalistischen Prinzipien in Art. 2
der Verfassung von 1924 im Jahre 1937 schliellich faBte das Laizismusprinzip als solches
auch Fuf} im Text der tiirkischen Verfassung.

4. Laizismus als Ideologie versus Islam als Religion

Ideologie und Religion sind Begriffe, die sehr viel gemeinsam haben. Dies fiihrt zu einer
Gegnerschaft dieser Begriffe, die nur auf zweierlei Weise gelost werden kann. Die eine
Losung besteht im Akzeptieren eines dualen Systems — Laizismus als das 6ffentliche Prin-
zip der strikten religiosen Neutralitdt des Staates einerseits und die Freiheit des Biirgers,
sich religios zu betitigen bis hin zur — vom Staat unabhingigen — Offentlichkeit einer
Kirche andererseits. Die andere Losung besteht darin, daB der Konflikt bis zum Sieg des
einen iiber den anderen ausgetragen wird. In einem laizistischen Staat mit einer liberwie-
gend islamischen Gesellschaft scheint die Gefahr besonders grof zu sein, daf der zweite
Weg eingeschlagen wird.

'*" Vgl Baggil, Din, S. 191.

169

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a) Der Begriff der Ideologie

"Eine Gesellschaft kann nur existieren, wenn sie sich bestimmte Vorstellungen von sich

selbst macht und sich in dieser Selbstintergretalion einen Wert zuschreibt. Diese Vor-
I -l

stellung nennt man gewohnlich Ideologie

Die klassischen Ideologien erfiillen meist mehr als diesen Satz. Sie schreiben sich einen
bestimmten gesellschaftlichen Zustand als Bedingungsrahmen und die Funktion zu, diese
Bedingungen im Sinne einer Idee oder eines Ideals zu veréndern, das auf einer Zukunfts-
prognose beruhen soll. Diese Prognose wird als wissenschaftlich fundiert und an einer
aufgekldrten Ethik der Freiheit und Gleichheit orientiert ausgegeben (Marxismus) oder
beruht auf emotional motivierten Traumvorstellungen von einer "heilen Welt" oder einem
bestimmten "schonen" Menschenbild (Turanismus [turancilik]; Rassismus der National-
sozialisten). Oder aber es wird eine bestimmte Staatsraison aus konkretem politisch-histori-
schem Anla und im Rahmen bestimmter gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Bedingun-
gen zur Ideologie aufgewertet, um ihr die Funktion zuzuschreiben, die Verdnderung der
gegebenen Bedingungen an konkreten, durch lebende Vorbilder gespeisten Vorstellungen
zu orientieren und voranzutreiben.'® Gerade im Hinblick auf den Kemalismus kénnte man
hier auch von einer pragmatisch fundierten und orientierten Ideologie oder von einer Ent-
wicllglungsideologie (kalkénma ideolojisi) sprechen, deren Funktion die Modernisierung
ist.

Wie schon anderweitig ausgefiihrt]8 wirkt Ideologie trotz der entgegengesetzten, sich selbst
zugeschriebenen Funktion der Verdnderung antidynamisch, indem sie versucht und dazu
dient, den Menschen in seinem seiner Natur nach unruhigen Geist einzufangen und ihm
damit seine produktive Beweglichkeit zu nehmen — desto mehr, umso enger das postulierte
System ausgestaltet ist und den Menschen im soziologischen (und in der Konsequenz dann
auch im rechtlichen) Sinne normativ bindet. Es entstehen uniibersehbar Parallelen zur
Religion: Hervorhebung von Fiithrern und Idolen, ihre Vergotterung oder Vergotzung durch
kultische Handlungen (Bilder, Gedenkfeiern; strafrechtliche Sonderregelungen etc.); Mau-
soleen werden zu Altidren; Fahnenkult und Riten folgen festen liturgischen Regeln, deren
Nichtbefolgung mit schweren sozialen und strafrechtlichen Nachteilen verbunden ist.
Selbst die Frage nach der Kompetenz zur authentischen Interpretation der ideologischen

15
16

Jean Lacroix, zit. bei Alfred Grosser, Politik erkliren, Miinchen 1973, S. 57.

Auch der Begriff sozialen Ideologie konnte hier eingefiihrt werden, vgl. etwa Dreier, S. 159 f.:
Soziale Ideologien konnen als Systeme handlungsorientierter Vorstellungen definiert werden, die
innerhalb von Gesellschaften oder Gruppen mehr oder weniger akzeptiert sind.

17 .
Dieses Motiv ist z.B. zu erkennen bei Aytekin Ataay, Kemalizme [= Atatiirk¢ii Ogretiye] Giris
(Einfiihrung in den Kemalismus [in die atatiirkistische Lehre]), in: Umit Doganay Anisina
Armagan I (Gedenkschrift Doganay), Istanbul 1982, S. 159 ff.

18

Rumpf, VRU 1992, 2a0. m.w.N.

170 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalte wird institutionell beantwortet: an die Stelle der Kirche kann die Partei mit ihren
"Chefideologen" treten, oder aber Parlament, Regierung und Justiz, ggf. mit besonderen
Einrichtungen. Ubertragen auf das Beispiel Tiirkei: als Hiiter der kemalistischen Ideologie
stellen sich nicht etwa die weniger einfluireichen Vereine zur Pflege des kemalistischen
Denkens dar, sondern das Verfassungsgericht und die Hohe Atatiirk-Gesellschaft fiir Kul-
tur, Sprache und Geschichte und letztlich auch das Militér.

b) Religion gegen Ideologie: die Modifikation des Laizismusprinzips

So entwickelte im Rahmen des Kemalismus als tragende Séule dieser Ideologie das Laizis-
musprinzip seinen eigenen ideologischen Charakter. Die "Laizitdt" — die religiose Enthalt-
samkeit — des Staates nahm selbst Ziige einer Ersatzreligion an, als Instrument gegen den
Islam, der vorherrschenden Religion des tiirkischen Staatsvolks. Die immer wieder zu
verzeichnenden und irrefiihrend so genannten Re-Islamisierungs-Tendenzen zeigen jedoch
die Probleme dieses Konzepts, das in seiner urspriinglichen Radikalitdt zum Scheitern
verurteilt scheint. Und tatsdchlich hat schon die Verfassungsentwicklung zu Modifikatio-
nen gefiihrt. So wurde bereits in der liberalen Verfassung von 1961 mit Art. 154 das Prési-
dium fiir Religionsangelegenheiten verfassungsrechtlich verankert. Wie damals schon steht
es — trotz heftiger Kritik nicht nur der "Laizisten", sondern auch der Aleviten — in Art. 136
TV trotz seiner neutralen Bezeichnung nur fiir den sunnitischen Islam; die Aufsichtspflicht
des Staates liber die religiose Kultur und Erziehung gemal Art. 24 TV fiihrt in der Praxis
zu staatlichem islamischem Religionsunterricht, ja es sind seit Beginn der achtziger Jahre
verstirkt islamische Gymnasien (Imam Hatip Liseleri) geschaffen worden, die den Absol-
venten den Weg zur allgemeinen Hochschulreife und vor allem in die gehobenen Positio-
nen der allgemeinen Staatsverwaltung erdffnen, wo sie inzwischen auch spiirbar angekom-
men sind; die Geistlichen des Prasidiums fiir Religionsangelegenheiten werden wie Beamte
behandelt und bezahlt. Insgesamt kann man hier von einer Modifikation des Laizismus-
prinzips sprechen, das mit dem radikalen Laizismus der urspriinglichen kemalistischen
Ideologie nicht mehr viel zu tun hat.

5. Die Einordnung in das Verfassungssystem

Das Laizismusprinzip 148t sich an verschiedenen Punkten in der geltenden Verfassung
. . - . 19 . “ .
festmachen, die es als einen objektiven Leitgrundsatz ~ ausweisen. Zunédchst noch einmal

19 . -~ . - .. C s
Der interessante Versuch von Cem Erogul, Oznel bir hak olarak laiklik (Laizismus als subjektives

Recht), Gedenkschrift Muammer Aksoy, Ankara 1991, S. 183 ff,, das Laizismusprinzip mit Hilfe
einer aus Deutschland rezipierten Grundrechtsdogmatik als subjektives Recht einzuordnen,
erscheint nicht iiberzeugend. Denn der von ihm gebildete, konkretisierungsbediirftige Normsatz
Recht auf Leben in einem laizistischen Umfeld 148t sich mit diesem Inhalt weder aus dem positi-

171

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Verfassungsgericht mit einer interessanten These zur Funktion des Laizismusprinzips in
20
Verfassung und Gesellschaft™

"(...) Das Rechtsstaatsprinzip, der Grundsatz des Primats des Rechts hat seine Kraft aus
dem Laizismus-Prinzip bezogen, das Nationalismus-Prinzip ist durch das Laizismus-
Prinzip vollendet worden, die Tiirkische Revolution verdankt ihre Bedeutung dem Lai-
zismus (...). Er ist eine Modernisierungsphilosophie, die Methode fiir eine humane
Lebensweise (...)."

a) Préambel

Der Praambel der Verfassung zufolge sind "heilige religiose Gefiihle" von den "Angele-
genheiten und der Politik des Staates", "wie es das Prinzip des Laizismus erfordert”, zu
trennen. Damit wird das Laizismusprinzip in einem wesentlichen Zug charakterisiert: Tren-
nung von Staat und Religion. Das Laizismusprinzip wird in einem Satz mit den "Prinzipien
und Reformen sowie dem Zivilisationismus Atatiirks" genannt, wodurch der Bezug herge-
stellt wird: Laizismus ist ohne die Prinzipien und Reformen Atatiirks (insbesondere den
Nationalismus) nicht zu denken, seine Rolle als zivilisatorisches Prinzip wird betont. Daf}
die Trennung von Staat und Religion jedoch keineswegs stringent durchgefiihrt wird, zei-
gen die weiteren Verfassungsvorschriften, insbesondere die Art und Weise der Ausgestal-
tung der Religionsfreiheit und die Einrichtung des Présidiums fiir Religionsangelegenhei-

ten.

b) Grundlagenvorschriften

Normativ — dies wird auch in den Entscheidungen des Verfassungsgerichts zum Laizis-
musprinzip deutlich®’ — findet das Laizismusprinzip seine Grundlage vor allem in Art. 222,
wo die Gleichwertigkeit mit der demokratischen und sozialen Komponente des Rechtsstaats
verdeutlicht wird, auf dem das tiirkische Staatswesen beruhen soll. Diese Vorschrift wird

ven Verfassungsrecht noch aus den Absichten des Verfassungsgebers herleiten. Die Funktion die-

" ses Normsatzes wird vielmehr ohnehin von Art. 24 TV (Religionsfreiheit) erfiillt.

21

Kopftuchurteil, aaO.

Kopftuchurteil; weitere Urteile werden von Dingkol, S. 171 ff. kritisch gewiirdigt. Vgl. auch eine
Entscheidung des tiirkischen Staatsrats (Urt. v. 28.12.1983, in: ZfTS 1/89, 145 ff. mit Anmerkung
Rumpf; vgl. auch Urteil v. 23.2.1984 des 8. Senats des Staatsrats, E. 1984/207, K. 1984/330).

Die Republik Tiirkei ist ein im Geiste des Friedens der Gemeinschaft, der nationalen Solidaritit
und der Gerechtigkeit, die Menschenrechte achtender, dem Nationalismus Atatiirks verbundener
und auf den in der Prdaambel verkiindeten Grundprinzipien beruhender demokratischer, laizisti-
scher und sozialer Rechtsstaat.

22

172 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zur normativen Begriindung des Laizismusprinzips auch regelmédBig vom Verfassungsge-
richt herangezogen.

. . . . . 23
An dieser Stelle zu nennen ist auch der in Art. 10 verankerte Gleichheitssatz™~, der unter
anderem die Diskriminierung anhand von religiosen Unterscheidungsmerkmalen untersagt
. . .24
und damit das Neutralitdtsgebot festschreibt.

c) Religionsfreiheit

Die Religionsfreiheit (Art. 2425) ist eine wichtige Funktion des Laizismusprinzips und steht
zugleich mit ihm in einer Spannungsbeziehung.26 Hier kommt die bereits angedeutete
Kompromifinotwendigkeit zwischen dem Erfordernis sékularer Gleichheit und den religio-
sen Bediirfnissen der Menschen zum Tragen, die in der Tiirkei mehrheitlich dem Islam
angehoren. Der Schrankenmechanismus des Art. 24 ist dadurch gepragt, da3 dem Staat ein
Aufsichtsrecht und eine Aufsichtspflicht iiber die religiose Erziehung und Kultur zugespro-
chen werden; die Freiheit der Religionsausiibung ist durch ein Politikverbot beschrankt,
wonach die Religion weder zur Grundlage staatlicher Politik noch zu Zwecken personli-
chen Machtstrebens im demokratischen Meinungskampf mifbraucht werden darf. Dieser
Mechanismus hat nie funktioniert, da es der RP fast von Anfang an gelungen ist, sich —
ohne dies in ihrem Programm deutlich auszudriicken — als Partei des wahren Islam zu

23 . . .
(Abs. 1:) Jedermann ist ohne Riicksicht auf Unterschiede wegen Sprache, Rasse, Farbe, Ge-

schlecht, politischer Ansicht, Weltanschauung, Religion, Bekenntnis und &dhnlicher Griinde vor

dem Gesetz gleich.

Dieses Neutralititsgebot wird aber wieder durch die Einrichtung des Prisidiums fiir Religions-

angelegenheit durchléchert.

25 . . o . S 3
Jedermann genieft die Freiheit des Gewissens, der religiosen Anschauung und Uberzeugung.

Soweit nicht gegen die Vorschriften des Artikels 14 verstoBen wird, sind Gottesdienste, religiose
Zeremonien und Feiern frei.

Niemand darf gezwungen werden, an Gottesdiensten, religiosen Zeremonien und Feiern teilzu-
nehmen, seine religiose Anschauung und seine religiosen Uberzeugungen zu offenbaren; er darf
nicht wegen seiner religidsen Anschauungen und Uberzeugungen geriigt oder einem Schuldvor-
wurf ausgesetzt werden.

Die Religions- und Sittenerziehung und -lehre wird unter der Aufsicht und Kontrolle des Staates
durchgefiihrt. Religiose Kultur und Sittenlehre gehéren in den Grund- und Mittelschulanstalten zu
den Pflichtfichemn. Dariiber hinaus ist religiose Erziehung und Lehre vom eigenen Wunsch der
Biirger, bei Minderjahrigen vom Verlangen der gesetzlichen Vertreter abhingig.

Niemand darf, um die soziale, wirtschaftliche, politische oder rechtliche Ordnung des Staates
auch nur zum Teil auf religiose Regeln zu stiitzen oder politischen oder personlichen Gewinn oder
Nutzen zu erzielen, in welcher Weise auch immer, Religion oder religiose Gefiihle oder einer
Religion als heilig geltende Gegenstinde ausnutzen oder mibrauchen.

Vgl. Rumpf, J6R 36, S. 191 ff,; Ibrahim Kaboglu, Din ozgiirliigii (Religionsfreiheit), Gedenk-
schrift Aksoy S. 272 ff.; Erogul, aaO.

173

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

profilieren und mit dem Slogan der "gerechten Ordnung [Gottes]" bei allen Kommunal-
wahlen und 1995 auch bei den Parlamentswahlen erhebliche Erfolge zu erzielen.27

Auch das — wenig Sinn entfaltende28 — MifBbrauchsverbot (Art. 14) ist an dieser Stelle zu
nennen. Diese Vorschrift normiert das Verbot, Grundrechte zu verfassungsfeindlichen
Zwecken zu gebrauchen, unter anderem etwa "Unterschiede in (...) Religion oder Bekennt-
nis zu schaffen oder auf sonstigem Wege eine auf diesen Begriffen und Ansichten beru-
hende Staatsordnung zu griinden". Dieses Verbot war eingefiihrt worden, um dem Art. 163
StGB (Verbot der antilaizistischen Propaganda) eine verfassungsrechtliche Stiitze zu geben,
der durch das Antiterrorgesetz im April 1991 aufgehoben wurde und jahrzehntelang die
Basis fiir die strafrechtliche Verfolgung antilaizistischer Bestrebungen bildete.29 Nach der
ersatzlosen Streichung des Art. 163 tiirk. StGB gibt es insoweit keine gesetzliche Konkreti-
sierung dieses MiBbrauchsverbots>® mehr.

Die Justiz hat allerdings inzwischen ein Mittel gefunden, das als Liicke empfundene Fehlen
des Art. 163 tiirk. StGB zu kompensieren: In der Praxis werden antilaizistische Bestrebun-
gen zunehmend von Art. 312 Abs. 2 tiirk. StGB erfalit, der unter anderem die Aufstache-
lung zum religiosen Haf unter Strafe stellt.”!

2 Kommunalwahlen finden alle fiinf Jahre im Mirz statt. 1989: rund 10%; 1994: 19% (die konkur-

rierenden groflen Parteien DYP, ANAP haben kaum mehr, die SHP weniger Stimmen erhalten);
bei den Parlamentswahlen im Dezember 1995 errang die RP mehr als 21% der Stimmen und
wurde damit stirkste Partei.

Rumpf, J6R 36, S. 193 ff.
Vgl. Rumpf, J6R 36, S. 209 ff.

Das MiBbrauchsverbot ist zu unterscheiden von der allgemeinen Schrankenbestimmung des Art.
13, wonach Grundrechte zum Schutz der unteilbaren Einheit von Staatsgebiet und Staatsvolk, der
nationalen Souverinitit, der Republik, der nationalen Sicherheit, der o¢ffentlichen Ordnung, der
Sicherheit der Allgemeinheit, des 6ffentlichen Interesses, des Sittengesetzes und der 6ffentlichen
Gesundheit und aus besonderen Griinden, welche dariiber hinaus in den entsprechenden Artikeln
der Verfassung vorgesehen sind, in Einklang mit Wort und Geist der Verfassung durch Gesetz
beschrinkt werden konnen. Hierdurch sind etwa Vorschriften wie das Verbot der Politik von der
Kanzel (Art. 242 tiirk. StGB) gerechtfertigt. Auf Gesetzesebene noch umgesetzt ist das Mif-
brauchsverbot in den Art. 7 (Verbot der Bildung, Unterstiitzung und Propaganda fiir terroristische
Vereinigungen) und Art. 8 ATG (Verbot der separatistischen Propaganda).

Tageszeitung Ozgiir Politika v. 14.8.1998: Mitglieder einer Theatergruppe werden fiir ein religits
geprigtes Theaterstiick zu 16 bis 24 Jahren Zuchthaus verurteilt (die Hohe der Strafe resultiert
unter anderem daraus, dal jede Auffiihrung des Theaterstiicks als selbstindige Tat bewertet wurde
und somit die Vorschriften iiber die Tatmehrheit mit der Folge zur Anwendung kamen, daf3 die
Strafen kumuliert wurden. Die Gesamtstrafenbildung ist dem tiirkischen Strafrecht unbekannt.
Auch der Oberbiirgermeister von Istanbul, Recep Tayyip Erdogan, wurde ein Opfer des Art. 312
Abs. 2 tiirk. StGB: Nach der Verurteilung zu zehn Monaten Gefidngnis durch das Staatssicher-
heitsgericht Diyarbakir wegen der Verlesung eines Gedichtes wurde er seines Amtes enthoben
(Urteil abgedrucktin YKD 1998, S. 1724 ff.).

28
29
30

31

174 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

.. . . . .3
d) Présidium fiir Religionsangelegenheiten

Institutionell ist das Laizismusprinzip durch das Présidium fiir Religionsangelegenheiten
(Art. 136) abgesichert, aber zugleich auch modifiziert worden. Die Tradition dieser Be-
horde geht auf das Religionsministerium aus der Zeit gegen Ende des Osmanischen Reiches
zurlick, das zundchst die Behorde des Seyh iil-Islam ersetzt hatte, der die Aufsicht liber die
Ubereinstimmung weltlicher Rechtsetzung mit dem islamischen Recht fiihrte. Im Zeitalter
der Republik wurde dieses Ministerium in eine untergeordnete Behorde umgewandelt.33
Mit Art. 154 der Verfassung von 1961 erhielt diese Behérde dann wieder Verfassungsrang.
Wenn dies auch nicht ausdriicklich im heutigen Art. 136 niedergelegt ist, so gilt es als
selbstverstiandlich, da sich das Prasidium fiir Religionsangelegenheiten nur um Belange
der islamischen Glaubensgemeinschaft kiimmert; ihm wird heute sogar zu Recht vorge-
worfen, dafl es sich auf die Interessen der sunnitischen Glaubensrichtung beschranke und
die Aleviten im Stich lasse.34 Das Priasidium fir Religionsangelegenheiten ist dem Pre-
mierministerium zugeordnet; neben dem Behdrdenchef, der hdufig aus einer der Theologi-
schen Fakultiten berufen wird, ist ein Staatsminister fiir das Prasidium verantwortlich.

Gegeniiber der fritheren Regelung unter der Verfassung von 1961 weist Art. 136 eine
Besonderheit auf: Dieser Vorschrift zufolge soll das Préasidium fiir Religionsangelegenhei-
ten seine Aufgaben auch im Sinne der "nationalen Solidaritdt und Integration" erfiillen.
Damit wird die Verbindung zum sdkularen Nationalismusprinzip hergestellt: Einerseits
wird klargestellt, dal die Betreuung religioser Bediirfnisse der islamischen Glaubensge-
meinschaft nicht zur Wiederbelebung des islamischen Nationbegriffs fiihren darf, anderer-
seits entspricht dies der Erkenntnis, daf3 die fehlende integrative Kraft des Nationalismus
gegeniiber separatistischen und religios-universalen Tendenzen durch die Besinnung auf
eine wichtige Gemeinsamkeit der Mehrheit der tiirkischen Staatsbiirger, ndmlich die
gemeinsame Religion, aufgefiillt werden k(jnnte.35

Die Diskussion um die Funktion des Prisidiums fiir Religionsangelegenheiten wird in
Kiirze wieder auf verfassungsrechtlicher Ebene erhebliche Bedeutung erlangen. In einem
gegenwirtig anhdngigen Parteiverbotsverfahren gegen die von einem ehemaligen Minister

Ausfiihrlich Christian Rumpf, Das Prisidium fiir Religionsangelegenheiten, ZfTS 1/89, S. 21 ff.

Hin und wieder wird das Prasidium fiir Religionsangelegenheiten als Ministerium bezeichnet (z.B.

Werner Bauer, Islam und Politik in der Tiirkei, hrsg. v. d. Stiftung Wissenschaft und Politik,
Ebenhausen 1994). Dies ist falsch und beruht auf einer Verwechslung der tiirkischen Begriffe
bakanlik (Ministerium) und bagkanlik (Prasidium).

Die Diskussion um die Einbeziehung der Belange der Alevis (Aleviten) ist Mitte der neunziger
Jahre wieder aufgeflammt (tiirkische Presse im Oktober 1994); unter anderem sollen die Lehren
der Aleviten auch Gegenstand des Unterrichts an den Schulen sein (Hiirriyet v. 12.4.1995).

Vgl. Rumpf, J6R 36, S. 189 f. m.w.N.

34

35

175

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kurdischer Volkszugehorigkeit gefiihrte DKP* gehort auch der Vorwurf der Generalstaats-
anwaltschaft, die DKP wolle das Prisidium fiir Religionsangelegenheiten abschaffen, dies
stelle einen Versto gegen die Verpflichtung der Parteien zur Beachtung des Laizis-
musprinzips dar.

e) Reformgesetze

Art. 174 stellt acht Gesetze unter besonderen Schutz, die als Reformgesetze der kemalisti-
schen Revolution nach wie vor Geltung haben; dazu gehort auch das Gesetz iiber die
SchlieBung von Orden und Klostern. Den Gerichten ist es versagt, sie als verfassungswidrig
zu interpretieren. Zwar ist damit nicht ausgeschlossen, daf sie durch gesetzgeberische Akte
gedndert oder aufgehoben werden, doch werden sich derartige Gesetze wiederum an der
Verfassung, ihrem laizistischen Gehalt und am Sinn und Zweck der Schutzvorschrift des
Art. 174 im Verfassungsgefiige messen lassen miissen. Tatsdchlich hat es bis vor kurzem
keine im Parlament vertretene Partei gewagt, eine Aufhebung der "Reformgesetze" zum
Gegenstand einer Diskussion zu machen; erstmals im Herbst 1994 kam es zu einer Diskus-
sion um die Legalisierung der faktisch fortbestehenden Orden.38 Andererseits wird in
letzter Zeit hin und wieder iiber die Re-Aktivierung des Gesetzes liber das Tragen zeitge-
mifer Kopfbedeckungen (sog. "Hut-Gesetz") diskutiert.

Zusammengefaflt handelt es sich bei diesen Reformgesetzen um Gesetze, die das Familien-
recht und das Bildungsmonopol der Zustindigkeit des sékularen Staates unterstellen sowie
"kosmetische" Korrekturen von Symbolen aus dem Alltagsleben betreffen, die als Zeichen
islamischer Riickstidndigkeit galten und noch heute gelten. Auch hier haben wir — wie in der
Praambel — wieder die Verbindung zum Zivilisationismus: die Reformgesetze werden
ausdriicklich als Zeichen des Bestrebens angesehen, die Gesellschaft der Republik Tiirkei
auf das Niveau einer modernen zivilisierten Gesellschaft zu heben.

f Sonstige Verfassungsbestimmungen

Hinzuweisen ist hier auf die Eidesformeln beim Amtsantritt des Prisidenten der Republik
(Art. 103 TV) und der Abgeordneten (Art. 81). Der Zusatz "vallahi" — bei Gott — war

36 Bei der DKP handelt es sich um den Versuch, zwischen den Parteien des Zentrums und der

HADEP als angeblichem politischem Arm der PKK Position fiir eine Losung der Kurdenfrage zu
beziehen. Die DKP ist sozialdemokratisch beeinflufit.

Diesen Widersinn kritisiert die Partei vollig zu recht in ihrer Verteidigung (im Internet [Stand
22.9.1998] unter www.dkp.org.tr/Aciklama/savunma/turkce/cS.htm).

Dazu Nokta v. 30.10.1994, S. 28 ff.

37

176 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bereits im Zuge der Sakularisierung der Verfassung von 1924 im Jahre 1928 weggefallen;
der Eid wird nunmehr auf Ehre und Wiirde geleistet — ein Indiz dafiir, dal die Ausiibung
der verfassungsméBigen Kompetenzen nicht unter Berufung auf ein religioses Bekenntnis
erfolgen soll.

Art. 51 Abs. 8 TV verbietet es den Gewerkschaften und Arbeitgeberverbdnden, in Satzun-
gen und Aktivititen die Prinzipien der Republik — darunter gemél Art. 2 TV auch das
Laizismusprinzip — zu miflachten; Art. 68 Abs. 4 TV verpflichtet die politischen Parteien
ebenfalls auf die "Prinzipien der laizistischen Republik"; die an den Gesetzgeber gerichtete
Erinnerung an die Vorgaben des Art. 2 bei der Gestaltung der Rundfunk- und Fernsehord-
nung gemdB Art. 133 Abs. 2 a.F. TV ist einer starken Kiirzung dieser Vorschrift zum Opfer
gefallen, wodurch die Tatigkeiten religioser Rundfunk- und Fernsehsender erleichtert
worden ist.”

g) Gesetzesebene

Auf Gesetzesebene setzt sich das in der Verfassung niedergelegte Laizismus-Konzept fort.
Es soll hier nur in aller Kiirze angerissen werden.

Die Art. 175 bis 177 tiirk. StGB schiitzen die Religionsfreiheit der Gldubigen, indem sie
Angriffe auf ihren Glauben, auf Kultgegenstande und Kultstitten sowie auf Geistliche unter
Strafe slellen.4o Dagegen stellen die Art. 241 und 242 tiirk. StGB Eingriffe religioser
Amtstrdger in die Tagespolitik unter Strafe. Verboten sind religiose Propaganda gegen die
Staatstatigkeit und insbesondere der Aufruf zum Ungehorsam gegeniiber den Gesetzen. Aus
dem Strafgesetzbuch gestrichen wurde im April 1991 mit dem Inkrafttreten des Antiterror-
gesetzes4] der beriihmte Art. 163 tiirk. StGB42, der die antilaizistische Propaganda und die

In einer neuen Rundfunk- und Femnsehverordnung (RG Nr. 22296 v. 28.5.1995) wird allerdings
weiterhin darauf bestanden, daB das Publikum unter anderem nicht zugunsten einer auch nur teil-
weise religios orientierten Staatsordnung beeinflut werden darf (Art. 5 lit.b). In der Praxis duBert
sich diese Bestimmung hin und wieder in voriibergehenden Sendeverboten gegen islamisch orien-
tierte Sender durch den Obersten Rundfunk- und Femsehrat (mit Gesetz Nr. 3984 v. 13.4.1994
aus dem fritheren Hohen Rundfunk- und Fernsehrat heraus gegriindet und mit Sanktionskompe-
tenzen versehen).

Eine Anderung dieser Artikel, die zu einer Privilegierung der drei Buchreligionen (Islam, Juden-
tum, Christentum) gefiihrt hitte, wurde vom Verfassungsgericht fiir nichtig erklart (Urt. v.
4.11.1986, , RG Nr. 19380 v. 22.2.1987, S. 2 ff.).

Gesetz Nr. 3713 v. 12.4.1991, RG Nr. 20842018y, 12.4.1991, in Ausziigen mit Nachweisen
abgedruckt in InfAusIR 1991, S. 289 f.; Tandr, ZfTS 2/91, S. 153 ff.; Tellenbach, ZAR 1991, S.
162 ff.; Rumpf, InfAuslR 1991, S. 285 ff. (mit Ausziigen des Gesetzestextes im Anhang); Akbulut,
Terorle Miicadele. Spiter sind mehrere Verfassungsgerichtsurteile ergangen, die zur teilweisen
Aufhebung einzelner Vorschriften des ATG gefiihrt haben (zuletzt Urt. v. 31.3.1992, E.1991/18,

40

41

177

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung antilaizistischer Organisationen unter Strafe gestellt hatte. Die Streichung dieser
Vorschrift ist in engem Zusammenhang mit dem verstirkten Aufkommen radikal-islami-
scher Stromungen zu sehen; eine Rolle diirfte auch der EinfluB der groflen Orden auf die
politischen Parteien gespielt haben. Teilweise wird die Funktion des Art. 163 tiirk. StGB
jetzt von Art. 312 tiirk. StGB iibernommen, der unter anderem die Aufstachelung zu "Haf
und Feindseligkeit" verbietet, um Unterschiede in "Klasse, Rasse, Religion, Bekenntnis
oder regionale Unterschiede" zu schiiren.*

Im ibrigen wird im Bereich der Erziehung die Geltung des Laizismusprinzips betont. In
den wesentlichen, das gesellschaftliche und politische Leben bestimmenden Gesetzen wird
die Verpflichtung zum Gehorsam gegeniiber dem Laizismus zum Ausdruck gebracht. Poli-
tisch wichtig ist insoweit das Parteiengesetz, das in seinem Art. 87 den Parteien verbietet,
ihre politischen Aktivitdten auf religiose Kriterien zu stiitzen oder sich der religiosen
Gefiihle ihrer Anhédnger zu bedienen. Diese Bestimmung war eine wesentliche Séule der
Argumentation des Verfassungsgerichts anldBlich des Verbots der RP.

6. Das Laizismusprinzip in der heutigen Justizpraxis

a) Das "Kopftuchurteil” des Verfassungsgerichts

Das sogenannte "Kopftuchurteil" des Verfassungsgerichts war das bis jetzt rechtspolitisch

wichtigste Urteil nach dem Staatsstreich vom 12. September 1980, in dem sich das Verfas-
N A . . 45 L

sungsgericht intensiv mit der Laizismusfrage auseinanderzusetzen hatte.” Es fiel in eine

K.1992/20, RG Nr. 21478biS v. 27.1.1993). Die erste und bisher einzige Anderung dieser Vor-
schrift erfolgte mit Gesetz Nr. 4126 v. 27.10.1995, RG Nr. 22448 v. 30.10.1995.

42 Etwas ungliicklich daher der Hinweis von Georg Stoll, Religion und Laizismus in der Tiirkei,
Zum Verhiltnis von Sunniten und Nicht-Sunniten, KAS-Mitteilungen 5/98, S. 19 ff. (35), wonach
auBerschulischer christlicher Religionsunterricht als antilaizistische Propaganda noch strafbar sein

. soll. Dies ist seit 1991 nicht mehr der Fall.

3 Bericht der tiirkischen Menschenrechtsstiftung 1/1996: Verfahren gegen den Aczmendi-Fiihrer
Miislim Giindiiz und gegen andere, siche auch oben Fn. 31.

44 . .

Nachweise oben Fn. 9. Ausfiihrlich besprochen auch von Rumpf/ Grewe RUDH 1991, S. 113 ff.

45

Vor 1980 betraf das bis dahin wichtigste und bis heute aktuelle Urteil des Verfassungsgerichts
den Beamtenstatus der Imame (Urt. v. 21.10.1971, AMKD 10, S. 52 ff,, hierzu knapp Christian
Rumpf, Das tiirkische Verfassungsgericht und die Grundziige seiner Rechtsprechung, EuGRZ
1990, S. 129 ff. (143 f.); ferner: Urt. v. 3.7.1980, E. 1980/11, K. 1980/26 (Abweisung des Nor-
menkontrollantrags gegen Art. 163 tiirk. StGB), AMKD 18, S. 52 ff.; Urt. v. 25.10.1983, E.
1983/2, K. 1983/2 (Verbot der Huzur Partisi); Urt. v. 4.11.1986, E. 1986/11, K. 1986/26, RG Nr.
19380 v. 22.2.1987 (zu den Gottesldsterungsparagraphen Art. 175 - 177 tiirk. StGB); Urt. v.
21.6.1995, E. 1995/17, K. 1995/16, RG Nr. 22433 v. 14.10.1995, S. 7 ff. (Religionseintrag im
PaB); Urt. v. 2.2.1996, E. 1995/15, K. 1996/5 (Teilnichtigkeit von Art. 61 tiirk. StPO).

178 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit, in der die Diskussion um die Re-Islamisierung bereits in vollem Gange war und die
Zahl der Kopftuchtrdgerinnen an tiirkischen Hochschulen deutlich zugenommen hatten.

Mit einem /"\nderungsgeselz47 zum Hochschulgesetz war die Kleiderordnung an den Uni-
versitdten "liberalisiert" und das Tragen von Kopftiichern aus religiosen Griinden ermog-
licht worden. Gegen diesen spektakuldren gesetzgeberischen Schritt, der eine unmittelbare
Folge allgemeiner Liberalisierungstendenzen unter der Regierung Ozal war, erhob der
damalige Prasident der Republik Normenkontrollklage beim Verfassungsgericht.48 Indem
das Verfassungsgericht dem Normenkontrollantrag stattgegeben hat, hat es — notgedrungen
— erstmals massiv in die politische Diskussion um Laizismus und gelebte Religionsfreiheit
eingegriffen. Es bildet nach wie vor den heutigen status quo der Rechtsprechung zum
Verhiltnis zwischen Laizismus und Religionsfreiheit bei der Kopftuchfrage.

Eine ausfiihrliche Diskussion dieser Entscheidung soll hier nicht gefiihrt werden.”’ Die
zentralen Ausfithrungen zum Laizismusprinzip sind bereits oben wortlich zitiert worden.
Hervorzuheben ist die Berufung des Verfassungsgerichts auf die freiheitssichernde Funk-
tion des Laizismusprinzips und seinen Charakter als "Lebensform einer zivilisierten Gesell-
. schaft". Laizismus wird also mit den Errungenschaften einer zeitgemifen Zivilisation’
gleichgesetzt, die in einem demokratischen Rechtsstaat verfaft ist; das Laizismusprinzip,
das Demokratieprinzip und das Rechtsstaatsprinzip (alle in Art. 2 TV verankert) bedingen
einander. Widerspriiche, die sich zwischen einer Ideologisierung der sdkularen Verfassung
und einem modernen demokratischen System auftun konnen, werden vom Verfassungsge-
richt nicht erkannt. In einer derart verfafiten Gesellschaft — so im Ergebnis das Verfas-
sungsgericht — hitten religios motivierte Bekleidungsformen in o6ffentlichen Gebduden
nichts zu suchen, am wenigsten an Universitdten, die ja ihrerseits ihren Lehr- und For-
schungsauftrag im Sinne der kemalistischen Prinzipien wahrnehmen.

Was in diesem Urteil eindeutig zu kurz kam, war die Religionsfreiheit. Das Verfassungsge-
richt verzichtete auf jeden Versuch, den Schutzbereich (Normbereich) der Religionsfreiheit
zu bestimmen. Statt dessen behandelte das Verfassungsgericht die ausdriickliche Erlaubnis
des religios begriindeten Kopftuchtragens wie ein ausdriickliches Verbot, fiir das es eine
verfassungsrechtliche Rechtfertigung zu finden gilt. Das Laizismusprinzip schlédgt hier also

Zur damaligen Situation ausfiihrlich Christian Rumpf, Laizismus und Religionsfreiheit, hrsg. v. d.

Stiftung Wissenschaft und Politik, Ebenhausen 1987.

47 Gesetz Nr. 3511 v. 10.12.1988.
48

Ausfiihrlich zu Aufgaben, Struktur und Rechtsprechung des tiirkischen Verfassungsgerichts:
Rumpf, EuGRZ 1990, S. 129 ff.

4
? Etwas ausfiihrlicher Rumpf, EuGRZ 1990, S. 144 f.
50

In der Orientalistik spricht man fiir dhnliche Tendenzen anderer islamisch geprigter Staaten auch
von Modemismus.

179

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Schranke durch, ohne daf8 iiberhaupt herausgearbeitet wurde, welche Tragweite das
Grundrecht selbst hat und wer es beanspruchen darf.

In die gescheiterte Abwigung zwischen Laizismusprinzip und Religionsfreiheit 146t das
Verfassungsgericht aber noch eine weitere wichtige Komponente einflieBen. Es erkannte
auf einen Versto gegen Art. 10 TV, den Gleichheitssatz. Es sei nicht nur in verfassungs-
widriger Weise (VerstoB gegen Laizismusprinzip) das Tragen von Kopftiichern zugelassen
worden, vielmehr sei iiberhaupt nur das Tragen von Kopftiichern zugelassen, die betroffene
Religionsgemeinschaft also "ohne berechtigenden Grund bevorzugt" worden.

Dieser Stand der Verfassungsrechtsprechung prégt nicht nur die juristische, sondern auch
die politische Diskussion bis heute: selbstverstdndlich davon ausgehend, dafl niemand
groBere Religionsfreiheit genieBe als Muslime, wird in bezug auf die Kopftuchfrage vollig
auf die Definition von Religionsfreiheit und des Schutzbereichs des Art. 24 TV verzichtet,
so daB es zu einer echten Abwégung liberhaupt erst gar nicht kommt. Das Laizismusprinzip
in der Definition des Verfassungsgerichts erhélt in der verfassungsrechtlichen Priifung den
unangefochtenen Vorrang vor der Religionsfreiheit. Wie das Nationalismusprinzip steht es
wie ein Fels in der Brandung, in welcher sich selbst die Grundrechte brechen.

b) Eintrag der Religion im Personenstandsregister

Die Schwierigkeiten des Verfassungsgerichts mit der Beschreibung des Schutzbereichs der

Religionsfreiheit zeigen sich noch deutlicher in einer Entscheidung zum Personenstands-
51

recht.

Der Klédger im Ausgangsverfahren hatte die Baha’i-Religion angenommen. Zunéchst hatte
er in einem zivilgerichtlichen Verfahren die Loschung des Eintrags "Islam" durchgesetzt;
die Eintragung als Baha'i wurde ihm allerdings verweigert, weil es sich dabei um einen
Verwaltungsakt handle und folglich das Verwaltungsgericht zustandig sei. Die Register-
behorde lehnte den Eintrag ab und setzte sich mit seiner Auffassung auch beim Verwal-
tungsgericht durch: Konfessionen seien nicht eintragungsfdhig. Im Revisionsverfahren
legte der 10. Senat des Staatsrats dann den einschldgigen Art. 43 des tiirkischen Personen-
standsgesetzes (PStG)52 mit dem Antrag vor, diese Bestimmung fiir nichtig zu erkléren.
Das Verfassungsgericht wies den Antrag mit sechs zu fiinf Stimmen ab.

Urt. v. 21.6.1995, K. 1995/17, K. 1995/16, RG Nr. 22433 v. 14.10.1995, S. 7 ff.

Im Wortlaut (nur Absatz 1): Die Familienregister enthalten beziiglich samtlicher Familienmitglie-
der das Geschlecht, Vor- und Zunamen der betreffenden Personen sowie der Eltern, Angaben, ob
sie noch leben, Geburtsort nach Bezirk und Provinz, Geburtsdatum, Verinderungen korperlicher

52

180 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In erster Linie scheiterte der Normenkontrollantrag des Staatsrats an der Auffassung der
Mehrheit der Verfassungsrichter, da Art. 43 des PStG dem Bediirfnis der demographi-
schen Erfassung der Bevolkerung entspreche, das Funktionieren der Personen-, Erb- und
Familienrechtsordnung hinge von den Personenstandsregistern ab.

Ein VerstoB gegen Art. 2 der Verfassung (Laizismusprinzip) liege nicht vor, weil die
angefochtene gesetzliche Bestimmung keine Religion oder Anschauung bevorzuge. Die
erforderliche Neutralitit des Staates werde gewihrleistet. Das Gesetz unterscheide auch
nicht zwischen anerkannten oder nichtanerkannten Religionen, das Gesetz fiihre nicht zu
unterschiedlicher Behandlung von Anhédngern verschiedener Religionen.

Auch ein VerstoB gegen Art. 24 der Verfassung (Religionsfreiheit) liege nicht vor, denn
Art. 43 PStG zwinge niemanden zur Offenbarung seiner religiosen Uberzeugung, sondern
fihre lediglich zu einer Eintragung im Personenstandsregister.

Es war nicht schwierig fiir die Minderheit, die Abwege der Mehrheit zu identifizieren. Der
seinerzeitige Prisident des Verfassungsgerichts, Ozden, wies darauf hin, daB Art. 43 PStG
eben doch den Biirger zur Offenbarung seiner Religionszugehorigkeit zwinge. Damit sei
bereits die "Neutralitdat" des Staates verletzt (Verstol gegen Art. 2 der Verfassung). Es sei
auch kein Nutzen der Regelung erkennbar (6ffentliches Interesse), die Frage nach der
Religion habe mit dem Status des Staatsbiirgers bzw. dem Personenstand nichts zu tun.
Statt dessen berge die Bestimmung die Gefahr in sich, dafl mit der Angabe unterschiedli-
cher Religionen eine Ungleichbehandlung provoziert wird. Die Voten anderer Richter
prizisieren die Meinung von Ozden noch dahingehend, daf8 der Biirger iiber den Eintrag in
das allen Behorden und jedem mit einem rechtlichen Interesse hieran zugéngliche Perso-
nenstandsregister buchstéblich gezwungen werde, seine Religionszugehorigkeit an die
Offentlichkeit zu tragen.

Ob der Klédger — unter Berufung auf seine Religionsfreiheit — nicht einen Anspruch darauf

hat, gerade seine Religion oder Konfession eintragen zu lassen, war in der vorliegenden
. . . . 53

Konstellation vom Verfassungsgericht nicht zu entscheiden.

Eigenarten, die Religionszugehorigkeit, Angaben, ob sie lesen und schreiben konnen, Zivilstand

und sonstige Veridnderungen beziiglich des Personenstandes.

53 . . .
Der Ausgang des Verfahrens beim Staatsrat ist dem Verfasser noch nicht bekannt. Interessant zu

wissen wire auch, ob die merkwiirdige Auffassung der Registerbehorde, einzutragen seien nur
Religionen, nicht jedoch Konfessionen und damit verbunden die Einordnung der Baha'i-Religion
als Konfession vor dem Staatsrat Bestand hatte.

181

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c) Das Verbot der Refah-Partei durch das Vel_‘faSSLtllgSgEI‘iCht54

aa) Am 12.1.1998 wurde die RP verboten. Am 22.2.1998 wurde das Urteil, das einschlief3-
lich der Minderheitsvoten mehr als 300 Seiten umfafit, im Amtsblatt bekanntgemacht.
Zwischen Verkiindung und Bekanntmachung hatte es in den Medien eine Diskussion gege-
ben, ob die Partei bereits mit Verkiindung oder erst mit der Bekanntmachung im Amtsblatt
als geschlossen (verboten) anzusehen sei. Dies hatte vor allem im Hinblick auf den Status
derjenigen Abgeordneten, die im Parlament infolge der Entscheidung ihr Mandat verloren,
aber auch im Hinblick darauf Bedeutung, als just Anfang Februar die Gelder im Zuge der
staatlichen Parteienfinanzierung fliefen sollten. Fiir die Zwecke dieses Beitrags sind diese
Fragen jedoch ohne Bedeutung.

Die Wohlfahrtspartei hatte zwei Vorginger, beide ebenfalls von Necmettin Erbakan ge-
griindet. Wiahrend die Milli Nizam Partisi 1971 durch das Verfassungsgericht verboten
wurdess, fiel die Milli Selamet Partisi zusammen mit allen anderen seinerzeit bestehenden
Parteien dem Militdrputsch am 12.9.1980 zum Opfer. Damit ist bisher jede der von Erba-
kan gegriindeten Parteien einem Verbot zum Opfer gefallen. Die politischen Inhalte der RP
konnen in aller Kiirze zusammengefafit werden. Kern des politischen Programms, das den
strengen Anforderungen von Verfassung und Parteigesetz gemiB kein ausdriickliches
Bekenntnis zur religiosen Ausrichtung der Partei enthielt, war die "gerechte Ordnung" (adil
diizen), ein wenig durchschaubares Konzept politischer, sozialer und wirtschaftlicher
Ganzheitlichkeit, das seine Grundwerte aus dem Islam bezog. Der Partei war es in den
anderthalb Jahren ihrer Herrschaft als fithrende Partnerin einer Koalition mit der DYP unter
der Ministerprésidentenschaft von Necmettin Erbakan gelungen, die Spitzenbiirokratie und
die Justiz personell neu in ihrem Sinne zu strukturieren, so daf sie vom Nationalen Sicher-
heitsrat als evidente Gefahr fiir die Zukunft der laizistischen Republik erkannt wurde.

Das tiirkische Parteiverbotsverfahren dhnelt einem Strafverfahren. Es wird vom General-
staatsanwalt beim Kassationshof — dieser entspricht in etwa dem Generalbundesanwalt —
aufgrund von staatsanwaltlichen Ermittlungen mit Einreichung einer "Anklageschrift" beim
Verfassungsgericht von Amts wegen eingeleitet. Im Falle der Wohlfahrtspartei hatte der
Generalstaatsanwalt am 21. Mai 1997 die Ermittlungen abgeschlossen und seine Klage-
schrift beim Verfassungsgericht eingereicht. Dieser Vorgang ist um so bemerkenswerter,
als zu jenem Zeitpunkt die Wohlfahrtspartei noch filhrende Regierungspartei war. Im Okto-
ber 1997 gab es eine miindliche Verhandlung, wonach beide Seiten erneut Gelegenheit

4

5 Urt. v. 9.1.1998, E. 1998/2, K. 1998/2, RG Nr. 23266 v. 22.2.1998, S. 19 ff. (Verfassungswidrig-
keit Art. 103 II ParteienG); Urt. v. 16.1.1998, E. 1997/1, K. 1998/1 (Parteiverbot), RG Nr. 23266
v.22.2.1998, S. 31 ff.

55

Urt. v. 20.5.1971, E. 1971/1, K 1971/1 (Parteiverbot), AMKD 9, S. 3 ff. Dieses Urteil ist fiir die
Diskussion des Laizismusprinzips noch nicht von tragender Bedeutung.

182 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erhielten, sich schriftlich zu duBern. Die Wohlfahrtspartei beantragte mehrmals Fristverlan-
gerungen und Nachschubfristen, die ihr auch gewéhrt wurden. Auf diese Weise konnte das
Verfahren erst im Januar 1998 abgeschlossen werden.

Das Parteiverbot besteht — ein Unikum in der Verfassungsgeschichte der Republik - in
Wirklichkeit aus zwei Urteilen. Das eine Urteil enthidlt das Parteiverbot, das andere Urteil
beruht auf der Merkwiirdigkeit, daB das Verfassungsgericht den Art. 103 ParteiG sich
selbst im Wege des konkreten Normenkontrollverfahrens vorlegte. Es hat damit einen
klaren Schnitt gezogen zwischen dem Parteiverbotsverfahren, bei dem es sich eben nicht
um ein Normenkontrollverfahren, sondern um ein prozessual eher mit einem Strafverfahren
vergleichbares Verfahren handelt, und dem Normenkon[rollverfahren.56

bb) Parteiverbote werden grundsitzlich auf das Parteiengesetz gestiitzt, das ein ausfiihrli-
ches System von Verboten und Sanktionen vorsieht.”’ Das Parteiengesetz entstand in der
Zeit zwischen dem Inkrafttreten der Verfassung von 1982 und dem Zusammentritt des
ersten Parlaments nach der militarisch beherrschten Ubergangszeit. Damit gehort es gemiB
Ubergangs-Art. 15 der Verfassung zu denjenigen Gesetzen, deren Verfassungswidrigkeit
vor keinem Gericht "behauptet" werden darf.”® In zahlreichen Urteilen hat das Verfas-
sungsgericht bis heute mehrheitlich die Auffassung vertreten, daB es sich bei Ubergangs-
Art. 15 der Verfassung nach wie vor um geltendes Recht handle, obwohl sowohl in Min-
derheitsvoten als auch in der Literatur erhebliche Bedenken gegen diese Auffassung erho-
ben worden waren, weil sich zum einen der Ubergangscharakter dieser Vorschrift inzwi-
schen erledigt habe und zum anderen diese Bestimmung dem Anspruch der Verfassung auf
demokratische Rechtsstaatlichkeit entgegenstehe. Die Mehrheit des Verfassungsgerichts
sah keinen Grund, die bisher vertretene Auffassung zu dndern. Allerdings ist es auch stin-
dige Rechtsprechung des Verfassungsgerichts, da8 dies dann nicht mehr zutrifft, wenn —
dies ist dem deutschen Verfassungsrecht in bezug auf die vorkonstitutionellen Gesetze
vertraut — der Gesetzgeber anliBlich eines neuen Gesetzgebungsaktes eine Anderung des
betreffenden Gesetzes herbeifiihrt oder sich die alte Regelung konkludent noch einmal zu
eigen macht. Das Verfassungsgericht meinte, dies in bezug auf Art. 103 ParteiG priifen zu
miissen.

Dieser Bestimmung zufolge ist eine Partei zu verbieten, "wenn erwiesen ist, daf sie zu
einem Hort der Begehung von Taten geworden ist, die gegen die Art. 78 bis 88 und 97

AuBerliches Anzeichen fiir diesen Unterschied ist auch die Numerierung der Urteile: Parteiverbote

werden gesondert numeriert und, um die Verwechslungsgefahr auszuschlieBen, als Parteiverbote
kenntlich gemacht.
57 . - . . .. " .
Das Parteigesetz ist in seiner Fassung von 1983 (seither einige Male geiindert!) abgedruckt bei

Hirsch, JoR 32, S. 595 ff.

8
5 Dazu ausfiihrlich Rumpf, Verfassungssystem, S. 143 ff.

183

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verstofen". Die besondere Bedeutung dieser Vorschrift fiir das Verbots verfahren ergab sich
aus der Definition von Hort im Sinne dieser Bestimmung: "(...) wenn bei Anwendung von
Art. 101 d erwiesen ist, dafl diese Taten durch Parteimitglieder vorsitzlich begangen und
diese vorsétzliche Begehung sich durch den Groflen ParteikongreB, den zentralen Entschei-
dungs- und Verwaltungsrat oder durch die Gesamtfraktion der Partei in der Nationalver-
sammlung oder durch deren Fiihrung stillschweigend oder ausdriicklich zu eigen gemacht
werden." Da sich die antilaizistische Grundhaltung der Partei nicht in programmatischen
Schriften, sondern lediglich in Reden und Taten fiithrender Parteifunktiondre niederge-
schlagen hatte, kam es ganz wesentlich auf die Verfassungsmafigkeit dieser Vorschrift an.

Die Priifung vornehmen konnte das Verfassungsgericht nach seiner Auffassung, weil der
zweite Absatz des Art. 103 ParteiG, in dem der "Hort" definiert wurde, im Jahre 1986
gedndert worden war.

Tatsichlich erkldrte das Verfassungsgericht den Art. 103 Abs. 2 ParteiG fiir nichtig. Zen-
trales und nur schwer liberzeugendes Argument war, da3 Art. 103 Abs. 2 keinen Anwen-
dungsbereich mehr habe. Der Anwendungsbereich sei vor allem durch die Verweise auf die
Art. 78 bis 88 und 97 bestimmt. Diese wiederum bildeten die parteienrechtliche Parallele
zu den Art. 141, 142 und 163 tiirk. StGB, welche bis zum 12.4.1991 die Bildung kommuni-
stischer, faschistischer und antilaizistischer Organisationen sowie die entsprechende Propa-
ganda unter Strafe gestellt hatten. Bis auf die Uberleitung des alten Art. 142 Abs. 3
tirk. StGB in den heutigen Art. 8 ATG waren alle diese Bestimmungen ersatzlos gestrichen
worden. Damit entfalle, so das Verfassungsgericht, die Moglichkeit, "Hort" fiir die Bege-
hung der entsprechenden Straftaten zu werden.

Wichtig ist auch der Verweis auf Art. 101 d ParteiG. Denn hiernach gilt der Nachweis
entsprechender Aktivitdten als erbracht, wenn die Parteimitglieder entsprechend verurteilt
worden sind. Mangels einschlédgiger strafrechtlicher Normen war eine Verurteilung von
Parteifunktiondren wegen antilaizistischen Verhaltens aber nicht moéglich. Damit entfallt
die Anwendbarkeit von Art. 103 Abs. 2 ParteiG. Die weitere — nicht unbedingt zwingende
— Folgerung des Verfassungsgerichts war, dal ein leerlaufender Art. 103 Abs. 2 ParteiG
nicht geeignet sei, Art. 69 Abs. 6 TV zu konkretisieren, der anordnet, dafl Parteien, deren
Verhalten gegen die in Art. 68 der Verfassung aufgestellten Grundsétze verstoBt, zu schlie-
Ben sind.

cc) Am Endergebnis dnderte dieses Normenkontrollverfahren jedoch nichts, die RP wurde
durch das zweite Urteil in diesem Komplex verboten. Die Generalstaatsanwaltschaft hatte
die SchlieBung der Partei, das Verbot aktiver Politikausiibung gegen sieben Abgeordnete
sowie die Entziehung derer Parlamentsmandate beantragt. Das Verfassungsgericht folgte
dem Antrag beziiglich des Parteiverbots sowie hinsichtlich sechs Abgeordneter, darunter
des Vorsitzenden Necmettin Erbakan.

184 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:32.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriindet wurde der Antrag der Generalstaatsanwaltschaft zundchst damit, daf3 der Tatbe-
stand des Art. 103 erfiillt sei: Die Partei sei zum "Hort antilaizistischer Umtriebe" gewor-
den. Im iibrigen hitten die Aktivitdten der benannten fithrenden Mitglieder der Partei, die
der Partei zuzurechnen seien, massive Verstofle gegen das Laizismusprinzip dargestellt, der
nicht nur durch die Bestimmungen der Verfassung, sondern auch durch das Parteiengesetz
unter besonderen Schutz gestellt worden sei. Der Vortrag bestand im iibrigen aus der Be-
nennung, Darstellung und entsprechendem Beweisantritt zahlreicher einzelner Aktivititen,
insbesondere von Vortragen und Auftritten in der Offentlichkeit. Eine herausragende Rolle
spielte unter anderem eine AuBerung des Parteivorsitzenden Erbakan in einer Fraktions-
sitzung, wonach er gesagt habe, dafl die Scharia mit Sicherheit komme; man kénne nur
nicht sagen, ob mit oder ohne Blutvergieen, dies wiirden sechzig Millionen Menschen
entscheiden. Dies wertete die Staatsanwaltschaft als Aufforderung zum Verfassungsum-
sturz, fiir welche die Strafverfolgung aus Griinden der Indemnitit von AuBerungen in Frak-
tionssitzungen entfiel. Ein anderer Vorfall bestand darin, daf der seinerzeitige Ministerpra-
sident Erbakan zahlreiche lokale religiose Fihrer (seyhs) anldBlich des Opferfestes zu
einem Festessen in seinen Amtssitz eingeladen hatte. Auch dies wurde als Verstol gegen
das Neutralitdtsgebot angesehen. Als generelle Haltung der Partei schlieBlich wurde der
Vorschlag von Erbakan eingeschitzt, ein System einzufiihren, das aus mehreren Rechtsord-
nungen bestehen sollte, die sich die Einzelnen sollten wéhlen koénnen; dies sollte die Ein-
fihrung der Scharia neben — zum Beispiel — einem fortbestehenden "weltlichen" Recht
ermoglichen.

Die Wohlfahrtspartei hatte Abweisung des Antrags der Generalstaatsanwaltschaft beantragt
und dies vor allem mit dem Demokratieprinzip begriindet. Die sehr umfangreiche Verteidi-
gung, zu welcher der Partei grofziigige Fristen und Nachtragsschriftsédtze eingerdumt wur-
den, fiihrte auch zahlreiche Beispiele und Praktiken in Ladndern mit westlich geprégter
Demokratie an, wo die Religion ihren festen Platz in der Politik habe.

dd) Der Umstand, daB das Verfassungsgericht anldlich einer sich selbst gemachten Vor-
lage Art. 103 Abs. 2 ParteiG fiir verfassungswidrig erklért hatte, hinderte es nicht daran, die
Partei zu verbieten. Statt des Art. 103 Abs. 2 ParteiG zog es den Art. 69 Abs. 6 TV heran,
der sich wiederum auf Art. 68 Abs. 4 v bezieht, wonach die Parteien — unter anderem —

59 Die Vorschrift lautet: Eine Entscheidung auf endgiiltige SchlieBung einer Partei, die wegen gegen

die Bestimmungen des Art. 68 Abs. 4 verstofender Betitigung ausgesprochen wird, erfolgt nur,
wenn das Verfassungsgericht feststellt, daB diese Art von Betitigung schwerpunktmiBig betrieben
wird.

Die Vorschrift lautet: Die politischen Parteien sind unverzichtbare Bestandteile des demokrati-
schen politischen Lebens. Die politischen Parteien werden ohne vorherige Erlaubnis gegriindet
und betitigen sich im Rahmen der Vorschriften der Verfassung und der Gesetze.

Die Satzungen und Programme der Parteien diirfen der Unabhingigkeit des Staates, der unteilba-
ren Einheit von Staatsgebiet und Staatsvolk, den Menschenrechten, den Prinzipien der Gleichheit

60

185

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zur Beachtung des Laizismusprinzips angehalten werden. Abzuwédgen hatte das Verfas-
sungsgericht dieses verfassungsrechtliche Gebot gegeniiber der — jedenfalls dem Wortlaut
nach — umfassend garantierten Freiheit der Parteien als "unverzichtbarer Bestandteil" einer
demokratischen Staatsordnung. Allerdings ist damit nach der Auffassung des Verfassungs-
gerichts gleich auch der Rahmen vorgegeben: Wenn schon Art. 68 TV vorschreibt, daB3 das
Parteienrecht durch Gesetz zu gestalten und der Parteientétigkeit somit ein gesetzlicher
Rahmen zu setzen ist, so sei dies "Erfordernis des Art. 2 TV", das mit dem Rechtsstaats-
prinzip den Vorrang des Rechts festschreibe. Abgesehen davon, daf} dies vollig unpassend
und unzutreffend ist und auch nicht der bisherigen Rechtsprechung des Verfassungsge-
richts entspricht, weil mit dieser knappen und nicht ndher ausgefithrten Aussage der
Rechtsstaat zum Gesetzesstaat degradiert wird, leitet das Verfassungsgericht zum Kern der
Entscheidung iiber: Sehr ausfiihrlich wird die aus der fritheren Rechtsprechung bekannte
Definition des Laizismusprinzips dargelegt, wobei die besondere Verantwortung der Par-
teien hierzu hervorgehoben wird. Sdmtliche einschldgigen Verfassungsbestimmungen,
beginnend bei der Priambel, werden zitiert. Hervorgehoben wird der enge Zusammenhang
zwischen dem Laizismusprinzip und den anderen tragenden Prinzipien, die sich auch in
Art. 2 TV wiederfinden: Demokratieprinzip, Rechtsstaatsprinzip und Nationalismusprinzip.
So sei das Rechtsstaatsprinzip ohne das Laizismusprinzip iiberhaupt nicht denkbar, das
Nationalismusprinzip sei durch das Laizismusprinzip "vervollstindigt" worden. " Auch
Hinweise auf die Europdische Menschenrechtskonvention und die Rechtsprechung der
Kommission fiir Menschenrechte zum Kopftuchproblem werden nicht vergessen.

Im weiteren hatte das Verfassungsgericht, um die Subsumtion unter "Hort fiir antilaizisti-
sche Umtriebe" vornehmen zu konnen, zahlreiche 6ffentliche Auftritte fiihrender Funktio-
nire zu beurteilen. Diese waren zum Teil in der Tat von einer erheblichen Militanz geprégt,
die, wie das Verfassungsgericht feststellt, auch zur Einleitung von Ermittlungsverfahren
wegen Art. 312 Abs. 2 tiirk. StGB gefiihrt hétten.

ee) Das Parteiverbot selbst ist rechtlich konsequent. Es steht streng in der bisherigen Linie
der Rechtsprechung des Verfassungsgerichts zum Laizismus.

Rechtspolitisch ist zu fragen, inwieweit die Moglichkeit des Parteiverbots weiter einzu-
schrinken ist. Ob allerdings gerade die Wohlfahrtspartei bei einem liberaleren Parteienrecht
iberlebt hitte, bleibt durchaus fraglich. Immerhin handelte es sich um eine streng organi-
sierte Kaderpartei, deren Demokratieverstindnis mit dem Demokratieverstindnis einer

und des Rechtsstaats, der nationalen Souveridnitit und den Prinzipien der demokratischen und
laizistischen Republik nicht entgegenstehen; (...).

S. 257.

2
6 S. 260.

186 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pluralistischen und daher notwendig religios weitgehend neutralen Gesellschaftsordnung
kaum zu vereinbaren sein diirfte.

Ob das gleiche Schicksal die Nachfolgepartei, die Faziler Partisi, ereilen wird, ist offen.
Diese bemiiht sich um moderateres Auftreten, ohne allerdings die Anspriiche einer religios
neutralen Gesellschaft glaubhaft zu vertreten.

Ebenfalls offen ist, ob die Refah Partisi mit ihrem gegen die Republik Tiirkei gerichteten
Antrag beim Européischen Gerichtshof fiir Menschenrechte Erfolg haben wird, mit dem sie
geltend macht, als Partei in grundlegenden Rechten kollektiver Artikulation politischen
Willens verletzt worden zu sein. So eng gefafit und — im Hinblick auf ein modernes Demo-
kratieverstandnis — kritikwiirdig das tiirkische Parteienrecht sein mag, so liegen dem Verbot
der Refah Partisi gewichtigere Vorwiirfe zugrunde als nur der Vorwurf, sich nicht ideolo-
giekonform in die tiirkische Parteienlandschaft eingefiigt zu haben.

d) Haltung der Verwaltungsgerichte

Die der Rechtsprechung des Verfassungsgerichts entsprechende Grundlinie der tiirkischen
Verwaltungsgerichte war urspriinglich durch den Staatsrat zu Beginn der achtziger Jahre
festgeschrieben worden.®® In aller Regel geht es um das Kopftuchtragen an Universititen
oder Schulen.

Uberraschend wichen dann aber im Sommer 1996 zwei Verwaltungsgerichte von der streng
laizistischen Linie ab. Die 6. Kammer des Verwaltungsgerichts Istanbul hatte in einer einst-
weiligen Anordnung die Vollziehung eines Erlasses der Universitidt Istanbul ausgesetzt,
wonach das Tragen von Kopftiichern auf dem Campus ausdriicklich untersagt werden
sollte; bisher hatten solche Erlasse lediglich das Tragen "zeitgeméBer Bekleidung" verlangt,
worauf dann im Einzelfall disziplinarische Maf3nahmen erfolgen konnte, jedoch grundsitz-
lich eine flexible Haltung der Fakultiten und Professoren moglich geblieben war. Das
Verwaltungsgericht verwies darauf, da8 das Gesetz nach wie vor von der Freiheit des Ein-
zelnen beziiglich der Wahl seiner Bekleidung ausgehe.

In einem spektakuldren Beschluf hatte etwa im gleichen Zeitraum das Verwaltungsgericht
Edirne einer Studentin mit der Begriindung Recht gegeben, daf} ihre religiose Freiheit
vorgehe, und ihr durch einstweilige Anordnung das Kopftuchtragen erlaubt. Fiir den Um-

63
Vgl. oben Fn. 21. Die Urteile betrafen ebenfalls das Kopftuchtragen an den Universititen. Mit

Urteil des 8. Senats des Staatsrats v. 24.10.1996, E.1994/7149, K.1996/2785 (bisher unveroffent-
licht) wurde die Klage einer Volksschullehrerin abgewiesen, die wegen ihres Kopftuches diszipli-
narisch mit einer Kiirzung ihres Monatsgehalts belangt worden war.

187

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stand, dafl das Tragen des Kopftuchs ein religioses Erfordernis sei, berief sich das Verwal-
tungsgericht auf eine "Fetva" — religiose Stellungnahme oder Anordnung — des Préasidiums
fiir Religionsangelegenheiten.” " Die Kritik, wie sie der Presse zu entnehmen war, hielt sich
vor allem an dem Umstand auf, dafl das Verwaltungsgericht eine Fetva zur "Grundlage der
Entscheidung" gemacht habe. Aus deutscher Sicht bietet sich als Vergleich die Praxis der
deutschen Verwaltungsgerichte an, die in vergleichbaren Fillen Sachverstandigengutachten
einholen — eine prozessual zuldssige und zur pflichtgemédBfen Ausiibung richterlichen
Ermessens vor allem unabdingbare Methode um entscheiden zu konnen, ob ein Verhalten
noch vom Schutzbereich der Religionsfreiheit erfafit wird — ein methodisches Vorgehen,
das in der Rechtsprechung des Verfassungsgerichts zu vermissen ist.

Beide Beschliisse sind durch das zustdndige Regionalverwaltungsgericht Istanbul kurze
. " . 65
Zeit spidter wieder aufgehoben worden.

8. Die Einordnung der nichtmuslimischen Minderheiten

Obwohl die nichtmuslimischen Minderheiten in der Diskussion um Laizismus und Reli-
gionsfreiheit praktisch keine Rolle spielen,66 soll diese Thematik hier kurz angerissen
werden.

Eigentlich ist die Debatte um die Rechte der nichtmuslimischen Minderheiten ein Uberrest
aus der aufkeimenden Nationalismusdiskussion des Osmanischen Reiches. Nichtmuslimi-
sche Minderheiten waren seinerzeit ganz im Sinne der Einordnung des Koran, als "Natio-
nalititen" (millet) angesehen worden. Demzufolge bezog sich die im Zuge der modernen
Verfassungsentwicklung sich verfestigende Position nicht nur auf die Religionsausiibung,
sondern auch auf die Pflege von Sprache, eigener Geschichte und Kultur bis hin zur Stel-
. . . 67
lung eines eigenen Kontingents von Abgeordneten unter der Verfassung von 1876.

Im Friedensvertrag von Lausanne v. 24.7.1923 finden sich dann nicht nur die Wurzeln fiir
die neue republikanische und insbesondere sédkulare Staatsordnung der neuen — heutigen —
Tirkei, sondern auch die Zementierung bestimmter Privilegien der nichtmuslimischen

84 Cumhuriyet v. 30.8.1998.
65

Cumhuriyet v. 5.9.1998.
66 ..
Vgl. den knappen Uberblick iiber die nichtmuslimischen Minderheiten und ihre Situation bei
Georg Stoll, Religion und Laizismus in der Tiirkei. Zum Verhiltnis von Sunniten und Nicht-Sun-
niten, KAS/Auslandsinformationen 5/98, S. 19 ff.; Karl Leuteritz, Rechtsstatus und tatsidchliche
Lage der christlichen Minderheiten in der Tiirkei, ZfTS 1995/1, S. 75 ff.
Vgl. Christian Rumpf, Das Rechtsstaatsprinzip in der tiirkischen Rechtsordnung, Bonn 1992, S.
46 und passim.

67

188 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minderheiten. In den einschldgigen Artikeln des Lausanner Vertrages68 sind ausschlieBlich
kulturelle und religiose Rechte geregelt. Soweit sie die ausdriickliche Gewidhrung der Frei-
heit der Religionsausiibung vorsehen, unterliegen sie den allgemeinen Schranken der tiirki-
schen Gesetze. Rechtlich unangefochten verfiigen nichtmuslimische Minderheiten iiber das
Recht der eigenen Sprache, deren Verwendung auch in der Presse, der Unterhaltung eige-
ner Schulen einschlieBlich eigenen Religionsunterrichts sowie der Unterhaltung eigener
religioser Einrichtungen. Dagegen ist etwa das Tragen religioser Gewinder in der Offent-
lichkeit fiir nichtmuslimische Geistliche ebenso unzuldssig wie fiir islamische Geistliche.

Letztlich filhren die Bestimmungen des Friedensvertrages von Lausanne, soweit es um die
Gewihrleistung der Religionsfreiheit geht, zundchst zu einem Zustand der selbstversténdli-
chen Gleichstellung mit anderen Religionszugehorigen, insbesondere den Muslimen. Da im
Falle der traditionellen nichtmuslimischen Minderheiten in der Tiirkei die Religion zu-
gleich als Ankniipfung fiir die Bestimmung als Mitglied einer Minderheit im Sinne des
internationalen Minderheitenrechts dient, stellt sich die Gewidhrung des Schulprivilegs
dann aber auch als Privilegierung bestimmter Religionsgemeinschaften dar. Inwieweit diese
Privilegierung in der Praxis auch tatsichlich zu mehr Freiraum bei der Gestaltung und
Pflege der eigenen Religion fiihrt oder auch nur die Gleichstellung konsequent praktisch
umgesetzt wird, sei hier dahingestellt.

9. SchluB

Leider war es an dieser Stelle nicht moglich, in die Einzelheiten der tiirkischen Verfas-
sungspraxis einzudringen, in der der Verwaltungsalltag sich voller Widerspriiche darstellt.
Erinnert sei nur an die iiberschwengliche Feier des 75. Jahrestages der kemalistischen
Republik, die nicht dariiber hinwegtduschen kann, daB nie zuvor so viele Moscheen gebaut
wurden, religiose Literatur und Presse den Markt buchstidblich tiberschwemmt und das
regelgerecht gebundene Kopftuch das Straenbild in den grofen Stddten immer mehr prégt.
Das Spannungsfeld zwischen Religion und Politik in der Tirkei wird zunehmend von der
islamischen Religion geprédgt. Die laizistische Ausrichtung der Verfassung, die selbst
bereits einem modifizierten Laizismus-Konzept folgt, setzt sich im Verfassungsleben nicht
mehr durch. Vor allem die Parteien der Rechten und der rechten Mitte sind starken Einfliis-
sen religioser Gruppierungen ausgesetzt, die RP, der es leicht gefallen war, sich bis zu
ihrem Verbot unsanktioniert iiber grundlegende Verfassungsprinzipien hinwegzusetzen und
dennoch erhebliche Wahlerfolge zu erzielen, ist durch die FP ersetzt worden; die Absol-
venten der Predigergymnasien haben den Marsch durch die Institutionen angetreten und

Einschlagige Texte in deutscher Sprache bei Christian Rumpf, Die rechtliche Stellung der Min-
derheiten in der Tiirkei, in: Frowein / Hofinann / Oeter, Das Minderheitenrecht europiischer
Staaten, Berlin u.a. 1993, S. 448 ff. (461 ff.)

189

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden in naher Zukunft wesentlich zu einer Fortsetzung eines islamisch und antilaizistisch
orientierten Wertewandels beitragen, dem die Kemalisten nichts Uberzeugendes entgegen-
zusetzen haben diirften.

Die Kemalisten halten diese Entwicklung fiir eine Gefahr fiir ein demokratisches Regime
der Freiheiten. Der Anspruch des Islam, eine "Lebensform" zu sein und den gesamten
politischen und gesellschaftlichen Alltag zu beherrschen, verspricht in der Tat eine weitere
Abkehr von modernen demokratischen Idealen, eine neue Klassengesellschaft der Glaubi-
gen und Nichtgldaubigen.

Dem stehen Verfassung und Gesetz gegeniiber, die durchaus laizistische Ziige tragen. Ob
die dort enthaltenen Werte auf Dauer auch in der Verfassungspraxis und im gesellschaftli-
chen Alltag verwurzelt werden konnen, hangt vor allem von politischen Faktoren ab, die
offenbar weder von der Politik (Parlament und Exekutive) noch dauerhaft von der Justiz
beherrscht werden.

190 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

- am 25.01.2026, 15:47:33. .


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABSTRACTS

Secularism, Fundamentalism and Religious Freedom in Turkey in Constitution, Law
and Practice

By Christian Rumpf

The relationship between the secularistic structure of the Constitution of the Republic of
Turkey and the Islam, religion of a 98 % majority of the Turkish population, is one of the
most important problems in Turkish constitutional life. The article shows that in theory, the
law and the jurisprudence as well — with few exceptions — are designed to protect a rigid
concept of secularism. This concept is — besides the concept of nationalism — one of the
two leading principles of Kemalism, the official ideology of the Republic of Turkey.

On the constitutional level there is a clash between secularism, which is guaranteed under
Article 2 of the Constitution, and the freedom of religion under Article 24 of the Constitu-
tion. The Board of Religious Affairs (Article 136 of the Constitution) has to be considered
as a symbol for this clash: Secularists try to explain this Board as a means of protection of
secularism against the interference of religion into politics. On the other hand, this Board
deals only with the affairs of the Sunnite majority (about 75 % of the population) and gives
the impression of promoting tendencies of so-called “re-islamization” within the admini-
stration and in public life.

Another symbol of the problem of the relationship between religion and secularism,
seriously endangering the constitutional concept of secularism was the coming to power of
the Welfare Party (Refah Partisi) under Necmettin Erbakan in 1996. This party was pro-
hibited in January 1998 by the Constitutional Court which upheld the traditional jurispru-
dence of Turkish high courts in respect of the constitutional role of secularism. It has,
however, to be criticised that — even if the result may not have changed — the Constitutional
Court has again failed to explain the scope and the limits of the freedom of religion.

Colonial Law and Colonial Jurisprudence in the Former German Protectorates: an
Overview

By Horst Hammen

Although the period of German colonial possessions in overseas was quite short, the
German empire created an extensive colonial law. Instead of belonging to the territory of

161

- am 25.01.2026, 15:47:32.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-2-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

