I1I.
Zur Vermeidung der Gewalt



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hohere Gewalt — neue Heldenideale fur die
Palastrevolution des Kaisers Theodosius (379-395)

Felix K. Maier

Der Kaiser als Held im Krieg

Im Jahr 321 hielt der Lobredner Nazarius vor dem romischen Senat eine Rede auf
den Kaiser Constantin den Groflen (306-337).1 In allen Farben malte Nazarius
ein fur ihn heldenhaftes Bild des Kaisers in der Schlacht bei Verona gegen den
Konkurrenten Maxentius neun Jahre zuvor:

Unerschrocken schreitest du durch die Reihen des Feindes, durchbrichst gerade die
dichtest gedringten Massen, schligst sie in die Flucht, zermalmst sie. ... Kaum war die
Schlacht in tiefer Nacht beendet, eiltest du, erschopft vom Blutbad, keuchend noch
vom Kampf, mit Blut bespritzt — doch dem des Feindes - zuriick, um bei der Belage-
rung Wache zu halten.?

In einer bereits 313 vorgetragenen Lobrede eines unbekannten Redners auf
Constantin wird sogar geschildert, wie der Kaiser sich in der Schlacht bei Verona
eine ,Blutschneise” durch die Feinde gebahnt habe und nach dem Kampf mit
blutbespritzten Hianden (cruenta manus) von seinen Mannern gesehen worden sei.?

1

3

Zum Kontext der Rede siehe Brigitte Miiller-Rettig: Panegyrici latini. Lobreden auf romi-
sche Kaiser, Darmstadt 2014, S. 188. Antike Lobredner (Panegyriker) hielten — meistens im
Auftrag des Kaisers — Reden zu festlichen Anlidssen, die danach oft auch als schriftliche
Version verdffentlicht und verbreitet wurden. Die Sprechsituation ist dabei komplex: Pa-
negyriken waren nicht in allen Fillen reine ,Auftragswerke® der Kaiser; eher kann man da-
von ausgehen, dass die Lobredner tagesaktuelle Debatten und Streitfragen aufgriffen, sie
kommentierten und bei den zumeist vor den zivilen und militirischen Eliten des Reiches
gehaltenen Reden entweder als inoffizielles ,Sprachrohr® des Kaisers agierten oder auch ei-
gene, mehr unabhingige Gedanken dufierten, die jedoch nur selten den Charakter eines
Furstenspiegels annahmen. Die Qualitit und Leistungsfihigkeit eines Redners in dem er-
bittert gefiihrten Konkurrenzkampf am Hof des Kaisers zeigte sich eben gerade darin, ein
feines Gesptir fir prekire Diskussionsfragen zu entwickeln und durch die Reden mogliche
Kritik am Handeln des jeweiligen Kaisers im Keim zu ersticken. Hans-Ulrich Wiemer: Li-
banios und Julian. Studien zum Verhiltnis von Rhetorik und Politik im vierten Jahrhun-
dert n. Chr., Miinchen 1995, S. 367; Rene Pfeilschifter: Der Kaiser und Konstantinopel.
Kommunikation und Konfliktaustrag in einer spitantiken Metropole, Berlin 2013, S. 99;
Johannes Wienand: Der Kaiser als Sieger. Metamorphosen triumphaler Herrschaft unter
Constantin 1., Berlin 2012, S. 40; Cliff Ando: Imperial Ideology and Provincial Loyalty in
the Roman Empire, Berkeley 2000, S. 126-128. Aus diesem Grund ermoglichen jene Texte
aufschlussreiche Einblicke in damalige Diskussionsthemen und in die Aushandlungspro-
zesse zwischen dem Kaiser und seinen wichtigsten Akzeptanzgruppen.

Pan. Lat. 4(10), 25, 3-26, 5: ,Per infestas acies interritus vadis, densissima quaeque perrum-
pis deicis proteris. [...] Proelio vix multa nocte confecto fessus caedibus, anhelus ex bello,
cruore oblitus sed hostili, ad obsidionis vigilias recurrebas.”

Pan. Lat. 12(9), 17, 1.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

182 FELIX K. MAIER

Die Bildhaftigkeit dieser Formulierungen ist plastisch und iiberaus frappierend.
Antike Zuhorer mogen an der Brutalitdt des Geschilderten jedoch weniger Anstof§
genommen haben als moderne Leser,* weil das von Nazarius und seinem unbe-
kannten Kollegen betonte Ideal des Kaisers als gewalttatiger Held, als promachos
(Vorkimpfer), nur Hohepunkt einer Entwicklung war, welche seit dem ersten
Jahrhundert n. Chr. die Legitimation des romischen Kaisers immer mehr mit dem
Ideal eines sich im Krieg heroisch betitigenden Herrschers direkt verkniipfte.’

Einige Jahrzehnte nach Constantin dem Grof3en, gegen Ende des vierten Jahr-
hunderts, kam es aber zu einer Zisur. Kaiser Theodosius (379-395) beendete im
Osten des Reiches das mit dem traditionellen Ideal des promachos verbundene
Feldkaisertum und zog sich in den Palast nach Constantinopel zurtick. An milité-
rischen Operationen gegen auswirtige Gegner nahm er nicht mehr teil, sondern
Ubertrug diese Aufgabe den Generilen seines Heeres.® Die Auswirkungen dieses
Riickzuges in den Palast sind nicht zu unterschitzen, denn die Folgen reichten bis
weit in das siebte Jahrhundert hinein und etablierten eine vollig neue Herrschafts-
form im Romischen Reich. Alle romischen Kaiser nach Theodosius stilisierten
sich nicht mehr als Krieger im Feld, sie wurden zu Monarchen, die vom Palast aus
regierten und sich nicht mehr personlich an Feldziigen beteiligten. Auf diese
Weise wurde die bisher wichtige Verkntipfung zwischen einer personlichen Beti-
tigung im Krieg als Held und der damit verbundenen Herrschaftslegitimation
gekappt. Erst Kaiser Herakleios (610-641) sollte im siebten Jahrhundert wieder an
frithere Traditionen ankniipfen und eine militdrische Operation gegen auswirtige
Gegner personlich anfithren.”

4 Selbst wenn in der Spitantike ein Sieg im Biirgerkrieg fiir einen Kaiser immer noch hochst

problematisch war, da dieser Sieg mit romischem Blut erkauft wurde. Matthias Haake:
»1Trophien, die nicht vom dufleren Feind gewonnen wurden, Triumphe, die der Ruhm mit
Blut befleckt davontrug...“ Der Sieg im imperialen Birgerkrieg im langen dritten Jaht-
hundert als ambivalentes Ereignis, in: Henning Bérm u. a. (Hg.): Civil War in Ancient
Greece and Rome. Contexts of Disintegration and Reintegration, Stuttgart, 2016, S. 237-
301; Johannes Wienand: O tandem felix civili, Roma, victoria! Civil-War Triumphs from
Honorius to Constantine and Back, in: Johannes Wienand (Hg.): Contested Monarchy.
Integrating the Roman Empire in the Fourth Century AD, Oxford, 2015, S. 169-197.

Felix K. Maier: Palastrevolution. Der Weg zum hauptstidtischen Kaisertum im Rémischen
Reich des vierten Jahrhunderts, Paderborn 2019, S. 24-28. Bei meinen Ausfiihrungen gehe
ich von einem empirischen Heldenbegrift aus, dessen individuelle Parameter direkt aus
den antiken Quellen nachweisbar sind und die sich nicht aus einer anachronistischen Pro-
jektion von moglichen Idealen auf antike Kontexte ergeben.

6 Theodosius’ Aufenthalte in Italien von August 388 bis Juni 391 und von September 394
bis Januar 395 lassen sich dadurch erkliren, dass Theodosius hier nicht gegen auswéirtige
sondern gegen innere Feinde (Maximus, Eugenius) kimpfte, deren Aufstinde sich —
Gegensatz zu einer Invasion beispielsweise der Alamannen - direkt gegen die Herrschaft
des Theodosius wandten.

Die Ausnahmen der beiden Kaiser Maiorian und Anthemius sind hierbei eher als bestiti-
gende Ausnahmen der Regel zu betrachten. Mischa Meier: Der Monarch auf der Suche
nach seinem Platz, in: Stefan Rebenich u. a. (Hg.): Monarchische Herrschaft im Altertum,
Berlin 2017, S. 509-544; Hartmut Leppin: Das 4. Jahrhundert. Die christlichen Kaiser su-
chen ihren Ort, in: Stefan Rebenich u.a. (Hg.): Monarchische Herrschaft im Altertum,

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HOHERE GEWALT 183

Vor diesem Hintergrund wird mein Beitrag ein Problemfeld analysieren, mit
dem Theodosius bei der Etablierung des Palastkaisertums konfrontiert war: Inwie-
fern wurde seine Rolle als Held auf dem Schlachtfeld in andere Heldenbilder
umgewandelt und wie konnte eine Kompensation fir die nun wegfallende Legi-
timation als militdrischer Heros vorgenommen werden?

Ich mochte im Folgenden zeigen, dass der Wechsel zum Palastkaisertum unter
Theodosius auch einen Paradigmenwechsel in der kaiserlichen Reprisentation
notwendig machte, weil Theodosius nun nicht mehr das traditionelle Ideal des
Kaisers als Vorkimpfer in der Schlacht erftillen konnte. Theodosius brach die
tbliche Verbindung von Gewalt und Heldenideal sukzessive auf und schuf ein
neues Heldenbild, das sich an einer andersartigen Leistungsbemessung orientierte
und somit eine Transformation des Kaisertums auch auf der Ebene der kaiserli-
chen Selbstreprisentation durchfiihrte.

Die Abkebr vom Kriegskaiser

Die oben nur komprimiert skizzierte Entwicklung soll in ihrer Genese kurz erldu-
tert werden, um die Brisanz des unter Theodosius eingetretenen Wechsels zum
Palastkaisertum im historischen Kontext besser zu verdeutlichen. Seit Augustus
(27 v. Chr. - 14 n. Chr.), dem Begriinder des romischen Principats, spielte das
Konzept des Kaisers als Feldherr in der Legitimation der romischen Kaiser eine
essentielle Rolle. In den ersten beiden Jahrhunderten beschrinkte sich dies zu-
nichst auf eine abstrakte Variante: Von einem Kaiser wurde erwartet, dass er als
Mehrer des Reiches die Reichsgrenze erweiterte, zumindest aber sie mit offensi-
ven militirischen Aktionen gegen die Gegner schiitzte.® Das Ideal des Kaisers als
militdrischer Anfithrer konkretisierte und erweiterte sich allmahlich im zweiten,
vor allem aber dann im dritten Jahrhundert. Die relevanten Auswahlkriterien und
der Aktionsradius der Kaiser verinderten sich dadurch signifikant, weil sich an
den Grenzen des Reiches zunehmend gravierendere und kritischere Bedrohungs-
lagen aufgrund von neu formierten, michtigen und bestens ausgeriisteten Geg-

Berlin 2017, S. 485-507, hier S.497; Walter Emil Kaegi: Heraclius, Emperor of Byzanti-
um, Cambridge 2003, S. 88-89; Steffen Diefenbach: Zwischen Liturgie und civilitas. Kon-
stantinopel im 5. Jahrhundert und die Etablierung eines stadtischen Kaisertums, in: Rainer
Warland (Hg.): Bildlichkeit und Bildorte von Liturgie. Schauplitze in Spitantike, Byzanz
und Mittelalter, Wiesbaden, 2002, S. 21-45, hier S. 21; Michael McCormick: Eternal Vic-
tory. Triumphal Rulership in Late Antiquity, Byzantium, and the Early Medieval West,
Cambridge 1987, S.47. Dabei darf der Umstand, dass auf Theodosius mit Arcadius und
Theodosius zwei Kindkaiser folgten, nicht als unausweichliche Voraussetzung fir den Er-
folg des Palastkaisertums angenommen werden. Meaghan McEvoy: Child Emperor Rule
in the Late Roman West, AD 367-455, Oxford 2013; Felix K. Maier: Active Rulership Un-
realized. Claudian’s Panegyric on Honorius, in: N. Lenski u. a. (Hg.): Shifting Frontiers.
The Fifth Century. The Age of Transformation, Bari 2019, 209-219.
8 Maier: Palastrevolution (Anm. 5), S. 16-25.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

184 FELIX K. MAIER

nern wie den Persern oder den Goten ergaben.” Die daraus resultierenden, oft
parallel an unterschiedlichen Brennpunkten einsetzenden Gefahrenherde mach-
ten die unmittelbare Prisenz des Kaisers in den jeweiligen Bedrohungsregionen
erforderlich; um den vielfachen Invasionen an den Grenzen schneller und effek-
tiver begegnen zu konnen, regierten die Kaiser deshalb seit der zweiten Hailfte des
zweiten Jahrhunderts hiufiger nicht mehr von Rom aus, sondern koordinierten
die Feldziige als Oberbefehlshaber direkt an den Brandherden der Grenzverteidi-
gung.!® Aus dem Balkan stammende Kaiser wie Claudius Gothicus (268-270),
Aurelianus (270-275) und Probus (276-282) standen dabei fiir den neuen Typus
des sogenannten ,Soldatenkaisers‘, der sich nicht mehr aus der stadtromischen
Adelsschicht rekrutierte, sondern sich zumeist aus drmlichen Verhiltnissen im
Heer hochgedient hatte und schlieSlich aufgrund seiner militirischen Erfahrung
zum Kaiser aufgestiegen war; die aktive Betitigung dieser Kaiser verschob sich an
die Grenzen des Reiches, wo sie militdrische Operationen an der Front als Vor-
kimpfer personlich leiteten.!! Das vormals hauptstidtische Kaisertum des ersten
und beginnenden zweiten Jahrhunderts war in ein Feldkaisertum tibergegangen.
Beide Faktoren - die militarische Fignung der Kaiser sowie ihre nun fast per-
manente Prisenz bei Feldziigen — bedingte eine immer stirkere Ausbildung von
Motiven und Semantiken der Kaiser im Krieg und vor allem: gewaltsame Helden-
taten.? Diese Entwicklung fand auf verschiedenen Medien, welche die Selbstre-

9 Alan Douglas Lee: War in Late Antiquity. A Social Study, Oxford 2007, S.23; Brian
Campbell: Teach Yourself How to Be a General, in: Journal of Roman Studies 77, 1987,
S.13-29.

10 In der Zeit von 193-235 (42 Jahre) verbrachten die Kaiser ungefihr die Hilfte ihrer Regie-

rungszeit in Rom (22 Jahre), wihrend im Zeitraum von 235-337 (102 Jahre) nur noch ein

gutes Drittel der Zeit in der Hauptstadt residiert wurde (38 Jahre).

Traditionelle Distinktionsmerkmale wie dynastische Verbindungen, aristokratische Her-

kunft oder politische Erfahrung im Senat traten in den Hintergrund. Mark Hebblewhite:

The Emperor and the Army in the Later Roman Empire, AD 235-395. London 2017, S. 1;

Yann Le Bohec: La guerre romaine. 58 av. J.-C. - 235 ap. J.-C., Paris 2014, S. 231-245;

Klaus-Peter Johne u. a. (Hg.): Die Zeit der Soldatenkaiser. Krise und Transformation des

Rémischen Reiches im 3. Jh. n. Chr. (235-284), 2 Bd., Berlin 2011, S. 1027. Aurelius Vic-

tor, ein Geschichtsschreiber des vierten Jahrhunderts, urteilte aus der Retrospektive tiber

die sogenannten Soldatenkaiser: ,Sie eigneten sich, mit Bildung zwar wenig, mit den

Drangsalen der Landwirtschaft und des Kriegsdienstes aber hinlidnglich vertraut, vorziig-

lich fur die Staatsverwaltung® (,qui, quamquam humanitatis parum, ruris tamen ac mili-

tiae miseriis imbuti satis optimi rei publicae fuere®), Aur. Vict. Caes. 39.26. Zum gesamten

Prozess vgl. Maier: Palastrevolution (Anm. 5), S. 15-24; Hebblewhite: The Emperor and

the Army (Anm. 11), S. 1-20; Erika Manders: Coining Images of Power. Patterns in the

Representation of Roman Emperors on Imperial Coinage, A.D. 193-284, Leiden 2012,

S. 69; Michael Sommer: Romische Geschichte. Rom und sein Imperium in der Kaiserzeit,

Stuttgart 2009, S. 251; Lee: War in Late Antiquity (Anm. 9); Susan P. Mattern: Rome and

the Enemy. Imperial Strategy in the Principate, Berkeley 1999, S.211; Christian Wendt:

Sine fine. Die Entwicklung der romischen Auflenpolitik von der spiten Republik bis in

den frithen Prinzipat, Berlin 2009; Marcelo Tilman Schmitt: Die romische Auflenpolitik

des 2. Jahrhunderts n. Chr. Friedenssicherung oder Expansion, Stuttgart 1997, S. 35.

12" Hebblewhite: The Emperor and the Army (Anm. 11); Meaghan McEvoy: Rome and the
Transformation of the Imperial Office in the Late Fourth-mid-Fifth Centuries AD, in: Pa-

11

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HOHERE GEWALT 185

prisentation des Kaisers widerspiegelten, ihren Niederschlag. Die Miinzprigun-
gen im zweiten und dritten Jahrhundert verzeichnen einen deutlichen Anstieg
von textlichen und motivischen Hinweisen auf die militirischen Grof3taten der
Kaiser. Dariiber hinaus lisst sich eine viel engere Verbindung dieser militdrischen
Leistungen mit einer gewaltdarstellenden Heldenprogrammatik beobachten.!3

Auch in der monumentalen Tkonographie wurde das Bild des Kaisers als ,em-
bedded warrior* immer hiufiger und vor allem immer drastischer betont.!* Die
Motivik eines Kaisers, der wie Caesar mit seinen Soldaten marschiert, mit ihnen
gemeinsam Gefahren durchsteht und die Gegner des Reiches durch das eigene
Mitkimpfen erbarmungslos in die Schranken weist, mutierte immer stirker zur
Versinnbildlichung kaiserlicher Legitimation, beispielsweise auf dem Galeriusbo-
gen in Thessaloniki.!

Zuletzt etablierte sich auch in der Panegyrik, also in den Lobschriften auf die
Kaiser, das Konzept des Kaisers als gewaltsamer Krieger-Held. Die eingangs er-
wiahnten Textstellen zu Constantin dem Groflen dokumentieren, in welchem
Ausmaf die Leistungsfihigkeit eines Kaisers anhand seiner personlich durchge-
fuhrten, oftmals brutalen physischen Unterdriickung der Gegner bemessen wur-
de.’® Die Etablierung des Feldkaisertums und die Entwicklung des Ideals vom
Kaiser als Vorkimpfer und Kriegsheld gingen somit Hand in Hand, bedingten
sich gegenseitig und waren aufgrund struktureller Aspekte untrennbar miteinan-

der verkniipft.

pers of the British School at Rome 78, 2010, S.151-192; C.R Whittaker: Rome and its
Frontiers. The Dynamics of Empire, London 2004; Stephen Williams / Gerard Friell:
Theodosius. The Empire at Bay, London 1994, S. 72-76.

Manders: Coining Images of Power (Anm. 11); Olivier Hekster: Fighting for Rome. The
Emperor as a Military Leader, in: Lukas de Blois u.a. (Hg.): The Impact of the Roman
Army (200 BC - AD 476). Economic, Social, Political, Religious and Cultural Aspects,
Leiden, 2007, S. 91-106.

Raimund Schulz: Feldherren, Krieger und Strategen. Krieg in der Antike von Achill bis
Attila, Stuttgart 2013, S.336-339 hat in Bezug auf die Trajans- und die Marcussiule die
nicht von der Hand zu weisende These aufgestellt: Je grofer die Gefahren fiir Rom wur-
den und je weniger die romischen Kaiser diese Invasionen erfolgreich zuriickschlagen
konnten, desto hoher war der Grad kaiserlicher Brutalitit in der Tkonographie.

Emmanuel Mayer: Rom ist dort, wo der Kaiser ist. Untersuchungen zu den Staatsdenkmi-
lern des dezentralisierten Reiches von Diocletian bis zu Theodosius II., Mainz 2002,
S.57-64.

Auf der anderen Seite stellte das Ideal, dass ein Kaiser sich in das Schlachtengetimmel
stiirzte, eine Extremposition dar, die in Wirklichkeit wohl kaum in dieser radikalen Form
erwartet wurde. Viele pragmatische Griinde sprachen dagegen, dass ein Kaiser sich wie
Alexander der Grofle in tiberaus risikoreiche Situationen brachte, vielleicht sogar bewusst
den Tod in Kauf nahm, um potentielle Erwartungshaltungen zu befriedigen. Eine etwas
gemifigtere und realistischere Ausprigung konnte bei der mehr oder weniger unmittelba-
ren Prisenz des Kaisers bei einer Schlacht oder militirischen Operation gelegen haben, sei
es in einem geschiitzten Riickzugsbereich oder auch in der niheren Umgebung des jewei-
ligen Schlachtgeschehens. Damit war der Vorstellung Gentige getan, dass der Kaiser per-
sonlich den Kriegszug leitete und nicht den Oberbefehl an einen Stellvertreter abtrat.

13

14

15

16

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

186 FELIX K. MAIER

Die Entscheidung von Theodosius, sich in den Palast zurtickzuziehen, war vor
diesem Hintergrund durchaus mit einigen Risikofaktoren behaftet, denn die Kri-
tik am Palastkaisertum stellte keine Ausnahme dar, sondern war gerade unter den
zivilen und militdrischen Eliten weit verbreitet.!” Noch im Jahr 398 - also drei
Jahre nach dem Tod des Theodosius — schrieb beispielsweise Synesios, der grie-
chische Philosoph, Dichter und spitere Bischof von Ptolemais, ein Pamphlet iiber
den ostromischen Kaiser Arcadius (395-408), der 395 als Sohn die Nachfolge von
Theodosius im Osten des Reiches angetreten hatte.!8 In diesem Text, der unter
dem Titel De regno bekannt ist, beklagte Synesios den Umstand, dass Arcadius nur
noch vom Palast aus regiere. Der Vorwurf wurde unmissverstindlich mit dem
Hinweis verkntipft, dass die traditionelle Verbindung von Regentschaft und akti-
ver militdrischer Tatigkeit nicht mehr gegeben sei und das Ideal des Kaisers als
aktiver Krieger (basileus polemikos) nicht mehr verwirklicht werde.!® Ein richtiger
Kaiser hingegen rage als militdrischer Anfiihrer?® durch wilde Entschlossenheit auf
dem Schlachtfeld hervor und erweise sich als deinos aner (,furchtbarer Mann®), als
gnadenloser Feind, um die Gegner vor weiteren Angriffen gegen Rom abzuschre-
cken.?! Auch Synesios koppelte somit untrennbar die Legitimation zum Kaiser an
dessen militdrische Aktivitit und seine Heldenrolle auf dem Schlachtfeld.??

Als mogliche Beweggriinde, die Theodosius im Laufe der Regierung zu dieser
Entscheidung veranlassten — eine offizielle oder private Aussage von seiner Seite
zu dem Entschluss liegt nicht vor -, konnen jedoch verschiedene Motive ange-
fuhrt werden: Ein ganz wesentlicher Aspekt war sicherlich die bereits angespro-
chene Tatsache, dass sich der auflenpolitische Handlungsspielraum der Kaiser

17 Vor allem Mitglieder der senatorischen Schicht griffen das Palastkaisertum direkt an, die

Kritik konzentrierte sich auf den princeps clansus. Vgl. SHA Aurel. 43, 2, SHA Sev. Alex.
66, 3, Eun. frg. 68 (Blockley), Sidon. carm. 5, 358.

Allgemein dazu Timothy D. Barnes: Synesius in Constantinople, in: Papers of the British
School at Rome 27, 1986, S. 93-112; Alan Cameron / Jaqueline Long: Barbarians and Pol-
itics at the Court of Arcadius. Berkeley 1993, S.133-137; Maier: Palastrevolution
(Anm. 5), S. 1-8.

19 Synes. de regno 1100a: ,Ein furchtbarer Mann, der sogar auch auf Unschuldige losginge.
So soll er sein. Dies ist zweifellos die Ausbildung und Erziehung des Konigs als Krieger.”
(8ewvog avnp [deinos aner], Téya kev kal dvaitiov aitidwTo. Elev. adTn pEVTOL TPOWT Kal
madela Baoéwg moAepucod [basileos polemikoul).

Synes. de regno 1087b: ,Der Name ,Alleinherrscher® ist die Bezeichnung fiir einen militi-
rischen Anfithrer, der mit voller Macht ausgestattet ist“ (0 8¢ avtokpdtmp dvopa
otpaTnyiog 6Tl TAVTO TOEV VTOGTACNG).

Das Homerzitat aus der Ilias (11, 654) bezieht sich passenderweise auf Achill; somit wird
deutlich, dass auch Ende des vierten Jahrhunderts das Ideal eines Kaisers, der daftir be-
kannt war, wie eine grausame Toétungsmaschine eine Schneise durch die Feinde zu schla-
gen und - dieser Anachronismus sei erlaubt — der von Christa Wolfs Kassandra nicht zu
Unrecht ,das Vieh® genannt wurde, noch sehr prominent war.

Synes. de regno 1100a: ,Wenn der Kaiser nicht Krieg fithrt, wird Krieg gegen ihn gefithrt“
(morepfoetar yap el un mokepnosy). AuBerdem griffen auch Mitglieder der senatorischen
Schicht das Palastkaisertum direkt an, die Kritik konzentrierte sich auf den princeps clausus,
vgl. SHA Aurel. 43,2, SHA Sev. Alex. 66, 3, Eunap. frg. 68 (Blockley), Sidon. carm. 5, 358.

18

20

21

22

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HOHERE GEWALT 187

bereits ab dem dritten Jahrhundert, vor allem aber im vierten Jahrhundert immer
stirker eingeengt hatte. Offensive Militdraktionen, bei denen das Reich territorial
erweitert wurde und der Kaiser sich als ,Mehrer des Reiches® inszenieren konnte,
waren angesichts der oben genannten Vielzahl an externen wie auch internen
Bedrohungslagen aus strategischen Griinden kaum mehr moglich.2? Stattdessen
musste Rom zu Mitteln greifen, die der Erwartungshaltung an den im Feld sie-
genden Kaiser im Grunde vollig widersprachen, die in der Realitit jedoch oftmals
die einzig wirkungsvolle Alternative waren: diplomatische Verhandlungen, Tri-
butzahlungen oder strategische Riickziige.?*

Theodosius nun musste erkannt haben, dass er auf lingere Sicht dieses An-
spruchsdenken und die damit verbundenen Erwartungen nicht erfillen konnte
und er sich einer permanenten Leistungsbemessung ausgesetzt sah, deren Maf3-
stab auflerhalb seiner Reichweite lag.?> Sein dauerhafter Riickzug hinter die Mau-
ern von Constantinopel war deshalb ein risikomindernder Entschluss. Auf der
anderen Seite war seine ,Palastrevolution® aber auch riskant, weil sie mit fest etab-
lierten Idealen brach, da die Erwartungshaltung an den Kaiser als gewalttitigen
Kriegshelden immer noch prisent war und gerade in politischen Debatten als
polemische Kritik eingesetzt werden konnte, um den Kaiser anzugreifen.

Neue Heldenbilder

Welche neuen Heldenbilder wurden aber nun fiir den Kaiser im Zuge dieser Pa-
lastrevolution entwickelt? Ein erster Befund ergibt sich bei der Lobrede, die der
griechische Philosoph, Politiker und Redner Themistios zwischen dem 19. und
25.Januar 381 im Senat von Constantinopel auf Kaiser Theodosius in einer hochst
angespannten Situation hielt: Nach der dramatischen Niederlage Roms gegen die
Goten bei Adrianopel im Jahr 378 hatte Theodosius, der im Osten Kaiser Valens
nachfolgte, die Goten mit den ihm zur Verfigung stehenden militdrischen Mitteln
nicht mehr aus der Balkanregion vertreiben konnen. Er musste nun nach neuen
Wegen suchen, die prekire Situation zu kontrollieren, wozu auch die bei den R6-
mern hochst umstrittene Ansiedlung der Goten innerhalb des imperium Romanum

23 Das Aufkommen der bereits erwihnten stirkeren Gegner (Goten, Alamannen, Perser) an

den Rindern des Reiches im Laufe des zweiten und dritten Jahrhunderts fiihrte dazu, dass
Rom an die Grenze seiner militirischen Belastbarkeit geriet. Lee: War in Late Antiquity
(Anm. 9), S.23: ,Warfare during the third century, and especially the second half of the
century, was predominantly defensive in nature.“ Zusitzlich zu diesen Brandherden an
den Grenzen des Romischen Reiches, in Britannien, am Rhein, an der Donau oder in Afri-
ka trugen Usurpationen von Gegenkaisern zu einem Zustand dauernder Instabilitit und
eines fortwihrenden strategischen Truppenmangels bei. H. Elton: Warfare in Roman Eur-
ope AD 350-425, Oxford 1996, S. 265-268.

24 Maier: Palastrevolution (Anm. 5), S. 6-7.

25 Zudem waren die Schicksale seiner Vorginger Julian (361-363) und Valens (364-378) ein
warnendes Beispiel: Beide Kaiser waren bei der personlichen Teilnahme in der Schlacht
umgekommen (363 und 378) und hatten damit das Reich in zwei prekire Krisen gestiirzt.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

188 FELIX K. MAIER

gehorte. Themistios tiberschrieb seine Rede, die er anschlieffend auch schriftlich
veroffentlichte, mit dem Titel Welche ist die koniglichste der Tugenden? — das bedeutet:
Durch welche Eigenschaft zeichnet sich ein guter Herrscher aus? Schon der Titel
macht klar, woriiber am Hof, im Senat und unter den militirischen und zivilen
Eliten zu dieser Zeit intensiv diskutiert wurde.?

Gleich zu Beginn der Rede wird offenbar, welchem aktuellen Thema Themis-
tios die groflte Brisanz beimisst. Auf die damit verbundenen Streitfragen kommt
er immer wieder zu sprechen: Kann ein Kaiser, der als Oberbefehlshaber keine
Kriege mehr personlich anfiihrt, dennoch ein guter und legitimer Herrscher sein?
Kann ein Kaiser, der nicht von der Front, sondern vom Palast aus regiert, seine
Herrschaft auf eine andere Weise als im Krieg rechtfertigen?

Fiir seine Argumentation greift Themistios zu einem Vergleichsbeispiel: Homer,
so der Redner, habe an Agamemnon zwei Dinge gelobt, nimlich dass dieser ein
sguter Konig und kriftiger Lanzenkdmpfer gewesen sei.?” Wenn Homer in dieser
Weise iiber den Helden urteile, dann unterscheide der Dichter die ,konigliche
Kunst® (tfv actuknv téxvnv) von der ,kriegerischen® (tfig molepuxiic). Fiir Homer
— und das war nun der entscheidende Punkt bei Themistios — solle man ,,mit dem
guten Konig nicht den kriftigen Lanzenkimpfer zusammenfassen (un év @
Gyodfd Bachel colapPavey kai TOv kpatepov aiyuntiv), der selbst in die Schlacht
ziehe.28 Vielmehr sei der wahre Konig nicht jener, bei dem der Leser an ,,Helm,
Speer oder Geschwindigkeit erinnert werde, sondern ein ganz anderer: ,Jenes [sc.
der zivile Bereich] ist das dem Konig eigentiimliche Werk (10 &pyov oikeiov), auf-
grund dessen er von den Menschen als Konig bezeichnet wird, dies [sc. der Krieg]
aber nicht etwas Erwiinschtes, sondem etwas Zwanghaftes (Gvaykoiov).“2 Fiir
Themistios war somit die kriegerische Tatigkeit des Konigs ein dem kaiserlichen
Amt von seinem urspringlichen Wesen her nicht zukommender Aspekt.

Zu einem weitaus wichtigeren Bereich stilisierte Themistios mit seiner Homer-
Deutung den der umsichtigen Regierung und Gesetzgebung. Deshalb - so der
Redner - sehe auch der gottliche Homer ein, ,dass ein Konig sich eher darum
bemiihen solle, ein Konig der Themis zu sein als der Enyo®.3? Die Transgression
zum Helden vollziehe sich nicht mehr tiber traditionelle Leistungen auf militiri-
schem Gebiet, sondern in zivilen Wohltaten fiir das Romische Reich. Themistios
dekonstruierte somit alte Herrscherattribute und verwies pointiert darauf, dass
neue Titel wie ,Retter, Stidtebeschiitzer, Gastfreund, Empfinger von Schutzfle-
henden® erhabenere Bezeichnungen seien als die herkdommlichen Machtmanifes-

26 Zur Verdffentlichung der verschriftlichten Reden siche Peter J. Heather / David Moncur:
Politics, Philosophy, and Empire in the Fourth Century. Selected Orations of Themistius,
Liverpool 2001, S. 11.

27 Vel. 11. 3, 179.

28 Them. or. 15, 187c.

29 Them. or. 15, 187b-c.

30" Them. or. 15, 187c. Die Goéttin Themis war die Gottin der Gesetzgebung, Enyo die des
Streites und des Nahkampfes.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HOHERE GEWALT 189

tationen wie ,Germanicus“ oder ,Sarmaticus®, die als Siegestitel den romischen
Kaisern nach erfolgreichen Schlachten verliehen wurden.3!

In seiner nichsten Rede, gehalten um den 1. Januar 383, prizisierte Themistios
sein Ideal des neuen Kaisers: ,Als erster wagte er [sc. Theodosius] es, sich klar zu
machen, dass die Stirke der Romer jetzt nicht im Schwert, in Panzern oder Schil-
den liege oder in zahllosen Leichen.“3? Dieser Satz kniipfte an die vorherige Rede
an und betonte wiederum die im wahrsten Sinne des Wortes prototypische Neu-
akzentuierung des Kaisertums durch Theodosius, bei der alte Heldentaten durch
neue, andersartige ersetzt werden. In einem anschliefenden Vergleich unterstrich
Themistios, dass Theodosius seinen besten Feldherrn, Saturninus, ,wie Achill
seinen Freund [Patroklos] entsandt® habe, um gegen die Goten mit ,,Verzeihung,
Giite und Menschenliebe®, d. h. mit einem Friedensvertrag, siegen zu kénnen.??
Zwei Aspekte waren bemerkenswert an dieser Formulierung: 1) Die Parallelisie-
rung mit dem thessalischen Helden, welcher immer noch als der Inbegriff des
brutalen, gewalttitigen Kimpfers galt, vermittelte das Bild, dass der Kaiser weiter-
hin ein kampfesfreudiger und dynamischer Herrscher sei, der seinen noch immer
vorwirtsdringenden und angriffslustigen Sinn an seinen wichtigsten General wei-
tergebe. 2) Der richtige Umgang mit den Gegnern an der Grenze manifestierte
sich nun nicht mehr in brutalen Kriegen, sondern in einer milden Verhaltenswei-
se. Damit verbrimte Themistios natiirlich das Faktum, dass Theodosius mit den
Goten einen Friedensvertrag schlieflen musste, der vielen militirischen und zivi-
len Eliten ein Dorn im Auge war, nun hingegen als Sieg verkauft wurde.3

Themistios koppelte somit in seinen beiden Reden auf Theodosius die Rolle
des traditionellen Helden im Sinne eines deinos aner von der kaiserlichen Legiti-
mationsbemessung ab. Der ideale Kaiser konkretisiere sich nicht mehr in einem
archaischen Vorkimpfertum und in Gewalt gegeniiber den Gegnern; stattdessen
wurde auf den zivilen Aspekt des Herrschertums verwiesen, das sich neben ande-
ren Betitigungsfeldern wie der Gesetzgebung auch in einem humanen Umgang
mit den Barbaren zeige.

Gleichzeitig deutete die Parallelisierung mit Achill an, dass eine radikale Um-
deutung der Persona und der Rolle des Kaisers (noch) nicht durchzufithren war.
Theodosius’ Gleichsetzung mit Achill fungierte wohl zum einen als Zugestindnis
an konservative Kreise, die den Kaiser als dernos aner sehen wollten; zum anderen
konnte die Parallelisierung ins Spiel gebracht worden sein, um eine auf die Kon-
tingenz zukiinftiger Entwicklungen ausgerichtete ambivalente Stilisierung des Kai-

31 Them. or. 15, 194a.

32 Them. or. 16, 207b—c.

33 Them. or. 16, 208b-d. Flavius Saturninus handelte in seiner Funktion als Heermeister am
3. Oktober 382 einen Frieden mit den Goten aus, nachdem diese von den Rémern militi-
risch nicht mehr hatten besiegt werden konnen.

34 Hartmut Leppin: Theodosius der Grofle, Darmstadt 2003, 45-53.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

190 FELIX K. MAIER

sers zu ermoglichen, die eine partielle Riickkehr zu traditionellen Idealen offen-
hielt.

Neben der Panegyrik des Themistios zeigen andere Quellen, die der kaiserli-
chen Selbstreprisentation entstammen, wie die Transformation zum princeps civi-
lis auf mehreren Kanilen vorangetrieben wurde und sich mit anderen Diskursen
und Debatten verschrinkte: Wenn Themistios seinen Kaiser dafiir lobte, sich
keine offiziellen Siegesbeinamen mehr zuzulegen, um seine militirische Macht zu
demonstrieren, war dies ein Rekurs auf den Umstand, dass sich Theodosius tat-
sichlich von dieser Tradition aller seiner Vorginger absetzte. Die unmittelbar
zuvor regierenden Kaiser Constantius II. (337-361), Valentinian (363-375) und
Valens (364-378) fithrten in ihrem Namen noch funf beziehungsweise vier Zusit-
ze, die dem Leser einer Inschrift ihre militirische Sieghaftigkeit vor Augen fiihren
sollten. Theodosius — wie die epigraphische Analyse zeigt — beschritt hier jedoch
ganz andere Pfade und verzichtete auf 6ffentlichen Denkmilern ginzlich auf die
traditionelle Betonung der eigenen Betitigung als Feldherr.3

Ein dhnlicher Befund ergibt sich bei der Miinzpragung: Wihrend die Vorginger
des Theodosius auf Miinzen oft direkte Darstellungen ihrer militirischen Tatigkeit
prigen lieflen, welche den Kaiser als kimpfenden Sieger tiber fremde Voélker und
Helden in der Schlacht abbildeten, verzichtete Theodosius im Zusammenhang mit
Kriegen gegen auswirtige Gegner zumeist auf eine illustrative Darstellung der eige-
nen physischen Teilnahme am Kampf. Stattdessen betonte der Kaiser auf hohen
Nominalen, also Gold- und Silbermiinzen, die sich vor allem an die militirischen
und administrativen Eliten des Reiches wandten, die ,zivilen® Tétigkeiten seiner
Regierung in vagen und abstrakten Herrschaftsdarstellungen.’® Auch auf dem
Triumph-Obelisken in Konstantinopel war Theodosius nicht in einer kriegerischen
Aktion abgebildet wie beispielsweise Marc Aurel (161-180) auf seiner Siule in
Rom. Die jeweiligen Friese an der Basis zeigen den Kaiser vielmehr im Umbkreis
seiner engsten Vertrauten bei nicht-kriegerischen Titigkeiten wie der Beiwohnung
eines Umzuges oder der Verleihung eines Siegespreises. Theodosius war sieghaft,
ohne dass er in die Schlacht zog, ohne dass er seine Feinde — zumindest in der
Ikonographie — personlich niederstreckte. Das Ideal des deinos aner war einer neuen
Vorstellung von einem Kaiser gewichen, der sich nicht mehr nur tiber personliche
Heldentaten im Krieg definierte.3’

Unabhingig von dieser wohl vom kaiserlichen Hof aus gesteuerten Lenkung
von Diskursen entwickelte sich in der christlichen Theologie eine Vorstellung, die

35 Peter Kneif}l: Die Siegestitulatur der rémischen Kaiser. Untersuchungen zu den Siegerbei-

namen des 1. und 2. Jahrhunderts, Gottingen 1969, S. 241. Zu Theodosius siche Maier: Pa-

lastrevolution (Anm. 5), S.398-404; Jorg Ernesti: Princeps christianus und Kaiser aller

Rémer. Theodosius der Grofe im Lichte zeitgendssischer Quellen, Paderborn 1998.

Siehe beispielsweise RIC 9, 34 (Mediolanum) nach dem Sieg im Biirgerkrieg gegen Euge-

nius, oder RIC 9, 52/53 (Thessalonica), RIC 9, 34a (Thessalonica).

37 Mayer: Rom ist dort (Anm. 15), S. 115-127; Bente Kiilerich: The Obelisk Base in Con-
stantinople. Court Art and Imperial Ideology, Rom 1998.

36

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HOHERE GEWALT 191

Theodosius bei seiner Abkehr vom deinos aner und seiner Machttransformation in
den Palast unerwartet Schiitzenhilfe leistete. Das Konzept der wvictoria incruenta
(»unblutiger Sieg®), also eines Sieges, der errungen wurde, ohne dass der Kaiser sich
mit Blut beschmutzte, d. h. an der Schlacht teilnehmen musste, bot die Moglich-
keit, das eigene Mitkimpfen in der Schlacht vor allem gegeniiber der christlichen
Akzeptanzgruppe des Kaisers ideologisch nicht mehr als notwendig erscheinen zu
lassen.3® Wenn Bischof Ambrosius (374-397), der dieses Konzept mafigeblich
entwickelte, in seiner Leichenrede auf Theodosius beispielsweise darauf verwies,
dass der Kaiser mehr durch seinen Glauben als durch personliches Kimpfen den
Sieg seiner Truppen gegen die Usurpatoren Maximus und Eugenius gewihrleistet
habe, gab diese schon zuvor etablierte christliche Deutung von Geschichte Theo-
dosius bereits wihrend seiner Regierung die Moglichkeit, gegentiber der christli-
chen Akzeptanzgruppe die Abkehr vom alten Ideal eines ,schrecklichen Kimpfers®,
des deinos aner, zu rechtfertigen.’* Gleichwohl — und das muss im selben Atemzug
betont werden — bedeutete das nicht, dass keine Kriege mehr gefiihrt werden soll-
ten; Ambrosius und andere Bischofe forderten vom Kaiser weiterhin ein unnach-
giebiges Verfolgen aller Gegner der Christen. Jedoch wurde die physische Gewalt
in der Schlacht durch die hohere Gewalt des Betens substituiert.4?

Fazit

Theodosius’ Regierung hatte somit zu einer deutlichen Neuakzentuierung und
Verinderung der kaiserlichen Legitimation gefithrt. Die unter seiner Herrschaft
immer stirker vorangetriebene Abkehr vom Ideal des Kaisers, der sich als Held in
der Schlacht erweist, war zum einen sicherlich mit den genannten lingerfristigen
Entwicklungen verkniipft; zum anderen spielten die spezifische Situation, in der
Theodosius die Macht tibernahm, sowie die daraus resultierenden problemati-
schen Herausforderungen und eingeengten Handlungsspielriume eine wesentli-
che Rolle. Da das romische Heer kurz vor Theodosius’ Regierungsantritt bei Adri-
anopel eine katastrophale Niederlage erlitten hatte, verfiigte der neue Kaiser im

38 Zum Konzept der incruenta victoria Giuseppe Zecchini: S. Ambrogio e la vittoria incruenta,

in: Rivista di Storia della Chiesa in Italia 38, 1984, S.391-404. Es ist nicht davon auszu-
gehen, dass Ambrosius die incruenta victoria eigens fiir den Kaiser entwickelte. Es ging
Ambrosius um das Primat der gottlichen Hilfe, wodurch er aber — eher unfreiwillig - auch
Theodosius bei seinem Palastkaisertum Schiitzenhilfe bot.
39 Ambros. obit. Theod. 7, 2-7, 8, 1 und 10, 1-12; dazu Maier: Palastrevolution (Anm. 5),
S.386-394. Ambros. fid. 2, 16, off. 1, 36, mit dem Beispiel, dass Moses’ Toten der Agypter
nicht nur verzeihlich war, sondern auch ein Akt der Tugend. Ambrosius steht hier ganz in
der Tradition von Eus. Dem. Ev. 1, 8, 3; siche zudem Ambros. Tob. 15, 51 (PL 14.816-17).
Grundlegend zu Ambrosius’ Verhiltnis von Christentum und Kriegsdienst noch immer
Louis J. Swift: St. Ambrose on Violence and War, in: Transactions and Proceedings of the
American Philological Association 101, 1970, S. 533. Siehe allgemein Karl Leo Noethlichs:
Die Christianisierung des Krieges vom spitantiken bis zum frithmittelalterlichen und mit-
telbyzantinischen Reich, in: Jahrbuch fiir Antike und Christentum 44, 2001, S. 5-22.

40

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

192 FELIX K. MAIER

Osten tiber weitaus weniger militirische Mittel, um die Goten aus dem ostromi-
schen Reich zu vertreiben. Theodosius hatte sich somit — wie auch schon einige
seiner Vorginger — in einer prekiren Situation befunden, weil er der weiterhin
existierenden Erwartungshaltung als heroischer Kaiser, der das Reich an der Spitze
seines Heeres gegen die Gegner verteidigt, nur schwer gerecht werden konnte.*!
Gerade die Vergangenheit hatte jedoch gezeigt, dass sich dieses Dilemma, mit
dem schon Vorginger von Theodosius konfrontiert gewesen waren, in zweifacher
Hinsicht als fatal und destabilisierend ausgewirkt hatte: Entweder gab es anderen
Potentaten im Reich die Moglichkeit, die scheinbare ,Unfdhigkeit” des Regenten
im aufenpolitischen Bereich als Vorwand fir eine Usurpation zu instrumentali-
sieren; oder es fihrte dazu, dass sich ein Kaiser aufgrund des Drucks, sich hero-
isch im Krieg zu beweisen, zu hochst riskanten militirischen Unternehmungen
gezwungen fiihlte, die wie bei Julian oder Valens neben dem Tod des Kaisers
auch eine heikle Krise des Gesamtreiches zur Folge hatten.

Analysiert man daher die Selbstreprisentation von Theodosius, so wird deut-
lich, zu welch radikalem Mittel er griff. Mit seinem Riickzug in den Palast 16ste er
die traditionelle Verbindung von Kaiserherrschaft und Promachie an den Gren-
zen auf. Auf diese Weise enthob er sich der konventionellen Leistungsbemessung
und suchte Befreiung vom Dilemma des permanenten, unentrinnbaren Bewih-
rungsdrucks sowie einer Erwartungshaltung, die lingst nicht mehr zeitgemif war
und die sich nicht an der Realitit des Méglichen und Machbaren orientierte. Die
Dekonstruktion des Ideals vom deinos aner sollte die damit verbundenen Wider-
stinde jedoch sukzessive entschirfen und eine neue Betrachtungsweise der kaiser-
lichen Herrschaftsform etablieren. Ein wichtiger Schritt war hierbei die Loslosung
kaiserlicher Macht von demonstrativen Gewaltmanifestationen, die zuvor als
zweifelhafter Nachweis effektiver Herrschaft und aufgrund oftmals ausbleibender
auflenpolitischer Erfolge als Kompensationslegitimation fungiert hatten. Das
neue Ideal eines gerechten Gesetzgebers und eines allen kleinkarierten Beurtei-
lungskategorien enthobenen Souverins sublimierte archaische Tugendvorstellun-
gen, die noch an physische Manifestationen von Machtausiibung gekoppelt wa-
ren. Theodosius’ Konzeption von einer ,hoheren® Gewalt, die sich in anderen,
zivilen Bereichen konkretisierte, war somit der entscheidende Schritt hin zur
Ausbildung des spatantiken Palastkaisertums. Der Kaiser blieb ein Held - ohne
personliche physische Gewaltausiibung in militdrischen Kontexten.

Hinter diesem lingerfristigen Transformationsprozess stand jedoch nicht eine
Vision des Theodosius, die er schon seit dem Beginn seiner Regierungszeit kon-
sequent hatte verwirklichen wollen. Vielmehr ergab sich aufgrund der politischen
Lage ein paar Jahre nach seinem Herrschaftsantritt eine Konstellation, die Theo-
dosius gleichsam dazu zwang, neue Wege zu beschreiten — Wege, die nicht durch
eine kohdrente Programmatik gekennzeichnet waren. Man muss sicherlich davon

41 Leppin: Theodosius der Grofie (Anm. 34), S. 35-54.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HOHERE GEWALT 193

ausgehen, dass Theodosius und seine engsten Vertrauten auf bestimmte Aus-
gangsbedingungen reagierten, dabei den Entwurf der neuen Herrschaftsform des
Palastkaisertums allmihlich ausbildeten und dann immer weiter verfestigten. Ge-
rade dieser Befund zeigt aber den bedeutsamen Entwicklungsprozess, bei dem der
Kaiser neue Vorstellungen vorsichtig etablieren, komplementire Ansichtsweisen
erginzen, heterogene Akzeptanzgruppen zufriedenstellen und schliefflich immer
wieder flexible Interpretationsmuster seiner Herrschaft entwerfen musste, die
letztendlich in die Palastherrschaft miindeten.

Allerdings konnte sich Theodosius nicht unvermittelt und gerduschlos in den
Palast zuriickziehen. Aus verschiedenen Quellen ldsst sich rekonstruieren, dass
diese Mafinahme von manchen Eliten im Reich strikt abgelehnt und bekimpft
wurde.*? Die Riickkehr zum Palastkaisertum war somit keine ungefihrliche Ent-
scheidung. Dieses Risiko ging Theodosius jedoch bewusst ein. Wahrscheinlich
betrachtete er eine Opposition gegen das Palastkaisertum als weitaus weniger kri-
tisch als das ohnmichtige Ausgeliefertsein gegeniiber dem Erfullungsdruck, unter
schwierigen politisch-militirischen Voraussetzungen ein erfolgreicher Kaiser im
Feld zu sein.

Der weitere Verlauf der Geschichte zeigte, dass Theodosius’ Palastrevolution
sich durchsetzte. Im Westen des Reiches blieb sein jiingerer Sohn Honorius eben-
so im Palast wie im Osten des Reiches der altere Sohn Arcadius.** Die Nachfolger
von beiden Herrschern tibernahmen dieses neue Regierungsmodell und setzten
neue Akzente auf anderen Gebieten als denen des Krieges, der vor allem den
Generilen tiberlassen wurde.** Die kaiserliche Palastherrschaft war nach Theodo-
sius vor allem im Osten des Reiches erstaunlicherweise auch ohne die Vorstellung
von einem gewalttitigen Kaiser stabil.#> Mit der Zeit setzte sich das Ideal einer
,hoheren’, das heiflt einer nicht mit einem militirischen Kontext verkniipften
kaiserlichen Gewalt letztlich durch. Freilich blieb der Kaiser ein Held - nun je-
doch in anderer Hinsicht.

42 Sieche Anm 22.

43 Obwohl Arcadius und Honorius noch sehr jung waren, als sie die Herrschaft iibernahmen,
kann dieser Umstand nicht dafiir verantwortlich gemacht werden, dass dadurch erst ,aus
Not* das Palastkaisertum entstanden sei. Felix K. Maier: Riickzug aus Kalkiil. Das Palast-
kaisertum im Westromischen Reich unter Honorius, in: Historische Zeitschrift 312, 2021
(im Druck).

Ein Beispiel wire Theodosius II. (408-450), der nachfolgenden Generationen nicht auf-
grund von zahlreichen Kriegen, sondern aufgrund der umfangreichen Gesetzessammlung,
des berithmten Codex Theodosianus, den er in Auftrag gab, im Gedichtnis blieb.

4 Pfeilschifter: Der Kaiser und Konstantinopel (Anm. 1), S. 19.

44

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Pazifismus und Heroismus

Kriegsdienstverweigerung im 20. und 21. Jahrhundert

Ulrich Brickling

Die folgenden Uberlegungen beschiftigen sich nicht unmittelbar mit Gewaltereig-
nissen, und sie fallen auch nicht in den engeren Bereich einer Soziologie der Ge-
walt. Es handelt sich vielmehr um einen Beitrag zur politischen Geschichte der
Gewaltlosigkeit. Heroisierungen kommen dabei in dreifacher Hinsicht ins Spiel:
Ich untersuche am Beispiel der Kriegsdienstverweigerung erstens, wie die pazifisti-
sche und antimilitaristische Delegitimierung des Krieges seit dem ausgehenden
19. Jahrhundert auch das Modell militirischen Heldentums herausforderte. Die
Kriegs(dienst)gegner sahen sich selbst zweitens massiven Anfeindungen ausgesetzt.
Man beschimpfte und verfolgte sie als zutiefst unheroische, feige, unminnliche
Vaterlandsverriter, die Heldenmut und heroisches Opfer der Soldaten in den
Schmutz zdgen, welil sie selbst dazu weder willens noch in der Lage seien. In Reak-
tion auf Ausgrenzung und politische Verfolgung griffen die Kritiker militdrischer
Heldenmythen drittens selbst heroische Narrative auf und versuchten sie in ihrem
Sinne umzudeuten. Propaganda und Praxis der Dienstverweigerung stellen den
Anspruch des Staates in Frage, souverdn iiber Leben und Tod seiner Biirger zu
verfiigen, und kollidieren deshalb mit den Anrufungen militirischen Heldentums.
Als politisch-ethische Forderung und individuelle Entscheidung, die Leidensbereit-
schaft verlangt, ist die Kriegsdienstverweigerung umgekehrt fiir pazifistische Ge-
genheroisierungen besonders pridestiniert.

Auch wenn (oder vielleicht gerade weil) die Zahl der Verweigerer, gemessen an
den Massenheeren des vergangenen Jahrhunderts, meist gering blieb, lassen sich
anhand ihrer Geschichte exemplarisch die Verschmelzungen wie die Entkopp-
lungsanstrengungen von Heldentum und Gewalt in der heroischen Moderne und
iber deren Ende hinaus aufzeigen. Kriegsdienstverweigerer wurden zunichst kri-
minalisiert und pathologisiert, bevor man ihren Gewissenskonflikt durch erleich-
terte gesetzliche Ausweichmoglichkeiten entschirfte. Nach dem Ende des Kalten
Krieges setzten dann die meisten westlichen Staaten die Allgemeine Wehrpflicht
ganz aus, nachdem die gesellschaftliche Achtung der Kriegsdienstverweigerer
schon seit den 1970er Jahren zu postheroischer Indifferenz verblasst war.

Figuren der Kriegsgegnerschaft

Um diese Geschichte von Deheroisierungen und Gegenheroisierungen nachzu-
zeichnen, sind einige begriffliche Klirungen notwendig: Kriegsdienstverweigerung
ist zu unterscheiden von Desertion, Dienstentziehung und Militérstreik, Pazifis-



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

196 ULRICH BROCKLING

mus von Antimilitarismus. Desertion bezieht sich auf den militirrechtlichen
Straftatbestand der Fahnenflucht. Dieser kann zwar auch auf diejenigen angewen-
det werden, die sich prinzipiell weigern, Militirdienst abzuleisten, sofern sie recht-
lich bereits als Soldaten gelten, das Delikt ist jedoch weiter gefasst: Als Deserteur
bestraft wird, wer sich aus welchen Griinden auch immer unerlaubt dauerhaft von
der Truppe entfernt (oder ihr trotz Einberufung von vornherein fernbleibt). Von
denjenigen, die sich durch Untertauchen, Flucht ins Ausland, Selbstverletzung,
medizinische Atteste oder andere Tricks der Wehrpflicht zu entziehen versuchen,
unterscheiden sich Kriegsdienstverweigerer wiederum durch das meist offentliche
Bekenntnis zu ihrer Entscheidung sowie die Bereitschaft, deren Konsequenzen
auf sich zu nehmen. Der Militdrstreik schliellich ist ein Akt kollektiver Dienst-
verweigerung, durch den ein Krieg verhindert oder beendigt, ein politischer Re-
gimewechsel erzwungen und/oder sinnlose Verluste vermieden werden sollen. Er
kann von einer pazifistischen Stimmung genereller Gewaltablehnung getragen
sein, aber ebenso in den Aufbau einer Revolutionsarmee miinden, in der Kriegs-
dienstverweigerer nicht minder riicksichtslos verfolgt werden wie unter der alten
Ordnung.

Der Begriff ,Pazifismus® wurde zu Beginn des 20. Jahrhunderts von Vertretern
der biirgerlich-liberalen Friedensbewegung geprigt, um

die Gesamtheit individueller und kollektiver Bestrebungen [zu] bezeichnen, die eine Poli-
tik friedlicher, gewaltfreier zwischenstaatlicher Konfliktaustragung propagieren und den
Endzustand einer friedlich organisierten, auf Recht gegriindeten Staaten- und Vélkerge-
meinschaft zum Ziel haben.!

Von der Forderung nach Kriegsdienstverweigerung wollten die organisierten Pazi-
fisten vor dem Ersten Weltkrieg indes nichts wissen. ,,Wir wollen nicht die von
der Regierung ausgehobenen Rekruten zur Verweigerung veranlassen®, heifit es in
einer Flugschrift der Deutschen Friedensgesellschaft aus dem Jahre 1906.

Wir haben dahingehende Bestrebungen, wie sie z. B. von dem russischen Grafen Tolstoi
und den franzosischen Antimilitaristen befiirwortet wurden, stets energisch zuriickgewie-
sen. Wir haben die Verpflichtung der Biirger, wenn der Krieg unvermeidlich geworden
ist, fur die Verteidigung des Vaterlandes das eigene Leben einzusetzen, stets riickhaltlos
anerkannt.?

Statt auf Nonkooperation von unten setzte der organisierte Pazifismus auf Abriis-
tung von oben durch volkerrechtliche Vereinbarungen.

Auch die sozialistischen Parteien, die ihren Kampf gegen den Krieg in Abgren-
zung von den liberalen Pazifisten unter der Fahne des Antimilitarismus fithrten,

1 Karl Holl: Pazifismus, in: Otto Brunner u. a. (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Histori-
sches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 4, Stuttgart 1978, S. 767-
785, hier S. 768.

2 Was wollen die Friedensgesellschaften, in: Friedens-Blitter 7, 1906, S. 85-87. Zitiert nach
Guido Griinewald (Hg.): Nieder die Waffen! Hundert Jahre Deutsche Friedensgesellschaft
(1892-1992), Bremen 1992, S. 26.

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PAZIFISMUS UND HEROISMUS 197

taten sich schwer mit der Kriegsdienstverweigerung. Befiirworter fand diese allein
unter den anarchistischen und anarchosyndikalistischen Stromungen der Arbeiter-
bewegung. Selbst Karl Liebknecht, ohne Zweifel einer der radikalsten Kriegsgegner
in der deutschen Sozialdemokratie vor 1914, polemisierte gegen die ,individualis-
tische und phantastische” Ausrichtung des anarchistischen Antimilitarismus, der
»grofles Gewicht auf die individuelle Verweigerung des Militirdienstes, die indivi-
duelle Weigerung des Waffengebrauchs, auf den individuellen Protest” lege. Die
anarchistische Bewegung, die ,alle derartigen Fille triumphierend mit grofler Sorg-
falt und Genauigkeit” verzeichne, gehe ,davon aus, dass solch heroische Beispiele
zur Nachahmung anreizen, Sympathie und Begeisterung fiir die Bewegung, zu der
sich die ,Heroen’ bekennen, erwecken.“> Die moralisierende Menschentiimelei
ihrer Propaganda ignoriere allerdings ,,die Klassenkampfinteressen des Proletariats®
und gleiche so ,in sehr diskreditierender Weise den pathetischen Deklamationen
der Tolstoianer und den ohnmaichtigen Kriegsbeschworungen jener Weltfriedens-
freunde vom Schlage der Bertha von Suttner.#

Tolstoj und die Tolstojaner

Wo immer um 1900 das Thema Kriegsdienstverweigerung auftauchte, war der
Hinweis auf den Autor von Krieg und Frieden nicht fern. Tolstoj hatte nach einer
religiosen Krise Anfang der 1880er Jahre in einer Vielzahl von Schriften seine aus
dem Liebesgebot der Bergpredigt abgeleitete Lehre vom ,Nichtwiderstreben® ver-
kiindet. Die unverfilschte Botschaft des Christentums bestand demnach in einer

Abkehr von jeder Gewalt:

Widerstrebe nicht dem Ubel will heiflen: widerstrebe niemals dem Ubel, d.h. iibe nie
Gewalt aus, d.h. begehe nie eine Handlung, die der Liebe widerspricht. Und wenn du
dabei gekrankt wirst, so ertrage die Krinkung und thue dennoch nichts Gewaltsames ge-
gen den Nebenmenschen.’

Dieser kategorische Imperativ implizierte keineswegs blofd passives Erdulden;
Nichtwiderstreben dem Ubel bedeutete vielmehr, sich aktiv zu verweigern, falls
man zur Anwendung oder zur mittelbaren Unterstiitzung von Gewalt gezwungen
werden sollte. Das betraf insbesondere die Ableistung des Militirdienstes.

Eine solche Forderung klang eher nach einer Anleitung zu christlichem Mir-
tyrertum denn nach einem Heroismus der Gewaltlosigkeit, doch Tolstoj veran-
schaulichte sie mit eindringlichen Exempla, die alle Merkmale einer heroischen

3 Karl Liebknecht: Militarismus und Antimilitarismus unter besonderer Beriicksichtigung

der internationalen Jugendbewegung (1907), in: ders.: Gesammelte Reden und Schriften,
Bd. 1, Berlin 1958, S. 247-456, hier S. 434-435.

4 Ebd., S.434.

5 Leo N. Tolstoj: Mein Glaube, Jena 21917 [1882/84], S. 28. Vgl. dazu Christian Bartolf:
Ursprung der Lehre vom Nicht-Widerstehen. Uber Sozialethik und Vergeltungskritik bei
Leo Tolstoi, Berlin 2006.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

198 ULRICH BROCKLING

Narration tragen. Die Passionserzihlung wurde zur Heldenreise. Auch praktisch
unterstiitzte er Kriegsdienstverweigerer in Russland und anderen europiischen
Staaten. Unermidlich klagte er als eine Art Fin-Mann-Amnesty International ihre
unmenschliche Behandlung an, bemiihte sich um ihre Freilassung, schrieb ihnen
aufmunternde Briefe und dokumentierte ihr Schicksal in seinen Schriften.® So
berichtete er von einem Verweigerer aus Moskau, der eine hiobsgleiche Leidensge-
schichte durchmachen musste: Der junge Mann hatte sich mit Berufung auf das
Evangelium geweigert, den Diensteid zu schworen. Die Militirbehérden vermute-
ten zunichst religioses Sektierertum und lieflen ihn zu den Priestern fithren, denen
es allerdings genauso wenig gelang, ihn von seinem Vorhaben abzubringen, wie
der Geheimpolizei, der er im Anschluss unter dem Verdacht revolutionirer Be-
strebungen tberstellt wurde. Daraufhin kommandierte man ihn, ohne dass er den
Eid geleistet hitte, zu einer Truppeneinheit in der Provinz ab, wo er abermals den
Gehorsam verweigerte und in Gegenwart der anderen Soldaten seine Griinde er-
lauterte. Nach Riicksprache mit den oberen Militirbehorden brachte man ihn zur
Beobachtung seines Geisteszustands in ein Irrenhaus. Da die Arzte jedoch keine
Anzeichen von Geisteskrankheit feststellen konnten, schickten sie ihn zur Armee
zuriick. Als er seinen soldatischen Pflichten weiterhin nicht nachkam, beschloss
man, ihn zu einer Einheit zu versetzen, die in einer Grenzregion stationiert war,
wo Kriegsrecht herrscht und man ihn deshalb wegen Gehorsamsverweigerung
erschieffen konnte. Trotz weiterer Drangsalierungen war er auch dort nicht bereit,
eine Waffe in die Hand zu nehmen, wurde vors Militirgericht gestellt und zu zwei
Jahren Haft verurteilt. Im Gefingnis quilte man ihn noch grausamer als zuvor.
Doch auch das stimmte ihn nicht um. Schliefllich wurde er kurz vor Ende der
reguldren Strafdauer entlassen, und man rechnete den Gefingnisaufenthalt auf
seine Dienstzeit an, ,da man den Wunsch hat, sich nur so schnell als moglich
seiner zu entledigen®.” Entscheidend ist dieses Ende des Berichts. Der junge Mann
blieb standhaft, er legte Zeugnis ab, aber er wurde eben nicht zum Mirtyrer.

Tolstojs Fazit: Die Regierungen fiirchten die christlichen Verweigerer weit mehr
als ,,die Sozialisten, Kommunisten und Anarchisten mit ihren Bomben, Aufstin-
den und Revolutionen®, gegen die sie sich mit Einschiichterung, Bestechung, T4u-
schung und Gewalt zu schiitzen wissen. Vor dem standhaften Erdulden versagt
dagegen ihre Macht: Alles was die Regierungen

zu ihrer Rettung thun konnen, ist, daff sie die Stunde ihres Untergangs aufschieben.

Und das thun sie. [...] Aber es ist schon zu weit gekommen: die Regierungen fithlen

schon ihre Wehrlosigkeit und Schwiche, und die aus dem Schlafe erwachenden Men-
schen der christlichen Erkenntnis beginnen schon ihre Kraft zu fiihlen. ,Ich bin ge-

6 Vgl. dazu Peter Brock: Tolstoy and the Imprisonment of Conscientious Objectors in

Imperial Russia, in: ders.: Against the Draft. Essays on Conscientious Objection from the
Radical Reformation to the Second World War, Toronto 2006, S. 155-171.

Leo N. Tolstoj: Das Reich Gottes ist inwendig in Euch oder das Christentum als eine neue
Lebensauffassung, nicht als eine mystische Lehre, Bd. 2, Jena 1911, S. 99-104.

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PAZIFISMUS UND HEROISMUS 199

kommen, euch ein Feuer anzuziinden, hat Christus gesagt, ,was wollte ich lieber, denn
es brennte schon?* Und dieses Feuer beginnt zu brennen.?

Die Praxis der allgemeinen Wehrpflicht gewann in Tolstojs Perspektive eine dop-
pelte Bedeutung: Sie verkorperte einerseits die ,grausamste Form staatlicher
Selbstbehauptung, insofern sie die Unterdriickten gegen ihr sittliches Bewuf3tsein
zur Gewalt gegen ihre Briider und Leidensgenossen bis hin zum Mord*“ verpflich-
tete. Andererseits betrachtete er sie in einer dialektischen Volte als die historisch
letzte Form staatlichen Zwangs, ,weil sie den Menschen unweigerlich und in radi-
kalster Form ihre widerspriichliche Lage in der staatlich organisierten Gesellschaft
vor Augen fihren und ihr Bewufitsein fiir einen grundlegenden Wandel der Ge-
sellschaft im Sinne der Liebeslehre Christi schirfen musste.” Die individuelle
Gewissensentscheidung wurde, sofern auch unter Verfolgung konsequent durch-
gehalten, zum Fanal der auf Gewalt aufgebauten staatlichen Ordnung.

Die Kriegsdienstverweigerer, deren Schicksal Tolstoj offentlich machte, waren
meist Mitglieder christlicher Friedenskirchen und pazifistischer Sekten wie der
Quiker, Mennoniten, Nazarener oder Duchoborzen, deren Glaubensiiberzeugun-
gen ihnen untersagten, Waffendienst zu leisten. Die Geschichte dieser Gruppen
reicht zuriick bis in die Zeit der Reformation. Um den wiederkehrenden Verfol-
gungen zu entgehen, hatten sie entweder mit ihren Landesherren entsprechende
Sonderrechte - in der Regel die Moglichkeit eines waffenlosen Dienstes — ausge-
handelt, oder sie waren als Siedler ausgewandert. Mitglieder, die dem Druck der
weltlichen Macht nachgaben und die religiosen Gebote missachteten, wurden
vermahnt und vom Abendmahl, bei schweren Vergehen auch dauerhaft aus der
Gemeinde ausgeschlossen. In der religiosen Dienstverweigerung artikulierte sich
kein Aufbegehren des Einzelnen gegen die Zumutungen der Obrigkeit, kein pazi-
fistisches ,,Stell Dir vor, es ist Krieg und keiner geht hin“, sondern vor allem die
Bindung an die Gemeinde. Die soziale Kontrolle durch die Gruppe war wichtiger
als die Berufung auf das individuelle Gewissen. Fiir Heldengeschichten blieb unter
diesen Bedingungen kein Platz.

Tolstojs Botschaft vom Nichtwiderstreben war zwar ebenfalls christlich grun-
diert, aber sie verzichtete auf Jenseitsbeziige und hing auch nicht an der Mitglied-
schaft in einer konfessionellen Gemeinschaft. Es handelte sich weniger um eine
Glaubenslehre als um eine Sozialethik, welche die Entgegensetzung von Gewalt-
herrschaft (gleichbedeutend mit Staat, Patriotismus, Eigentum sowie staatstreuer
Kirche) und Gewaltlosigkeit (im Sinne eines christlichen Anarchismus) radikalisier-
te. ,Das Christentum in seiner wahren Bedeutung hebt den Staat auf®, heifit es in
seiner programmatischen Schrift Das Reich Gottes liegt inwendig in Euch, das die
Uberfithrung von Eschatologie in Ethik schon im Titel fithrt.1 In dieser gleicher-

Ebd., S.112-114.

9  Wolfgang Sandfuchs: Dichter — Moralist — Anarchist. Die deutsche Tolstojkritik 1880-
1900, Stuttgart 1995, S. 221.

10" Tolstoj: Das Reich Gottes, Bd. 2 (Anm. 7), S. 114.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

200 ULRICH BROCKLING

maflen antistaatlichen wie antikirchlichen Subjektivierung des Glaubens deuten
sich bereits jene Dynamiken der Sikularisierung und Individualisierung an, welche
die Geschichte der Kriegsdienstverweigerung im 20.Jahrhundert prigen sollten.
Zugleich eroffnete sich damit die Moglichkeit, den iibermichtigen nationalen und
militirischen Heldenbildern der Zeit eine gewaltlose, aber nicht minder heroische
Alternative entgegenzustellen. Wenn der Ausstieg aus dem Kreislauf der Gewalt
vom standhaften Handeln einzelner abhing, die ihrem Gewissen folgten und sich
dem Ruf zu den Waffen verweigerten, dann musste von ihnen erzihlt werden, und
wer wire dazu berufener gewesen als der weltberithmte Schriftsteller.

Kriegsdienstverweigerung im Ersten Weltkrieg

Gemessen an der Zahl der Finberufenen verweigerte wihrend des Ersten Welt-
kriegs nur ein winziger Bruchteil die Ableistung des Kriegsdienstes: In Russland,
das zum Zeitpunkt der Generalmobilmachung 2.7 Millionen Minner unter Waf-
fen hatte, wurden bis zum 1. April 1917 insgesamt 837 Verweigerer verzeichnet.
Die meisten von ihnen gehorten einer der pazifistischen Sekten an, zu denen nun
auch die Tolstojaner gezihlt wurden, die sich schon zu Lebzeiten des Dichters,
der 1910 verstorben war, in zumeist lindlichen Kommunen zusammengeschlos-
sen hatten, um seinen Lehren zu folgen. Das zaristische Regime verfolgte die
Dienstverweigerer mit grofler Hirte. Verurteilungen zu drei Jahren Strafbataillon,
gefolgt von vier bis zwanzig Jahren Zuchthaus waren keine Seltenheit.!! Ahnlich
dem Schicksal der franzosischen Verweigerer, die wegen Desertion angeklagt und
zu langjihrigen Haftstrafen verurteilt wurden.!?

In Deutschland verweigerten neben einer kleinen Gruppe von Siebenten-Tags-
Adventisten rund fiinfzig Ernste Bibelforscher (Zeugen Jehovas) den Kriegsdienst,
hinzu kamen vereinzelte Verweigerer ohne Bindung an eine religiose Gemein-
schaft. Zu ihnen gehorte der Waldkircher Rechtsanwalt Erwin Cuntz, der sich im
Frithjahr 1915 weigerte, der Einberufung Folge zu leisten. Cuntz, der bereits als
Student Tolstoj auf dessen Gut in Russland aufgesucht hatte, wurde darauthin
voriibergehend in einer psychiatrischen Anstalt interniert. Als er nach seiner Ent-
lassung abermals auf seine Diensttauglichkeit untersucht werden sollte, sandte er
seinen Militirpass mit der Erklarung zuriick, dass er jede Beteiligung am Weltkrieg
ablehne, und wurde in der Folge erneut in eine Nervenheilanstalt eingewiesen.!?

11" Vgl. Peter Brock: Imperial Russia at War and the Conscientious Objectors, August 1914 —

February 1917, in: ders.: Against the Draft (Anm. 6), S. 301-312, hier S. 305.
12 ygl. Charles C. Moskos / John Whiteclay Chambers II: The Secularization of Conscience,
in: dies.: The New Conscientious Objection. From Sacred to Secular Resistance, Oxford
1993, S. 3-20, hier S. 12.
Martha Steinitz u.a.: Kriegsdienstverweigerer in Deutschland und Osterreich, Berlin-
Nikolassee 1923, S. 11-16, mit Ausziigen aus Briefen und Aufrufen von Cuntz.

13



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PAZIFISMUS UND HEROISMUS 201

Die Zwangspsychiatrisierung militirischer Devianz hatte im Deutschen Reich
bereits Tradition'* und kam wihrend des Krieges in zahlreichen Fillen zur An-
wendung.!5 Die Arzte stuften die Verweigerer als ,verschrobene Fanatiker16 oder
von einer ,ubermifSigen, antisozial wirkenden Religiositit“ angetriebene ,Friedens-
schwirmer® ein, an deren ,ethischer Minderwertigkeit“ kein Zweifel bestehe, auch
wenn nicht in allen Fillen von einer Geisteskrankheit auszugehen sei. Ihre Patho-
logisierung, an die sich oft genug noch eine militirgerichtliche Verurteilung an-
schloss, mochte ein schales Gefithl zuriicklassen. So rdumte ein Gutachter ein,
»dafd hier etwas zum Unrecht oder Verbrechen gestempelt wird, was es seiner Na-
tur nach nicht ist, was sogar unter andern Gesichtspunkten, so bei den Christen
der Verfolgungszeiten, als hochste Gesinnungstreue gepriesen wird“. Solche
Selbstzweifel mussten jedoch unterdriickt werden, und so rief derselbe Psychiater
sich selbst denn auch gleich wieder zur patriotischen Ordnung: ,,Wer aus religio-
sen Griinden den Kriegsdienst verweigert, ist [...| abnorm, insofern er vom Durch-
schnitt seiner Mitmenschen in seinem Handeln abweicht, er ist aber auch [...]
pathologisch, weil in ihm der soziale Trieb, der doch den Menschen erst zum
Kulturmenschen gemacht hat, verkiimmert ist.“!7 - Wer partout kein Held werden
wollte, der musste degeneriert sein.

Das grofite Kontingent an Kriegsdienstverweigerern wihrend des Ersten Welt-
kriegs stellte das Vereinigte Konigreich, wo es eine lange Tradition im Umgang mit
religiosen Minderheiten gab und anders als in den kontinentaleuropéischen Staa-
ten bis 1916 keine Allgemeine Wehrpflicht herrschte. Gegen die Einfithrung der
Konskription formierte sich schon seit Kriegsbeginn politischer Widerstand, an
dem sich auch Abgeordnete der Labour Party und der Independent Labour Party
beteiligten. Das umstrittene Wehrpflichtgesetz, das im Februar 1916 in Kraft trat,
sah neben anderen Riickstellungsgriinden auch eine Befreiung fur diejenigen vor,
denen ihr Gewissen die Ableistung des Kriegsdienstes verbot. Neben einer voll-
stindigen Freistellung, die ausschliefflich Mitgliedern der pazifistischen Friedens-
kirchen wie der Quiker oder Mennoniten vorbehalten war, konnten die bei den

14 Bereits vor 1914 waren die Militirbehdrden auf diese Weise gegen Dienstfliichtige und -

verweigerer vorgegangen. Vgl. dazu vom Verfasser: Psychopathische Minderwertigkeit?
Moralischer Schwachsinn? Krankhafter Wandertrieb? Zur Pathologisierung von Deserteu-
ren im Deutschen Kaiserreich vor 1914, in: ders. / Michael Sikora (Hg.): Armeen und ihre
Deserteure. Vernachlissigte Kapitel einer Militirgeschichte der Neuzeit, Gottingen 1998,
S. 161-186.

Vgl. Peter Brock: The Confinement of Conscientious Objectors as Psychiatric Patients in
First-World-War Germany, in: ders.: Against the Draft (Anm. 6), S. 281-300.

16 Georg Stertz: Verschrobene Fanatiker, in: Berliner klinische Wochenschrift 56, 1919,
S. 586-588.

Adolf Hoppe: Militirischer Ungehorsam aus religiéser Uberzeugung, in: Zeitschrift fiir die
gesamte Neurologie und Psychiatrie 45, 1919, S.393-412, hier S. 394, S. 408, S.411. Vgl.
auch Robert Gaupp: Dienstverweigerung aus religidsen (und politischen) Griinden und ih-
re gerichtsirztliche Beurteilung, in: Medicinisches Correspondenz-Blatt des Wiirttember-
gischen drztlichen Landesvereins 88, 1918, S. 167-169, S. 175-177.

15

17

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

202 ULRICH BROCKLING

lokalen Einberufungsbehoérden gebildeten Priifungstribunale auch die Einberufung
zu einem Zivildienst oder zum waffenlosen Dienst in der Armee verfiigen. Von
den rund eine Million Einspriichen gegen die Einberufung nach Einfithrung der
Wehrpflicht war indes nur ein Bruchteil pazifistisch motiviert. An die 16.500 Bri-
ten stellten einen Antrag auf Anerkennung als ,conscientious objector; rund zehn
Prozent von ihnen verweigerten aus politischen oder humanitiren Griinden. Da
die Kommissionen zahlreiche Antrige zuriickwiesen und einige Verweigerer nicht
bereit waren, sich der Gewissenspriifung zu unterziehen, kam es zu etwa 6.000
Anklagen. Sie trafen vor allem die sogenannten Absolutisten, die auch jeden Al-
ternativdienst ablehnten, weil sie darin eine indirekte Unterstiitzung des Krieges
sahen. Die Totalverweigerer wurden zu Zuchthausstrafen verurteilt, nach Verbu-
Bung der Strafe erneut einberufen und bei fortgesetzter Verweigerung abermals
inhaftiert. Vielfach waren sie entwiirdigender Behandlung ausgesetzt, etwa siebzig
Kriegsdienstverweigerer starben in der Haft oder an deren unmittelbaren Folgen.!8
Trotz dieser Einschrinkungen markiert die britische Gesetzgebung einen Ein-
schnitt, erkannte sie doch erstmals in der Geschichte moderner Staatlichkeit ein
Recht auf Kriegsdienstverweigerung jenseits der Freistellungen fuir bestimmte reli-
gitse Gruppen an.

Neu war auch die Politisierung der ,conscientious objection. Organisationen
wie die No Conscription Fellowship oder die Fellowship of Reconciliation protes-
tierten gegen die Wehrpflicht und unterstiitzten nach deren Einfithrung Kriegs-
dienstverweigerer unabhingig von deren Beweggriinden. Clifford Allen, Vorsit-
zender der No Conscription Fellowship und wihrend des Krieges selbst dreimal zu
Haftstrafen verurteilt, stellte riickblickend den Kampf gegen die Wehrpflicht in
eine Linie mit ,vielen anderen groflen Freiheitskimpfen in der Geschichte® und
konterte so das Klischee vom feigen Vaterlandsverriter mit einer heroischen Ge-
generzihlung. Das Buch iiber die britischen Kriegsdienstverweigerer, zu dem er ein
Vorwort beisteuerte, trug in der deutschen Ubersetzung bezeichnenderweise den
Titel Friedenshelden des Weltkriegs. In der Offnung fiir unterschiedliche politische
und religiose Uberzeugungen sah Allen die wichtigste Konsequenz aus den Erfah-
rungen von 1914 bis 1918:

Wie weit diese Menschen auch in ihren Ansichten auseinander gehen mogen, sie alle
erdulden lieber Strafen, als daB sie sich zwingen lassen, Dinge zu tun, die sie fiir Un-
recht halten. Wenn wir an der Bezeichnung ,Dienstverweigerer aus Gewissensgriitnden’
festhalten wollen, so sollte sie den Sinn haben, dafl ein Mann sich durch die Tatsache
seines Widerstands und nicht durch eine besondere Meinung tiber den Krieg als solcher

18 Vgl. Thomas C. Kennedy: The Hound of Conscience. A History of the No-Conscription
Fellowship 1914-1918, Fayetteville 1981; Ralph James Q. Adams / Philipp P. Poirier: The
Conscription Controversy in Great Britain, 1900-18, Basingstoke 1987; Christoph Jahr:
Gewohnliche Soldaten. Deserteure und Desertion im deutschen und britischen Heer
1914-1918, Gottingen 1998, S. 126-127; sowie die zeitgendssischen Dokumentationen aus
pazifistischer Sicht: Martha Steinitz: Die englischen Kriegsdienstverweigerer, Berlin 1921,
John W. Graham: Friedenshelden im Weltkrieg, Berlin-Biesdorf 1926.

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PAZIFISMUS UND HEROISMUS 203

erweist. Wenn er bereit ist, fiir seine Meinung zu leiden, so ist er ein Dienstverweigerer
aus Gewissensgriinden.1?

Warum jemand den Kriegsdienst ablehnte, war weniger wichtig als die Konse-
quenz, mit der er fiir seine Uberzeugung eintrat. Es war seine Duldungsbereit-
schaft, die den Verweigerer zum Friedenshelden machen - und ihn von den
gemeinen Driickebergern abheben sollte. Die prekire Selbstheroisierung der ,con-
scientious objectors® ging einher mit einer Abwertung der ,shirkers’ und ,slackers’,
die fur ihre Dienstunwilligkeit und/oder ihre Kriegsablehnung nicht offentlich
einstanden und eine Bestrafung zu umgehen suchten. Mit ihnen wollten die Ver-
weigerer auf keinen Fall in einen Topf geworfen werden, den Verdacht des Oppor-
tunismus nicht auf sich sitzen lassen. Deshalb betonten sie ihr diametral entgegen-
gesetztes Motiv: ,,Nicht das Nicht-Sterben-Wollen ist es, das diese Menschen zum
Protest, zum offenen mutigen Bekennen trieb, sondern umgekehrt, das Nicht-
Toten-Wollen!“? Driickebergern mangelte es an Bereitschaft zum Selbstopfer (im
Sinne von ,sacrifice), Kriegsdienstverweigerer waren dagegen nicht gewillt, andere
zum Opfer (im Sinne von ,victim‘) zu machen.

In ihren Proklamationen begriindeten die Verweigerer aus Gewissensgriinden
ihr Tun weniger mit der strategischen Absicht, die Kriegfithrungsfahigkeit durch
Entzug von Personal zu schwichen, als mit dem unbedingten Willen, die eigene
moralische Integritit zu wahren. Die Inthronisierung des individuellen Gewissens
als maf3gebliche Einspruchsinstanz gegen staatliche Anspriiche, die sich bereits in
Tolstojs Lehre vom inwendigen Gottesreich abgezeichnet hatte, lief sich zum
Heldennarrativ einer Konfrontation zwischen dem Einzelnen und der gewaltge-
stiitzten Ordnung dramatisieren. Mit dem Oxymoron des kimpferischen Erleidens
klang in den Selbstermichtigungsdiskursen der radikalen Kriegsgegner zugleich
etwas von jener Grammatik der Hirte an, welche die ,,heroische Moderne“?! gene-
rell ihren Zeitgenossen zumutete. Dass Opfer gebracht werden miissen, stand auch
fur die Dienstverweigerer aufler Frage; entscheidend war, sie fur die richtigen Ziele
zu bringen.

»Friedensheroismus “ zwischen den Kriegen

1133

Dem Ethos des ,prinzipiellen ,Nichtwiderstandes gegen die Gewalt™ zollte einige
Jahre spiter der deutsche Philosoph und Soziologe Max Scheler seinen Respekt,
auch wenn er selbst nicht an ,die reale Erfolgskraft dieses Standpunktes® glauben

19" Clifford Allen: Vorrede, in: Graham: Friedenshelden (Anm. 18), S. 3-12, hier S. 6-7.

20 Johann Ohrtmann: Die Kriegsdienstgegnerbewegung. Vom schlichten Heldentum, Heide
in Holstein 1932, S. 5.

Zum Konzept der ,heroischen Moderne® vgl. Heinz-Dieter Kittsteiner: Die Stufen der
Moderne, in: ders.: Wir werden gelebt. Formprobleme der Moderne, Hamburg 2006,
S.25-57, insbesondere S. 44-53; ders.: Die heroische Moderne. Skizze einer Epochenglie-
derung, in: Neue Ziircher Zeitung, 10. November 2001; vgl. dazu auflerdem vom Verfas-
ser: Postheroische Helden. Ein Zeitbild, Berlin 2020, S. 77-119.

21

13.01.2026, 08:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

204 ULRICH BROCKLING

mochte. In einem postum verdffentlichten, zuerst Anfang 1927 im Reichswehr-
ministerium gehaltenen Vortrag verteidigte Scheler die Kantsche Idee des Ewigen
Friedens und widersprach entschieden dem von einem Standesethos zum ,,Volks-
ethos, besonders in hoheren Schichten® aufgestiegenen ,Gesinnungsmilitaris-
mus®, der den Krieg als Quell heroischer Tugenden und unverzichtbares Remedi-
um gegen Verweichlichung verklirte?? Grofler und tiefer als aller
»Kriegsheroismus®“ sei der ,Friedensheroismus®, hielt Scheler dagegen, der sich am
reinsten im ,Pazifismus je individuell-persdnlicher Kriegsdienstverweigerung®
zeige.?? Dieser ,heroische Pazifismus® verdiene ,,die hochste moralische Achtung,
nicht als Mittel, sondern als Gesinnung®, wihrend die tbrigen pazifistischen
Stromungen — Scheler fithrte den ,Halbpazifismus®“ der Katholischen Kirche und
den der Marxisten an, ferner den ,,0konomisch-liberalen Pazifismus des Freihan-
delsgedankens®, den ,Rechtspazifismus®, den ,imperialistischen Weltreichspazi-
fismus“ der kapitalistischen Groflbourgeoisie sowie den kosmopolitisch orientier-
ten ,kulturellen Pazifismus® — mit wenigen Ausnahmen teils bewufite [...], teils
halb- oder viertelsbewuf3te ,Interessenideologien® seien.?

Scheler orientalisierte das Objekt seiner Bewunderung und situierte den ,ei-
gentliche[n] geistige[n] autochthone[n] Lebensraum® des heroischen Pazifismus
in der buddhistischen Welt. Ausdriicklich verwies er auf das Vorbild Gandhis (der
jedoch das Prinzip der ,Non-Resistance® aus der hinduistischen Tradition begriin-
dete), fihrte von christlicher Seite allerdings ebenso ,die Quiker, die ilteren
Mennoniten, die Tolstoisekten® an.25 Entscheidend war fiir Scheler wiederum die
durch Leidensbereitschaft bewiesene Reinheit der Gesinnung, und selbstverstind-
lich rief auch er die antiheroische Gegenfigur des Driickebergers auf, mit dem der
ethisch-religiose Kriegsdienstverweigerer nicht verwechselt werden diirfe: ,Jener
flieht, macht sich unsichtbar — dieser stellt sich dem Staate und verweigert den
Dienst offen und sagt: macht mit mir, was ihr wollt. [...] Es ist keine besondere
Ehre fur unser Land“, fugte er hinzu, ,daff es unter den nur allzu vielen, die gegen
ihren Willen in den Krieg gingen, so wenig ,Verweigerer’ gab und um so mehr
Driickeberger und widerwillige Herdentiere — im Gegensatz zu England und
Amerika.“?¢ Um das Idealbild des heroischen Pazifismus gegen politische Profani-
sierung zu schiitzen, pochte Scheler darauf, dass die Verweigerung ein individuel-
ler Akt bleiben miusse. Jeder Versuch einer Organisierung wiirde die Gesinnung
kontaminieren:

Aber, fragt man, warum sollen die Kriegsdienstverweigerer aller Volker sich nicht zu ei-
nem umfassenden Orden zusammenschliefen, um mit ebenso groflem Heroismus, als
ihn die edelsten Kriegshelden bewihrten, gegen den Krieg zu wirken? [...] Ich antworte:

22 Max Scheler: Die Idee des Friedens und der Pazifismus, Berlin 1931, S. 31, S. 37, S. 12-13.
23 Ebd,, S.15,S.31.

24 Ebd,, S.33.

2 Ebd., S.33-34.

26 Ebd., S. 34-34.

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PAZIFISMUS UND HEROISMUS 205

Weil im Augenblick, da die Kriegsdienstverweigerung ein ,Programm°® eines Bundes ist —
also herausgenommen aus den Tiefen des individuellen Gewissens und Gemiites —, der
Standpunkt selbst schon aufgegeben ist, eine Parteisache geworden ist, und dann selbst-
verstindlich allen bloflen ,Driickebergern’ Unterschlupf gewdhrt. Nichts 13t sich leich-
ter unterzeichnen als ein Programm der Verweigerung.2’

Nur in konsequenter ,Lebens- und Weltabnegation?® sollten die pazifistischen
Heroen glaubwiirdig ihr Ethos bezeugen koénnen - und gerade dadurch einen
Beitrag zur Verhinderung kommender Katastrophen leisten. Um ,Europa vor
einem neuen Krieg zu bewahren, der die totale Vernichtung, die ,G6tterdimme-
rung’ der europdischen Kultur und all dessen bedeutet, was unsere Viter bis Ho-
mer zuriick geliebt und verehrt haben®, setzte Scheler auf die Verbindung von
»Gesinnungspazifismus und Instrumentalmilitarismus®. Hier ein Ethos heroischer
Gewaltlosigkeit, dort ein pragmatisches Regieren, das ,romantischen Kriegsideo-
logien“ abschwort und ,,den Wert des Krieges und der militirischen Formen nicht
,an sich’, sondern als realpolitisches ,Instrument® fiir politische Zwecke in be-
grenzten Zeitliuften der Geschichte bejaht®.2°

Scheler postulierte zwar ein Recht auf Kriegsdienstverweigerung — ,,Vollig be-
streiten mufd ich, der Staat habe ein sittliches Recht, Menschen zum Kriegsdienst
zu zwingen gegen ihr Gewissen“3? —, versagte den Verweigerern jedoch den Zutritt
zur Sphire des Politischen. Der Preis fiir ihre Anerkennung als Gesinnungshelden
war die konsequente Depolitisierung des Gewissens. Heroisierung als Entschir-
fung: Als idealistische Mahner konnten die Kriegsdienstverweigerer durchgehen,
solange sie, weil auf ihr individuelles Bekenntnis beschrinkt, die Geschifte der
Militdrs und Politiker nicht storten. Man wiisste gern, wie die Reichswehrgenerile,
denen Scheler diese Uberlegungen vortrug, darauf reagierten.

Entriickte der Philosoph die Kriegsdienstverweigerer in die quasi-sakrale Sphare
eines weltabgewandten Erduldens, so zogen revolutionire Pazifisten und Anti-
militaristen in der Zwischenkriegszeit die entgegengesetzte Konsequenz aus den
Erfahrungen des Weltkriegs. Auf die Programme totaler Mobilmachung fir den
Zukunftskrieg antworteten sie mit Strategien einer Gegentotalisierung und propa-
gierten eine alle gesellschaftlichen Bereiche umfassende kollektive Verweigerung —
wohl wissend, dass zwischen der Einsicht in das Notwendige und den eigenen
organisatorischen Moglichkeiten eine grofle Liicke klaffte. Thren markantesten
Niederschlag fand diese Gegenmobilmachung in einem geradezu enzyklopidi-
schen ,plan of campaign against all war and all preparation for war“, den der
niederldndische christliche Anarchist und Antimilitarist Bart de Ligt 1934 fiir die
aus der No Conscription Fellowship hervorgegangenen War Resisters’ Inter-

27 Ebd., S. 37.
28 Ebd., S. 35.
29 Ebd.,, S. 12.
Ebd., S. 35.

w
(=]

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

206 ULRICH BROCKLING

national prisentierte.3! De Ligt listete darin fiir simtliche Berufsgruppen spezifi-
sche Moglichkeiten der antimilitaristischen Propaganda, der Verweigerung, des
Boykotts und der Sabotage in Friedenszeiten wie auch im Fall von Mobilma-
chung und Krieg auf und nahm damit vieles von dem vorweg, was — gekappt um
den sozialrevolutiondren Impetus — seit den 1960er Jahren unter dem Schlagwort
der ,Sozialen Verteidigung® proklamiert wurde.? Die Tonlage des Plans war
technisch niichtern, heroisches Pathos und Verklirung von Leidensbereitschaft
sucht man darin vergebens.

Entfesselter militarischer Heroismus und Terror gegen die Unzuverldissigen

Wie schon zwischen 1914 und 1918 blieben die Kriegsdienstverweigerer auch im
Zweiten Weltkrieg im Verhiltnis zu den Millionenheeren, die auf die Schlachtfel-
der geworfen wurden, eine verschwindende Minderheit. Eine Ausnahme unter den
europdischen Kriegsparteien bildete abermals Grofibritannien, wo immerhin rund
60.000 Minner und etwa 1.000 Frauen den Militirdienst verweigerten. Circa
18.000 Antrige wurden von den Tribunalen erstinstanzlich als unbegriindet abge-
lehnt, an die 3.000 Verweigerer erhielten eine vollige Freistellung, die tibrigen wur-
den zur Ableistung eines zivilen Ersatzdienstes verpflichtet oder in nicht-
kimpfende Militdreinheiten einberufen.’3 Wihrend das Vereinigte Konigreich am,
wenn auch restriktiven, Recht auf Kriegsdienstverweigerung festhielt, kannte das
Militarstrafgesetzbuch des Deutschen Reichs nicht einmal den Begriff und bestraf-
te die Ablehnung der Wehrdienstleistung als Gehorsamsverweigerung und Fah-
nenflucht. Nach Wiedereinfithrung der Allgemeinen Wehrpflicht im Marz 1935
wurden vor allem Mitglieder der Zeugen Jehovas, die Fahneneid und Einberufung
verweigerten, zu Konzentrationslagerhaft verurteilt. Mit Kriegsbeginn verschirfte
sich die Situation. Die Militdrgerichte wurden angehalten, bei hartnickiger Kriegs-
dienstverweigerung grundsitzlich die Todesstrafe zu verhingen. ,Der Fiithrer hat

31 Bart de Ligt: Plan of Campaign Against All War and All Preparation for War, Proposed to

the International Conference of the War Resisters’ International, Held at Welwyn (Herts,
England), July 1934, in: ders.: The Conquest of Violence. An Essay on War and Revolu-
tion, London 1937, S.269-285. Zum Entstehungshintergrund vgl. Gernot Jochheim:
Antimilitaristische Aktionstheorie, Soziale Revolution und Soziale Verteidigung, Frankfurt
am Main 1977, S. 306-317. In die gleiche Richtung wie De Ligts Aktionsplan ging bereits
die Prinzipienerklirung der War Resisters’ International aus dem Jahre 1925: ,we [...] are
determined not to support either directly by service of any kind in the army, navy, or air
forces, or indirectly by making or consciously handling munitions or other war material,
subscribing to war loans or using our labour for the purpose of setting others free for war
service, any kind of war.” Zitiert nach Devi Prasad: War is a Crime Against Humanity. The
Story of War Resisters’ International, London 2005, S. 99.

32 Vgl. Theodor Ebert: Gewaltfreier Aufstand. Alternative zum Biirgerkrieg, Freiburg 1968;

ders.: Soziale Verteidigung, 2 Bde., Waldkirch 1981.

Vgl. Rachel Barker: Conscience, Government and War. Conscientious Objection in Great

Britain 1939-45, Boston 1982.

33

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PAZIFISMUS UND HEROISMUS 207

entschieden®, teilte der Chef des Oberkommandos der Wehrmacht Wilhelm Kei-
tel am 1. Dezember 1939 mit:

Allein in Polen seien mehr als zehntausend anstindige Soldaten gefallen, viele tausend
Soldaten seien schwer verwundet worden. Wenn er von jedem deutschen Mann, der
wehrfihig ist, dieses Opfer fordern miisse, sehe er sich nicht in der Lage, bei ernsthafter
Kriegsdienstverweigerung Gnade walten zu lassen. [...] Dabei konne kein Unterschied
danach gemacht werden, aus welchen Beweggriinden der einzelne den Wehrdienst ver-
weigere. Auch Umstinde, die sonst strafmildernd in Betracht gezogen wiirden oder die
bei einer Gnadenentscheidung eine Rolle spielten, konnten hier keine Beriicksichtigung
finden. Wenn also der Wille des Mannes, der den Wehrdienst verweigere, nicht gebro-
chen werden konne, miisse das Urteil vollstreckt werden.34

Zwischen 250 und 300 Zeugen Jehovas und einige wenige andere Kriegsdienst-
verweigerer, die meisten von ihnen ebenfalls religids motiviert, wurden nach der
militirgerichtlichen Verurteilung guillotiniert. Wie viele der bis zu 1.500 in den
Konzentrationslagern inhaftierten Zeugen Jehovas, die nach Kriegsbeginn der
Aufforderung zur Ableistung des Militirdienstes nicht nachkamen, ebenfalls er-
mordet wurden, lisst sich nicht exakt ermitteln.3>

Der entfesselte Heroismus, mit dem das nationalsozialistische Regime die
Volksgemeinschaft als Kampf- und Opfergemeinschaft mobilmachte, benotigte
Gegenfiguren, deren riicksichtslose Verfolgung alle iibrigen einschiichtern, sie
aber auch umso enger zusammenschweiflen sollte. Aus ,Driickebergern® wurden
nun ,Defaitisten® und ,Wehrkraftzersetzer*. Wenn der volkische Uberlebens-
kampf von jedem und jeder einzelnen Heldentum, und das hief§ letztlich die
Bereitschaft zum Heldentod, verlangte, dann mussten diejenigen ausgemerzt
werden, die sich den heroischen Anforderungen versagten. Der Fiihrerstaat dulde-
te keine Autorititen neben oder Giber sich; wer statt den Imperativen des totalen
Krieges seinem Gewissen oder religiosen Geboten gehorchte, beging ein todes-
wirdiges Verbrechen. Die Kriegsdienstverweigerer fanden sich in einem radikalen
Sinne vereinzelt. Konnten die Zeugen Jehovas und die Angehorigen der Siebenten-
Tags-Adventisten-Reformationsbewegung sich noch in der Gewissheit aufgehoben
fithlen, den Glaubenslehren ihrer Gemeinschaften die Treue zu halten, so waren
die wenigen protestantischen und katholischen Verweigerer vollig auf sich gestellt.
,Bei ithren Kirchen fanden sie nicht nur keinen Beistand, vielmehr wurde ihr Ent-
schluff von den Kirchenleitungen teilweise scharf verurteilt.“3¢ Diese versuchten
mit allen Mitteln pastoraler Autoritit, die schwarzen Schafe auf den Weg des
vermeintlich gottgefilligen Gehorsams gegen die Obrigkeit zurtickzufiihren. Fur
pazifistische Gegenheroisierungen gaben die Leidenswege der verfolgten Verwei-

34 Zitiert nach Detlef Garbe: Zwischen Widerstand und Martyrium. Die Zeugen Jehovas im

,Dritten Reich®, Miinchen 1993, S. 363.

35 Vgl. ebd., S. 367-368, Fn. 211.

36 Ders.: ,Du sollst nicht toten‘. Kriegsdienstverweigerung 1939-1945, in: Norbert Haase /
Gerhard Paul (Hg.): Die anderen Soldaten. Wehrkraftzersetzung, Gehorsamsverweigerung
und Fahnenflucht im Zweiten Weltkrieg, Frankfurt am Main 1995, S. 85-104, hier S. 93.

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

208 ULRICH BROCKLING

gerer wenig her. Wenn, was in den meisten Fillen erst Jahrzehnte nach Ende des
Weltkriegs geschah, an ihr Schicksal erinnert wurde, dann gedachte man ihrer als
christliche Mirtyrer. Franz Jagerstitter, ein 1943 hingerichteter katholischer
Kriegsdienstverweigerer, wurde 2007 sogar selig gesprochen.?’

Postheroische Verweigerung

Unter dem Eindruck der nationalsozialistischen Griuel wurde in der Bundesrepub-
lik das Recht auf Kriegsdienstverweigerung im Grundgesetz verankert.3® Artikel 4,3
bestimmt: ,Niemand darf gegen sein Gewissen zum Kriegsdienst mit der Waffe
gezwungen werden.“ Dass man dieses Grundrecht im gleichen Artikel wie die
Glaubens- und Gewissensfreiheit und das Recht auf ungestorte Ausiibung der Reli-
gion ansiedelte, deutet darauf hin, dass vor allem daran gedacht war, eine straf-
rechtliche Verfolgung religiéser Minderheiten zu vermeiden. Entsprechend baute
man nach Griindung der Bundeswehr und Wiedereinfithrung der Allgemeinen
Wehrpflicht 1956 zahlreiche Hiirden auf: Die Anerkennung erfolgte nur auf
schriftlichen Antrag; die Verweigerer hatten sich einem staatlichen Priifungsverfah-
ren zu unterziehen, in dem nur diejenigen Gewissensgriinde geltend machen
konnten, die aus religiosen oder ethischen Prinzipien grundsitzlich jede Beteili-
gung an einem Krieg ablehnten.

Die Legalisierung der Kriegsdienstverweigerung erwies sich indes als durchaus
kompatibel mit den Erfordernissen zeitgemifler Militirorganisation. Schon in den
Verhandlungen des Parlamentarischen Rates hatte der spitere Bundesprisident
Theodor Heuss darauf hingewiesen, das Problem des Kampfes mit der Waffe und
damit auch das seiner Verweigerung sei ,,vollig obsolet geworden, weil das Herstel-
len von Bomben oder die Arbeit an Panzerwagen in viel hoherem Mafle eine
Kriegsdienstleistung ist, als wenn einer mit einer Knarre an der Briicke herum-
steht“3. Spitestens die Entwicklung der Atombombe und ihr Einsatz in Hiroshi-
ma und Nagasaki hatten gezeigt, dass ein totaler Krieg auch ohne totale Mobilma-
chung der Gesellschaft moglich war. Ein Minimum an Personal reichte seither aus,
um ein Maximum an totender Gewalt zu erzeugen und ganze Gesellschaften,
wenn nicht die menschliche Gattung insgesamt auszuléschen. Die hochtechnisier-
te Kriegfithrung ersetzte menschliche durch maschinelle Destruktionskraft und
erlaubte nicht nur, sondern forderte geradezu den Abschied von personal-

37 Vgl. dazu, mit hagiografischer Tendenz, Gordon C. Zahn: Er folgte seinem Gewissen. Das

einsame Zeugnis des Franz Jagerstitter, Graz u.a. 1979; Erna Putz: Franz Jigerstitter —
Mirtyrer. Leuchtendes Beispiel in dunkler Zeit, Linz 2007; sowie aktuell die filmische Ver-
arbeitung Ein verborgenes Leben (2019), Regie: Terrence Malick.

Vgl. zum Folgenden vom Verfasser: Disziplin. Soziologie und Geschichte militirischer
Gehorsamsproduktion, Miinchen 1997, S.316-32; ders.: Sand im Getriebe? Kriegsdienst-
verweigerung am Beginn des 21. Jahrhunderts, in: Leviathan 35.2, 2007, S. 135-142.

Zitiert nach Dieter S. Lutz: Krieg und Frieden als Rechtsfrage im Parlamentarischen Rat
1948/49, Baden-Baden 1982, S. 51.

38

39

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PAZIFISMUS UND HEROISMUS 209

intensiver Riistung. Das Militdr brauchte lingst nicht mehr alle jungen Minner. Es
erschien daher allemal opportuner, Dienstunwillige gar nicht erst in die Kasernen
gelangen zu lassen, als aus ihnen mit groflem disziplinarischem Aufwand und
moglicherweise erfolglos effiziente Soldaten machen zu wollen. Das Grundrecht
auf Kriegsdienstverweigerung fungierte so auch als ein Filter, der diejenigen fern-
hielt, die in der Bundeswehr zum ,Sand im Getriebe’ hitten werden konnen.

Erschien der Verzicht auf eine generelle Kriminalisierung der Dienstunwilligen
schon aus militdrischer Perspektive angezeigt, so entsprach das Grundrecht auf
Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgriinden erst recht den allgemeinen Integ-
rationsanforderungen einer funktional-differenzierten Gesellschaft. Der Nutzen
institutionalisierter Gewissensfreiheit bestehe, so Niklas Luhmann 1965, paradoxer-
weise nicht darin, dass sie dem Einzelnen ,,die Gewissensorientierung erméglicht,
sondern darin, dafl sie sie erspart“4. Recht und Gewissensethos seien in der Mo-
derne auseinandergetreten, ein verbindlicher, beide tbergreifender Wahrheits-
kosmos existiere nicht mehr. Das Recht habe sich veriuflerlicht, das Gewissen
dagegen radikal subjektiviert. Es diene als identititsstiftender und -sichernder
Mechanismus normativer Selbststeuerung. Nur Personlichkeiten, die sich nicht
zuletzt iber die Instanz des Gewissens in hohem Mafle selbst identifizieren und
dirigieren, seien in der Lage, die vielfiltigen Rollenerwartungen zu koordinieren,
die das soziale System ihnen abverlangt. Die Gesellschaft miisse sich deshalb
gegen die Auswirkungen individueller Gewissensentscheidungen immunisieren,
ohne jedoch die Persdnlichkeitsfunktion des Gewissens als solche antasten zu
diirfen. Das geschehe, indem sie die Anlisse fur Gewissenskonflikte abbaue und
dafiir sorge, dass

der Einzelne an seinem Gewissen normalerweise vorbeigeleitet wird, ohne daff ihm in-
des die Moglichkeit einer auf das Gewissen abstrahierten Personlichkeitssteuerung ge-
nommen wiirde. Darin liegt eine brauchbare Koordination personlicher und sozialer
Systeminteressen. Der Mensch verfligt iber eine Instanz der Besinnung fiir Krisenfille,
deren Gebrauch jedoch fiir ihn selbst und fiir seine Umwelt gefihrlich ist. Thre Benut-
zung wird ihm daher wegsuggeriert: Anlisse werden beiseitegerdumt, nicht zu verant-
wortende Folgen in den Rollenbeziehungen mit Warnfunktion sichtbar gemacht.*!

In diesem Sinne sorge das Grundrecht auf Kriegsdienstverweigerung dafiir, dass
der Wehrpflichtige

nicht in Situationen geprefit [wird], in denen sein Gewissen sich gegen ihn selbst wen-
det und ihn zerstort. An die Stelle des Ringens um Selbstbestimmung tritt die Beweis-
fithrung im Gerichtssaal [bzw. vor dem Prifungsausschuss fiir Kriegsdienstverweigerer,
UB]. Damit wird aus der Darstellung vor sich selbst eine Darstellung vor anderen. Man

40 Niklas Luhmann: Die Gewissensfreiheit und das Gewissen, in: Archiv des 6ffentlichen
Rechts 90.3, 1965, S. 257-286, hier S. 280.
41 Ebd., S.279.

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

210 ULRICH BROCKLING

kann sich tber die aussichtsreichen Argumente bei den dafiir geschaffenen Organisatio-
nen unterrichten und die Begegnung mit dem eigenen Gewissen vermeiden.*2

Indem der Grundgesetzartikel 4,3 ein Aquivalent fiir die Ableistung des Wehr-
dienstes bereitstellte, verhinderte er die Entstehung von Mirtyrern und Dissiden-
ten, deren Verfolgung die Gesellschaft mit unniitzen Reibungsverlusten belastet
und zudem erhebliche Kosten verursacht hitte, wihrend die amtlich gepriiften
Kriegsdienstverweigerer dem Staat weiterhin als Zivildienstleistende zur Verfigung
standen.

Mit dieser Normalisierung qua Verfahren verfliichtigte sich nach und nach so-
wohl die gesellschaftliche Stigmatisierung der Verweigerer als Driickeberger wie
umgekehrt auch ihre Uberhchung zu Heroen der Gewaltlosigkeit. Die Dimonisie-
rung der ,Wehr-Verneinung“? hatte ebenso ausgedient wie Schelers ,heroischer
Pazifismus®. Hatten bis Mitte der sechziger Jahre weniger als ein Prozent der
Wehrpflichtigen die Anerkennung als Kriegsdienstverweigerer beantragt, so stieg
die Zahl der Antrige seit 1968 an. Spitestens seit Ende des Kalten Kriegs war die
Ableistung des Militirdienstes nicht mehr die Regel und die Verweigerung nicht
mehr die Ausnahme. Bevor 2011 die Allgemeine Wehrpflicht in Deutschland
ausgesetzt (nicht abgeschafft!) wurde, tbertraf die Zahl der einberufenen Zivil-
dienstleistenden die der Bundeswehrrekruten. Die schikanosen Prufungsverfahren
mit ihren inquisitorischen Befragungen hatte man zuvor schon weitgehend abge-
schafft. Aus den entweder des politischen Radikalismus verdichtigten oder als
empfindsame Seelen belichelten ,,Zivis“ waren im offentlichen Bild langst allseits
anerkannte Sozialhelfer und Krankenpfleger auf Zeit geworden. Bisweilen veredelte
man sie gar zu ,Helden des Alltags“.* Bei der Entscheidung zwischen Bundeswehr
und Zivildienst spielten Gewissensgriinde im herkommlichen Sinne nur noch eine
untergeordnete Rolle. Wer den Kriegsdienst verweigerte, wollte selbst kein Soldat
werden, war aber nicht unbedingt ein prinzipieller Gegner des Militirs oder bun-
desdeutscher Militirpolitik. Mit Aussetzung der Wehrpflicht entfiel schliefllich
auch noch die Notigung, sich zwischen militirischem und zivilem Dienst ent-
scheiden zu miissen. Stattdessen etablierte sich eine widerspriichliche Gleichzeitig-
keit: Die postheroische Gesellschaft verschont die allermeisten ihrer Mitglieder
von militdrischen Zumutungen, indem der Staat diese an eine heroische Gemein-
schaft professioneller Gewaltakteure delegiert.

42 Ebd,, S.276.

43 Vgl. fiir einen Rettungsversuch des antipazifistischen Feindbilds die allerorten ,Zerset-
zung” witternde Schrift von Gerhard Ludwig Binz: Wehr-Verneinung. Eine Studie iiber
ihre Entstehung und ihre Erscheinungsformen, Beiheft 4 der Wehrwissenschaftlichen
Rundschau, Berlin / Frankfurt am Main 1956.

Vgl. dazu Patrick Bernhard: Zivildienst zwischen Reform und Revolte. Eine bundesdeut-
sche Institution im gesellschaftlichen Wandel 1961-1982, Minchen 2005, S.384-387;
ders.: Von ,Driickebergern® zu ,Helden des Alltags® — Zur Geschichte der Wehrdienstver-
weigerer in der Bundesrepublik 1945-1990, in: Christian Th. Miiller / Dierk Walter (Hg.):
Ich dien’ nicht! Wehrdienstverweigerung in der Geschichte, Berlin 2008, S. 127-147.

44



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PAZIFISMUS UND HEROISMUS 211

Ob die Ara der Kriegsdienstverweigerung damit an ihr Ende gekommen ist, das
steht freilich noch dahin. Zahlreiche Staaten setzen weiterhin auf Wehrpflichtar-
meen, und manche stellen die Dienstverweigerung noch immer unter Strafe oder
gestalten zivile Ersatzdienste moglichst abschreckend. Auch in der Bundesrepub-
lik melden sich Stimmen, die eine Wiedereinfithrung der Wehrpflicht respektive
die Einfithrung einer allgemeinen Dienstpflicht fordern. Politisch gesehen bleibt
die Figur des Verweigerers eine Provokation, schon weil er seine eigene Rison
Uiber die des Staates stellt. Trotz oder gerade wegen seiner Gewaltlosigkeit haftet
ihm ein Zug ins Anarchische an.

Der Appell an bzw. die Berufung auf das individuelle Gewissen stand am An-
fang moderner Kriegsdienstverweigerung und ihrer Heroisierung, wie sie, gekleidet
in christliche Semantik, programmatisch zuerst Tolstojs Sozialethik ausbuchsta-
bierte. Voraussetzungen daflir waren zum einen die Autonomisierung des Gewis-
sens als moralische Instanz,** zum anderen die Konfrontation des Einzelnen mit
der ,gierigen Institution® des Militirs, die ,totale Anspriiche an ihre Mitglieder”
stellt und ,,die gesamte Personlichkeit zu vereinnahmen® sucht.*® Beide Vorausset-
zungen sind heute nicht mehr im gleichen Mafle gegeben: Die Gewissensinstanz
ist flexibilisiert, die ,,postheroischen Personlichkeiten“4” der Gegenwart vermeiden
dramatische Konflikte zwischen inneren Uberzeugungen und iufleren Anforde-
rungen. An die Stelle von Zwangsrekrutierung fiir Massenheere wiederum sind
professionalisierte Gewaltspezialisten getreten, die heroische Gemeinschaften in
der postheroischen Gesellschaft bilden.

Ohne Allgemeine Wehrpflicht wird die Verweigerung des Kriegsdiensts nicht
zum Problem, ohne die Vorstellung eines urteilsfihigen und deshalb fiir sein
Handeln verantwortlichen Subjekts wire sie kein moralischer Akt. Beide Voraus-
setzungen sind heute nicht mehr in gleichem Mafle gegeben: Die Gier des Militirs
nach Menschenmaterial hat sich abgeschwicht, die Instanz des Gewissens flexibili-
siert. Als Strategie der Kriegsverhinderung durch Entzug personeller Ressourcen ist
die Dienstverweigerung in Zeiten automatisierter Waffensysteme, privatisierter
Soldnertrupen und fanatisierter Milizen obsolet geworden, wenn sie denn jenseits
pazifistischer Aktionspline irgendwann dazu taugte. Doch auch als moralischer
Einspruch hat sie ihren Stachel eingebiifft — und damit auch ihr Heroisierungspo-
tenzial. Gewissensentscheidungen lassen sich nur dann heroisch aufladen, wenn
sie mit inneren Kimpfen und dufleren Widerstinden verbunden sind, Standhaf-
tigkeit erfordern und dem auf sich gestellten Einzelnen Aufierordentliches abver-
langen. Heldengeschichten brauchen dramatische Konflikte wie den zwischen

45 Vgl. zur Vorgeschichte dieser Subjektivierung Heinz D. Kittsteiner: Die Entstehung des

modernen Gewissens, Frankfurt am Main 1991.

Lewis A. Coser: Gierige Institutionen. Soziologische Studien tiber totales Engagement,

Berlin 2015, S. 14.

47 Vgl. Martin Dornes: Die Modernisierung der Seele. Kind - Familie - Gesellschaft, Frank-
furt am Main 2012, S. 293-352.

46

13.01.2026, 08:56:14.


https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

212 ULRICH BROCKLING

Gewaltstaat und Liebesgebot. Werden diese entschirft oder spitzen sich gar nicht
erst zu, verliert der Nonkonformismus sein transgressives Moment. Zumindest fiir
die Bundesrepublik gilt: Noch bevor in den 1980er Jahren die Rede vom Zeitalter
postheroischer Kriegfihrung aufkam, war die Kriegsdienstverweigerung zu einer
postheroischen Entscheidung geworden.

13.01.2026, 08:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gewalt ohne Heldentum

Zur Poetik und Politik des ent-heroisierten Todes in
der arabischen Erzihlliteratur des 21. Jahrhunderts

Friederike Pannewick

Auch in der arabischen Kulturgeschichte spielt Gewalt eine zentrale Rolle in der
Heldenverehrung. Eine Besonderheit der arabischen Heldenverehrung ist ihr
wohl wichtigster Typus, der heldenhafte Mirtyrer: al-batal as-Sabid. Schon in vor-
islamischer Zeit, aber besonders seit der Frithzeit des Islams im 7.Jahrhundert
widmeten sich unzihlige Gedichte, Erzihlungen und theologische Traktate dem
Umgang mit dem gewaltsamen Tod im Dienste der gemeinsamen Sache. Im Kon-
text des frithislamischen Jihads, aber ebenso auch in zeitgendssischen kriegeri-
schen Auseinandersetzungen mit oft iibermichtigen Feinden (z. B. im Nahost-
konflikt) beschiftigten sich viele Autoren mit Fragen einer Legitimierung
gewaltsamer Heldentaten. In der Figuration des kimpfenden Mirtyrers fiihrte dies
zu einer facettenreichen Asthetisierung des heroischen Opferstatus.

Als in den 1930er Jahren in Palistina die ersten blutigen Auseinandersetzungen
mit der zionistischen Siedlerbewegung und dem britischen Mandat begannen,
verfasste der palistinensische Dichter ‘Abd al-Rahim Mahmud ein Gedicht mit
dem Titel ai-Sahid/Der Mirtyrer (1937). Dieses Gedicht sollte spiter, als sein Au-
tor wihrend der Kidmpfe, die der israelischen Staatsgriindung 1948 vorausgingen,
selbst getotet wurde, traurige Berithmtheit erlangen:

Ein Korper liegt da, hingeworfen zwischen Bergpfaden,
Raubtiere streiten sich um ihn. [...]

Blut tiberzieht die Erde mit Purpur und macht den Ostwind
Schwer vom Duft des Moschus.

Moschus bedeckt seine Stirn

Und macht ihn noch schoner.

Ein Licheln umspielt seine Lippen, voll Spott

Uber dieses niedere Dasein.!

Asthetisierung von Gewalt im Dienst der Nation

Die Verse thematisieren einen gewaltsamen Tod durch wilde Tiere, ein Mensch
wird von Bestien in Stiicke gerissen. Doch anstatt Grauen und Entsetzen vermit-

1" Diwan ‘Abd ar-Rahim Mahmud, Beirut 1987, S. 120-123. Dieses Zitat wurde bereits an
anderem Ort verwendet, vgl. Friederike Pannewick: Sinnvoller oder sinnloser Tod? Zur
Heroisierung des Opfers in nahostlichen Kulturen, in: Stephan Conermann / Syrinx von
Hees (Hg.): Islamwissenschaft als Kulturwissenschaft, Bd. 1: Historische Anthropologie.
Ansitze und Moglichkeiten, Hamburg 2007, S. 291-314.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

214 FRIEDERIKE PANNEWICK

telt dieses Gedicht eine ruhige Festlichkeit — das vergossene Blut ist wie ein roter
Teppich, der fur Ehrengiste ausgerollt wird; es duftet — ein erotisierendes Parfum.
Diese Leiche ist nicht erschreckend, sondern heldenhaft, der Tote lichelt - ganz
Herr der Lage. Ein glorreicher Sieger.

In diesem Gedicht wird eine von wilden Tieren zerrissene Leiche asthetisch
transformiert zu einer heldenhaften Siegesfigur. Diese erstaunliche Umdeutung ist
nicht etwa ein modernes Produkt palistinensischer Propagandisten, die den
Schrecken des Todes zu leugnen versuchen. Diese Metaphorik lasst sich zuriick-
verfolgen auf die vom Propheten tiberlieferte islamische Tradition, die besagt:

Wer verletzt wird, wihrend er fiir die Sache Gottes eintritt, und Gott weiff ganz genau,
wer bei dieser Gelegenheit verletzt wird, dessen Verletzung wird am Tag des Gerichts die
Farbe des Blutes haben und nach Moschus duften [...]. Niemand im Paradies mochte
wieder auf die Erde zuriickkehren, mit Ausnahme des Mirtyrers, der im Kampf fiir die
Sache Gottes gefallen ist. Er mochte auf die Erde zurtickkehren, um noch zehnmal geto-
tet zu werden, nach all den Ehrenbezeugungen, die ihm im Paradies zuteilwurden. 2

Wie langlebig dieses urspriinglich religiose Motiv ist, zeigt sich an einem Interview
zu Beginn des 21.Jahrhunderts, in dem ein Hamas-Funktionir konstatierte: ,,Der
Korper des explodierenden Mirtyrers duftet nach Moschus.?

Auffallend in diesen Medialisierungen von zum Helden stilisierten Martyrerfi-
guren ist, dass es dabei oft um gewaltsame Auseinandersetzungen geht, in denen
der Ubergang von erlittener und ausgeiibter Gewalt, also zwischen Opfer und
Titer, flielend ist. Besonders augenfillig wird dies in dem Hamas-Zitat, in dem der
nach Moschus duftende Korper des ,explodierenden Mirtyrers” gepriesen wird —
also eines Attentiters, der sich in die Luft sprengt, um andere zu toten. Die Asthe-
tisierung von Gewalt soll bezeugen, wie Angriffe iibermichtiger Gegner heroisch
abgewehrt werden.

Martin Zimmermann weist in der Einleitung seines Sammelbands zu ,Extre-
me[n] Formen der Gewalt in Bild und Text des Altertums® diesen Darstellungs-
modus als ,typische Gewaltreprisentation® fiir viele Staaten des 20. und 21. Jahr-
hunderts aus:

Der Griindungsmythos der Nation erinnert an die Abwehr brutaler Ubergriffe. Abgebil-
det wird folglich nicht die Ausiibung, sondern das Erleiden von Gewalt. [...] Nicht der
Sieg im Blutrausch, sondern die legitime Selbstverteidigung steht im Zentrum der offizio-
sen Darstellung. Die Vorstellungen vom gerechten Krieg, den man fiir sich beansprucht,
gestatten keine Bilder vom To6ten des Gegners.*

Sahih al-Buchari: Nachrichten von Taten und Ausspriichen des Propheten Muhammad,
hg. und tibers. von Dieter Ferchl, Stuttgart 1991, S. 301-302.

3 Zitiert nach Christoph Reuter: Mein Leben ist eine Waffe. Selbstmordattentiter — Psycho-
gramm eines Phinomens, Miinchen 2002, S. 135.

Martin Zimmermann: Extreme Formen der Gewalt in Bild und Text des Altertums, Miin-
chen 2009, S. 8-9.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEWALT OHNE HELDENTUM 215

Heroisierungen des Selbstopfers und der legitimen gewaltsamen Selbstverteidi-
gung waren im 20. Jahrhundert im Nahen Osten und in Nordafrika wihrend der
antikolonialen Befreiungskriege und im Nahostkonflikt mit Israel an der Tages-
ordnung. Bis heute entfalten sie eine nicht zu unterschitzende Wirkmacht in der
Bevolkerung. Martin Zimmermann verweist auf einen Beitrag des Soziologen Karl
Otto Hondrichs, der auch fiir meinen Zusammenhang sehr interessant erscheint:
Die von Mitgliedern der eigenen Gruppe ausgeiibte Gewalt werde totgeschwiegen,
so Hondrichs in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung, sie unterliege einem ,, Tabu-
Prinzip“. Tiefe Gefiithle von Ekel und Abscheu verhinderten, ,dass das Bose
tiberhaupt benannt und beriihrt wird“.> Dieses Tabu-Prinzip bezeichnet Hond-
richs als moralischen Regulationsmechanismus, der ,viel wirksamer [ist] als alle
expliziten Verbotsgesetze.“ Anstelle einer Auseinandersetzung mit der Gewalt
erfolgt in der arabischen Literatur eine Asthetisierung, die den Schrecken in einen
transzendentalen Heilsrahmen setzt und damit neutralisiert.

Aber es gibt auch Gegenstimmen in der arabischen Welt, die den nationalen
Konsens verlassen und sich mit der dunklen Seite der eigenen Gesellschaft ausei-
nandersetzen. Dieser (selbst-)kritische Kontrapunkt in der arabischen Literatur
geht letztlich zuriick auf eine folgenschwere Krise, den Juni-Krieg 1967. Mit der
verheerenden Niederlage der arabischen Militirs im sogenannten Sechs-Tage-
Krieg gegen Israel markiert das Jahr 1967 einen Wendepunkt, der symbolisch fiir
die einsetzende ideologische Selbstkritik und asthetische Neuausrichtung der
,Generation der 1960er Jahre* steht.

Diese Tradition einer gesellschafts- und herrschaftskritischen Gegenoffentlich-
keit in der Kunst im Kontext autokratischer Regierungsformen erfuhr gegen Ende
des 20. Jahrhunderts neuen Auftrieb im Zusammenhang mit der damals aufkom-
menden internationalen Forschung zur Vergangenheitspolitik bzw. zu ,Transi-
tional Justice-Prozessen und globalen Menschenrechtsdiskursen.” Ebenso wie in
diesen internationalen Kontexten fand auch in arabischen Debatten und in der
Kunst eine Neuorientierung hin zur Anziehungskraft und Perspektive des Opfers
statt. Anstelle einer in offiziosen Darstellungen arabischer Regierungen und Par-
teien vorherrschenden Legitimierung gewaltsamer Selbstverteidigung haben sich
in kritischen arabischen Intellektuellen- und Kiinstlerkreisen mikrohistorische
Perspektiven etabliert, die auf Augenzeugenberichten und Selbstzeugnissen der
Akteure und Opfer beruhen, um Gewaltakte zu verstehen.

Mein Beitrag geht von der These aus, dass diese mikrohistorische Perspektive
in der arabischen Kunst seit den 1990er Jahren und verstirkt seit dem frithen
21.Jahrhundert auf eine De-Legitimierung der Heroisierung von Selbstopfer und

5 Wie sich Gesellschaft schafft®, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 142, 23. Juni 2003,
S.7.

6 Vgl. ebd.,, S. 10.

7 Bonacker spricht von einem ,Charisma des Opfers: Thorsten Bonacker: Globale Opfer-
schaft. Zum Charisma des Opfers in Transitional Justice-Prozessen, in: Zeitschrift fir In-
ternationale Beziehungen 19.1, Juni 2012, S. 5-36.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

216 FRIEDERIKE PANNEWICK

Gewalt zielt. Damit greifen diese Werke nachdriicklich in das Spannungsfeld
zwischen dem Heroischen und den Begriffen ,Gewalt’ und ,Legitimitit® ein.® Sie
stellen die politischen Diskurse in Frage, die seit Mitte des 20. Jahrhunderts die
offentlichen Debatten, aber auch viele Kunstwerke und Medienproduktionen in
der arabischen Welt dominieren.

In machtpolitischen und militirischen Auseinandersetzungen wie dem Nah-
ostkonflikt seit 1948 oder dem Oktoberkrieg von 1973 wurden Literatur und
Kunst von politischen Institutionen instrumentalisiert, um regierungsnahe Positi-
onen zu stiitzen, Helden- und Martyrerdiskurse zu implementieren und gegneri-
sche Positionen gezielt zu de-legitimieren.” Im ba‘thistischen Irak unter Saddam
Hussein unterlagen Presseorgane und Literatur einerseits strikter Zensur, anderer-
seits wurden sie als Instrumente zur Beeinflussung der offentlichen Meinung
dezidiert gefordert. Wihrend des Iran-Irak Kriegs (1980-1988) publizierte die
Presse Kurzgeschichten, Gedichte und Zeichnungen von irakischen Kiinstlern als
Kriegspropaganda. Cooke spricht von einem neuen Genre der Kriegsliteratur im
Irak, das offene Briefe, Gedichte und Kurzgeschichten tiber Heldentum und Mar-
tyrium ebenso wie iiber Liebe zu Zeiten des Krieges enthilt.!? Diese propagandis-
tischen Werke wurden in groflem Stil in der nationalen Presse publiziert, flankiert
von Zeichnungen bekannter Kiinstler, die die Nation im Krieg &sthetisierten.
Selbst Kinderliteratur wurde flichendeckend militarisiert und in den Dienst der
Nation gestellt.!! Die irakische Presse publizierte wihrend der Kriegsjahre aber
auch Zeugnisse von Soldaten, die iiber ihre Fronterfahrungen berichteten. Die
Grenzen zwischen vom Regime gesponserter Massenkultur und einer der Zensur
unterliegenden Volkskultur verschwammen dabei oft. Rohde!? geht deswegen von
mehr oder weniger dynamischen Interaktionen zwischen diesen beiden literari-
schen Feldern aus.!?

Wihrend acht langer Jahre des iranisch-irakischen Krieges sah sich das Regime
gezwungen, die minnliche Bevolkerung fur den Fronteinsatz zu mobilisieren und
die Zivilbevolkerung auf eine bedingungslose Unterstiitzung der Kimpfer einzu-
schworen. Die massive Stirkung des irakischen Nationalgefiithls ging einher mit
einer dezidierten Betonung des tibergeordneten sozialen Prestiges von Soldaten
und deren minnlich konnotierten Heldentums. Werte wie Familiensolidaritit

Siehe zu dem Spannungsfeld: Olmo Golz / Cornelia Brink: Das Heroische und die Ge-

walt, in diesem Band.

Vgl. Birgit Embald: Paldstinenser im arabischen Roman. Syrien, Libanon, Jordanien, Palis-

tina 1948-1988, Wiesbaden 2000; Ulrike Stehli: Die Darstellung des Oktoberkrieges in der

syrischen Erzihlliteratur, Wiesbaden 1988.

10 Miriam Cooke: Women and the War Story, Berkeley 1996, S. 220-266.

11" Achim Rohde: Opportunities for Masculinity and Love. Cultural Production in Ba’thist
Iraq During the 1980s, in: Lahouzine Ouzgane (Hg.): Islamic Masculinities, London 2006,
S. 184-201, hier S. 190-198.

12 vql. ebd., S. 188.

13 Vegl. zu literarischen Diskursen und Machtpolitik im Irak: Stephan Milich u.a. (Hg.): Con-

flicting Narratives. War, Trauma and Memory in Iraqi Culture, Wiesbaden 2012.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEWALT OHNE HELDENTUM 217

und Opferbereitschaft bis zum Tode wurden Teil eines perfekt durchkomponier-
ten, nationalen Wertesystems.!* Zudem war diese Zeit gekennzeichnet von einer
staatlichen Monopolisierung des Gedenkens an die Opfer. Der Tod sollte ,,deper-
sonalisiert und routinisiert” werden.!

Vor diesem Hintergrund einer umfassenden und omniprisenten Staatsdoktrin
des heroischen Selbstopfers im Dienste der Nation meldeten sich — gestirkt durch
zeitgleich international an Bedeutung gewinnende Menschenrechtsbewegungen -
couragierte Gegenstimmen in der irakischen Kunstszene zu Wort. An die Stelle
von Heldenlob und Legitimierung von Gewaltakten zur Selbstverteidigung trat
nun die Trauer und Empathie fur die Toten, die einzelnen Opfer, das traumati-
sierte Individuum. Auf diese Weise riickte die Perspektive des Opfers in den Mit-
telpunkt und ersetzte das Lob des heldenhaften Mirtyrers.

The Corpse Washer — Sinan Antoon (2010/2013)

Um diese These zu belegen, wurde fuir diesen Beitrag der Roman 7he Corpse
Washer des irakischen Autors Sinan Antoon [Sinan Antun] ausgewihlt, welcher
2010 zunichst auf Arabisch im Libanon erschien, drei Jahre spiter vom Autor
selbst in Englisch neu verfasst und in den USA publiziert wurde.!® The Corpse
Washer spielt in den letzten beiden Jahrzehnten des 20. und den ersten Jahren des
21.Jahrhunderts, in einem historischen Kontext, der von extremen politischen
Unruhen und Gewalt im Irak geprigt ist.

Nach einer Phase relativer Stabilitit in den 1970er Jahren, mit wirtschaftlichem
und sozialem Fortschritt zu Beginn der Herrschaft der Ba‘th Partei, eroffnete
Saddam Husseins Machtergreifung im Jahr 1979 eine Phase beispielloser Unter-
driickung in einem totalitiren Staatssystem. Als Folge der irakischen Invasion
Kuweits 1990 wurde dem Land ein strenges Regime internationaler Sanktionen
auferlegt, die das gesamte Jahrzehnt und bis zur US-Invasion in den Irak 2003
bestehen blieben. Die Konsequenzen waren erheblich: die Erosion der Gesell-
schaft, eine Lihmung der Wirtschaft und Verarmung der Mittelschicht, ein im-
menser Exodus der Intellektuellen, Akademiker und Kiinstler sowie das Aufleben
konfessioneller und tribaler Identititen und eine weitgehende internationale und
regionale Isolation. 2003 stiirzte die von den Vereinten Nationen nicht autorisier-
te US-Invasion das Regime Saddam Husseins. Doch statt Freiheit und Demokra-
tie brachte diese Invasion den Irakern nur eine neue Besatzung und eine nicht
enden wollende Spirale von Gesetzlosigkeit und Gewalt.

14 Vol. Rohde: Masculinity (Anm. 11); Cooke: Women and the War Story (Anm. 10).

15 Vgl. Dina R. Khoury: Iraq in Wartime. Soldiering, Martyrdom, and Remembrance, Cam-
bridge 2013; Amir Moosavi: How to Write Death. Resignifying Martyrdom in Two Nov-
els of the Iran-Iraq War, in: Alif 3, 2015, S. 1-23.

Sinan Anttn: Wahdaha $ajarat al-rumman, Beirut 2010; Sinan Antoon: The Corpse
Washer, New Haven / London 2013.

16

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

218 FRIEDERIKE PANNEWICK

Vor dem Hintergrund dieser traumatischen Lage zeigt Antoons Roman einen
jungen Iraker, der viel Zeit in einem Bagdader Hinterhof unter einem blithenden
Granatapfelbaum verbringt. Jawad ist ein ehemaliger Student der Kunstakademie
und spricht zu seinem ,einzigen Freund in der Welt“,)”” dem Baum. Er musste
seine Pline, aus dem Irak fortzugehen, aufgeben. Zunichst verlieff seine erste
Freundin, dann auch die zweite ihn und Bagdad fur eine Zukunft in Europa. Ihm
dagegen wurde, als er die jordanische Grenze erreicht hatte, die Einreise verwehrt,
und er musste nach Bagdad zuriickkehren. ,Meine und des Granatapfelbaums
Wurzeln sind hier in den Tiefen der Holle,“!® griibelt er verzweifelt und ent-
tiuscht. Aber es gibt doch auch einen deutlichen Unterschied zwischen ihm und
dem Baum, iiberlegt Jawad:

I am like the pomegranate tree, but all my branches have been cut, broken, and buried
with the dead. My heart has become a shriveled pomegranate beating with death and
falling every second into a bottomless pit.1?

Jawad ist der Protagonist von Antoons Roman Wabdaha Sagarat al-rumman, ein
Titel, der wortlich ubersetzt lautet: Nur der Granatapfelbaum. Jawad studiert an der
Kunstakademie in Bagdad in den spiten 1980er Jahren wihrend der michtigsten
Zeit Saddam Husseins und seines Kriegs gegen den Iran. Das Land schwelgt im
staatlich verordneten Heldenmythos, eine Flut propagandistischer Medialisierun-
gen des selbstlosen Opfers fiir die heilige Nation und die Ba‘th Partei prigen den
Alltag in den Schulen, Straflen und Institutionen. Nachdem sein ilterer Bruder
im Krieg gefallen ist und als Mirtyrer der Nation der Familie zuriickgebracht
wurde, mochte sein Vater, dass Jawad ihm in der schiitischen Familientradition
nachfolgt und ein Leichenwischer wird. Der junge Student weigert sich entsetzt —
er mochte das Leben feiern und nicht den Tod kultivieren — und beschliefit, sei-
nem innigsten Wunsch, ein Bildhauer zu werden, treu zu bleiben. Er mochte
Statuen Leben einhauchen, statt toten Korpern im Waschhaus seines Vaters zu
dienen.

Seine Freundin, die schone Theaterstudentin Reem, verschwindet plotzlich
nach ihrer Verlobung. Nach langen Wochen der vergeblichen Suche nach ihr
bekommt er einen Brief aus Jordanien, der ihm mitteilt, dass sie Brustkrebs hat
und die Vorstellung nicht aushalten konnte, dass ihr verwiisteter und verunstalte-
ter Kérper an den Mann verheiratet wiirde, den sie inniglich liebt. Jawad bleibt
allein zuriick in einem Land, in dem sich auch die okonomische Situation wih-
rend des Goltkriegs 1991 und unter dem Einfluss der Sanktionen von 1990- 2003
zusehends verschlechtert. Als aber auch sein Vater wihrend eines amerikanischen
Bombenangriffs auf Bagdad 2003 stirbt, bleibt Jawad keine andere Wahl mehr, als
seine Mutter durch die Ubernahme des Leichenwaschhauses zu unterstiitzen.

17" Ebd., S. 183: ,my only companion in the world®.
18 Ebd., S. 184: ,Like me, this pomegranate’s roots were here in the depths of hell.
19 Ebd., S. 184.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEWALT OHNE HELDENTUM 219

Anstatt schone Korper als Bildhauer zu erschaffen, beginnt er nun, die Toten,
die immer hiufiger brutale Spuren von Gewalt, Folter und Zerstiickelung tragen,
zu waschen und einzuhiillen. Das Waschhaus wird so zu einem Spiegel der ver-
heerenden tiglichen Routine von Straffenbomben, Entfithrungen, Mord und
konfessioneller Gewalt im Irak zu Beginn des 21.Jahrhunderts. Viele Jahre lang
hatte das nun von den USA gestiirzte Regime Saddam Husseins eine riesige Pro-
paganda-Maschinerie betrieben, die der Asthetisierung des heldenhaften und
selbstlosen Mirtyrertodes fur die Nation diente. Trauer und Entsetzen tber die
Opfer sollten dadurch im Keim erstickt und durch ein Heroenlob ersetzt werden.
Doch in Jawads Leichenwischerei, diesem stillen Ort der Toten, deren Identitit
aufgrund der Verstimmelungen oder der verheerenden Kraft der Explosionen oft
gar nicht mehr erkennbar ist, scheint das offizielle Heldenlob jegliche Berechti-
gung verloren zu haben. Die Leichenwischerei ist ein stiller Ort des Grauens und
der Trauer, an dem die milden Diifte der rituellen Wische und der Bliiten des
vom Waschwasser getrinkten Granatapfelbaums die schrillen Téne der Staatspro-
paganda zu ersetzen und delegitimieren scheinen. Das schiitische Ritual der Lei-
chenwische und die Schonheit des Granatapfelbaums bilden eine stille Gegenas-
thetik zur Staatspropaganda.

Die verstorende Vereinigung der Liebenden zwischen Tod und Leben

Jawad, der des Nachts von wiederkehrenden schrecklichen Alptraumen verfolgt
wird, bleibt zurtick und denkt iiber das komplexe Verhiltnis von Tod und Leben
nach, wihrend er den tiglich wachsenden Stapel an Leichen seines Landes
wischt. Seine Traume reflektieren die tigliche Grausamkeit in grotesk hyperrealis-
tischen Ziigen und zeigen dadurch die tragische Auflosung von Hoffnung, kor-
perlicher Unversehrtheit und Gesundheit:

I see Reem standing in an orchard full of blossoming pomegranate trees. (...) I see two
pomegranates on her chest instead of her breasts. (...) I rush toward her, and when I
reach her and hug her, the left pomegranate falls to the ground. When I bend down to
pick it up, I see red stains bathing my arm. I turn back and see Reem crying as she tries
to stop the fountain of blood gushing from the wound.20

So wie der Krebs zunehmend den Korper seiner Freundin zerstort, frisst sich die
konfessionelle Gewalt durch seine Stadt. Die gescheiterte Liebesgeschichte spie-
gelt die traumatische Realitdt Bagdads wider, wo das Leben immer unausweichli-
cher mit dem Tod verbunden zu sein scheint. Diese enge Verflechtung von Tod
und Leben zeigt sich bereits im ersten Kapitel des Romans, als Jawad von seiner
Geliebten triumt, die zwischen Tod und Leben schwebt:

She is lying naked on her back on a marble bench in an open place with no walls or
ceilings. [...] I wonder whether she is asleep or dead. I am afraid to touch her. I look

200 Ebd., S. 123.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

220 FRIEDERIKE PANNEWICK

into her face and whisper her name, “Reem”. She smiles, her eyes still shut at first. [...] I
am about to hug and kiss her, but she warns me: “Don’t kiss me. Wash me first so we
can be together and then...”

“What? You are still alive?”

“Wash me so we can be together. I missed you so much.”

“But you are dead!”

“Wash me darling... Wash me so that we can be together.”2!

Diese verstorende Wiedervereinigung von Liebenden zwischen Tod und Leben
wird im Traum brutal unterbrochen von maskierten Mannern, die Jawad toten
und dann seine Geliebte vergewaltigen und entfiihren. Wihrend dieser Szene
extremer Gewalt wird Jawad enthauptet und nimmt aus der Sicht des zu Boden
gefallenen Kopfes die Szene wahr:

I feel a sharp pain, then the cold blade of the knife penetrating my neck. Hot blood
spills over my chest and back. My head falls to the ground and rolls like a ball on the
sand. I hear footsteps. One of the men takes off my blindfold and shoves it into his
pocket. He spits in my face and goes away. I see my body to the left of the bench, kneel-
ing in a puddle of blood.?2

Diese schockierende und blutige Er6ffnung des Romans fithrt den Leser direkt ins
Herz des zentralen Themas, nimlich extreme Gewalt und die beunruhigende
Verstrickung von Leben und Tod. Realistische Darstellungen werden mit Tag-
traumen und Alptriumen gleichsam tibermalt. Darin spiegeln sich die unfassba-
ren und absurden Lebensumstinde im Irak dieser Zeit wider, in denen die Grenze
zwischen Leben und Tod immer wieder flieffend wird.

Die Triume des Protagonisten sind von besonderer Bedeutung in diesem Zu-
sammenhang, denn sie deuten darauf hin, dass der Modus des Traums nétig ist in
Umstinden, in denen menschliche Wahrnehmungen und Erfahrungen von Ge-
walt und Schmerz den Bereich des Unsagbaren, ja Unfassbaren erreichen.

In ihrer Analyse von Triumen in der Literatur des 20. Jahrhunderts, dem ,,Zeit-
alter der Traume®, zeigt Barbara Hahn, dass etwas Unabdingbares im Traum-
modus dargestellt wird, etwas, das nicht in andere Modi iibersetzt werden kann:

Das Zwanzigste war ein Jahrhundert des Traums. Und das heifdt auch: ein Jahrhundert
der Nacht. [...] Es wollte nicht hell werden nach all diesen Nichten; niemand schien
aufzuwachen. Die alten Schwellen zwischen Tag und Nacht, Wachen und Schlafen,
Wirklichkeit und Phantasie — wie abgetreten, eingeebnet. ,Traum® - in diesen vielen
Aufzeichnungen hat das Wort seinen Gegensatz verloren. Die Triumer sind wacher im
Traum. In der Traumwelt finden sie Szenen und Bilder, die auf das verweisen, was sich
jeder Darstellung entzieht. Das 20. Jahrhundert bot fir Millionen von Menschen nichts
weiter als ein Leben im Alptraum. Es zwang sie in Wirklichkeiten, von denen sich vor-
her niemand hitte triumen lassen.?

21 Ebd., S. 1.
22 Bbd,, S.2.
23 Barbara Hahn: Endlose Nacht. Triume im Jahrhundert der Gewalt, Berlin 2016, S. 14.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEWALT OHNE HELDENTUM 221

In ihrer Studie Gber Traumaufzeichnungen als eigene literarische Gattung be-
schiftigt sich die Autorin mit Triumen, die eine Welt aus Not, Zwang, Verfol-
gung und Angst erschreckend direkt vorwegnehmen, beschreiben, bildlich wie-
dergeben. Viele Beispiele aus dieser Geschichte eines ,Jahrhunderts der Gewalt"
erinnern an arabische Fiktionalisierungen solcher Szenarien. Hier ist nichts mehr
zu spuren vom dsthetischen Modus der 1930er bis 1960er Jahre, als das Blut des
Mirtyrers in Liedern und Gedichten noch nach Moschus duftete und der Tote
ein Held und Vorbild war. Um die Verinderung des Darstellungsmodus von Leid
und Tod innerhalb der arabischen Literatur im Laufe des 20. Jahrhunderts besser
nachvollziehen zu konnen, lohnt sich daher ein Blick zuriick in die Jahre der
Begriindung des Helden- und Mirtyrertopos.

Gewalt und Heroismus zur Begriindung von Gemeinschaft

Gerade in palistinensischen Gedichten wie dem eingangs zitierten Werk von
‘Abd al-Rahim Mahmud, aber auch in der Dichtung des berithmtesten palasti-
nensischen Dichters Mahmud Darwi§ (1942-2005) enden Szenen exzessiver Ge-
walt meist im Aufruf zur Geschlossenheit der eigenen Gemeinschaft und zum
Angriff auf die Gegner.

Diese Gedichte, die einen mafigeblichen Anteil an der Schaffung eines Mirty-
rermythos in der paldstinensischen Gesellschaft hatten, stehen symbolisch den
traditionellen Trauerriten in der Region, dem Ta’bin, nahe. Bei Kondolenzzere-
monien vor dem Haus des Gefallenen singen junge Trauergiste eine Preisung des
Gefihrten im Widerstandskampf. Dieses traditionelle Lied endet mit den Versen:
,»Ya $ahid irtah, irtah. // Nahnu nuwasil al-kifah“ (Du, Mirtyrer ruhe aus // Wir
werden den Kampf weiterfithren).“?* So miindet ein berithmtes Trauergedicht von
Darwi$ von 1964, dem Jahr des Beginns des bewaffneten Widerstands gegen Isra-
el, in einen Aufruf zur Wiederherstellung der Unversehrtheit der Gemeinschaft
durch kimpferische Selbstbehauptung:

Man spricht so viel in unserem Land

Man spricht mit Trauer viel

Von dem Gefihrten, der da ging

Und kehrt® zuriick im Leichentuch. [...]

Oh Freunde Thr des weit Gereisten

Fragt nicht, wann kehrt er heim

Fragt gar nicht viel

Doch fragt: Wann werden sich erheben unsere Minner?2

24 Angelika Neuwirth: Das nie verhallte ,Lied des Singers ohne Hoffnung’. Gedanken zur
Ghazal-Rezeption in der paldstinensischen Widerstandsdichtung, in: dies. u.a. (Hg.):
Ghazal as World Literature, Bd. 2, Istanbul / Wiirzburg 2006, S. 47-70.

25 Ebd., S.53, . 58.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

222 FRIEDERIKE PANNEWICK

Diese im Kontext des Nahostkonflikts meist vorherrschende Wende ins Kimpfe-
rische findet sich in der irakischen Dichtung der 1950er Jahre als Motiv der Auf-
erstehung und Wiedergeburt im Zyklus der Jahreszeiten, als Phonix aus der Asche
und in siegreichen Christusimaginationen.?¢ Zugleich lassen sich im Irak aber
schon in den 1950er Jahren vereinzelt kritische Stimmen von Dichtern wie ‘Abd
al-Wahhab al-Bayyati (1926-1999) vernehmen, die aufgrund ihrer Erfahrungen
von politischem Exil, Verfolgung und Entzug der Staatsbiirgerschaft im eigenen
Land die Idee des heilbringenden Opfertodes des heldenhaften Mirtyrers in Frage
stellen. So beginnt al-Bayyatis Gedicht Lied fiir mein Volk (1956) mit den verzwei-
felten Worten eines gekreuzigten Opfers, dessen Heldenhaftigkeit verloren ging:

Hier bin ich, allein, am Kreuz,

mein Fleisch fressen Wegelagerer, Ungeheuer und Hyénen
O Schopfer der Flammen

O mein geliebtes Volk.2

Im Irak nach der US-Invasion 2003 - nach mehr als einem Jahrzehnt des Embar-
gos, zerstorter Infrastruktur und dem Niedergang der Mittelschicht bei gleichzeiti-
gem Anstieg konfessioneller Gewalt und der Abwicklung eines grausamen Herr-
schaftssystems, gefolgt von einer auslindischen Besatzung — ist die allgegenwirtige
Prisenz von Gewalt ein heikles Thema, welches unweigerlich in ideologisierte
Kontroversen und rhetorische Machtkdmpfe fiihrt.

In einem Essay tiber irakische Gedichte, die Gewalt und Folter in Abu Ghraib
behandeln, dem vom US-Militdr in Irak nach 2003 errichteten Gefingnis, fragt
Sinan Antoon, ob derartige literarische Texte irgendeine Art von potentiell politi-
schen Anspriichen stellen wiirden, bewusst oder unbewusst, wihrend sie iiber und
im Namen von Gewaltopfern sprechen. Antoon verallgemeinert diesen Aspekt
und fragt in diesem Text, ,,[...]whether it is at all possible for a poet to write a
poem about torture and restore or attempt to restore the voice of the victims yet
still guard it against any ideological appropriation?”?® Antoon endet mit einer
eher skeptischen Schlussfolgerung, die das Dilemma reflektiert: ,How can one do
so, but without appropriating the suffering or memory of the victims of torture
for this or that political agenda whether explicitly or in more subtle ways?”%°

26 Vgl. zum Beispiel das Gedicht des irakischen Dichters Badr Sakir as-Sayyab Christus nach der
Kreuzigung, von 1957, siehe Friederike Pannewick: Opfer, Tod und Liebe. Visionen des
Martyriums in der arabischen Literatur, Miinchen 2012, S. 142. Zur Figuration von Christus
am Kreuz als Widerstandskimpfer und stolzer Reiter vgl. dies.: Kreuz, Eros und Gewalt.
Zur Choreogrphie des Opfers in der arabischen Kunst, in: Andreas Krafl / Thomas Frank
(Hg.): Tinte und Blut. Politik, Erotik und Poetik des Marytrertums, S. 195-216.

27 Zitiert nach ebd., S. 139.

28 Sinan Antoon: What did the Corpse Want? Reading Torture Poems, in: Elisabeth Weber
(Hg.): Assault on Truth: Torture and the Humanities, New York 2012, S. 134-149, hier
S.141.

29 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEWALT OHNE HELDENTUM 223

Dieses Dilemma wird in literaturwissenschaftlichen Studien zum Irak ver-
schiedentlich behandelt. In einer Situation, in der es keine politische, legale oder
historische Verldsslichkeit gibt, intervenieren — so der irakische Literaturwissen-
schaftler Haytham Bahoora®® - irakische literarische Narrative, um die unaus-
sprechbaren, verlorenen, unterdriickten oder vorsitzlich zum Schweigen ge-
brachten historischen Narrative von Opfern struktureller Gewalt zu artikulieren.
Bahoora analysiert Romane der irakischen Autoren Ahmad Sa‘dawi, Hassan
Blasim und Lu’ay Hamza ‘Abbas und zeigt, wie diese stilistischen und themati-
schen Reprisentationen der post-2003-Erfahrung im Irak eine Horrorliteratur
entwerfen, die in mancherlei Hinsicht eine Art ,postcolonial gothic fiction®
darstellt:

a literary genre expressly concerned with questions of history and the return of the re-
pressed through dark narratives that stage spectacles of horror through use of the super-
natural, the uncanny, and the monstrous.3!

Laut dem Dictionary of Literary Terms and Literary Theory’* stammt das Wort ,Horror*
vom lateinischen Verb jhorrere’ fiir ,,die Haare hochstehen lassen, zittern, (sich)
schiitteln“, wonach die Horrorgeschichte eine Geschichte ist, die den Leser
schockt oder dngstigt und eventuell sogar Gefithle des Abscheus oder des Hasses
bei ihm ausldst. Das ,,postcolonial gothic” taucht, so Bahoora, in Momenten na-
tionaler Krise auf, ,mobilizing the supernatural to interrupt the status quo, to give
voice to silenced or buried historical narratives, and to expose the historical gene-
alogies of the present.”?3

Im Gegensatz zu Romanen anderer irakischer Autoren konstruiert Sinan An-
toon keine fantastischen Horrorgeschichten wie zum Beispiel Ahhmad Sa‘dawi in
seinem Roman Frankenstein in Baghdad %, wo eine Art irakisches Monster aus den
auseinandergerissenen Kadavern von Irakern zusammengebastelt und dann zum
Leben erweckt wird. Frankenstein steht hier als Symbol fiir die morderische Ver-
gangenheit, die aufersteht, um in die irakische Gegenwart zu intervenieren.3

In Antoons The Corpse Washer reinigt stattdessen ein junger Kunstler in einem
mildtitigen religiosen Ritual die Leichname von den entsetzlichen Spuren der
erlittenen Gewalt. Selbst ein Kopf, das einzige verbliebende Korperteil nach einer
Enthauptung, wird vor seiner Beerdigung mit aller gebotenen Pietit behandelt.

Jawad wiirde liebend gerne aufbrechen und im Ausland Kunst studieren. Aber
er muss in seinem Heimatland bleiben, heimgesucht von dessen gewaltsamer Ver-

30 Haytham Bahoora: Writing the Dismembered Nation. The Aesthetics of Horror in Iragi

Narratives of War, in: Arab Studies Journal 23.1, Herbst 2015, S. 84-209, hier S. 185.
31 Ebd., S. 188.
32 John A. Cuddon u. a.: A Dictionary of Literary Terms and Literary Theory, London 1977.
33 Bahoora: Writing the Dismembered Nation, S. 205 (Anm. 28).
34 Ahmed Saadawi: Frankenstein in Baghdad, iibers. von Jonathan Wright, New York 2018;
arabische Originalfassung Beirut 2013.
35 Vgl. Bahoora: Writing the Dismembered Nation, S. 188 (Anm. 28).

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

224 FRIEDERIKE PANNEWICK

gangenheit und Gegenwart. Obwohl er frustriert und melancholisch ist, fuhlt er
sich dennoch fiir die Toten verantwortlich und fragt sich: ,,Who would wash them
now?“3¢ Romane wie Sa‘dawi’s Frankenstein in Baghdad sind nicht einfach Abbilder
des Terrors; sie sind darauf aus, die Leser mit grauenhaften Beschreibungen zu
schockieren und dadurch Erfahrungen des Schreckens im Leser zu reproduzieren.
In Antoons Erzihlung dagegen ist der Schrecken der willkiirlichen Gewalt des
irakischen Alltags allgegenwirtig. Aber die Art der Darstellung dieses Grauens ist
ganz anders als in anderen, oft bewusst verstorenden post-2003-Romanen aus dem
Irak.

Bei Antoon gibt es eine Art Gegensymbol, das sich dem Grauen entgegenstellt:
der Granatapfelbaum. Er wird gendhrt von demselben Wasser, das zur Wasche der
Leichname verwendet wird, und lebt dadurch von dem reinigenden Akt der Lei-
chenwische:

I looked at its dark soil, wet with the washing water it had just drunk. It’s a wondrous
tree, I thought. Drinking the water of death for decades now, but always budding, blos-
soming, and bearing fruit every spring. Is that why my father loved it so much? He used
to tell me that the Prophet Muhammad said there is a seed from paradise in every pom-
egranate fruit. But paradise is always somewhere else. And hell, all of it, is here and
grows bigger every day. Like me, this pomegranate’s roots were here in the depths of

hell. 37

Jawad pflegt und wischt die Toten und teilt mit dem Granatapfelbaum ein bered-
tes Schweigen. In stummer Verzweiflung ergibt er sich der Einsicht in den ewigen
und unausweichlichen Kreislauf von Leben und Tod. Er gibt seine Zukunftspline
in der Kunst auf und bleibt bei den Toten zuriick.

Der junge Kiinstler und Leichenwischer muss jeden Tag aufs Neue grauenhafte
Bilder der Gewalt aushalten, wihrend er die Opfer der entfesselten Brutalitit in
seiner Stadt wischt. Aber was er begreift, wihrend er neben seinem Baum sitzt, ist
die unvermeidbare Realitit von Schmerz und Tod und die Untrennbarkeit von

Leben und Tod:

The living die or depart, and the dead always come. I had thought that life and death
were two separate worlds with clearly marked boundaries. But now I know they are con-
joined, sculpting each other. My father knew that, and the pomegranate tree knows it as
well.38

Dieser Roman vermag es in solchen Passagen, mit einfithlsamem Respekt und
grofler poetischer Kraft im Sinne der Opfer zu sprechen. Die Erzihlung verzich-
tet darauf, das Leiden oder die Erinnerung an die Toten fiir welche ideologische
Richtung auch immer nutzbar zu machen. Und damit unterscheidet sie sich ganz
deutlich von weiten Teilen offizieller arabischer Erinnerungsdiskurse und Media-
lisierungen heldenhafter Mirtyrer.

36 Antoon: Corpse Washer, S. 179 (Anm. 15).
37 Ebd., S. 183-184.
38 Ebd., S. 184.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEWALT OHNE HELDENTUM 225

Restimee

Der vorliegende Sammelband beschiftigt sich mit dem Spannungsfeld zwischen
dem Heroischen, Gewalt und Legitimitit. Meinem Beitrag liegt die Beobachtung
zugrunde, dass Gewalt in den groflen Narrationen der postkolonialen arabischen
Massenideologien allgegenwirtig ist und geradezu als notwendige Voraussetzung
und konstitutives Element arabischer Helden erscheint. In politischer Rhetorik
ebenso wie in der Kunst und in Alltagsriten wird die gewaltsame Heldentat legi-
timiert und gerechtfertigt.?

Zentral ist dabei die Etablierung eines heroischen Opferstatus: Die Gewalt des
arabischen Helden erscheint als Akt der Selbstverteidigung, als heroische und
selbstlose Aufopferung des Einzelnen gegeniiber ibermichtigen Feinden. Die
Inkaufnahme des eigenen Todes gerade in aussichtslosen Auseinandersetzungen
erscheint hier als Kulmination im heroischen Selbstopfer, dem zstishad. Im Kon-
text der Gewalt wird die Heldenfigur mit der Opfer- bzw. Martyrerfigur in Ver-
bindung gebracht. Das Opfer (im Sinne des englischen Wortes ,victim®) wird als
Miartyrer gepriesen und dadurch dem Helden an die Seite gestellt, es wird gleich-
sam gewaltsam in diesen Sinnzusammenhang transponiert.

Seit dem ausgehenden 20.Jahrhundert und verstirkt seit Beginn des 21. Jahr-
hunderts gibt es in der arabischen Welt jedoch kritische Gegenstimmen, die die
Legitimationsrhetorik arabischer Parteien, regionaler Interessenvertreter und kon-
fessioneller Milizen in Frage stellen.*? Sie richten sich gegen eine Rhetorik, die die
Ausiibung und das Erleiden von Gewalt als unvermeidbaren Bestandteil der Ver-
teidigung der bedrohten Gemeinschaft stilisiert und damit zur Perpetuierung
ebendieser Gewalt beitrigt.*! Fur die Generation der in den 1960er und 1970er
Jahren geborenen arabischen Autoren waren der zweite Golfkrieg 1990/91 und

39 Fiir die Usurpation politischer Diskurse iiber Gewalt und Tod durch die Militirregierung
im Kontext der Umbriiche in Agypten nach 2011 vgl. Daniel J. Gilman: The Martyr Pop
Moment. Depoliticizing Martyrdom, in: Ethnos 80.5, 2015, S. 692-709.

Dies zeigt sich auch im Kontext der arabischen Umbriiche seit 2011. Ein Beispiel wire,
dass die zunichst vorherrschende Stilisierung der Opfer dieser Proteste als heilige Helden
in der dgyptischen Straflenkunst im zweiten Revolutionsjahr angesichts fortdauernder
Staatsgewalt gegen Zivilisten umschlug in grofformatige Graffiti auf der Basis von Polizei-
und Pressefotos, die auf jede Idealisierung verzichten und stattdessen die grauenhaft ent-
stellten Gewalt- und Folteropfer zeigen. Menschenrechtsdiskurse tiberspielen hier Heroi-
sierungstendenzen (vgl. Friederike Pannewick: Grenzginger des Umbruchs. Der symboli-
sche Kampf um das Gedenken an Helden und Mirtyrer des ,Arabischen Frithlings®, in:
Felix Heinzer u. a. (Hg.): Sakralitit und Heldentum (Helden — Heroisierungen — Herois-
men 6), Wirzburg 2017, S. 263-286, hier S. 284. Fiir Beispiele aus der arabischen Roman-
literatur siehe Friederike Pannewick: Opfer, Tod und Liebe. Visionen des Martyriums in
der arabischen Literatur, Miinchen 2012, Kapitel ,,Kritik und Dekonstruktion des Mirty-
rertums®, S. 167-186).

Zur Implementierung einer solchen Rhetorik auf Seiten des Gegners im iranisch-irakischen
Krieg siehe Olmo Golz: Der Heroismus der Revolutionsgarden im Iran-Irak-Krieg. Von
der Gewaltgemeinschaft zur Avantgarde des Martyriums, in diesem Band.

40

41

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

226 FRIEDERIKE PANNEWICK

die US-Invasion von 2003 markante Wendepunkte in ihrer politischen und ethi-
schen Selbstverortung. Diese Generation hinterfragte immer wieder die bisherigen
Verehrer-Gemeinschaften des Heroischen, welche an der symbolischen Etablie-
rung eines heroischen Opferstatus jahrzehntelang durch unzihlige Lieder, Bilder
und literarische Texte mitgewirkt hatten.

Sinan Antoon’s Roman 7he Corpse Washer ist diesem Umfeld zuzuordnen und
vor diesem Kontext zu verstehen. Der Protagonist dieses Romans, der still bei
seinem Granatapfelbaum in Bagdad sitzt, hilft uns, die komplexe Geschichte des
Irak zu verstehen. The Corpse Washer wirdigt die politische und symbolische
Macht von muslimischen Trauerritualen, die die Wiirde von irakischen Frauen
und Minnern wiederherstellen, deren Korper und Seelen im Zuge der barbari-
schen Exzesse der Gewalt gefoltert, zerbrochen und entmenschlicht wurden. In-
dem der Roman den Heldengesingen der ideologischen Massenbewegungen des
20. Jahrhunderts den Riicken zukehrt und sie so delegitimiert, stellt er zugleich
auch die Wiirde der Gewaltopfer wieder her.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-179 - am 13.01.2028, 06:56:14.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Höhere Gewalt – neue Heldenideale für die Palastrevolution des Kaisers Theodosius (379–395)
	Pazifismus und Heroismus. Kriegsdienstverweigerung im 20. und 21. Jahrhundert
	Gewalt ohne Heldentum. Zur Poetik und Politik des ent-heroisierten Todes in der arabischen Erzählliteratur des 21. Jahrhunderts

