
II. Die Tradition des künstlerischen Arguments

Geschichtsreflexion zwischen Wissenschaft und Dichtung

II.1. Die Goethezeit

Seit dem 18. Jahrhundert emanzipiert sich Geschichtsdeutung allmählich von derTheo-

logie. Noch ein Hans Sachs vermischt zu Beginn der Neuzeit moralisierende Auslegung

und Beschreibung von historischen Sachverhalten: »Hans Sachs’ naive Geschichtsdra-

matik stopft die geschichtliche Welt in die Optik von Schusterstube und Meistersinger-

bühne; erste Lektionen in Geschichtsdramatik geben die Dichter des Humanismus.Der

Autor der Barocktragödie paradiert mit dem ganzen Wissen des Polyhistors, aber der

geschichtliche Vorgang bleibt Beispielfall, Exemplum, hingeordnet auf seine religiöse

oder höfisch-politische Verweisungsfunktion –moralisches Exempel ist er für die Früh-

aufklärung« (Hinck 2006: 9). Selbst die schon als wissenschaftliche Geschichtsschrei-

bung anerkannte Historiographie Gatterers, Schlözers und von Heerens (Jaeger/Rüsen

1992: 15) – also der historischen Klasse in Göttingen, die den Anspruch einer sich auf

»historische Beweise« abstützenden »lauteren Wahrheit in der Geschichte« erhob (Gat-

terer 1773: 3) – entpuppt sich bei näherem Hinsehen als überraschend naiv und prinzi-

piengeleitet: Schlözer teilt die ganzeWeltgeschichte in 1600-Jahres-Epochen ein, Daten

werden zur besseren Merkbarkeit in Zahlen wie 888, 777, 666 umgewandelt, die bibli-

sche Schöpfungsgeschichte geht nahtlos in die empirische Historie über (Schlözer 1773:

46f.). Gatterer definiert als Ziel der Geschichtsschreibung ein »System von Begebenhei-

ten« (Gatterer 1767: 79). Es ist Herder, der in seinen Ideen zur Philosophie der Geschichte

derMenschheit (1784-91) die unwiederholbare Besonderheit des geschichtlichen Ereignis-

ses hervorhebt und bis in seine Umkehrung der Lessingschen Betonung des Primates

dichterischer Phantasie gegenüber historischer Faktizität auch das Geschichtsdrama

von dokumentarischer »Richtigkeit« abhängig macht (Hinck 2006: 9f). Aber auch Her-

der betreibt selber noch keine empirische Forschung, sondern interpretiert Geschichte

– wie schon der Titel seiner Schrift anzeigt – philosophisch, sodass das Verhältnis von

Historiographie und synthetischer Deutung (ob philosophisch oder künstlerisch) offen

bleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Einen Einschnitt in der Geschichte dieses Verhältnisses markiert Goethes Drama

Götz von Berlichingen von 1773, mit welchem dem Dichter »der Durchbruch zum histori-

schen Drama in Deutschland« (Neuhaus 2006: 82) gelungen ist. Goethe erarbeitete sich

auf der Grundlage eingehender dokumentarischer Studien empirische Anschauungen

von den historischen Verhältnissen zu Beginn der Neuzeit (siehe Große 1993), und zwar

nicht zum Zwecke der gedanklichen Konstruktion eines Geschichtssystems, sondern

um die einmalige und spezifische Realität der betreffenden Zeit zu untersuchen. Si-

gnifikant ist dabei aber, dass er bei der Sichtung historischer Faktizität nicht stehen

blieb, sondern sie nur als eine Voraussetzung auffasste, den eigentlichen synthetischen

Schritt vollziehen zu können, den er in der Kunst – hier im Drama – umgesetzt sah.

Die Verbindung von Empirie und Fiktion erhält bei Goethe eine neue Qualität. Es geht

ihm um die autonome Wirklichkeit von Geschichte, die nicht mehr als Exempel oder

Vehikel für eine teleologische Weltdeutung dient.1 Literatur soll sich ganz an die sinn-

lichen, individuellen Verhältnisse historischen Lebens anschmiegen. Die Räumlichkeit

des Stückes wird durch die geographische Faktizität von Landschafts- und Städtena-

men (Franken, Spessart, Schwarzenberg, Jaxthausen, Bamberg, Augsburg, Heilbronn)

definiert, und die Handlung bewegt sich genauso in die Wälder und Wirtsstuben hin-

ein wie in Berlichingens Burg, den Speisesaal am bischöflichen Hof, in das Schlafzim-

mer der Adelheid von Walldorf, in ein Rathaus oder auf die Straße. Der Götz enthält

56 Szenenwechsel, von denen Goethe rückblickend selber sagt, dass er mit ihnen »al-

le Theatergrenzen überschritt und sich den lebendigen Ereignissen mehr und mehr

zu nähern suchte« (zit. in Neuhaus 1981: 86). Das Personal stammt nicht nur aus der

höfischen Adelswelt, sondern ebenso aus dem Nürnberger Kaufmannsstand, dem nie-

derenMilitär, dem Bauerntum oder dem »Zigeunerlager«, sprachlich stehen juristische

Latinismen neben poetischen Liedstrophen und derber Mundart oder gar maurerischer

Ritualsprache (bei dem Strafgericht über Adelheid, 5. Akt). Volker Neuhaus resümiert:

»Auch wenn wir dies alles nicht aus den verschiedensten Quellen wüssten, zeugte al-

lein die pralle Fülle der historischen, rechtlichen und ökonomischen Details im Götz von

Berlichingen für Goethes gründliche Kenntnis der geschichtlichen Realien im Reich des

16. Jahrhunderts« (Neuhaus 2006: 83).

Natürlich könnte auch dies alles zur Illustration für eine bestimmte teleologische

Aussage instrumentalisiert werden – entscheidend ist insofern letztlich die Tatsache,

wie Goethe mit diesen historischen Detailstudien konkret umgeht. Charakteristisch

ist, dass die Szenen ausgesprochen disparat bleiben, also dezidiert keinem vereinheit-

lichenden, übergeordneten Handlungs- und Deutungsrahmen unterworfen werden.

Goethe betont im Urgötz sogar explizit die Tatsache, dass die beschriebenen histori-

schen Ereignisse »ohne Verbindung unter sich selbst« stünden (SW I.1.: 496). Er ver-

1 Dem Historiker Luden hält er entgegen: »Die Menschheit? Das ist ein Abstractum. Es hat von je-

her nur Menschen gegeben und wird nur Menschen geben« (Goethe 1959: 134). Neben diesem Ge-

spräch mit Luden ist für den angesprochenen Zusammenhang die Geschichte der Farbenlehre sehr

aufschlussreich, in der Goethe betont, »der schwache Faden« durch die Jahrhundertewerde »durch

Individuen durchgeführt« (Goethe HA 14: 49). Deshalb – so Goethe in denMaximen und Reflexionen

– vollziehe sich Geschichte diskontinuierlich: »Genau besehen kann und soll man von jedem Tag

eine neue Epoche datieren« (Maximen und Reflexionen 506, HA 12: 435).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 21

zichtet auf ein vorausgesetztes gedankliches Einheitsbild von Geschichte, er respektiert

ihre eigenständige, nicht systematisierbare Erscheinung, die ihn aber gerade in dieser

Eigenschaft erkenntnismäßig anzieht. Er sucht durchaus nach einem Zusammenhang,

erkennt aber an, dass dieser sich nicht spekulativ erfassen lässt.

Zu Recht weist Walter Hinck darauf hin, dass aus diesen Tatsachen nun keineswegs

das Argument abzuleiten sei, mit dem Götz stelle das historische Drama die »eigentli-

che« Geschichte dar, »eine Rekonstruktion dessen, was tatsächlich war« (Hinck 2006:

9f.). Trotz der gründlichen historischen Recherche und der großen sinnlichen Genau-

igkeit ist der Götz Dichtung. Goethe hat eine Vielzahl bewusster künstlerischer Eingrif-

fe in den geschichtlichen Stoff vorgenommen. Der reale Götz starb 80jährig 1562, der

dichterische schon 1517. Historische Schlüsselereignisse wie den Bauernkrieg und den

Tod Maximilians schiebt Goethe in einen einzigen zeitlichen Moment zusammen, eine

Figur wie Sickingen hat so, wie er sie zeichnet, nie existiert, die meisten Figuren – ge-

rade auch solche maßgeblichen Protagonisten wie Weislingen und Adelheid – sind frei

erfunden.

Obwohl Goethe um die Bedeutung historischer Faktizität weiß, verfügt er am En-

de frei schöpferisch über die geschichtlichen Inhalte, weil er offensichtlich erst durch

einen solchen Schritt – auf der Grundlage des empirisch Tatsächlichen, aber über es

hinausweisend – den historischen Gegenstand erfasst sieht: »Diesem historisch rich-

tigen Sachverhalt zuliebe hat Goethe die massivsten Eingriffe in die faktische Überlie-

ferung vorgenommen« (Neuhaus 2006: 89). Dieser Sachverhalt besteht in der Heraus-

bildung des modernen Staates und letztlich des neuzeitlichen Menschen überhaupt.

Dieser Wendepunkt interessiert Goethe, denn in ihm und nicht in einer philosophi-

schen Systematik nimmt er den historischen Zusammenhang wahr: Der Wandel ist an

den geschichtlichen Ereignissen empirisch zu beobachten und zugleich weisen diese

auf einen ursächlichen Hintergrund hin, der unsichtbar, aber wirksam ist – er ver-

mittelt sich nicht der logischen Schlussfolgerung, sondern der Wahrnehmung. Goethe

geht es hier um »den geheimen Punkt«, den er in seiner Shakespeare-Rede benennt,

»in dem das Eigentümliche unsres Ichs, die prätendierte Freiheit unsres Wollens, mit

dem notwendigen Gang des Ganzen zusammenstößt« (HA 12: 226). Auf diesen Zusam-

menhangsbegriff Goethes weist Volker Neuhaus hin, wenn er am Götz von Berlichingen

die Intention des Dichters beschreibt, »das Individualdrama […] auszuweiten zum To-

talgemälde einer Zeitenwende« (Neuhaus 2006: 88).

Goethes kompositorisches Vorgehen korrespondiert mit seinen Äußerungen über

den Umgang mit Geschichte: »Die neuere Zeit schätzt sich selbst zu hoch, wegen der

großen Masse Stoffes, den sie umfasst. Der Hauptvorzug des Menschen beruht aber

nur darauf, inwiefern er den Stoff zu behandeln und zu beherrschen weiß« (HA 14:

49). Goethe unterscheidet also Stoff und historische Realität. Die Dokumente an sich

sind für ihn nur »Totengruft« und »Schlackenhalden vergangener Jahrhunderte« (WA

36: 78). Erst die kompositorische Gestaltung des Stoffes führt seiner Auffassung nach in

die Geschichte hinein. Er distanziert sich von jedem naiven empiristischen Wahrheits-

verständnis und betont immer wieder, dass sachliche Evidenz sich über die Wirkung

eines Dokuments einstelle. In Dichtung und Wahrheit formuliert er: »Bei allem, was uns

überliefert, besonders aber schriftlich überliefert werde, kommt es auf den Grund, auf

das Innere, den Sinn, die Richtung des Werkes an; hier liegt das Ursprüngliche, Gött-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Ästhetische Geschichtserkenntnis

liche, Wirksame, Unantastbare, Unverwüstliche, und keine Zeit, keine äußere Einwir-

kung noch Bedingung kann diesem inneren Urwesen etwas anhaben. […] Das Innere,

Eigentliche einer Schrift, die uns besonders zusagt, zu erforschen, sei daher eines jeden

Sache, und dabei vor allen Dingen zu erwägen, wie sie sich zu unserm eigenen Innern

verhalte, und inwiefern durch jene Lebenskraft die unsrige erregt und befruchtet wer-

de« (HA 9: 509f.). An anderer Stelle spitzt er diese Position radikal zu: »Ein Faktum

unseres Lebens gilt nicht, insofern es wahr ist, sondern insofern es etwas zu bedeu-

ten hat« (HA 12, MuR 202). Das mit solchen Fakten durchaus auch historische gemeint

sind, die den Wissenschaftler beschäftigen, erhellt sich aus einer Äußerung über Nie-

buhr, dessen Methode »durch ein ärmliches Wahres uns um etwas Großes bringt, das

uns besser wäre. Bisher glaubte die Welt an den Heldensinn einer Lucretia, eines Mu-

cius Scävola und ließ sich dadurch erwärmen und begeistern. Jetzt aber kommt die

historische Kritik und sagt, dass jene Personen nie gelebt haben, sondern als Fiktio-

nen und Fabeln anzusehen sind, die der große Sinn der Römer erdichtete. Was sollen

wir aber mit einer so ärmlichen Wahrheit! Und wenn die Römer groß genug waren,

so etwas zu erdichten, so sollten wir wenigstens groß genug sein, daran zu glauben«

(zit. in Bergemann 1981: 150). An den Historiker selber wendet er sich in einem Brief

mit der Formulierung, an die Feststellung faktischer Gegebenheiten habe sich noch ein

weiterer Schritt anzuschließen: »Wir thun’s, wir verarbeiten das Gegebene, und wie?

Als Poeten, als Rhetoren!« (zit. in Hensler 1839: 361).

Erst in der dichterischen Aufarbeitung der empirischen Erscheinungen liegt für

Goethe Geschichtserkenntnis vor. Letztlich entspricht dies einer Fortführung und zu-

gleich Vertiefung des aristotelischen Ansatzes in der Poetik: Wenn Goethe am 7. März

1801 an Schiller schreibt, der Dichter stehe »zwischen dem Philosophen und Histori-

ker und befinde[t] sich auf dem Gebiet des eigentlichen Gehalts, wenn jener die Form

und dieser den Stoff bringt« (WA IV, 15: 188), dann bestätigt er einerseits genau die

Kontrastierung von Dichter und Geschichtsschreiber, die auch schon Aristoteles vorge-

nommen hatte, andererseits differenziert er den Begriff des Philosophischen.Während

Aristoteles als die höchste Erkenntnismethode die Philosophie anspricht, hebt Goethe

den eigenen Wert des künstlerischen Zugangs zur Geschichte von der philosophischen

Deutung ab: Diese ist für ihn offensichtlich genauso wenig geeignet, Geschichte zu er-

fassen, wie die empirische Historiographie – sie bildet nicht das Ziel der historischen

Forschung, sondern ist zusammen mit dem Empirismus Teil einer Polarität, über die

auf künstlerischemWege hinaus zu gehen ist. Goethe begründet dies mit einemMotiv,

das wir aus Schillers Ästhetik kennen. Das Spannungsverhältnis von Stoff- und Form-

trieb, das Friedrich Schiller in den Ästhetischen Briefen beschreibt2, ist für Goethe auch

auf denUmgangmit der Geschichte anzuwenden. Stofflichkeit als reines Faktenmateri-

al gelangt für Goethe nicht zur Form, also zu einer gedanklich-ordnenden Auswertung,

und die Ordnung erreicht nicht die sinnlichen, einmaligen Inhalte der Geschichte – al-

so die Individuen und ihre mannigfaltigen Handlungen.Weder als philosophische Idee

noch als sinnliche Erscheinung ist die Substanz des Geschichtlichen, die Goethe »Ge-

2 Besonders im 12. und 13. Brief, siehe Friedrich Schiller, Die ästhetische Erziehung des Menschen in

einer Reihe von Briefen, SW V: 604-611

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 23

halt« nennt, erfasst. Geschichte wäre in diesem Sinne der in den Ereignissen liegende,

aber nicht mit ihrer äußeren Erscheinung identische Zusammenhang.

Diese Perspektive kennzeichnet für mehrere Jahrzehnte die wissenschaftliche und

künstlerische Erkenntnishaltung einer Reihe von Persönlichkeiten aus Goethes Umfeld.

Friedrich Schiller war in seinen Arbeiten über die Geschichte des Abfalls der vereinigten Nie-

derlande von der spanischen Regierung (1788), die Gesetzgebung des Lykurgus und Solon (1790),

die Geschichte des Dreißigjährigen Kriegs (1791-92) und andere historische Gegenstände

von den Kreuzzügen über Friedrich I. bis zu Heinrich IV. konsequenter Empiriker3,

besaß also nicht nur ein intensives philosophisches Interesse an der Geschichte – fast

alle seiner Stücke haben einen explizit historischen Inhalt –, sondern er hatte zugleich

einen erfahrungsgesättigten Begriff von der Stoffseite des Geschichtlichen. Über sechs

Jahre unterbrach er seine dichterische Produktion für seine wissenschaftlichen Stu-

dien – die Professur in Jena folgte als schlüssige Konsequenz dieser Forschungstätig-

keit. Schillers »hohes Bewusstsein der kritischenMethode« (Schieder 1960: 33) ist inzwi-

schen hinreichend herausgearbeitet worden und – so Theodor Schieder bereits 1960 –

»der wissenschaftsmethodische Nachweis« erbracht, »dass Schillers Quellenbenutzung

in seinen Geschichtsdarstellungen viel gründlicher gewesen ist, als er selbst in seinen

Anmerkungen und Äußerungen zugegeben hat« (ebd.: 34). Schieder resümiert: »Es un-

terliegt keinemZweifel: der durchdringende Verstand des jungen Schriftstellers Schiller

erkannte ohne Vorbild, ohne Lehrmeister die Grundgesetze der historischen Kritik, er

litt darunter, sie nicht überall anwenden zu können« (ebd.: 36).

Bezeichnend ist aber, welche Motive Schiller in seiner Antrittsrede in Jena am 26.

Mai 1789 mit dem Titel Was heisst und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?

als Historiker anspricht: Der historischen Quellenlage komme eine solche Unsicher-

heit und Zufälligkeit bei, dass nur der »philosophische Kopf« ihrer Herr werde und aus

dem »Aggregat von Bruchstücken« ein »System« notwendiger Bezüge herstelle und ihre

Bedeutung für die Gegenwart und Zukunft sicher stelle (SW IV: 763). Schiller schreibt

der historischen Erkenntnis am Ende die Fähigkeit zu, »die ganze Weltgeschichte« zu

erfassen, um das geschichtlich »einzige Moment zu erklären« (ebd.: 759). Für ihn ist

zu diesem Zeitpunkt unbezweifelbar, dass Geschichtserkenntnis in der Lage ist, die

Fragmente historischer Quellen in der philosophischen Vernunft des Forschers als ei-

nem »Mittelpunkt« zu bündeln und »harmonisch« zu einem »Ganzen« zu ordnen (ebd.:

753).

Wir stoßen also erneut auf die aristotelische Unterscheidung von Historiker und

Philosoph, und auch hier gehen Dichter und »philosophischer Kopf« direkt ineinander

über, wenn es z.B. über den letzteren heißt: »Das Kleine selbst gewinnt Größe unter

seiner schöpferischen Hand« (ebd.). »Philosophie« erscheint in der Antrittsrede wie ein

Ziel- und Überbegriff für eine synthetische und produktive Deutung von Geschichte,

die dem Dichter wie dem Denker zu eigen ist und diese von dem bloßen Historiker

qualitativ abhebt. In seinen Briefen formuliert Schiller diese Aussagen persönlicher. An

Körner schreibt er 1788: »Deine Geringschätzung der Geschichte kommt mir unbillig

vor. Allerdings ist sie willkührlich, voll Lücken und sehr oft unfruchtbar, aber eben das

3 Zu Friedrich Schiller als Historiker siehe Schieder 1960, Dann/Oellers/Osterkamp 1995, Süßmann

2000

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Ästhetische Geschichtserkenntnis

willkührliche in ihr könnte einen philosophischen Geist reitzen, sie zu beherrschen.«4

Im Dezember 1788 schreibt er programmatisch an Caroline von Beulwitz: »Der Vorzug

der Wahrheit, den die Geschichte vor dem Roman voraushat, könnte sie schon allein

über ihn erheben. Es fragt sich nur ob die innre Wahrheit, die ich die philosophische

und Kunstwahrheit nennen will, und welche in ihrer ganzen Fülle im Roman oder in

einer andern poetischen Darstellung herrschenmuß, nicht ebenso viel Werth hat als die

historische. Daß einMensch in solchen Lagen so empfindet, handelt, und sich ausdrückt

ist ein großes wichtiges Factum für den Menschen; und das muß der Dramatische oder

Romandichter leisten. Die innre Übereinstimmung, dieWahrheit wird gefühlt und ein-

gestanden, ohne daß die Begebenheit wirklich vorgefallen seyn muß. Der Nutzen ist

unverkennbar.Man lernt auf diesem denMenschen und nicht denMenschen kennen, die

Gattung und nicht das sich so leicht verlierende Individuum. In diesem großen Felde

ist der Dichter Herr und Meister; aber gerade der Geschichtsschreiber ist oft in den

Fall gesetzt diese wichtigere Art von Wahrheit seiner historischen Richtigkeit nachzu-

setzen, oder mit einer gewißen Unbehilflichkeit anzupaßen, welches noch schlimmer

ist.«5

Was bei Goethe der »eigentliche Gehalt« ist, erscheint hier als »innreWahrheit«, die

von »wichtigerer Art« sei als die »Richtigkeit« der historischenDarstellung.Hinsichtlich

der Notwendigkeit, Geschichte zu ästhetisieren, um sie im besten Sinne wissenschaft-

lich zu machen, stimmen beide Dichter also unmittelbar überein, und die Zeitgenos-

sen knüpfen an dieses Motiv immer wieder an. So begründet Hegel in seiner Ästhetik

die Notwendigkeit der »Umwandlung« des rein historisch Festgestellten in Dichtung

damit, dass erst auf diesem Wege die Essenz und damit die eigentliche Realität der

Geschichte ansichtig würde: Die »Umwandlung« sei ein »Hauptberuf der Dichtkunst,

wenn sie ihrem Stoffe nach den Boden der Geschichtsschreibung betritt. Sie hat in die-

sem Falle den innersten Kern und Sinn einer Begebenheit, Handlung, eines nationalen

Charakters, einer hervorragenden historischen Individualität herauszufinden, die um-

herspielenden Zufälligkeiten aber und gleichgültigen Beiwerke des Geschehens, die nur

relativen Umstände und Charakterzüge abzustreifen und dafür solche an die Stelle zu

setzen, durch welche die innere Substanz der Sache klar herausscheinen kann« (Hegel,

Ästhetik Bd. 2: 359). Auch Hegel bestreitet nicht die Notwendigkeit dokumentarischer

Forschung, charakterisiert aber das Problem, das mit der Ebene empirischer Faktizi-

tät verbunden ist und geht argumentativ dabei noch etwas genauer als Schiller vor: Er

beobachtet das erkenntnismäßige Mangelerlebnis nicht nur in der Reaktion auf das

Lücken- und Bruchstückhafte der Quellen, sondern vor allem auf die »umherspielen-

den Zufälligkeiten« und die »gleichgültigen Beiwerke« der Faktenlage. Es gibt nicht nur

die fehlenden Inhalte, sondern auch die überflüssigen: Wie nicht jede Handlung eines

Menschen Ausdruck seiner individuellen Persönlichkeit ist, sondern sehr belanglosen

und situationsbedingten Äußerlichkeiten entspringen kann,machen diese »Zufälligkei-

ten« gar keine Aussage über ihren Gegenstand und lenken die Untersuchung insofern

ab vom »innersten Kern«, der »inneren Substanz« (an anderer Stelle: des »substanziel-

len Gehaltes«; Ästhetik Bd. 1: 273) der Sache –wieder eine den Formulierungen Goethes

4 Brief vom 7. Januar 1788 an Christian Gottfried Körner, in: WB 11, S. 264

5 10./11. Dez. 1788, in: WB 11, S. 349f.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 25

und Schillers sehr verwandte Terminologie. Eine erkenntnismäßig relevante Auskunft

gibt ein Faktum für Hegel nur dann über seinen Gegenstand, wenn es in einem signifi-

kanten Zusammenhang mit dessen Natur steht – also charakteristisch verbunden ist mit

ihm und nicht »umherspielt«, also ohne notwendige Verbindung bleibt. Fakten bleiben

demnach »gleichgültig«, wenn sie bedeutungslos bleiben, also sich durch keinen Aus-

sagewert aus der unterschiedslosen Masse sinnlicher Daten herausheben. Fiktion bzw.

Ästhetisierung wäre dann nicht willkürliche Erfindung zum Zwecke anschaulicher Ver-

lebendigung, sondern das Herauspräparieren des wissenschaftlichen Sachverhaltes.

Genauso argumentiert auch Wilhelm von Humboldt – unmittelbar von Schiller in-

spiriert (siehe sein Brief vom 4. September 1830 an Goethe) – in seinem Aufsatz Über die

Aufgabe des Geschichtsschreibers von 1831. Er hinterfragt darin das Postulat der Historiker,

Geschichtsschreibung bestehe aus der »Darstellung des Geschehenen«, indem er es zur

Disposition stellt, was das »Geschehene« eigentlich sei. Er verweist darauf, dass die his-

torischen Ereignisse nur zum Teil in der Sinnenwelt sichtbar seien: Was »dem Ganzen

Gestalt gibt, bleibt der unmittelbaren Beobachtung entrückt. Sie kann nur die einan-

der begleitenden und aufeinander folgenden Umstände wahrnehmen, nicht den inne-

ren ursächlichen Zusammenhang selbst, auf dem doch allein auch die innere Wahrheit

beruht.« Bei der bloßen Anordnung der Fakten »stehenbleiben hieße die eigentliche, in-

nere, in dem ursächlichen Zusammenhang gegründete Wahrheit einer äußeren, buch-

stäblichen, scheinbaren aufzuopfern, gewissen Irrtum wählen, um noch ungewissere

Gefahr des Irrtums zu umgehen.« Geschichtsdeutung bestehe insofern also darin, den

unsichtbaren Teil des Gegenstandes noch hinzuzufügen – womit der Historiker also

letztlich zum Künstler werde. Für Humboldt ist solch eine Hinzufügung nicht Erfin-

dung – vielmehr sei der Künstler in dem Sinne schöpferisch, »als dass er aus eigener

Kraft bildet, was er, wie es wirklich ist, nicht mit bloßer Empfänglichkeit wahrneh-

men konnte« (Humboldt 1831: 153). Noch in den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts führt

Friedrich Hebbel diese Argumentation fort. Der Dichter schaffe erst eine historische

Ganzheit, indem er seinen eigenen Lebensprozess in das Werk hineingebe, der aber

»durchströmt [werde] von unsichtbaren Elementen, die zu allen Zeiten im Fluss sind

und neue Formen und Gestalten vorbereiten« (Hebbel 1843: 18). Am Empirismus kriti-

siert er, dass er »um recht geschichtlich zu werden, aus der Geschichte heraustritt und

die Nabelschnur, die jede Kraft mit der lebendigen Gegenwart verknüpft, durchschnei-

det, um sie an die tote Vergangenheit mit einem Zwirnsfaden festzubinden« (Hebbel

1844: 322). Den unsichtbaren Teil der historischen Erkenntnis, auf den Humboldt ver-

weist, versteht Hebbel als das eigene Innere des Historikers, in dem sich Geschichte

real ereigne und das insofern jene eigentliche »Substanz«, von der seine bisher zitier-

ten Vorgänger sprechen, enthält.

Die Konsistenz der zitierten dichterischen und philosophischen Positionen der Goe-

thezeit lässt leicht übersehen, dass Schiller selbst bereits an der Schwelle zum 19. Jahr-

hundert diesen durch seine historiographischen Impulse geprägten Geschichtsbegriff

kritisch in Frage gestellt und umformuliert hat. Er nahm von seinem optimistischen

und z.T. spekulativen Geschichtsbild, wie es noch in seiner Jenaer Antrittsrede zum

Ausdruck kommt, Abstand: Spätestens in seinem 1801 veröffentlichten Aufsatz Über das

Erhabene erweist er sich als realistischer, dem dokumentarischen Faktum gegenüber

aufmerksamer Empiriker. Er konstatiert in seiner Schrift »ein gesetzloses Chaos von Er-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Ästhetische Geschichtserkenntnis

scheinungen«, die von einem »gänzliche[n]Mangel einer Zweckverbindung« gezeichnet

seien: »DieWelt, als historischer Gegenstand, ist im Grunde nichts anderes als der Kon-

flikt der Naturkräfte unter einander selbst und mit der Freiheit des Menschen und den

Erfolg dieses Kampfes berichtet uns die Geschichte. […] Nähert man sich nur der Ge-

schichte mit großen Erwartungen von Licht und Erkenntnis –, wie sehr findet man sich

da getäuscht! […] Wie anders, wenn man darauf resigniert, sie zu erklären und diese

ihre Unbegreiflichkeit selbst zum Standpunkt der Beurteilungmacht« (SWV: 802-804).

Diese Wende in Schillers historischer Erkenntnisauffassung ist in der Forschung bis-

lang viel zu wenig beachtet und ausgewertet worden. Nicht eine spekulativ vorgestellte

ideelle Ganzheitlichkeit, sondern die Unvollkommenheit, die Abwesenheit eines histo-

rischen Gesetzes bildet nun für Schiller den Ausgangspunkt geschichtlicher Forschung:

»Aus diesem Gesichtspunkt betrachtet, und nur aus diesem, ist mir die Weltgeschichte

ein erhabenes Objekt« (ebd.: 803) – »erhaben« in dem Sinne, dass für Schiller die Frei-

heit desMenschen sich nicht aus einem rein philosophischen Begriff herleiten, sondern

gerade im Fehlen der »Zweckverbindung« unter den empirischen Erscheinungen erfah-

ren lässt.

Ausschlaggebend für Schillers Blickwendung war die Realerfahrung der Französi-

schen Revolution – sie hat eine Zäsur in seinem historischen Denken ausgelöst und die

Ablösung eines linearen Geschichtsbildes durch eine diskontinuierliche, die dialekti-

schen Spannungsverhältnisse der Ereignisse betonende Anschauung zur Folge gehabt

(siehe Koopmann 1995: 67f.). Die Empirie dieser unerwarteten, unkalkulierbaren und

letztlich in die Zerstörung führenden historischen Ausbrüche stellten alle philosophi-

schen Konstruktionen in Frage, aus denen Schiller einen teleologischen Sinnzusam-

menhang der Geschichte abgeleitet hatte. Schon vorher hatte er kritisch die Methodik

seiner Geschichtsaneignung reflektiert – woran deutlich wird, dass seine historischen

Synthesen keineswegs Ausfluss naiver Spekulationen waren. So schrieb er am 7. Januar

1788 an Körner, ihm sei deutlich, »daß die uneingeschränkteste Freiheit, in Ansehung

des Stoffs, die Wahl schwerer und verwickelter macht, daß die Erfindungen unserer

Imagination bei weitem nicht die Autorität und den Credit bei uns gewinnen, um ei-

nen dauerhaften Grundstein zu einem solchen Gebäude abzugeben, welche uns Fakta

geben, die eine höhere Hand uns gleichsam ehrwürdig gemacht hat, d.h. an denen

sich unser Eigenwille nicht vergreifen kann« (NA 25: 2). Die empirische Wissenschaft

würdigte Schiller als eine Methode, jenen »Eigenwillen« gegenüber der Geschichte zu

disziplinieren und diese als sie selbst wahrnehmen zu lernen.

Ein Indiz für eine in diesem Sinne definierte Wissenschaftlichkeit bei Schiller ist

sein Umgang mit den historischen Quellen. Otto Dann weist in seiner Studie über

Schiller, der Historiker und die Quellen darauf hin, dass Schiller gerade diese Thematik

sehr bewusst reflektierte. Er sah klarer als viele seiner Zeitgenossen und Kollegen, dass

die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung in Zukunft eng mit der Quellenfra-

ge zusammenhängen würde und hier ein tiefgreifender Paradigmenwechsel anstand

(Dann 1995: 109). Die Historiographie schickte sich an zu einer empirischen Wissen-

schaft zu werden: »Die Parallelität zu den aufstrebenden Naturwissenschaften ist un-

verkennbar: was dort als empirischer Beweis das Experiment war, war hier der kritisch

erarbeitete Quellennachweis« (ebd.: 110). Schiller begrüßte diese Entwicklung uneinge-

schränkt, weil er die Bedeutung erkannte, die jetzt der Quelle zukam: Er fasste sie nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 27

als bloßen Stofflieferanten auf, sondern als Grundlage, sich der Grenzen des eigenen

Erkennens bewusst zu werden. Viel aktiver, als es gewöhnlich zur Kenntnis genommen

wird, arbeitete Schiller an einer Methodik der Geschichtsdeutung, die den Begeben-

heiten keine »Gewalt antun«, sondern sich durch die Empirie korrigieren sollte – »es

ist das Programm des Historismus des 19. Jahrhunderts, das hier in nuce formuliert

wird« (ebd.: 117f.). Schiller schreibt nicht die Tradition der aufklärerischen Geschichts-

philosophie fort, sondern beteiligt sich offensiv an der Formung eines neuen histori-

schen Wissenschaftsbegriffes, der die Glaubwürdigkeit geschichtlicher Erkenntnis auf

die Überprüfbarkeit empirischen Quellenmaterials gründen möchte.

War Friedrich Schiller also bereits in den 80er Jahren durch sein kritisch-empiri-

sches Bewusstsein an der Einbeziehung der Grenzen seiner Vorstellungbildung in seine

historische Erkenntnismethodik interessiert, so war es dennoch letztlich die empiri-

sche Geschichte selbst, die durch ihre Ereignisse seine Auffassung von Geschichte in

ihren Grundlagen erschütterte und in Frage stellte. Man kann Schillers geschichtswis-

senschaftlichen Werdegang geradezu dabei beobachten, wie er sich in naher Bindung

an die biographische Erfahrung von Jahrzehnt zu Jahrzehnt vertieft und erweitert. Erst

die existenzielle Auseinandersetzungmit den Revolutionsereignissen in Frankreich, die

demonstrierten, wie imMoment eines vordergründigen Durchbruchs historischer Ver-

nunft, mit dem ein Zeitalter der Freiheit und Gerechtigkeit zu beginnen schien, zuletzt

Chaos und Gewalt die historische Bühne eroberten und an die Stelle eines lang erwar-

teten Friedenszeitalters (so die Ankündigung Schillers in seiner Antrittsrede) europa-

weite Kriegsszenarien traten, befreite ihn von seinen gedachten Prinzipien historischen

Fortschritts und öffnete seinen Blick für das Unzusammenhängende und Disparate der

geschichtlichen Erscheinungen.

Entscheidend ist aber, dass dies bei Schiller nicht zu einer Resignation gegenüber

der Geschichte führt, sondern ein gewandeltes Interesse an seinem Gegenstand evo-

ziert, das seiner Methodik bewusst wird und einen neuen historiographischen Ansatz

zur Folge hat. Wenn Ernst Schulin konstatiert, Schiller sei »nicht an kontinuierlichen

historischen Entwicklungen interessiert«, und zugleich dessen dichterisches Interes-

se am Scheitern der Geschichte hervorhebt (Schulin 1995: 139), dann korrespondiert

dies mit den bereits zitierten Äußerungen in dem Aufsatz Über das Erhabene, in dem

Schiller die Erfahrung des »Mangels einer Zweckverbindung« und insofern der »Unbe-

greiflichkeit« nicht zum End--, sondern zum Ausgangspunkt des Erkenntnisinteresses

macht. Die Erfahrung eines »gesetzlosen Chaos« an der Geschichte nimmt er zum An-

lass, nach einer tieferen, nicht dem äußeren empirischen Bewusstsein zugänglichen

Ebene von Zusammenhang zu fragen. Es erstaunt zunächst, wenn Schiller angesichts

dieses Chaos zu dem Begriff des »Erhabenen« gelangt. Diese Paradoxie löst sich aber

auf vor demHintergrund seiner Argumentation: Wenn die historischen Ereignisse sich

in ihrer »Unbegreiflichkeit« einer gedanklichen Systematik entziehen, dann beweist

das, dass Geschichte sich nicht in der Logik eines philosophischen Prinzips erschöpft

(z.B. im Sinne hegelscher Dialektik), sondern wesentlich elementarer in den individu-

ellen Antrieben menschlichen Handelns aufzusuchen ist. Das Fehlen von »Zweckver-

bindungen« ist für Schiller insofern geradezu ein Indiz für die Würde des Menschen,

weil sie dokumentiert, dass er nicht einer Determination durch ein wie auch immer

geartetes Telos unterworfen ist. Wenn sein Handeln und die daraus resultierenden ge-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Ästhetische Geschichtserkenntnis

sellschaftlichen Ereignisse nicht planbar sind, dann belegt dies, dass sein historisches

Werden nicht festgelegt ist, sondern durchzogen ist von Momenten der Spontanität

und Entscheidung – und damit der Freiheit. Erhaben ist die Geschichte für Schiller

nicht durch den Glanz ihres Gelingens, sondern durch die Beispiele der menschlichen

Bemühung, die Scheitern, Neuanfang, Impulse und Niederlagen mit einschließt und

Ausdruck seines Strebens nach Freiheit ist.

Quellenkritischer Empirismus und am historischen Leben entwickelter Realismus

haben bei Friedrich Schiller nicht zu einer endgültigen Abkehr, sondern umgekehrt zu

einer neuerlichen Hinwendung zur künstlerischen Aufarbeitung von Geschichte ge-

führt. Es ist vielfach darauf hingewiesen worden, dass Schillers wichtigste Geschichts-

dramen nicht einem unkritischen Vorstadium vor seinen historischen Arbeiten ent-

sprangen, sondern erst nach seiner wissenschaftlichen Forschungstätigkeit entstan-

den sind (Koopmann, Frick, Dann, Oellers 1995). Die skizzierten Auseinandersetzungen

mit der Französischen Revolution lösten bei ihm ästhetische Reflexionen aus, die vor

allem dann in die Ästhetischen Briefe einmündeten und aus denen ein Entschluss zu ei-

nem dichterisch-historischen Neuanfang hervorging. Die Fiktion wurde für ihn »dann

natur- (und geschichts-)notwendig,wenn sie über die ›Ursache der Erscheinungen‹ hin-

aus die ›Ursache in der Erscheinung‹ gleichsam ›offenbart‹, also das ›Wissen des Realis-

ten‹ hinter (oder unter) sich lässt, da es ihr gelingt, ›biß zu Wahrheiten [des Idealisten]

zu dringen‹« (Oellers 1995: 208mit Bezug auf Schiller: NA 20, 494f.).Helmut Koopmann,

der bei Schiller einen Abschied von einer auf Ursache und Wirkung, »Mittel« und »Ab-

sicht« fixierten und auf ein vernünftiges Ziel ausgerichteten Systematik feststellt und

gleichzeitig bei ihm eine bewusste Hinwendung zur Poesie wahrnimmt, konstatiert:

»Das ist, wenn man so will, ein Paradigmenwechsel, der kaum überschätzt werden

kann« (Koopmann 1995: 69f.). Aus der Genese der Historiographie Schillers erhellt sich,

dass sich diese Wendung nicht auf die bloße Darstellungsfrage reduzieren lässt, son-

dern den Erkenntniszugang zur Geschichte selber meint: Sein Begriff von poetischer

Phantasie versteht »sich keineswegs nur in dem akzidentiellen und äußerlich-dekora-

tiven Sinn einer gefälligen sprachlichen Einkleidung darstellungsneutraler historischer

Sachverhalte (oder ›Factorum‹), sondern durchaus auf der fundamentalen Ebene der

Gegenstandskonstitution selbst, der poiesis der in Rede stehenden geschichtlichen Phä-

nomene und Befunde« (Frick 1995: 90). Das Ganze der menschheitlichen Entwicklung

– ihr Zusammenhang – erschließt sich für Schiller erst in einer durch die Skepsis hin-

durchgegangenen Dichtung (ebd.: 97 u. 105), weil diese einerseits nicht mehr erkennt-

nistheoretisch naiv ist, andererseits nicht beim unverbundenen Aggregat empirischer

Inhalte stehenbleibt.

Bezeichnenderweise habenmoderneHistoriker immer wieder bestätigt, dass Schil-

ler z.B. mit seinem Wallenstein dessen historischer Individualität wesentlich näherge-

kommen sei als mit seiner historischen Schrift über den Dreißigjährigen Krieg (siehe

Schieder 1960: 34 und Dann 1995: 124f.). Sein dichterischer Ansatz verstieß in diesen

Fällen also nicht gegen historische Realität, sondern steigerte diese letztlich. Von die-

ser künstlerisch-philosophischen »Sinnwahrheit« schreibt Otto Dann im Hinblick auf

Schiller: »Auch diese ist eine historische Erkenntnis, die auf quellengestützten Tatsa-

chenwahrheiten basiert, aber gewonnen wird durch die Fähigkeit, sich von den Fakten

und Quellen zu lösen, um das Wesen geschichtlicher Phänomene zu erfassen« (ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 29

124). Die Ambivalenz, in der Schiller mit solchen Positionen zwischenWissenschaft und

Kunst steht, liegt auf der Hand, und Otto Dann ist zuzustimmen, wenn er in ihr eine

»Mittelstellung« zwischen Aufklärungshistorie und Historismus erkennt, in der sich

eine Problemstellung im Umgang mit Geschichte ausdrückt, »die bis heute uneinge-

löst geblieben« ist (ebd.: 125). Er ist einen methodischen Weg von einer unreflektierten

dichterischen Phantasie und teleologischen Philosophie über die empirische Wissen-

schaftlichkeit zu einem vertieften Begriff der ästhetischen Aneignung von Geschichte

gegangen, erkenntnistheoretisch blieb er aber die Begründung schuldig, warum fiktive

Erfindungen, ohne die keines seiner späten Geschichtsdramen auskommt, die Realität

von Geschichte nicht verletzen, sondern zu deren Erkenntnis beitragen.

II.2. Der kritizistische Einwand: Niebuhr und Büchner

II.2.1. Barthold Georg Niebuhr

Mit dem anbrechenden 19. Jahrhundert und seiner radikalen Wende zu einem positi-

vistischenWeltbild wurde das Geschichtsdenken der Goethezeit grundsätzlich in Frage

gestellt, und zwar von historiographischer und dichterischer Seite gleichermaßen. Bar-

thold Georg Niebuhr war der früheste Historiker, der mit den Mitteln der »Kritik« eine

Bresche schlug für eine »objektive«, sich konsequent auf das empirische Quellenmate-

rial gründenden Geschichtswissenschaft. Seine Römische Geschichte von 1811 bildete eine

Zäsur in der systematischen Auseinandersetzung mit der Historie.6 Mit einer bis da-

hin ungekannten Präzision in der Sichtung einer schier unüberschaubaren Menge do-

kumentarischen Materials sezierte er die aus der Antike überkommene Tradition der

Schriften eines Livius oder Dionysius von Halikarnass und wies nach, dass sie von einer

solchen Fülle von Widersprüchen, Lücken und Ungenauigkeiten gekennzeichnet war,

dass man die bisherigen Anschauungen von der römischen Geschichte vollständig zu

revidieren hatte. Mit der bestechenden Überzeugungskraft empirischer Beweise wur-

de die Nachlässigkeit bisheriger historischer Untersuchungen und Urteile offengelegt –

von wissenschaftlicher Seite aus war den »dichterischen« Erzählungen und philosophi-

schen Synthesen der Boden entzogen. Die Macht der »kritischen Methode« schwächte

nachhaltig die Autorität einer auf Phantasie rekurrierenden Geschichtsdeutung. Hier

schon – nicht erst bei Ranke – ertönt das Wort von der »wirklichen Geschichte« und

von einer Historik, die darstelle, wie es »wirklich geschehen« sei (Hensler 1839: 96 u.

191). So wurde Niebuhr auch einhellig zum »vorzüglichsten Begründer der modernen

Geschichtswissenschaft« ausgerufen (Giesebrecht 1859: 9; fast wörtlich auch Dilthey in

GS 3: 269 u. GS 11: 16, Bernheim 1885: 236 und Heuss 1968: 7).

Zunehmend verlor sich das Vertrauen in jene »innere Wahrheit« künstlerischer

Geschichtsdarstellung, von der noch 20 Jahre nach Niebuhr Wilhelm von Humboldt

sprach. Es ist bemerkenswert, wie sich trotzdem noch die Konkurrenz von Dichtung

und Wissenschaft in der Schwebe hielt. Niebuhr entblößte in seinem Werk solche

6 Zu Leben und Werk Niebuhrs siehe Karl Christ: Barthold Georg Niebuhr, in: Deutsche Historiker,

Hg. H.-U. Wehler, Bd. VI, Göttingen 1980, S. 23-36

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

