Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments
Geschichtsreflexion zwischen Wissenschaft und Dichtung

II.1. Die Goethezeit

Seit dem 18. Jahrhundert emanzipiert sich Geschichtsdeutung allméhlich von der Theo-
logie. Noch ein Hans Sachs vermischt zu Beginn der Neuzeit moralisierende Auslegung
und Beschreibung von historischen Sachverhalten: »Hans Sachs’ naive Geschichtsdra-
matik stopft die geschichtliche Welt in die Optik von Schusterstube und Meistersinger-
bithne; erste Lektionen in Geschichtsdramatik geben die Dichter des Humanismus. Der
Autor der Barocktragddie paradiert mit dem ganzen Wissen des Polyhistors, aber der
geschichtliche Vorgang bleibt Beispielfall, Exemplum, hingeordnet auf seine religiése
oder hofisch-politische Verweisungsfunktion — moralisches Exempel ist er fiir die Frith-
aufklirung« (Hinck 2006: 9). Selbst die schon als wissenschaftliche Geschichtsschrei-
bung anerkannte Historiographie Gatterers, Schlézers und von Heerens (Jaeger/Riisen
1992: 15) — also der historischen Klasse in Gottingen, die den Anspruch einer sich auf
»historische Beweise« abstiitzenden »lauteren Wahrheit in der Geschichte« erhob (Gat-
terer 1773: 3) — entpuppt sich bei niherem Hinsehen als iiberraschend naiv und prinzi-
piengeleitet: Schlozer teilt die ganze Weltgeschichte in 1600-Jahres-Epochen ein, Daten
werden zur besseren Merkbarkeit in Zahlen wie 888, 777, 666 umgewandelt, die bibli-
sche Schopfungsgeschichte geht nahtlos in die empirische Historie iiber (Schlozer 1773:
46f.). Gatterer definiert als Ziel der Geschichtsschreibung ein »System von Begebenhei-
ten« (Gatterer 1767: 79). Es ist Herder, der in seinen Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit (1784-91) die unwiederholbare Besonderheit des geschichtlichen Ereignis-
ses hervorhebt und bis in seine Umkehrung der Lessingschen Betonung des Primates
dichterischer Phantasie gegeniiber historischer Faktizitit auch das Geschichtsdrama
von dokumentarischer »Richtigkeit« abhingig macht (Hinck 2006: 9f). Aber auch Her-
der betreibt selber noch keine empirische Forschung, sondern interpretiert Geschichte
— wie schon der Titel seiner Schrift anzeigt — philosophisch, sodass das Verhaltnis von
Historiographie und synthetischer Deutung (ob philosophisch oder kiinstlerisch) offen
bleibt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Asthetische Geschichtserkenntnis

Einen Einschnitt in der Geschichte dieses Verhiltnisses markiert Goethes Drama
Gatz von Berlichingen von 1773, mit welchem dem Dichter »der Durchbruch zum histori-
schen Drama in Deutschland« (Neuhaus 2006: 82) gelungen ist. Goethe erarbeitete sich
auf der Grundlage eingehender dokumentarischer Studien empirische Anschauungen
von den historischen Verhiltnissen zu Beginn der Neuzeit (siehe Grof3e 1993), und zwar
nicht zum Zwecke der gedanklichen Konstruktion eines Geschichtssystems, sondern
um die einmalige und spezifische Realitit der betreffenden Zeit zu untersuchen. Si-
gnifikant ist dabei aber, dass er bei der Sichtung historischer Faktizitit nicht stehen
blieb, sondern sie nur als eine Voraussetzung auffasste, den eigentlichen synthetischen
Schritt vollziehen zu kdnnen, den er in der Kunst — hier im Drama — umgesetzt sah.
Die Verbindung von Empirie und Fiktion erhilt bei Goethe eine neue Qualitit. Es geht
ihm um die autonome Wirklichkeit von Geschichte, die nicht mehr als Exempel oder
Vehikel fiir eine teleologische Weltdeutung dient.! Literatur soll sich ganz an die sinn-
lichen, individuellen Verhiltnisse historischen Lebens anschmiegen. Die Riumlichkeit
des Stiickes wird durch die geographische Faktizitit von Landschafts- und Stidtena-
men (Franken, Spessart, Schwarzenberg, Jaxthausen, Bamberg, Augsburg, Heilbronn)
definiert, und die Handlung bewegt sich genauso in die Wilder und Wirtsstuben hin-
ein wie in Berlichingens Burg, den Speisesaal am bischéflichen Hof, in das Schlafzim-
mer der Adelheid von Walldorf, in ein Rathaus oder auf die Strafle. Der Gtz enthilt
56 Szenenwechsel, von denen Goethe riickblickend selber sagt, dass er mit ihnen »al-
le Theatergrenzen tiberschritt und sich den lebendigen Ereignissen mehr und mehr
zu nihern suchte« (zit. in Neuhaus 1981: 86). Das Personal stammt nicht nur aus der
hofischen Adelswelt, sondern ebenso aus dem Niirnberger Kaufmannsstand, dem nie-
deren Militir, dem Bauerntum oder dem »Zigeunerlager, sprachlich stehen juristische
Latinismen neben poetischen Liedstrophen und derber Mundart oder gar maurerischer
Ritualsprache (bei dem Strafgericht iiber Adelheid, 5. Akt). Volker Neuhaus resiimiert:
»Auch wenn wir dies alles nicht aus den verschiedensten Quellen wiissten, zeugte al-
lein die pralle Fiille der historischen, rechtlichen und 6konomischen Details im Gétz von
Berlichingen fur Goethes griindliche Kenntnis der geschichtlichen Realien im Reich des
16. Jahrhunderts« (Neuhaus 2006: 83).

Natiirlich konnte auch dies alles zur Illustration fiir eine bestimmte teleologische
Aussage instrumentalisiert werden — entscheidend ist insofern letztlich die Tatsache,
wie Goethe mit diesen historischen Detailstudien konkret umgeht. Charakteristisch
ist, dass die Szenen ausgesprochen disparat bleiben, also dezidiert keinem vereinheit-
lichenden, tibergeordneten Handlungs- und Deutungsrahmen unterworfen werden.
Goethe betont im Urgétz sogar explizit die Tatsache, dass die beschriebenen histori-
schen Ereignisse »ohne Verbindung unter sich selbst« stiinden (SW I.1.: 496). Er ver-

1 Dem Historiker Luden halt er entgegen: »Die Menschheit? Das ist ein Abstractum. Es hat von je-
her nur Menschen gegeben und wird nur Menschen geben« (Goethe 1959:134). Neben diesem Ge-
sprach mit Luden ist fir den angesprochenen Zusammenhang die Geschichte der Farbenlehre sehr
aufschlussreich, in der Goethe betont, »der schwache Faden«durch die Jahrhunderte werde »durch
Individuen durchgefithrt« (Goethe HA14: 49). Deshalb —so Goethe in den Maximen und Reflexionen
—vollziehe sich Geschichte diskontinuierlich: »Genau besehen kann und soll man von jedem Tag
eine neue Epoche datieren« (Maximen und Reflexionen 506, HA 12: 435).

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

zichtet auf ein vorausgesetztes gedankliches Einheitsbild von Geschichte, er respektiert
ihre eigenstindige, nicht systematisierbare Erscheinung, die ihn aber gerade in dieser
Eigenschaft erkenntnismiRig anzieht. Er sucht durchaus nach einem Zusammenhang,
erkennt aber an, dass dieser sich nicht spekulativ erfassen lisst.

Zu Recht weist Walter Hinck darauf hin, dass aus diesen Tatsachen nun keineswegs
das Argument abzuleiten sei, mit dem Gotz stelle das historische Drama die »eigentli-
che« Geschichte dar, »eine Rekonstruktion dessen, was tatsichlich war« (Hinck 2006:
of.). Trotz der griindlichen historischen Recherche und der grofRen sinnlichen Genau-
igkeit ist der Gtz Dichtung. Goethe hat eine Vielzahl bewusster kiinstlerischer Eingrif-
fe in den geschichtlichen Stoff vorgenommen. Der reale G6tz starb 8ojihrig 1562, der
dichterische schon 1517. Historische Schliisselereignisse wie den Bauernkrieg und den
Tod Maximilians schiebt Goethe in einen einzigen zeitlichen Moment zusammen, eine
Figur wie Sickingen hat so, wie er sie zeichnet, nie existiert, die meisten Figuren — ge-
rade auch solche maf3geblichen Protagonisten wie Weislingen und Adelheid - sind frei
erfunden.

Obwohl Goethe um die Bedeutung historischer Faktizitit weif3, verfiigt er am En-
de frei schopferisch iiber die geschichtlichen Inhalte, weil er offensichtlich erst durch
einen solchen Schritt — auf der Grundlage des empirisch Tatsichlichen, aber iiber es
hinausweisend — den historischen Gegenstand erfasst sieht: »Diesem historisch rich-
tigen Sachverhalt zuliebe hat Goethe die massivsten Eingriffe in die faktische Uberlie-
ferung vorgenommen« (Neuhaus 2006: 89). Dieser Sachverhalt besteht in der Heraus-
bildung des modernen Staates und letztlich des neuzeitlichen Menschen iiberhaupt.
Dieser Wendepunkt interessiert Goethe, denn in ihm und nicht in einer philosophi-
schen Systematik nimmt er den historischen Zusammenhang wahr: Der Wandel ist an
den geschichtlichen Ereignissen empirisch zu beobachten und zugleich weisen diese
auf einen ursichlichen Hintergrund hin, der unsichtbar, aber wirksam ist — er ver-
mittelt sich nicht der logischen Schlussfolgerung, sondern der Wahrnehmung. Goethe
geht es hier um »den geheimen Punkt«, den er in seiner Shakespeare-Rede benennt,
»in dem das Eigentiimliche unsres Ichs, die pritendierte Freiheit unsres Wollens, mit
dem notwendigen Gang des Ganzen zusammenstof3t« (HA 12: 226). Auf diesen Zusam-
menhangsbegriff Goethes weist Volker Neuhaus hin, wenn er am Gotz von Berlichingen
die Intention des Dichters beschreibt, »das Individualdrama [...] auszuweiten zum To-
talgemailde einer Zeitenwende« (Neuhaus 2006: 88).

Goethes kompositorisches Vorgehen korrespondiert mit seinen AuRerungen iiber
den Umgang mit Geschichte: »Die neuere Zeit schitzt sich selbst zu hoch, wegen der
groflen Masse Stoffes, den sie umfasst. Der Hauptvorzug des Menschen beruht aber
nur darauf, inwiefern er den Stoff zu behandeln und zu beherrschen weifd« (HA 14:
49). Goethe unterscheidet also Stoff und historische Realitit. Die Dokumente an sich
sind fiir ihn nur »Totengruft« und »Schlackenhalden vergangener Jahrhunderte« (WA
36:78). Erst die kompositorische Gestaltung des Stoffes fithrt seiner Auffassung nach in
die Geschichte hinein. Er distanziert sich von jedem naiven empiristischen Wahrheits-
verstindnis und betont immer wieder, dass sachliche Evidenz sich iiber die Wirkung
eines Dokuments einstelle. In Dichtung und Wahrheit formuliert er: »Bei allem, was uns
iiberliefert, besonders aber schriftlich iiberliefert werde, kommt es auf den Grund, auf
das Innere, den Sinn, die Richtung des Werkes an; hier liegt das Urspriingliche, Gott-

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [

2


https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Asthetische Geschichtserkenntnis

liche, Wirksame, Unantastbare, Unverwiistliche, und keine Zeit, keine duflere Einwir-
kung noch Bedingung kann diesem inneren Urwesen etwas anhaben. [..] Das Innere,
Eigentliche einer Schrift, die uns besonders zusagt, zu erforschen, sei daher eines jeden
Sache, und dabei vor allen Dingen zu erwigen, wie sie sich zu unserm eigenen Innern
verhalte, und inwiefern durch jene Lebenskraft die unsrige erregt und befruchtet wer-
de« (HA 9: 509f.). An anderer Stelle spitzt er diese Position radikal zu: »Ein Faktum
unseres Lebens gilt nicht, insofern es wahr ist, sondern insofern es etwas zu bedeu-
ten hat« (HA 12, MuR 202). Das mit solchen Fakten durchaus auch historische gemeint
sind, die den Wissenschaftler beschiftigen, erhellt sich aus einer Aulerung iiber Nie-
buhr, dessen Methode »durch ein drmliches Wahres uns um etwas GrofRes bringt, das
uns besser wire. Bisher glaubte die Welt an den Heldensinn einer Lucretia, eines Mu-
cius Scidvola und lieR sich dadurch erwirmen und begeistern. Jetzt aber kommt die
historische Kritik und sagt, dass jene Personen nie gelebt haben, sondern als Fiktio-
nen und Fabeln anzusehen sind, die der grofe Sinn der Romer erdichtete. Was sollen
wir aber mit einer so drmlichen Wahrheit! Und wenn die Romer grofd genug waren,
so etwas zu erdichten, so sollten wir wenigstens grofd genug sein, daran zu glauben«
(zit. in Bergemann 1981: 150). An den Historiker selber wendet er sich in einem Brief
mit der Formulierung, an die Feststellung faktischer Gegebenheiten habe sich noch ein
weiterer Schritt anzuschlieRen: »Wir thun's, wir verarbeiten das Gegebene, und wie?
Als Poeten, als Rhetoren!« (zit. in Hensler 1839: 361).

Erst in der dichterischen Aufarbeitung der empirischen Erscheinungen liegt fur
Goethe Geschichtserkenntnis vor. Letztlich entspricht dies einer Fortfithrung und zu-
gleich Vertiefung des aristotelischen Ansatzes in der Poetik: Wenn Goethe am 7. Mirz
1801 an Schiller schreibt, der Dichter stehe »zwischen dem Philosophen und Histori-
ker und befinde[t] sich auf dem Gebiet des eigentlichen Gehalts, wenn jener die Form
und dieser den Stoff bringt« (WA IV, 15: 188), dann bestitigt er einerseits genau die
Kontrastierung von Dichter und Geschichtsschreiber, die auch schon Aristoteles vorge-
nommen hatte, andererseits differenziert er den Begriff des Philosophischen. Wihrend
Aristoteles als die hochste Erkenntnismethode die Philosophie anspricht, hebt Goethe
den eigenen Wert des kiinstlerischen Zugangs zur Geschichte von der philosophischen
Deutung ab: Diese ist fiir ihn offensichtlich genauso wenig geeignet, Geschichte zu er-
fassen, wie die empirische Historiographie - sie bildet nicht das Ziel der historischen
Forschung, sondern ist zusammen mit dem Empirismus Teil einer Polaritit, iiber die
auf kiinstlerischem Wege hinaus zu gehen ist. Goethe begriindet dies mit einem Motiv,
das wir aus Schillers Asthetik kennen. Das Spannungsverhiltnis von Stoff- und Form-
trieb, das Friedrich Schiller in den Asthetischen Briefen beschreibt?, ist fiir Goethe auch
auf den Umgang mit der Geschichte anzuwenden. Stofflichkeit als reines Faktenmateri-
al gelangt fiir Goethe nicht zur Form, also zu einer gedanklich-ordnenden Auswertung,
und die Ordnung erreicht nicht die sinnlichen, einmaligen Inhalte der Geschichte - al-
so die Individuen und ihre mannigfaltigen Handlungen. Weder als philosophische Idee
noch als sinnliche Erscheinung ist die Substanz des Geschichtlichen, die Goethe »Ge-

2 Besonders im 12. und 13. Brief, siehe Friedrich Schiller, Die dsthetische Erziehung des Menschen in
einer Reihe von Briefen, SW V: 604-611

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

halt« nennt, erfasst. Geschichte wire in diesem Sinne der in den Ereignissen liegende,
aber nicht mit ihrer dufleren Erscheinung identische Zusammenhang.

Diese Perspektive kennzeichnet fitr mehrere Jahrzehnte die wissenschaftliche und
kiinstlerische Erkenntnishaltung einer Reihe von Persénlichkeiten aus Goethes Umfeld.
Friedrich Schiller war in seinen Arbeiten tiber die Geschichte des Abfalls der vereinigten Nie-
derlande von der spanischen Regierung (1788), die Gesetzgebunyg des Lykurgus und Solon (1790),
die Geschichte des DreifSigjihrigen Kriegs (1791-92) und andere historische Gegenstinde
von den Kreuzziigen iiber Friedrich I. bis zu Heinrich IV. konsequenter Empiriker?,
besaf also nicht nur ein intensives philosophisches Interesse an der Geschichte - fast
alle seiner Stiicke haben einen explizit historischen Inhalt —, sondern er hatte zugleich
einen erfahrungsgesittigten Begriff von der Stoffseite des Geschichtlichen. Uber sechs
Jahre unterbrach er seine dichterische Produktion fiir seine wissenschaftlichen Stu-
dien - die Professur in Jena folgte als schliissige Konsequenz dieser Forschungstitig-
keit. Schillers »hohes Bewusstsein der kritischen Methode« (Schieder 1960: 33) ist inzwi-
schen hinreichend herausgearbeitet worden und - so Theodor Schieder bereits 1960 —
»der wissenschaftsmethodische Nachweis« erbracht, »dass Schillers Quellenbenutzung
in seinen Geschichtsdarstellungen viel griindlicher gewesen ist, als er selbst in seinen
Anmerkungen und Auflerungen zugegeben hat« (ebd.: 34). Schieder resiimiert: »Es un-
terliegt keinem Zweifel: der durchdringende Verstand des jungen Schriftstellers Schiller
erkannte ohne Vorbild, ohne Lehrmeister die Grundgesetze der historischen Kritik, er
litt darunter, sie nicht tiberall anwenden zu kénnen« (ebd.: 36).

Bezeichnend ist aber, welche Motive Schiller in seiner Antrittsrede in Jena am 26.
Mai 1789 mit dem Titel Was heisst und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?
als Historiker anspricht: Der historischen Quellenlage komme eine solche Unsicher-
heit und Zufilligkeit bei, dass nur der »philosophische Kopf« ihrer Herr werde und aus
dem »Aggregat von Bruchstiicken« ein »System« notwendiger Beziige herstelle und ihre
Bedeutung fir die Gegenwart und Zukunft sicher stelle (SW IV: 763). Schiller schreibt
der historischen Erkenntnis am Ende die Fihigkeit zu, »die ganze Weltgeschichte« zu
erfassen, um das geschichtlich »einzige Moment zu erkliren« (ebd.: 759). Fir ihn ist
zu diesem Zeitpunkt unbezweifelbar, dass Geschichtserkenntnis in der Lage ist, die
Fragmente historischer Quellen in der philosophischen Vernunft des Forschers als ei-
nem »Mittelpunkt« zu biindeln und »harmonisch« zu einem »Ganzen« zu ordnen (ebd.:
753).

Wir stofden also erneut auf die aristotelische Unterscheidung von Historiker und
Philosoph, und auch hier gehen Dichter und »philosophischer Kopf« direkt ineinander
iiber, wenn es z.B. iiber den letzteren heifit: »Das Kleine selbst gewinnt GréfRe unter
seiner schépferischen Hand« (ebd.). »Philosophie« erscheint in der Antrittsrede wie ein
Ziel- und Uberbegriff fiir eine synthetische und produktive Deutung von Geschichte,
die dem Dichter wie dem Denker zu eigen ist und diese von dem blofien Historiker
qualitativ abhebt. In seinen Briefen formuliert Schiller diese Aussagen persénlicher. An
Korner schreibt er 1788: »Deine Geringschitzung der Geschichte kommt mir unbillig
vor. Allerdings ist sie willkithrlich, voll Liicken und sehr oft unfruchtbar, aber eben das

3 Zu Friedrich Schiller als Historiker siehe Schieder 1960, Dann/Oellers/Osterkamp 1995, Siiffmann
2000

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [

23


https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Asthetische Geschichtserkenntnis

willkithrliche in ihr kénnte einen philosophischen Geist reitzen, sie zu beherrschen.«*
Im Dezember 1788 schreibt er programmatisch an Caroline von Beulwitz: »Der Vorzug
der Wahrheit, den die Geschichte vor dem Roman voraushat, kénnte sie schon allein
tiber ihn erheben. Es fragt sich nur ob die innre Wahrheit, die ich die philosophische
und Kunstwahrheit nennen will, und welche in ihrer ganzen Fillle im Roman oder in
einer andern poetischen Darstellung herrschen muf3, nicht ebenso viel Werth hat als die
historische. Daf} ein Mensch in solchen Lagen so empfindet, handelt, und sich ausdriickt
ist ein grof3es wichtiges Factum fiir den Menschen; und das muf3 der Dramatische oder
Romandichter leisten. Die innre Ubereinstimmung, die Wahrheit wird gefiihlt und ein-
gestanden, ohne daf} die Begebenheit wirklich vorgefallen seyn mufl. Der Nutzen ist
unverkennbar. Man lernt auf diesem den Menschen und nicht den Menschen kennen, die
Gattung und nicht das sich so leicht verlierende Individuum. In diesem grofRen Felde
ist der Dichter Herr und Meister; aber gerade der Geschichtsschreiber ist oft in den
Fall gesetzt diese wichtigere Art von Wahrheit seiner historischen Richtigkeit nachzu-
setzen, oder mit einer gewifSen Unbehilflichkeit anzupafRen, welches noch schlimmer
ist.<®

Was bei Goethe der »eigentliche Gehalt« ist, erscheint hier als »innre Wahrheit«, die
von »wichtigerer Art« sei als die »Richtigkeit« der historischen Darstellung. Hinsichtlich
der Notwendigkeit, Geschichte zu dsthetisieren, um sie im besten Sinne wissenschaft-
lich zu machen, stimmen beide Dichter also unmittelbar iiberein, und die Zeitgenos-
sen kniipfen an dieses Motiv immer wieder an. So begriindet Hegel in seiner Asthetik
die Notwendigkeit der »Umwandlung« des rein historisch Festgestellten in Dichtung
damit, dass erst auf diesem Wege die Essenz und damit die eigentliche Realitit der
Geschichte ansichtig wiirde: Die »Umwandlung« sei ein »Hauptberuf der Dichtkunst,
wenn sie ihrem Stoffe nach den Boden der Geschichtsschreibung betritt. Sie hat in die-
sem Falle den innersten Kern und Sinn einer Begebenheit, Handlung, eines nationalen
Charakters, einer hervorragenden historischen Individualitit herauszufinden, die um-
herspielenden Zufilligkeiten aber und gleichgiiltigen Beiwerke des Geschehens, die nur
relativen Umstidnde und Charakterziige abzustreifen und dafiir solche an die Stelle zu
setzen, durch welche die innere Substanz der Sache klar herausscheinen kann« (Hegel,
Asthetik Bd. 2: 359). Auch Hegel bestreitet nicht die Notwendigkeit dokumentarischer
Forschung, charakterisiert aber das Problem, das mit der Ebene empirischer Faktizi-
tit verbunden ist und geht argumentativ dabei noch etwas genauer als Schiller vor: Er
beobachtet das erkenntnismifige Mangelerlebnis nicht nur in der Reaktion auf das
Licken- und Bruchstiickhafte der Quellen, sondern vor allem auf die »umherspielen-
den Zufilligkeiten« und die »gleichgiiltigen Beiwerke« der Faktenlage. Es gibt nicht nur
die fehlenden Inhalte, sondern auch die iiberfliissigen: Wie nicht jede Handlung eines
Menschen Ausdruck seiner individuellen Personlichkeit ist, sondern sehr belanglosen
und situationsbedingten Aufierlichkeiten entspringen kann, machen diese »Zufilligkei-
ten« gar keine Aussage tiber ihren Gegenstand und lenken die Untersuchung insofern
ab vom »innersten Kerng, der »inneren Substanz« (an anderer Stelle: des »substanziel-
len Gehaltes«; Asthetik Bd. 1: 273) der Sache — wieder eine den Formulierungen Goethes

4 Brief vom 7.Januar 1788 an Christian Gottfried Kérner, in: WB 11, S. 264
5 10./11. Dez. 1788, in: WB 11, S. 349f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

und Schillers sehr verwandte Terminologie. Eine erkenntnismifig relevante Auskunft
gibt ein Faktum fiir Hegel nur dann tiber seinen Gegenstand, wenn es in einem signifi-
kanten Zusammenhang mit dessen Natur steht — also charakteristisch verbunden ist mit
ihm und nicht »umherspielt«, also ohne notwendige Verbindung bleibt. Fakten bleiben
demnach »gleichgiiltig«, wenn sie bedeutungslos bleiben, also sich durch keinen Aus-
sagewert aus der unterschiedslosen Masse sinnlicher Daten herausheben. Fiktion bzw.
Asthetisierung wire dann nicht willkiirliche Erfindung zum Zwecke anschaulicher Ver-
lebendigung, sondern das Herauspriparieren des wissenschaftlichen Sachverhaltes.

Genauso argumentiert auch Wilhelm von Humboldt — unmittelbar von Schiller in-
spiriert (siehe sein Brief vom 4. September 1830 an Goethe) — in seinem Aufsatz Uber die
Aufgabe des Geschichtsschreibers von 1831. Er hinterfragt darin das Postulat der Historiker,
Geschichtsschreibung bestehe aus der »Darstellung des Geschehenen«, indem er es zur
Disposition stellt, was das »Geschehene« eigentlich sei. Er verweist darauf, dass die his-
torischen Ereignisse nur zum Teil in der Sinnenwelt sichtbar seien: Was »dem Ganzen
Gestalt gibt, bleibt der unmittelbaren Beobachtung entriickt. Sie kann nur die einan-
der begleitenden und aufeinander folgenden Umstinde wahrnehmen, nicht den inne-
ren ursichlichen Zusammenhang selbst, auf dem doch allein auch die innere Wahrheit
beruht.« Bei der blofien Anordnung der Fakten »stehenbleiben hiefRe die eigentliche, in-
nere, in dem ursichlichen Zusammenhang gegriindete Wahrheit einer dufleren, buch-
stiblichen, scheinbaren aufzuopfern, gewissen Irrtum wihlen, um noch ungewissere
Gefahr des Irrtums zu umgehen.« Geschichtsdeutung bestehe insofern also darin, den
unsichtbaren Teil des Gegenstandes noch hinzuzufiigen — womit der Historiker also
letztlich zum Kiinstler werde. Fiir Humboldt ist solch eine Hinzufiigung nicht Erfin-
dung - vielmehr sei der Kinstler in dem Sinne schopferisch, »als dass er aus eigener
Kraft bildet, was er, wie es wirklich ist, nicht mit bloRer Empfinglichkeit wahrneh-
men konnte« (Humboldt 1831: 153). Noch in den 4o0er Jahren des 19. Jahrhunderts fithrt
Friedrich Hebbel diese Argumentation fort. Der Dichter schaffe erst eine historische
Ganzheit, indem er seinen eigenen Lebensprozess in das Werk hineingebe, der aber
»durchstrémt [werde] von unsichtbaren Elementen, die zu allen Zeiten im Fluss sind
und neue Formen und Gestalten vorbereiten« (Hebbel 1843: 18). Am Empirismus kriti-
siert er, dass er »um recht geschichtlich zu werden, aus der Geschichte heraustritt und
die Nabelschnur, die jede Kraft mit der lebendigen Gegenwart verkniipft, durchschnei-
det, um sie an die tote Vergangenheit mit einem Zwirnsfaden festzubinden« (Hebbel
1844: 322). Den unsichtbaren Teil der historischen Erkenntnis, auf den Humboldt ver-
weist, versteht Hebbel als das eigene Innere des Historikers, in dem sich Geschichte
real ereigne und das insofern jene eigentliche »Substanz«, von der seine bisher zitier-
ten Vorginger sprechen, enthilt.

Die Konsistenz der zitierten dichterischen und philosophischen Positionen der Goe-
thezeit lisst leicht iibersehen, dass Schiller selbst bereits an der Schwelle zum 19. Jahr-
hundert diesen durch seine historiographischen Impulse geprigten Geschichtsbegriff
kritisch in Frage gestellt und umformuliert hat. Er nahm von seinem optimistischen
und z.T. spekulativen Geschichtsbild, wie es noch in seiner Jenaer Antrittsrede zum
Ausdruck kommt, Abstand: Spitestens in seinem 1801 veréffentlichten Aufsatz Uber das
Erhabene erweist er sich als realistischer, dem dokumentarischen Faktum gegeniiber
aufmerksamer Empiriker. Er konstatiert in seiner Schrift »ein gesetzloses Chaos von Er-

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [

25


https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Asthetische Geschichtserkenntnis

scheinungen, die von einem »ginzliche[n] Mangel einer Zweckverbindung« gezeichnet
seien: »Die Welt, als historischer Gegenstand, ist im Grunde nichts anderes als der Kon-
flikt der Naturkrifte unter einander selbst und mit der Freiheit des Menschen und den
Erfolg dieses Kampfes berichtet uns die Geschichte. [..] Nihert man sich nur der Ge-
schichte mit grofen Erwartungen von Licht und Erkenntnis —, wie sehr findet man sich
da getiuscht! [..] Wie anders, wenn man darauf resigniert, sie zu erkliren und diese
ihre Unbegreiflichkeit selbst zum Standpunkt der Beurteilung macht« (SW V: 802-804).
Diese Wende in Schillers historischer Erkenntnisauffassung ist in der Forschung bis-
lang viel zu wenig beachtet und ausgewertet worden. Nicht eine spekulativ vorgestellte
ideelle Ganzheitlichkeit, sondern die Unvollkommenheit, die Abwesenheit eines histo-
rischen Gesetzes bildet nun fiir Schiller den Ausgangspunkt geschichtlicher Forschung:
»Aus diesem Gesichtspunkt betrachtet, und nur aus diesem, ist mir die Weltgeschichte
ein erhabenes Objekt« (ebd.: 803) — »erhaben« in dem Sinne, dass fir Schiller die Frei-
heit des Menschen sich nicht aus einem rein philosophischen Begriff herleiten, sondern
gerade im Fehlen der »Zweckverbindung« unter den empirischen Erscheinungen erfah-
ren lisst.

Ausschlaggebend fiir Schillers Blickwendung war die Realerfahrung der Franzosi-
schen Revolution - sie hat eine Zisur in seinem historischen Denken ausgelost und die
Ablésung eines linearen Geschichtsbildes durch eine diskontinuierliche, die dialekti-
schen Spannungsverhiltnisse der Ereignisse betonende Anschauung zur Folge gehabt
(siehe Koopmann 1995: 67f.). Die Empirie dieser unerwarteten, unkalkulierbaren und
letztlich in die Zerstérung fithrenden historischen Ausbriiche stellten alle philosophi-
schen Konstruktionen in Frage, aus denen Schiller einen teleologischen Sinnzusam-
menhang der Geschichte abgeleitet hatte. Schon vorher hatte er kritisch die Methodik
seiner Geschichtsaneignung reflektiert — woran deutlich wird, dass seine historischen
Synthesen keineswegs Ausfluss naiver Spekulationen waren. So schrieb er am 7. Januar
1788 an Korner, ihm sei deutlich, »dafd die uneingeschrinkteste Freiheit, in Ansehung
des Stofts, die Wahl schwerer und verwickelter macht, daf die Erfindungen unserer
Imagination bei weitem nicht die Autoritit und den Credit bei uns gewinnen, um ei-
nen dauerhaften Grundstein zu einem solchen Gebiude abzugeben, welche uns Fakta
geben, die eine hohere Hand uns gleichsam ehrwiirdig gemacht hat, d.h. an denen
sich unser Eigenwille nicht vergreifen kann« (NA 25: 2). Die empirische Wissenschaft
wiirdigte Schiller als eine Methode, jenen »Eigenwillen« gegeniiber der Geschichte zu
disziplinieren und diese als sie selbst wahrnehmen zu lernen.

Ein Indiz fir eine in diesem Sinne definierte Wissenschaftlichkeit bei Schiller ist
sein Umgang mit den historischen Quellen. Otto Dann weist in seiner Studie iiber
Schiller, der Historiker und die Quellen darauf hin, dass Schiller gerade diese Thematik
sehr bewusst reflektierte. Er sah klarer als viele seiner Zeitgenossen und Kollegen, dass
die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung in Zukunft eng mit der Quellenfra-
ge zusammenhingen wiirde und hier ein tiefgreifender Paradigmenwechsel anstand
(Dann 1995: 109). Die Historiographie schickte sich an zu einer empirischen Wissen-
schaft zu werden: »Die Parallelitit zu den aufstrebenden Naturwissenschaften ist un-
verkennbar: was dort als empirischer Beweis das Experiment war, war hier der kritisch
erarbeitete Quellennachweis« (ebd.: 110). Schiller begrifite diese Entwicklung uneinge-
schrankt, weil er die Bedeutung erkannte, die jetzt der Quelle zukam: Er fasste sie nicht

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

als blofien Stofflieferanten auf, sondern als Grundlage, sich der Grenzen des eigenen
Erkennens bewusst zu werden. Viel aktiver, als es gewohnlich zur Kenntnis genommen
wird, arbeitete Schiller an einer Methodik der Geschichtsdeutung, die den Begeben-
heiten keine »Gewalt antun«, sondern sich durch die Empirie korrigieren sollte — »es
ist das Programm des Historismus des 19. Jahrhunderts, das hier in nuce formuliert
wird« (ebd.: 117f.). Schiller schreibt nicht die Tradition der aufklirerischen Geschichts-
philosophie fort, sondern beteiligt sich offensiv an der Formung eines neuen histori-
schen Wissenschaftsbegriffes, der die Glaubwiirdigkeit geschichtlicher Erkenntnis auf
die Uberpriifbarkeit empirischen Quellenmaterials griinden méchte.

War Friedrich Schiller also bereits in den 8oer Jahren durch sein kritisch-empiri-
sches Bewusstsein an der Einbeziehung der Grenzen seiner Vorstellungbildung in seine
historische Erkenntnismethodik interessiert, so war es dennoch letztlich die empiri-
sche Geschichte selbst, die durch ihre Ereignisse seine Auffassung von Geschichte in
ihren Grundlagen erschiitterte und in Frage stellte. Man kann Schillers geschichtswis-
senschaftlichen Werdegang geradezu dabei beobachten, wie er sich in naher Bindung
an die biographische Erfahrung von Jahrzehnt zu Jahrzehnt vertieft und erweitert. Erst
die existenzielle Auseinandersetzung mit den Revolutionsereignissen in Frankreich, die
demonstrierten, wie im Moment eines vordergriindigen Durchbruchs historischer Ver-
nunft, mit dem ein Zeitalter der Freiheit und Gerechtigkeit zu beginnen schien, zuletzt
Chaos und Gewalt die historische Biithne eroberten und an die Stelle eines lang erwar-
teten Friedenszeitalters (so die Ankiindigung Schillers in seiner Antrittsrede) europa-
weite Kriegsszenarien traten, befreite ihn von seinen gedachten Prinzipien historischen
Fortschritts und 6ffnete seinen Blick fiir das Unzusammenhingende und Disparate der
geschichtlichen Erscheinungen.

Entscheidend ist aber, dass dies bei Schiller nicht zu einer Resignation gegeniiber
der Geschichte fithrt, sondern ein gewandeltes Interesse an seinem Gegenstand evo-
ziert, das seiner Methodik bewusst wird und einen neuen historiographischen Ansatz
zur Folge hat. Wenn Ernst Schulin konstatiert, Schiller sei »nicht an kontinuierlichen
historischen Entwicklungen interessiert«, und zugleich dessen dichterisches Interes-
se am Scheitern der Geschichte hervorhebt (Schulin 1995: 139), dann korrespondiert
dies mit den bereits zitierten Aulerungen in dem Aufsatz Uber das Erhabene, in dem
Schiller die Erfahrung des »Mangels einer Zweckverbindung« und insofern der »Unbe-
greiflichkeit« nicht zum End--, sondern zum Ausgangspunkt des Erkenntnisinteresses
macht. Die Erfahrung eines »gesetzlosen Chaos« an der Geschichte nimmt er zum An-
lass, nach einer tieferen, nicht dem dufleren empirischen Bewusstsein zuginglichen
Ebene von Zusammenhang zu fragen. Es erstaunt zunichst, wenn Schiller angesichts
dieses Chaos zu dem Begriff des »Erhabenen« gelangt. Diese Paradoxie 16st sich aber
auf vor dem Hintergrund seiner Argumentation: Wenn die historischen Ereignisse sich
in ihrer »Unbegreiflichkeit« einer gedanklichen Systematik entziehen, dann beweist
das, dass Geschichte sich nicht in der Logik eines philosophischen Prinzips erschépft
(z.B. im Sinne hegelscher Dialektik), sondern wesentlich elementarer in den individu-
ellen Antrieben menschlichen Handelns aufzusuchen ist. Das Fehlen von »Zweckver-
bindungenc ist fiir Schiller insofern geradezu ein Indiz fir die Wiirde des Menschen,
weil sie dokumentiert, dass er nicht einer Determination durch ein wie auch immer
geartetes Telos unterworfen ist. Wenn sein Handeln und die daraus resultierenden ge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [

21


https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Asthetische Geschichtserkenntnis

sellschaftlichen Ereignisse nicht planbar sind, dann belegt dies, dass sein historisches
Werden nicht festgelegt ist, sondern durchzogen ist von Momenten der Spontanitit
und Entscheidung — und damit der Freiheit. Erhaben ist die Geschichte fir Schiller
nicht durch den Glanz ihres Gelingens, sondern durch die Beispiele der menschlichen
Bemithung, die Scheitern, Neuanfang, Impulse und Niederlagen mit einschlief3t und
Ausdruck seines Strebens nach Freiheit ist.

Quellenkritischer Empirismus und am historischen Leben entwickelter Realismus
haben bei Friedrich Schiller nicht zu einer endgiiltigen Abkehr, sondern umgekehrt zu
einer neuerlichen Hinwendung zur kiinstlerischen Aufarbeitung von Geschichte ge-
fithrt. Es ist vielfach darauf hingewiesen worden, dass Schillers wichtigste Geschichts-
dramen nicht einem unkritischen Vorstadium vor seinen historischen Arbeiten ent-
sprangen, sondern erst nach seiner wissenschaftlichen Forschungstitigkeit entstan-
den sind (Koopmann, Frick, Dann, Oellers 1995). Die skizzierten Auseinandersetzungen
mit der Franzdsischen Revolution 16sten bei ihm &sthetische Reflexionen aus, die vor
allem dann in die Asthetischen Briefe einmiindeten und aus denen ein Entschluss zu ei-
nem dichterisch-historischen Neuanfang hervorging. Die Fiktion wurde fiir ihn »dann
natur- (und geschichts-)notwendig, wenn sie iiber die sUrsache der Erscheinungen<hin-
aus die>Ursache in der Erscheinung« gleichsam >offenbarts, also das >Wissen des Realis-
ten< hinter (oder unter) sich lisst, da es ihr gelingt, >bify zu Wahrheiten [des Idealisten]
zu dringen« (Oellers 1995: 208 mit Bezug auf Schiller: NA 20, 494f.). Helmut Koopmann,
der bei Schiller einen Abschied von einer auf Ursache und Wirkung, »Mittel« und »Ab-
sicht« fixierten und auf ein verniinftiges Ziel ausgerichteten Systematik feststellt und
gleichzeitig bei ihm eine bewusste Hinwendung zur Poesie wahrnimmt, konstatiert:
»Das ist, wenn man so will, ein Paradigmenwechsel, der kaum wberschitzt werden
kann« (Koopmann 1995: 69f.). Aus der Genese der Historiographie Schillers erhellt sich,
dass sich diese Wendung nicht auf die blofRe Darstellungsfrage reduzieren lisst, son-
dern den Erkenntniszugang zur Geschichte selber meint: Sein Begriff von poetischer
Phantasie versteht »sich keineswegs nur in dem akzidentiellen und duflerlich-dekora-
tiven Sinn einer gefilligen sprachlichen Einkleidung darstellungsneutraler historischer
Sachverhalte (oder >Factorums), sondern durchaus auf der fundamentalen Ebene der
Gegenstandskonstitution selbst, der poiesis der in Rede stehenden geschichtlichen Phi-
nomene und Befunde« (Frick 1995: 90). Das Ganze der menschheitlichen Entwicklung
— ihr Zusammenhang - erschlieft sich fiir Schiller erst in einer durch die Skepsis hin-
durchgegangenen Dichtung (ebd.: 97 u. 105), weil diese einerseits nicht mehr erkennt-
nistheoretisch naiv ist, andererseits nicht beim unverbundenen Aggregat empirischer
Inhalte stehenbleibt.

Bezeichnenderweise haben moderne Historiker immer wieder bestitigt, dass Schil-
ler z.B. mit seinem Wallenstein dessen historischer Individualitit wesentlich niherge-
kommen sei als mit seiner historischen Schrift iiber den Dreiffigjihrigen Krieg (siehe
Schieder 1960: 34 und Dann 1995: 124f.). Sein dichterischer Ansatz verstiefR in diesen
Fillen also nicht gegen historische Realitit, sondern steigerte diese letztlich. Von die-
ser kiinstlerisch-philosophischen »Sinnwahrheit« schreibt Otto Dann im Hinblick auf
Schiller: »Auch diese ist eine historische Erkenntnis, die auf quellengestiitzten Tatsa-
chenwahrheiten basiert, aber gewonnen wird durch die Fahigkeit, sich von den Fakten
und Quellen zu lésen, um das Wesen geschichtlicher Phinomene zu erfassen« (ebd.:

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

124). Die Ambivalenz, in der Schiller mit solchen Positionen zwischen Wissenschaft und
Kunst steht, liegt auf der Hand, und Otto Dann ist zuzustimmen, wenn er in ihr eine
»Mittelstellung« zwischen Aufklirungshistorie und Historismus erkennt, in der sich
eine Problemstellung im Umgang mit Geschichte ausdriicke, »die bis heute uneinge-
16st geblieben« ist (ebd.: 125). Er ist einen methodischen Weg von einer unreflektierten
dichterischen Phantasie und teleologischen Philosophie iiber die empirische Wissen-
schaftlichkeit zu einem vertieften Begriff der dsthetischen Aneignung von Geschichte
gegangen, erkenntnistheoretisch blieb er aber die Begriindung schuldig, warum fiktive
Erfindungen, ohne die keines seiner spiten Geschichtsdramen auskommt, die Realitit
von Geschichte nicht verletzen, sondern zu deren Erkenntnis beitragen.

II.2. Der kritizistische Einwand: Niebuhr und Biichner
II.2.1.  Barthold Georg Niebuhr

Mit dem anbrechenden 19. Jahrhundert und seiner radikalen Wende zu einem positi-
vistischen Weltbild wurde das Geschichtsdenken der Goethezeit grundsitzlich in Frage
gestellt, und zwar von historiographischer und dichterischer Seite gleichermafen. Bar-
thold Georg Niebuhr war der fritheste Historiker, der mit den Mitteln der »Kritik« eine
Bresche schlug fiir eine »objektives, sich konsequent auf das empirische Quellenmate-
rial griitndenden Geschichtswissenschaft. Seine Romische Geschichte von 1811 bildete eine
Zisur in der systematischen Auseinandersetzung mit der Historie.® Mit einer bis da-
hin ungekannten Prizision in der Sichtung einer schier uniiberschaubaren Menge do-
kumentarischen Materials sezierte er die aus der Antike itberkommene Tradition der
Schriften eines Livius oder Dionysius von Halikarnass und wies nach, dass sie von einer
solchen Fiille von Widerspriichen, Liicken und Ungenauigkeiten gekennzeichnet war,
dass man die bisherigen Anschauungen von der romischen Geschichte vollstindig zu
revidieren hatte. Mit der bestechenden Uberzeugungskraft empirischer Beweise wur-
de die Nachlissigkeit bisheriger historischer Untersuchungen und Urteile offengelegt —
von wissenschaftlicher Seite aus war den »dichterischen« Erzihlungen und philosophi-
schen Synthesen der Boden entzogen. Die Macht der »kritischen Methode« schwichte
nachhaltig die Autoritit einer auf Phantasie rekurrierenden Geschichtsdeutung. Hier
schon — nicht erst bei Ranke — ertént das Wort von der »wirklichen Geschichte« und
von einer Historik, die darstelle, wie es »wirklich geschehen« sei (Hensler 1839: 96 u.
191). So wurde Niebuhr auch einhellig zum »vorziiglichsten Begriinder der modernen
Geschichtswissenschaft« ausgerufen (Giesebrecht 1859: 9; fast wortlich auch Dilthey in
GS 3:269 u. GS 11: 16, Bernheim 1885: 236 und Heuss 1968: 7).

Zunehmend verlor sich das Vertrauen in jene »innere Wahrheit« kiinstlerischer
Geschichtsdarstellung, von der noch 20 Jahre nach Niebuhr Wilhelm von Humboldt
sprach. Es ist bemerkenswert, wie sich trotzdem noch die Konkurrenz von Dichtung
und Wissenschaft in der Schwebe hielt. Niebuhr entblofite in seinem Werk solche

6 Zu Leben und Werk Niebuhrs siehe Karl Christ: Barthold Georg Niebuhr, in: Deutsche Historiker,
Hg. H.-U. Wehler, Bd. VI, Gottingen 1980, S. 23-36

hittps://dol.org/10.14361/9783839460834-002 - am 13.02.2026, 07:26:44. /de/e - [

29


https://doi.org/10.14361/9783839460634-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

