
V. Ordnungen des Eigenen und ihre Fremdheiten

verstehen – Ordnungstheoretische Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Erste Anknüpfungspunkte –

Blick auf religionspädagogische Rezeptionen

In vorliegender Studie wurde an zahlreichen Stellen auf vielfältige Zusammenhänge

zwischen den Feldern »Fremdheit« und »Ordnung« verwiesen (u.a. in den kontextuellen

Klärungen im Kapitel II.3 und im Forschungsstand unter III.10). In der Untersuchung

phänomenologischer Zugänge im letzten Kapitel erschien schließlich der Ordnungs-

begriff erneut: im Rahmen der strukturalistischen Phänomenologie Maurice Merleau-

Pontys (Kap. IV.3.2) und beim Ansatz von Bernhard Waldenfels u.a. im Rahmen seiner

Fremdheitsdefinition, die Fremdes als das »Außer-ordentliche« definiert (Kap. IV.3.4 u.

II.3.2). Von Julia Reuter, die sich unter anderem auf Waldenfels’ Ansatz bezieht, wurde

bereits folgendes Zitat angeführt: »Die Grenze zumFremden ist ein Relikt der Ordnung;

wer den Fremden verstehen will, der muss zuallererst die eigene Ordnung verstehen«

(vgl. Kap. II.3, Fußnote 1). Fremdes als das »Außer-ordentliche« einer »eigenen Ord-

nung« – diese Definition erscheint zunächst unmittelbar einleuchtend. Wenn aber die

»eigene Ordnung« ein so entscheidender Ausgangspunkt der Fremdheit ist, stellt sich

nun die Frage, was »eigene Ordnung« bzw. was der Begriff der »Ordnung« insgesamt

bedeutet.

1.1 Ambivalenz des Ordnungsbegriffs/Ordnungsvielfalt
in interreligiöser Bildung

Die Assoziationen, die im Wort Ordnung mitschwingen, sind nicht nur positiv: »Zucht

und Ordnung«, »Ordnung und Sauberkeit« werden oft eher abfällig verwendet, die

»Neuordnung Europas« ist ein Euphemismus der Nationalsozialisten für einen fatalen

Angriffskrieg. Jedoch kannOrdnung auch einen Zustand der Zufriedenheit ausdrücken:

wenn etwas »in Ordnung« oder sogar »in bester Ordnung« ist. Ordnung bezeichnet so-

wohl den Prozess des Ordnens als auch ein Geordnetsein, das einen Sachverhalt über-

sichtlich macht, »Unordnung« und Chaos »strukturiert« oder beseitigt. Wer etwas »für

sich ordnet«, macht sich eine Sache begreifbar und verstehbar. »Ordnungsgemäß« ver-

läuft etwas, wenn es regelhaft und erwartbar abläuft. Wer dagegen undiszipliniert ist,

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Fremdheitserfahrung und Othering

wird »zur Ordnung gerufen«. Die »eigene Ordnung« ist ein gewohnter Ablauf oder ein

Umfeld, das ein Individuum »braucht« bzw. woraus es nicht »gerissen« werden möch-

te. Vielleicht will es aber bisweilen »die Ordnung durchbrechen«. Ordnung kann sowohl

ein Organisationsprinzip sein (die »alphabetische Ordnung«), als auch eine hierarchi-

sche Kategorie ausdrücken (»ein Problem erster Ordnung«). Auf institutioneller, gesell-

schaftlicher, staatlicher Ebene beschreibt Ordnung eine systemische Struktur, die nach

klaren Regeln, Gesetzen und Normen aufgebaut ist, wie z.B. die »Grundordnung«, »öf-

fentliche/sittliche Ordnung«, »Staatsordnung«, »Schulordnung«. Das »Ordnungsamt«

ist die Behörde, in dem nicht zuletzt das Pass- und Meldewesen untergebracht ist.1

Diese Vielfältigkeit des Ordnungsbegriffs lässt sich auch auf interreligiöse Kontexte

anwenden. Ein 2016 von Ulrich Willems et al. herausgegebener Sammelband zeigt viel-

fältige »Ordnungen religiöser Pluralität« auf, ohne jedoch selbst einen Ordnungsbegriff

zu definieren: Untersucht werden unter der Überschrift des Sammelbands historische

Konzepte von religiöser Pluralität, Vorstellungen religiöser Pluralität in unterschied-

lichen Religionskulturen sowie aktuelle Debatten in deutsch- und englischsprachigen

Kontexten, wobei auch rechtliche Fragestellungen berührt werden.2

Auch im Forschungsstand interreligiöser Bildung in Kapitel III wurden viele Ord-

nungskontexte aufgezeigt: in Gestalt kategorialer Domänen wie Religion, Kultur, Mi-

gration, in Gestalt struktureller Organisationsformen wie der Form des Religionsun-

terrichts, aber auch in der Analyse einzelner Beziehungssysteme wie Lerngruppen.

Mithilfe des Ordnungsbegriffs lassen sich so auch konkrete Unterrichtssituationen

betrachten: Bereits in der Einleitung vorliegender Studie wurden die Beispiele von Kar-

lo Meyer und Heinz Streib aufgeführt. Beide beschreiben, wie Kinder beimHören eines

Adhāns in Gelächter ausbrechen, doch der weitere Fortgang der Unterrichtssituationen

bei Meyer und Streib unterscheidet sich stark. Im ersten Beispiel kann das Lachen von

der Lehrkraft eingeordnet und pädagogisch aufgefangen werden, am Ende des zweiten

Beispiels steht eine Beinahe-Prügelei auf dem Pausenhof (vgl. Kap. I.1, Fußnote 4 u.

5). Die Kontexte, in denen der Adhān jeweils erklingt, sind auf vielfältige Art und Wei-

se geordnet: Es herrschen – auch abhängig von der Lerngruppenzusammensetzung –

in jedem Kontext Erwartungen vor, was in der Situation passend erscheint und was

nicht. Solche Erwartungen werden ebenso vom »bereichsspezifischen und abstrakten

Vorwissen« der Beteiligten und den »Zwecken« ihrer Kategoriennutzung geprägt (vgl.

Kap. II.3.3). Bereits hier zeigt sich eine Vielzahl verschiedener Ordnungen, die für die

Untersuchung interreligiöser Lernsituationen relevant sein können.

In einer Erweiterung des Beispiels bei Meyer erklärt die Lehrerin der Klasse, dass

sich »Aischa aus der Nachbarklasse« durch das Lachen verletzt fühlen könnte. Weiter-

hin überlegt Meyer, was ein »Vater von einemKind aus der Klasse« äußern könnte: »Das

rufen die immer vor einem Attentat. Ihr solltet lieber in die Kirche gehen als euch so

etwas anzuhören« (vgl. Kap. I.1, Fußnote 6 u. 7). In der Aussage des Vaters erscheint der

1 Vgl. auch Gerhard Wahrig/Hildegard Krämer/Harald Zimmermann (Hg.): Brockhaus – Wahrig.

DeutschesWörterbuch in sechs Bänden. Vierter Band K – OZ,Wiesbaden: Brockhaus 1982, S. 922f.

2 UlrichWillems/Astrid Reuter/Daniel Gerster (Hg.): Ordnungen religiöser Pluralität. Wirklichkeit –

Wahrnehmung – Gestaltung (= Schriftenreihe »Religion und Moderne«, Band 3), Frankfurt, New

York: Campus 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


V. 1. Erste Anknüpfungspunkte – Blick auf religionspädagogische Rezeptionen 225

Gebetsruf mit gesellschaftlichen Stereotypen zum Islam verknüpft. Bemerkenswert ist

in diesem Zusammenhang auch ein anderes bereits aufgeführtes religionspädagogi-

sches Beispiel zum Thema Adhān: In »Interreligiöses Lernen narrativ« erzählt Mirjam

Zimmermann eine Geschichte, in der ein jungesMädchen namens Lena das Gebet ihrer

muslimischen Nachbarn als »seltsamen Singsang wie aus einer anderen Welt« erfährt

(vgl. Kap. III.3, Fußnote 35).

Weitere zu betrachtende Ordnungsebenen ergeben sich so auch aus der reli-

gionspädagogischen Darstellung der Beispiele. Die Formulierung »Aischa aus der

Nachbarklasse« etwa lässt sowohl räumliche Ordnungen (»Nachbarklasse«) als auch

gesellschaftlich-kulturelle Zuordnungen (»Aischa«) anklingen (ähnlich wie bei der

Formulierung: »Singsang wie aus einer anderen Welt«). Hier kann beispielsweise

untersucht werden, wie verschiedene religionspädagogische Ansätze das Thema

»Fremdheit« darstellen. Indem sich vorliegende Studie auf bestimmte Ansätze bezieht,

strukturiert aber auch sie selbst die Bezüge auf eine spezifischeWeise – und folgt dabei

nicht zuletzt einer Ordnung, die sich aus der Auseinandersetzung mit den rezipierten

Metatheorien ergibt.

Es ist also genauer zu präzisieren, was vor diesemHintergrund die Waldenfels’sche

Definition von Fremdheit als das »Außer-ordentliche« genau bedeutet. Angesichts der

Vielfalt der möglichen Ordnungen schreibt Waldenfels: »Es gilt also der Satz: So viele

Ordnungen, so viele Fremdheiten. Das Außer-ordentliche begleitet die Ordnung wie ein

Schatten«3 (vgl. auch Kap. II.3, Fußnote 9). Zu allen oben genannten Ordnungen ist

ein »Außer-ordentliches« möglich. Offensichtlich also lässt sich Fremdheit als »Außer-

ordentliches« von (religionspädagogischen) Kategorien, Strukturen und Systemen usw.

untersuchen, wobei genaue Zusammenhänge noch unklar bleiben können. Ordnungs-

pluralität scheint mehr zu sein als die wohl selbstverständliche Tatsache, dass ange-

sichts eines Plurals von Ordnungen von einem Plural von Fremdheiten gesprochen werden

muss.Nicht nur Fremdheit als Außer-ordentliches der Ordnungenwird plural, sondern

es stellt sich gleichzeitig Frage,was angesichts der Vielzahl der Ordnungen, die das Eigene be-

stimmen, das Eigene bedeuten kann.

Was bedeutet also »eigene Ordnung«, die Reuter herausstellt? Wer ordnet die Ord-

nungen, die nicht nur das Eigene, sondern gewissermaßen auch das Fremde als das

Außer-ordentliche bestimmen?

Das vorangegangene Kapitel schloss auch mit der Frage, wie Subjekt und Wahr-

nehmung des Eigenen durch Ordnungsstrukturen vorgeprägt werden (vgl. Kap. IV.5).

Wie prägen eigene Ordnungen den, wie Husserl es formulieren würde, »Ichblick auf et-

was«4 bzw. den »Ichstrahl«5, mit dem die Dinge der Aufmerksamkeit des Ichs gewahr

werden? Viel stärker als noch Husserl es annahm, ist das subjektive Erfahrensgesche-

hen durch innere und äußere Strukturen der Erfahrung geprägt, die im Widerspruch

3 B. Waldenfels: Phänomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 72.

4 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes

Buch (= Hua III), S. 81.

5 Ebd., S. 231.

zum souveränenWahrnehmungslenken eines »transzendentalen Ichs« (vgl. Kap. IV.3.1)

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Fremdheitserfahrung und Othering

stehen. Husserls Thesen von einem »reinen Bewusstsein« wurden daher wie ausge-

führt von nachfolgenden phänomenologischen Ansätzen abgelehnt u.a. von Maurice

Merleau-Ponty (vgl. Kap. IV.3.2).

In Kapitel II.3.3 wurde zudem auf die Forschung zum kategorialen Denken Bezug

genommen, die weitere »Strukturen des Bewusstseins« identifiziert. Diese haben be-

deutende Konsequenzen für die in Kapitel IV entfalteten phänomenologische Zugänge:

Waldenfels widmet sich in einem eigenen Buch ganz der »Phänomenologie der Auf-

merksamkeit«, in dem sich auch einige Passagen zur »Mitwirkung des Gehirns«6 fin-

den. Hier schreibt er: »Es steht außer Zweifel, dass Neurophysiologie und Neurobio-

logie mit ihren neusten Methoden der Phänomenologie auf befruchtende, aber auch

auf beunruhigende Weise nahe gerückt sind.«7 Forschungserkenntnisse zur neurona-

len Organisation hinterfragen die »Reinheit« eines die Welt wahrnehmenden Ichs und

damit auch die »Reinheit« der Wahrnehmung des Fremden.

Verschärfend geht die Forschung zum kategorialen Denken inzwischen von der

»Existenz multipler Kategoriensysteme« aus, die je nach Ordnungsaufgabe des Den-

kens eine andere Art der Kategorisierung wählen. Dass diese verschiedenen Kategori-

ensysteme auch in Konkurrenz zueinander stehen können, lässt sich imAlltag in Gestalt

von »eigentlich, aber«-Strukturen beobachten (vgl. Kap. II.3.3). In Kapitel II.3.3 wur-

de ebenfalls bereits dargelegt, dass die »eigene Ordnung« des Bewusstseins nicht zu-

letzt auf ein unsichtbares Netz vorbewusster und dennoch verinnerlichter gesellschaft-

licher Klassifikationen zurückzuführen ist (u.a. kulturelle und lebensweltliche Prägun-

gen spielen hierbei eine bedeutsame Rolle).

Bereits diese erste Übersicht zeigt eine Vielzahl möglicher Ordnungen, mit denen

Individuen konfrontiert sein können. Reuters anfangs zitierter Appell »zuallererst die

eigene Ordnung verstehen« entpuppt sich also als eine herausfordernde, »unordent-

liche« Aufgabe: Die »eigene Ordnung« – das ist ein weites Feld, bestehend aus einer

Vielzahl möglicher zu untersuchender Ordnungen. Sie lassen sich nicht in ihrer Kom-

plexität darstellen.

1.2 Ordnungstheorien und ihre Rezeption in interreligiöser Bildung

Nach Niklas Luhmann ist es eine der wichtigsten Eigenschaften von ordnenden Sys-

temen, Komplexität zu reduzieren (vgl. Kap. V.3.1.1). Auch im Folgenden wird es darum

gehen, die Vielfalt der möglichen Untersuchungsfelder zu begrenzen: Bevor auf irgend-

eineWeise damit begonnen werden kann, die »eigene Ordnung« zu verstehen, ist es zu-

nächst wichtig, Prozesse derOrdnungsbildung zu verstehen, also das Geordnetwerden und

Ordnen. Für vorliegende Studie ist dabei besonders das Zusammenwirken von »Eigenem«

und »Ordnung« entscheidend, das letztlich auch für das Verständnis des »Fremden« re-

levant ist. Auf dieseWeise hofft die Studie nicht nur der Spur des »Außer-ordentlichen«

ein Stück näher zu kommen, sondern auch den Begriff »eigene Perspektive« näher zu

6 Bernhard Waldenfels: Phänomenologie der Aufmerksamkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004,

S. 142-154, bes. S. 143.

7 Ebd., S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


227

klären, der für interreligiöse Theoriebildung ein sehr wichtiger ist. Es ist hier und in

Kapitel IV angeklungen, dass diese Fragen Berührungspunkte zur Theorie des Subjekts

aufweisen. Die pluralen Ordnungen enthalten das ordnende Subjekt als komplexen Ge-

genspieler.

Weitergehende Zugänge zum eröffneten Feld bieten die bereits genannten Ord-

nungstheorien von Niklas Luhmann, Michel Foucault und Bernhard Waldenfels, die

sich in ihrenTheorien zudemmit der Frage der Ordnung des Subjekts befassen.Wie in

Kapitel IV wird auch hier der Ansatz von Waldenfels einen Zielpunkt darstellen, nicht

zuletzt weil sichWaldenfels in seinemWerkmit denThesen von Foucault und Luhmann

auseinandersetzt. Da Foucault sich durch seine Lektüre von Merleau-Ponty selbst mit

der phänomenologischen Philosophie befasste und auch Luhmann »viel von der Phä-

nomenologie gelernt hat, dies aber eher untergründig einfließen ließ«8, bestehen auf

diese Weise vielfältige Verbindungen zum vorherigen Kapitel IV. Es finden sich über-

dies Verbindungslinien in das anschließende Kapitel VI, da die Arbeiten von Foucault

auch von der postkolonialen Theorie rezipiert werden. Beachtenswert ist ebenso, dass

Luhmann stark normative Ansätze, wie sie etwa die postkolonialenTheorien darstellen,

sehr kritisch betrachtet (vgl. Kap. V.3.1.3).

Niklas Luhmann wird in einer Vielzahl von Publikationen zur interreligiösen Bil-

dung zitiert. Zu nennen sind hier zum Beispiel die Veröffentlichungen von Joachim

Willems9, der seinen Ansatz von »interkultureller Kompetenz« auch auf systemtheo-

retische Erkenntnisse stützt, oder das Jahrbuch für konstruktivistische Religionspäd-

agogik, herausgegeben von Gerhard Büttner, Hans Mendl, Oliver Reis und Hanna Roo-

se.10 Bernhard Dressler nimmt ebenso in zahlreichen Beiträgen11 auf Luhmann Be-

zug, wie auch viele weitere Autor*innen. Meist handelt es sich bei den Bezügen aber

um kleinere Zitate, die inhaltlich nicht auf das Themenfeld der Fremdheit angewandt

werden. Werke von Michel Foucault werden, wie in Kapitel III.12.5 beschrieben, sel-

ten rezipiert. Eine Ausnahme stellen beispielsweise Veröffentlichungen von Bernhard

Grümme und Bettina Brandstetter dar.12 Bernhard Waldenfels dagegen wird, wie in

Kapitel III und IV gezeigt, recht häufig zitiert. Dies geschieht aber nicht vorwiegend

im Blick auf seine ordnungstheoretischen Klärungen. Zu sehen ist dies beispielsweise

an der Waldenfels-Rezeption von Tobias Kaspari: Während das Konzept »Antwortlich-

keit« in seinem Ansatz eine große Rolle spielt, geht Kaspari auf den Ordnungsbegriff

von Waldenfels nur wenig ein.13 Vorliegende Studie kann deshalb der Rezeption des

Waldenfels’schen Fremdheitsbegriffs in der Religionspädagogik noch weitere Aspekte

hinzufügen.

8 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1114.

9 Bspw. J. Willems: Interkulturalität und Interreligiosität; J. Willems: Interreligiöse Kompetenz.

10 Bspw. Gerhard Büttner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.): Religiöse Pluralität (= Jahrbuch für

konstruktivistische Religionsdidaktik, Band 8), Babenhausen: Lusa 2017.

11 Bspw. B. Dressler: Religiöse Bildung und Schule und viele weitere Beiträge.

12 Bspw. B. Grümme: Vom Anderen eröffnete Erfahrung; B. Grümme: Heterogenität in der Religions-

pädagogik; B. Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identitäten aushandeln.

13 Vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 370-376, besonders im Vergleich zu der Länge des

didaktischen Teils, S. 250-448.

V. 1. Erste Anknüpfungspunkte – Blick auf religionspädagogische Rezeptionen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Philosophische Verbindungslinien –

zersplitterte Weltordnung und die Subjektfrage

Die Ordnungstheorie ist seit langer Zeit mit zwei großen Fragen verknüpft: 1. Inwiefern

ist eine Gesamtordnung derWelt möglich, die alle anderen Ordnungen in sich umfasst?

2. Welche Rolle nimmt das menschliche Subjekt in Bezug auf die Ordnungen der Welt

ein: Inwiefern gehen die Ordnungen der Welt aus dem Subjekt hervor bzw. inwiefern

wird das Subjekt durch diese Ordnungen bestimmt? Es ist leicht nachvollziehbar, dass

das philosophische Konzept des Fremden als das »Außer-ordentliche« von solchen Fra-

gen nicht unbeeinflusst ist.

Wenn sich die zeitgenössische Philosophie und Soziologie auf den Ordnungsbegriff

bezieht, bezieht sie sich zugleich auf einen philosophischen Leitbegriff mit langer Ge-

schichte. Ordnung (von lat. ordo: Reihe, Ordnung, Anordnung, Rang, Reihenfolge, Ver-

ordnung) ist ein zentraler Begriff der mittelalterlich-christlichen Philosophie, die sich

auf antike Vorbilder beruft. In Platons Phaidon wird die menschliche Seele als »ideen-

verwandt« bezeichnet, in der Nikomachischen Ethik von Aristoteles ist der Mensch ein

»zusammengesetztes Wesen«, das körperlich der Sinneswelt angehört, doch über seine

Vernunft teilhat an der kosmischen Idee der Gesamtordnung.1

»Gelungenes Handeln und Erkennen bedeutet aufs Ganze gesehen Reproduktion der

kosmischen Ordnung im Leben des Einzelnen und der Polis, bei aller klugen Erfindung

im Einzelfall. In diesem Sinne ist Erkennen Wiedererinnerung. Das Vergessen, das ihr

vorausgeht, und das Verfehlen der Ordnung, das dadurch möglich wird, ist der Preis

für die Sonderstellung des Menschen.«2

In der mittelalterlichen Vorstellung von der Ordnung der Welt und des Seins weist der

ordnende und schöpferische Gott allen Kreaturen und Gegenständen ihre Position in

der Weltordnung zu. Für Vorstellungen einer Gesamtordnung stellt jedoch die Figur

des Fremden, das sich nicht leicht in eigene Ordnungsbilder einfügen lässt, stets eine

1 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 117.

2 Ebd., S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 Fremdheitserfahrung und Othering

»Herausforderung« dar.3 Genauso stellt sich im Mittelalter die Frage, inwiefern das

Fremde gewissermaßen seinen »natürlichen« Platz außerhalb der erfahrenen eigenen

Ordnungen findet, die wie alle anderen Ordnungen letztlich auch auf Gott zurückgehen

soll – oder ob man angesichts der Vielheit menschlicher Ordnungen nicht stärker das

menschliche Ordnungshandeln mit in Betracht ziehen muss.

Diese Fragestellung gewinnt an Bedeutung, wenn ab dem Spätmittelalter die Mit-

wirkung des Menschen am Schöpfungshandeln immer stärker thematisiert wird, die

in der Neuzeit und in der Philosophie der Aufklärung zummaßgeblichen Bezugspunkt

wird: »Das Zersplittern einer vorgegebenen gefestigt erscheinenden Ordnung ruft die

Frage wach nach einem Ordner, und wie in jener frühen Zeit zu erwarten, steht diese

Frage unter theologischen Auspizien, greifbar bei Descartes und Hobbes und zurück-

reichend in den spätmittelalterlichen Streit der Nominalisten.«4

Die jüngere Philosophie schließlich beruft sich immer wieder auf die soeben

skizzierte philosophische Entwicklung, wenn sie die souveräne Ordnungsfunktion des

menschlichen Subjekts hinterfragt, das die Aufklärung gewissermaßen als »Epizen-

trum«5 in den Mittelpunkt ihrer Philosophie stellt. Die im Folgenden und unter Kapitel

V.3 vorgestellten Theorien von Luhmann, Foucault und Waldenfels befassen sich alle

auf eine je spezifische Weise mit der Frage des Subjekts. Auch wenn sie dabei zu sehr

unterschiedlichen Schlüssen kommen, eint die Zugänge, dass sie alle die Eigenständig-

keit und Souveränität des Subjekts stark hinterfragen. Auf diese Weise weisen sie für

vorliegende Studie neue Zugangswege zum »Eigenen« auf, das gewöhnlich in einem

Gegensatz zum »Fremden« gesehen wird.

Luhmann

Niklas Luhmann verfolgt einen »radikal antihumanistischen« Theorieansatz.6 Dies

bedeutet, dass Luhmann in seiner Theorie nicht mit der Kategorie Mensch und auch

nicht mit der Kategorie Subjekt arbeitet, die für klassische Philosophien eine wichti-

ge Rolle spielen. Für Luhmann stellen diese klassischen Ansätze eine Vereinfachung

dar und ignorieren, dass ein Mensch vielmehr ein »Konglomerat« aus verschiedenen

Systemen darstellt.7 Wie es die Selbstbezeichnung seiner Theorie als »Systemtheorie«

bereits nahelegt, sind der maßgebliche Untersuchungsgegenstand für Luhmann des-

halb »Systeme«. »Wir sind aus der Zeit der allgemein geltenden Formen heraus«, zitiert

er den Dichter Novalis.8 Für Luhmann ist ein Merkmal moderner Gesellschaften, dass

3 Marina Münkler/Werner Röcke: »Der ordo-Gedanke und die Hermeneutik der Fremde im Mittel-

alter: Die Auseinandersetzung mit den monströsen Völkern des Erdrandes«, in: Herfried Münkler

(Hg.), Die Herausforderung durch das Fremde, Berlin: Akademie 1998, S. 701-766.

4 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 119.

5 Ebd.

6 Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 35.

7 Dieter Lenzen (Hg.): Das Erziehungssystemder Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 82;

vgl. auchMargot Berghaus: Luhmann leicht gemacht. Eine Einführung in die Systemtheorie, Köln,

Weimar, Wien: Böhlau 2011, S. 32-34.

8 Vgl. Novalis: Fragment Nr. 2167 nach der Zählung der Ausgabe von EwaldWasmuth, Fragmente II,

Heidelberg 1957, zitiert nach N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


V. 2. Philosophische Verbindungslinien – zersplitterte Weltordnung und die Subjektfrage 231

ihre Eigenwerte »in der Modalform der Kontingenz« formuliert sein müssen.9 Eine von

einem beobachtenden Gott vorgegebene Gesamtordnung, auf die sich die Kontingen-

zen in der Welt zurückführen lassen10, wird in den Diskursen der Moderne oft nicht

als ein befriedigendes Erklärungsmodell aufgefasst. Die Ordnungsvielfalt der moder-

nen Welt führt Luhmann zum grundlegenden Ausgangspunkt seiner Theorie, »dass es

Systeme gibt«.11 Auf dieser Grundlage strebt Luhmann eine neue Form der Weltbe-

schreibung an: Es handelt sich gleichwohl um eine Theorie mit universellem Anspruch,

»um eine Welttheorie, die nichts, was es gibt, auslässt«, die jedoch dazu »zwingt, je-

weils genau anzugeben, von welcher Systemreferenz man ausgeht und was, von einem

bestimmten System aus gesehen, dessen Umwelt ist«.12 Neben Talcott Parsons, bei dem

er 1960/61 selbst studiert, wird Luhmann so zum bekanntesten Vertreter der soziologi-

schen Systemtheorie.

Luhmann ist seit seiner Berufung 1968 maßgeblich am Aufbau des ersten Lehrstuh-

les für Soziologie in Deutschland beteiligt. 1984 erscheint sein Hauptwerk »Soziale Sys-

teme«, das den Paradigmenwechsel zur Theorie »autopoietischer Systeme«13 markiert.

Bis zur Emeritierung im Jahr 1993 und darüber hinaus arbeitet Luhmann unermüdlich

an Theoriekonzeptionen für zahlreiche soziologische Teildisziplinen wie Recht, Reli-

gion, Politik, Wirtschaft, Wissenschaft, Kunst usw., von denen manche erst posthum

nach seinem Tod 1998 veröffentlicht werden. Obwohl »Luhmann –wohl weitgehend un-

bestritten – zu den führenden Vertretern der deutschen und internationalen akademi-

schen Soziologie« gezählt wird, zeichnet ihn dennoch »ein eher gespaltenes Verhältnis

zu seiner Disziplin aus«. Er behält zeitlebens eine kritische Distanz zur empirischen

Sozialforschung14, sodass sich manche nicht sicher sind, ob sie Luhmann als Soziolo-

gen bezeichnen sollen.15

Luhmann konstatiert eine Theoriekrise16 der soziologischen Gesellschaftsbeschrei-

bung, die er mit seiner Forschung zu überwinden versucht. Auch wenn er seine Theo-

9 Ebd., S. 47.

10 Ebd., S. 106-115.

11 Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1984, S. 30.

12 Niklas Luhmann: »Neuere Entwicklung in der Systemtheorie«, in: Merkur 42 (1988), S. 292-300,

hier S. 292f. Dieser Anspruch ist nicht mit einem »Absolutheitsanspruch« auf alleinige Richtigkeit

zu verwechseln, vgl. Georg Kneer/Armin Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme. Eine

Einführung, München: Fink 1997, S. 33. Dennoch nimmt Luhmanns Systemtheorie als »Supertheo-

rie« für sich in Anspruch, Vorgänge der Welt aus sich heraus in ihrer Gesamtheit beschreiben zu

können. Dieser Anspruch wird von anderen jedoch scharf kritisiert (vgl. Kap. 3.3.3)

13 Das Konzept des autopoietischen, also sich selbst erzeugenden Systems entwickelt Luhmann un-

ter Bezugnahme auf die Forschungen der Neurobiologen Humberto Maturana und Francisco Va-

rela, vgl. Wolfgang L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie. Band 2: Garfinkel – RC –

Habermas – Luhmann, Wiesbaden: VS Verl. für Sozialwissenschaften 2009, S. 273.

14 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 7f.

15 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 427.

16 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 8-10.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


232 Fremdheitserfahrung und Othering

rie nicht dem Fach der Philosophie zugeordnet wissen will,17 kann Luhmann auf tiefe

Kenntnisse der europäischen Philosophiegeschichte zurückgreifen. Immer wieder be-

tont Luhmann, dem von ihm so bezeichneten »alteuropäischen Denken« ein »neueu-

ropäisches Denken« entgegensetzen zu wollen.18 Luhmann lehnt daher grundlegende

Fragestellungen ab, nach der sich viele Philosophien seit der Antike ausrichten: bei-

spielsweise die Frage nach dem Sein/Nichtsein der Dinge.19 Auch ein transzendenta-

les Verständnis von Subjektivität, wie es etwa Husserl vertritt, lehnt Luhmann ab.20

Husserl, der sich selbst mit einer »Krise« europäischer Philosophie konfrontiert sah,

wird für Luhmann dennoch zu einem wichtigen Denker – besonders, da Husserl sehr

ernst nimmt, dass das Wie der Erfahrung letztlich über das Was des erfahrenen Ge-

genstands bestimmt, und sich jede Erfahrung nur in einem Horizont unzähliger, anders

möglicher Erfahrungen aktualisiert. Das Husserl’sche Verständnis von »Intentionalität«

(vgl. Kap. IV.3.1) wird für Luhmann eine prägendeDenkfigur.21 Alsmaßgeblich für seine

Theorie nennt Luhmann daher auch selbst »die Beschäftigungmit Parsons undHusserl,

also die Zusammenschließung von Sinnanalyse und Funktionsbegriff«.22 Manche The-

sen von Husserls Philosophie klingen so bei Luhmann in abgewandelter Form erneut

an.

Wichtig für Luhmanns »fachöffentliche Wirkungsgeschichte«23 in den spä-

ten 1960er und frühen 1970er Jahren ist die sogenannte Luhmann-Habermas-

Kontroverse.24 Hier wird Luhmann von Habermas u.a. kritisiert, Denkfehler aus

Husserls »monologischem« Ansatz zu wiederholen25 und nicht kritisch im Sinne der

kritischen Theorie zu sein. Luhmann dagegen hält den politisch-moralischen Ansatz

von Habermas für eine Selbstbeschränkung vonTheorie, die deshalb nicht in der Lage sei,

gesellschaftliche Sachverhalte in wissenschaftlich treffender Weise zu beschreiben.26

Während Luhmann der Öffentlichkeit zunächst vor allem als »Anti-Habermas« bekannt

17 Helga Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann. Eine erkenntnistheoretische Einführung, München:

Fink 1995, S. 130.

18 Ebd., S. 15-31.

19 Ebd., S. 15.

20 Was Husserl mit klassischen Konzeptionen verbindet, ist sein Bemühen, letztlich die Vielfalt des

Seienden auf ein »Identisches« hin zu reduzieren. »Dieses Identische«, schreibt Gripp-Hagelstange

in ihrer Luhmann-Einführung, »trägt bei Aristoteles den Namen Substanz, in der späteren Philo-

sophiegeschichte dann Namen wie absolutes Subjekt oder transzendentales Ich [wie bei z.B. bei

Husserl]«. Damit verbunden ist, dass »Subjektivität in diesen Konzeptionen, wie unterschiedlich

auch immer konzipiert, als extramundan verortet gedacht ist, [was] die logische Allgemeingültig-

keit des Erkenntnisprozesses gewährleistet«, vgl. ebd., S. 19.

21 Andreas Reckwitz: »Die Logik der Grenzerhaltung und die Logik der Grenzüberschreitungen: Ni-

klas Luhmann und die Kulturtheorien«, in: Günter Burkart/Gunter Runkel (Hg.), Luhmann und die

Kulturtheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 213-240, hier S. 218.

22 Niklas Luhmann: Short Cuts, Frankfurt a.M.: Zweitausendeins 2002, S. 16f.

23 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 11.

24 Vgl. JürgenHabermas/Niklas Luhmann: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie.Was leis-

tet die Systemforschung?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971.

25 Ebd., S. 177 u. 188.

26 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 20-22.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


233

wird, erkennt die Luhmann-Rezeption ab den 1980er Jahren immer stärker die Vielsei-

tigkeit von Luhmanns Theorie, die viele Motive aufnimmt, die in postmodernen und

poststrukturalistischen Debatten ebenfalls eine Rolle spielen.27 Auch für vorliegende

Studie stellt Luhmanns Theorie ein interessantes Gegengewicht zu stark normativen

Ansätzen wie der in Kapitel VI näher behandelten postkolonialen Theorie dar.

Foucault

In einer spannungsreichen Beziehung zu Luhmann steht Michel Foucault, der – wie

in Kapitel V.1 erwähnt – eine wichtige Referenz für die postkoloniale Theorie darstellt.

Auch Foucaults philosophische Subjektkritik bedeutet in großen Teilen eine Kritik eu-

ropäischer Philosophie, namentlich an ihrem »Anthropologismus«. Foucault betont die

Konstruiertheit der Kategorie »Mensch« in der Geschichte: »Diese Serie von Subjekti-

vitäten«, schreibt Foucault, »wird niemals zu einem Ende kommen und uns niemals

vor etwas stellen, das ›der Mensch‹ wäre.«28 In der Kritik an den Kategorien »Mensch«

und »Subjekt« existieren also durchaus interessante Verbindungen zu LuhmannsTheo-

rie, aber auch deutliche Unterschiede in dem Verständnis der verwendeten Begrifflich-

keiten. Deutlicher, als dies Luhmann tut, übt Foucault auch Kritik an Husserl, dessen

Phänomenologie er ebenfalls eine Tendenz zum »Anthropologismus« vorwirft.29

Im Gegensatz zu Luhmann, der eine durchgängige Theorie anstrebt, die die in der

Gesellschaft vorfindlichen Prozesse und Strukturen systemtheoretisch re-definiert und

in eine theorieeigene Sprache übersetzt, strebt Foucault nicht in diesemMaße nach in-

nerer Konsistenz über sein gesamtes Werk hinweg. Er selbst bezeichnet seine Bücher

als »kleine Werkzeugkisten«, die dem Zweck dienen sollen, Machtsysteme »zu demon-

tieren«.30 Hierbei scheut er sich nicht, auf Widersprüche, Entwicklungen und Parado-

xien in seinem Werk hinzuweisen und räumt für sich das Recht auf Veränderung ein,

bzw. »etwas zu werden, das man am Anfang nicht war.«31 Diese inneren Brüche ha-

ben auch Auswirkungen auf die Foucault-Rezeption. In widersprüchlicher Weise wird

er hier dem »Jungkonservatismus«, dort dem »Anarchismus« bzw. »Nihilismus« zuge-

rechnet, als systemtheoretischer Positivist bezeichnet bzw. als jemand, der den westli-

chen Marxismus »mit anderen Mitteln fortsetzt«.32 In seiner Einführung in das Werk

27 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 11f.

28 Michel Foucault: Schriften. Vierter Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, S. 94.

29 Foucault bezieht sich auf Husserl vor allem anhand seiner Lektüre der Phänomenologie Merleau-

Pontys, bei dem er selbst Veranstaltungen besuchte, vgl. B.Waldenfels: Phänomenologie in Frank-

reich, S. 525f.

30 »Wenn die Leute sie aufmachen wollen«, so Foucault weiter, »und diesen oder jenen Satz, diese

oder jene Idee oder Analyse als Schraubenzieher verwenden, um die Machtsysteme kurzzuschlie-

ßen, zu demontieren oder zu sprengen, einschließlich vielleicht derjenigen Machtsysteme, aus

denen diese meine Bücher hervorgegangen sind – nun gut, umso besser«, vgl. Michel Foucault:

Mikrophysik der Macht. Über Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin, Berlin: Merve 1976, S. 49; vgl.

auch Michel Foucault: Schriften. Zweiter Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 887f.

31 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 960.

32 Vgl. die entsprechende Aufstellung bei Thomas Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft. Fou-

caults Analyse der modernen Gouvernementalität, Berlin [u.a.]: Argument-Verl 1997, S. 24, vgl.

auch S. 27, Fußnote 10.

V. 2. Philosophische Verbindungslinien – zersplitterte Weltordnung und die Subjektfrage

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


234 Fremdheitserfahrung und Othering

Foucaults schreibt Hinrich Fink-Eitel, man könnte, wenn man es nicht wüsste, die Bü-

cher Foucaults sogar »für die Werke verschiedener Autoren halten«.33

Laut Thomas Lenke lassen sich viele scheinbare Widersprüche auch mit dem frü-

hen und plötzlichen Tod Foucaults erklären, der die Grenzen seines eigenen theoreti-

schen Rahmens erkannte, die Erweiterung seines philosophischen Instrumentariums

aber nicht mehr ausarbeiten konnte. Nach Lemke bauen die verschiedenen Phasen in

Foucaults Forschungsleben durchaus konsequent aufeinander auf und stellen weniger

einen Widerspruch als vielmehr eine Erweiterung dar.34 Weitgehend einig ist die Re-

zeption über die Einteilung der verschiedenen Phasen in Foucaults Werk, die sich in

Stil, Forschungsgegenstand und ihrem analytischen Instrumentarium teils stark un-

terscheiden.35 Zu Beginn steht die »diskursive Phase«36, die untersucht, wie sich ge-

sellschaftliche Wissens-Diskurse und ihre diskurseigenen Regeln, ihre Ding-Zeichen-

Beziehungen über die Zeit hinweg verändern. Dies hat Auswirkungen darauf, was in

der jeweiligen Zeit als diskursiv verhandelbar erscheint, was im Rahmen des »Ver-

nünftigen« bleibt und was vom gesellschaftlichen Diskurs als »irrational« ausgeschlos-

sen werden muss. Foucault möchte solche Diskursverschiebungen systematisch in ei-

ner »Archäologie des Wissens« untersuchen. Wichtige Werke der ersten Phase sind

z.B. »Wahnsinn und Gesellschaft« (1961) und »Ordnung der Dinge« (1966). Das folgen-

de Werk »Archäologie des Wissens« (1969) und die Inauguralvorlesung »Ordnung des

Diskurses« (1970) markieren den Übergang zu einer zweiten »machtheoretischen Phase«

in Foucaults Gesamtwerk37, die stärker nach den äußeren Bedingungen und sozialen

Praktiken fragt, die Diskurse bestimmen. Der Begriff der »Macht« wird hierbei im-

mer wichtiger, den Foucault im Rahmen einer »Genealogie der Macht« untersucht. Als

wichtigstes Werk jener zweiten Phase kann »Überwachen und Strafen« (1975) bezeich-

net werden. Die letzte Phase seiner Forschung, die, wie bereits geschrieben, durch Fou-

caults Tod beendet wurde, kreist um den Begriff einer »Ethik des Selbst«38. Diese wird

vor allem in den letzten Bänden einer Reihe zum Thema »Sexualität und Wahrheit«

(1984) ausgefaltet.

33 Hinrich Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 1997, S. 10.

34 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 28-33. Foucault formuliert dies in einer Selbstbe-

schreibung so: »Wasmichbetrifft, so kam ichmirwie ein Fisch vor, der aus demWasser hochspringt

und auf der Oberfläche eine kleine, kurze Schaumspur hinterlässt und der glauben machen will

oder glauben möchte oder vielleicht tatsächlich selbst glaubt, dass er weiter unten, dort, wo man

ihn nicht mehr sieht, wo er von niemandem bemerkt oder kontrolliert wird, einer tieferen, kohä-

renteren, vernünftigeren Bahn folgt«, vgl. Michel Foucault: Dispositive derMacht. Über Sexualität,

Wissen und Wahrheit (= Internationaler Merve-Diskurs, Band 77), Berlin: Merve 1978, S. 56; vgl.

auch Michel Foucault: Schriften. Dritter Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 214.

35 Michael Ruoff: Foucault-Lexikon. Entwicklung, Kernbegriffe, Zusammenhänge, Paderborn: Fink

2007, S. 53f.; T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 28f.

36 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 21-37.

37 Ebd., S. 37-52.

38 Ebd., S. 52-60.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


235

Waldenfels

Die Philosophie des Phänomenologen Bernhard Waldenfels kreist immer wieder

um die Frage des Subjekts und dessen Fremdheitserfahrungen (vgl. Kap. IV.3.4). Zu-

gleich hat sich Waldenfels in seinem Werk intensiv mit Ordnungstheorien befasst, be-

sonders in seinemWerk »Ordnung im Zwielicht« (1987). Hier bezieht er sich auf Frage-

stellungen, die zumEingang des Kapitels V.2 angesprochenwurden, und kommt immer

wieder auf die »Frage nach dem Ordner« zurück, der sich in einem Spannungsfeld aus

Ordnen und Geordnetwerden bewegt. Einen Zielpunkt findet das Werk im Thema des

»Außer-ordentlichen«. Auch wenn der Ordnungsbegriff nicht immer dieselbe Rolle in

Waldenfels’ Philosophie einnimmt, ist er zentral für das Verständnis seines Werkes.

Nicht nur ist seine mehrbändige »Phänomenologie der Fremden« erst nach »Ordnung

im Zwielicht« erschienen, sondern auch das wichtige Werk »Antwortregister« (1994).

Waldenfels sagt in einem Interview: »Viele lesen Antwortregister ohne Ordnung im

Zwielicht.« Viele »Grundperspektiven«, auf die er in seinem späteren Werk zurück-

komme, seien dort entwickelt worden.39 Auch die Deutung seines zentralen Begriffs

der »Antwortlichkeit« als behavioristische Responsivität (vgl. Kap. IV.3.4) bezieht sich

nicht auf ein souveränes Subjekt, sondern auf eines, das in vielfältige mentale Ord-

nungen verstrickt ist, wie sie auch in Kapitel II.3.3 beschrieben werden. Dies muss

mitbeachtet werden, wenn sich Waldenfels trotz alledem als Phänomenologe bezeich-

net. Über Waldenfels’ Ordnungsreflexion eröffnet sich so ein neuer Zugang zu seiner

Phänomenologie des Fremden. An vielen Stellen befasst sichWaldenfels zudemmit der

Philosophie Foucaults, aber auchmit der Systemtheorie Luhmanns.40 Ihren Ordnungs-

theorien stellt Waldenfels das Problem des »Außer-ordentlichen« entgegen. Auf diese

Weise führt das Kapitel V.3.3 über Waldenfels’ Ausführungen zum Phänomen Ordnung

viele Linien der Kapitel IV und V zusammen.

Im Folgenden sollen nun zentrale Aspekte der Ordnungstheorien Luhmanns, Fou-

caults undWaldenfels’ dargestellt werden.Auf dieseWeisewird nicht nur die Beziehung

zwischen Ordnung und »Eigenem« näher geklärt, sondern es werden in den Theorien

auch verschiedene Verständnisse eines »Außen« der Ordnung aufgezeigt. Die Klärun-

gen sind für das Verständnis von Fremdheitserfahrungen und -zuschreibungen in in-

terreligiöser Bildung sehr ertragreich.

39 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 430.

40 Ebd., S. 433f. u. S. 442-444.

V. 2. Philosophische Verbindungslinien – zersplitterte Weltordnung und die Subjektfrage

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven

auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

3.1 Niklas Luhmann: Differenz, Selbstreferentialität und Autopoiesis

3.1.1 Differenz zwischen System und Umwelt: Innen- und Außenseite

des Systems

Wie oben bereits beschrieben, fußt Niklas Luhmanns1 Theorie auf der grundlegen-

den Setzung, »dass es Systeme gibt«2. Auf dieser Grundlage erörtert Luhmann u.a. wie

»Ordnung aus Unordnung, Systeme aus der Komplexität der Welt, Ordnung aus Chaos

entsteht«.3 Luhmann weist jedoch gleichzeitig darauf hin, »dass der primäre Gegen-

stand der Systemtheorie nicht ein Gegenstand (oder eine Gegenstandsart) ›System‹ ist,

sondern die Differenz von System und Umwelt.«4

Was versteht Luhmann also unter System und was kennzeichnet die »Differenz«

eines Systems zu seiner Umwelt? Zuallererst steht der »Systembegriff« im Sprachge-

brauch von Luhmanns Untersuchungen »immer für einen realen Sachverhalt«. Luh-

mann meint »mit ›System‹ also nie ein nur analytisches System, eine bloße Konstruk-

tion, ein bloßes Modell«.5 Systeme sind für Luhmann reale in der Welt vorfindliche

Systeme, z.B. biologische Systeme, psychische Systeme, soziale Systeme bzw. Kom-

munikationssysteme usw. Dagegen operiert Luhmann, was für vorliegende Studie ei-

nen wichtigen Sachverhalt darstellt, nicht mit der Analyseeinheit »Mensch« (vgl. Kap.

V.2) und folgt in seiner soziologischen Forschung einem »radikal antihumanistischen«

1 Zu Einführung in das Werk Luhmanns vgl. bspw.: Detlef Krause: Luhmann-Lexikon. Eine Einfüh-

rung in das Gesamtwerk von Niklas Luhmann, Stuttgart: Lucius & Lucius 2005; G. Kneer/A. Nas-

sehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme;M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht; H. Gripp-

Hagelstange: Niklas Luhmann.

2 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 30.

3 Richard Münch: Soziologische Theorie. Band 3: Gesellschaftstheorie, Frankfurt a.M., New York:

Campus 2004, S. 222.

4 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 115f.

5 Ebd., S. 599.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


238 Fremdheitserfahrung und Othering

Gesellschaftsbegriff.6 Er bezeichnet es gar als »Erkenntnisblockierung«, anzunehmen,

»dass eine Gesellschaft aus konkreten Menschen und aus Beziehungen zwischen Men-

schen besteht«.7 Nur vom Menschen zu sprechen, vernachlässigt Luhmann zufolge,

dass Menschen stets vielen Systemen gleichzeitig angehören, deren Phänomene sich jedoch

mit der Kategorie Mensch nicht präzise beschreiben lassen. In LuhmannsTheorie spielt

eine große Rolle, dass mit unterschiedlichen Systemen auch unterschiedliche systemi-

sche Prozesse verbunden sind: dass also ein neuronaler Impuls im Gehirn nicht gleich

dem Gedanken eines Bewusstseinssystems und dieser nicht gleich der Kommunikation

eines sozialen Systems ist. Um diese systemischen Beziehungen präzise zu erforschen,

verabschiedet sich Luhmann also vom Verständnis des Menschen, wie es alltagssprach-

lich besteht.Dies hat,wie unten zu zeigen seinwird, auch Konsequenzen für Luhmanns

Subjektverständnis und für seinen Begriff des »Eigenen«.

Systeme sind Luhmann zufolge, was sie tun: Sie »operieren«8, folglich sind Opera-

tionen die »Letztelemente des Systems«9. Auch ein biologisches System (ein Organis-

mus) besteht demzufolge nicht aus seinem Körper, sondern aus den lebendigen Ope-

rationen, die im Körper ablaufen (der Körper ist nur die Voraussetzung für diese Ope-

rationen). Stark beeinflusst ist dieses Verständnis Luhmanns von den Neurobiologen

und Philosophen Humberto Maturana und Francisco Varela: Das Sein des Systems ist

gleichsam sein Tun.10 Sehr basal wird für Luhmann ein System zu einem System, wenn

es durch seine Operationen von seiner Umwelt unterscheidbar ist. »Systeme entstehen

durch Grenzziehung. Ein Innen muss von einem Außen, ein System von seiner Um-

welt unterschieden und diese Differenz in der Zeit stabil gehalten werden.«11 Treibende

Kraft für diese System-Umwelt-Differenz ist laut Luhmann das Bestreben, die »Kom-

plexität« der Umwelt zu reduzieren, um auf Informationen der Umwelt reagieren und

systemeigene Kommunikationsprozesse aufrechterhalten zu können. Alle beobachtba-

ren Systeme weisen Luhmann zufolge in vergleichbarer Weise eine solche Struktur auf.

Eine wichtige Frage ist für Luhmann, wie Systeme auf die unerhörte Komplexität

der Welt reagieren – dies bedeutet, »dass es stets mehr Möglichkeiten gibt, als aktuali-

siert werden können«.12 Da dieWelt so komplex ist, folgt daraus immer ein »Komplexi-

tätsgefälle«13 zwischen System und seiner Umwelt: Systeme sind stets weniger komplex

als die Umwelt, in der sie sich befinden und die sie verarbeiten. Sie können niemals die

ganze Komplexität der Welt in sich abbilden. Täten sie es, ginge gleichzeitig ihr Cha-

rakteristikum verloren, das sie als ordnende Systeme von der zu ordnendenWelt unter-

scheidet – eine Differenz, die erst durch diesen Selektions- bzw. Gewichtungsprozess

6 N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 35.

7 Ebd., S. 24.

8 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 38.

9 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 73 u. S. 46ff.

10 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 27; vgl. Humberto R. Maturana/Francisco J. Varela: Der

Baum der Erkenntnis. Die biologischen Wurzeln des menschlichen Erkennens, München: Gold-

mann 1987, S. 56 (zitiert nach Gripp-Hagelstange).

11 W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 273.

12 Niklas Luhmann: Rechtssoziologie, Opladen: Westdt. Verl. 1983, S. 31.

13 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 48ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« 239

selbst hergestellt wird: »Durch Selektion vonMöglichkeiten der äußerstenWeltkomple-

xität wird die notwendige Innen/Außen-Differenzierung geschaffen, ohne die mensch-

liches Handeln nicht möglich wäre. Innen/Außen-Differenzierung heißt, eine einmal

getroffene Sinnentscheidung gegenüber einer komplexen und sich rasch verändernden

Umwelt durchzuhalten.«14 Systeme reduzieren die Komplexität, indem sie bestimmte

Möglichkeiten auswählen und diese sinnvoll verknüpfen: »Sinn ist Selektion aus ande-

ren Möglichkeiten und damit zugleich Verweisung auf andere Möglichkeiten.«15 Nicht

zuletzt ist dieser Sinnbegriff, der zwischen Aktualität und Potentialität unterscheidet,

eine Modifikation einer Husserl’schen Figur16: Nach ihr vollzieht sich Erfahrung stets

im Bewusstsein anderer »Vermögens-Möglichkeiten« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 33).

Konsequenterweise unterscheidet Luhmann in seinerTheorie zwei Arten von Syste-

men, nicht-sinnverarbeitende und sinnverarbeitende Systeme.17 Nicht-Sinn-Systeme,

von Luhmann auch »Trivialmaschinen« genannt, können nur in einer einzigen, vor-

gegebenen Art und Weise auf ihre Umwelt reagieren (wie zum Beispiel ein Heizungs-

thermostat nur auf die Raumtemperatur reagiert, egal ob der Raum zu kühl ist, oder

aber lichterloh brennt).18 Sinn-Systeme dagegen, wie psychische oder soziale Systeme,

reagieren flexibler auf ihre Umwelt. Sie verknüpfen die Möglichkeiten, die sich aus ei-

nem situativen Umstand oder einem Prozess ergeben, mit weiteren daraus folgenden

Möglichkeiten. Auf diese Weise erschließen sie sich ihre Umwelt, indem sie mehre-

re Möglichkeiten sinnvoll verknüpfen. Je flexibler Systeme auf ihre Umwelt reagieren

können, umso besser kommen sie in ihr zurecht (wenn zum Beispiel ein Mensch19 aus

einem brennenden Haus rennt, obwohl es mitten in der Nacht ist).

Es ist hier wichtig festzuhalten, dass eine flexible Reaktion auf die Umwelt aus der

sinnvollen Ordnung von Möglichkeiten entsteht (wenn mitten in der Nacht das Haus

brennt, kommen verschiedene Möglichkeitsstränge nicht mehr in Betracht: sich noch

einmal im Bett umdrehen, darauf warten, dass derWecker klingelt, ins Bad gehen, sich

Kaffee machen). Psychische und soziale Sinn-Systeme ordnen permanent ihre Umwelt,

indem sie bestimmte Möglichkeiten von vornherein ausschließen, und andere dafür

umso mehr in Betracht ziehen. Sie strukturieren die Umwelt mithilfe von Erwartungen

darüber, welche Möglichkeiten wahrscheinlicher eintreten werden als andere.20

Es ist also eine vollkommen systeminterne Komplexität feststellbar, die nach ihren

inneren Regeln und Strukturen funktioniert und erst innerhalb des Ordnungssystems

14 Günther Schmid: »Niklas Luhmanns funktional-strukturelle Systemtheorie: eine wissenschaftli-

che Revolution?«, in: Politische Vierteljahresschrift Zeitschrift der deutschen Vereinigung für po-

litische Wissenschaft 11 (1970), S. 186-218, hier S. 189f.

15 Niklas Luhmann: Soziologische Aufklärung 1. Aufsätze zur Theorie sozialer Systeme, VS Verl. für

Sozialwissenschaften 2009, S. 146.

16 Vgl. H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 51-54.

17 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 18 u. S. 92-147.

18 W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 255.

19 Wie bereits geschrieben, operiert Luhmann nicht mit der Kategorie »Mensch« – sie dient hier nur

der Verdeutlichung des Beispiels. Luhmann unterscheidet verschiedene »menschliche« Systeme:

Seinen Organismus und sein neuronales System, sein(e) Bewusstseinssystem(e), seine Kommuni-

kationssysteme usw.

20 N. Luhmann: Rechtssoziologie, S. 31-39.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


240 Fremdheitserfahrung und Othering

nachvollziehbar wird. »Die Reduktion von Komplexität ist das Mittel zum Aufbau von

Komplexität.«21 Systeme weisen daher eine immanente Komplexität auf, die genauso

wie die Komplexität der Umwelt nicht vollständig zu entschlüsseln ist. »Komplexität

ist, so gesehen, die Information, die dem System fehlt, um seine Umwelt (Umwelt-

komplexität) bzw. sich selbst (Systemkomplexität) vollständig erfassen und beschrei-

ben zu können.«22 Ebenso erhöht die vorgenommene Selektion von Möglichkeiten die

Anzahl der nicht in Betracht gezogenen Möglichkeiten und so deren Komplexität. Ins-

gesamt bedeutet also die Reduktion von Komplexität die »Reduktion einer Komplexi-

tät durch eine andere«23. »Nur Komplexität kann Komplexität reduzieren. Das kann

im Außenverhältnis, kann aber auch im Innenverhältnis des Systems zu sich selbst der

Fall sein.«24 Trotz der systemimmanenten Komplexität besteht das Komplexitätsgefälle

zwischen System und seiner Umwelt jedoch weiterhin.

Wie gezeigt ist die »Innen/Außen-Differenzierung« in der Systemtheorie von Luh-

mann der entscheidende Faktor, der Systeme als Systeme konstituiert. Für Luhmann

führt diese Differenz zu weiteren wichtigen Folgerungen: nicht nur zu dem beschrie-

benen Komplexitätsgefälle zwischen System und Umwelt, das verhindert, dass sich das

System in der Komplexität der Welt gewissermaßen »verliert« und seine eigenen Ope-

rationen nicht mehr aufrechterhalten kann. Für Luhmann folgt daraus auch, dass Sys-

teme stets geschlossen sein müssen, eben um diese Differenz zu erhalten. Erst durch

eine systemische Schließung, die Luhmann »operative Schließung«25nennt, werden die

systemischen Operationen durchführbar. Aus dieser Geschlossenheit wiederum resul-

tiert, dass Systeme nicht direkt auf die Umwelt reagieren, sondern Informationen der

Umwelt erst durch innere Prozesse verarbeiten können. Wie alle systeminternen Pro-

zesse werden auch sie im und durch das System selbst erzeugt, einen Prozess den Luhmann

»Autopoiesis« nennt: »Als autopoietisch wollen wir Systeme bezeichnen, die die Elemente,

aus denen sie bestehen, durch die Elemente, aus denen sie bestehen, selbst produzieren oder repro-

duzieren.«26

Der Übergang vom Konzept des »umweltoffenen Systems«, wie es etwa die System-

theorie Parsons postulierte, hin zum Konzept des »operativ geschlossenen, autopoieti-

schen Systems« gilt als entscheidende Wende in Luhmanns Theorie. Das Konzept des

autopoietischen Systems entwickelt Luhmann erstmalig 1984, wiederum in Bezugnah-

me auf die Neurobiologen Maturana und Varela.27 Diese denken bei autopoietischen

Systemen z.B. an Zellen oder aber anMenschen. Autopoietische Systeme sind von »allo-

poietischen Systemen« zu unterscheiden, die »durch ihr Funktionieren etwas von sich

21 N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 101.

22 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 50f.

23 Ebd., S. 50.

24 Ebd., S. 49.

25 D. Lenzen (Hg.): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 22f.

26 Niklas Luhmann: Soziologische Aufklärung 6. Die Soziologie und der Mensch, Opladen: VS Verl.

für Sozialwissenschaften 2008, S. 56.

27 W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 273; vgl. auch G. Kneer/A. Nassehi: Ni-

klas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 47-56.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


241

selbst Verschiedenes« erzeugen.28 Dies können zum z.B. Maschinen sein, die »nach

einem feststehenden Programm oder Algorithmus, auch mit vorab fest programmier-

ten Rück- oder/und Vorkopplungen, Inputs in Outputs« operieren.29 Ein Beispiel für

ein allopoietisches System wäre das oben genannte Heizungsthermostat. Obwohl Luh-

mann nicht so häufig von Allopoiesis, sondern eher von Trivialmaschinen30 spricht,

bleibt dieser Begriff von der Differenz Auto-/Allopoiesis beeinflusst. Psychische oder

soziale Systeme sind für Luhmann stets autopoietische Systeme. Im Vergleich zu Ma-

turana und Varela verändert Luhmann den Begriff der Autopoiesis, indem er erstens

vom Begriff des Menschen Abstand nimmt und zweitens den Autopoiesis-Begriff auch

auf soziale Kommunikation überträgt, was Maturana und Varela ablehnen.31

Den Begriff der Autopoiesis versteht Luhmann auch als Synonym zum Begriff der

operativen Schließung.32 Operative Schließung und damit die Systembildung vollzieht

sich, indem Systeme an ihre systemischen Prozesse und Elemente anknüpfen. Syste-

me nehmen selbstreferentiell auf sich selbst Bezug. Die einzelnen Systemoperationen

müssen also aneinander »anschlussfähig« sein.33 Durch diese systemischen Verknüp-

fungen bilden Systeme Strukturen und eine systemspezifische Form der Selbstorgani-

sation. Erst auf dieser Grundlage sind Systeme in der Lage, sich auf ihre Umwelt zu

beziehen. Luhmann schreibt:

»Autopoietische Systeme sind geschlossene Systeme insofern, als sie das, was sie als Ein-

heit zu ihrer eigenen Reproduktion verwenden (also: ihre Elemente, ihre Prozesse, sich

selbst) nicht aus ihrer Umwelt beziehen können. Sie sind gleichwohl offene Systeme in-

sofern, als sie diese Selbstreproduktion nur in einer Umwelt, nur in Differenz zu einer

Umwelt vollziehen können.«34

»Die operative Schließung«, schreibt Schneider hierzu, »ermöglicht Offenheit gegen-

über der Umwelt, freilich in einer spezifischen Form.«35

Dies gelingt laut Luhmann, indem Systeme die System-Umwelt-Beziehung system-

intern gewissermaßen »nachbauen«, sie also autopoietisch selbst erzeugen. Bezugnah-

me auf die Umwelt (»Fremdreferenz«) wird nur durch »Selbstreferenz« auf eigene sys-

temische Prozesse möglich. »Selbstreferenz kommt nur in Kombination mit Fremdre-

ferenz vor.«36 Dazu müssen Systeme auch die System-Umwelt-Grenze ins Innere des

Systems kopieren, um Selbst- und Fremdreferenz unterscheiden zu können. Diesen

Vorgang nennt Luhmann im Verweis auf George Spencer Brown »re-entry«.37

28 Humberto R. Maturana: Erkennen: Die Organisation und Verkörperung von Wirklichkeit. Ausge-

wählte Arbeiten zur biologischen Epistemologie, Braunschweig, Wiesbaden: Vieweg 1985, S. 186.

29 D. Krause: Luhmann-Lexikon, S. 249.

30 Ebd., S. 249f.

31 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 55.

32 D. Lenzen (Hg.): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 22.

33 D. Krause: Luhmann-Lexikon, S. 124.

34 Niklas Luhmann: Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 49.

35 W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 274.

36 N. Luhmann: Die Wirtschaft der Gesellschaft, S. 15.

37 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 43.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


242 Fremdheitserfahrung und Othering

Erst auf dieser Grundlage ist eine für Luhmann entscheidende systemische Ope-

ration möglich, dass Systeme ihre Umwelt oder aber sich selbst »beobachten«. Margot

Berghaus wählt zur Verdeutlichung das Beispielsystem »Massenmedien«. »[I]m Sys-

tem Massenmedien beobachtet jeder Journalist, jede Zeitung, jeder Sender nach die-

sem Muster: ›Wir sind die Medien, die berichten; die anderen sind die, über die berich-

tet oder für die berichtet wird‹.«38 Luhmann schreibt hierzu: Das System der Massen-

medien »kommuniziert tatsächlich – über etwas. Über etwas anderes oder über sich

selbst. Es handelt sich also um ein System, das zwischen Selbstreferenz und Fremdrefe-

renz unterscheiden kann.«39 Für Luhmann sindmit diesemWiedereintritt der System-

Umwelt-Grenze ins Systeminnere weitere Folgen verbunden:

»Wenn alle Erkenntnis auf Grund einer Unterscheidung von Selbstreferenz und Fremd-

referenz erarbeitet werden muss, gilt zugleich, dass alle Erkenntnis (und damit alle

Realität) eine Konstruktion ist. Denn diese Unterscheidung von Selbstreferenz und Fremd-

referenz kann es ja nicht in der Umwelt40 des Systems geben (was wäre da ›Selbst‹ und was

wäre ›Fremd‹?), sondern nur im System selbst.«41

Luhmann ist nicht nur als Systemtheoretiker zu bezeichnen, sondern auch als Kon-

struktivist.42 Es ist jedoch ein Konstruktivismus, der nicht eine außerpsychische Reali-

tät leugnet, sondern stets von der Grundlage ausgeht, »dass es Systeme gibt«, die in der

realen Welt existieren (vgl. oben). Luhmann ist jedoch sehr skeptisch, was die systemi-

schen Möglichkeiten angeht, die Realität der Welt in der systemeigenen Konstruktion

zu erkennen.43 Im Gegenteil hält Luhmann die korrekte Rekonstruktion von außersys-

temischen Informationen und ihr »Verstehen« grundsätzlich für sehr unwahrschein-

lich. Erschwerend sind bei solchen Rekonstruktions- und Verstehensprozessen oftmeh-

rere Systeme beteiligt, die einander unbekannt bleiben. Zwar können sie »strukturell

gekoppelt« sein, wie zum Beispiel das neuronale System des Gehirns und das zuge-

hörige Bewusstseinssystem. Wie aber oben erwähnt, differenziert Luhmann zwischen

neuronalen Impulsen und Gedanken – auf diese Weise ist für Luhmann das Gehirn

Umwelt des Bewusstseinssystems und umgekehrt. So bleiben auch strukturelle Kopp-

lungen »latent«: »Das Bewusstsein hat einige Kenntnis von seinem Körper, es weiß zum

Beispiel, dass es seinen Körper bewegen muss, um sein Gesichtsfeld zu ändern. Aber es

weiß nicht und könnte auch nicht nachvollziehen, wie sein Gehirn aktuell operiert.«44

Systeme reagieren nach Luhmann zwar in spezifischer Weise aufeinander – das pro-

zedurale Eigenleben der Systeme in der Umwelt des eigenen Systems können sie nicht

38 Ebd., S. 44f.

39 Niklas Luhmann: Die Realität der Massenmedien, Wiesbaden: Springer VS 2017, S. 13.

40 Dies ist allerdings begrifflich unscharf formuliert, denn wenn »Umwelt« als eine Konstruktion aus

Perspektive des Systems verstanden wird, kann es in dieser sehr wohl eine Unterscheidung zwi-

schen »eigen« und »fremd« geben. Besser trifft die Unterscheidung zu, die Luhmann an anderen

Stellen wählt: Die nicht beobachtete »Welt« als »unmarked state« vs. die aus der Perspektive eines

Systems konstruierte »Umwelt«, vgl. M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 39f.

41 N. Luhmann: Die Realität der Massenmedien, S. 14.

42 N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 35.

43 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 27.

44 D. Lenzen (Hg.): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


243

durchblicken. Dieses muss in seiner ganzen Komplexität wie alles in der Umwelt letzt-

lich eine »Blackbox« bleiben.45

Das Gleiche gilt für die soziale Kommunikation, die Luhmann »nicht, wie vielfach

üblich, von der Mitteilung, sondern vom Verstehen her« aufrollt.46 Im Verstehen von

Kommunikation sind wiederum zahlreiche Systeme beteiligt: psychische Systeme, die

denken, soziale Systeme, die kommunizieren, körperliche Systeme, die körperliche Ak-

tionen ausführen. Alle Systeme sind einander Umwelt. So ist der Weg von dem Gedan-

ken eines psychischen Systems zu der Interpretation einer gedanklichen Beobachtung

in einem zweiten psychischen System sehr weit. Selbst wenn zwei psychische Systeme

meinen, einander zu verstehen, handelt es sich dabei Luhmann zufolge meist um eine

»Konsensfiktion« – erst recht in der hochkomplexen, durch »Massenmedien« vermit-

telten Kommunikation einer Gesellschaft.47 Luhmann prägt dazu den Satz: »Verstehen

ist praktisch immer ein Missverstehen ohne Verstehen des Miss.«48

Hier sei noch auf einen weiteren, für vorliegende Studie relevanten Sachverhalt

hingewiesen: Luhmanns Beschreibung des Zusammenspiels von Alter und Ego in der

Kommunikation.49Wieder ganz vom Verstehen aus gedacht, definiert Luhmann Kom-

munikation als das nachträgliche »Verstehen der Differenz« von Information und Mit-

teilung. Der Empfänger der Kommunikation (Ego) unterscheidet dabei zwischen der

Mitteilung, die der Sender (Alter) gesendet hat, und der Information, die Alter über den

mitgeteilten Sachverhalt mutmaßlich hat.50 Erst in der nachträglichen Konstruktion

kommt eine Kommunikation zustande, sie muss jedoch natürlich nicht der tatsächlich

gemeintenMitteilung des von Ego konstruierten Senders Alter entsprechen.51Wiederum

sind Missverständnisse hoch wahrscheinlich.52

An dieser Stelle ist aber eine irritierende Mehrdeutigkeit zu verzeichnen: Alter und

Ego werden von Luhmann als Kommunikanten der Kommunikation sozialer Systeme

gesetzt, die entweder etwas mitteilen oder mit einer Mitteilung adressiert werden. Sie

vollziehen also verschiedene Kommunikationshandlungen und verfügen über unter-

schiedliche Wissensstände. Sie sind somit als voneinander getrennte Instanzen zu be-

trachten (eben als Adressat und Mitteilender).53 Sie sind Teil des Kommunikationsge-

schehens eines sozialen Systems. Gleichzeitig vollzieht sich für Luhmann die Kommu-

nikation erst, wenn sie durch einen Verstehensprozess von Ego abgeschlossen wird.

Eine solche Interpretation kann letztlich nur durch ein psychisches System vollzogen

werden. Bewusstsein, schreibt Luhmann, kann »an Kommunikation nur teilnehmen,

wenn es zwischenMitteilung und Information unterscheiden kann«.54 Um jedoch diese

45 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 58.

46 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 82.

47 W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 267f.; vgl. N. Luhmann: Rechtssoziolo-

gie, S. 72.

48 N. Luhmann: Die Realität der Massenmedien, S. 118.

49 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 195.

50 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 84.

51 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 195-203.

52 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 73-97, bes. S. 86.

53 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 195.

54 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 49.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


244 Fremdheitserfahrung und Othering

beiden differenzieren zu können,muss ein psychisches System denMitteilenden (Alter)

und sich selbst (Ego)mitkonstituieren. In diesem Sinne sind Alter und Ego nicht mehr als

getrennt operierende Instanzen zu begreifen, sondern fallen in der Konstitutionsleis-

tung eines verstehenden Systems zusammen.55 Sind Alter und Ego Teil des psychischen

Systems oder soziale Akteure? Mit anderen Worten: Wenn Luhmann an Kommunikati-

on die Instanzen Alter und Ego beteiligt sieht, handelt es sich dabei um die unabhängig

voneinander agierenden Kommunikanten in der Welt – oder die Konstruktion dieser beiden

Pole in einem psychischen System?

Luhmanns Figuren des Alter und Ego wecken so Reminiszenzen an Husserls Fi-

gur des »Alter ego« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 38) und stellen gleichzeitig die Frage nach

den mit ihr verbundenen erkenntnistheoretischen Problemen: Aus der Untersuchung von

Husserls Ansatz ist bekannt, dass ein entscheidender Unterschied zwischen der Konsti-

tuierung eines »Alter egos« in der subjektiven Ich-Perspektive und der eigenständigen

Existenz des menschlichen Gegenübers besteht, auf die das Ich blickt (vgl. Kap. IV.3.1).

Wie behandelt Luhmann diese Differenz und welche Lösungen bietet er für das damit

verbundene Intersubjektivitätsproblem?

Luhmann beantwortet diese Fragen, indem er auf die eigenständige Rolle kom-

munikativer Strukturen in sozialen Systemen hinweist. Dazu wird im Laufe von Luh-

manns Werk der Begriff der Person immer wichtiger: Sie versteht Luhmann als »Form«,

die der »Selbstorganisation« eines sozialen Systems dient.56 Eine Person ist demnach

kein Mensch und kein psychisches System, sondern nötiges Strukturelement sozialer

Systeme: Personen sind »Strukturen der Autopoiesis sozialer Systeme«. Sie »können

Adressen für Kommunikationen sein.«57 Dies heißt für Luhmann aber nicht, dass eine

Person »nur als kommunikative Fiktion fungierte und psychisch keine Bedeutung hät-

te«58: Sie ermöglicht »es den psychischen Systemen, am eigenen Selbst zu erfahren,mit

welchen Einschränkungen im sozialen Verkehr gerechnet wird.«59 Personen bzw. Alter

und Ego sind folglich beides: Konstruktion eines beobachtenden psychischen Systems

und Strukturen sozialer Kommunikationen.60 »Personen dienen der strukturellen Kopplung

von psychischen und sozialen Systemen.«61 Niemals sind mit Person oder Alter und Ego

aber real existierende Menschen oder psychische Systeme gemeint, sondern sie bedeu-

ten stets nur die Referenz auf Menschen oder Bewusstseinssysteme.

Auch wenn Luhmann die Beteiligung von psychischen Systemen an der Kommu-

nikation nicht leugnet, liegen sie nicht im Fokus seiner Betrachtungen: »Man könn-

te geradezu sagen, dass das gesamte kommunikative Geschehen durch eine Beschrei-

bung der beteiligten Mentalzustände beschrieben werden könnte – mit der einzigen

Ausnahme der Autopoiesis der Kommunikation selber…«62 Wichtig ist Luhmann, wie

Kommunikation an Kommunikation anschließt. Der Fokus liegt also auf der Autopoiesis

55 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 86.

56 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 145.

57 Niklas Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S. 33f.

58 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 145.

59 Ebd., S. 146.

60 D. Krause: Luhmann-Lexikon, S. 38 Fußnote 135.

61 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 146.

62 N. Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S. 38f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


245

sozialer Kommunikationssysteme: Untersucht wird der systemische Unterschied, nach

dem das Operieren psychischer Systeme anderen Regeln folgt als das sozialer Systeme.

»Die unterschiedlichen Rekursionen der psychischen und sozialen Systeme zwingen

zur Trennung.«63 Aus diesem Grund wählt Luhmann folgendes Vorgehen: »Alle Begrif-

fe, mit denen Kommunikation beschrieben wird, müssen daher aus jeder psychischen

Systemreferenz herausgelöst und lediglich auf den selbstreferentiellen Prozess der Er-

zeugung von Kommunikation durch Kommunikation bezogen werden.«64

Vor einem solchen Hintergrund kommt Luhmann explizit auf die Konstituierung

eines »Alter ego« zu sprechen65, also die Annahme, dass es ein »anderes Bewusstsein«,

ein »ichgleiche[s] Phänomen in der Außenwelt gibt«, das im »eigenen Bewusstsein«

rekonstruiert wird. Luhmann legt hierzu dar: »Ausschlaggebend für die Konstitution

des ›alter ego‹ ist mithin der Umweg über die Kommunikation, die Teilnahme an ei-

nem ganz andersartig operierenden System«.66 Erst wenn in einem Kommunikations-

system etwa »die Unterscheidung zwischen Personen und Dingen oder Subjekten und

Objekten« bekannt ist, »kann man überhaupt auf die Idee einer Analogie von eigenem

und fremdem Bewusstsein kommen«.67 Durch Kommunikation, so Luhmann, werden

erst die Begrifflichkeiten geschaffen, die es ermöglichen, das eigene Ich als Ich unter

anderen Ichs zu begreifen. Dies hat Folgen auch für Luhmanns Menschenverständnis:

»[W]ir wissen: das Wort Mensch ist kein Mensch. Wir müssen hinzulernen: Es gibt

nichts, was als Einheit eines Gegenstandes dem Wort entspricht. Worte wie Mensch,

Seele, Person, Subjekt, Individuum sind nichts anderes als das, was sie in der Kom-

munikation bewirken. Sie sind kognitive Operatoren insofern, als sie die Berechnung

weiterer Kommunikationen ermöglichen.«68

Auf dieser Grundlage möchte Luhmann auch den »Begriff der Intersubjektivität« auf-

geben. Dieser wird durch das »Konzept des selbstreferentiell-geschlossenen Systems

gesellschaftlicher Kommunikation« ersetzt.69 So sieht Luhmann einen besseren theo-

retischen Ansatz möglich als in der irrigen Annahme: »der Mensch könne kommunizie-

ren; oder sogar: das Individuum könne mit der Gesellschaft kommunizieren«.70 Ent-

scheidend sei, dass sich das Interaktionsgeschehen in Bewusstseinssystemen in an-

derer Form organisiere als in kommunikativen Systemen. Der zentrale Bezugspunkt

ist so die Selbstorganisation der jeweiligen Systeme. Luhmann schreibt sogar: »Dieses

Konzept erfordert einen tiefgreifendenUmbau der klassisch-soziologischenTheorie der

Sozialisation von Fremdsozialisation auf Selbstsozialisation.«71

Das Luhmann’sche Kommunikationsmodell lässt sich kritisieren. Es ist zu fragen,

ob die strikte Trennung von psychischem System und Kommunikationssystem für die

63 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 145.

64 N. Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S. 24.

65 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 49f.

66 Ebd., S. 50.

67 Ebd., S. 49f.

68 Ebd., S. 52.

69 Ebd., S. 50.

70 Ebd.

71 Ebd., S. 51.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


246 Fremdheitserfahrung und Othering

Analyse notwendig und zutreffend ist. Ebenso lässt sich fragen, ob das Modell in Ge-

stalt der Positionen Alter und Ego nicht doch versteckt »aktantenbezogen«72 ist – und

so in gewisser Weise Luhmanns Ansatz entgegenläuft, die Autopoiesis sozialer Syste-

me als »Erzeugung von Kommunikation durch Kommunikation« (s. oben) zu verstehen.

Zentral für vorliegende Studie ist jedoch folgende Frage: Wie verhält sich seine Theo-

rie zum Thema der Fremdheit, die ja auch als Phänomen in Kommunikationsprozessen

auftritt bzw. zumindest als ein solches gesehen werden kann?

Vorerst ist zu sagen, dass Luhmann das bei Husserl auftretende Intersubjektivi-

tätsproblem in einem stark differierenden Ansatz untersucht, indem er 1. Verstehens-

prozesse psychischer Systeme und Personen als Formen sozialer Systeme getrennt be-

trachtet und 2. Intersubjektivität durch das Konzept eines selbstreferentiell-geschlosse-

nen Kommunikationssystems ersetzt. Es ist sehr schwer zu beantworten, was in seiner

Theorie Äquivalente für die bisherige Rede von Fremdheitserfahrung/-zuschreibung bzw. von

den Subjekten sind, die Fremdheit entweder erfahren oder zuschreiben. Ist Fremdheit

allein Gedanke eines psychischen Systems oder auch Teil des Kommunikationsgesche-

hens innerhalb der Systemstrukturen Alter und Ego? Wenn Husserls Philosophie mit

dem Vorwurf konfrontiert wird, dass er mit seiner Figur des »Alter ego« dem Problem

des Fremden nicht in hinreichender Weise begegnen kann, trifft dies auch auf Luh-

manns Alter und Ego zu? Hierbei handelt es sich um sehr komplexe Fragestellungen,

die auf Inkonsistenzen in Luhmanns Systemtheorie hinweisen, die aber angesichts ih-

res hohen Abstraktionsniveaus nicht leicht nachzuweisen sind. Um ihre Erkenntnisse

für vorliegende Studie fruchtbar zu machen bzw. sie sinnvoll auf andere Referenztheo-

rien zu beziehen, ist es dennoch gewinnbringend, diese Spur weiter zu verfolgen. Vor

allem der Spur des Aktanten in LuhmannsTheorie soll nun weiter nachgegangen werden.

Hier bieten Luhmanns Ausführungen zum Selbst einen guten Ausgangspunkt.

Nicht zuletzt sollen mit diesem Vorgehen auch weitere Instrumente erarbeitet wer-

den, um den zentralen religionspädagogischen Begriff der »eigenen Perspektive« prä-

ziser zu klären. Es bieten sich vor dem Hintergrund von Luhmanns Theorie nämlich

zwei unterschiedliche Selbsts an, die auf Fremdheit reagieren könnten: das Selbst psy-

chischer Systeme und das Selbst sozialer Systeme (worunter auch religiöse Systeme zu

verstehen sind). Wie ist der Begriff des Selbst innerhalb Luhmanns Systemtheorie zu

bewerten?

3.1.2 Selbstherstellung, Selbstreferenz und Selbstbewusstsein

Immer wieder betont Luhmann, dem von ihm so bezeichneten »alteuropäischen Den-

ken« ein »neueuropäisches Denken« entgegensetzen zu wollen.73 In kritischer Weise

befasst sich Luhmann so mit erkenntnistheoretischen Fragestellungen, die bereits in

Kapitel IV diskutiert wurden: Als ihren Ausgangspunkt wählen klassische Philosophien

72 So bspw. Siegfried J. Schmidt: Kognitive Autonomie und soziale Orientierung. Konstruktivistische

Bemerkungen zumZusammenhang von Kognition, Kommunikation,Medien und Kultur, Münster:

Lit 2003, S. 70-82, bes. S. 80.

73 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 15-31.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


247

die »urphänomenale Situation« des »Ich denke etwas«74 – und versuchen davon ausge-

hend, die Beziehung zwischen dem »ich denke« und »etwas« zu bestimmen. Sie stehen

jedoch vor einem gemeinsamen Problem: »[W]ie kann dem ›Etwas‹ in dem ›ich denke

etwas‹ der Status des ›ist‹ – im letzten Sinne: der Status eines Wesenskerns – zukom-

men, wenn das ›ich denke‹ so ein unsicherer Kantonist ist?«75 Viele klassische Konzep-

tionen verbindet daher das Bemühen, die Vielfalt der Phänomene und Perspektiven auf

ein »Identisches« (vgl. Kap. V.2, Fußnote 20) hin zu reduzieren, wie z.B. bei Husserl auf

das »transzendentale Ich«.

Ein solches transzendentales Verständnis von Subjektivität lehnt Luhmann ab. In

radikalerWeiseweist Luhmann aber zugleich das traditionelle »Subjekt-denkt-Objekt«-

Schema als nicht mehr zeitgemäß zurück. Dies tut er, indem er sowohl den Begriff des

Subjekts als auch des Objekts durch den Begriff der Selbstreferenz ersetzt. »Was man

sieht, hängt davon ab, wieman hinsieht«76 – es ist also kein gesehenes Objekt denkbar,

ohne Referenz auf die Perspektive, aus der es gesehen wird. Luhmann geht aber noch

weiter: Nicht nur die Perspektivität bestimmt darüber, was man sieht. Nach Luhmann

muss vor demHintergrund wissenschaftlicher Erkenntnisse alles Sein nur als eineMög-

lichkeitsabwandlung begriffen werden und unterliegt konstanter Veränderung. Systeme

entstehen in einer Umgebung konstanter Veränderung durch »Anschlussfähigkeit«, in-

dem sie »in der Konstitution ihrer Elemente und ihrer elementaren Operationen auf

sich selbst […] Bezug nehmen«.77 In der Verbindung von selbstreferentiellen Opera-

tionen, die kontinuierlich aneinander anschließen müssen, soll das ›Sein‹ des Systems

gewährleistet sein. »Das Sein des Systems ist also gleichsam sein Tun,wie in Anlehnung

an Maturana und Varela formuliert werden könnte« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 10).

Damit ist kein klassisches Subjekt mehr möglich: »Denn ist alles, was ist, kontinu-

ierlich aneinander anschließendes selbstreferentielles Operieren, dann kann auch von

keinem vorgegebenen Subjektverständnis mehr ausgegangen werden.«78 Das klassi-

sche Subjekt wird in Luhmanns Theorie durch »ein empirisch beobachtbares, operativ

geschlossenes, selbstreferentielles System ersetzt«.79 Luhmann konstatiert somit: »Wir

können […] den Subjektbegriff aufgeben.«80 Genauso wenig ist »daseiende Objektivität«

der letzte Referenzpunkt von Luhmanns Theorie, sondern »vielmehr Prozess, Selbstor-

ganisation, Selbstreferenz«.81

74 Luhmann bezieht sich in seinen Erörterungen über »alteuropäisches Denken« auf die Beiträge von

Gotthard Günther, zitiert nach ebd., S. 17; vgl. auch Gotthard Günther: Beiträge zur Grundlegung

einer operationsfähigen Dialektik. Band 1: Metakritik der Logik, nicht-aristotelische Logik, Refle-

xion, Stellenwerttheorie, Dialektik, cybernetic ontology, Morphogrammatik, transklassische Ma-

schinentheorie, Hamburg: Meiner 1976.

75 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 17.

76 Ebd., S. 23.

77 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 25.

78 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 27.

79 Niklas Luhmann: »Sthenographie und Euryalistik«, in: Hans U. Gumbrecht (Hg.), Paradoxien, Dis-

sonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991,

S. 58-82, hier 73?; zitiert nach H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 27.

80 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 111.

81 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 27.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


248 Fremdheitserfahrung und Othering

Selbstreferenz wird so verstanden zur Selbstorganisation und so zur Selbstherstel-

lung. In der Referenz der systemischen Prozesse auf sich selbst manifestiert sich zu-

gleich ein systemisches Innen, das schließlich auch die Referenz auf ein systemisches

Außen, die Umwelt, ermöglicht. Diese Differenz zwischen Selbst- und Fremdreferenz

wird für die Luhmann’sche Systemtheorie zur »Leitdifferenz«, nach der sie sich aus-

richtet.82

Das systemtheoretische Selbstkonzept unterscheidet sich von anderen Entwürfen,

in denen das Selbst als (wie auch immer zu verstehende) Empfindung des Menschen als

existenzielle Wesenheit zu begreifen ist (vgl. Kap. V.4.3.2 u. 4.3.1). Luhmann führt das

Selbst wie gesagt nicht auf ein menschliches Subjekt zurück, sondern auf die Selbstre-

ferenz verschiedener Systeme mittels systemspezifischer Prozesse. Oben wurde bereits

auf das Beispiel der Massenmedien eingegangen. Nach Luhmann handelt es sich da-

bei »um ein System, das zwischen Selbstreferenz und Fremdreferenz unterscheiden

kann« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 39). Auf dieser Grundlage »beobachtet« das System der

Massenmedien entweder seine Umwelt oder sich selbst. Beobachtungen können damit

nicht nur durch psychische Systeme, sondern auch durch soziale Systeme geschehen.83

Sie verknüpfen diese Beobachtungen in einer für sie sinnhaften Weise (vgl. S. 239 zum

Luhmann’schen Sinnbegriff). »Wir brauchen, um dies sagen zu können«, schreibt Luh-

mann, »einen Begriff des Beobachtens, der nicht vorab schon psychisiert verstanden,

also exclusiv auf Bewusstseinssysteme bezogenwird.«84 Für viele, die sich auf Luhmann

beziehen, liegt ein grundsätzlicher Gewinn in Luhmanns Ansatz, dass er das »Bewusst-

sein als psychisches System« nur als eine mögliche »Systemart« bestimmt, »neben der

es andere erkennende Systeme gibt«.85

Da Beobachtung ebenfalls nur als eine spezielle Form des systemischen Operie-

rens gesehen wird86, stellt sich nun folgende für den weiteren Verlauf wichtige Frage:

Wie sind eigentlich die Begrifflichkeiten der Selbstreferenz, der Selbst(re)produktion

und der Selbstbeobachtung zu verstehen und aufeinander zu beziehen? Luhmann rich-

tet alle Begrifflichkeiten nach dem Kriterium der Anschlussfähigkeit aus: Ein System

existiert nur so lange, so lange der Fluss der systemischen Operationen aufrechterhal-

ten wird. Operationen müssen sich stets aufeinander beziehen, sodass Selbstreferenz

zum Mittel der autopoietischen Selbst(re)produktion wird.87 Gleichzeitig wohnt dem

82 Den Begriff der Leitdifferenz grenzt Luhmann von dem Begriff der Supertheorie (vgl. Kap. V.2,

Fußnote 12) ab: »Leitdifferenzen sind Unterscheidungen, die die Informationsverarbeitungsmög-

lichkeiten der Theorie steuern. Diese Leitdifferenzen können die Qualität eines beherrschenden

Paradigmas gewinnen, wenn sie eine Supertheorie so organisieren, daβ praktisch die gesamte In-

formationsverarbeitung ihnen folgt«, vgl. N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 19. Eine solche Leitdif-

ferenz sieht Luhmann in der grundsätzlichen Unterscheidung zwischen SystemundUmwelt. Ganz

explizit bezieht sich Luhmann in seinen Erläuterungen auch auf den Begriff des Paradigmas bzw.

Paradigmenwechsels von Thomas Kuhn, vgl. zu Kuhns Paradigmabegriff auch Kap. V. 3, Fußnote

169 u. 170.

83 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 44.

84 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 47.

85 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 63.

86 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 43.

87 Im Anschluss an Gotthard Günther spricht Luhmann hier auch von Autoreferentialität, vgl. N. Luh-

mann: Soziologische Aufklärung 6, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


249

Begriff bemerkenswerterweise eine gewisse sinnhafte Dimension inne: Soziale Systeme

beispielsweise entstehen und bestehen fort, indem sie Kommunikation auf Kommuni-

kation beziehen. Für Luhmann ist in diesen systemischen Kommunikationsprozessen

aber zumindest implizit folgende Information enthalten: »Jede Kommunikation dekla-

riert, ob bewusst oder nicht, ob thematisch oder nicht, ihre Systemzugehörigkeit.«88

Der Begriff der Referenz bekommt damit eine Doppeldeutigkeit. Einerseits bezeichnet

er den Anschluss an vorherige Operationen, anderseits aber auch die Information, auf was

sich bezogen wird. Damit rückt der Begriff der Selbstreferenz jedoch in die Nähe der

»Selbstbeobachtung«.89 Luhmann schreibt: »Ein System, das sich selbst reproduzieren

kann, muss sich selbst beobachten und beschreiben können.«90

Auf diese Weise verändert sich die grundsätzliche Zielrichtung des Begriffs Selbst-

referenz: Was zunächst Mittel zur Selbstreproduktion ist, wird nun auch Mittel des

Selbstbewusstseins. Klaus Zimmermann kritisiert in diesem Zusammenhang an Luh-

manns Systemtheorie, dass sie über kein durchgängig ausgearbeitetes Konzept des

Selbstbewusstseins verfügt und hinterfragt so ihre »erkenntnistheoretischen Implika-

tionen«.91 Bei genauerer Untersuchung sind in dem Selbst von Selbstreferenz zwei

unterschiedliche Selbsts versteckt. Zimmermann zeigt auf, dass Luhmann mit einem

versteckten Subjekt-/Objektbegriff arbeitet: »Entgegen ihrem Anschein ist die System-

theorie prinzipiell dualistisch«.92 Selbstreferenz, im Sinn einer an systemimmanente

Prozesse anschließenden Selbstproduktion, ähnelt dem, was sich alteuropäisch als

Objekt deuten ließe. Es ist ein Selbst, das – von außen betrachtet – nach bestimmten

selbstbezüglichen Prozessen funktioniert. So verstanden wäre »das Bewusstsein nur

ein selbstkonstituierendes System, nur ein regelgesteuerter Prozess«, »Bewusstsein

als Objekt der naturwissenschaftlich verfahrenden Psychologie, aber nicht Subjekt«.93

Indem Luhmann aber Selbstreferenz auch als eine auf sich selbst beziehende Beobach-

tung begreift, bricht er diesen Objektivismus auf: »Ein Objekt, das sich zu sich selbst

verhält, ist kein Objekt mehr.«94 Damit, so Zimmermann besonders im Hinblick auf

die Husserl-Referenzen in Luhmanns Werk, versuche dieser »[d]ie Abschaffung des

Subjekts in den Schranken der Subjektphilosophie«.95

Es ist zudem nicht klar, wie auf Grundlage eines reinen Objektivismus eine Selbst-

oder Fremdbeobachtungmöglich ist: »Damit wäre alleTheorie, alle Erkenntnis hinfällig:

Kein Objekt ohne Subjekt.«96 Auf dieseWeise gerät Luhmann in ein Dilemma, das Zim-

mermann als »Quadratur des Kreises«97 beschreibt: Luhmann möchte die Welt »syste-

88 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 618.

89 Ebd.

90 Ebd., S. 619.

91 Klaus Zimmermann: »Die Abschaffung des Subjekts in den Schranken der Subjektphilosophie«,

in: Das Argument – Zeitschrift für Philosophie und Sozialwissenschaften 31 (1989), S. 855-870, hier

S. 869.

92 Ebd., S. 858.

93 Ebd., S. 860.

94 Ebd., S. 869.

95 So der Titel seines Aufsatzes.

96 K. Zimmermann: Die Abschaffung des Subjekts in den Schranken der Subjektphilosophie, S. 860.

97 Ebd.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


250 Fremdheitserfahrung und Othering

misch« erklären und aus dieser Theorie objektivierbare Regeln ableiten. Er kann aber

nicht triftig begründen, welche Instanz diese objektivierbaren Regeln erfährt. Nach

Bernhard Waldenfels drohen so in Luhmanns Systemtheorie »Sehen und Gesehenes«

in eins zusammenzufallen.98 Dies liege auch daran, dass Luhmann in seiner Theorie

kein »Außen gegenüber dem System« zulasse.99 »Es gibt kein Außen, also stelle ich

mich selber her.«100

Vor diesem Hintergrund ist nicht klar, was die Selbst-schaffung, also Luhmanns Be-

griff der Autopoiesis, bedeuten kann:

»Um […] Missverständnissen vorzubeugen«, schreibt Luhmann, »sei betont, dass der

Begriff ›Autopoiesis‹ mit Bedacht gewählt und genau gemeint ist. Es geht keineswegs

um ›Authypostasis‹. Autopoiesis besagt nicht, dass das System allein aus sich heraus,

aus eigener Kraft, ohne jeden Beitrag aus der Umwelt existiert. Vielmehr geht es nur

darum, dass die Einheit des Systems und mit ihr alle Elemente, aus denen das System

besteht, durch das System selbst produziert werden.«101

Nach Luhmann gibt es Voraussetzungen für die Autopoiesis (in einem psychischen Sys-

tem z.B. die »strukturelle Kopplung« von Gedanken an die neuronalen Impulse im Ge-

hirn, aber ebenso noch viele weiter Voraussetzungen: dass es an das Schwerkraftfeld

der Erde angepasst ist, in gemäßigten Temperaturen lebt usw.102). Autopoiesis ist da-

mit nicht als souveräne Selbstschaffung im Sinne einer creatio ex nihilo zu verstehen.

Zimmermann überzeugt dies nicht:

»Die Systemtheorie integriert Voraussetzungen als Konstitutionsmomente, alle ex-

ternen Bedingungen werden internalisiert. Der Standpunkt des Systems ist der Imma-

nenzstandpunkt: Was vordem in der Phänomenologie Bewusstsein war, ist nun Sys-

tem.«103

Hier ist jedoch noch ein für LuhmannsTheorie wichtiger Aspekt zu beachten – den

der Zeit. Luhmann schreibt: »Das System wird aus instabilen Elementen gebildet«.104

Gedanken etwa zerfallen in dem Moment, wo sie entstehen, sind als eine Serie von

Momentaufnahmen zu begreifen. Das System »hangelt sich von Bewusstseinszustand

zu Bewusstseinszustand, von Gedanke zu Gedanke«.105 Luhmann schreibt: Systeme

»setzen sich selbst als Produktion ihrer Selbstproduktion voraus.«106 Wenn der Tem-

98 »Die zeitliche Verschiebung von Beobachtern verschiedenenGrades, die eine völligeDeckung aus-

schließt, ist ein Rest an Kontingenz […]. Das rettet [Luhmann] vor demRückfall in eineMetaphysik.

Aber befriedigend ist dies trotzdem nicht«, vgl. B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder phi-

losophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in Bewegung.«, S. 443f.

99 Ebd., S. 442. In der Tat weist Luhmann immerwieder darauf hin, dass kein System »seine Operatio-

nen außerhalb seiner Grenzen durchführen« könne, vgl. N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6,

S. 50.

100 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 444.

101 N. Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S. 30.

102 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 72.

103 K. Zimmermann: Die Abschaffung des Subjekts in den Schranken der Subjektphilosophie, S. 865.

104 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 77f.

105 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 60.

106 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


251

poralisierungsbegriff107 Luhmanns jedoch ernst genommen wird, ist das systemische

Selbst, auf das sich bezogen wird, und das Selbst, das sich bezieht, nicht dasselbe. So

schreibt Luhmann, dass es ein »logischer Fehler« wäre, »das ›Selbst‹ der Selbstreferenz

Um sich vor dem Selbstzerfall oder vor einem inneren Chaos zu schützen, so Luh-

mann, sind Systeme gezwungen, eine innere Anschlussfähigkeit zu erreichen, durch

die aktuelle Prozesse im System an vorherige anknüpfen können. Selbstreferenz wird

so zur eigentlichen Struktur der systembildenden Autopoiesis.

Zusammenfassend lässt sich sagen:

1. Autopoiesis wird von Luhmann nicht im Sinne einer »Authypostasis«, einer souve-

ränen Selbstschaffung aus dem Nichts verstanden. Es existieren sowohl in der Umwelt

des Systems als auch im Systeminneren Voraussetzungen für die Bildung des Selbst.

Das Selbst schafft sich nicht im eigentlichen Sinne selbst, sondern entsteht durch die

strukturelle Kopplung und Anpassung an die Umwelt, aber auch auf der Grundlage

des »historischen« Selbst.110 Das aktuelle Selbst ist deshalb nie mit dem historischen

gleichzusetzen und nie als »Totalität« des gesamten Systems aufzufassen.111 Wenn je-

doch innen wie außen Voraussetzungen für die systemische Autopoiesis bestehen, ist

es fraglich, ob Autopoiesis als Begriff glücklich gewählt ist, da er Assoziationen zu ei-

ner souveränen Selbstschaffung weckt. Maturana und Varela grenzen den Begriff der

Autopoiesis von dem der Allopoiesis ab (vgl. Kap. V.3, Fußnote 28). Allopoietisch sind

Systeme, die »etwas von sich selbst Verschiedenes« schaffen. Vor dem Hintergrund der

aufgezeigten inneren und äußeren Voraussetzungen, die der Schaffung des Selbst zu-

grundeliegen, könnte deshalb vielleicht besser von einer Allopoiesis heautou gesprochen

werden –also einer Schaffung des systemischen Selbst durch etwas von ihm selbst »Ver-

schiedenes«, das aber trotzdem ein Selbst schafft. Ein anderermöglicher Begriff ist der von

Luhmann selbst verwendete Begriff der Emergenz – in dem Sinne, dass ein Selbst des

Systems nicht allein durch zugrundeliegende äußere Faktoren erklärbar ist (also Ge-

danken nicht allein durch neuronale Impulse, Kommunikationen nicht allein durch die

Gedanken psychischer Systeme etc.).112

2. Luhmann muss, da seine Theorie keine Systemoperationen außerhalb des Sys-

tems zulässt, alle externen Voraussetzungen in die systemische Konstitution internali-

sieren. Kommunikation eines sozialen Systems etwa integriert über die Struktur Person

107 Ebd., S. 70ff., bes. S. 80f.

108 Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, S. 28.

109 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 76.

110 N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 206.

111 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 606.

112 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 62 u. S. 65-80; vgl. auch N. Luh-

mann: Soziale Systeme, S. 43f.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

für den Beobachter zu halten«.108 Ein reines überdauerndes Selbst des Systems gibt

es damit ebensowenig wie das Husserl’sche »reine Ich«: Seine »›reine Gegenwart‹ ist

immer schon ent-gegenwärtigt, ent-fremdet, verunreinigt, die ›lebendige Gegenwart‹

immer schon abgelegt und auflebend, sie ist nie reines Leben, reines Bei-sich-sein, rei-

ne Selbstgegenwart (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 56). So gesehen wird der vorherige Zustand

des Selbst zur Voraussetzung des aktuellen Selbst.109

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


252 Fremdheitserfahrung und Othering

auch nochMitteilende und Empfangende der Kommunikation ins Systeminnere und ist

zu systemeigener Beobachtung und Erkenntnis fähig. Nur wenn externe Faktoren inter-

nalisiert werden, ist es möglich, Selbstreferenz und Autopoiesis gleichzusetzen. Inter-

essant ist: Während Luhmann die Begriffe autopoietisch und selbstreferentiell oftmals

synonym verwendet, lehnenMaturana und Varela, von denen Luhmann die Begriffe vor

allem übernimmt, diese Gleichsetzung ab.113 LuhmannsTheorie des Selbstbewusstseins

wirkt nicht ganz überzeugend. Wie gezeigt fallen in seinem Begriff der Selbstreferenz

die Aspekte Selbstproduktion und Selbstbeobachtung zusammen. Vorliegende Studie

hält eine Trennung für wichtig – besonders im Blick auf die Frage, was Konstruktionen

des »Eigenen« und »Fremden« von der Instanz des Selbst unterscheidet, das Fremdes

erfährt.

3. Wichtig für vorliegende Studie ist Luhmanns Theorie der inneren Anschlussfä-

higkeit der systemischen Prozesse, die je nach Systemart divergiert. Es folgt einer un-

bestreitbaren Logik, wenn Luhmann schreibt, dass in einer Kommunikation nicht ver-

schiedene Gehirne direkt ihre Nervenenden verbinden, sondern dass neben neuronalen

Impulsen und daraus hervorgehenden Denkprozessen auch die systemischen Regelhaf-

tigkeiten der Kommunikation zu beachten sind. Luhmanns Theorie sensibilisiert für

die inneren Regeln eines Systems, denen ein Außen gegenübersteht. Für das Verständnis,

warum es in bestimmten Situationen zu Erfahrungen von Fremdheit kommt, wird dies

in vorliegender Studie noch an einigen Stellen eine Rolle spielen. Ebenfalls wichtig für

vorliegende Studie sind die Begriffe operative Schließung, Leitdifferenz und wie bereits

benannt Emergenz. Mit ihnen lassen sich Mechanismen des Otherings und subjektive

Fremdheitserfahrungen in interreligiöser Bildung präziser beschreiben.

4. Die Systemtheorie Luhmanns legt viel Wert darauf, dass sich der Mensch im

Außen des sozialen Systems befindet.114 Sie lässt sich daher nicht leicht mit bereits zi-

tiertenTheorien in Einklang bringen, die von einer Verschränkung von Subjekt und Umwelt

ausgehen. Das »Zwischen« der Systeme beschreibt Luhmann mit Begriffen wie struk-

turelle Kopplung, Interpenetration oder wechselseitige Unkontrollierbarkeit.115 Luh-

mann argumentiert von der Innenseite der Systeme aus, das »Zwischen« der Systeme

liegt nicht in seinem Fokus. Dies liegt auch daran, dass die Dimension der menschli-

chen »Körperlichkeit« bzw. »Leiblichkeit« von Luhmann nur wenig beachtet wird.116 In

diesem (körperlichen) »Zwischen« verorten andere Theorien vorliegender Studie aber

in vorwiegendem Maße die existenzielle Dimension des Menschen (vgl. insbes. Kap.

IV.3.2) – was für Luhmann jedoch kein Ausgangspunkt einer systemtheoretischen Ana-

lyse ist.

Da Luhmanns erkenntnistheoretische Setzungen nicht immer überzeugen können,

ist sein Ansatz teils scharfer Kritik ausgesetzt. Insgesamt ist aber zu fragen, ob seine

Systemtheorie mit anderen Theorien vorliegender Studie wirklich so unvereinbar ist,

wie es die gegenseitige Kritik vermuten lässt. Nicht immer, aber oftmals wirkt es so,

113 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 54f.

114 Vgl. N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 158-159.

115 Vgl. bspw. ebd., S. 51 u. 158.

116 Santiago G. Calise: »A Decorporealized Theory? Considerations About Luhmann’s Conception of

the Body«, in: Pandaemonium Germanicum 18 (2015), S. 104-125.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


253

als wären viele Diskrepanzen vor allem durch unterschiedliche Schwerpunktsetzungen

der Ansätze zu erklären. Luhmanns Ansatz strebt nach einer bestimmten Form der

Abstraktion bzw. Komplexitätsreduktion, die Luhmann selbst »Beobachtung zweiter

Ordnung« nennt. Diese spezielle Perspektive hat auch Folgen für Luhmanns Blick auf

»Fremdheit«. Hierauf soll in einem letzten Punkt noch eingegangen werden.

3.1.3 Abstraktion von der Unmittelbarkeit der Erfahrung, Beobachtung

zweiter Ordnung

Luhmann versteht wie bereits unter Kapitel V.2 ausgeführt Systemtheorie als »Super-

theorie« mit »universalem Anspruch«:

»Es handelt sich um eine Welttheorie, die nichts, was es gibt, auslässt, zugleich aber

um die Anwendung einer ganz bestimmten Unterscheidung (im Unterschied zu un-

endlich vielen anderen Unterscheidungen), die dazu zwingt, jeweils genau anzuge-

ben, von welcher Systemreferenz man ausgeht und was, von einem bestimmten Sys-

tem aus gesehen, dessen Umwelt ist« (vgl. Kap. V.2, Fußnote 12).

Luhmanns Universalitätsanspruch, den er für seine Systemtheorie behauptet, teilt vor-

liegende Studie – wie viele Kritiker*innen Luhmanns auch – nicht.

Namentlich das Thema der Fremdheit lässt sich mit Luhmanns Theorie nicht hin-

reichend erklären, da sie hierfür wieder zum Begriff des »Menschen« zurückkehren

müsste, der in seiner Gesamtheit vom Phänomen des Fremden betroffen ist, indem kör-

perliche, psychische und soziale Faktoren zusammenwirken. Besonders lässt sich so

nicht die Bedeutung undUnmittelbarkeit der Erfahrung nachvollziehen, die der »Einbruch

des Fremden« für die individuelleErfahrung bedeutet. Obwohl Luhmann z.B. von Selbst-

bzw. Fremdreferenz spricht, scheint Fremdheit demzufolge kein entscheidendesThema

seiner Systemtheorie zu sein. Das »Fremd« in Fremdreferenz ist vorwiegend als Mar-

kierung des System-Außen zu verstehen (ähnlich wie in Kap. II.4.4 anhand des Beispiels

des »fremden Elektrons« gezeigt). Vor demHintergrund der bisherigen Klärungen vor-

liegender Studie (vgl. bes. Kap. II und IV) ist zudem zu konstatieren, dass Luhmann

nicht klar zwischen Andersheit und Fremdheit unterscheidet. Wenn Systeme mit ope-

rativer Schließung auf ihre komplexe Umwelt reagieren oder füreinander »Blackboxes«

darstellen, so sind dies Prozesse und Relationen, die sich sowohl mit dem Terminus

Fremdheit als auch mit dem Terminus Andersheit erfassen lassen. Manche Tendenzen,

nicht klar zwischen Fremdheit und Andersheit zu unterscheiden, lassen sich vielleicht

auch durch den Einfluss von Husserls Phänomenologie erklären, die ebenfalls Proble-

me mit dieser Unterscheidung hat. Vor allem aber ist zu beachten, worauf der Fokus

von Luhmanns Betrachtungen liegt: Kommunikatives Missverstehen mag im Alltag als

Ergebnis von Fremdheit oder von Andersheit gedeutet werden – interessanter für Luh-

mann ist, warum es angesichts der »Unwahrscheinlichkeit« des Verstehens überhaupt

erfolgreiche Kommunikation in der Gesellschaft gibt.

Luhmanns Theorie verfolgt das Ziel, von bestimmten Kausallogiken des Alltags zu

abstrahieren und vonmoralischenWertungen Abstand zu nehmen, um bessere wissen-

schaftliche Erkenntnisse über die Gesellschaft erreichen zu können. Von diesem hohen

Abstraktionslevel aus ist es durchaus möglich, Fremdheit als vorhandene »Struktur« in

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


254 Fremdheitserfahrung und Othering

der Gesellschaft zu beschreiben, ähnlich wie Luhmann »Krisenphänomene nicht mehr

nur als vorübergehend behandeln, nichtmehr nur auf falsches Bewusstsein oder falsche

Politik zurückführen […], sondern sie als strukturelle Effekte dermodernen Gesellschaft

begreifen« will.117 Was Fremdheit, was eine Krise für den einzelnen Menschen bedeu-

tet, steht nicht im Zentrum von Luhmanns Forschungsinteresse.

Habermas’ Kritik, eine auf diese Art abstrahierende, kybernetische Theorie könne

Züge eines »herrschaftslegitimierenden Weltbildes« tragen, ist richtig und relevant.118

Nachvollziehbar ist aber auch Luhmanns Entgegnung, dass man zwischen »wissen-

schaftlicher« und »politischer Kritik« unterscheiden müsse. Keine Theorie könne sich

aber gegen »politische Implikationen« wehren, sie könne politisch wirkungslos blei-

ben oder aber herrschaftsstabilisierend wirken: »All dies mag Theorien mit oder ohne

›Kategorienfehlern‹ [sic!] passieren, den guten eher als den schlechten und den umfas-

senderen Konzepten eher als den Theorien der mittleren Reichweite.« Eine »politische

Folgenkontrolle« sei deshalb »in der Theorie selbst« kaum zu leisten.119 Ebenso ernst-

zunehmen ist auch Luhmanns Skepsis gegenüber stark normativen Ansätzen, die mit

ihrem moralisierenden Impetus oftmals eine »Evidenz des Nichtwissens«120 kaschie-

ren, und stetig nach einer »gute[n] Gesellschaft hinter der Gesellschaft«121 suchen – ein

Vorhabenmit fraglichemErfolg. Im Zentrum von LuhmannsTheorie steht dagegen »ein

theoriemotivierendes Staunen darüber, dass überhaupt etwas zustandekommt«.122

Luhmann bevorzugt für seine Theoriekonzeption eine »Beobachtung zweiter Ord-

nung«, die das kritische Beobachten durch Gesellschaftstheorien selbst kritisch beob-

achtet – immer imWissen, dass auch dies eine »Beobachtung erster Ordnung« darstellt:

»Das Beobachten zweiter Ordnung ist immer auch ein Beobachten erster Ordnung, aber

es konzentriert sich dabei auf ein Beobachten von Beobachtern, was als Selbstbeobach-

tung oder als Fremdbeobachtung durchgeführt werden kann.«123

Die Selbstbezeichnung von Luhmanns Systemtheorie als Supertheorie wirkt inso-

fern treffend gewählt. Sie bewegt sich auf einer hohen Abstraktionsebene und so auch

über den individuellen Erfahrungen von Andersheit und Fremdheit. Beschrieben mit

den Begrifflichkeiten von Kapitel IV.4.5 beobachtet Luhmann die Welt aus der Positi-

on des Dritten, welcher die untersuchten Erfahrungen nicht selbst macht, sondern nur

beobachtet. Folglich ist Luhmanns Theorie vor allem interessant, um die Position des

Dritten näher zu präzisieren, die ja wie in Kapitel IV erwähnt, auch die vorwiegende

Position von religionspädagogischen Ansätzen interreligiöser Bildung ist.

Vor diesem Hintergrund sind Zitate wie die folgenden von großer Bedeutung für

vorliegende Studie, weil sie diese spezielle Beobachtungsart näher erläutern:

117 Niklas Luhmann: »Am Ende der kritischen Soziologie«, in: Zeitschrift für Soziologie 20 (1991),

S. 147-152, hier S. 148.

118 J. Habermas/N. Luhmann: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, S. 244. Vgl. zur sog.

„Luhmann-Habermas-Kontroverse“ auch Kap. V.2.

119 Ebd., S. 403.

120 N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 196.

121 N. Luhmann: Am Ende der kritischen Soziologie, S. 148.

122 Ebd., S. 151.

123 Ebd., S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


255

»Beobachten zweiter Ordnung beruht auf einer scharfen Reduktion der Komplexität

der Welt möglicher Beobachtungen: Es wird nur Beobachten beobachtet, und erst so

vermittelt kommtman zurWelt, die dann in derDifferenz vonGleichheit undVerschie-

denheit der Beobachtungen (erster und zweiter Ordnung) gegeben ist. Wie so oft gilt

aber auch hier: Die Reduktion von Komplexität ist dasMittel zumAufbau von Komple-

xität.«124

Luhmann schreibt weiter:

»Beobachten zweiter Ordnung lässt – und das ist ein weiteres Beispiel für Komplexi-

tätssteigerung – die Wahl offen, ob man bestimmte Bezeichnungen dem beobachte-

ten Beobachter zurechnet und ihn dadurch charakterisiert oder sie als Merkmale des-

sen ansieht, was er beobachtet. Beide Zurechnungen, Beobachterzurechnung und Ge-

genstandszurechnung, bleiben möglich; ihre Ergebnisse können deshalb als kontin-

gent aufgefasst werden.«125

Wie sich an diesen Zitaten erkennen lässt, ist die Beobachtung zweiter Ordnung ein

sehr komplexer Vorgang.

Laut Gripp-Hagelstange bewegt sich Luhmanns Theorie vor allem auf der Ebene,

»die man alteuropäisch als metatheoretisch einordnen würde«.126 Um bessere analyti-

sche Ergebnisse zu erhalten, strebt Luhmann danach, von den Kausallogiken des Alltags

und des alltäglichen Ichs zu abstrahieren, um eine komplexere Struktur von Beobach-

tungen zu ermöglichen.127 Diese Vorgehensweise strebt nach einer Abstraktion, die

z.B. folgende Fragen beantworten kann: Was unterscheidet die Kommunikation eines

Wirtschaftssystems von der eines politischen Systems von der eines religiösen Systems?

Trotz ihres universalen Anspruchs hat die Theorie Luhmanns jedoch Probleme, die all-

tägliche Welt zu erfassen, »in der man wohnt und arbeitet, Straßenbahn fährt und Zi-

garetten raucht«.128

Wie kann ein Subjekt aus seiner subjektiven Erfahrungsposition heraus in den Sta-

tus einer Beobachtung zweiter Ordnung gelangen? Ist die von Luhmann angestrebte

Abstraktion überhaupt möglich, bzw. wie Gripp-Hagelstange es formuliert: »Kannman

können, was man nicht kann?«129

Georg Kneer und Armin Nassehi schreiben hierzu: »Der Beobachter zweiter Ord-

nung ist gegenüber anderen Beobachtern in keiner privilegierten Position, er muss sich

vielmehr gefallen lassen, dass er umgekehrt selbst beobachtet und über seine blinden

124 N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 101.

125 Ebd.

126 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 146.

127 Ebd., S. 145.

128 Vollständig lautet Luhmanns Zitat so: »Wenn eine Gesellschaft sich Wissenschaft im modernen

Sinne leistet, stellen sich Reflexionsprobleme, die nur noch konstruktivistisch zu lösen sind – was

immerman in dieser Gesellschaft üblicherweise von derWelt hält, in dermanwohnt und arbeitet,

Straßenbahn fährt und Zigaretten raucht,« vgl. Niklas Luhmann: Soziologische Aufklärung 5. Kon-

struktivistische Perspektiven, Wiesbaden: VS Verl. für Sozialwissenschaften 2005, S. 53; vgl. auch

H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 95f.

129 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 146.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


256 Fremdheitserfahrung und Othering

Flecke aufgeklärt wird.«130 Freilich lässt sich fragen, ob diese »Iteration von Beobach-

tung« – dass jeder Beobachtende von einer weiteren Beobachtung beobachtet wird,

die wiederum von einer weiteren beobachtet wird usw. – das Erkenntnisproblem des

»blinden Flecks« wirklich löst oder nicht einfach »in eine Sorte von Zukunft« verscho-

ben wird.131 Wie ist auf dieser Ebene eine gegenseitige »Aufklärung« über die blinden

Flecke möglich? Solche »erkenntnistheoretischen Zweifel« liegen jedoch dezidiert nicht

im Fokus der Luhmann’schen Betrachtungen.132

Trotzdem ist es unbestritten, dass seine Theorien wichtige Erkenntnisgewinne er-

möglichen. Selbst Kritiker Luhmanns anerkennen, »dass Luhmanns Systemtheorie tie-

fe Einsichten in das Funktionieren von Systemen«133 bietet. Hier gewähren auch seine

Forschungen zur Autopoiesis wichtige Erkenntnisse. Autopoiesis kann als die syste-

mische Ausrichtung nach einer inneren Regelhaftigkeit verstanden werden, die nicht

leicht zu verändern ist. Sie ist insbesondere deshalb nicht leicht zu verändern, weil

diese innere Regelhaftigkeit das Fortlaufen der systemischen Prozesse ermöglicht, die

nach Luhmann ein System erst zu einem System machen. Um dieses Fortlaufen der

systemischen Prozesse zu ermöglichen, streben Systeme erstens zu einer Selbstbestä-

tigung ihrer inneren Regelhaftigkeit und zweites danach, ihre Differenz zur Umwelt

aufrechtzuerhalten, da die Differenz zur Umwelt gerade in dieser operativen Regelhaftig-

keit begründet liegt.134 Systemveränderungen durch neue Impulse vollziehen sich nach

Piagets Regeln der Assimilation und Akkommodation, das heißt, Systemveränderungen

gelingen umso leichter, je weniger diese Impulse die grundsätzliche Struktur eines Sys-

tems anfragen.135 Luhmann unterscheidet hier auch zwischen kognitiven und normativen

Erwartungen: Bei der Korrektur einer kognitiven Erwartung ist das System »lernbereit«,

bei einer normativen Erwartung »lernunwillig«.136 Kognitive Erwartungen sind relativ

leicht korrigierbar, da sie nur wenig mit anderen Erwartungen verknüpft sind. Nor-

mative Erwartungen dagegen weisen Verbindungen zu zahlreichen anderen Erwartun-

gen auf und beeinflussen diese grundlegend, so dass im Falle ihrer Veränderung eine

Vielzahl weiterer Erwartungen betroffen wäre. Hier drohte eine »Überforderung der

Lernkapazitäten des Systems«. Daher reagiert das System zunächst mit einer »Umlei-

tung der Fehlerzurechnung: Nicht die enttäuschte Erwartung wird als ›falsch‹ dekla-

riert, sondern das Verhalten, durch das sie enttäuscht wurde«.137 Luhmann schreibt:

130 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 189.

131 Vgl. dazu sehr kritisch B.Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigent-

lich in Unordnung, in Bewegung.«, S. 443f.

132 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 30.

133 R. Münch: Soziologische Theorie, S. 225.

134 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 55.

135 Vgl. N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 146.

136 Niklas Luhmann: »Normen in Soziologischer Perspektive«, in: SozialeWelt 20 (1969), S. 28-48, hier

S. 36; vgl. auch N. Luhmann: Rechtssoziologie, S. 40-53.

137 W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 261; Auch dieses Konzept lässt sich im

Hinblick auf intersubjektive Aspekte kritisieren, vgl. Hartmann Tyrell: »Normativität und soziales

Handeln«, in: Günter Dux/Thomas Luckmann (Hg.), Beiträge zur Wissenssoziologie, Beiträge zur

Religionssoziologie/Contributions to the Sociology of Knowledge, Contributions to the Sociology

of Religion, Wiesbaden: VS Verl. für Sozialwissenschaften 1978, S. 59-90, hier S. 66ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


257

»Komplexe Systeme sind mithin zur Selbstanpassung gezwungen, und zwar in dem

Doppelsinne einer eigenen Anpassung an die eigene Komplexität. Nur so ist zu erklä-

ren, dass Systeme den Veränderungen ihrer Umwelt nicht bruchlos folgen können,

sondern auch andere Gesichtspunkte der Anpassung berücksichtigen müssen und

letztlich an Selbstanpassung zu Grunde gehen.«138

Luhmanns Beobachtungsart der zweiten Ordnung, die von normativen Wertungen Ab-

stand nimmt, kann hier neue Einsichten ermöglichen und damit auch neue Wege auf-

zeigen. Dies zeigt sehr gut folgendes, hochaktuell erscheinendes Zitat, das hier als län-

gere Passage angeführt ist:

»Wie nie zuvor ist deutlich, dass positive und negative Aspekte in einer unauflösbaren

Weise verknüpft sind und durch ein und dieselben Strukturbedingungen reproduziert

werden. Der technische Fortschritt führt zu Umweltschäden, die nur durch weiteren

technischen Fortschritt mit einer immer stärkeren Technologieabhängigkeit der Ge-

sellschaft abgeschwächt werden können. Das rationale Funktionieren der Funktions-

systeme, und gerade das rationale Ausnutzen kleinster Differenzen, Chancen, Gele-

genheiten erzeugt durch ›Abweichungsverstärkung‹ immense Ungleichheiten, für die

keine Funktion angegeben werden kann. Das gilt für die Wirtschaft, also für die Ver-

teilung von Reichtum und Armut, aber auch für die Erziehung und für die Chancen der

Forschung. Die hohe Organisationsabhängigkeit der Funktionssysteme führt zu einer

Abhängigkeit von der ›bürokratischen‹ Logik der Selbstreproduktion von Organisatio-

nen, die dieOffenheit und Flexibilität der Funktionssystemeerheblich einschränkt und

ein ständiges Nichtausnutzen von Chancen erzeugt. Entsprechend wächst die Diskre-

panz zwischen Erwartungen und Wirklichkeiten, zwischen dem, was man als möglich

sieht, und dem, was dann faktisch geschieht.«139

Wie zu zeigen seinwird, ist dies auch auf Kontexte interreligiöser Bildung gut übertrag-

bar, wo bisweilen ebenfalls eine Diskrepanz zwischen Erwartungen undWirklichkeiten

zu beobachten ist.

Wer aber empfindet diese Diskrepanz? Das unscheinbare Wörtchen »man« im letz-

ten Satz des Zitats verweist auf eine Ich-Perspektive, die in Luhmanns Theorie nicht

klar definiert ist. Ist dies ein bloßer kommunikativer Platzhalter für beliebiges Ich oder

vielleicht sogar Ausdruck von Luhmanns persönlicher Perspektive? Doch innerhalb die-

ser Diskrepanzerfahrung ist es ein erkennendes, hoffendes und vielleicht auch leiden-

des Ich, das mehr ist als ein sich selbst erzeugendes, selbstreferentielles psychisches

System. Waldenfels schreibt:

»Luhmann hat nie geklärt, wo er als Systemtheoretiker steht. Also entweder sagt er: Ich

bin auch drin, wie in einem Altarbild, wo der Stifter auch noch vorkommt; dann gerät

er wirklich in eine Art formaler Metaphysik. Oder er müsste ein bestimmtes Moment

138 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 56.

139 Niklas Luhmann: Soziologische Aufklärung 4. Beiträge zur funktionalen Differenzierung der Ge-

sellschaft, Wiesbaden: VS Verl. für Sozialwissenschaften 2009, S. 37 (Kursivsetzung durch mich).

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


258 Fremdheitserfahrung und Othering

des Außen gegenüber dem System zulassen. Aber das tut er nicht systematisch. Er

überspielt dieses Außen.«140

Luhmann schreibt zum Problem der Selbstverortung: »Man mahnt bereits an: Kritiker

müssten über ihren eigenen gesellschaftlichen Standort in ihrer eigenenTheorie Auskunft

geben. […] Aber wie wäre das möglich? Und was würde es nützen?«141

Was die Klärung eigener Perspektiven nützenwürde, ist angesichts ihrer Ordnungs-

grenzen, die nicht einfach beliebig veränderbar sind, sondern für ein erfahrendes Ich

reale Limitationen der Perspektive bedeuten, leicht zu beantworten. Schwerer zu sagen

ist, wie dies möglich wäre. Subjektiv veränderliche Positionen mittels einer Beobach-

tung zweiter Ordnung zu erkennen, wie es Luhmann vorschlägt,142 kann nur eine Teil-

antwort sein. Die einführenden Klärungen in Kapitel V.1 zeigten, dass es unmöglich

ist, alle Ordnungen zu bestimmen, die das Eigene bestimmen – deswegen wird auch

der »Einbruch« des Fremden ins Eigene immer wieder an unvermuteter Stelle gesche-

hen. Sich selbst in seinen Ordnungen zu verorten, ist eine komplexe Angelegenheit. So

ist die oben angeführte Frage hier erneut zu stellen: »Kannman können, was man nicht

kann?«

In den folgenden Kapiteln soll diese Frage weiterverfolgt werden und in Kapitel V.5

im Blick auf ihre religionspädagogischen Konsequenzen bedacht werden.

3.2 Michel Foucault: Subjektivierung und Ethik des Selbst

3.2.1 Diskurs, Macht und Disziplinierung von Abweichung

Vielzahl von »Brüchen« gekennzeichnet, die erschweren, sein Werk auf wenige durch-

gängige Thesen zu reduzieren. Gerade in dieser bisweiligen Widersprüchlichkeit liegt

jedoch auch der Reiz der Beschäftigungmit FoucaultsWerk, besonders, da es mit Moti-

ven ringt, die auch für vorliegende Studie von Relevanz sind: der innerenWidersprüch-

lichkeit von Geordnetwerden und Ordnen. Hierbei befasst sich Foucault mit Themen-

feldern, die sich auch auf das Thema des Fremden beziehen lassen: mit Macht und

Disziplinierung von Abweichung, mit Ordnung von Wissen. Besonders der Aspekt der

Macht eröffnet für vorliegende Studie eine wichtige, neue Dimension (vgl. Kap. III.12.2)

140 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 442.

141 N. Luhmann: Am Ende der kritischen Soziologie, S. 147, im Verweis auf Thomas C. Heller: Structu-

ralism and Critique, in: Stanford Law Review 36 (1984), S. 127—198, hier S. 170f. (zitiert nach Luh-

mann). Luhmann ergänzt in der Fußnote. »Im Übrigen ist dieses Desiderat nicht gerade neu, aber

offenbar schwer zu erfüllen. Siehe z.B. Linguet (1764).« (vgl. Linguet, Simon: Le Fanatisme des Phi-

losophes, London-Abbeville 1764, zitiert nach Luhmann).

142 N. Luhmann: Am Ende der kritischen Soziologie, S. 150f.

143 Zur Einführung in Foucaults Werk vgl. M. Ruoff: Foucault-Lexikon; T. Lemke: Eine Kritik der poli-

tischen Vernunft; H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung; Philipp Sarasin: Michel Foucault

zur Einführung, Hamburg: Junius 2005; B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 513-535.

Wie in Kapitel V.2 bereits dargelegt, ist das Werk von Michel Foucault143 durch eine

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


259

und wird in den folgenden Kapiteln erneut aufgegriffen. Gleichzeitig verknüpft Fou-

cault diese Themen auch mit der Frage des Subjekts und des Selbst. Hierin bestehen

Anknüpfungspunkte zur dargestellten Systemtheorie Luhmanns, auch wenn Foucault

zu deutlich verschiedenen Antworten gelangt (vgl. Kap. V.3.2.2 u. 3.2.3). Zunächst aber

sollen einige zentrale Begriffe aus Foucaults Theorie erläutert werden: Diskurs, Episte-

me, Dispositiv und wie erwähnt Macht.

Als erste zentrale Phase in Foucaults Werk wird die sogenannte »diskursive Phase«

bezeichnet.144 In der Phase analysiert er die Wirkmacht von diskursiven Praxen auf

die Produktion von Wissen und Wahrheit. Diskurse sind »als Praktiken zu behandeln,

die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie sprechen«.145 Damit unter-

scheidet sich Foucaults Diskursbegriff von anderen philosophischen Verständnissen.

Michael Ruoff schreibt zum Verständnis Foucaults:

»Während Jürgen Habermas den Diskurs als kommunikative Rationalität erfasst, ver-

steht Foucault darunter die Bildung von Wahrheiten in Denksystemen, die er am Bei-

spiel der Humanwissenschaften des 17. und 18. Jahrhunderts untersucht. […] DieWahr-

heiten, die Denksysteme und die betroffenen Subjekte unterliegen einem ständigen

Wandel, der umgekehrt auch den Diskurs selbst betrifft.«146

Solche Diskurveränderungen erforscht Foucault mit einer spezifischen Methode, die

er selbst »Archäologie des Wissens« nennt. Foucault weist so nach, wie sich mit Ver-

schiebungen von Diskursen auch das »Wissen« der Wissenschaften verändert. »Wis-

sen« über »den Menschen« in den Humanwissenschaften etwa ist immer auch von ei-

nem bestimmtenMenschenbild geleitet, das denHumanwissenschaften zugrundeliegt.

Indem sich europäische Gesellschaften seit der Aufklärung immermehr am Leitbild des

»vernünftigen Menschen« orientieren, entwickelt sich der »Wahnsinn« von »Irren« zu

einer Kontrastfolie der angestrebten menschlichen Vernunft.147 Foucault zeigt auf, wie

um das 17. Jahrhundert in ganz Europa Internierungsmaßnahmen zunehmen, mit de-

nen »wahnsinnige Menschen« vom Rest der Gesellschaft ausgeschlossen werden. Dies

ändert sich, als gegen Ende des 18. Jahrhundert ein ärztliches Denken durchzusetzen

beginnt, das den »Wahnsinn« als eine »Geisteskrankheit« begreift, der mit Therapie-

maßnahmen zu begegnen ist.Der »Wahnsinn«wird so nichtmehr einfachweggesperrt,

sondern unter gesellschaftliche Beobachtung gestellt. Zentral für Foucaults Geschichts-

verständnis ist das Prinzip der Diskontinuität, nach dem ein und dasselbe Wort über die

Geschichte hinweg ganz verschiedeneObjekte bezeichnen kann.148Wahnsinn stellt sich

so als »Gegenstand eines spezifischen, historisch bedingten Wissens« dar, »das sich

nicht notwendig wissenschaftlich entwickelt, sondern seine Quellen in Institutionen

und sozialen Prozessen besitzt«.149

144 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 21-37.

145 Michel Foucault: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 74.

146 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 15.

147 Vgl. ebd., S. 22-25.

148 Ebd., S. 90.

149 Ebd., S. 24.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


260 Fremdheitserfahrung und Othering

Die Ermöglichung eines solchen »Wissens«, das durch ein Geflecht historisch be-

dingter diskursiver Praxen geschaffen wird und sich so in implizit definierten Gren-

zen bewegt, nennt Foucault Episteme.150 Episteme stellen die Grundlage dar, auf der

es Wissenschaften möglich ist, zwischen wissenschaftlich »wahren« bzw. »falschen«

Sachverhalten zu unterscheiden. In seiner Antrittsvorlesung »Die Ordnung des Dis-

kurses« (1970) befasst sich Foucault damit, warum die Mendel’sche Erbgesetzlehre wis-

senschaftlich seinerzeit nicht anerkannt wurde, obwohl sie mit einfachen Mitteln veri-

fizierbar und erkennbar wissenschaftlich korrekt ist:

»Das liegt daran«, so Foucault, »dassMendel von Gegenständen sprach, dass erMetho-

den verwendete und sich in einen theoretischen Horizont stellte, welche der Biologie

seiner Epoche fremdwaren. […]Mendel sagte dieWahrheit, aber er war nicht ›imWah-

ren‹ seiner Epoche […]. Esmusste derMaßstab gewechseltwerden, esmusste eine ganz

neue Gegenstandsebene in der Biologie entfaltet werden […]. Mendel war ein wahres

Monstrum, weshalb die Wissenschaft von ihm nicht sprechen konnte.«151

Auf einer viel basaleren Ebene beschreibt Foucault Episteme in seinem Buch »Die Ord-

nung der Dinge« (1966), indem er zeigt, dass sich Veränderungen der Episteme durch

implizite Veränderungen der Ding-Zeichen-Zuordnungen ergeben, indem z.B. Sprache

als Bezeichnung von Objekten angesehen wird, oder aber als ihr eigenes Objekt.152

Auffällig ist bei Foucaults Ansatz, dass seine wissenschaftlich-historischen Unter-

suchungen oftmals davon absehen, konkrete Personen als Verursacher*innen dieser

epistemischen Veränderungen zu benennen, sondern eher darauf abzielen, die »Bewe-

gungen eines anonymen Wissenskorpus« nachzuzeichnen.153 Sie möchte verborgene

Ordnungsstrukturen aufdecken, die kaum noch fassbar sind, weil sie auf nicht mehr

hinterfragte Grundannahmen der Wissensproduktion zurückgehen. Diese »Ordnung

der Dinge« definiert Foucault so: »Die Ordnung ist zugleich das, was sich den Dingen

als ihr inneres Gesetz, als ihr geheimes Netz ausgibt, nach dem sie sich in gewisser

Weise alle betrachten, und das, was nur durch den Raster eines Blicks, einer Aufmerk-

samkeit, einer Sprache existiert.«154

Im Laufe von Foucaults Werk wird jedoch neben diesem Ordnungsverständnis eine

zweite Ordnungsperspektive immer wichtiger: Ordnungen der Macht. Für die Philo-

sophie Foucaults bedeutet der Machtaspekt tiefgreifende Veränderungen, sodass die

Foucault-Forschung mit der Betonung des Machtbegriffs eine zweite, »machttheoreti-

sche Phase« eingeleitet sieht.155 Dies gehtmit einem verändertenDiskursbegriff einher,

den Foucault so definiert: »Der Diskurs ist eine Reihe von Elementen, die innerhalb ei-

nes allgemeinenMachtmechanismus operieren. Darummussman imDiskurs eine Fol-

ge von Ereignissen, zum Beispiel von politischen Ereignissen sehen, die der Macht als

150 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2015, S. 24f.; vgl. auch M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 106-109.

151 Michel Foucault/Ralf Konersmann: Die Ordnung des Diskurses. Mit einem Essay von Ralf Koners-

mann, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch 2000, S. 24f.

152 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 30 u. 31.

153 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 14.

154 Ebd., S. 22.

155 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 37-52.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


261

Vehikel dienen«.156 In »Die Ordnung des Diskurses« schreibt er über sogenannte »Aus-

schließungssysteme«: »Drei große Ausschließungssysteme treffen denDiskurs: das ver-

botene Wort; die Ausgrenzung des Wahnsinns; der Wille zur Wahrheit.«157Während in

Foucaults frühen Texten Diskurse als autonome Größe angesehen werden, sieht Fou-

cault später Diskurse stärker durch äußeremachtvolle Voraussetzungen eingeschränkt.

Die Macht der Ausschließung untersucht Foucault bereits in seinen frühen Stu-

dien über die Internierung von »Wahnsinnigen«, mit der gezielt bestimmte Diskurse

aus dem Innen der Gesellschaft ausgeschlossen werden. Ab dem Werk »Überwachen

und Strafen« (1975) widmet sich Foucault schließlich vorwiegend der Untersuchung von

Macht. In Entsprechung zu seinem sonstigen Ansatz liegt nicht die Macht von Indivi-

duen im Fokus seines Forschungsinteresses, sondern vielmehr depersonalisierte Macht:

»Die Macht ist demnach keine einer Einzelperson zuschreibbare Eigenschaft, sondern

sie verbindet sich mit bestimmten gesellschaftlichen Einrichtungen und Anforderun-

gen.«158 Foucault schreibt: »Diese Macht ist nicht so sehr etwas, was jemand besitzt,

sondern vielmehr etwas, was sich entfaltet […].«159 Erst in seinen späteren Werken be-

fasst sich Foucault ausführlich mit politischer Regierungsmacht160 – zunächst stehen

subtilere Formen der Machtauswirkung im Zentrum. Zu nennen ist hier etwa die ge-

genseitige Selbstüberwachung von Individuen, die die Allgegenwärtigkeit der Beob-

achtung internalisiert haben; Strategien der Bio-Macht, die sich disziplinierend auf

die einzelnen Körper auswirkt und auch ihre Sexualität kontrolliert; und die Pastoral-

macht, eine »Art der Menschenführung, die sich auf jede Lebenssituation erstreckt und

die gesamte Existenz des Menschen bis in die feinsten Detailfragen hinein bestimmen

will«161.

Um das Ineinandergehen von diskursiven Grenzziehungen und verschiedenen For-

men der Macht besser beschreiben zu können, führt Foucault einen neuen Begriff ein:

das Dispositiv.162 Das Dispositiv ist das kaum fassbare »Netz« zwischen diesen Elemen-

ten, das aber dennoch als Gesamtstruktur eine grundlegende Ordnungsfunktion für

die aus ihr resultierenden Ordnungen der Gesellschaft hat. Der Diskurs verliert da-

mit in Foucaults Werk seinen Status als alleinige Wirkmacht: »Der exklusive Status des

Diskurses löst sich in Überwachen und Strafen im Dispositiv auf, er verliert als Gesag-

tes den Vorrang vor dem Ungesagten.«163 Dem zollt Foucault mit einer Veränderung

der wissenschaftlichen Methode Rechnung, die er selbst Genealogie nennt. Sie unter-

scheidet sich von der Methode der Archäologie auf folgende Weise: »Die Archäologie

untersucht die immanenten Regeln des Diskurses im Rahmen der Sprache und Zei-

chen«. Die Genealogie »sucht nach den äußeren Bedingungen, den sozialen Praktiken,

156 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 595.

157 M. Foucault/R. Konersmann: Die Ordnung des Diskurses, S. 16.

158 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 147.

159 Michel Foucault: Überwachenund Strafen. DieGeburt desGefängnisses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1994, S. 38.

160 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 144f.

161 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 161f.

162 Michel Foucault: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesung am Collège de France 1973-1974, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2005, S. 29f.

163 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 95.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


262 Fremdheitserfahrung und Othering

die den Diskurs unter Beteiligung von Macht bestimmen. Die Genealogie verleiht der

Macht […] eine zentrale Stellung und entwirft den Rahmen aus Macht und sozialen

Praktiken, der den ›autonomen‹ Diskurs zu einer abhängigen Größe macht.«164 Ziel

dieser Methode ist es laut Foucault, »hinter die Institution zu gelangen, um hinter ihr

[…] das wiederzufinden, was man eine Machttechnologie nennen kann. […] eine genea-

logische Analyse, die ein ganzes Geflecht von Bündnissen, Verbindungen, Stützpunkten

rekonstruiert.«165

Da in FoucaultsWerk auchmit dem Begriff Episteme in ähnlicherWeise eine solche

unter der Oberfläche liegende Ordnung beschrieben wird, musste Foucault die Begriffe

Dispositiv und Episteme voneinander abgrenzen. Er präzisiert die Begriffe wie folgt:

Ein Dispositiv ist eine »entschieden heterogene Gesamtheit, bestehend aus Diskur-

sen, Institutionen, architektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidun-

gen, Gesetzen, administrativen Maßnahmen, wissenschaftlichen Aussagen, philoso-

phischen, moralischen und philanthropischen Lehrsätzen, kurz Gesagtes genauso wie

Ungesagtes.«166

Ein Dispositiv ist ein »viel allgemeinerer Fall« als die Episteme.167 Die Episteme da-

gegen stellt ein »strategisches Dispositiv« dar, »das es gestattet, unter all den mögli-

chen Aussagen diejenigen auszusieben, die […] eines Feldes von Wissenschaftlichkeit

annehmbar sein können, und von denen man wird sagen können: Dieses ist wahr oder

falsch.« ImGegenzug dazu gestatte das Dispositiv »nicht dasWahre vom Falschen, aber

das wissenschaftlich Nicht-Qualifizierbare vom Qualifizierbaren zu trennen.«168

Foucaults Begriffe Dispositiv und Episteme lassen sich in gewisser Weise mit Tho-

mas Kuhns Begriff des Paradigmas vergleichen.169 Sie bleiben bei Foucault »allerdings

seltsam anonym«. »Wo bei Kuhn konkrete Persönlichkeiten wie Albert Einstein wis-

senschaftliche Revolutionen initiieren, beschränkt sich Foucault auf die archäologi-

sche Rekonstruktion epistemologischer Brüche, ohne sie kausal auf die Innovations-

und Durchsetzungskraft einzelner DenkerInnen und ihrer Denksysteme zurückzufüh-

ren.«170 Dies ist ganz im Sinne des Autorenbegriffs von Foucault, nach dem die Au-

164 Ebd., S. 126.

165 Michel Foucault: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vor-

lesung am Collège de France 1977 – 1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 175f.

166 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 392.

167 Ebd., S. 395.

168 Ebd., S. 395f.

169 Vgl. Thomas S. Kuhn/Ian Hacking: The structure of scientific revolutions, Chicago: The University

of Chicago Press 2012. Offenbar beachtete Foucault Thomas Kuhns Werk jedoch nicht. Es war vier

Jahre vor Foucaults »Die Ordnung der Dinge« erschienen, wo Foucault erstmalig den hier beschrie-

benen Ansatz entwickelte, vgl. Hubert L. Dreyfus/Paul Rabinow: Michel Foucault. Beyond struc-

turalism and hermeneutics, Chicago: Univ. of Chicago Press 1983, S. 60f.

170 Michael C. Frank: »Diskurs, Diskontinuität und historisches Apriori. Michel Foucaults »Die Ord-

nung der Dinge«, »Archäologie des Wissens« und »Die Ordnung des Diskurses«, in: Julia Reuter/

Alexandra Karentzos (Hg.), Schlüsselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: VS Verl. für Sozi-

alwissenschaften 2012, S. 39-50, hier S. 43. In seltenen Einzelfällen, z.B. in Gestalt der von Sigmund

Freud begründeten Psychoanalyse oder des auf Karl Marx zurückgehenden Marxismus, kommt

Menschen die Bedeutung zu einen Diskurs namentlich zu begründen. Foucault nennt diese Men-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


263

torenfigur eine durch den Diskurs vorgegebene Subjektposition ist, und viele Diskurse

eine solche Figur nicht benötigen (vgl. Kap. V.3.2.2).171

Angesichts Foucaults Abkehr von einer theoretischen Orientierung an konkreten

Akteur*innen bietet sich in vorliegender Studie auch ein weiterer Vergleich an: der Ver-

gleich mit sozialen Systemen bei Luhmann, wie sie im vorherigen Kapitel besprochen

wurden. Es bestehen durchaus Ähnlichkeiten zwischen sozialen Systemen einerseits

und Dispositiven anderseits, da beiden eine eigenständigeWirkmacht zugedacht wird,

die sich nicht einzelnen Individuen zurechnen lässt. Während aber Luhmann klar zwi-

schen verschiedenen Kommunikationssystemen trennt, liegt für Foucault der Fokus der

Untersuchung in der »Natur der Verbindung«, die zwischen heterogenen Ordnungsele-

menten besteht.172 Für solche Verbindungen würde Luhmann den Begriff der »struk-

turellen Kopplung« verwenden (vgl. Kap. V.3, Fußnote 61). Dispositive lassen sich da-

her besser mit Begriffen wie »struktureller Kopplung« vergleichen, und soziale Systeme

eher mit Foucaults »Diskursen«173. Dispositive aber zeichnen sich durch ihre »hetero-

gene Gesamtheit« aus und verbinden Diskurse, Institutionen, architektonische Bauten,

Gesetze etc. So untergründig Foucault die Wirkmacht von Dispositiven verortet und so

heterogen zusammengesetzt er die Gesamtheit ihrer Elemente begreift, so schwierig

wird es zugleich, die Grenzen eines Dispositivs zu bestimmen. Was macht ein Dispo-

sitiv zu einem Dispositiv und worin sind sie voneinander abgegrenzt? Es handelt um

einen schwer fassbaren und missverständlichen Begriff.174

Am Beispiel des Machtbegriffs werden Unterschiede zwischen dem Verständnis

Luhmanns und Foucaults deutlich. Macht begreift Luhmann vorwiegend als ein Ele-

ment politischer Systeme.175 Diese Ausrichtung nach Codes der Macht unterscheidet

politische Systeme klar von anderen Systemen, beispielsweise von Systemen der Wis-

senschaft. Wissenschaft kann bei Luhmann höchstens politisch missbraucht werden

(vgl. Kap. V.3, Fußnote 119), folgt ansonsten jedoch anderen Codes. Bei Foucault ist so

eine klare Trennung bzw. eine Begrenzung der Macht auf spezielle Bereiche nicht gege-

ben.Wissenschaftliche Diskurse werden zu einem Instrument machtvoller Dispositive,

dieWissenschaft und Politik zugleich bestimmen.Wissenschaft ist bei Foucault nie nur

reine Wissenschaft, sondern zugleich machtvolle Praxis.

Vor diesem Hintergrund lassen sich Chancen und Grenzen des Dispositiv-Begriffs

bei Foucault bestimmen. Er macht sensibel für Überschneidungen verschiedener Dis-

kurse und lenkt den Blick auf verborgene Ordnungsstrukturen, die schwer fassbar sind,

weil sie auf nicht mehr hinterfragte Grundannahmen zurückgehen, die aber genau

aus diesem Grund sehr wirkmächtige gesellschaftliche Ordnungsfaktoren darstellen.

schen »Diskursivitätsbegründer«, vgl.Michel Foucault: Schriften. Erster Band, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2001, S. 1022.

171 So Foucault in seinem berühmten Vortrag »Was ist ein Autor?«, vgl. M. Foucault: Schriften. Erster

Band, S. 1014.

172 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 392.

173 Jana Kabobel: Die politischen Theorien von Luhmann und Foucault im Vergleich, Würzburg: Kö-

nigshausen & Neumann 2011, S. 97-116.

174 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 392-410.

175 J. Kabobel: Die politischen Theorien von Luhmann und Foucault im Vergleich, S. 144.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


264 Fremdheitserfahrung und Othering

Durch die untergründige Entgrenztheit des Begriffs muss Foucault jedoch einen Ver-

lust an theoretischer Genauigkeit in Kauf nehmen.176 Bisweilen wird Macht bei Fou-

cault zu einer unklaren, fast schon mystifizierten Größe und verschiedene Aspekte des

Machtbegriffs drohen zu verschwimmen.177 Anstatt sich nur auf eine bestimmende

Ordnungsform zu konzentrieren, wäre es laut Waldenfels zielführender gewesen, zwi-

schen verschiedenen Ordnungsformen zu differenzieren, von denen machtvolle Ord-

nungen nur eine Ausprägung unter anderenwären.178 DieThese nämlich, alles sei Ausdruck

von Macht, selbst Wahrheit und Wissen, birgt politische und ethische Implikationen,

für die Foucault von vielen Seiten kritisiert wurde.179

Dies sei an einem abschließenden Beispiel gezeigt: Bereits in seinem ersten großen

Werk »Wahnsinn und Gesellschaft« analysiert Foucault die sich historisch verändernde

Beziehung vonWahnsinn und Rationalität.Warum, fragt Foucault wie ausgeführt auch

im Werk »Ordnung des Diskurses«, wurden die mendelschen Erbgesetzlehren seiner-

zeit nicht als »wahr« erkannt, obwohl sie empirisch fundiert und faktisch wahr sind?

Foucault untersucht so über sein ganzes Lebenswerk hinweg »Ordnungen des Wahren«

bzw. »Wahrheitsregime«.180

»Es geht nicht darum«, schreibt Foucault, »die Wahrheit von jeglichem Machtsystem

zu befreien – das wäre ein Hirngespinst, denn dieWahrheit selbst ist Macht –, sondern

darum, die Macht derWahrheit von den Formen gesellschaftlicher, ökonomischer und

kultureller Hegemonie zu lösen, innerhalb derer sie gegenwärtig wirksam ist. Kurz, die

politische Frage ist nicht der Irrtum, das entfremdete Bewusstsein oder die Ideologie,

sie ist die Wahrheit selbst.«181

Indem er auch die Frage der Wahrheit derart zu einer politischen Frage erklärt, die zu-

dem historisch kontingent überformt ist, provoziert Foucault eine Vielzahl von Kritik.

Verschärft wird dies durch Foucaults Ansatz, bei seinen Untersuchungen auf die

Benennung konkreter Akteur*innen zu verzichten, sodass oftmals nicht klar wird, wer

diese untergründige Macht ausübt bzw. wer ihr unterworfen ist. Im vorherigen Kapitel

wurde mit der Autopoiesis sozialer Systeme ein Ansatz untersucht, der verwandt zu

dem von Foucault erscheint: indem hier wie dort eine gewisse Skepsis vorherrscht, die

Theorie nach demMenschen als handelndemAkteur auszurichten.Wie Luhmann zeigt sich

Foucault ebenfalls sehr kritisch gegenüber dem Begriff des Subjekts und macht dies

zu einem Schwerpunkt seiner Philosophie: Die Frage nach der Subjektivität kann als

»Klammer« des Foucault’schen Gesamtwerkes angesehen werden.182 Hier kommt er

teils zu vergleichbaren Schlüssen wie Luhmann, teils zu sehr verschiedenen. Wie bei

Luhmann ist auch Foucaults Verständnis von Mensch und Subjekt nicht unkritisch zu

sehen, eröffnet aber gleichzeitig einen Raum für wichtige Erkenntnisse.

176 Ebd., S. 115.

177 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 310.

178 Bernhard Waldenfels: Deutsch-französische Gedankengänge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995,

S. 242f.

179 Ebd., S. 229f.

180 Vgl. auch T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 328-332.

181 M. Foucault: Dispositive der Macht, S. 54.

182 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


265

3.2.2 Subjektivierungspraxen

Foucaults Philosophie ist für ihre radikale Kritik am Subjekt berühmt geworden. Im

Kontext von FoucaultsWerk sind hier zwei unterschiedliche Schwerpunkte zu verzeich-

nen, zuerst die diskursanalytische Dekonstruktion des Subjekts, schließlich die macht-

theoretische Kritik des Subjekts. In der Spätphase gewinnt für Foucault eine »Ethik

des Selbst« an Bedeutung, mit der Foucault wieder stärker zu einer Philosophie des

Subjekts zurückkehrt.183

Wie oben dargelegt ist eine der wichtigsten Kennzeichen von diskursiver Begriffs-

bildung ihre »Diskontinuität« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 148). In diesem Zusammenhang

sind auch folgende Passagen zu verstehen: Menschen hätten »im Laufe ihrer Geschichte

niemals aufgehört«, schreibt Foucault, »sich selbst zu konstruieren, das heißt ihre Sub-

jektivität beständig zu verschieben, sich in einer unendlichen und vielfältigen Serie un-

terschiedlicher Subjektivitäten zu konstituieren. Diese Serie von Subjektivitäten wird

niemals zu einem Ende kommen und uns niemals vor etwas stellen, das ›der Mensch‹

wäre.«184

»Es wäre interessant«, schreibt Foucault andernorts, »wenn man einmal zu klären ver-

suchte, wie sich im Laufe der Geschichte ein Subjekt konstituiert, das nicht ein für al-

le Mal gegeben ist, […] sondern ein Subjekt, das sich innerhalb der Geschichte kon-

stituiert, das ständig und immer wieder neu von der Geschichte begründet wird. In

Richtung solch einer radikalen Kritik des menschlichen Subjekts durch die Geschichte

müssen wir uns bewegen.«185

Foucault zeigt einen geschichtlichen Prozess der »Subjektivierung« des Menschen auf,

das oftmals einem Descartes’schen Modell »Ich denke, also bin ich« folgt. Dass der

Mensch überhaupt Thema einer eigenen akademischen Disziplin der Humanwissen-

schaften werden konnte, liegt laut Foucault an der Rollenverschiebung, die dem Men-

schen innerhalb der kosmischen »Ordnung der Dinge« seit Anbruch der Neuzeit zu-

geschrieben wurde: »[E]s war die Wirkung einer Veränderung in den fundamentalen

Dispositionen des Wissens. Der Mensch ist eine Erfindung, deren junges Datum die

Archäologie unseres Denkens ganz offen zeigt.«186 Foucault zieht hier bezogen auf die

Philosophie eine Linie von Kant bis Husserl, die in der Denkart des Anthropologismus

verhaftet bleiben, deren »baldige[s] Ende« nun Foucault verkündet.187 Im oft zitierten

Ende von »Ordnung der Dinge« schreibt Foucault, dass »der Mensch verschwindet wie

am Meeresufer ein Gesicht im Sand«188 – womit er aber nicht in erster Linie den Men-

schen als konkretes Lebewesen meint, sondern vielmehr den Menschen als Topos der

183 Ebd., S. 196-200.

184 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 94.

185 M. Foucault: Schriften. Zweiter Band, S. 672.

186 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 462.

187 Ebd., S. 413-462. »Dabei weiß Foucault sehr wohl«, schreibt dagegen Waldenfels, »dass kaum ein

Philosoph unseres Jahrhunderts [des 20.] dem Anthropologismus so energisch zu Leibe gerückt

ist wie Husserl«, vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 525.

188 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 462.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


266 Fremdheitserfahrung und Othering

Humanwissenschaft.189 So kann Foucault das Subjekt nicht mehr als transzendentalen

Ort verstehen, »von dem aus die Wahrheit Einzug in die Geschichte hält«190 – sondern

er begreift die Frage nach dem Subjekt als eine historisch bedingte Gegebenheit, die

den Gesetzmäßigkeiten ihrer Zeit unterworfen ist. Foucaults Begriff eines Subjekts als

»Form«, deren Gestalt durch geschichtliche Diskursformen und äußere Machtkonsti-

tuenten bestimmt und entsprechend gefüllt wird, ist auch ein Angriff auf die phäno-

menologische Bewusstseinsphilosophie Husserls, die die »Vorgängigkeit« des Ichs als

Ausgangspunkt ihrer philosophischen Weltdeutung setzt.191

In dem Maße, wie in Foucaults Werk die Bedeutung des Diskurses zugunsten von

Dispositiven der Macht zurücktritt, verändert sich auch sein Subjektverständnis. In

seinemWerk entwirft Foucault bisweilen eine dystopische Modernisierungserzählung,

die der Selbstbefreiung des aufgeklärten Subjekts eine Geschichte seiner Selbstver-

kerkerung durch Disziplinartechniken entgegenstellt, die alles Irrationale auszugren-

zen versuchen.192 In radikaler Form begreift Foucault Subjektivität besonders in sei-

ner mittleren Schaffensphase prinzipiell als einen Zustand der Unterworfenheit unter

Machtstrukturen (von lat. sub-jectus: unterworfen): Dies steht diametral zum Alltags-

verständnis, das Subjektivität als durchaus souveränen Ausdruck eines »inneren« Selbst

begreift. Der Prozess der Subjektivierung erfolgt laut Foucault analog zu einem Pro-

zess der Objektivierung: »Die Menschen treten ständig in einen Prozess ein, der sie als

Objekte konstituiert und sie dabei gleichzeitig verschiebt, verformt, verwandelt – und

der sie als Subjekte umgestaltet.«193 Dies bedeute, so Foucault an anderer Stelle, »[e]in

ungeheures Werk, zu dem das Abendland Generationen gebeugt hat […]: die Subjekti-

vierung der Menschen, das heißt ihre Konstituierung als Untertanen/Subjekte«.194 Die

Kritik an Praxen der Subjektivierung erinnert auch an Passagen, die Luhmann schreibt,

wenn er vor »Humanismen« warnt.195 Foucaults Kritik geht aber noch viel weiter, wenn

er die Allgegenwärtigkeit von Machtstrukturen betont, denen das menschliche Subjekt

sich ausgesetzt sehe.

Im Laufe seines Werks untersucht Foucault verschiedene Formen der Macht (vgl. S.

260f.). Den größeren Teil seiner Analyse widmet Foucault subtilen Machtformen, der

189 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 311 Fußnote 52; vgl. im Kontrast dazuN. Luhmann:

Beobachtungen der Moderne, S. 149ff.

190 M. Foucault: Schriften. Zweiter Band, S. 672.

191 Foucault bezieht sich auf Husserl vor allem anhand seiner Lektüre der Phänomenologie Merleau-

Pontys, vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 526.

192 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 123.

193 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 94.

194 Michel Foucault: Sexualität undWahrheit 1. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977,

S. 78.

195 »[M]it Orientierungen an ›Menschenbildern‹ hat man so schlechte Erfahrungen gemacht«,

schreibt Luhmann, »dass davor eher zu warnen wäre. […] Man kann hier an an Rassenideologien

denken und an die Unterscheidung der Erwählten und Verdammten, an den sozialistisch vorge-

schriebenen Doktrinär oder an das, was die melting pot Ideologie und der American way of life

dem Nordamerikaner nahelegte. Nichts dieser Art ermutigt zur Wiederholung oder auch nur zu

abgewandeltenNeuversuchen, und alle Erfahrungen sprechen für Theorien, die uns vor Humanis-

men bewahren«, vgl. N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


267

sogenannten »Mikrophysik der Macht«.196 Erst später wendet sich Foucault unter dem

Stichwort der Gouvernementalität der Untersuchung von Regierungsmacht und poli-

tischer Steuerung zu.197 Untersucht Foucault in seinen frühen Werken vor allem die

ausschließende, repressive Seite der Macht, gewinnt für ihn ihre integrative, transformieren-

de Seite immer mehr an Bedeutung. In seinen Studien zum Gefängnis zeigt Foucault,

wie Gefangene nicht nur vom gesellschaftlichen Innen ausgegrenzt werden, sondern

auch disziplinierenden Maßnahmen, wie einem Arbeitszwang, unterworfen werden.

Sie dienen der »Normalisierung« der gefangenen Menschen.198 Subjektivierung fällt

mit Normalisierung »in eins.«199 Macht ist daher für Foucault »nicht bloß Repressi-

on, sondern produktive Disziplinierung und Umformung der Körper«, die auf diese

Weise eine politische Dimension erhalten.200 Sexualitätsdispositive einer »Bio-Macht«

beispielsweise wirken bis in den privatesten Bereich von Individuen und strukturie-

ren so Gesellschaft.201 Der Körper ist für Foucault ein wichtiger Kampfplatz, es ist

besonders der individuelle Körper, der sich gesellschaftlicher »Macht und Kontrolle«

unterworfen sieht – Foucault betrachtet ihn als »durch und durch soziales Gebilde«, das

nicht zuletzt körperlicher Ausdruck einer herrschenden Norm ist.202 Für Foucault ha-

be, schreibt Fink-Eitel, »die eigentliche Hauptgefahr nicht in den offensichtlichen, vor

aller Augen liegenden Destruktivkräften bestanden«, gegen die politische Bewegungen

wie die 1969er-Proteste, die Friedens- oder Umweltbewegung kämpften, »sondern in

den unsichtbaren, weil allzu nah, nämlich in uns selber, liegenden Produktivkräften der

Biomacht«.203 Bekannt sind Foucaults Thesen zur panoptischen Selbstüberwachung des

Menschen: »Derjenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist und dies weiß, über-

nimmt die Zwangsmittel derMacht und spielt sie gegen sich selber aus; er internalisiert

dasMachtverhältnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er wird zum Prinzip

seiner eigenen Unterwerfung.«204

Im Fokus von Foucaults Forschungen liegt, wie abweichendes Verhalten diszipli-

niert wird bzw. welche Machtstrukturen auf Körper und Raum wirken, um dies zu er-

reichen. Im Grunde habe Foucault, so Fink-Eitel, über sein ganzes Werk hinweg »die

soziokulturelle Ordnung gleichmachender ›Normalisierung‹ bekämpft, die ihr abnor-

mes und unordentliches Anderes aus der Welt schaffen wollte, hand[elte] es sich nun

um Wahnsinnige, Kranke, Delinquenten, Spinner und Perverse oder um ›die Körper

196 M. Foucault: Mikrophysik der Macht; vgl. M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 147.

197 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 144f.

198 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 70-79, bes. S. 77.

199 ChristophMenke: »Zweierlei Übung. ZumVerhältnis von sozialer Disziplinierung und ästhetischer

Existenz«, in: Axel Honneth/Martin Saar (Hg.), Michel Foucault: Zwischenbilanz einer Rezeption.

Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 283-299, hier S. 290.

200 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 118.

201 Ebd., S. 87.

202 Julia Reuter: Geschlecht und Körper. Studien zur Materialität und Inszenierung gesellschaftlicher

Wirklichkeit, Bielefeld: Transcript 2011, S. 72.

203 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 124.

204 M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 260; H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, vgl.

auch S. 76f.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


268 Fremdheitserfahrung und Othering

und die Lüste‹, die nicht so beschaffen sind, dass sie in einer zugelassenen oder an-

erkannten Sprache zum Ausdruck finden könnten.«205 Foucault könne angesichts der

Allgegenwärtigkeit von Machtstrukturen, die die Subjekte prägen, aber nur schwer be-

antworten, von woher nochWiderstand gegen diese totale Macht möglich sei.206

Es wurden zudem gegenüber Foucault zurecht jene Spielräume der Praxis207 ins

Feld geführt, die es dem Individuum erlauben, einer allgegenwärtigen Disziplinierung

zu entkommen. Der Körper als das »am meisten komplexe Element unserer Kommu-

nikationskultur« kann »den Intentionen seines/seiner BesitzerIn zuwiderlaufen« (z.B.

durch eine versehentliche »anstößige« Berührung in einem öffentlichen Verkehrsmit-

tel).208 Sehr oft wird abnormes Verhalten aber nicht geahndet (oder beispielsweise

durch ein Lächeln ungeschehen gemacht), sehr oft nicht einmal bemerkt (z.B. beim

terroristischen »Schläfer«).209 Die Zusammenhänge zwischen gesellschaftlichen Nor-

men, körperlichem Ausdruck und individuellen Sprechakten sind vielfältiger als nur

diejenigen, die Foucault herausstellt. Foucault aber behaupte, so Fink-Eitel: »Alles ist

Macht. Foucaults Theorie ist ein Monismus der Macht auf der Basis eines unendlich

offenen Pluralismus lokaler, ungleicher und instabiler Kraftverhältnisse.«210

Foucault sieht sich von vielen Seiten Vorwürfen ausgesetzt, er strebe einzig danach,

Ordnungen der Macht zu analysieren, die das menschliche Subjekt konstituieren und

unterwerfen, zeige aber keine Möglichkeiten für Widerstand gegen diese totalisieren-

den Machtordnungen auf.211Axel Honneth verweist darüber hinaus auf ein »Dilemma

des Körperlichen« in Foucaults Ansatz: »Obwohl alles an seiner Kritik der Moderne auf

das Leiden des menschlichen Leibes unter den disziplinierenden Akten der modernen

Machtapparate konzentriert scheint, findet sich in seiner Theorie nichts, was dieses

Leiden als Leiden artikulieren könnte.«212 Waldenfels schreibt:

»Eines scheintmir aber sicher, würde das ›es gibt Sinn‹ restlos ersetzt durch ein ›es gibt

Macht‹, so wäre das Resultat eine technizistische Neuauflage der Lebensphilosophie:

das Leben als funktionierendeMaschinerie, Wahrheiten und Subjekte als deren Effek-

te. Ein solcher Positivismus wäre über Glück und Unglück hinaus; dem Diskurs würde

selbst die ›winzige Lücke‹ fehlen, wo der Autor verschwindet.«213

205 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 114.

206 Ebd., S. 93.

207 De Certeau schreibt bspw.: »[I]n der Abgeschiedenheit aller möglichen Lese-›Kabinette‹ (vom Stu-

dierzimmer bis zum Klo) werden unbewusste Gebärden freigesetzt: Gemurmel, Zuckungen, Her-

umgekrame oder Drehungen, ungewöhnliche Laute, sozusagen eine wilde Orchestrierung des

Körpers«, vgl. M. d. Certeau: Kunst des Handelns, S. 309.

208 J. Reuter: Geschlecht und Körper, S. 79.

209 Ebd., S. 80.

210 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 88.

211 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 16-22.

212 Axel Honneth: »Foucault und Adorno. Zwei Formen einer Kritik der Moderne«, in: Die zerrissene

Welt des Sozialen. Sozialphilosophische Aufsätze, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 73-92, hier

S. 92.

213 B. Waldenfels: Phänomenologie in Frankreich, S. 535.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


269

 An anderer Stelle schreibt Waldenfels:

»Dass Foucault sich vielfach auf die bescheidenere Rolle eines ›Diskursanalytikers‹ zu-

rückzieht, ändert nicht viel daran, dass die Stelle, von der aus er selber als Analytiker

spricht, reichlich im Dunkeln bleibt. Während Husserl immerhin eine ›Phänomenolo-

gie der Phänomenologie‹ anvisiert, suchen wir nach einer ›Archäologie der Archäolo-

gie‹ vergebens.«214

Bis zu diesem Punkt sind gegenüber der Theorie Foucaults ähnliche Vorwürfe zu ver-

zeichnen,wie sie gegenüber Luhmanns Systemtheorie aufgezeigt wurden: Foucault klä-

re das »Außen« seiner Theorie zu wenig und verschleiere angesichts der Positivität der

aufgezeigten Ordnungen seine eigene Perspektive als Autor (vgl. zur Kritik an Luhmann

Kap. V.3.1.3). Dennoch stellt sich hier die Lage anders dar: zunächst weil durch Fou-

caults normativen Impetus eine kritische Perspektive auf das Forschungsfeld zumin-

dest implizit immer vorhanden ist (eine Perspektive, die bei Luhmanns Beobachtung

zweiter Ordnung, welche im Endeffekt durch eine »Iteration von Beobachtung« zustan-

dekommt, nochweniger sichtbar ist (vgl. Kap.V.3, Fußnote 131).Wie Fink-Eitel aufzeigt,

ist Foucault trotz der Tendenz, einem Monismus der Macht anzuhängen, gleichzeitig

einem (nietzscheanischen) Dualismus treu geblieben, der diese Ordnungen der Macht

überwinden möchte.215

Mit Blick auf individuelle Widerstandsformen gegen Ordnungen der Macht lassen

sich auch bei Foucault Perspektiven aufzeigen: Interessant sind insbesondere seine Un-

tersuchungen zu einer »Ethik des Selbst« in der Spätphase seines Werks. Hier thema-

tisiert Foucault auch Formen »autonomer Subjektbestimmung«.216 Dies ist besonders

für die Fragestellung wichtig, wie und durch wen gegen Othering-Ordnungen in inter-

religiöser Bildung vorgegangen werden kann.

3.2.3 Ethik des Selbst und Spiele der Wahrheit

Nachdem sich Foucault über weite Strecken seines Werks damit befasste, wie Subjekti-

vität durch historische Diskurse geprägt oder durch Machtstrukturen bestimmt wird,

setzt er sich in der Spätphase mit der Frage auseinander, welche Möglichkeiten auto-

nomer Selbstbestimmung dem Subjekt verbleiben. Er untersucht so Formen »des Wi-

derstands gegen die Macht«, die in der »Beziehung seiner selbst zu sich« liegen.217 Eine

zentrale Rolle erhält die von der antiken Philosophie inspirierte »Ethik des Selbst« bzw.

die »Ethik der Sorge um sich«.218 Diese ethische Perspektive ist laut Lemke vor allem auf

einen positiven Machtbegriff zurückzuführen, der mit dem neuen Regierungsbegriff

214 B. Waldenfels: Deutsch-französische Gedankengänge, S. 241.

215 Aufgrund dieser Widersprüchlichkeit sieht Fink-Eitel Foucaults Machttheorie insgesamt als ge-

scheitert an – trotz wichtiger und überzeugender Einsichten, vgl. H. Fink-Eitel: Michel Foucault

zur Einführung, S. 94f.

216 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 199.

217 Michel Foucault/Frédéric Gros (Hg.): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France

(1981/82), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 313.

218 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 111-114.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


270 Fremdheitserfahrung und Othering

Foucaults einhergeht.219 Auf der Grundlage analysiert Foucault so »Technologien des

Selbst«, die neben anderen Technologiebegriffen stehen, die er aus der Gesellschafts-

theorie von Jürgen Habermas übernimmt: Kommunikations-, Produktions- und Herr-

schaftstechniken.220 Mit dem ergänzenden Begriff der Technologien des Selbst »rückt

das Verhältnis des Individuums zu sich selbst in den Mittelpunkt«, bzw. die »Selbst-

konstitution von Subjektivität«.221

Auf jener Grundlage analysiert Foucault nicht nur Regierungen in Gesellschaften,

sondern auch die Selbstführung von Individuen: »Das Wort ›Subjekt‹ hat zwei Bedeu-

tungen: Es bezeichnet das Subjekt, das der Herrschaft eines anderen unterworfen ist

und in seiner Abhängigkeit steht; und es bezeichnet das Subjekt, das durch Bewusst-

sein und Selbsterkenntnis an seine eigene Identität gebunden ist.«222 An anderer Stelle

betont Foucault: »Das Selbst, zu demman in Beziehung steht, ist nichts anderes als die

Beziehung selbst«.223 Durch die Beziehung zu sich selbst gewinnt das Ich auch eine

freiheitliche Dimension zurück: Es ist nicht allein Sklave seiner Begierden oder äuße-

rer Mächte, sondern kann sich zu sich selbst verhalten.224

Das Selbstverständnis der Antike kreiste laut Foucault um die zwei Prinzipien gno-

thi seauton (»Erkenne dich selbst«) und epimelia heautou (»Sorge um sich selbst«). In der

Neuzeit wird dagegen dem ersten Prinzip der Vorrang gegeben – und zwar in einem

bestimmten, vom antiken Verständnis abweichenden Sinn: Erkenne dich selbst als Ort

der Erkenntnis.225 Dieser direkten Verknüpfung von Wahrheit und Subjekt stellt Fou-

cault verschiedene antike Techniken der Selbstführung entgegen, die mit einer Arbeit

am Selbst einhergehen. Foucault betont zwar: »Ganz gewiss. Man kann sich nicht um

sich selbst sorgen, ohne zu erkennen.«226 Im Gegensatz zum Subjektverständnis der

Aufklärung aber, die das Subjekt als aus sich heraus zur Wahrheit befähigt versteht,

stellt Foucault ein antikes Selbstverständnis heraus, das durch die Arbeit am Selbst und

in Auseinandersetzung mit den Prinzipien derWelt zur Wahrheit findet.227 In Auseinander-

setzung mit der Philosophie Senecas beschreibt Foucault das um sich selbst sorgende

Selbst als eine Art »Weltbürger«, das die Welt durchmisst, um am Ende wie aus einer

Vogelperspektive die eigene Geringfügigkeit zu erkennen.228 Die »Selbstsorge ist keine

Einübung der Einsamkeit«, schreibt Frédéric Gros, sie wird im Gegenteil von Foucault

stets als »soziale Praxis« gedacht.229 So kommt im Spätwerk von Foucault auch der

219 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 259.

220 Vgl. ebd., S. 261.

221 Ebd., S. 262.

222 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 275.

223 Zitiert nach Frédéric Gros: »Situierung der Vorlesungen«, in: Michel Foucault/Frédéric Gros (Hg.),

Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France (1981/82), Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2004, S. 616-668, hier S. 650f.

224 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 882f.

225 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 113f.

226 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 881.

227 F. Gros: Situierung der Vorlesungen, S. 636-638.

228 M. Foucault/F. Gros (Hg.): Hermeneutik des Subjekts, S. 344f.; vgl. F. Gros: Situierung der Vorlesun-

gen, S. 658.

229 F. Gros: Situierung der Vorlesungen, S. 654.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


271

Freundschaft ein besonderer Stellenwert zu, die die gegenseitige Selbsterkenntnis be-

fördert.230 Selbstsorge ist für Foucault die Bereitschaft, Verantwortung für sich und

andere zu übernehmen. Auf diese Weise erhält Praxis der Selbstsorge eine ethische Di-

mension: »[E]s ist die Macht über sich selbst, die die Macht über andere reguliert.«231

Die Fokussierung auf freie Formen von Subjektivität ist so kein Abschied von der

Problematik der Macht, sondern »die Wiederaufnahme der Frage der Gouvernementa-

lität unter einem anderen Aspekt«.232Wichtig ist für Foucault, »wie sich die Herrschaft

über sich selbst in eine Praxis der Herrschaft der Anderen integriert. Das sind letzt-

lich zwei entgegengesetzte Zugänge zu einer einzigen Frage: Wie sich eine ›Erfahrung‹

konstituiert, in der die Beziehung zu sich selbst und die Beziehung zu den Anderen

miteinander verbunden sind.«233

Hierbei wird wie auch schon in seinem Frühwerk der Begriff der Erfahrung wieder

bedeutsam. Im Gegensatz zum Frühwerk versteht Foucault Erfahrung nun nicht mehr

als Dimension der Ursprünglichkeit, die außerhalb der objektivierenden Ordnungen

der Macht stünde. Der Begriff der Erfahrung bedeutet keine Eingrenzung des »Un-

tersuchungsinteresses auf die Dimension des persönlich Erlebten, sondern betrachtet

das scheinbar Persönliche und Subjektive in seiner Beziehung zu Wissensformen und

Machtprozessen«.234 Erst in der Verschränkung von Wissen, Macht und Subjektivität

komme eine Erfahrung zustande. Erfahrung könne deshalb nicht mehr als unmittelba-

rer und ursprünglicher Zustand verstandenwerden, der erst nachträglichmit Praktiken

des Wissens und der Macht in Berührung komme. Subjektivität und Erfahrung verlie-

ren so ihre essentielle Vorgängigkeit:

»Erfahrung ist die Rationalisierung eines Vorgangs, der selbst vorläufig ist und in ei-

nemSubjektmündet oder besser in Subjekten.DiesenVorgang, durchden ein Subjekt,

genauer noch eine Subjektivität, konstituiert wird, würde ich Subjektivierung nennen,

die selbstverständlich nur eine der gegebenenMöglichkeiten der Organisation des Be-

wusstseins seiner selbst ist«.235

Dies hat mehrere Konsequenzen: Erstens erscheint das Subjekt nur noch als eine spezi-

fische Form von Subjektivität, die historischer Veränderung unterliegt. Es wird auch die

Frage nach Erfahrungen »außerhalb oder jenseits der Erfahrung von Subjekten mög-

lich«. Zweitens zeigt sich so, dass die individuelle Erfahrung in einen Raum kollekti-

230 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 883.

231 Ebd., S. 885.

232 Zitiert nach der Übersetzung von T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 264; vgl. M.

Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 260. Lemke macht in diesem Zusammenhang deutlich, wie

wichtig der Regierungsbegriff und das Konzept der Gouvernementalität im Spätwerk von Foucault

ist, vgl. Lemke (1997), S. 31.

233 Michel Foucault/François Ewald: »Geschichte der Sexualität. Interview mit Michel Foucault«, in:

Ästhetik und Kommunikation 57/58 (1985), S. 157-164, hier S. 158.

234 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 265.

235 Michel Foucault/Gilles Barbadette/André Scala: »Die Rückkehr derMoral. Ein InterviewmitMichel

Foucault«, in: Eva Erdmann (Hg.), Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung, Frankfurt

a.M.: Campus 1990, S. 133-145, hier S. 144.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


272 Fremdheitserfahrung und Othering

ver Praxis eingebunden ist, »der von bestimmtenWissensformen, Machtpraktiken und

Selbsttechniken definiert wird«.236

Foucaults Konzeption des Subjekts strebt also keine wesenhafte Subjektivität an,

sondern richtet ihr Erkenntnisinteresse im Gegenteil auf Subjektivierungsprozesse, die

Subjektivität »im Sinne einer Subjekt-Werdung« untersucht. Mit Vorstellungen einer

souveränen, konstitutiven und vor allem einer universalen Subjektivität bricht Foucault da-

mit.237 Er schreibt jedoch:

»[…] den philosophischen Rückgriff auf ein konstitutives Subjekt zu verweigern, be-

deutet nicht, so zu tun, als ob das Subjekt nicht existierte oder von ihm zugunsten ei-

ner reinen Objektivität abzusehen. Diese Weigerung zielt darauf, die einer Erfahrung

eigenen Prozesse erscheinen zu lassen, in denen Subjekt und Objekt ›sich formieren

und verändern‹, das eine im Verhältnis und in Funktion zum anderen.«238

Sehr kritisch ist Foucault wie gesagt gegenüber der aufklärerischen Tradition, das Sub-

jekt als Vernunftwesen zu begreifen, dem per se die Möglichkeit zugeschrieben wird,

Wahrheit zu erkennen.239 In »Überwachen und Strafen« schreibt er: »Macht/Wissen-

Beziehungen sind darumnicht von einemErkenntnissubjekt aus zu analysieren, das ge-

genüber demMachtsystem frei oder unfrei ist. Vielmehr ist in Betracht zu ziehen, dass

das erkennende Subjekt, das zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils

Effekte jener fundamentalen Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Trans-

formationen bilden.«240 Lemke schreibt: »Hatte Kant eine ›Kritik der reinen Vernunft‹

unternommen, um ihr Vermögen und ihre universellen Grenzen aufzuzeigen, so prak-

tiziert Foucault eine ›Kritik der unreinen Vernunft‹ […], die die Grenzen der Erkennt-

nis als historische Grenzen unseres geschichtlichen Seins begreift.«241 Im eigentlichen

Sinne strebt Foucault nach einer »Kritik der politischen Vernunft«242 und im Zentrum

seiner Philosophie verortet Foucault das Problem einer »Politik des Wahren«243.

Verschärft wird dies dadurch, dass Foucault dem Prinzip der Diskontinuität fol-

gend jeglichen Universalien kritisch gegenübersteht, und damit auch dem Anspruch

einer »universellen Vernunft«.244 Führt dies aber nicht in einen theoretischen und po-

litischen Relativismus, mit dem sich zum Beispiel die Menschenrechte nicht mehr uni-

versal begründen lassen?245 Nicht nur Fink-Eitel kritisiert, dass »sich Foucault mit sei-

ner Diagnose totalerMachtverhältnisse in eine Situation lähmenderHandlungsunfähig-

236 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 268f.

237 Ebd., S. 266.

238 »Foucault« (Lexikonartikel gemeinsam verfasst von François Ewald undMichel Foucault unter dem

Pseudonym Maurice Florence), in: Huismann, Denis (Hg.): Dictionnaire des philosophes, Paris

1981, Dt. v. Thomas Lemke, vgl. Michel Foucault/Thomas Lemke: »Autobiographie«, in: Deutsche

Zeitschrift für Philosophie 42 (1994), S. 699-702, hier S. 701.

239 P. Sarasin: Michel Foucault zur Einführung, S. 190.

240 M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 39.

241 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 354.

242 So der Titel eines Foucault-Vortrags an der Stanford-University 1979, vgl. ebd.

243 M. Foucault: Dispositive der Macht, S. 189.

244 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 353.

245 Ebd., S. 331f. u. S. 358f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


273

keit hineinmanövriert« habe.246 NachWaldenfels landet Foucault in einer theoretischen

Sackgasse, indem er vom relativ begrenzten Rahmen seinerDiskursanalyse ausgeht und

diesen nachträglich ummachtheoretische Aspekte erweitert bzw.Dispositive derMacht

schließlich als tieferliegende Ordnungsgrundlage der Diskurse bestimmt. So gerät alles

zur Demonstration von Macht, auch das Bemühen um Wissen und Wahrheit.247 Fou-

caults Wahrheitsskepsis wird gar als »total gewordene Kritik der Vernunft«248, seine

späte Rückkehr zum Selbst als »privatistisch«249 und als »Elitismus«250 kritisiert.

Im Kontrast zu dieser harschen Kritik steht aber nicht nur das politische Engage-

ment, das Foucault sein ganzes Leben über wahrnahm.251 Es besteht zudem kein Zwei-

fel daran, dass Foucault mit viel Aufwand an Beweisführungen und Analyseschema-

ta arbeitete, um die historische Dekonstruierbarkeit von »Wahrheiten« aufzuzeigen –

kurz, so Lemke, seine »Geschichte derWahrheit« sollte eine »wahreGeschichte« sein.252

Foucault setzt sich zudem vehement, gegen die Kritik zur Wehr, seine Theorie kenne

neben einer Totalität der Macht keine Freiheit mehr: Ohne individuelle Freiheitsräu-

me seien auch Machtbeziehungen, die jene Freiheitsräume einzuschränken versuchen,

nicht denkbar.253

Trotzdem ist Foucaults Kritik in gewisser Weise »bodenlos«. Ihr Fundament er-

hält sie nicht durch eine universelle Theoriegrundlage, sondern die Kritik ergibt sich

aus dem alltäglichen Funktionieren der Macht.254 Diese Form der Kritik nennt Fou-

cault Problematisierung255: »Problematisierung bezeichnet eine Form der Kritik, die

sich nicht auf eine letzte Sicherheit und eine wahre Erkenntnis berufen kann und des-

halb permanent für Kritik und Selbstkorrektur offen sein muss.«256 Ganz konsequent

versteht Foucault diese Form der Kritik auch nicht als »richtige Kritik«, die als univer-

selle Konzeption Gültigkeit hätte, sondern nur als eine Form der Kritik unter vielen.257

»Die Funktion desWahr-Sprechens«, meint Foucault, »sollte nicht die Form eines Geset-

zes annehmen« – im Gegenteil: »Die Aufgabe des Wahr-Sprechens ist eine unendliche

Aufgabe. Sie in ihrer Komplexität anzuerkennen, ist eine Verpflichtung, die sich keine

Macht ersparen kann.«258

»Die Radikalität Foucaults«, so Lemke, »besteht also paradoxerweise darin, dass er

sich an die Regeln hält.«259 Die Suche nach Wahrheit, meint Foucault, kann nur in his-

torisch kontingenten,machtvollen »Spielen derWahrheit« stattfinden: »Der Herrschaft

246 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 124.

247 B. Waldenfels: Deutsch-französische Gedankengänge, S. 242f.

248 Ebd., S. 229f., mit Verweis auf Jürgen Habermas.

249 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 113.

250 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 295f.

251 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 126.

252 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 343.

253 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 889-891.

254 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 361.

255 M. Foucault/F. Ewald: Geschichte der Sexualität, S. 158.

256 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 358.

257 Ebd., S. 359.

258 M. Foucault/F. Ewald: Geschichte der Sexualität, S. 164.

259 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 368.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


274 Fremdheitserfahrung und Othering

einerWahrheit entkommtman also nicht, indemman ein dem Spiel derWahrheit ganz

fremdes Spiel spielt, sondern indem man es anders spielt oder indem man ein anderes

Spiel, eine andere Partie oder andere Trümpfe innerhalb desWahrheitsspiels spielt.«260

Um die Ordnungen der Macht und der Wahrheit zu verändern, setzt Foucault immer

mehr auf langsame Reformen der Ordnungen anstatt auf schnelle Ordnungsrevolutio-

nen261 – und auf subversive Strategien des Widerstands. In einem Beitrag262 nennt er

zwei Arten, wissenschaftlichen Humor zu praktizieren: erstens den »Humor der Nai-

vität«, der beharrlich Erklärungen für scheinbare »Selbstverständlichkeiten« einfordert

und so Widerstände und Probleme sichtbar macht, und zweitens den »Humor des Ver-

rats«.263 »Innerhalb des ›Humor des Verrats‹«, schreibt Lemke, »bedeutet Kritik: das

Spiel zu spielen und es gleichzeitig nicht zu akzeptieren – und es nicht zu akzeptieren,

indem man es anders spielt.«264

Die Entscheidung jedoch, innerhalb der Regeln des »Wahrheitsspiels« noch ein

zweites »eigenes Spiel der Wahrheit« zu spielen, obliegt dem einzelnen Individuum.

Waldenfels betont, dass es sich hierbei nicht um die glanzvolle Rückkehr eines souverä-

nen Subjekts handle: »Das Subjekt tritt nicht auf als neueingesetzter König; es tritt auf

als Konstitut einer Subjektivation, die den Wissensformationen und Machtsystemen ei-

ne dritte Dimension von Formen des Selbstbezugs an die Seite stellt.« Dennoch bedeute

dies »eine deutliche Revision. Ein Individuum, das sich in bestimmten Wissens- und

Machtformationen als ›Subjekt‹ wiedererkennt, und dies auf höchst variable Weise, ist

gewiss mehr als ein Individuum, das eine Leerstelle ausfüllt.« Diese »Hermeneutik des

Selbst«, so Waldenfels weiter, sei jedoch schwer mit der allumfassenden Ordnung der

Diskurse in Einklang zu bringen: »die Abkapselung der Diskurse kann nicht allein da-

mit überwunden werden, dass man dem Subjekt einen gewissen Spielraum einräumt,

es müssen sich im Gefüge der ›Wissensformationen‹ und ›Machtsysteme‹ ebenfalls

Spalten öffnen.«265

Immer wieder zeigt sich in Foucaults Theorie ein »wildes Außen«266, das jenseits

der Allmacht der Diskurse liegt. Hierin jedoch eine Ursprünglichkeit der Erfahrung zu

verorten, welche der Formierung des Subjekts vorausgeht, hat Foucault selbstkritisch

als ahistorisch abgelehnt.267 Dennoch spricht Foucault von Vorgängen, die der ratio-

nalisierten Erfahrung selbst vorläufig sind (s. oben) und es stellt sich die Frage, woher

Subjekte ihre Motivation zu subversiven Akten des Widerstands entwickeln. Gegen-

über Foucaults Ansatz, nach dem sich Subjekte als »Subjekte« selbst konstituieren, las-

260 Michel Foucault: »Freiheit und Selbstsorge«, in: Helmut u.a. Becker (Hg.), Freiheit und Selbstsorge.

Interview 1984 und Vorlesung 1982, Materialis 1985, S. 7-28, hier S. 23 (korrigierte Übersetzung);

zitiert nach T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 369.

261 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung, S. 126.

262 M. Foucault: Mikrophysik der Macht, S. 114-117.

263 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 368; vgl. M. Foucault: Mikrophysik der Macht,

S. 114f.

264 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 369.

265 B. Waldenfels: Deutsch-französische Gedankengänge, S. 224.

266 M. Foucault/R. Konersmann: Die Ordnung des Diskurses, S. 25; vgl. T. Lemke: Eine Kritik der politi-

schen Vernunft, S. 52.

267 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 265.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


275

sen sich ähnliche Kritikpunkte268 anführen wie gegenüber Luhmanns Autopoiesis (vgl.

Kap. V.3.1.2). Es sieht so aus, schreibt Waldenfels, als habe Foucault nicht alle Möglich-

keiten ausgeschöpft, das Außen der Ordnungen zu beschreiben.269 Dies betreffe vor

allem den »prädiskursiven Bereich des Zu-Ordnenden«, an dem der Diskurs langsam

»Form annimmt«.270

Foucaults Werk endet durch seinen frühen Tod an einer interessanten Wegmarke,

bei der unklar erscheint, in welche Richtung es von dort weitergegangen wäre. Wie

dargelegt ist Foucaults Ansatz einer Ethik des Selbst wie auch sein Wahrheitsverständ-

nis nicht ohne Schwächen.271 Manche sehen das, was sich in Foucaults Theorie findet,

präziser in Luhmanns Systemtheorie ausgedrückt.272 Wohl stärker als Luhmann be-

fasst sich Foucault aber wie ausgeführt mit der Überformung von Ordnungen durch

andere Ordnungen. Dies macht Foucaults Ansatz trotz der Kritik wertvoll für vorlie-

gende Studie: Foucault ringt mit der unbestreitbaren Tatsache, dass Wahrheiten durch

Ordnungen der Macht geprägt werden. Außerdem zeigt er auf, dass sich das Ich in

einem Spannungsfeld zwischen Subjektivierung und Objektivierung befindet, dass es

vielfältigen Disziplinierungen durch Normalisierung, aber auch durch Individualisie-

rung ausgesetzt ist.

Wo finden sich angesichts dieses Spannungsfeldes noch Widerstandsräume des

einzelnen Ich? Ist angesichts der Vielgestaltigkeit der Ordnungen überhaupt ein »Au-

ßen« möglich, das sich den Ordnungsmächten widersetzt? Und wo findet Außer-or-

dentliches seinen Platz, außer in von der Ordnung zugewiesenen, ausgegrenzten Räu-

men? Im folgenden Kapitel über die Theorie Waldenfels’ werden diese Fragen aus einer

weiteren Perspektive betrachtet.

3.3 Bernhard Waldenfels: Ordnungen im Zwielicht

3.3.1 Ordnung als zentraler Begriff in Waldenfels’ Theorie

Die Theorien des Phänomenologen Bernhard Waldenfels273 sind in vorliegender

Studie an vielen Stellen zur Sprache gekommen. Als Grundlage für die folgenden zwei

Kapitel, die sich mit dem Thema subjektiver Ordnung und des Außer-ordentlichen in

268 P. Sarasin: Michel Foucault zur Einführung, S. 205.

269 B. Waldenfels: Deutsch-französische Gedankengänge, S. 243.

270 Ebd., S. 244 u. 246, mit Verweis auf Archäologie des Wissens.

271 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 258 u. 358.

272 B. Waldenfels: Deutsch-französische Gedankengänge, S. 230; vgl. auch Georg Kneer: Rationalisie-

rung, Disziplinierung und Differenzierung. Zum Zusammenhang von Sozialtheorie und Zeitdia-

gnose bei Jürgen Habermas, Michel Foucault und Niklas Luhmann, Wiesbaden: VS Verl. für Sozi-

alwissenschaften 1996; A. Honneth: Foucault und Adorno. Zwei Formen einer Kritik der Moderne,

S. 92.

273 Zu Bernhard Waldenfels existiert bislang nur wenig Einführungsliteratur, vgl. M. Huth: Responsi-

ve Phänomenologie; M. Fischer/H.-D. Gondek/B. Liebsch (Hg.): Vernunft im Zeichen des Fremden;

vgl. auch Y. Nakamura: Xenosophie. Einige einführende Literatur entstammt auch dem theologi-

schen Bereich, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde; T. Wabel: Die nahe ferne Kirche.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


276 Fremdheitserfahrung und Othering

der Waldenfels’schen Theorie befassen, genügen deshalb ein paar bündelnde Bemer-

kungen: Zentrales Thema der Waldenfels’schen Philosophie ist das Fremde. Diesem

Thema widmet er sich ganz explizit in zahlreichen Werken u.a. in einer mehrbändigen

Phänomenologie des Fremden (1997-1999), die diverse Topoi des Fremden untersucht.

Die kontextuellen Klärungen des Topos Fremdheit in vorliegender Studie stützen sich

maßgeblich auf die Vorarbeiten vonWaldenfels (vgl. bes. Kap. II.2 u. II.3). In Kapitel IV

wurden außerdem wichtige Referenztheorien seiner Phänomenologie vorgestellt: die

Philosophien von Husserl, Merleau-Ponty und Lévinas.

Diese Grundlage ist wesentlich für das Verständnis des Waldenfels’schen Erfah-

rungsbegriffs, mit dem er Fremdheitserfahrungen analysiert. In den Kapitel II.2 und

IV.4 wurde Waldenfels’ These beschrieben, dass eine Erfahrung des Fremden immer

schon eine Antwort auf etwas Unzugängliches ist, das außerhalb des subjektiven Erfahrungs-

horizonts liegt. Dies führt zu mehreren grundlegenden Aussagen über das Fremde: Ers-

tens befindet sich das Eigene stets in einer asymmetrischen Beziehung zum Fremden,

in der das Fremde dem Eigenen vorausgeht. Die zeitliche Vorgängigkeit des Fremden

führt zweitens dazu, dass Fremdes vom Eigenen nie ganz erfasst werden kann. Dies

ist die Grundlage für Waldenfels Konzept der Antwortlichkeit, das er vor allem in seinem

Werk »Antwortregister« (1994) entwickelt. In einer ethischen Perspektive bedeutet Ant-

wortlichkeit, dass die Ansprüche des Fremden dem Eigenen niemals direkt zugänglich

sind. Das Eigene muss in der Antwort, die es dem Fremden bereits gegeben hat, nach

dem Anspruch des Fremden suchen.274 Dieser Ansatz folgt einer Lévinas’schen Ethik,

die dazu aufruft, nach der Spur des Anderen/Fremden zu suchen, indem man im Ge-

sagten nach dem Sagen sucht: Diese Suche nach den Ansprüchen des Gegenübers wäre

vergeblich, so Waldenfels, »würde sich nicht im Gesagten selbst das Sagen mit anzei-

gen, indem es die Ordnungen des Gesagten durchquert und überschreitet« (vgl. Kap.

IV.3, Fußnote 158).

Dieses Zitat zeigt erneut die große Bedeutung des Ordnungsbegriffs für die Theo-

rie von Waldenfels. Das Sagen vom Anderen/Fremden deckt sich nicht mit dem, was

das »Eigene« als »Gesagtes« konstruiert, die Gestalt des »Gesagten« ist von Ordnungen

eines konstruierenden Ichs abhängig. Das konstruierende Ich wird aber selbst durch

Ordnungen geprägt. Waldenfels folgt dem von Merleau-Ponty beschrittenen Weg einer

»strukturale[n] Phänomenologie«275: Das subjektiv Eigene ist niemals rein vorhanden,

sondern immer schon mit den Ordnungen der Welt verschränkt (vgl. Kap. IV.3.2). Was

das nachWaldenfels für den Begriff des »Subjekts« bzw. des »Ichs« bedeutet, soll weiter

im folgenden Kapitel V.3.3.2 erläutert werden.

Waldenfels unterscheidet verschiedene Steigerungsgrade des Fremden: alltägliche

Fremdheit, strukturelle Fremdheit und radikale Fremdheit (vgl. Kap. II.3.1). Denn es

gibt nicht die eine Ordnung des »Eigenen« und die eine Ordnung des »Fremden«, son-

dern eine Vielzahl von Ordnungen, die sich gegenseitig überschneiden und potenzieren

können. »Der Dialog zerteilt sich in Diskurse im Sinne Foucaults, die jeweils spezifi-

schenOrdnungen unterliegen. Es gilt also der Satz: So viele Ordnungen, so viele Fremd-

274 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 188-318.

275 SoBernhardWaldenfels imGesprächüberMerleau-Ponty, vgl. B.Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer:

»…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in Bewegung.«, S. 422.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


277

heiten.«276 Bereits dieses Zitat zeigt den großen Einfluss von Foucault auf die Philo-

sophie Waldenfels’. Das Werk »Ordnung im Zwielicht« (1987) ist am stärksten von Fou-

cault beeinflusst.277 Gleichzeitig setzt sich Waldenfels immer wieder kritisch mit der

Systemtheorie von Luhmann auseinander.278 Vor dem Hintergrund der in den Kapitel

V.3.1 und 3.2 aufgezeigten Ordnungstheorien Luhmanns und Foucaults gewinnen die

folgend aufgezeigten Ausführungen vonWaldenfels an Tiefe. Ebenso erscheintWalden-

fels’ Theorie der Antwortlichkeit in einer neuen Perspektive. Ganz explizit knüpft Wal-

denfels im Vorwort von »Antwortregister« an sein Werk »Ordnung im Zwielicht« an.279

Auch in einem Interview betont Waldenfels, dass viele »Grundperspektiven«, auf die er

in seinem späteren Werk zurückkomme, in Ordnung im Zwielicht entwickelt wurden

(vgl. Kap. V.2, Fußnote 39). Folgende zwei Kapitel bündeln zahlreiche Linien aus den Ka-

piteln II, IV und V, indem sie noch einmal explizit das Zusammenspiel von Eigenem,

Fremdem und Ordnung untersuchen. Sie ergänzen so auch die bisherige religionspäd-

agogische Waldenfels-Rezeption (vgl. Kap. V.1.2).

3.3.2 Ordnung und Ordner

Der Subjektbegriff von Waldenfels lässt sich gut vor dem Hintergrund der phänome-

nologischen Theorien Husserls und Merleau-Pontys sowie vor dem Hintergrund der

Subjektkritik Luhmanns und Foucaults verstehen, wie sie in den Kapiteln IV und V dar-

gestellt wurden. Waldenfels, der sich selbst als Phänomenologe bezeichnet, ist in sei-

ner Philosophie mit dem Problem konfrontiert, dass die Grundlagen der Husserl’schen

Phänomenologie massiv zur Disposition stehen: einerseits, was den Status des »Sub-

jekts« betrifft (noch verschärft durch aktuelle Erkenntnisse der Kognitionsforschung,

vgl. Kap. V.1, Fußnote 7), und anderseits, was die Aussicht betrifft, die Realitäten ver-

schiedener Ich-Evidenzen noch auf eine verbindende intersubjektive Grundlage zu stel-

len (vgl. Kap. IV.4.1). Waldenfels nimmt die philosophische Kritik am Subjekt in seinen

Ansatz auf und bleibt doch – in Kritik an Luhmann und Foucault – bestimmten Aspek-

ten der Husserl’schen Philosophie treu: Orientierungspunkt bleibt ein »Selbst, das als

solches nicht zur Wahl steht« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 140) und das Grundlage einer in-

dividuellen Wahrnehmung der Welt ist. Auf dieses Selbst, mit seinen situativen Denk-,

Sprach- und Handlungskontexten, kommt Waldenfels in seiner Theorie immer wieder

zurück: »Was wir nicht finden, sind ortlose Behauptungen«.280

Zuinnerst hängt diese nicht zur Wahl stehende Positionalität eines jeden Menschen

mit demPhänomen des Fremden zusammen. Fremdheit setzt einen positionellen Blick-

winkel voraus, der etwas als fremd erfahren hat; überhaupt geht mit jeder Perspekti-

ve eine spezifische Fremdheit einher, etwas, das durch die begrenzte Perspektive ver-

borgen bleibt. In den Kapiteln über Luhmann und Foucault wurde bereits die Kritik

276 B. Waldenfels: Phänomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 72; vgl. auch Kap. II.3, Fußnote

9.

277 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 433.

278 Ebd., S. 433f. u. S. 442-444.

279 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 14f.

280 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 199.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


278 Fremdheitserfahrung und Othering

Waldenfelsʼ angeführt, dass erstere in ihren Theorien ihren persönlichen subjektiven

Standpunkt nicht klar benennen. Waldenfels kritisiert es, wenn diese »Selbstbeteili-

gung« nicht geklärt wird, »weil man nur noch Prozesse beschreibt und sie von außen

beschreibt und den Außenbeschreiber unterschlägt«.281 Ebenso wenig zielführend sei

es, wie es Husserl und andere versucht haben, aus den Einzelsubjekten eine höhere,

wahre Essenz von Subjektivität ableiten zu wollen: »Dem besonderen tritt ein allgemei-

nes, dem empirischen ein intelligibles, dem mundanen ein transzendentales Subjekt ge-

genüber.«282 Doch dieser »Rückzug auf Eigentlichkeit, Authentizität, Wahrhaftigkeit

ist nur ein hilfloser Versuch, innerhalb einer geschrumpften Subjektivität zu retten,

was zu retten ist. Wo die Subjektivität sich nicht an eine bestehende Ordnung anlehnt,

gerät sie ins Beliebige.«283 Das Ich kann so auch nicht einfach in der Generalität eines

größeren Wir aufgehen: »denn ohne ein Ich, das ›wir‹ sagt, hinge das Wir in der Luft,

ähnlich wie ein geäußertes ›Dort‹ ohne Rückbezug auf den Nullpunkt des ›Hier‹ ortlos

wäre.«284

Daher hält Waldenfels wenig davon, sich aus »Zweifel an der Macht eines ordnen-

den Subjekts« in scheinbare Alternativen hineintreiben zu lassen: »hier ein allmächtiger

Theaterdirektor, dort Theater ohne Autor, hier ein freier Strukturierer, dort sich selbst

aussprechende Strukturen, kurz: hier ein allmächtiges Subjekt, dort allmächtige Struk-

turen«.285 Ein Kernthema von Waldenfels’ Philosophie ist das Verhältnis des mensch-

lichen Selbst zur Ordnung. Immer wieder befasst sich Waldenfels damit, wie sich aus

einem Zustand des Geordnetseins neue Ordnungen »bilden und befestigen und wo sie

einander ablösen und verdrängen«.286 Denn das »Zersplittern einer vorgegebenen ge-

festigt erscheinenden Ordnungen ruft die Frage wach nach einem Ordner«.287

Waldenfels schlägt vor: »Man sollte das Subjekt durch eine Instanz ersetzen, die

beteiligt ist, nicht mehr und nicht weniger.«288 Dies sei kein Subjekt mehr im klassi-

schen Sinne, das die Dinge der Welt aus sich heraus ordnet, aber auch keine einfache

Streichung.289 Den speziellen Zwischenstatus des subjektiven Selbst, der sich durch

eine Gleichzeitigkeit von Ordnung und Geordnetsein auszeichnet, bestimmt Walden-

fels mithilfe der Parameter Aktion vs. Passion, Eigenheit vs. Fremdheit und Autono-

mie vs. Heteronomie: »Die drei Scheidelinien, die Aktion von Passion, Eigenheit von

Fremdheit, Autonomie von Heteronomie absondern, laufen mitten durch das Subjekt

hindurch.«290 Das subjektive Ich ist nicht allein aktiver Urheber seiner Ordnungen – im

Gegenteil: »Das Ich lebt zwischen Logos und Pathos; es ist weder Herr über die Einfälle,

281 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 435.

282 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 128.

283 Ebd., S. 129.

284 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 427.

285 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 131.

286 Ebd., S. 137.

287 Ebd., S. 119.

288 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 435.

289 Ebd., S. 435f.

290 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


279

die ihm kommen, noch über die Regeln, denen es folgt.«291 Und dennoch gibt es auf der

Welt Dinge undHandlungen, die sich auf ein einzelnes Ich zurückführen lassen.292 Dem-

gemäß verhalten sich Aktion und Passion »spiegelbildlich zueinander«: »Ein und dassel-

be Ereignis ist Passion im Hinblick auf das ›Subjekt‹, dem es geschieht, und Aktion im

Hinblick auf das ›Subjekt‹, das es geschehen macht«.293 Interessanterweise lassen sich,

wie Waldenfels zeigt, auch viele Ordnungsmetaphern diesen zwei Polen zuordnen: der

aktivenHerstellung von Ordnung oder dem passiven Erwachsen von Ordnung.294 Daraus

folgt, dass das Ich niemals nur sich selbst gehört. In diesem Zusammenhang beruft sich

Waldenfels auf die Philosophie vonMerleau-Ponty (vgl. Kap. IV.3.2). Der »eigene Leib« ist

immer auch ein Zwischenleib, der mit der Welt verschränkt und insofern als »halbfrem-

de[r] Leib« zu bezeichnen ist.295 Auch aus Bachtins Romantheorie lasse sich erkennen,

»wie sehr in jedermanns Stimme andere Stimmen mitsprechen«.296 Daher gelte: »Es

gibt keine fertigen Individuen, sondern nur Prozesse der Individuierung […]. Was wir

fühlen, wahrnehmen, tun oder sagen, ist – wie in einem Tibetteppich – verwoben mit

dem, was Andere fühlen, wahrnehmen, tun oder sagen.«297 Denn Fremdheit beginnt

»bei mir selbst«298 (vgl. auch Kap. II.2.3). Eng damit hängt auch die dritte Frage zu-

sammen, ob das Ich nach eigenemGesetz, also autonom, oder aber fremdbestimmt, also

heteronom, handelt. Als Ausweg aus der Alternative, das Ich handle jeweils »innerhalb der

Ordnung oder schaffe die Ordnung« sieht Waldenfels, dass es »an der Ordnung arbeitet

in einer Art von Mitschöpfung«.299 Menschliche Ordnungen bewegen sich stets zwi-

schen zwei Polen hin und her, die Waldenfels »Finden und Erfinden«300 nennt. Men-

schen entdecken Strukturen in der Natur, die ihre Ordnungen von Welt beeinflussen,

und strukturieren die Welt auf diese Weise selbst, verfeinern Ordnungen gewisserma-

291 Ebd., S. 133.

292 Ebd., S. 120.

293 Ebd., S. 121.

294 Als mythische Hersteller von Ordnung ließen sich zum Beispiel der »Demiurg« in Platons Timai-

os oder der »Uhrmacher« in Leibnitz’ Monadologie nennen, bzw. »ins Unpersönliche gewendet:

die Vernunft als Gesetzgeberin oder ein transzendentales Bewusstsein als Konstitutionszentrum«.

Das passive Erwachsen von Ordnung läuft »mehr oder weniger spontan ohne Ordner ab, sei es als

Emanation aus einer überfließendenQuelle, als allmähliche Entfaltung oder Entwicklung […] oder

als plötzliches Auftauchen einer neuen Ordnung aus den Schlacken einer alten.« Diesen beiden

Registern lassen sich auch oftmals biologische Ur-Bilder zuordnen, z.B. die Zeugung oder Erzeu-

gung durch denVater oder die Geburt durch dieMutter, bis hin zuDenkformenwie »MutterNatur«

oder auch demWort »Matrix« (lat. für Gebärmutter), vgl. ebd., S. 32f.

295 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 89; B. Waldenfels: Ordnung

im Zwielicht, S. 132f.

296 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 436; B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 89.

297 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 89.

298 B. Waldenfels: Phänomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 71.

299 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 134.

300 Ebd., S. 167.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


280 Fremdheitserfahrung und Othering

ßen »künstlich« bzw. schaffen auf dieser Grundlage neue.301 In diesem Zusammenhang

versteht Waldenfels das Ich, wie oben genannt, als »Instanz, die beteiligt ist«.

Wenn aber Subjekte, wie oben dargelegt, durch eine Vielzahl von Ordnungen ge-

ordnet sind, bleibt die Frage, wo Waldenfels noch den Raum für eine Beteiligung bzw.

eine »Mitschöpfung« eines Ichs an Ordnungen sieht. Dieser Raum eröffnet sich für

Waldenfels durch die Existenz des Fremden. Anknüpfend an seinen Ansatz der »Ant-

wortlichkeit« (vgl. Kap. IV.3.4) versteht er das Ich auch als »Respondenten«. Das ge-

ordnete Ich antwortet auf das außer-ordentliche Fremde, das es erfährt. Rationalität

entsteht fürWaldenfels im Zusammenspiel von Ordnung und Unordnung erst »im Ant-

worten«.302 »Responsive Rationalität« erwächst Waldenfels zufolge erst aus der Erfah-

rung, er spricht auch immer wieder von der »Geburt des Logos aus dem Pathos«303:

»Doch der Logos der Antwort bliebe ein unbeweglicher Logos, gäbe es kein Pathos, das

ihn in Bewegung setzt.«304

Auch in Auseinandersetzung mit konstruktivistischen Theorien unterscheidet Wal-

denfels zwischen demWorauf einer Antwort (response) und demWas (answer).305Wäh-

rend das Was einer Antwort nach Waldenfels vom Ich erfunden ist, ist es das Worauf

nicht: »Das, worauf ich antworte, konstituiere ich nicht« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 142).

Waldenfels: »Was ich dann als Antwort ins Auge fasse, besagt, dass das Reden und Han-

deln woanders beginnt, selbst wenn es sich in den Ordnungen bewegt. Das wovon die

Ordnung ausgeht, passt nicht in die Ordnung hinein.«306 Auch bezüglich seiner Ant-

worten ist die Beziehung von Ich und seinen Ordnungen interessant. Beim Ich handelt

es sich nicht um eine Einheit, die nur mit einer einzigen Ordnung gleichzusetzen wäre.

Im Gegenteil ist es zusammengesetzt aus einer Vielzahl von (sich teils widersprechen-

den) Ordnungen – und wie im vorherigen Kapitel geschrieben gilt der Satz: »So viele

Ordnungen, so viele Fremdheiten«. Je nach Ordnung liegt anderes außerhalb der Ord-

nung. Es ist nicht einfach zu beantworten, auf welche Weise die Ordnungen des Ichs

Ordnungsfremdes wahrnehmen und darauf reagieren.

BeimRespondenten handelt es sich fürWaldenfels daher um »kein Subjekt, das ant-

wortet. Das wäre nämlich schon jemand, der die Fähigkeit zu antworten und nicht zu

antworten hätte.«307Waldenfels versteht Antwort eher im Sinn einer reaktiven »respon-

se« aus der behavioristischen Theorie als in »einem erbaulichen Sinne«, wie in einigen

301 Zum Beispiel bietet die Entdeckung bestimmter Tonintervalle (Oktav, Quinte, Quarte usw.), deren

Frequenzverhältnisse sich naturwissenschaftlich erklären lassen, gleichzeitig die Möglichkeit die

vorgefundenen Regelmäßigkeiten zu einer eigenen musikalischen Ordnung auszugestalten und

so neu zu interpretieren, vgl. Thomas Wabel: »Folklore oder letzter Ernst? Religion als kulturelles

Phänomen«, in: Adrianna Hlukhovych/Benjamin Bauer/Katharina Beuter et al. (Hg.), Kultur und

kulturelle Bildung. Interdisziplinäre Verortungen – Lehrerinnen- und Lehrerbildung – Perspekti-

ven für die Schule, Bamberg: University of Bamberg Press 2018, S. 105-137, hier S. 107.

302 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 333.

303 So auch jüngst, vgl. Bernhard Waldenfels: Platon: Zwischen Logos und Pathos, Berlin: Suhrkamp

2017, S. 10.

304 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 336.

305 Ebd., S. 242.

306 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 434.

307 Ebd., S. 435.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


281

Strömungen der Dialogphilosophie.308 Waldenfels spricht auch von der »Unausweich-

lichkeit und Gewaltsamkeit der Antwort«: »Wir können nicht nicht antworten« (vgl.

Kap. IV.3, Fußnote 147). Antworten ist mehr als Sprache: »Der gesamte Leib betätigt

sich als ein ›leibliches Responsorium‹. Die Sprache macht explizit, was wir im Sinne

haben, doch die Responsivität fungiert auch präverbal.«309 Die Antwort auf das Frem-

de hat bereits begonnen, bevor sich ein Subjekt für oder gegen eine explizite Antwort

entscheidet.

In der Antwort antworten die Ordnungen des Selbst auf einen fremden Anspruch.

Die Ordnungen der Antwort sind aber niemals in der Lage, diesen fremden Anspruch

völlig zu erfassen, da das, worauf sie sich beziehen, außerhalb ihrer Ordnungen liegt:

»Das Antworten bleibt zurück hinter dem Überschuss an Ansprüchen, da das Worauf

des Antwortens jede bestehende Ordnung sprengt.«310 Die Schwelle zwischen dem

Worauf und dem Was einer Antwort markiert in Waldenfels’ Theorie die Schwelle

zwischen dem Bereich der Ordnung und dem des Außer-ordentlichen: »Erst wenn

das Worauf der Antwort sich in ein beantwortbares Was verwandelt, haben die Ord-

nungsmaßnahmen freien Lauf.«311 Die Frage nach dem Ursprung der Ordnung ruft die

Frage nach dem Außer-ordentlichen hervor. Dieses für Waldenfels so bedeutsame und

in vorliegender Studie oft zu Sprache gekommene Thema soll nun in einem eigenen

Kapitel noch einmal dezidiert behandelt werden.

3.3.3 Außer-ordentliches und Ordnungsschwellen

Waldenfels schreibt: »Das Außer-ordentliche begleitet die Ordnung wie ein Schat-

ten.«312 Im Gegensatz zu Luhmann und Foucault, die sich vor allem mit der Frage

befassen, wie Individuen durch Ordnungen geprägt oder unterworfen werden, inter-

essiert sich Waldenfels stärker für die Frage, wie an der Schwelle jeder Ordnung ein

Außer-ordentliches liegt, das durch die jeweilige Ordnung nicht erfasst werden kann. In

einem Interview äußert sich Waldenfels über Foucault und Luhmann:

»Was hat es mit dem Außerordentlichen auf sich, das den Gittern und Richtlinien der

Ordnung entschlüpft? Muss man diese Frage nicht auch an Luhmann oder an Foucault

richten? Luhmann habe ich tatsächlich einmal gefragt: Wie halten Sie es mit dem Ge-

räusch, mit dem, was nicht dem Code entspricht? Zunächst einmal sind dies Möglich-

keiten, die nur zu fassen sind, wenn sich der Code ändert. […] Damit bewegenwir uns in

einem Feld faktischerMöglichkeiten undUnmöglichkeiten. Aber ist das Fremde nichts

weiter als eine Möglichkeit, auf die man notfalls verzichten kann und die man zu tole-

rieren hat?«313

308 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 14; vgl. auch B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomeno-

logie braucht einen langen Atem, S. 1117f.; vgl. auch Kap. IV.3, Fußnote 148.

309 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1118.

310 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 356.

311 Ebd., S. 242f.

312 B. Waldenfels: Phänomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 72.

313 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1116.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


282 Fremdheitserfahrung und Othering

In diesem Zusammenhang wird, wie beschrieben, Emmanuel LévinasTheorie der Exte-

riorität zu einer wichtigen Referenz für Waldenfels (vgl. die Abschnitte zu Lévinas und

Waldenfels in Kapitel IV): »Und dann bin ich auf Levinas gestoßen. Aber erst Foucault

und dann Levinas. Und immer wieder: Foucault und dann Levinas, es geht nicht an, den

umgekehrten Weg zu nehmen«.314 An Foucaults Diskursanalyse kritisiert Waldenfels,

dass diese sich nicht klar genug dem »Unsagbare[n]« stellt bzw. dem »Ungeordnete[n]

und Außerordentliche[n], das die Kehrseite abgibt für die Ordnung des Diskurses«.315

Mit Lévinas verweist Waldenfels darauf, dass allen normativen Ordnungen der Macht

eine Sphäre des »Pränormativen« vorausliegt, die sich einer Totalität normativer Macht

entzieht.316 Waldenfels schreibt vor diesem Hintergrund: »Man kann sagen, dass die

vielfältigen Versuche, das anarchische Ereignis des Sagens in finalen, kausalen, funk-

tionalen oder formalen Ordnungen einzufangen, es zu subjektivieren, zu objektivieren,

zu logifizieren oder zu normalisieren, aus einem Vergessen der responsiven Differenz

hervorgehen«317 »Responsive Differenz« besagt, dass zwischen dem Worauf und dem

Was einer Antwort ein Hiatus, ein unüberbrückbarer Spalt, aufklafft (vgl. S. 198). Wäh-

rend das Was der Antwort immer expliziter wird, gerät das Worauf der Antwort immer

weiter in die Ferne. Dies hat viel mit der »Nachträglichkeit der Antwort«318 zu tun, mit

der die antwortenden Ordnungen auf die unwiderrufliche Vorgängigkeit eines frem-

den Anspruchs zu reagieren versuchen und diesen so überformen. Schon im Verstehen

des Sagens als Gesagtes beginnt die responsive Überformung eines fremden Anspruchs:

»Es gibt keine Antwort, die das Worauf der Antwort unangetastet ließe.«319 Der fremde

Anspruch »erscheint wie ein toter Punkt der Abwesenheit und Fremdheit in jeder Äu-

ßerung, die ich vernehme.«320 Waldenfels macht klar, wie tief die Fremdheit bereits in

jede antwortende Reaktion auf Erfahrenes, Vernommenes, Verstandenes etc. geprägt

Doch gleichzeitig lässt sich über Außer-ordentliches nur anknüpfend an existente

Ordnungen sprechen: »Von Luhmann habe ich gelernt«, so Waldenfels, »dass man über

alles, was die Grenzen der Ordnung überschreitet, nur innerhalb der Ordnung spre-

chen kann in Form eines Re-entry.«321 Dieses »Innerhalb der Ordnung« muss auch in

seiner existenziellen Dimension verstanden werden: »Auf dem Boden der Ordnung gibt

es keine Ordnung, man lebt in der Ordnung.«322 Vor diesem Hintergrund wird ersicht-

314 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 434.

315 B. Waldenfels: Deutsch-französische Gedankengänge, S. 224.

316 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 444-447.

317 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 242.

318 Ebd., S. 266.

319 Ebd., S. 18.

320 Ebd., S. 193.

321 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1117.

322 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 438.

ist. Durch den Einbezug der Philosophie Lévinas’ kann Waldenfels nicht von einer to-

talen Ordnung der Macht ausgehen. In der response einer jeden Ordnung liegt etwas

Außer-ordentliches verborgen.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


283

lich, warumWaldenfels die Reihenfolge »Foucault und dann Levinas« herausstellt. Auch

der Versuch, die Grenzen der Ordnungen zu übersteigen, geschieht innerhalb von Ord-

nungsgrenzen. Außer-ordentliches zu erfassen, muss daher als »un-möglich« bezeich-

net werden.323

Fremdheit »wird nicht nur dann verkannt, wenn die Grenzen einer bestimmten Ord-

nung überspielt werden, sondern auch dann, wenn Fremdheit lediglich als Ausschluss

von Möglichkeiten gedacht wird, als etwas also, das ich nicht kann, das wir nicht kön-

nen oder das innerhalb einer bestimmten Ordnung nicht möglich ist. So nämlich wer-

den Unmöglichkeiten immer noch als meine eigenen Unmöglichkeiten verstanden

oder als Unmöglichkeiten, die einer bestimmten Ordnung eigen sind; die Andersheit

wäre bloßer Ausdruck von Endlichkeit und Begrenztheit.«324

Das wirklich Fremde lässt sich gerade nicht kategorial einordnen.

Daher erscheint für Waldenfels selbst der Ordnungsbegriff nicht unproblematisch,

da die Rede vom »Außer-ordentlichen« eine Klarheit der Verhältnisse suggeriert, die

nicht gegeben ist. Fremdes auf seine Außer-ordentlichkeit festzulegen, die durch

Selektions- und Exklusionsprozesse verschiedener Ordnungen zustandekommt, fasst

das Fremde nicht.325 Für Waldenfels stellt sich – wie bereits dargelegt – vor diesem

Hintergrund die Frage, inwiefern sich überhaupt über Fremdes sprechen lässt: »Wie

spricht man vom Fremden, ohne es seiner Fremdheit zu berauben? Spricht man

über das Fremde, so hat man es bereits auf gewisse Weise verstanden und kategorial

eingeordnet. Meine einfache Lösung dieses Dilemmas lautet: Über das Fremde kann

man nur sprechen, wenn man zuvor schon vom Fremden her spricht. Und genau dies

heißt antworten.«326 Vom Fremden her zu sprechen bedeutet für Waldenfels, nach

der Spur des Fremden zu suchen, die dieses in den Ordnungen der Antwort bereits

hinterlassen hat: »Ich kann nur nachträglich über ein Ereignis sprechen in einer Rede,

die selbst schon durch die Nachwirkungen einer Anrede geprägt ist. Das Fremde

hat sich im Eigenen bereits eingenistet, bevor ein Versuch der Aneignung einsetzen

kann.«327 »Ohne dieses Schattenregister des Fremden wäre das Antworten nicht, was

es ist, nämlich ein Reden und Tun, das auf fremde Ansprüche antwortend sich selbst

überrascht.«328

In Waldenfels’ Philosophie lassen sich so bei genauerer Betrachtung zwei verschie-

dene Formen der Außerordentlichkeit329 festmachen. Eine Außerordentlichkeit im Luh-

mann’schen Sinn, die von der strukturellen Unterschiedlichkeit von Ordnungen her-

rührt: Ihre »gleichzeitige Selektion und Exklusion führt dazu, dass es bestimmte Ord-

323 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 636.

324 Ebd., S. 629f.

325 Vgl. B.Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung,

in Bewegung.«, S. 432.

326 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phänomenologie braucht einen langen Atem, S. 1116; vgl.

auch Kap. IV.3, Fußnote 141.

327 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 634.

328 Ebd., S. 636.

329 Waldenfels unterscheidet diese zwei Dimensionen in einigen seiner Texte auch durch zwei unter-

schiedliche Schreibweisen: außerordentlich und außer-ordentlich.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


284 Fremdheitserfahrung und Othering

nungen gibt, nicht aber eine einzige Ordnung. Diese Kontingenz begrenzter Ordnun-

gen bildet die Vorbedingung dafür, dass es Fremdes gibt, das sich dem Zugriff der je-

weiligen Ordnung entzieht.«330 In diesem Sinne lässt sich etwa die »alltägliche und

normale Fremdheit« bzw. »strukturelle Fremdheit« verstehen, die Waldenfels anführt

(vgl. Kap. II.3.1). Größere Bedeutung für Waldenfels’ Philosophie hat jedoch eine Außer-

ordentlichkeit im Lévinas’schen Sinne: Sie geht nicht einfachmit »Unmöglichkeiten« ein-

her, »die einer bestimmten Ordnung eigen sind«, bzw. mit »Endlichkeit und Begrenzt-

heit« der Ordnungen (s. oben). Sie bezeichnet eine existenziellere Form von Außer-

ordentlichkeit, die eine un-erreichbare Ferne kennzeichnet, die Un-möglichkeit, den

fremden Anspruch überhaupt in adäquate Worte zu fassen. Sie ist immer aus der Sicht

eines Selbst/Ichs gemeint, das seine Ordnungsgrenzen erfährt und versucht, diese zu

übersteigen. Mit dem nüchtern vergleichenden Blick, mit dem die Systemtheorie z.B.

politische Systeme von wissenschaftlichen Systemen unterscheidet, hat diese existen-

zielle Dimension nur wenig gemein – auch wenn die strukturelle Unterschiedlichkeit

der Ordnungen die »Vorbedingung« dafür bildet, dass sich in der Erfahrung Ordnungs-

grenzen nicht einfach überspringen lassen.

Eng verknüpft mit dieser Erfahrung von Ordnungsvielfalt ist die Frage, ob es ei-

ne »Ordnung über allen Ordnungen«331 gibt oder geben kann. Waldenfels setzt sich

auch hier kritisch mit den Theorien von Luhmann und Foucault auseinander: Luh-

mann bezeichnet seine Systemtheorie als eine »Supertheorie«, als eine Theorie »mit

universalistischen (und das heiβt auch: sich selbst und ihre Gegner einbeziehenden)

Ansprüchen«332 (vgl. auch Kap. V.2, Fußnote 12). Foucault tendiert in seinemWerk da-

gegen dazu, die Ordnungen undDiskurse derWelt inmonokausalerWeise als Ausdruck

machtvoller Dispositive zu erklären, was schließlich zur Konstatierung »totaler Macht-

verhältnisse« führt (vgl. Kap. V.3, Fußnote 246).Waldenfels betrachtet solche »Superdis-

kurse« skeptisch, in denen »eine Gesamtordnung präsentiert oder eine Grundordnung

repräsentiert« wird.333 Er verweist gleichzeitig auf ein grundsätzliches Erkenntnispro-

blem, das eintritt, wenn eine Theorie ihre eigene Begrenztheit anerkennt – sie droht

ihre Aussagekraft zu verlieren. Welche Aussagemöglichkeiten hat beispielsweise eine

Theorie der Ordnung aller Ordnungen, wenn sie sich selbst nur als eine mögliche Ord-

nung unter vielen ansieht?334

Waldenfels verweist demgegenüber auf die Möglichkeiten eines »indirekten Dis-

kurses«.335 In einer indirekten Rede kann über Subjektpositionen gesprochen werden,

die man selbst nicht einnehmen kann und über die man eigentlich keine Aussagen ma-

chen kann. Waldenfels findet dazu das Bild der Schwelle, über die hinweg von einem

Ordnungsraum in den nächsten gesprochen werden kann:

330 B. Waldenfels: Phänomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 68.

331 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 198.

332 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 19.

333 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 200.

334 B.Waldenfels: Deutsch-französische Gedankengänge, S. 241; vgl. B.Waldenfels: Ordnung imZwie-

licht, S. 198 u. 200.

335 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 200.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


285

»Schwellenerfahrungen verbinden sichmitÜbergangserlebnissenwie Einschlafenund

Erwachen, Erkranken und Genesen, Heranwachsen und Altern, Fortgehen und Hinge-

hen, Eintreten und Austreten oder Abschied und Begrüßung. Sie alle vollziehen sich

in der Dämmerung eines gewissen Wartezustandes, der sich zwischen einem Nicht-

mehr und einem Noch-nicht ausbreitet.«336

Ein solcher Schwellenzustand lässt sich auch zwischen den Ordnungen beobachten:

»Überall, wo die Grenze eines Lebens- und Erfahrungsbereichs überquert wird, gibt es

ein Reden, das an der Grenze, nicht von der Grenze spricht und das über eine Schwel-

le hinwegspricht, ohne diese aufzuheben. Der Rest ist Rationalisierung, das heißt ein

Versuch, auch noch das Zu-Ordnende in der jeweiligenOrdnung unterzubringen.War-

um aber sollte die Theorie einhelliger sein als die Wirklichkeit?«337

Oft befinden sich Menschen noch in der einen Ordnung und gleichzeitig schon in der

nächsten, sprechen aus der alten in die neue Ordnung. Möglich wird dieser Schwel-

lenzustand auch dadurch, dass das »Außer-ordentliche« nach Waldenfels immer schon

mit der Ordnung verschränkt ist und die Ordnung auf diese Weise in Bewegung hält.

Für Waldenfels ist deshalb davon auszugehen, dass niemand jemals »ganz« zu einer

Ordnung dazugehört.338

Die Theorie von Waldenfels stellt eine wichtige Erweiterung der Ordnungstheorien

Luhmanns und Foucaults dar, indem sie totalisierendenWelterklärungen sehr skeptisch

gegenübersteht, die gegenüber der Wirkmacht der Ordnungen kein »Außen« mehr zu-

lassen wollen. Waldenfels weist demgegenüber auf das Moment des »Außer-ordentli-

chen« hin, das die Ordnungsprozesse in Bewegung hält. Ein wichtiges Außen derTheo-

rie, dasWaldenfels herausstellt, ist die Person des Autors/der Autorin derTheorie selbst.

Ihre individuelle Erfahrungsperspektive geht nicht einfach in den Ordnungsprozessen

der Welt auf, ist nicht nur eine Iteration von Beobachtung erster und zweiter Ordnung und

nicht allein Ergebnis von Subjektivierungsprozessen, sondern eine nicht zur Wahl stehen-

de Erkenntnisposition (vgl. im Gegensatz dazu: Kap. V.3, Fußnote 131 u. Kap. V.3.2.2).

Diese Positionalität der individuellen Erfahrung führt dazu, dass es Fremdheiten gibt,

die einen universellen Anspruch einer Theorie von Vornherein ausschließen. Die In-

stanz einer unhintergehbar individuellen Erfahrung ist jedoch nicht mit einem sou-

veränen Subjekt gleichzustellen. Im Gegenteil zeigt Waldenfels auf vielfältige Weise

Fremdheiten auf, die Teil der vermeintlich »eigenen« subjektiven Ordnungen sind.

Je stärkerWaldenfels allerdings das beständige Fremdwerden der Ich-Erfahrung be-

tont, desto weniger wird klar,worin fürWaldenfels der eigentliche Unterschied zwischen

der Erfahrung von etwas Fremden und demFremdwerden der Erfahrung besteht. Ist die Fremd-

heit, die sich einstellt, wenn die Ordnungen des Ichs auf etwas Außer-ordentliches tref-

fen, gleichzusetzenmit der Fremdheit, die sich einstellt, wenn das Ich seine Ordnungen

als unzureichend, begrenzt und kontingent erfährt? Yoshirō Nakamura schreibt über

336 Ebd., S. 29.

337 Ebd., S. 201f.

338 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »…jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in

Bewegung.«, S. 445.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


286 Fremdheitserfahrung und Othering

die Philosophie Waldenfels’: »Waldenfels hat mit dem akribisch durchgeführten Ge-

danken der Transdiskursivität eine Fremdheit aufgedeckt, die sich in der Konstitution

der Subjektivität je schon in das Subjekt eingenistet hat.« Doch »[ä]ußere Fremdheit

wird mit der stillschweigenden Analogisierung von Trans- und Interdiskursivität wie-

der zu einer Inszenierung, deren Regie nach wie vor das Innere führt, auch wenn sie

sich nicht mehr an die Textvorlage hält.«339 In Kapitel IV.4.6 wurde schon auf die Pro-

blematik hingewiesen, dass phänomenologische Ansätze bisweilen dazu tendieren, die

»Fremdheit im Ich« und die »Fremdheit außerhalb des Ichs« zu analogisieren, weil bei-

de eine ähnliche Erfahrungsstruktur aufweisen: Erfahrungsgegenstand und Erfahrung

sind intentional miteinander verschränkt, deshalb folgt das Was der Erfahrung dem

Wie der Erfahrung (vgl. Kap. IV.3.1). Wenn ich etwas als fremd erfahren habe, ist aus

phänomenologischer Sicht die Rückfrage zu stellen,wie diese Fremdheitserfahrung aus

der eigenen Erfahrung herrührt – etwas als fremd zu erfahren, kann daher dazu führen,

dass die eigene Erfahrung fremd wird, weil sie sich hinterfragt sieht (vgl. Kap. II.2.4).

Die »eigene« Erfahrung sieht sich hinterfragt, unabhängig, ob ein Ich etwas an sich selbst

fremd erfährt oder aber in seiner Umwelt. Wenn Waldenfels Fremdes als das »Außer-or-

dentliche« definiert, kann dies zu einer ähnlichen Analogisierung führen: Das Außer-

ordentliche ist bei Waldenfels sowohl eine unerreichbare Sphäre jenseits der Ordnung

als auch ein Fremdelement innerhalb der Ordnung. Offen bleibenmuss hier, ob dagegen

die Differenzierung zwischen horizontaler (äußerer) und vertikaler (innerer) Fremd-

heit, die Nakamura vornimmt, zielführend ist. Es finden sich sowohl Argumente für

eine Unterscheidung als auch dafür, innere und äußere Fremdheit als zwei Seiten ein

und desselben Erfahrungsereignisses zu begreifen. Abhängig bleibt dies letztlich von

der Perspektive – je nachdem, ob die Begrenztheit der individuellen Ich-Erfahrung be-

tont werden soll (neben der unabhängig andere Ich-Erfahrungen existieren) oder aber

dasWesen der Fremdheitserfahrung erläutert werden soll (die letztlich auf fremde Ord-

nungen zurückzuführen ist, die außerhalb der Kontrolle des Ichs liegen).

Manche der Unklarheiten resultieren daraus, dass in Waldenfels’ Ansatz genau be-

trachtet zwei unterschiedliche Auffassungen von Außerordentlichkeit existieren, die

mit einem impliziten Perspektivenwechsel einhergehen. Wenn Waldenfels zwischen

unterschiedlichen Graden von Fremdheit differenziert, die einmal »alltäglich und nor-

mal« erscheinen, »strukturell« bedingt sein oder als »radikale Fremdheit« auf Grenzsi-

tuationen des Lebens wie Liebe oder Tod zurückgeführt werden können, so geschieht

dies aus vergleichender Position eines Dritten. Aus so einer Position lässt sich bei-

spielsweise strukturelle Fremdheit als das Ergebnis von Länder- und Kulturengren-

zen oder als das Produkt institutioneller Ordnungsprozesse erklären. Fremdheit besagt

hier nicht Außer-ordentlichkeit sondern schlicht Außerordentlichkeit, im Sinne einer Be-

grenztheit von Ordnungen. Wenn Waldenfels aber Ausführungen zur »Beunruhigung

durch das Fremde« macht, so ist diese Beunruhigung vom Standpunkt eines erfahren-

den Ichs aus verstanden, das Fremdes als letztlich nicht einordbares Außer-ordentliches

erfährt.340

339 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 116.

340 Vgl. B. Waldenfels: Phänomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 72f. u 73f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


287

In Waldenfels’ Philosophie lassen sich so zwei konkurrierende Ansätze aufzeigen,

deren Widerspruch sich nicht immer leicht auflösen lässt: Passagen, in denen die

Vielseitigkeit und Kontextualität von »Fremdheit« betont wird, und Passagen, in denen

Waldenfels die innere Wesenheit von Fremdheitserfahrungen begreiflich machen

möchte. Hier besteht jedoch stets die Gefahr, Fremdheit zu essentialisieren, indem etwas

als wesenhaft fremd und unerreichbar »außer-ordentlich« interpretiert wird, was auch

als situative Zuschreibung von sich verändernden Ordnungen des Ichs aufgefasst werden

kann. Wenn Waldenfels schreibt: »So viele Ordnungen, so viele Fremdheiten«, so

bedeutet dies auch, dass das, was für die eine Ordnung des Ichs unerreichbar außer-

ordentlich ist, für weitere Ordnungen des Ichs nicht gleichermaßen der Fall sein muss.

Auf diese Weise wäre es möglich, dem Außer-ordentlichen in Waldenfels Werk ein

wenig von der unerreichbaren Ferne des Lévinas’schen »ganz Anderen« zu nehmen,

ohne die Erfahrung des Außer-ordentlichen, die auf tatsächliche Ordnungsgrenzen

zurückzuführen ist, einfach zu übergehen. In Waldenfels’ Werk stehen bisweilen

zwei Fremdheitsverständnisse schillernd nebeneinander: In der stärker von Lévinas

geprägten Philosophie der Antwortlichkeit haftet dem Phänomen des Fremden immer

etwas Unerreichbares an, während »Fremdes« in den eher von Luhmann und Foucault

geprägten ordnungstheoretischen Klärungen kontingenter und dekonstruierbarer

erscheint. Diese verschiedenen, in gewisser Weise auch widersprüchlichen Akzente

machen jedoch Waldenfels’ Philosophie sehr ertragreich – weil sie auf verschiede-

ne Dimensionen von Fremdheit hinweisen, die auch in interreligiöser Bildung zu

beobachten sind.

Schließlich sei noch ein letzter Punkt angemerkt: Wenn Waldenfels auf einem sehr

hohen Abstraktionsniveau erläutert, dass jede Antwort auf Fremdes dem fremden An-

spruch Gewalt antut, indem sie dasWorauf der Antwort in die Ordnungen eines beant-

wortbarenWas überführt – gibt es dann auch mehr oder weniger gewaltsame Formen

der Antwort? Angesichts einer drohenden Selbstentfremdung des Eigenen durch Frem-

des, so Waldenfels, komme es zu »wiederholten Abwehrmaßnahmen, Rettungsversu-

chen und Aneignungsbemühungen«341. Sind verfestigte Othering-Strukturen, die ein

»Wissen« über das »Fremde« reproduzieren (vgl. Kap. II.4.1), somit auf eine ähnliche

Weise zu erklären wie spontane »behavioristische« Reaktionen auf erfahrenes Fremdes?

Die Philosophie von Waldenfels bietet hier bisweilen zu wenige Differenzierungsmög-

lichkeiten. Es ist außerdem nicht immer leicht, die oft sehr abstrakten Begrifflichkeiten

Waldenfels’ auf konkrete pädagogische Kontexte zu übertragen (vgl. zu den Schwierig-

keiten stark abstrahierender Fremdheitsdarstellungen auch Kap. III.12.4 u. IV.4.6).

Das Denken und Sprechen über Fremdes ist sehr herausfordernd, weil die Ordnun-

gen, die das Fremde als »Fremdes« kategorisieren, an ihre Grenzen geführt werden.

Waldenfels zeigt die letztlich bestehende Unmöglichkeit auf, innerhalb der Begrenzt-

heit der Ordnungen das wirklich »Außer-ordentliche« zu erfassen. Indem Waldenfels

aber dennoch nach dem »Überschuss des Außer-ordentlichen im Ordentlichen« sucht,

weist er vielfältige Spuren des Fremden in der Mechanik der Ordnungen nach.Walden-

fels kann vor allem zeigen, dass man sich diesen Spuren am besten nähert, wenn man

341 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, S. 7.

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


288 Fremdheitserfahrung und Othering

davon ausgeht, dass sich die Ordnung als Ordnung schon in jenemMoment verändert hat,

als sie begann, das Außer-ordentliche als »Außerordentliches« zu erfassen.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Theoretische Erträge

der rezipierten Ordnungstheorien

im zusammenfassenden Überblick

In welcher Beziehung stehen »eigene Ordnung« und »Außer-ordentliches«? Im vorhe-

rigen Kapitel V.3 wurde diese komplexe Fragestellung mithilfe der rezipierten Ord-

nungstheorien von Luhmann, Foucault und Waldenfels genauer analysiert. Im Laufe

der Untersuchung zeigte sich jedoch, dass die theoretischen Ausgangspunkte bei Luh-

mann und Foucault nicht leicht mit dem Waldenfels’schen Verständnis zu verbinden

sind. Während sich mit ersteren Theorien Konstruktionen und Wahrnehmungen von

»Fremdheit« als Ergebnis von Ordnungsprozessen erklären lassen, legt Waldenfels den

Fokus viel stärker auf das nicht einordbare, außer-ordentliche Fremde. Dies ist nicht

einfach eine unterschiedliche Schwerpunktsetzung, sondern rührt vor allem von einem

sich unterscheidenden Verständnis von Außerordentlichkeit, eigener Ordnung und mensch-

lichem Selbst her.

Luhmanns Systemtheorie untersucht Prozesse der systemischen Selbstorganisation

und betrachtet dazu verschiedene Systemarten, etwa psychische oder soziale Systeme.

Auf diese Systeme blickt Luhmannmittels einer »Beobachtung zweiter Ordnung«, einer

speziellen Forschungsmethode, die versucht, zu einer komplexeren Struktur von Beob-

achtungen zu gelangen, indem sie »Beobachtungen beobachtet« und so von Alltagsbe-

obachtungen abstrahiert. Dieser Methode folgend nimmt Luhmann von der Kategorie

»Mensch« Abstand und untersucht anstelle dessen nur zugrundeliegende Systempro-

zesse. Auch der Begriff »Subjekt« wird durch den Begriff des psychischen Systems er-

setzt (vgl. Kap. V.3.1).

Foucaults Philosophie ist ebenfalls für ihre Subjektkritik bekannt. Sie analysiert

verschiedene Subjektivierungspraxen, also Praxen der Subjektmachung. Foucault be-

trachtet das »Subjekt« im Laufe seiner Philosophie als Produkt historisch-kontingenter

Diskurse, als Zustand des Unterworfenseins unter machtvollen gesellschaftlichen Ord-

nungen und als Ausdrucksform der Selbsterkenntnis (vgl. Kap. V.3.2).

Bei seinen Untersuchungen des Phänomens Fremdheit bleibt für Waldenfels da-

gegen die individuelle Ich-Erfahrung zentraler Orientierungspunkt. Diese Erfahrung

versteht Waldenfels zwar nicht wie noch Husserl als Ausdruck eines »transzendentalen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


290 Fremdheitserfahrung und Othering

Ichs«, aber doch einer »Instanz, die beteiligt ist« bzw. eines »Selbst, das als solches nicht

zur Wahl steht«. Gerade angesichts von Erfahrungen des außer-ordentlichen Fremden

zeigt sich nach Waldenfels die Relevanz der individuellen Ich-Perspektive (vgl. Kap.

V.3.3 u. Kap. IV.3.4). Sowohl der Begriff der Individualität als auch der Fremdheit ha-

ben also in seiner Philosophie eine andere Bedeutung als bei Luhmann und Foucault.

Gerade in ihrer Widersprüchlichkeit lassen sich die rezipierten Ordnungstheorien

in vielfältiger Weise für die Untersuchung von Fremdheitserfahrungen und  -zuschrei-

bungen in interreligiöser Bildung fruchtbar machen. Damit dies jedoch gelingen kann,

müssen zuvor die jeweiligen Verständnisse der drei gerade genannten Begriffe Außer-

ordentlichkeit – eigene Ordnung – Selbst in ihrem Verhältnis zueinander genauer geklärt

werden. Dies soll in den folgenden Abschnitten geschehen. Nach dieser bilanzierenden

Zusammenschau erfolgt in einem zweiten Schritt eine Würdigung der religionspäd-

agogischen Erträge im Kapitel V.5.

4.1 Verschiedene Dimensionen von Außerordentlichkeit unterscheiden
und aufeinander beziehen

Die vorangegangenen Kapitel und insbesondere Kapitel V.3.3.3 zeigten, dass es sich

bei dem Thema der Außerordentlichkeit um ein komplexes, widersprüchliches The-

menfeld handelt. Obwohl Luhmann, Foucault und Waldenfels teils ähnliche Begriff-

lichkeiten verwenden, unterscheidet sich deren Bedeutung im Kontext der jeweiligen

Theorien stark, teils sind auch innerhalb der einzelnen Theorien mehrere unterschied-

liche Verständnisse von Außerordentlichkeit zu beobachten. In Waldenfels’ Definition

des »Außer-ordentlichen« klingt bereits an, dass nach ihr Fremdes als etwas zu sehen

ist, das außerhalb einer Ordnung liegt. Gleichzeitig ist seine Philosophie stark von den

Theorien Luhmanns und Foucaults beeinflusst, mit denen sich begründen lässt, dass

Konstruktionen von »Fremdheit« stets von spezifischen Ordnungen und Ordnungspra-

xen abhängig sind. Als Zuschreibung ist »Fremdheit« also auf Konstruktionen innerhalb

einer Ordnung zurückzuführen – und ist gleichzeitig als ein Außen markiert (vgl. Kap.

II.3.2). Offensichtlich ist Außerordentlichkeit also nicht so leicht zu definieren – und

die Gleichsetzung »eigen=innen=Ordnung« bzw. »fremd=außen=Unordnung« scheint

nicht immer zutreffend. Mittels vier Bestimmungen eines »Außen« der Ordnung sol-

len die unterschiedlichen Fremdheitsverständnisse der rezipierten Ordnungstheorien

genauer definiert und ihr Verhältnis zueinander bestimmt werden:

1.Der entscheidende Ausgangspunkt von Luhmanns Systemtheorie ist die Differenz

zwischen »System« und »Umwelt« (vgl. Kap. V.3.1.1). Alle Ordnungen haben ein Innen

und Außen. Dies ist zunächst ganz unräumlich gemeint. Eine Ordnung ist ein abstrak-

tes Organisationsprinzip, das etwas ordnet bzw. nachdem etwas geordnet wird/ist. Das

Innen ist das, was demOrdnungsprinzip entspricht, das Außen das, was demOrdnungs-

prinzip widerspricht. Wenn sich etwas nicht innerhalb einer Ordnung einordnen lässt,

ist es ordnungsfremd.1 Dass jede systemische Ordnung in sich anschlussfähig seinmuss,

1 In Kapitel II.4.4 wurde das Beispiel der verschiedenfarbigen Kugeln und der Schere beschrieben.

Die Schere lässt sich nicht in das genannte Organisationsschema einordnen (grüne Steine in die

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


V. 4. Theoretische Erträge der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Überblick 291

ist eine zentrale These Luhmanns (vgl. S. 241). Nach Luhmann beziehen sich Systeme

auf die Welt, indem sie zu bestimmten Dingen der Welt systeminnere Entsprechungen

bilden und diese nach bestimmten Gesichtspunkten anordnen. Diesen Vorgang nennt

Luhmann re-entry (vgl. Kap. V.3, Fußnote 37). Das zu Ordnende muss Luhmann gemäß

erst innerhalb einer systemischen Ordnung adaptiert werden; manchmal gelingt dies

leichter, manchmal schwerer. Neben dieser Adaption an eine Ordnung existieren nach

Waldenfels jedoch immer auch »Unmöglichkeiten, die einer bestimmten Ordnung ei-

gen sind« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 324). Die These, dass in Gesellschaften unterschied-

liche Ordnungssysteme wirken und wirkten, deren innere Struktur nicht einfach auf

andere Ordnungssysteme übertragbar ist, ist zentral für alle drei rezipierten Theorien.

Die »Kontingenz begrenzter Ordnungen«, schreibt Waldenfels, »bildet die Vorbedin-

gung dafür, dass es Fremdes gibt, das sich dem Zugriff der jeweiligen Ordnung ent-

zieht« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 330).

2. Deutlich von diesem ersten Zugang unterschieden ist dagegen die persönliche,

existenzielle Erfahrung eines Ordnungsaußen. Die allgemeine Aussage, dass jede Ord-

nung Grenzen hat, ist oftmals mit dem beobachtenden Blick eines Außenstehenden

gesprochen, so wie etwa Luhmann zu seinen systemtheoretischen Betrachtungen im

Rahmen einer »Beobachtung zweiter Ordnung« gelangt. Was die von den beobachte-

ten Ordnungsgrenzen Betroffenen jedoch für Erfahrungen machten bzw. inwiefern sie

dadurch ein Gefühl der Fremdheit empfinden, kann dieses außenstehende Beobach-

ten nicht hinreichend beurteilen (vgl. Kap. V.3.1.3 u. II.5). Es fasst die Brisanz vie-

ler Fremdheitserfahrungen nicht, wenn sie allein mit den unvermeidlichen Grenzen

sich unterscheidender, kontingenter Ordnungen erklärt werden. Denn, wie Waldenfels

schreibt: »Auf dem Boden der Ordnung gibt es keine Ordnung,man lebt in der Ordnung«

(vgl. Kap. V.3, Fußnote 322). Nach Waldenfels ist Fremdes nicht nur eine Möglichkeits-

abwandlung, »auf die man notfalls verzichten kann und die man zu tolerieren hat«

(vgl. Kap. V.3, Fußnote 313). Ein Aspekt des Fremdheitsbegriffs ist die Bezeichnung von

Fremdartigkeit, in der immer auch ein unverfügbares, außerhalb der Kontrolle liegendes

Moment mitschwingt (vgl. Kap. II.2). Waldenfels’ Fremdheitsdefinition des »Außer-or-

dentlichen« kreist genau um diesen Aspekt, indem er den existenziellen Charakter ei-

ner Erfahrung des Außer-ordentlichen innerhalb einer vertrauten Ordnung herausstellt.

Diese Erfahrung ist immer aus Sicht einer individuell relevanten Ordnung begriffen,

nicht aus einer beobachtenden, dritten Position. Aus Sicht einer Ordnung gesprochen

kann Ordnungsfremdes für die Menschen tatsächlich ein »Stachel« (vgl. S. 199) sein,

wenn ihre Ordnungen damit grundsätzlich in Frage gestellt werden.Mit Lévinas betont

Waldenfels auch die Unfassbarkeit des Fremden im Moment der Erfahrung – eine Er-

fahrung, die erst nachträglich und immer nur unzureichend eingeordnet werden kann

(vgl. Kap. IV.4.2 u. V.3.3.3).

3. Die nachträgliche Einordnung des »Außer-ordentlichen« innerhalb einer Ordnung

verweist auf eine weitere Dimension des Ordnungsaußen. Luhmanns Systemtheorie

etwa kennt nicht nur eine Form des Innen und Außen (im Sinne von anschlussfähig –

nicht anschlussfähig), sondern in ihr spielt daneben auch die Innen-Außen-Konstruktion

grüne, blaue Steine in die blaue Box). Sie sprengt gewissermaßen den bisherigen Rahmen der

Ordnung und zwingt zu ihrer Modifikation oder Aufgabe.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


292 Fremdheitserfahrung und Othering

durch ein Ordnungssystem eine bedeutende Rolle. Ein System konstruiert sich selbst

und seine Umwelt. Das System der Massenmedien etwa (vgl. Kap. V.3, Fußnote 38 u.

39) berichtet über seine Umwelt (z.B. über die Politik) und über sich selbst.2Wichtig ist

hier aber: Wenn Luhmann in diesem Kontext von »Selbst- und Fremdreferenz« spricht,

meint er nicht dieselbe Fremdheit, die Waldenfels meint, wenn er über Außer-ordent-

liches spricht. So paradox es vielleicht klingen mag, entspricht auch eine Fremdreferenz

der Ordnung des Systems, die sich zwischen Selbstreferenz (z.B. Massenmedien) und

Fremdreferenz (z.B. Politik) konstituiert. Erst wenn eine Ordnung durch etwas prin-

zipiell hinterfragt wird, handelt es sich für Waldenfels um wirklich Fremdes. Als »au-

ßer-ordentlich« könnten Medienschaffende vielleicht empfinden, wenn politische Par-

teien ebenfalls anfangen, mediale Angebote anzubieten. Hier wäre die Innen-Außen-

Ordnung der zugrundeliegenden Systemvorstellung gestört. Waldenfels’ Fremdheits-

definition geht aber noch weiter und legt den Fokus auf Irritationen, die jeglichen Rah-

men des noch Einordbaren übersteigen. Die systemische Innen-Außen-Konstruktion

bei Luhmann ist aber Ausdruck in und von einer Ordnung. Kommt es dagegen zu ei-

ner Fremdheitserfahrung im Waldenfels’schen Sinne, die bestehende subjektive Ord-

nungen irritiert, muss eine Ordnung erst wieder gebildet werden, indem »fremd« und

»eigen«, »außen« und »innen« rekonstruiert und im Prozess einer »Diastase« vonein-

ander geschieden werden (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 157). Solche sich allmählich festi-

genden Ordnungen bilden dann die Grundlage für neue systemische Innen-Außen-

Konstruktionen.

4. Schließlich ist noch ein räumliches Verständnis von »Innen« und »Außen« zu

beachten, das der alltagssprachlichen Verwendung der Begriffe am nächsten kommt.

Ordnungen des »Innen« und »Außen« können sich räumlich manifestieren, indem sie,

wie es schon in Kapitel II zur Sprache kam, Dingen und Personen »passende und ihnen

zukommende Plätze« zuweisen (vgl. Kap. II.3, Fußnote 33). Auf dieseWeise wird ein von

außen in die Valenzschale eines Atoms aufgenommenes Elektron als »fremdes« Elek-

tron bezeichnet (vgl. Kap. II.4.4). EinMensch, der sich von einer »Region« in die nächste

bewegt, ist plötzlich »fremd« oder ein »Ausländer«. Auch hier handelt es sich nicht um

Fremdheit im Sinne des Außer-ordentlichen – da die Markierung als »fremd« ja gera-

de einer Ordnung entspricht. Zwar handelt es sich auch bei solchen räumlichen Zu-

schreibungen nur um Ordnungskonstruktionen. Dennoch sind solche Konstruktionen

wie alle Konstruktionen zugleich sozial wirkmächtig. Manchen Menschen soll durch

solche Innen-Außen-Zuordnungen das Recht verwehrt werden, sich einem Raum des

»Innen« zugehörig zu fühlen (Stichwort »Ethnopluralismus«). Gut lässt sich die Wirk-

mächtigkeit solcher Zuordnungen auch an Orten beobachten, die nur dafür geschaffen

werden, um Menschen im »Außen« einer Gesellschaft zu halten. Foucault erforscht et-

wa die Ausgrenzung des »Wahnsinns« oder der Delinquenz aus dem gesellschaftlichen

Raum. Auch in der gegenwärtigen Asylpolitik lassen sich räumliche Einrichtungen fin-

den, die vor allem dem Ziel dienen, ein gesellschaftliches »Innen« von einem »Außen«

zu separieren.

2 Diese Konstruktion setzt freilich irgendeine Art Bewusstsein von Innen und Außen voraus und es

wurde an Luhmanns Theorie zurecht kritisiert, dass er nicht immer schlüssig erklärt, wie ein Sys-

tem dieses Bewusstsein entwickelt (vgl. Kap.V.3.1.2 u. V.4.2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


293

Bei der Verwendung der Begriffe Innen und Außen in Bezug auf eine Ordnung ist

also eine mehrfacheWidersprüchlichkeit zu beachten. Dies hat auch Folgen für den da-

mit verbundenen Fremdheitsbegriff. Wenn Fremdheit also als das »Außerordentliche«

bezeichnet wird, kann dies 1) Ergebnis einer vergleichenden Analyse faktischer Ord-

nungsgrenzen sein, 2) eine individuelle Erfahrung von etwas nicht Einordbaren be-

schreiben, 3) eine (nachträgliche) Konstruktion von »Außer-ordentlichkeit« innerhalb

einer Ordnung oder aber 4) die Manifestation des konstruierten »Außen« durch eine

Ordnung bedeuten. Es ist deshalb gut nachvollziehbar, weshalb Waldenfels im Laufe

seines Werks vorsichtig geworden ist, den Ordnungsbegriff zu verwenden – da er ei-

ne Klarheit der Verhältnisse suggeriert, die so nicht immer gegeben ist (vgl. Kap. V.3,

Fußnote 325). Zudem zeigte das letzte Kapitel V.3.3.3, dass bei genauerer Betrachtung

zwei unterschiedliche Verständnisse von Außerordentlichkeit in Waldenfels’ Philoso-

phie existieren: dasjenige, das eher von Luhmann inspiriert ist (Perspektive 1), und das-

jenige, das auf der Lévinas’schen Philosophie aufbaut (Perspektive 2 u. 3).

Der Ordnungsbegriff ist für das Verständnis des Phänomens Fremdheit dennoch

sehr hilfreich: erstens, um die Ordnungsabhängigkeit von »Fremdheit« zu verdeutli-

chen, zweitens, um zu begründen, dass es sich bei Erfahrungen des Außer-ordentlichen

im Waldenfels’schen Sinne um ein reales Ereignis handelt. Eine reale Ordnung stößt an

die tatsächlichen Grenzen ihres Ordnungsprinzips – doch dieses »Ereignis« wird erst

nachträglich konstruiert und zwar innerhalb einer Ordnung. Nach Waldenfels ist es zen-

tral, zu unterscheiden, worauf und was die Ordnung antwortet. Das »Was« der antwor-

tenden Ordnung ist in der Ordnung selbst konstruiert, dasWorauf liegt außerhalb ihrer

Kontrolle. Diese grundsätzliche Differenz bezeichnet er als »responsive Differenz« (vgl.

Kap. V.3, Fußnote 317).

Auf diese Weise wird es möglich, zwei unterschiedliche »Außen« zu unterschei-

den: dasjenige, das innerhalb der Logik der Ordnung liegt, und dasjenige, das innerhalb

dieser Logik nicht zu erfassen ist und diese Logik hinterfragt. Sowohl die nachträgli-

che Konstruktion von erfahrener realer Außer-ordentlichkeit, als auch die Selbst- und

Fremdreferenz im Luhmann’schen Sinne, als auch die Manifestation eines »Außen« im

sozialen Raum folgen der Logik einer Ordnung.

4.2 Präzise nach den Ordnungen des »Eigenen« fragen: Spannungsfelder
des Ordnens und Geordnetwerdens erschließen

Es ließe sich vielleicht vermuten: Wenn dem konstruiert »Fremden« das konstruiert

»Eigene« gegenübersteht, steht demAußer-ordentlichen die Ordnung gegenüber – und

da das Außer-ordentliche das wirklich Fremde ist, handelt es sich bei der Ordnung um

das wirklich Eigene. Die vorangegangenen Kapitel zeigten jedoch, dass die »eigene«

Ordnung selten so eigen, wie sie scheint. Denn der einschneidende Charakter einer

Erfahrung des Fremden begründet sich nicht zuletzt daher, dass vor dem Moment der

Erfahrung noch nicht bewusst ist, dass die eigene Ordnung Grenzen hat. Was zeichnet

also eine »eigene Ordnung« aus? Und inwiefern kann eine »eigene Ordnung« eigentlich

»Außer-ordentliches« erfahren bzw. kann eine Ordnung überhaupt etwas selbst erfah-

ren? Bei genauerer Betrachtung stellt sich die Frage nach dem Eigenen als die ungleich

V. 4. Theoretische Erträge der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Überblick

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


294 Fremdheitserfahrung und Othering

kompliziertere Frage heraus als die allein nach dem Fremden – und ist doch mit der

Frage nach dem Fremden zuinnerst verknüpft. Vor allem aber verweist die Frage nach

der »eigenen Ordnung« auf den inneren Kern der Schwierigkeiten, die Theorien von

Luhmann, Foucault und Waldenfels aufeinander zu beziehen.

4.2.1 »Eigene Ordnung« und das »Außer-ordentliche« – ein unklares Verhältnis

Der Begriff der Ordnung wurde im bisherigen Verlauf der Zusammenfassung immer

wieder mit dem Systembegriff Luhmanns in Verbindung gebracht. Luhmanns System-

begriff bietet ein großes Potential, die Ordnungen (inter-)religiöser Bildung zu ana-

lysieren. Jedoch gehen mit dem Begriff einige theoretische Voraussetzungen einher,

die es genau zu beachten gilt. Bei einer unbedachten Übernahme nämlich bringt Luh-

manns »antihumanistischer« Ansatz (s. oben). Schwierigkeiten mit sich, die auch für

eine religionspädagogische Rezeption nicht ohne Konsequenzen bleiben.

Im Zentrum von Luhmanns Theorie stehen Systeme, die auf flexibleWeise auf ihre

Umwelt reagieren können, indem sie diese sinn-voll interpretieren und sich ihr gegebe-

nenfalls anpassen. Diese Systeme nennt Luhmann »autopoietische Systeme«. Mit dem

Begriff der Autopoiesis schreibt Luhmann Systemen eine Befähigung zur Selbst- und

Fremdbeobachtung zu (vgl. hierzu bes. Kap. V.3.1.2). Seine Systemtheorie strebt nach

einem »Begriff des Beobachtens, der nicht vorab schon psychisiert verstanden, also ex-

clusiv auf Bewusstseinssysteme bezogen wird« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 84).

Wenn nun auch Waldenfels schreibt, dass die Ordnungen der Antwort auf Außer-

ordentliches reagieren, bedeutet dies, dass jeder Ordnung ein inneres Bewusstsein in-

newohnt? Bei Luhmann ersetzt wie ausgeführt das autopoietische System weitgehend

den Subjektbegriff (vgl. auch Kap. V.3, Fußnote 80). Dagegen mahnt Waldenfels’ Philo-

sophie an vielen Stellen, die Instanz eines beteiligten Ichs nicht einfach zu übergehen

(vgl. Kap. IV.4.3). Wie wird also das Außer-ordentliche erfahren – von der Ordnung

selbst oder von Subjekten mittels Ordnungen? In welchem Verhältnis stehen der Wal-

denfels’sche Ordnungs- und Luhmann’sche Systembegriff?

Dies ist auch deswegen relevant, da Waldenfels’ Ordnungsbegriff wie erörtert zu-

mindest implizit von Luhmann beeinflusst ist (vgl. Kap. V.3.3.3). Vor dem Hintergrund

dieser Fragestellungen zeigt sich deutlich, dass die Fremdheitsphilosophie vonWalden-

fels nicht ohneWeiteres auf dieTheorien Luhmanns zu beziehen ist, ohne die jeweiligen

Ausgangspunkte zu präzisieren.

Dass die Frage nach der subjektiven Ordnung berechtigt ist, wurde in vorliegender

Studie an vielen Stellen ersichtlich. Das Subjekt lässt sich nicht länger als eine tran-

szendental-vorgängige »Sphäre purer Eigenheit« begreifen, von der etwa Husserl in

seiner Philosophie des Ichs noch ausging (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 53 u. 55). In Kapitel

V.2 wurde gezeigt, dass sich die rezipierten Ordnungstheorien von Luhmann, Foucault

und Waldenfels alle in irgendeiner Form mit Husserls Ansatz auseinandersetzen, von

dort aus aber zu ganz unterschiedlichen Schlüssen finden. Alle drei Theorien verbindet

jedoch ein gemeinsames gedankliches Problem: dass sich das Ich durch eine Vielzahl

an Ordnungen in einem solchen Maße fremdbestimmt zeigt, dass die Frage im Raum

steht, welcher Raum der »Eigenheit« dem Ich überhaupt noch bleibt (vgl. Kap. V.1).

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


295

Vor diesem Hintergrund lässt sich der Begriff »eigene Ordnung« in einer sehr kon-

traintuitiven Weise auslegen: »Eigene Ordnung« einer Person bedeutet hier vor allem

ihr Geordnetwerden. Diese Auslegung soll im Kapitel V.4.2.2 mit Blick auf die Ordnungs-

theorien Luhmanns und Foucaults dargelegt werden. Im Kapitel V.4.2.3 soll demgegen-

über genauer erläutert werden, worauf Waldenfels’ Suche nach dem »Außer-ordentli-

chen« abzielt.

4.2.2 Autopoiesis der Kommunikation und Subjektivierungspraxen

Für Luhmanns »radikal antihumanistische« Theorie stellt es eine »Erkenntnisblockie-

rung« dar, die soziologische Analyse der Gesellschaft nur nach der Kategorie »Mensch«

auszurichten (vgl. Kap. V.3, Fußnote 6 u. 7). Einzig vom »Menschen« zu sprechen, ver-

nachlässigt Luhmann zufolge, dass Menschen stets vielen Systemen gleichzeitig angehö-

ren. Luhmann unterscheidet hier z.B. zwischen biologischen, psychischen oder sozia-

len Systemen, die je anderen Funktionslogiken folgen.3

Schwerpunktmäßig betrachtet Luhmann vor allem die Systemart »soziale Syste-

me«, auch Kommunikationssysteme genannt. Besondere Relevanz haben Luhmanns

Thesen zu der Frage, inwieweit der einzelne Mensch an einem sozialen System teil-

hat. Der differenzierenden Logik seiner Systemtheorie folgend schreibt Luhmann ex-

plizit, dass sich die psychischen und biologischen Systeme eines Menschen außerhalb

des sozialen Systems befinden. Da sich ein psychisches System auf eine andere Weise

organisiert als die soziale Kommunikation, hat es keinen direkten Zugang zu den Pro-

zessen eines sozialen Systems und keine direkte Kenntnis über das Zustandekommen

von Kommunikation.

Soziale Systeme entstehen Luhmann zufolge, indem sie Kommunikation an Kom-

munikation anschließen. Luhmann legt viel Wert drauf, dass die soziale Interaktion

nicht auf den einzelnen Menschen enggeführt werden kann, sondern dass die Autopo-

iesis der Kommunikation beachtet werden muss (vgl. Kap. V.3, Fußnote 62). Autopoiesis

der Kommunikation bedeutet, dass die Kommunikation eines sozialen Systems inne-

ren Gesetzmäßigkeiten folgt, die nur durch die Funktionslogiken des Systems selbst zu

erklären sind.

Anteil am sozialen System haben die psychischen Systeme einesMenschen nur über

das Strukturelement »Person«: »Personen dienen der strukturellen Kopplung von psy-

chischen und sozialen Systemen« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 61). Die Existenz von »Per-

sonen« bedingt sich laut Luhmann jedoch durch die autopoietische Kommunikation eines

sozialen Systems selbst, Personen sind so Teil eines »selbstreferentiellen Prozesses der

Erzeugung von Kommunikation durch Kommunikation« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 64).

Dies heißt für Luhmann aber nicht, dass eine Person »nur als kommunikative Fiktion

fungierte und psychisch keine Bedeutung hätte« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 58): Die Struk-

tur Person ermöglicht »es den psychischen Systemen, am eigenen Selbst zu erfahren,

mit welchen Einschränkungen im sozialen Verkehr gerechnet wird.« (vgl. Kap. V.3, Fuß-

note 59). Vor diesem Hintergrund wird noch klarer, was Autopoiesis der Kommunika-

3 Die neuronalen Impulse imGehirn bspw. sind nicht gleichzusetzenmit denGedanken imBewusst-

sein und diese nicht mit der sozialen Kommunikation usw.

V. 4. Theoretische Erträge der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Überblick

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


296 Fremdheitserfahrung und Othering

tion meint: Wie »Personen« kommunizieren, als was »Personen« gesehen werden, wird

maßgeblich durch Strukturen sozialer Systeme bestimmt.

Hier gibt es einige Anklänge zur Philosophie von Foucault, insbesondere zu dessen

Thesen zur Subjektivierung des Menschen. Eine zentrale These von Foucaults Philo-

sophie ist es, dass das was »Subjekt« meint, stets von konkreten Diskursen abhängig

ist. Foucault kann das Subjekt so nicht wie Husserl als transzendenten Ausgangspunkt der

Welterfahrung begreifen, sondern legt den Fokus im Gegenteil auf die beständige ge-

sellschaftliche Überformung des Subjekts und damit auch »subjektiver« Weltsichten. An

vielen Stellen zeigt Foucault die historische Bedingtheit von Subjektbildern auf. Sei-

ne Überlegungen versteht er deshalb nicht zuletzt als Kritik am »Anthropologismus«

der europäischen Philosophie (vgl. Kap. V.2, Fußnote 29). Denn Menschen hätten »im

Laufe ihrer Geschichte niemals aufgehört«, schreibt Foucault, »sich selbst zu konstru-

ieren, das heißt ihre Subjektivität beständig zu verschieben, sich in einer unendlichen

und vielfältigen Serie unterschiedlicher Subjektivitäten zu konstituieren. Diese Serie

von Subjektivitäten wird niemals zu einem Ende kommen und uns niemals vor etwas

stellen, das ›der Mensch‹ wäre« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 184). In der scharfen Kritik Fou-

caults am »Anthropologismus« der europäischen Philosophie liegt eine gewisse Ver-

wandtschaft zu Luhmanns »antihumanistischen« Ansatz, der als Vertreter eines »neu-

europäischen Denkens« das sogenannte »alteuropäische Denken« ablösen möchte (vgl.

Kap. V.3, Fußnote 73).

Gleichwohl bestehen deutliche methodische und inhaltliche Unterschiede zwischen

denTheorien. Luhmann nimmt vom Konzept »Mensch« vor allem deshalb Abstand, um

präziser zwischen verschiedenen Systemarten unterscheiden zu können. »Personen«

haben für Luhmann zuerst eine kommunikationstheoretische Relevanz. Foucault da-

gegen arbeitet mit vorwiegend historischen Methoden der »Archäologie« bzw. »Genea-

logie« (vgl. Kap. V.3.2.1). Wie sich Menschen als »Subjekt« begreifen, ist bei Foucault

zunächst auf historisch kontingente Diskurse zurückzuführen, die er im Laufe seines

Werks immer stärker als Ausdruck sozialer Machtstrukturen begreift (vgl. Kap. V.3.2.2).

Am Ende seiner Philosophie betrachtet Foucault Subjektivierungspraxen durch Prozes-

se der Selbstkonstituierung und Selbsterkenntnis (vgl. Kap. V.3.2.3).

Trotz aller konzeptuellen Unterschiede weisen dieTheorien von Luhmann und Fou-

cault einige Gemeinsamkeiten in ihrenThesen zur (sozialen) Formung von »Subjekten«

bzw. »Personen« auf: Was das »Ich« ist bzw. was es als Wort bedeutet, ist laut Luhmann

und Foucault von einer Vielzahl an psychischen, kommunikativen, historischen,macht-

bedingten Ordnungen abhängig – und nicht mehr Ausdruck eines vorgängig eigenen,

transzendentalen Ich-Ursprungs.

Für vorliegende Studie wirft dieser Befund einige weitreichende Fragestellungen

auf, die in den folgenden Abschnitten im Blick auf ihre Konsequenzen zu untersuchen

ist: Wenn »subjektiver« oder »persönlicher« Ausdruck derart durch soziale Ordnungen

fremdbestimmt wird – was bedeutet dies dann für subjektive Eigen- und Fremdheitser-

fahrungen?

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


297

4.2.3 Ein Selbst der sozialen Ordnung?

Besonders bei Foucault lesen sich viele Texte wie eine »Diagnose totaler Machtverhält-

nisse« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 246), die das einzelne Subjekt bis in seine persönlichsten

Ich-Erfahrungen bestimmen, dass ihm kein Außen mehr verbleibt (vgl. Kap. V.3.2.2).

Doch auch Luhmanns Systemtheorie, so Waldenfels, lasse kein »Außen gegenüber dem

System« zu (vgl. Kap. V.3, Fußnote 99 u. 100). Letzterer kritisiert Luhmann und ähnlich

Foucault für die fehlende Berücksichtigung eines »Außen« in ihren Ordnungstheori-

en teils recht scharf – und verweist demgegenüber immer wieder auf die (ethische)

Bedeutung des Außer-ordentlichen.

Möglicherweise widersprüchlich mag es in diesem Zusammenhang erscheinen,

dass Luhmann etwa psychische Systeme, wie oben geschrieben, explizit außerhalb

eines sozialen Systems verortet. Und auch im Abschnitt V.4.1 wurde bei der Analyse

von verschiedenen Dimensionen des Ordnungsaußen auf Luhmanns Systemtheorie

verwiesen. Es ist also noch genauer zu erläutern, worauf Waldenfels mit seiner Kritik

an Luhmann (und an Foucault) abzielt.

Bei der Referenz auf Luhmanns Begriff des sozialen Systems ist zu beachten, wie

skeptisch Luhmann als Konstruktivist die Möglichkeiten eines intersubjektiven Ver-

ständnisses durch Kommunikation beurteilt: »Verstehen ist praktisch immer ein Miss-

verstehen ohne Verstehen des Miss« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 48). Da sich ein psychisches

System laut Luhmann außerhalb sozialer Systeme befindet, muss es deren Kommuni-

kation rekonstruieren, um sie zu verstehen, und es muss die Gedanken anderer psychi-

scher Systeme ebenfalls rekonstruieren. Daher kann Luhmann auch nicht mehr von der

Intersubjektivität, sondern nur noch von unterschiedlichen Intersubjektivitäten4 spre-

chen, die von jedem psychischen System für sich konstruiert werden. Der Einfluss von

Husserls Philosophie ist hier deutlich spürbar (vgl. S. 180ff.).

Einige seiner interessantesten Thesen entwickelt Luhmann im Kontext der Frage,

wie gesellschaftliche Kommunikation eine Verbindlichkeit entwickeln kann, obwohl sie

doch von jedem psychischen System je für sich und oft fehlerhaft (re-)konstruiert wer-

de. Ihre Verbindlichkeit gewinnen Kommunikationsprozesse nach Luhmann einerseits

dadurch, dass jede Kommunikation in einem sozialen System schon an eine vorheri-

ge Kommunikation anschließt, sich also nicht völlig frei entwickelt. Anderseits macht

gerade der Umstand, dass sich niemand sicher sein kann, ob sich die persönlichen Kon-

struktionen derWelt mit Konstruktionen anderer decken, Kommunikation verbindlich.

Die an der Kommunikation Teilnehmenden richten ihr Handeln an der Erwartung aus,

was die anderen Teilnehmenden von ihnen selbst erwarten, und beschränken sich dadurch

in ihren Handlungsoptionen selbst. Indem eine aus einer solchen Erwartungserwar-

tung hervorgegangene Kommunikation an die nächste anschließt, vollzieht sich nach

Luhmann soziale Interaktion – ohne dass die beobachtenden psychischen Systeme je-

mals Gewissheit darüber hätten, ob ihre Erwartungserwartung der tatsächlichen Erwar-

tung anderer Systeme entspricht. Luhmann spricht hier auch von einer doppelten Kon-

tingenz5, mit der psychische Systeme beständig konfrontiert sind.

4 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung 6, S. 162-179, bes. S.162f. sowie S.50.

5 D. Krause: Luhmann-Lexikon, S. 139.

V. 4. Theoretische Erträge der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Überblick

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


298 Fremdheitserfahrung und Othering

Zwar verweist Luhmann auf die »strukturellen Kopplung« von psychischem Sys-

tem und Person im sozialen System, aber psychische Systeme beobachten das autopo-

ietische Zustandekommen von Kommunikation nur von außen. Obwohl die Autopo-

iesis der Kommunikation von den beobachtenden psychischen Systemen je für sich

und unabhängig voneinander rekonstruiert wird, erhalten kommunikative Prozesse

bei Luhmann trotzdem eine für sich selbst bestehende Verbindlichkeit. »Alle Begrif-

fe«, schreibt Luhmann, »mit denen Kommunikation beschrieben wird, müssen aus je-

der psychischen Systemreferenz herausgelöst und lediglich auf den selbstreferentiellen

Prozess der Erzeugung von Kommunikation durch Kommunikation bezogen werden«

(vgl. Kap. V.3, Fußnote 64). »Personen« werden zum integralen Bestandteil des selbst-

referentiellen Kommunikationsgeschehens,6 ihre kommunikative Gestalt wird von den

beobachtenden psychischen Systemen vor allem als »Einschränkung« gesehen (vgl. Kap.

V.4.2.2).

Gerade weil sich psychische Systeme außerhalb von Kommunikationssystemen be-

finden, bleibt »Personen« als Teil der Kommunikation kein Außenmehr, sie gehen völlig

in der Selbstorganisation der Kommunikation auf und werden durch diese bestimmt.

Erneut lässt sich eine Parallele zur Philosophie von Foucault ziehen: Auch hier scheinen

die Dispositive derMacht bisweilen auf kaum ergründlicheWeise aus sich selbst heraus

zu wirken und »Subjekte« in ihrer diskursiven Form zu bestimmen.

Insbesondere Luhmanns Systemtheorie geht hier sehr weit und argumentiert, dass

die Kommunikation eines sozialen Systems über ein eigenes Selbst verfügt. Diese sys-

temische Autopoiesis (altgriech. für Selbst-herstellung) erwächst nach Luhmann aus

einer systemischen Selbstreferenz7: Indem Systeme ihre Systemprozesse permanent

selbstreferentiell verknüpfen, stellen sie laut Luhmann ein systemisches Selbst her, das

sie von ihrer Umwelt unterscheidet. Er schreibt, dass jede Kommunikation, »ob be-

wusst oder nicht, ob thematisch oder nicht, ihre Systemzugehörigkeit« deklariert (vgl.

Kap. V.3, Fußnote 88). Selbstreferenz wiederum wird so in einem doppelten Sinne ge-

braucht: einerseits im Sinne von Selbsterzeugung, anderseits im Sinne von Selbstbe-

wusstsein. Luhmann schreibt: »Ein System, das sich selbst reproduzieren kann, muss

sich selbst beobachten und beschreiben können« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 90). Die Sys-

temtheorie versteht das »Bewusstsein als psychisches System« nur als eine mögliche

»Systemart«, »neben der es andere erkennende Systeme gibt« (vgl. Kap. V.3, Fußnote

85). Nicht nur psychische, sondern auch soziale Systeme schaffen demzufolge durch

Selbstreferenz autopoietisch ein systemisches Selbst.

Das sich organisierende Selbst sozialer Systeme, welches bei Luhmann weitgehend

den Begriff der Intersubjektivität ersetzt, möchte dieser wie ausgeführt nicht in einer

»psychisierten«Weise verstandenwissen (vgl. oben und Kap. V.3, Fußnote 84). Dennoch

erscheinen hier Luhmanns Thesen teilweise doppeldeutig und widersprüchlich, was

nicht zuletzt an Luhmanns Begriff der Autopoiesis selbst liegt. Indem Luhmann Ma-

turanas und Varelas Autopoiesis-Modell aus der Neurobiologie übernimmt und sich in

6 »Die Systemtheorie«, schreibt Klaus Zimmermann, »integriert Voraussetzungen als Konstitutions-

momente, alle externen Bedingungen werden internalisiert« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 103).

7 Im Gegensatz zu Luhmann, der autopoietisch und selbstreferentiell oftmals synonym verwendet,

lehnen Maturana und Varela eine solche Gleichsetzung ab, vgl. Kap. V.3, Fußnote 113.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


299

philosophischen Rekursen auf die lange philosophische Denk-Tradition zummenschli-

chen Subjekt/Selbst bezieht, steht das Verständnis eines sozialen Systems als erkennen-

der, sich selbst hervorbringender Organismus stets mit im Raum. Ein solches Verständnis

beinhaltet problematische theoretische Implikationen (vgl. Kap. V.3.1.2), auf die auch

in Kapitel VI noch einzugehen sein wird.

Was bedeuten Luhmanns systemtheoretische Überlegungen für Sätze wie den be-

reits angeführten: »Jeder weiß, wer zu den Anderen [Fremden] gehört, und man weiß

das Wesentliche über sie«8 (vgl. Kap. II.4, Fußnote 17)? Bleiben von solchen Sätzen

betroffene »Personen« der damit einhergehenden sozialen Zuordnung gänzlich aus-

gesetzt oder lässt sich mit Waldenfels gesprochen ein (befreiender) außer-ordentlicher

Raum finden? Und kann ein soziales System »wissen« oder gar erfahren, wer oder was

fremd ist?

Erfahrungen von Fremdheit, die Waldenfels beschreibt, zeichnen sich jedenfalls

nicht durch ein allgemeines »wissen, wer die ›Fremden‹ sind« aus, sondern bedeuten

ein individuelles und unerwartetes Herausgerissenwerden aus einem solchen Ordnungs-

wissen (vgl. auch Kap. V.4.1). An vielen Stellen führt Waldenfels aus, wie Erfahrungen

von Fremdheit die »eigenen Ordnungen« fremdwerden lassen können (vgl. Kap. II.2.4).

In der Irritation, die eine Erfahrung von Ordnungsgrenzen durch etwas Außer-ordent-

liches bedeutet, liegt so stets ein Moment des »Außer-sich-seins«, des »außerhalb-der-

gewöhnlichen-Ordnungen-stehen«.Waldenfels sieht in solchenMomenten der Irritati-

on einen Hinweis darauf, dass das erfahrende Ich in Distanz zu seinen subjektiven Ord-

nungen treten kann. Zwar ist es mit den Ordnungen der Welt »verschränkt« (vgl. Kap.

IV.4.4), doch über die Zeit nichtmit den einzelnenOrdnungen deckungsgleich (vgl. Kap.

V.3.3.3). Wichtig ist hier auch die Dimension der »Körperlichkeit« bzw. »Leiblichkeit«

des Menschen (die insbesondere bei Luhmann wenig Beachtung findet, vgl. Kap. V.3,

Fußnote 116). Im Leibkörper des Ichs geschieht die Verschränkung zwischen Kommu-

nikation und Psyche, jener ist sowohl kommunikativer Bezugspunkt und Ausdrucksort

als auch organische Grundlage des psychischen Empfindens undDenkens.Doch gleich-

zeitig ist sein Leibkörper immer auch mehr als nur Kommunikation, nur Organismus

oder nur Psyche, steht also immer auch im Außen der damit verbundenen Ordnungen.

Nicht zuletzt geht die körperliche Existenz des Menschen auch mit einem indivi-

duellen Erfahrungsstandort einher, der berücksichtigt werdenmuss. Die Perspektivität

der Erfahrung bedeutet nicht nur eine Distanzierungsmöglichkeit von sozialen Ord-

nungen, sondern unterliegt immer auch perspektivischen Beschränkungen.

4.2.4 Bedeutung der individuellen Erfahrung des Ichs

und seiner Erfahrungsgrenzen

Es wurde Foucault als theoretische Inkonsistenz vorgeworfen (vgl. Kap. V.3, Fußnote

249 u. 250), im Laufe seiner Philosophie zum Ich zurückgekehrt zu sein, das er mit sei-

ner Subjektkritik so brachial verabschiedet zu haben schien. Im Zentrum seiner späten

Philosophie steht eine »Ethik des Selbst« bzw. »Ethik der Sorge um sich«. Betrachtete

8 Vorliegende Studie würde wie in den eckigen Klammern angemerkt in ihrer Diktion statt »zu den

Anderen« »zu den ›Fremden‹« schreiben.

V. 4. Theoretische Erträge der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Überblick

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


300 Fremdheitserfahrung und Othering

Foucault Subjektivität zuvor vor allem als historisch kontingente Form, deren Ausprä-

gungen Individuen zugleich unterworfen sind, untersucht Foucault nun »Techniken des

Selbst«, mit denen sich Individuen zu sich selbst in Beziehung setzen (vgl. Kap. V.3.2.3).

Der Kritik, hiermit frühere Linien seiner Philosophie aufzugeben, hält Foucault ent-

gegen: Den »philosophischen Rückgriff auf ein konstitutives Subjekt zu verweigern,

bedeutet nicht, so zu tun, als ob das Subjekt nicht existierte oder von ihm zugunsten

einer reinen Objektivität abzusehen« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 238). Es würde allerdings

Foucaults Gesamtwerk zu sehr harmonisieren, wenn nicht gesehen würde, was dies

für eine deutliche Schwerpunktverschiebung seiner Philosophie darstellt. Waldenfels

schreibt hierzu: »Ein Individuum, das sich in bestimmten Wissens- und Machtforma-

tionen als ›Subjekt‹ wiedererkennt, und dies auf höchst variable Weise, ist gewiss mehr

als ein Individuum, das eine Leerstelle ausfüllt« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 265). Immer

stärker scheint für Foucault die Frage virulent geworden zu sein, was die Überformung

des Subjekts durch soziale Ordnungen für die individuelle Erfahrung bedeutet. Foucault

konnte zwar zeigen, wie Subjekte auf vielfältige Art und Weise diszipliniert werden.

Indem er aber Subjektivität vorwiegend als »Form« betrachtete, fiel es ihm zugleich

schwer, die Instanz zu benennen, die das Leiden der Disziplinierung »als Leiden arti-

kulieren könnte« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 212). Durch seine Krankheit und frühen Tod

bricht Foucaults Werk an einer wichtigen Wegmarke ab, und es muss offen bleiben,

welchen Weg Foucaults Philosophie von dort aus genommen hätte.

Luhmann Systemtheorie dagegen möchte von dieser individuellen Dimension der

Erfahrung sogar bewusst abstrahieren, um eine komplexere Struktur von Beobachtun-

gen zu ermöglichen (vgl. Kap. V.3.1.3). Sie schlägt dazu wie ausgeführt eine »Beob-

achtung zweiter Ordnung« vor, also das Beobachten von Beobachtungen. Eine solche

Beobachtungsform ist jedoch immer mit dem Problem konfrontiert, dass die beobach-

tende Perspektive keinen unmittelbaren Zugang zur Perspektive hat, die sie beobachtet.

Sie kann vielleicht Dinge sehen, die die beobachtete Perspektive nicht sieht, nicht aber

unmittelbar das, was die beobachtete Perspektive selbst sieht. Diese Diskrepanz der Be-

obachtungen (Waldenfels würde sagen: Erfahrungen) lässt sich nicht einfach auflösen,

auch nicht durch eine »Iteration von Beobachtung« (indem ein beobachtendes System

wieder von einer weiteren beobachtet wird etc. [vgl. Kap. V.3, Fußnote 131]).

An Luhmanns Ansatz ist außerdem zu kritisieren, dass dieser nicht präzise heraus-

arbeitet, vonwelchemStandpunkt aus seine Systemtheorie eine Beobachtung zweiter Ord-

nung vornehmen kann. Denn der Wiederholung einer Beobachtung der Beobachtung

sind natürliche Grenzen gesetzt, und diese liegen in der forschenden Person selbst.

Von der Auseinandersetzung mit Husserls Philosophie her kommend beharrt Walden-

fels auf der Unhintergehbarkeit der individuellen Erfahrung, die die Grenzen, die ihr

gesetzt sind, nicht einfach überspringen oder ignorieren kann (vgl. Kap. IV.3.4). Wie in

Kapitel V.4.1 gezeigt wurde, macht es einen großen Unterschied, ob ein Ich von außen

auf eine Ordnung blickt, oder aber in ihr lebt. Perspektivische Grenzen einer subjektiven

Ordnung wahrzunehmen, stellt für ein solches Ich nicht einfach eine »Möglichkeitsab-

wandlung« dar, sondern bedeutet unter Umständen eine einschneidende existenzielle

Erfahrung. Je größer die existenzielle Bedeutung einer hinterfragten Ordnung für ein

Ich ist, umso länger wird tendenziell die damit verbundene Fremdheitserfahrung im

Ich-Empfinden präsent bleiben und umso schwerer wird sie zu überwinden sein. Frei-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


301

lich kann dieses einschneidende Moment einer Fremdheitserfahrung noch einmal ge-

steigert werden, wenn mehrere für das Ich relevante Ordnungen gleichzeitig durch etwas

Außer-ordentliches in Frage gestellt werden.

Mit Waldenfels lassen sich vor diesem Hintergrund zwei wichtige Sätze festhalten:

1. Die Instanz, die Fremdes erfährt, muss mehr sein als eine bloße subjektive Form oder

Leerstelle. 2. Diese subjektive Instanz, die Fremdes erfährt, kann nicht einfach transpa-

rent gemacht werden, indem eineTheorie (wie z.B. die Systemtheorie) ihren universalen

Anspruch behauptet.9

Im folgenden Kapitel soll diese Instanz der individuellen Erfahrung noch einmal

genauer betrachtet werden, wobei sich die Erläuterungen wiederum auf alle drei Ord-

nungstheorien beziehen. Wie erwähnt befasst sich auch die Philosophie Foucaults in

ihrer Spätphase noch einmal intensiv mit dem Problem der subjektiven Erfahrung, und

auch Luhmann bezieht sich an vielen Stellen seines Werks auf das Intersubjektivitäts-

problem bei Husserl und auf das Problem der Selbstverortung der Forscherperson in

der eigenen Theorie (vgl. Kap. V.3, Fußnote 65 u. 141). Auch wenn ihre Antworten nicht

immer überzeugen,wäre es also falsch zu behaupten, dass Luhmann und Foucault keine

Lösungen für die auch beiWaldenfels deutlich werdenden Problemstellungen suchten.

4.3 Sich dem Selbst als Ursprung aller Fremdheitserfahrung annähern

4.3.1 Annäherungen an die Instanz des individuellen Selbst

Subjekt, Ich, Selbst – es existieren viele konkurrierende Begriffe für diese Erfahrungs-

instanz, die sich zudem in ihren Bedeutungsfeldern auf oft missverständliche Weise

überschneiden. Hier soll der Begriff des Selbst verwendet werden, weil er von Luh-

mann, Foucault und Waldenfels gleichermaßen verwendet wird und auch anknüpfbar

an die aktuelle psychologische Forschung zum Selbst ist. Mit Selbst ist nicht eine bloße

»Form« von Subjektivität gemeint, die Foucault als Ausdruck gesellschaftlichwirkmäch-

tiger Dispositive untersucht, sondern jener individuelle Raum, den Foucault in seiner

späten »Ethik des Selbst« untersucht. Dieses Selbst steht, wie Waldenfels schreibt, »als

solches nicht zur Wahl« (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 140). Es ist die individuelle Kombina-

tion all dessen, was einen Menschen als ein persönliches Individuum ausmacht. Es ist

die Instanz, »die beteiligt ist« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 288), aber auch der (veränderliche

und immer wieder neu zu bestimmende) Ausgangspunkt von Ich-Empfindungen und

Ich-Konstruktionen.

Nicht zuletzt ist das Selbst der Leib, mit dem es an der Welt teilhat (vgl. Kap.

IV.3.2), bzw. sein sozialer Körper (vgl. Kap. II.3, Fußnote 35).Wenn sein Leibkörper stirbt,

droht das Selbst zu verschwinden. Er ist mehr als eine Voraussetzung für das Ich-

Bewusstsein, er verkörpert vielmehr in einer existenziellen Weise das Ich-Bewusstsein.

Das Selbst erfährt Fremdes am eigenen Leib. Das Selbst antwortet auf Fremdes, das es

erfährt. In dem Kontext bezeichnet Waldenfels das Selbst auch als Respondenten. Beim

9 Vgl. zur Diskussion von Luhmanns »Supertheorie« mit »universalistischen Ansprüchen« S. 284 u.

Kap. V.3.1.3.

V. 4. Theoretische Erträge der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Überblick

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


302 Fremdheitserfahrung und Othering

Respondenten handelt es sich nach ihm aber um »kein Subjekt, das antwortet. Das wäre

nämlich schon jemand, der die Fähigkeit zu antworten und nicht zu antworten hätte«

(vgl. Kap. V.3, Fußnote 307). Im Gegenteil erfolgt die Antwort des Selbst auf Fremdes

schon vorbewusst: »Der gesamte Leib betätigt sich als ein ›leibliches Responsorium‹.

Die Sprache macht explizit, was wir im Sinne haben, doch die Responsivität fungiert

auch präverbal« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 309).

In Berufung auf Merleau-Ponty und Bachtin betont Waldenfels immer wieder, dass

sich in den Raum des Selbst das Fremde stets schon »eingenistet« hat. Der Leib des

Selbst ist als »halbfremde[r] Leib« zu bezeichnen, der nicht nur mit der Welt geteilt wird,

sondern auch in vielen Situationen für sich selbst undurchschaubar bleibt (vgl. Kap.

V.3, Fußnote 295). In seiner »eigenen« Stimme sprechen viele andere/fremde Stimmen

mit (vgl. Kap. V.3, Fußnote 296).

Angesichts dieser Annäherungen an die Fremdheit des Selbst ist erneut Luhmanns

Begriff der Autopoiesis, wörtlich der Selbst-Schaffung, näher zu beleuchten. Wie bereits

ausgeführt, ist der Begriff nicht unkritisch zu betrachten, besonders die Tendenz in

Luhmanns Systemtheorie, die konstitutiven Elemente im Systemaußen ins Systemin-

nen zu internalisieren (vgl. Kap. V.4.2.3). Dennoch versteht auch Luhmann autopoieti-

sche Selbstschaffung nicht so total, wie ihm manche Kritik vorwirft:

»Um […] Missverständnissen vorzubeugen«, schreibt er, »sei betont, dass der Begriff

›Autopoiesis‹ mit Bedacht gewählt und genau gemeint ist. Es geht keineswegs um ›Aut-

hypostasis‹. Autopoiesis besagt nicht, dass das System allein aus sich heraus, aus eige-

ner Kraft, ohne jeden Beitrag aus der Umwelt existiert. Vielmehr geht es nur darum,

dass die Einheit des Systems undmit ihr alle Elemente, aus denen das System besteht,

durch das System selbst produziert werden« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 101).

Luhmann betont also an vielen Stellen, dass es Voraussetzungen bzw. externe Bedin-

gungen für die systemische Autopoiesis gibt.

Es wurde in vorliegender Studie daher vorgeschlagen, den Begriff der Autopoiesis

um die begriffliche Modifikation Allopoiesis heautou zu ergänzen – um auszudrücken,

dass das Selbst durch etwas vom ihm selbst »Verschiedenes« initiiert wird (vgl. S. 251).

Das individuelle Selbst ist gezeugt und geboren von anderen, seine Biographie geprägt

durch geschehene Ereignisse, sein Verhalten bestimmt durch neuronale Prozesse, ge-

sellschaftliche Kategorien und genetische Dispositionen usw. – diese Aufzählung lie-

ße sich leicht weiter fortsetzen. Das menschliche Selbst in all seinen Voraussetzungen

vollständig zu erklären, hieße – wörtlich gemeint – ein ganzes Universum zu erklä-

ren. Jedes Selbst ist für sich eine Mannigfaltigkeit, zusammengesetzt aus fremden Ele-

menten. Auf kaum erklärbare Weise aber entsteht aus diesen vielfältigen, unbekannten

Ordnungen ein individuelles Selbst.

Interessant ist in diesem Zusammenhang Luhmanns Begriff der »Emergenz«: Mit

ihm lässt sich das »Mehr« erfassen, das entsteht, wenn aus bestimmten Vorbedingun-

gen eine neue systemische Ebene erwächst, die allein durch diese Voraussetzungen

nicht mehr hinreichend beschreibbar ist: wenn etwa aus prozesshaft ablaufenden neu-

ronalen Bezügen in emergenterWeise ein Bewusstsein entsteht, dasmehr ist als die Sum-

me aller neuronaler Verknüpfungen–und so auch einen bewussten Selbstbezug ermög-

licht. Luhmann macht deutlich, dass eine neue Systemebene eine Anpassung des neu

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


303

entstehenden Systems an sich selbst erfordert. In diesem Sinne ist auch der Begriff der

»Autopoiesis« zutreffend: in der Bedeutung von Selbsterhaltung und Selbstanpassung. In

all seiner Veränderlichkeit strebt jedes Selbst danach, sich selbst zu erhalten, sich seiner

selbst zu versichern und folgt seinen inneren Regeln und Logiken. Von Autopoiesis ließe

sich sprechen, um diese Selbstanpassung zu verdeutlichen, von Allopoieis heautou, um

zu verdeutlichen, dass ein Selbst immer durch etwas vom ihm selbst »Verschiedenes«

hervorgebracht wird.

Hier ist jedoch noch eine entscheidende Anmerkung zu machen: Wenn Luhmann

vom Selbst spricht, hat er eine jeweilige selbstreferentielle Systemform im Sinn. Wenn

dagegen Foucault und Waldenfels vom Selbst sprechen, meinen sie damit zumeist eine

individuelle menschliche Existenz. Für Luhmann stellt es wie gesagt eine »Erkennt-

nisblockierung« dar, die soziologische Analyse der Gesellschaft nur nach der Katego-

rie »Mensch« auszurichten (vgl. Kap. V.4.2.2). Diese Position hat sicher ihre Berechti-

gung, wenn wie bei Luhmann bestimmte Spezifika von einzelnen Systemarten heraus-

gearbeitet werden sollen. Dennoch lässt sich Luhmanns »antihumanistischer« Theorie

entgegenhalten, dass die »existenzielle Einheit« eines Menschen eine eigene Form der

Emergenz darstellt, die spezifische Selbstanpassungen erfordert und deswegen nicht

einfach vernachlässigbar ist. Das Selbst eines individuellen Menschen ist nicht einfach

die Summe seiner Subsysteme, sondern erwächst als neueDimension aus der Interaktion

dieser Subsysteme.

4.3.2 Selbst-Wahrnehmungen – Konstruktionen von »fremd« und »eigen«

In Kapitel II.3.3 wurden bereits »eigentlich, aber«-Strukturen beleuchtet, die auf die

Existenz »multipler Kategoriensystemen« hindeuten, aus deren Unterschiedlichkeit das

menschliche Denken eine Synthese bilden muss. Auch das Denken bewegt sich in ei-

nem Schwellenzustand zwischen den Ordnungen, indem es aus einer Ordnung in die

nächste blickt, keiner ganz angehörend (vgl. Kap. V.3.3.3). Hier gewinnt allmählich eine

weitere Ebene an Bedeutung, nämlich die mehr oder weniger explizite Wahrnehmung

des Selbst. Trotz seiner vielfältigen Fremdbestimmtheit kann das Selbst sich selbst be-

obachten, seine Ansichten widerrufen und seine Umwelt und sich selbst verändern –

weil es in sich vielfältig und widersprüchlich ist. Foucault meint sogar: »Das Selbst, zu

demman in Beziehung steht, ist nichts anderes als die Beziehung selbst« (vgl. Kap. V.3,

Fußnote 223).

Wie ausgeführt ist auch für Luhmanns Systemtheorie der Begriff der »Selbstrefe-

renz« zentral. Innerhalb der Selbstreferenz sind aber zwei unterschiedliche Ebenen zu

differenzieren: eine bloß prozesshafte Ebene, die den Organismus des Selbst als sol-

chen hervorbringt und damit die Grundlage für die Erfahrung des Selbst schafft; und

eine explizitere Ebene der Selbstreferenz, die dem Bewusstsein des Selbst zugänglich

ist. Diese zwei Ebenen der Selbstreferenz – die sich objekthaft aufeinander beziehen-

den Prozesse und der subjektive Bezug auf sich selbst – werden von Luhmann nicht

immer trennscharf unterschieden (vgl. Kap. V.3.1.2). Offen bleiben muss hier, auf wel-

V. 4. Theoretische Erträge der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Überblick

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


304 Fremdheitserfahrung und Othering

cheWeise diese beiden Ebenen der Selbstreferenz genau auseinander hervorgehen und

inwieweit sich diese beiden Ebenen überhaupt vollständig auseinanderhalten lassen.10

Dennoch macht die gedankliche Differenzierung dieser beiden Ebenen einen

wichtigen Aspekt deutlich: Das individuelle Selbst, das die Voraussetzung für die Ich-

Erfahrung ist, ist nicht gleichzusetzen mit dieser Ich-Erfahrung. Es wäre ein »logischer

Fehler«, schreibt auch Luhmann, »das ›Selbst‹ der Selbstreferenz für den Beobachter

zu halten« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 108). Beim »eigenen Selbst« handelt es sich genau

betrachtet immer schon um eine Beobachtung des Selbst, wohingegen die Ordnungen, die

zu der Beobachtung geführt haben, für die Beobachtung selbst unverfügbar bleiben.

Diese Unterscheidung verdeutlicht, worum es sich bei dem »Eigenen« handelt: immer

um eine nachträgliche Konstruktion, nie um ein reines Bei-sich-sein, sondern immer

schon um einen distanzierten Blick auf das, was als »Eigenes« bezeichnet wird.

In diesen Erfahrungs- bzw. Konstruktionsprozess greifen nicht nur körperliche und

kognitive, sondern auch soziale Ordnungen ein (bzw. mit Foucault gesprochen: ver-

schiedene Arten von Subjektivierungspraxen). Foucaults Philosophie bietet hier inter-

essante Anknüpfungspunkte, da sie das Zusammenspiel von sozialer Determination der

subjektiven Erfahrung und der Individualität der Erfahrung analysiert. Sie fragt danach,

»wie sich die Herrschaft über sich selbst in eine Praxis der Herrschaft der Anderen inte-

griert. Das sind letztlich zwei entgegengesetzte Zugänge zu einer einzigen Frage: Wie

sich eine ›Erfahrung‹ konstituiert, in der die Beziehung zu sich selbst und die Bezie-

hung zu den Anderen miteinander verbunden sind« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 233). Laut

Foucault ist Erfahrung »die Rationalisierung eines Vorgangs, der selbst vorläufig ist und

in einem Subjekt mündet oder besser in Subjekten« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 235).

Bemerkenswert sind vor diesem Hintergrund Erfahrungen von Eigenheit, die es ja

auch gibt – obwohl das Selbst gewissermaßen aus Fremdheiten zusammengesetzt ist,

die nicht ursprünglich aus dem Selbst herrühren. Mit Erfahrung von Eigenheit ist aber

wie ausgeführt nicht ein einfaches Bei-sich-selbst sein gemeint, zumBeispiel beimAus-

führen einer alltäglichen Routine oder vielleicht auch im Rahmen eines Flow-Erlebens.

Denn dieses Bei-sich-sein ist ein Zustand, in dem genau betrachtet noch gar kein Eige-

nes und Fremdes existieren. Die Scheidung von »eigen« und »fremd« muss erst durch

ein Erfahrungsereignis in Gang gebracht werden. Erfahrung ist mit Waldenfels nach

wie vor als ein disruptiver Prozess verstanden, eben hervorgerufen durch ein Ereignis,

das ein Selbst aus seiner Routine reißt.

In dieser Antwort auf Fremdes, das das Selbst immer wieder in Unruhe versetzt,

verortet Waldenfels auch die Entstehung einer »responsiven Rationalität«: Der »Logos«

erwächst »aus dem Pathos«: (vgl. Kap. V.3, Fußnote 303 u. 304). In den Antworten des

Selbst liegt so immer ein Moment des Unkontrollierbaren: denn Antworten ist ein »Re-

10 Ebenfalls offen bleiben muss hier, ob sich Luhmanns Thesen zur Autopoiesis des Bewusstseins so

halten lassen – wenn sie nahelegen, dass das menschliche Bewusstsein im bewussten Bezug auf

sich selbst sich auch selbst konstituiert (vgl. Kap. 3.1.2). Um zu verstehen, in welchem Verhältnis

neuronale Impulse im Gehirn und aber der Selbstbezug der Gedanken stehen, bieten sich aktuel-

le neurobiologische Forschungen als Referenztheorie stärker an als die Systemtheorie. Vieles ist

heute ohnehin noch nicht ausreichend erforscht.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


305

den und Tun, das auf fremde Ansprüche antwortend sich selbst überrascht« (vgl. Kap.

V.3, Fußnote 328).

Dieser Bruch der Routine wird zunächst mit einer Konstruktion des »Fremden«

beantwortet, an die sich in manchen Fällen eine nachträgliche Konstruktion des »Ei-

genen« anschließt. Es existieren allerdings auch Fälle, in denen ein Selbst im Fremden,

das in seine Erfahrung eindringt, sich selbst erkennt. »Ich ist ein anderer« (vgl. S. 34)

kann nicht nur bedeuten: Ich in Abgrenzung zum Anderen/Fremden, sondern auch ein

Wiedererkennen des Ichs im Anderen/Fremden: Ein Kleinkind entdeckt, dass die Be-

wegungen, die es an seinem Gegenüber beobachtet, die eigenen im Spiegel sind; eine

Person bemerkt, dass eine erfahrene Sache wirklich einem eigenenWunsch entspricht;

oder sie erlebt eine Art Resonanzempfinden, in dem sie fühlt, dass ein Ort, ein Ding,

eine Person, eine Gruppe zu ihr selbst passt und zu ihr gehört. Hier hat Husserls Figur

des »Alter ego« (vgl. S. 181f.) tatsächlich eine gewisse Berechtigung.

Solche Erfahrungen von Eigenheit oder Zugehörigkeit müssen nicht harmonisiert

werden. Genauso wie Luhmann in Bezug auf die soziale Kommunikation auf »Konsens-

fiktionen« verweist (vgl. Kap. V.3, Fußnote 47), lässt sich dies ebenso für die Erfahrung

eines Konsenses mit sich selbst behaupten. Gleichwohl liegt darin noch kein Grund, in-

dividuelle Erfahrungen der Eigenheit herabzuwürdigen. Konstruktionen des »eigenen

Selbst« lassen sich mit Waldenfels als ein Verweis auf die Unhintergehbarkeit der indi-

viduellen Erfahrung, als eine Erfahrung des existenziellen Beteiligtseins auffassen (vgl.

Kap. V.4.3.1).

Erfahrungen des Eigenen sind somit genauso ernstzunehmen wie Erfahrungen des

Fremden. Es besteht jedenfalls die Hoffnung, dass es Menschen gegeben ist, nicht nur

wie bei Lévinas die »Spur« eines fremden Anspruches in den inneren Ordnungen zu

entdecken, sondern auch die »Spur« eines eigenen Anspruches an sich in sich selbst

(vgl. zum Begriff der Spur Kap. IV.4.2). Foucault hat seine eigene, individuelle Spur so

zu beschreiben versucht:

»Was mich betrifft, so kam ich mir wie ein Fisch vor, der aus demWasser hochspringt

und auf derOberfläche eine kleine, kurze Schaumspur hinterlässt undder glaubenma-

chen will oder glauben möchte oder vielleicht tatsächlich selbst glaubt, dass er weiter

unten, dort, wo man ihn nicht mehr sieht, wo er von niemandem bemerkt oder kon-

trolliert wird, einer tieferen, kohärenteren, vernünftigeren Bahn folgt« (vgl. Kap. V.2,

Fußnote 34).

Nach solch einer Spur scheint (zumindest in Teilen) auch das Programm einer Subjekt-

orientierung zu suchen – was als ethisches Programm jedoch kein kleiner Anspruch

ist.

Wichtig ist, dass Luhmann unter der Überschrift »Selbstreferenz« immer wieder

auf die Prozesshaftigkeit von Systemen hinweist. Ein Selbst ist nie statisch. Es handelt

im Moment und verändert sich von Moment zu Moment. Der Aspekt der Zeitlichkeit,

auf den Luhmann mit Nachdruck hinweist, ist hier zentral (vgl. S. 250f.). Die aufge-

zeigte Dynamik des Selbst hat aber auch zur Folge, dass die Fremdheitserfahrungen

des Selbst nicht statisch sind. Sie verändern sich je nach Kontext, emotionaler Verfasst-

heit und Selbstsicherheit, aber auch durch die Lernerfahrungen des Selbst.

V. 4. Theoretische Erträge der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Überblick

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


306 Fremdheitserfahrung und Othering

Alle Bezeichnungen von »Eigenheit« und »Fremdheit« jedenfalls – so lässt sich ab-

schließend konstatieren – sind als nachträgliche Konstruktionen zu verstehen. Sie ge-

hen wie ausgeführt auf den Prozess einer »Diastase« zurück, also auf einen »Differen-

zierungsprozess, in dem das, was unterschieden wird, erst entsteht« (vgl. Kap. IV.3,

Fußnote 157). Im Blick auf Erfahrungen von Fremdheit ist der zeitliche Verlauf so an-

zusehen: Dem Ereignis der Fremderfahrung folgt zuerst die Konstruktion des »Frem-

den« und dann erst des »Eigenen«. Obwohl wohl irgendeine Selbstheit der Erfahrung

des Fremden vorausgegangen sein muss, wird dieses »Eigene« erst als Letztes konstruiert,

wird oft sogar nicht einmal explizit benannt (vgl. S. 210).

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Religionspädagogische Würdigung

Eine Analyse mithilfe des Ordnungsbegriffs bietet viel Potential, um Fremdheitserfah-

rungen und -zuschreibungen in interreligiöser Bildung besser zu verstehen. Im Fol-

genden sollen daher die Erträge aus den rezipierten Ordnungstheorien religionspäd-

agogisch gewürdigt werden. DieWürdigung bezieht sich dabei an vielen Stellen auf die

theoretischen Klärungen in Kapitel V.4.

5.1 Ordnungsvielfalt in interreligiöser Bildung wahrnehmen

Eine Ordnung ist ein Organisationsprinzip, das etwas ordnet bzw. nach dem etwas ge-

ordnet wird/ist. Interreligiöse Bildung mithilfe des Ordnungsbegriffs zu untersuchen,

bietet einige Chancen, ist aber auch mit Schwierigkeiten verbunden: Wie das Kapitel

V.1 gezeigt hat, lassen sich im Kontext interreligiöser Bildung eine Vielzahl möglicher

Ordnungen aufzeigen, die als Untersuchungsgegenstand in Betracht kämen. Auf diese

Weise droht jedoch gleichzeitig das Forschungsfeld so stark auszuufern, dass unklar

wird, welche Ordnungen für dasThemenfeld noch relevant sind und welche nicht. Alles

wird/ist irgendwie geordnet – wo sind dann hier im Blick auf interreligiöse Bildungs-

prozesse die Grenzen zu ziehen?

Eine zweite Herausforderung ist das hohe Abstraktionsniveau des Ordnungsbe-

griffs.Wie auch die vorangegangenen Kapitel gezeigt haben, ermöglicht es eineTheorie

der Ordnung, tief ins Grundsätzliche zu gehen: Egal, ob mit Luhmanns Beobachtung

zweiter Ordnung systemische Prozesse der Gesellschaft untersucht wurden, oder mit

Foucault untergründige Dispositive der Macht oder mit Waldenfels das Außer-ordent-

liche in der Ordnung – stets bewegten sich die Erörterungen auf einer sehr abstrakten

Ebene,mit dem Ziel, grundlegende, aber schwer fassbare Strukturen des Lebens aufzu-

decken. In pädagogischen Kontexten bedeutet jedoch ein zu hohes Abstraktionsniveau

immer die Gefahr, sich von der Lebensrealität des (schulischen) Lernalltags zu entfer-

nen.

Drittens ist der Ordnungsbegriff nicht ausschließlich positiv konnotiert (vgl. Kap.

V.1.1) und scheint zunächst nicht in die Reihe typischer Topoi interreligiöser Bildung

(»Begegnung«, »Wahrheit« etc.) zu passen (vgl. Kap. III.1).

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


308 Fremdheitserfahrung und Othering

Dennoch bietet eine Analyse mithilfe des Ordnungsbegriffs einige Potentiale, inter-

religiöse Bildung im Blick auf Fremdheitserfahrungen und -zuschreibungen zu unter-

suchen. Dies sei an drei Beispielen gezeigt:

1. Interreligiöse Bildungsprozesse werden durch zahlreiche Ordnungen gleichzeitig

geprägt, die sich jeweils nach ihrer ordnungsspezifischen Logik ausrichten.Gerade auf-

grund des hohen Abstraktionsniveaus des Ordnungsbegriffs besteht die Möglichkeit,

Fremdheitszuschreibungen und -erfahrungen allgemein als Produkt von Ordnungs-

prozessen und -irritationen zu erklären. Religiöse »Fremdheit« erscheint unter diesem

Blickwinkel nicht nur abhängig von religiösen Deutungsmustern, sondern unter Um-

ständen auch von »fachfremden« Ordnungen, die nicht »eigentlicher« Untersuchungs-

gegenstand der Religionspädagogik sind, deren Feld aber dennoch beeinflussen.1 So

kann das Augenmerk z.B. auch auf bürokratische bzw. institutionelle Ordnungen ge-

legt werden: Wenig untersucht ist etwa innerhalb der Religionspädagogik, wie die Ord-

nungsprozesse der Schulbuchzulassung und -erstellung Inhalte interreligiöser Didak-

tik prägen. In Bayern beispielsweise bestimmen über die Zulassung eines katholischen

Lehrwerks nicht nur die staatliche Stelle und das Urteil der Schulbuchkommission der

katholischen Bischofskonferenz, sondern es müssen auch alle sieben bayerischen (Erz-

)Bischöfe ihr Einverständnis geben.2 Alle beteiligten Instanzen entscheiden nach ihren

jeweils eigenen Ordnungskategorien. Luhmann schreibt hierzu: »Die hohe Organisa-

tionsabhängigkeit der Funktionssysteme führt zu einer Abhängigkeit von der ›büro-

kratischen‹ Logik der Selbstreproduktion von Organisationen, die die Offenheit und

Flexibilität der Funktionssysteme erheblich einschränkt« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 139).

Wenn beispielsweise in mehreren Lehrwerken eines Verlags Kapitel über den Islammit

demselben Foto eines Dönerverkäufers illustriert werden, so ist zu vermuten, dass hier

u.a. Bildrechte eine gewisse Rolle gespielt haben.3 Interreligiöse Fremdheitsbilder wer-

den auf diese Weise ebenso durch Ordnungen geprägt, die auf den ersten Blick relativ

fern zu den typischen interreligiösen Schwerpunkten erscheinen. Auch so können reli-

giöse Stereotype reproduziert und Fremdheitszuschreibungen gegenüber der damit in

Verbindung gebrachten Gruppe verstetigt werden. Für solche Mechanismen kann eine

grundlegende Ordnungsanalyse sensibilisieren.

2. Mit Foucault kann der Blick auch auf implizite Ordnungen gerichtet werden, die

als Episteme oder Dispositiv weitere Ordnungen interreligiöser Bildung prägen (vgl. S.

261f.), aber nur sehr subtil und schwer fassbar wirken. Nicht zuletzt werden durch sol-

che subtilen Ordnungen auch Machtfragen verhandelt, sodass es sich lohnt, ihre Wirk-

macht zu untersuchen. Dass das, was sich heute interreligiöses Lernen oder interreli-

giöse Bildung nennt, vor 40/50 Jahren noch »Fremdreligionsdidaktik« und später »Di-

daktik der Weltreligionen« hieß, ist ein gedankliches Erbe, dessen Strukturen bis in die

1 Auch in der interkulturellen Pädagogik, die als verwandte Disziplin zur interreligiösen Bildung ge-

sehen werden kann, wird seit Langem vor einer »kulturalistischen Reduktion« gewarnt, vgl. P. Me-

cheril/Castro Varela, María do Mar/İ. Dirim/A. Kalpaka/C. Melter: Migrationspädagogik, S. 62-64.

2 Arndt Zickgraf: »Moderne Religionsbücher: Zwischen den Stühlen«, in: Klett-Themendienst 78

(2017), S. 1-3.

3 J. Freuding/A. Graeff: »WoStrukturen existieren, dieOthering begünstigen« – Islam-Darstellungen

in evangelischen und katholischen Schulbüchern.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


V. 5. Religionspädagogische Würdigung 309

Gegenwart nachwirken. Der Weltreligionsbegriff ließe sich mit Foucault als eine dis-

positive Ordnung untersuchen, die interreligiöse Diskurse seit langer Zeit beeinflusst.

Mit Luhmann ließe sich zeigen, dass sich auch Institutionen interreligiöser Bildung

nach der LeitdifferenzWeltreligion/keine Weltreligion ausrichten (vgl. Kap. V.3, Fußnote

82). Foucault wiederum betont, dass mit solchen ordnenden Dispositiven immer auch

Machtfragen verhandelt werden (vgl. Kap. V.3.2.1). In interreligiösen Ansätzen findet

sich neben dem Weltreligionsbegriff oft auch ein Ordnungsschema, das die Religio-

nen innerhalb eines (oft vom Christentum ausgedachten) Rasters der religiösen »Nähe«

bzw. »Ferne« verortet. Exemplarisch hierfür soll das bereits angeführte Zitat von Georg

Langenhorst stehen:

»Eine trialogisch orientierte christliche Religionspädagogik konzentriert den Blick des

interreligiösen Lernens auf das nahe Fremde, auf die Geschwisterreligionen Judentum

und Islam. […] Aber es birgt auch Risiken. So dürfen und sollen die anderen Religionen

nicht aus dem Blick geraten. Sie, die fremden fernen Religionen, haben ihren eigenen

Platz im interreligiösen Lernen, und es ist höchste Zeit, dass konzentrierte Studien zu

den interreligiösen Lernprozessenmit Buddhismus, Hinduismus, Daoismus und ande-

ren Religionen von dazu qualifizierten Fachleuten erarbeitet und von dort aus didak-

tisch-methodisch erweitert werden« (vgl. Kap. III.9, Fußnote 17).

Religiöse »Fremdheit« wird auf einer Skala von »nah« zu »fern« eingeordnet. Die Pra-

xis zeigt zudem, dass die Befürchtung Langenhorsts nicht unberechtigt ist: Es existie-

ren im deutschsprachigen Raum wesentlich mehr Dialogprojekte zwischen Judentum-

Christentum-Islam als mit anderen Religionen – auch wenn dies mit Blick auf die rei-

nen Zahlen (z.B. der buddhistischen Gläubigen) ebenso anders vorstellbar wäre.4 Noch

stärker durch das Raster der Dialogprojekte fallen nicht religiös identifizierte Men-

schen sowie Angehörige derjenigen Religionsgruppen, die nicht das Etikett »Weltreli-

gion« tragen. Das obige Ordnungsschema von naher und ferner religiöser »Fremdheit«

scheint sich auch institutionell manifestiert zu haben. Auch hier bietet der Ordnungs-

begriff ein Analysewerkzeug, um solche Mechanismen zu beschreiben.

3. Ähnlich lässt sich mit dem Ordnungsbegriff die komplexe Natur von Fremdheits-

erfahrungen analysieren: wenn in einem bestimmten Ordnungskontext plötzlich eine

andere Ordnungslogik sichtbar wird, die aus Sicht betroffener Individuen nicht zum

ursprünglichen Ordnungskontext passt. Mit Blick auf interreligiöse und interkulturelle

»Überschneidungssituationen« zeigt Joachim Willems, dass es hierbei oft zu Konflik-

ten kommen kann: Eine Mathelehrkraft ist mit muslimischen Schüler*innen überfor-

dert, die im Pluszeichen ein christliches Symbol erkennen und sich weigern, dieses zu

benutzen (vgl. Kap. III.7, Fußnote 9). Hier ist nicht nur die grundsätzliche Trennung

zwischen (säkularem) Mathematikunterricht und (nichtsäkularem) Religionsunterricht

angefragt. Es stehen darüber hinaus auchOrdnungen des jeweiligen Religionsverständ-

nisses, bzw. noch weitergehend: Ordnungen des zugrundeliegenden Schul- und Gesell-

schaftsverständnis zur Disposition. Je mehr für ein Individuum relevante Ordnungen

gleichzeitig irritiert werden, desto größer ist tendenziell die von ihm subjektiv emp-

fundene Fremdheitserfahrung (vgl. S. 300f.).

4 https://www.remid.de/info_zahlen (zuletzt geprüft am 14.01.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen


310 Fremdheitserfahrung und Othering

Alle diese vorgenommenen Ordnungsanalysen sind ganz klar aus einer Perspektive

gesprochen, die Luhmann als »Beobachtung zweiter Ordnung« bezeichnen würde (vgl.

Kap. V.3.1.3). Aus einer Außensicht lässt sich relativ leicht und unberührt über die »Kon-

tingenz der Ordnungen« sprechen. Aus der Innensicht einer Ordnung kann das betei-

ligte Ich über die Infragestellung einer für ihn selbst relevanten Ordnung jedoch nicht

einfach hinweggehen. Im folgenden Abschnitt soll nun besonders diese Ordnungsin-

nenperspektive in den Blick genommen werden.

5.2 »Eigene Ordnungen« rekonstruieren: am Beispiel der Kommunikation
über »religiöse Differenz«

»Interreligiöse Lernprozesse finden statt durch Erfahrungen von Fremdheit«, schreibt

Heinz Streib und stellt so wie viele andere interreligiöse Ansätze den Begriff der

Fremdheitserfahrung ins Zentrum (vgl. Kap. III.12.1). Wie andere auch bezieht sich

Streib dabei auf die Fremdheitsphilosophie von Waldenfels. Waldenfels, dies wurde

in vorliegender Studie hinreichend deutlich, führt Fremdheitserfahrungen auf Irrita-

tionen einer für das Ich relevanten Ordnung durch etwas Außer-ordentliches zurück.

Aufgrund dieser Ordnungsbezogenheit von Fremdheitserfahrungen wäre es schön,

Fremdheit so zu erklären, wie Julia Reuter es vorschlägt: »[W]er den Fremden verstehen

will, der muss zuallererst die eigene Ordnung verstehen« (vgl. Kap. II.3, Fußnote 1).

Allerdings hat das Kapitel V insgesamt gezeigt, dass die Frage nach einer »eigenen

Ordnung« eine sehr schwer zu beantwortende Frage ist.

Wie gerade ausgeführt macht es einen großen Unterschied, ob eine Person von au-

ßen auf die Vielfalt der Ordnungen blickt oder aus der Innensicht einer Ordnung eine Ord-

nungsirritation durch etwas »Außer-ordentliches« erfährt. Aus der Innenperspektive

ist die Rekonstruktion der irritierten Ordnung am schwierigsten, denn: »Auf dem Bo-

den der Ordnung gibt es keine Ordnung, man lebt in der Ordnung« (vgl. Kap. V.4.1). Was

bedeutet dies aber für die Reflexion von Fremdheitserfahrungen in interreligiöser Bil-

dung?WelcheMöglichkeiten gibt es irritierte »eigene Ordnungen« sichtbar zumachen?

Grundsätzlich sind bei der Untersuchung von »eigenen Ordnungen« zwei Ebenen

zu unterscheiden: 1) das niemals in seiner Gesamtheit erfassbare Ordnungsgefüge, das

einen subjektiven Erfahrungsprozess bestimmt, und 2) explizite Konstruktionen des

»Eigenen« (vgl. Kap. V.4.3.2). Beide Ebenen stellen eine Ordnung des »Eigenen« dar,

doch während es sich bei ersteren Ordnungen um implizit ablaufende und sich ständig

verändernde Ordnungsprozesse handelt, sind letztere Ordnungen mehr oder weniger

bewusste Festschreibungen des »Eigenen«, die oft scheinbar statisch sind oder dies zu

sein versuchen. »Eigene« bzw. »fremde« Ordnungen können als individuelle oder als

kollektive Ordnung konstruiert werden.

Diese abstrakten Klärungen ermöglichen es, zwei Ebenen auseinanderzuhalten, die

bei der religionspädagogischen Diskussion über das »Eigene und Fremde« vielfach ver-

schwimmen: Explizite »Eigen«-»Fremd«-Konstruktionen (wie z.B. die einer »eigenen«

und »fremden Religion«) und Rahmenbedingungen, die zu dieser Konstruktion erst füh-

ren (z.B. die religiöse Sozialisation oder Unterrichtskontexte). Während Konstruktio-

nen des »Eigenen« und des »Fremden« zumeist recht klar explizierbar sind, lassen sich

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


311

Rahmenbedingungen subjektiver Konstruktionen nur näherungsweise erfassen. Dies

gilt insbesondere mit Blick auf mögliche Ordnungsirritationen, die zu Fremdheitser-

fahrungen führen. Nicht immer ist ihr Ursprung dort, wo sie eine explizite »Eigen«-

»Fremd«-Konstruktion vermutet (hat). Dies sei mit einem Beispiel gezeigt:

Fremdheit wird in Diskursen zu interreligiöser Bildung vielfach mit »religiöser

Fremdheit« assoziiert. Oft werden Fremdheitserfahrungen während interreligiöser

Lernvorgänge darauf zurückgeführt, dass eine Religionmit ihrer kulturell gewachsenen

rituellen Praxis und Symbolsprache für Lernende in heutigen Kontexten unbekannt

ist (immer wieder wird ergänzt, dass dies auch für die vermeintlich »eigene Religion«

zutreffen kann, vgl. Kap. III.12.1). Diese Verortungen »religiöser Fremdheit« lassen

sich mit Luhmann als ein komplexitätsreduzierender Ordnungsprozess (vgl. S. 238f.)

begreifen. Diese Komplexitätsreduktion weist auch eine innere Plausibilität auf: In

vielen Lernsituationen ist eine Irritation von Lernenden über religiöse Deutungsmus-

ter beobachtbar, also erscheint es nicht abwegig, interreligiöse Ansätze nach dieser

Beobachtung auszurichten. Wichtig ist es nur, sich gleichzeitig bewusst zu machen,

dass sich über diese Ansätze eine kommunikative Ordnung etabliert, die mit expliziten

Konstruktionen von »fremd« und »eigen« operiert und oft die allgemeine Anschlussfä-

higkeit dieser Konstruktionen voraussetzt. In der Religionspädagogik wird diese Art

der Ordnung bislang noch recht selten als Ordnung reflektiert.

In der Literatur zu interreligiöser Bildung finden sich gleichwohl einige Beispiele,

die zeigen, dass Erfahrungen von Fremdheit in interreligiöser Bildung nicht zwangsläu-

fig durch die Fremdheit (subjektiv) unbekannter Religionen entstehen, sondern vielfach

auch beim Sprechen über die »Fremdheit« »unbekannter Religionen«. Mehrfach wurde

schon Heinz Streibs Beispiel angeführt: Hier wollten muslimische Kinder im Klassen-

raum nicht einfach hinnehmen, dass »ihr« Ruf zum Gebet von anderen als »fremd«

verlacht wird (vgl. Kap. I.1, Fußnote 5). Es ist denkbar, dass die Lehrkraft die Lern-

sequenz als Zeugnislernen nach dem Beispiel von Karlo Meyer geplant hat (vgl. Kap.

III.6). Vielleicht antizipierte die Unterrichtsplanung sogar, dass einige Kinder beimHö-

ren des Adhāns in Gelächter ausbrechen werden.5 Für die Lehrkraft überraschend kam

nach Streib jedoch das Verhalten einiger Kinder, die in Reaktion auf das Gelächter in

der Klasse zuerst per Flüsterpost ewige Höllenstrafen und später auch Prügel androh-

ten. Es ist nicht ganz unwahrscheinlich, dass der Konflikt in der Klasse nachhaltiger

Befremdungen auslöste als der (für manche Schüler*innen) »unbekannte« Gebetsruf

selbst.

Manfred Riegger schildert wiederum, wie eine geplante Unterrichtsstunde zum

Thema Islam an einem kollektiven Wutausbrauch in der Klasse scheiterte: »Muslime,

Flüchtlinge, Ausländer – alle sollen verschwinden!« Hier hatte sich die Lehrkraft darauf

eingestellt, in der Klasse mehr zur »anderen/fremden« Religion Islam zu erzählen, war

5 Zu den Vorüberlegungen der Lehrkraft führt die Schilderung Streibs keine näheren Informatio-

nen an. Die hier vorgenommene Deutung bleibt also mit einer gewissen Unsicherheit behaftet.

Festzuhalten ist außerdem, dass sich die Ausgangssituation im Klassenraum in Streibs Beispiel

deutlich von Meyers Beispiel unterscheidet: Meyer beschreibt eine Situation aus dem konfessio-

nellen Religionsunterricht, während es sich bei Streib um eine gemischt-religiöse Klasse handelt.

Es ist nicht klar, ob dies die Lehrkraft in irgendeiner Form zuvor reflektiert hat.

V. 5. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


312 Fremdheitserfahrung und Othering

aber auf eine offen gezeigte Abneigung nicht vorbereitet (vgl. Kap. III.7, Fußnote 14).

So unterschiedlich die beiden Situationen auf den ersten Blick erscheinen, haben sie

dennoch einige Gemeinsamkeiten.

In beiden Stunden fiel es den Lehrkräften schwer, auf die unerwartete Situation zu

reagieren. Stillschweigend gingen sie anscheinend von einer kommunikativenOrdnung

des »Eigenen« und »Fremden« aus, die plötzlichwirklichmit etwas Außer-ordentlichem

konfrontiert wurde: Ihre Zuordnung »eigen« und »fremd« wurde von anderen deutlich

anders interpretiert (etwa: Der Islam ist kein Unterrichtsgegenstand unter »anderen«,

sondern ein »Fremdkörper« in der Gesellschaft, bzw.: Fremd ist nicht der Gebetsruf,

sondern das Lachen der anderen Kinder). Dies ist insofern bemerkenswert, da sich

beide Lehrkräfte auf je ihre Weise ja darauf eingestellt hatten, dass die Schüler*innen

in der Stunde mit »fremden« bzw. »unbekannten« religiösen Inhalten konfrontiert sein

würden. Aus einer ganz anderen Richtung als erwartet aber trat ein Ordnungskonflikt

auf, der auch die Lehrkräfte in ihrem Unterrichtsaufbau irritierte.

Vor dem Hintergrund dieser Erläuterungen lässt sich sagen, dass der Reflexion des

»Sprechens über religiöse Differenz« sowie einer Metareflexion dieser Reflexion in inter-

religiöser Bildung entscheidende Bedeutung zukommt – da Begriffe des »Eigenen«,

»Anderen« und »Fremden« in diesen Kommunikationsebenen besonders oft verhandelt

werden. Differenzaushandlungen sind stets auch Ordnungsprozesse, die eine sozia-

le Wirkmacht haben. Selbst wenn Zuschreibungen von »eigen« und »fremd« in einem

pädagogischen Kontext unwidersprochen bleiben, kann es trotzdem sein, dass sich je-

mand von diesen Zuschreibungen in seinen individuellen Ordnungen hinterfragt sieht –

aber im Kommunikationszusammenhang nicht in der Lage ist, dieser Irritation Ausdruck

zu verleihen. Dieser Möglichkeit sollte sich eine Unterrichtsplanung bewusst sein und

hierfür immer wieder nach zusätzlichen (geschützten) Artikulationsräumen suchen.

Die Perspektive vorliegender Studie auf die beschriebenen Lernsituationen ist je-

doch eine deutlich andere als die der Lehrkräfte, die situativ und unerwartet mit einem

Ordnungskonflikt konfrontiert waren. Bei vorliegenden Erläuterungen handelt es sich

um nachträgliche Rekonstruktionen. Mit dem distanzierten Blick einer Beobachtung

zweiter Ordnung versucht die Studie eine Prognose darüber abzugeben, wo mögliche

und bislang wenig reflektierte Ordnungsirritationen in interreligiöser Bildung auftre-

ten könnten.

Was bedeutet dies alles für den eingangs erwähnten Satz: »Interreligiöse Lernpro-

zesse finden statt durch Erfahrungen von Fremdheit«? Es wurde deutlich, dass Fremdheit

vielfach nicht dort zu erwarten ist, wo es die Begriffe »eigene« bzw. »fremde Religion«

vermuten lassen. Als Begriffe entsprechen sie immer schon einer Ordnung.Wie ausge-

führt werden Prozesse interreligiöser Bildung durch eine Mannigfaltigkeit an Ordnun-

gen geprägt: Relevant sind nicht nur religiöse Ordnungen, sondern auch institutionelle

Prozesse, untergründige gesellschaftliche Dispositive usw. (vgl. Kap. V.5.1). Insofern

sind auch die möglichen Ordnungsirritationen mannigfaltig. Gewissheit über die auf-

tretende »Fremdheit« wird es nie geben. Waldenfels formuliert es so: »Würde man das

Fremde als ein Spezialthema behandeln, so hätte man es von vornherein verfehlt« (vgl.

Kap. II.2, Fußnote 1). Mit Waldenfels ist daher stets rückzufragen, ob beim religions-

pädagogischen Blick auf Fremdheitserfahrungen das Unerwartete nicht zu sehr erwartet

wird – bzw. ob es nicht an ganz anderer Stelle erscheint als zuvor gedacht. Denn dass

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


313

man selbst einer Ordnung unterliegt und was diese Ordnung »als Ordnung« definiert,

weiß man zumeist erst dann, wenn diese gestört wurde.

5.3 Zwischen unerwarteten Erfahrungen und Manifestationen
des »Außer-ordentlichen« unterscheiden

In vorliegender Studie wurde an vielen Stellen deutlich, dass sich bei der Verwen-

dung des Fremdheitsbegriffs in interreligiöser Bildung verschiedene Bedeutungsebe-

nen überlappen (vgl. beispielsweise den vorherigen Abschnitt). Zur Präzisierung der

Begriffsverwendung wurden daher mithilfe der rezipierten Ordnungstheorien vier Per-

spektiven auf das Außerordentliche unterschieden (vgl. Kap. V.4.1). Diese sind:

1. der (scheinbar) unbeteiligte und außenstehende Blick auf verschiedene Ordnun-

gen und ihre Außerordentlichkeiten aus einer »Beobachtung zweiter Ordnung« (vgl.

Luhmann),

2. Erfahrung einer Ordnungsirritation aus der Innenperspektive einer Ordnung (ei-

gentliche Fremdheitserfahrung, vgl. Waldenfels),

3. Rekonstruktion des erfahrenen »Außer-ordentlichen« innerhalb einer Ordnung,

Verstetigung dieser Einordnung (vgl. Diastase bei Waldenfels, vgl. Selbst- und

Fremdreferenz bei Luhmann),

4. Manifestation dieser Selbst- und Fremdreferenz, die als Ordnung nicht mehr hin-

terfragt wird und häufig einen vorbewussten Charakter besitzt (vgl. Dispositiv bei

Foucault).

Hierdurch ergibt sich ein genaues Raster, um Fremdheitszuschreibungen und -

erfahrungen in interreligiöser Bildung zu reflektieren und zukünftige Bildungsansätze

und Lerneinheiten präzise zu konzipieren. In den beiden vorangegangenen Abschnit-

ten V.5.1 und 5.2 wurden bereits die ersten beiden Perspektiven in den Blick genommen

und auf religionspädagogische Folgerungen hin untersucht. Im Blick auf die 3. und 4.

Perspektive sind nun noch einige Punkte zu ergänzen. Insbesondere ist zu betrachten,

wie die beiden letzten Perspektiven aus der 2. Perspektive hervorgehen.

Nach Waldenfels erwachsen diese Ordnungskonstruktionen wie oben erwähnt aus

dem Prozess einer »Diastase« – indem das, was als »fremd« und »eigen« angesehen

wird, erst allmählich differenziert wird. Die Rekonstruktion des irritierenden »Frem-

den« wird dabei früher explizit als die des »Eigenen«, das im Gegensatz dazu oft stär-

ker im Impliziten bleibt, ja manchmal nicht einmal als solches benannt wird (vgl. Kap.

IV.4.4). Bei solchen Rekonstruktionen des »Fremden« ist es wichtig, die »responsive

Differenz« zu beachten: Das, worauf die Erfahrung reagiert, ist nicht gleich dem, was

die Erfahrung als solche empfindet (vgl. S. 198 u. Kap. V.3, Fußnote 317). In Manfred

Rieggers Beispiel aus dem vorherigen Abschnitt etwa reagieren Schüler*innen aus der

Klasse sehr wütend auf die Nennung des Islams als Stundenthema. Hier wäre eine ers-

te Deutungsoption, dass das »Fremde« in diesem Fall der Islam darstellt. Möglich wäre

aber wie ausgeführt auch eine andere Auslegung: Fremd für die Schüler*innen ist, dass

die Lehrkraft im Gegensatz zu ihnen kein Problemmit dem Unterrichtsthema Islam hat.

V. 5. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


314 Fremdheitserfahrung und Othering

Die zweite Deutungsmöglichkeit würde das Klassengespräch in eine deutlich andere

Richtung lenken als die erste. Sie leugnet nicht, dass es hier zu einer spürbaren Irrita-

tion in der Klasse kam, doch sie hält sich die Möglichkeit offen, dass der Ursprung der

Irritation an anderer Stelle liegt, als dies scheinbar der Fall ist – indem sie nach einer

irritierten »eigenen Ordnung« fragt, die den Anwesenden vielleicht noch nicht bewusst

ist.

Über explizite Zuschreibungen von »fremd« und »eigen« hinweg sollte nach dem

irritierenden Erfahrungsereignis gefragt werden, das diesen Zuschreibungen voraus-

ging. »Über das Fremde kann man nur sprechen«, betont Waldenfels, »wenn man zuvor

schon vom Fremden her spricht. Und genau dies heißt antworten« (vgl. Kap. V.3, Fußno-

te 326). Waldenfels weist immer wieder darauf hin, dass über Fremdheitserfahrungen

nicht hinweggegangen werden kann, weil sich die Ordnungen schon im Moment der

Erfahrung verändern: Die impliziten Ordnungen der Erfahrung haben bereits auf das

irritierende Außer-ordentliche reagiert, bevor das explizite Bewusstsein diese Irritation

überhaupt als eine solche erfasst. Die Verstehens-, die Einordnungsversuche beginnen

sofort – doch sie können das Fremde erst nachträglich als »Fremdes« erfassen und kön-

nen seinen Einbruch in die subjektiven Ordnungen nicht ungeschehen machen.

Daher ist zu beachten, dass das eingeordnete Fremde nicht mehr das Außer-or-

dentliche ist, sondern das »Außer-ordentliche«, das innerhalb der Logik einer Ordnung ge-

dacht ist. Durch diese Konstruktionen innerhalb einer Ordnung rückt der Begriff des

Fremden in die Nähe des Begriffs des Anderen. Manche Verwirrung zwischen den Begriffen

anders und fremd (vgl. Kap. III.12.5 u. Kap. IV.4.2) lässt sich auch so erklären. Sowohl

Anderes als auch Fremdes ist die Bezeichnung eines Außen einer Ordnung, doch bei-

des ist eben im Rahmen einer sprachlichen und denkerischen Ordnung gesprochen.

Auch echte »Außer-ordentlichkeit« wird innerhalb von Ordnungen konstruiert. Trotz-

dem ist diese nachträgliche Konstruktion ein Verweis auf echte Außer-ordentlichkeit,

deren »Stachel«, so Nakamura, »trotz jeder heilenden Verarbeitung der von ihm erzeug-

ten Wunde bestehen« bleibt (vgl. Kap. IV.4, Fußnote 7). Das wirklich Fremde lässt sich

gerade nicht vollständig kategorial einordnen. Sein irritierendes Moment bleibt (mit

Lévinas gesprochen) aber nur als »Spur« in den nachträglichen Einordnungen enthal-

ten (vgl. Kap. IV.4.2 u. 4.6).

Religionspädagogische Untersuchungen betrachten Fremdheitserfahrungen zu-

meist in einer »Beobachtung zweiter Ordnung«, indem sie Beobachtungen von Ler-

nenden und Lehrenden beobachten. Diese Art der Beobachtung ist eine erkenntnis-

theoretisch schwierige Position (vgl. Kap. V.3.1.3). Die Erfahrungen, die während

der Beobachtung gemacht werden, sind nicht dieselben Erfahrungen wie jene, die

die beobachteten Menschen machen. Die ungleiche Erfahrungsposition erschwert

es zusätzlich, von anderen gemachte Fremdheitserfahrungen während interreligiöser

Lernprozesse genau als solche zu bestimmen. So skizziert Clauß Peter Sajak etwa eine

Unterrichtsstunde, in der Schüler*innen das »Fremdartige« des muslimischen Gebets

wahrnehmen und besprechen (vgl. Kap. III.5, Fußnote 18). Wird diese »Fremdartig-

keit« aber wirklich durch Jugendliche selbst beim Moscheebesuch erfahren oder wurde

sie nicht doch von Sajak im Vorhinein als eine solche gesetzt? »Beobachten zweiter

Ordnung lässt«, schreibt Luhmann selbst, »die Wahl offen, ob man bestimmte Be-

zeichnungen dem beobachteten Beobachter zurechnet und ihn dadurch charakterisiert

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


315

oder sie als Merkmale dessen ansieht, was er beobachtet« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 125).

Mit besonderer Vorsicht sind auch sekundäre Beschreibungen von Fremdheitserfah-

rungen im Unterricht zu betrachten, die einen scheinbar unmittelbaren Blick in die

subjektive Erfahrungswelt eines anderen Menschen gewähren: beispielsweise wenn

das Mädchen Lena in »Interreligiöses Lernen narrativ« das Gebet ihrer muslimischen

Nachbarn als »seltsamen Singsang wie aus einer anderen Welt« erfährt (vgl. Kap. III.3,

Fußnote 35). Solche Erfahrungsbeschreibungen können Anlass für ein gelingendes Un-

terrichtsgespräch sein; allerdings nicht ohne zu reflektieren, dass es sich bei solchen

Beschreibungen um eine »Beobachtung zweiter Ordnung« handelt – im Falle von Lena

sogar um eine mehrfache: Sie wird durch die Augen der Lesenden oder der Geschichte

Zuhörenden dabei beobachtet, wie sie an ihren neuen muslimischen Nachbarn fremd

Erscheinendes entdeckt. Die Erzählung selbst ist wiederum auf die Forschungsper-

spektive der Autorin zurückzuführen, die Lenas Geschichte aus einer theoretischen

Überlegung heraus in dieser Form verfasst hat. Nicht zu vernachlässigen ist auch

die Perspektive der Lehrkraft, die den Text mit einem bestimmten Unterrichtsziel

einsetzt. Es würde der Komplexität dieser beschriebenen Beobachtungsfolge nicht

gerecht, wenn am Ende der Stunde in irgendeiner Form das Ergebnis stehen würde:

»Das islamische Gebet ist fremd«. Undenkbar ist ein solches Ergebnis aber nicht.

Religionspädagogische Reflexionen von Fremdheitserfahrungen sind als Versuch ei-

ner Ordnung des Außer-ordentlichen zu betrachten. Sie streben dabei nach Anschlussfä-

higkeit in einer bestimmten scientific community oder einem spezifischen Lernkon-

text, beziehen sich auf vorherige Forschungsdiskurse, gesellschaftliche Dispositive oder

vorangegangene Gespräche. Je mehr ordnende Betrachtungen von »Fremdheit« in ei-

nem bestimmten Kontext Verbreitung finden, desto mehr werden diese Ordnungen zu

einem allgemeinen »Wissen«, zu nicht mehr hinterfragten Grundlage für weitere Wis-

sensordnungen – desto mehr gerät aber auch der konkrete Anlass, der zur Fremdheits-

erfahrung führte, in Vergessenheit, desto mehr wird aus einer subjektiven Perspektive,

die Fremdheit erfuhr oder reflektierte, eine verallgemeinerte Gruppenperspektive, die

oft gar nicht mehr explizit benannt werden muss. Solche Ordnungen von »Fremdheit«

finden an vielen Orten einer Gesellschaft gleichzeitig statt und manifestieren so das,

was »gesellschaftlich« unter »Fremdheit« verstanden wird. Am Ende stehen solche Sät-

ze wie:

»[Es liegt] auf derHand, dass der Fremde, auf den sich die Aggressionen richten, immer

auch der religiös Fremde ist. Seine Fremdheit, die Angst zu machen scheint und Ag-

gressionen auslöst, erwächst auch aus seiner fremd bleibenden Religion, welche sich

mitunter mit eigentümlichen und daher Furcht auslösenden Gebräuchen verbinden

kann, die der traditionellen deutschen Bevölkerung weder bekannt noch verständlich

sind – angefangen beim Schächten bis hin zur Burka« (vgl. Kap. III.10, Fußnote 16 u.

Kap. III.12.4).

Solche Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« mögen für einzelne durchaus eine

emotionale Relevanz haben, aber eine Allgemeingültigkeit, die ihre begrifflichen Zu-

schreibungen von »Fremdheit« suggerieren, besteht nicht. Während die einen etwa ge-

lernt haben, dass es sich bei einer bestimmten Personengruppe von »Fremden« um ei-

ne »furchteinflößende« Gruppe handelt, ist diese Gruppe für die anderen nicht fremd,

V. 5. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


316 Fremdheitserfahrung und Othering

geschweige denn furchteinflößend. Die Konsequenz sind genau solche Ordnungskon-

flikte wie in Kapitel V.5.2 mit Blick auf die Beispiele Streibs und Rieggers beschrieben.

Religionspädagogische Zuschreibungen von »Fremdheit« sind stets darauf hin zu

untersuchen, ob sie wirklich Erfahrungen des Außer-ordentlichen imWaldenfels’schen

Sinne beschreiben wollen oder ob sie nicht vielmehr eine aus der Ordnung gesproche-

ne »Fremdreferenz« im Luhmann’schen Sinne darstellen (s. oben). Auch das pädagogi-

sche Sprechen über unerwartet und situativ aufgetretene Ordnungsirritationen stellt

eine deutlich andere Art des Sprechens dar als das Sprechen über schon manifestier-

te »Eigen-Fremd«-Konstruktionen (z.B. durch welche Merkmale sich die »eigene« von

einer »fremden Religion« unterscheidet). Während eine Fremdheitserfahrung im ei-

gentlichen Sinn eine höchst subjektive und zumeist auch eine sehr körperliche Erfahrung

bedeutet, haben manifestierte Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« oft eine in-

stitutionelle Bedeutung (z.B. beim staatlichen Aufenthaltsrecht oder in Ordnungen des

konfessionellen Religionsunterrichts). Über manifestierte Konstruktionen des »Eige-

nen« und »Fremden« wird sehr häufig gesprochen, ohne dass dieses Sprechen direkt

mit Fremderfahrungen verbunden ist. Denn fremd ist nicht das, was in einer Ordnung als

»fremd« bezeichnet wird, sondern das, was eine Ordnung irritiert und in Frage stellt.

5.4 Subjektivierungspraxen erkennen

Unter dem Schlagwort der »Subjektorientierung« wird interreligiöse Bildung seit vie-

len Jahren von der individuellen religiösen Perspektive der Lernenden aus gedacht.Hier

steht unter anderem die Frage im Raum, inwiefern Lernenden ein interreligiöser »Per-

spektivenwechsel« möglich sein kann (vgl. S. 75f.). Auch Reinhold Boschki schreibt,

dass die Orientierung am Subjekt »in der Religionspädagogik als zentrales Prinzip«

gilt, »was in Theorie, Forschung und Praxis nahezu als Konsens gelten kann.« Boschki

kritisiert zugleich,

dass »die grundsätzliche Ambivalenz des Subjekts zu wenig reflektiert [wird], wenn

der Fokus religionspädagogischer Theoriebildung einseitig auf dem Subjekt als bil-

dungsnah und lernbereit liegt.Macht-, gesellschafts- und ökonomiekritischeAnalysen

müssen stärker rezipiert werden, um die sozialen Ohnmachtsstrukturen zu erfassen,

in denen Subjekte heute leben« (vgl. Kap. IV.4, Fußnote 13).

Die Untersuchung des Forschungsstandes zu interreligiöser Bildung (Kap. III u. V.1)

gelangt zu einem ähnlichen Ergebnis wie Boschki: Subjektivierungspraxen in religiöser

Bildung werden bislang kaum kritisch untersucht. Neben Foucaults Philosophie sind

für eine solche Kritik auch Luhmanns Analysen der Kommunikationsgebundenheit von

»Personen« relevant (vgl. Kap. V.4.2.2).

Luhmann verdeutlicht, dass »Personen« als Ausdrucksform sozialer Systeme

immer mit »Einschränkungen im sozialen Verkehr« konfrontiert sind und ihre

Kommunikation daher systemspezifisch anpassen (vgl. Kap. V.3, Fußnote 59). In

religionspädagogischen Diskursen wird beispielsweise immer wieder vom Phänomen

des »Religionsstunden-Ich« gesprochen. Der Begriff beschreibt die Beobachtung, dass

Lernende im Kontext des Religionsunterrichts vor allem religionsbezogene Antwor-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


317

ten geben – in der Erwartung, dass dieser Religionsbezug von der Lehrkraft positiv

gewürdigt wird.

Das Interessante am Ausdruck »Religionsstunden-Ich« ist zugleich, dass in ihm

zwar das Wort »Ich« vorkommt, es aber kaum vorstellbar ist, dass ein*e Schüler*in

im Unterricht von sich selbst sagt: »Ich spreche nun mit meinem Religionsstunden-

Ich«. Es handelt sich hier klar um eine religionspädagogische Fremdbezeichnung einer

bestimmten Form von Subjektivität. Als Begriff entstammt sie aus sich historisch ver-

ändernden religionspädagogischen Diskursen. Zugleich verdeutlicht der Ausdruck, wie

in der Entstehung und Wahrnehmung von religiösen Ich-Erfahrungen soziale und in-

dividuelle Faktoren zusammenwirken. Solche Mechanismen lassen sich mit Foucault

auch als Praxis der »Subjektivierung« beschreiben (vgl. Kap. V.3.2.2).

Interessanterweise auch im Blick auf das individuelle Sich-Bekennen beschreibt

Foucault die »Subjektivierung der Menschen« als »ihre Konstituierung als Untertanen/

Subjekte« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 194). Bei Foucault zeigt sich so der Raum intimster

Erfahrung durch machtvolle Ordnungen fremdbestimmt – als eine von ihnen nennt

Foucault die religiös aufgeladene »Pastoralmacht« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 161). Dass In-

dividuen durch ihr Bekenntnis einem religiösenKollektiv unterworfen sind, ist eine lan-

ge existierende Argumentationslinie der Religionskritik. Es ließe sich hier einwenden,

dass ein solches Aufgehen eines Individuums in einer religiösenOrdnung vielleicht eher

für die Verhältnisse eines überkommenen religiösen Unterweisungsunterrichts zutref-

fend erscheint, nicht aber für moderne Formen religiöser Bildung. Allerdings analysiert

Foucault als »Mikrophysik der Macht« auch subtile Subjektivierungspraxen, die heute

noch zutreffend erscheinen.

Ganz grundlegend zeigt sich dies in der Rede vom »konfessionellen« Religions-

unterricht, der in Deutschland weiterhin am meisten verbreiteten Unterrichtsform.

Die Ausrichtung nach einer religiösen »Konfessio-nalität« ist einerseits durch histo-

rische Faktoren bedingt, anderseits bringt sie auch ein spezifisches religiöses Subjekt-

verständnis mit sich. Ähnliches ist zu bedenken, wenn von »religiöser Perspektive« oder

vom »interreligiösen Perspektivenwechsel« gesprochen wird. Die Rede von »religiöser

Perspektive« stellt ebenfalls eine Form historischer Subjektivität dar, von der nur so ge-

sprochen werden kann, wenn in verschiedenen religiösen Perspektiven gedacht wird,

und auch ein Perspektivenwechsel im Grunde möglich erscheint.

Luhmann zeigt darüber hinaus, wie die Ausrichtung nach bestimmten »Leitdiffe-

renzen« Kommunikation prägen kann (vgl. Kap. V.3, Fußnote 82) und dass aus den so

geordneten kommunikativen Prozessen »Personen« als kommunikatives Strukturele-

ment erwachsen (vgl. Kap. V.4.2.2). Eine solche Leitdifferenz ist die Unterscheidung von

»eigen« und »fremd« in interreligiöser Bildung. Die Unterscheidung schafft zwei Sphä-

ren, der nicht nur Objekte, sondern auch Subjekte zugeordnet werden, die durch ihre

»religiöse Zugehörigkeit« mit einer bestimmten Religion verbunden sind. Die häufig

geäußerte Irritation (vgl. Kap. III.9) über die fehlende »Verankerung« in der »eigenen«

Religion lässt sich nur so erklären, dass viele religionspädagogische Diskurse nach wie

vor von einer grundlegenden Ordnung ausgehen, die manche Personen innerhalb einer

»eigenen« Religion »zugehörig«, »beheimatet« sieht, andere Personen dagegen ihr als

»fremd« entgegenstehend, oder vielleicht noch als »Gast« »eingeladen«. Systemtheore-

tisch sind diese Begrifflichkeiten als Ausdruck eines spezifischen Kommunikationsge-

V. 5. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


318 Fremdheitserfahrung und Othering

schehens zu verstehen, in dem die »Zugehörigkeit« zu einer »eigenen« bzw. »fremden

Religion« eine wichtige Differenzierung darstellt. Da die religionspädagogische Dis-

kurslandschaft mehrheitlich von christlichen Autor*innen geprägt wird, lässt sich dar-

über hinaus immer wieder beobachten, dass auch in Beiträgen mit interreligiösem Fo-

kus die »eigene Religion« implizit mit dem Christentum und »fremde Religionen« mit

nichtchristlichen Religionen gleichgesetzt wird – ohne dass dies näher begründet werden

muss.

Problematische Implikationen solcher Zuordnungen können nicht einfach umgan-

gen werden, indem statt von »fremden« von »anderen« Personen und Religionen ge-

sprochen wird. Bei genauerer Betrachtung folgt auch die Rede von religiöser »Anders-

heit« einer versteckten Leitdifferenz. Sie legt den Fokus jedoch weniger stark auf die

Abgrenzung einer »eigenen« von einer »fremden« Perspektive, sondern geht eher von

einem multiperspektivischen Innenraum der Ordnung aus, in dem »alle einander an-

ders sind«. Dieser Ordnungsinnenraum kann aber dennoch irritiert werden, etwa in

der Gestalt von Menschen, die mit der gleichmachenden Rede von religiöser »Anders-

heit« nicht einverstanden sind, und klar abgegrenzt und hierarchisch zwischen »Eige-

nem« und »Fremdem« unterscheidenwollen. Ein plurales Religionsverständnis, das von

»religiöser Andersheit« spricht, kann insgeheim religiöse »Fundamentalist*innen« als

»fremd« verstehen, die religiöse Wahrheit exklusiv interpretieren. Auch die Ausrich-

tung interreligiöser Bildung nach einem Leitbild, in der »alle einander anders sind«,

kommt also nicht ohne mit ihm verbundene Subjektivierungen aus.

Eine andere Problematik liegt darin, dass das Bild von einem gleichberechtigten

»Einander-anders-sein« Diskurshoheiten überdecken kann, die de facto dennoch be-

stehen. In nicht wenigen religionspädagogischen Beiträgen, die den Begriff »anders«

gegenüber dem Begriff »fremd« bevorzugen, wird der Begriff »andere Religionen« er-

neut als implizites Synonym für nichtchristliche Religionen verwendet –wiederum ver-

weist dies auf ein christlich geprägtes Diskursumfeld, in dem eine solche Gleichsetzung

kommunikativ anschlussfähig ist.

Mit ähnlichen Schwierigkeiten ist auch eine andere Personenbezeichnung konfron-

tiert, die in (inter-)religiösen Debatten häufig anzutreffen ist: Menschen seien zwar auf

vielfache Weise verschieden, aber gleichzeitig alle für sich betrachtet ein »Geschenk«.

Bereits die einfache Rückfrage »Geschenk wessen?« offenbart allerdings eine zugrun-

deliegende kommunikative Ordnung, die ihr »allgemeingültiges« Menschenbild auf be-

stimmte weltanschauliche Setzungen stützt. »Es ist durchaus schwierig, ein Geschenk

zu sein«, schreiben Clauß Peter Sajak und Ann-Kathrin Muth kritisch unter der Über-

schrift »Der Gast als Gabe?« (vgl. Kap. III.5, Fußnote 26). Im Wort »Geschenk« lässt

sich manches Zusammenspiel von Subjektivierung und Objektivierung in interreligiö-

ser Bildung gut verdeutlichen. Bezug genommen wurde auch schon auf die interreli-

giösen Leitbilder der »Begegnung« und des »Verstehens« (vgl. Kap. III.3 u. 4). So positiv

sie oft gemeint sind, so leicht können sie »zu einer Praxis der Herstellung von Differenz

werden«,wenn sie insgeheim »jeneDifferenzen« voraussetzen, »auf die sie pädagogisch

zu reagieren suchen« (vgl. Kap. III.3, Fußnote 37).

Hieraus folgen mehrere Konsequenzen: Zunächst gilt es, die Wirkmacht jener Dis-

kursstrukturen ernstzunehmen, die etwa die implizit verständliche Gleichsetzung von

»nichtchristlich« und »fremd/anders« ermöglichen, oder mit darüber bestimmen, wel-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


319

che Personengruppe »verstanden« oder welchen Subjekten »begegnet« werden muss.

Positiv klingende Begriffe verschleiern nicht selten grundlegende Machtdiskrepanzen

in Bezug auf gesellschaftliche Repräsentation. »Fremde« Religionen sind im Religi-

onsunterricht eben oft nicht bloß »zu Gast« oder werden »eingeladen«, sondern mit

nichtchristlichen Religionen assoziierte Individuen fehlt vielfach die Deutungsmacht,

um sich gegen Fremdzuschreibungen in (christlich geprägten) Bildungsinstitutionen

zu Wehr zu setzen. Um die möglichen negativen Assoziationen der Begriffe »fremd«

und »anders« zu vermeiden, empfiehlt es sich generell, diese mit so viel Bedacht und

so sparsam wie möglich einzusetzen. Insbesondere gilt dies dann, wenn die Begrif-

fe keine unerwartete Fremdheitserfahrung im Waldenfels’schen Sinne, sondern eine

Fremdreferenz im Luhmann’schen Sinne beschreiben (vgl. Kap. V.4.1 u. V.5.3). In den

allermeisten Fällen ist es möglich, die »Fremdgruppen«-referenz durch eine präzisere

Gruppenbezeichnung zu ersetzen, die ohne die Begriffe »fremd« oder »anders« aus-

kommt.

Ansätze religiöser und interreligiöser Bildung, die den Umgang mit weltanschau-

licher und religiöser Unterschiedlichkeit »vom Menschen aus« denken wollen, müssen

sich zudem damit auseinandersetzen, dass jede Subjektorientierung eine Subjektivie-

rung darstellt. Subjektorientierung ist demnach nicht einfach bloße Orientierung an

den Erfahrungen Lernender, sondern in demselben Maße auch Subjektschaffung durch

pädagogisches Handeln, das bestimmte subjektive Artikulationsräume eröffnet bzw.

vorgibt und andere verschließt. Für eine Subjektorientierung, die Bildungsprozesse von

den unterschiedlichen Erfahrungshorizonten der Lernenden aus aufbauenwill, hat dies

weitreichende Konsequenzen.Diese werden in Kapitel V.5.6 näher beleuchtet. Zunächst

aber soll ein verwandter Sachverhalt betrachtet werden, nämlich die implizite Gleich-

setzung von individueller religiöser Perspektive und kollektiver religiöser Identität.

5.5 Gleichsetzung von kollektiver religiöser Identität
und individueller religiöser Perspektive hinterfragen

Luhmanns These, dass soziale Systeme über ein systemeigenes »Selbst« verfügen, wur-

de in Kapitel V.4.2.3 kritisch diskutiert. Zwar versteht Luhmann für soziale Systeme den

Begriff des Selbst nicht in einer »psychisierten« Weise. Dennoch steht bei Luhmanns

das Verständnis des sozialen Systems als erkennender, sich selbst hervorbringender Organis-

mus immer wieder mit im Raum (vgl. S. 298f.). Für vorliegende Kontexte ist interessant,

dass der Gedanke eines sozialen Selbst auch in vielen Religionen existiert: zu denken

ist etwa im Judentum an die Rede vom Volk Israel, im Islam an das Umma-Konzept

oder im Christentum an die Leib-Christi-Vorstellung. Bei Paulus wird die christliche

Gemeinschaft als geistiger Leib dargestellt, von dem die ihr Angehörenden verschiede-

ne Glieder darstellen, die mit spezifischen Geistesgaben bedacht sind (1 Kor 12,13-27).

Mit Verweis auf den lenkenden Geist Gottes, der die christliche Leib-Gemeinschaft er-

V. 5. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


320 Fremdheitserfahrung und Othering

füllt, ließe sich zusätzlich eine Nähe zum beobachtenden Selbst eines sozialen Systems

begründen.6

Ohne hier in die Tiefe gehen zu können, soll mit diesen Schlaglichtern auf ein Pro-

blem hingewiesen werden: dass in vielen Religionen kollektive religiöse Selbst-Bilder

existieren, die eine theologischeRelevanz haben, aber als kollektive Identitätskonstruktion

gleichzeitig nicht unproblematisch sind. Denn der Gedanke eines »sozialen Selbst Reli-

gion« birgt besonders bei einer oberflächlichen Übernahme einige bedenkliche Begleit-

erscheinungen. Aufzeigen lässt sich dies an der bereits diskutierten Frage: Wenn einer

kollektiven (religiösen) Ordnung ein systemisches Selbst zugeschrieben wird, kann die-

ses dann auch Fremdheit erfahren? In der Geschichte des Christentums lassen sich viele

Episoden aufzählen, in denen nach dem Leitspruch »Deus vult« das verfeindete »Frem-

de« bekämpft wurde. Auch in abgeschwächter Form lassen sich viele Begebenheiten

benennen, in denen »das Christentum« auf »Fremdes« reagierte. In Kap. II.4.1 wurde

auf kollektive Otheringkonstruktionen hingewiesen: »Jeder weiß, wer zu den Anderen

gehört, und man weiß das Wesentliche über sie« (vgl. Kap. II.4, Fußnote 17)7. Damit

sind Gefahren einer kollektiven Fremdwahrnehmung hinreichend benannt.

Luhmann selbst bezeichnet Religionen im Rahmen seiner systemtheoretischen Er-

örterungen als soziale Systeme.8 An dieser Stelle ist es jedoch wichtig, präzise zu sein –

um Chancen und Grenzen einer Rezeption von systemtheoretischen Analysen in inter-

religiöser Bildung aufzuzeigen. Auf der einen Seite hat die Rede vom »sozialen System

Religion« eine gewisse Berechtigung: Vielfach wird der Begriff der »eigenen Perspekti-

ve« in religionspädagogischen Diskursen als Synonym für die Gesamtperspektive einer

religiösen Gemeinschaft verwendet. Joachim Willems, der sich ebenfalls auf Luhmann

bezieht, weist auf eine grundsätzliche Mehrdeutigkeit in Bezug auf interreligiöse Be-

gegnungen hin9: Wenn vom »Dialog der Religionen« gesprochen wird, kann dies ei-

nerseits bedeuten, dass hier Individuen, oder aber anderseits, dass die Religionen als

übergeordnetes Ganzes im Gespräch sind (z.B. »der Islam« mit »demHinduismus« mit

»dem Judentum« [vgl. auch S. 135]). Mit zu berücksichtigen ist hier der institutionelle

Apparat von Religionsgemeinschaften, der häufig eine bestimmte Form der Kommu-

nikation vorgibt.10 In der religionspädagogischen Theoriebildung wird »religiöse Per-

spektive« oft auch als Ausdruck einer »Zugehörigkeit« eines Menschen zu seiner »ei-

genen« religiösen Gemeinschaft verstanden (vgl. das vorherige Kapitel V.5.4). Vor dem

Hintergrund wäre es (in abstrahierender Weise) möglich, interreligiöse Begegnungen

als Begegnungen verschiedener sozialer Systeme zu begreifen, die von System zu Sys-

temmiteinander kommunizieren. Im weitesten Sinne kommunizieren dort schließlich

»Angehörige« von Religionen.

Auf der anderen Seite ist es wie gesagt fraglich, ob es sich bei den im Rahmen in-

terreligiöser Begegnungen erlebten Erfahrungen um kollektive Erfahrungen handelt oder

6 Neben der Leib-Christi-Vorstellung ließe sich auch das Bild der Kirche als »Braut Christi« nennen,

in dem die kirchliche Gemeinschaft personale Eigenschaften bekommt.

7 Vorliegende Studie würde in ihrer Diktion statt »zu den Anderen« »zu den ›Fremden‹« schreiben.

8 N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft.

9 J. Willems: Interkulturalität und Interreligiosität, S. 108.

10 N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, S. 226-249.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


321

diese sich gar zu einer »Gesamterfahrung« eines wie auch immer gearteten sozialen

Systems homogenisieren lassen (vgl. Kap. V.4.2.3). Waldenfels betont immer wieder:

Jedes Wir braucht ein Ich, das es ausspricht (vgl. Kap. V.3, Fußnote 284). Willems hält es so

ebenfalls für verkürzt, sich allein auf die übergeordnete Gesamtperspektive der Religio-

nen zu beziehen, sondern möchte sie im Rahmen einer systemtheoretischen Analyse

durch die Perspektive der »lernenden (und lehrenden) Individuen« ergänzt wissen.11

Weiterhin ist auf die zahlreichen religionspädagogischen Beiträge hinzuweisen, die

sich mit der Tatsache auseinandersetzen, dass Lernende in der »eigenen« Tradition

weniger beheimatet sind als manchmal angenommen (vgl. Kap. III.9). Immer wieder

wird zudem in der Religionspädagogik kritisiert, dass Lernende nicht als Expert*innen

oder Repräsentant*innen ihrer »eigenen« Religion angesehen werden dürfen (vgl. Kap.

III.3, Fußnote 28) – was in der didaktischen Praxis gleichwohl oft geschieht.

Hier bietet Luhmanns Systemtheorie interessante Perspektiven. Wie in den Kapi-

teln V.4.2.2 und 4.2.3 ausgeführt versteht Luhmanns Systemtheorie die Zugehörigkeit

eines Menschen zu einem sozialen System in einer sehr speziellen Weise: Als »Person«

ist er Adressat von Kommunikation und wird so selbst zum Teil der Kommunikation

(bzw.mit LuhmannsWorten Teil der »Autopoiesis sozialer Systeme« [vgl. Kap. V.3, Fuß-

note 57]). Als psychisches System blickt er von außen auf Kommunikation, da psychische

Systeme soziale Kommunikation immer erst in ihrer systemeigenen Gedankenwelt re-

konstruieren müssen und daher nicht direkt an der Kommunikation teilnehmen kön-

nen. Mit Luhmann lässt sich zeigen, wie sich eine kommunikative »eigene Ordnung«

etablieren kann, die eine bindende Wirkung hat, aber den von ihr Betroffenen nicht ver-

traut ist. So gesehen ist es der Normalfall, dass eine »eigene Religion«, der ein Ich als

Person »angehört«, für dieses Ich stets auch eine Fremdreligion darstellt – zu komplex

ist die historisch gewachsene Kommunikationsstruktur einer Religion, um sie aus der

Außensicht einer psychischen Beobachtung vollständig zu erfassen.12

Wie in Kapitel V.5.2 gezeigt, lässt sich aber nicht nur intrareligiöse Kommunikation,

sondern auch das interreligiöse »Sprechen über Religion« als soziales System analysieren.

Gerade hier wird besonders häufig mit den Referenzen »eigene Religion« bzw. »frem-

de Religion« operiert. Auch diesen Selbst- bzw. Fremdreferenzen steht das psychische

Ich als beobachtendes Außen gegenüber und muss sich ihnen dennoch bis zu einem

gewissen Teil anpassen.

Durch dieses doppelte Im-Außen-stehen wird die Rede von »eigener Religion« in

interreligiöser Bildung fraglich: Weder können Individuen ganz die komplexe Struktur

»eigener« religiöser Deutungssysteme überblicken, noch unterliegt das komplexe Zu-

standekommen von Eigen- bzw. Fremdzuschreibungen in interreligiöser Bildung wirk-

lich ihrer Kontrolle. Insbesondere wenn von einer kollektiven »eigenen Perspektive« einer

Religion ausgegangen wird, ist dies mit Luhmann mehr als kommunikative Fiktion zu

betrachten, als dass dies wirklich der psychischen (Selbst-)Wahrnehmung aller mitge-

meinten Individuen entspricht.

11 J. Willems: Interkulturalität und Interreligiosität, S. 98.

12 Wennnoch beachtetwird, dass ein religiösesDeutungssystemoft auf einen transzendentenRaum

verweist, nimmt das Fremdheitspotential der »eigenen Religion« noch weiter zu (vgl. hierzu bes.

die Studien von Tobias Kaspari u.a. in Kap. III.8).

V. 5. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


322 Fremdheitserfahrung und Othering

Eine systemtheoretische Analyse interreligiöser Bildung lässt zwei unterschiedliche

Lesarten zu: In der einen reagiert die Autopoiesis religiöser Kommunikationssysteme

beinahe losgelöst von allen individuellen psychischen Sichtweisen als übergeordnetes

systemisches Selbst auf »Fremdheit«. In der anderen lassen sich soziale Zuschreibun-

gen von »Eigen- und Fremdheit« als kommunikative Fiktion dekonstruieren, indem

umso stärker auf die eigenständige Realität der individuellen psychischen Wahrneh-

mung verwiesen wird. Bei Luhmann bedingt die eine Lesart durchaus die andere, doch

es wirkt etwas unbefriedigend, dass einerseits »psychische Systeme« Ort einer radikal

gedachten Individualität sind, mit ihnen verbundene »Personen« aber gänzlich in der

Autopoiesis eines sozialen Kommunikationsgeschehens aufgehen sollen.

Es ist gegenüber Luhmann zu fragen, wie nicht nur ein psychisches Außen, son-

dern auch ein kommunikatives Außen berücksichtigt werden kann, also ein personaler

Ausdrucksraum, der nicht in der Gesamtperspektive eines sozialen Systems aufgeht,

sondern einen individuellen Wert für sich besitzt. In vorliegender Studie wurde deut-

lich, dass Luhmann den Zustand eines Zwischen-den-Ordnungen-stehens (den er mit

Begriffen wie »strukturelle Koppelung« oder »Interpenetration« bezeichnet) theoretisch

kaum näher in den Blick nimmt (vgl. Kap. V.4.2.3 u. 4.3.1). Gerade diese Dimension ist

aber wichtig für individuelle Fremdheitserfahrungen, die immer durch ein irritiertes

Außerhalb-der-Ordnungen-stehen gekennzeichnet sind.

Wenn diese Einwände berücksichtigt werden, bietet die Systemtheorie großes Po-

tential, um Konstruktionen von kollektiver »Eigenheit« und »Fremdheit« kritisch zu

untersuchen: Mit Luhmann lässt sich erklären, wie eine fiktive Erwartung »Jeder weiß,

wer die religiös Anderen/Fremden bzw. die Eigenen sind« soziale Wirkmacht entfalten

kann – obwohl vieleMenschen eine davon abweichende Ansicht und andere nicht einmal

Kenntnis von dieser Erwartung haben.

Ebenso lässt sich der Gedanke eines gemeinschaftlichen religiösen »Selbst« der Religion

kritisch analysieren, der wie anfangs gezeigt häufig auch einer binnenreligiösen Denk-

weise entspricht bzw. eine heilsgeschichtliche Relevanz hat.13 Es bleibt herausfordernd,

wie sich die Zugehörigkeit eines Menschen zu einer religiösen Heilsgemeinschaft aus-

drücken lässt – ohne gleichzeitig außer Acht zu lassen, dass ein solches Zugehörigkeits-

denken erstens immer ein Otheringpotential birgt und sich der individuelle Mensch

zweitens immer auch im Außen dieser Gemeinschaft befindet.

5.6 Möglichkeiten und Grenzen der pädagogischen Orientierung
am »Subjekt« ausloten

Es gibt viele Gründe, gegenüber den Möglichkeiten eines pädagogischen Programms

skeptisch zu sein, das den Lernprozess vom individuellen Erfahrungshorizont der Ler-

nenden aufbauen will. Viele Einschränkungen sind in den vorherigen Kapiteln deutlich

13 »Heilsgeschichtlich« ist ein christlich geprägter Begriff, der hier aber in einer allgemeinerenWeise

gemeint ist und eine gemeinschaftliche Suche nach Erlösung beschreibt. In allgemeinerer Form

kann dieser Grundgedanke in mehreren Religionen gefunden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


323

geworden: Zunächst ist fraglich, wie sich der Vielzahl individueller Perspektiven nachspü-

ren lässt, die während eines Lernprozesses aufscheinen. Denn für diese Spurensuche

kommen zahlreiche Individuen in Betracht: die verschiedenen Personen, die einer Lern-

gruppe angehören, sowie die Personen, die sie unterrichten – es wird aber auch oft über

Personen gesprochen, die nicht anwesend sind.Wie kann die Vielzahl individueller An-

sprüche, die hinter diesen Perspektiven verborgen sind, jemals angemessen gewürdigt

werden? Die Verständnisschwierigkeiten, die Lévinas allein für das Gespräch von einem

Ich und seinem direkten personalen Gegenüber herausgearbeitet hat (vgl. Kap. IV.3.3),

sind hier noch einmal um ein Vielfaches potenziert. Es stellt sich erneut die Frage, wie

ein Ich Zugang zu Erfahrungen gewinnen kann, die es nicht selbst macht (vgl. Kap.

IV.3.1).

Nicht einmal aber zu Erfahrungen, die ein Ich selbst macht, hat dieses Ich immer

einen unmittelbaren Zugang. Denken und Empfinden eines Ichs werden durch viel-

fältige kognitive, emotionale, körperliche und soziale Ordnungen bestimmt, aus deren

Widersprüchlichkeit die bewusste Ich-Wahrnehmung oft nur mühsam eine Synthese

bilden kann (vgl. Kap. V.4.3.2). Häufig gelingt dies auch nicht und etwas, was man zu-

vor noch selbst erfahren oder gedacht hat, wirkt wie ein Gedanke oder eine Erfahrung

eines fremden Ichs.

In Kapitel V.5.4 wurde außerdem aufgezeigt, dass die religionspädagogische Orien-

tierung am »Subjekt« stets durch Subjektivierungsprozesse beeinflusst wird, die jeweils

mit spezifischen Verständnissen von Subjektivität einhergehen. Subjekte entwickeln

ihre Subjektivität immer auch im Horizont gesellschaftlicher Subjektformen. Wie im

vorherigen Abschnitt erläutert, wird beispielsweise der Ausdruck »religiöse Perspek-

tive« gleichzeitig als Synonym für eine subjektive und für eine kollektive Perspektive

gebraucht. Hier ist noch einmal verstärkt die Frage zu stellen, wie sich in der Suche

nach einer religiösen Perspektive »die Herrschaft über sich selbst in eine Praxis der

Herrschaft der Anderen integriert« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 233).

Wenn einMensch »ich« sagt oder empfindet, kann er je nach Kontext etwas anderes

meinen, vielleicht nicht einmal sich selbst. Die Möglichkeiten der Subjektorientierung

sind so auf vielerlei Weise eingeschränkt. In gewisser Weise ist sie ein »bodenloses«

Unterfangen und es bleibt fraglich, ob durch die verschiedenen Subjektivitäten und

Dispositionen, die ein Ich bestimmen, jemals zu einem »inneren Kern« vorgestoßen

werden kann, das ein Ich als solches ausmacht. Für die Theorie interreligiöser Bildung

hat diese Skepsis gravierende Konsequenzen: sowohl für die Rede von »Perspektivität«

und »Perspektivenwechsel« als auch für das Verständnis von Fremdheitserfahrungen.

Trotzdem gibt es zahlreiche Gründe die Orientierung am Subjekt, Selbst, Ich nicht

einfach aufzugeben – eben weil jenes, wie Waldenfels schreibt, »als solches nicht zur

Wahl« steht. Trotz aller Fremdbestimmung und aller inneren Veränderung existiert und

agiert jedes Ich eine individuelle Lebensspanne lang, die irgendwann nach der Zeugung

beginnt und irgendwann mit dem Tod endet. Über diese Zeitlichkeit mit individuellen

Erfahrungen, auch Fremdheitserfahrungen, ist das Selbst bestimmbar. Auch wenn sich

dieses Selbst oder Ich mit all seinen widersprüchlichen, komplexen Ordnungen nie in

seiner Gesamtheit ergründen lässt, so erwächst es doch in emergenter Weise als indi-

viduelle Kombination aus der Interaktion all dieser Ordnungen (vgl. Kap. V.4.3.1). Auch

das Menschenbild der meisten Religionen und Weltanschauungen fordert es, die Ori-

V. 5. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


324 Fremdheitserfahrung und Othering

entierung an der Einzigartigkeit eines jeden Menschen nicht aufzugeben. Ob ein Ich

in all seiner Singularität über den Tod hinaus auf irgendeine Weise überdauert oder

erinnert wird, ist eine noch weitergehende religiöse Frage: Ist seine Zeit in irgendje-

mandes Händen? Schließlich besteht noch der für vorliegende Studie wohl entschei-

dendste Grund: dass jede Erfahrung und Zuschreibung von Fremdheit nur von einem

positionellen Standpunkt aus zu denken ist (vgl. Kap. V.4.2.4). Die Auseinandersetzung

mit den Theorien von Luhmann, Foucault und Waldenfels belegt die zentrale Rolle, die

die Perspektivität der Weltwahrnehmung hat. Ebenso sind die an einem Lernprozess

Beteiligten niemals als »Tabula rasa« zu verstehen, wie auch Manfred Pirner schreibt

(vgl. Kap. III.10, Fußnote 28). Ungeachtet ihrer religiösen Vorbildung stehen sie den

Inhalten interreligiöser Bildung nie neutral gegenüber.

Wie nun schon oft dargelegt wurde, wäre es zu einfach gedacht, das Selbst, das

Fremdheit erfährt, pauschal als Raum des Eigenen zu verstehen. Die »eigene« Perspek-

tive ist immer von Fremdheiten durchzogen. Sie geht im Sinne einer Allopoiesis heau-

tou (vgl. Kap. V.4.3.1) sogar aus einer Vielzahl an fremden Ordnungen hervor – wobei

»fremde« Ordnungen hier eigentlich der falsche Ausdruck sind, da diese dem Selbst/

Ich meist noch nicht bewusst sind. Oft werden bestimmende Ordnungen erst durch

ein irritierendes Erfahrungsereignis offenbar. Aus einem vorbewussten Ordnungsge-

füge heraus, in dem es genau genommen noch kein (explizites) »eigen« und »fremd«

gibt, wird dieses irritierende Erfahrungsereignis rekonstruiert. Dies kann zur parado-

xen Situation führen, dass das Ich-Bewusstsein das irritierende »Außer-ordentliche«

zunächst als »fremd« erkennt – und schließlich feststellt, dass die Ordnung, in deren

Rahmen es auf das »Außer-ordentliche« reagiert hat, ebenso »fremd« ist. Jede Fremd-

heitserfahrung birgt laut Waldenfels das Potential, die »eigene« Erfahrung selbst fremd

werden zu lassen (vgl. Kap. IV.3, Fußnote 149).

So kann die Irritation über eine »fremde« religiöse Praxis dazu führen, dass auch

die »eigene« Praxis plötzlich fragwürdig erscheint und erst neu verstanden/begründet

werden muss (auf diese »existenzielle Auseinandersetzung« zielen ja auch Leimgru-

bers »fünf Schritte interreligiösen Lernens« ab, vgl. Kap. III.6, Fußnote 10). Einfache

Rückfragen, warum dies oder jenes getan wird, werden in den allermeisten Fällen die

tiefe Unvertrautheit der »eigenen« religiösen Praxis aufdecken – und zeigen, dass hier

das befragte Ich einer Ordnung gefolgt ist, über deren Aufbau und Zustandekommen

es höchstens geringfügige Kenntnisse hat. Ordnungen, nach oder in denen Menschen

leben, sind diesen Menschen fast nie als Ordnung bewusst und können daher nicht

wirklich als eigen im Sinne von vertraut bezeichnet werden (vgl. Kap. V.5.2 u. 5.5).

Dies bedeutet aber nicht, dass es keine Räume der Vertrautheit im menschlichen

Leben gäbe. In Kapitel V.4.3.2 wurden Erfahrungen des Eigenen angesprochen. Bei ihnen

handelt es sich nicht einfach um ein Funktionieren nach bestimmten Ordnungspro-

zessen, sondern um ein disruptives Ereignis, das ein Selbst aus dem Lauf seiner Ord-

nungen herausreißt und es neu aufmerksam werden lässt. Auch hier werden Ordnun-

gen als Ordnungen sichtbar, doch sie werden als eigene, vertraute Ordnungen erkannt –

im bewussten Bezug auf sich selbst. Gewiss beruht jede Selbsterfahrung oder auch die

schrittweise Herausbildung eines Selbstkonzeptes nur auf vorläufigen Konstruktionen.

Hierin liegt jedoch kein Grund, diese bewussten Erfahrungen, Wahrnehmungen des

Selbst/Ich herabzuwürdigen. Prozesse, innerhalb derer die »eigenen« Fremdheiten vertraut

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


325

werden, in denen etwas von außen Wahrgenommenes als Eigenes entdeckt und ange-

nommen wird, können mit regelrechten Glücksgefühlen verbunden sein. Nicht zuletzt

sind Erfahrungen des Eigenen auch ein wichtiger Bestandteil dessen, was Waldenfels

als Herausbildung einer »responsiven Rationalität« bezeichnet (vgl. Kap. V.4.3.2).

Foucault konstatiert: »Das Selbst, zu dem man in Beziehung steht, ist nichts an-

deres als die Beziehung selbst« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 223). Dies gilt ebenso für die

Beziehung des Selbst zu religiösen und weltanschaulichen Fragestellungen. Subjektori-

entierung wäre so verstanden die Ermöglichung, sich zu sich selbst in Beziehung zu setzen –

mit dem Ziel, zumindest einen Teil dieser Selbst-Beziehungen für das eigene Selbst

offenzulegen und verstehbar zu machen. In einem Gruppenlernprozess erkennen ver-

schiedene Individuen im Gespräch miteinander und doch je für sich möglicherweise

auch Ordnungen, die für sie als »Individuen« gemeinsam gelten (soweit ein individu-

eller Konstruktionsprozess eben darüber Gewissheit haben kann).

Es ließe sich hier sicher einwenden, dassDerartiges in interreligiöser Bildung längst

praktiziert wird. Der Forschungsstand zur Theorie interreligiöser Bildung zeigt gleich-

wohl, dass viele Ansätze nicht trennscharf zwischen individueller, subjektiver und kol-

lektiver Perspektivität unterscheiden undmanchmal in zwei aufeinanderfolgenden Sät-

zen »eigene Perspektive« zuerst als Synonym für eine christliche »Gesamtperspektive«

und dann als Ausdruck für den innersten Erfahrungsraum des individuellen Menschen

verwenden. Zudem werden viele Ansätze so unmittelbar von der individuellen Erfah-

rung oder Perspektive der Lernenden aus konzipiert, als existierte der Hiatus zwischen

der Ich-Erfahrung und der ich-fremden Erfahrung gar nicht (insbesondere der Hia-

tus zwischen Lernenden/Lehrenden und der Person, die einen Lernansatz entwickelt).

Natürlich kommt kein Entwurf eines Lernprozesses ohne Subjektivierungen aus, d.h.

ohne vorläufige Konstruktionen des mutmaßlichen Wissenstandes oder der Positiona-

lität der Lernenden/Lehrenden. Diese Konstruktionen lassen aber keine unmittelbaren

Schlüsse über die Erfahrungswelt ich-fremder Individuen zu (wie es bisweilen durch

den Begriff der Subjektorientierung suggeriert wird).

Zuletzt kann die Orientierung am lernenden »Subjekt« eine wichtige Frage verber-

gen: Von welcher Position aus wird eigentlich nach einer Subjektorientierung gefragt: Be-

zieht die sich am »Subjekt« orientierende Person auch ihr eigenes Subjekt in die Suche

mit ein? In vielen Veröffentlichungen zu einer subjektorientierten (inter-)religiösen Bil-

dung fällt auf, dass die Positionalität der Lehrkräfte nur wenig thematisiert wird – so

auch in dem in Abschnitt V.5.4 zitierten WiReLex-Artikel von Reinhold Boschki zum

Thema »Subjekt« (vgl. auch Kap. IV.4.3). Welche Rolle spielen Fremdheits- und Eigen-

heitserfahrungen der Lehrkräfte in interreligiöser Bildung?

Insgesamt zeigt sich, dass die Orientierung am »Subjekt« noch konsequenter und

gleichzeitig mit noch mehr Bedacht durchzuführen ist. Genau genommen braucht es

anstatt des von KarloMeyer vorgeschlagenen »doppelten Individuenrekurses« (vgl. Kap.

IV.4, Fußnote 11) einen mindestens vierfachen Bezug auf das Individuum/Subjekt: Es ist

mit Sicherheit wichtig, auf die Individualität von (Fremdheits-)Erfahrungen einzuge-

hen und auf eine individualisierende Darstellung von religiösen Zeug-nissen zu achten.

Daneben sind aber zwei weitere Perspektiven ebenfalls bedeutend: Zu beachten ist ers-

tens, dass eine Subjektorientierung in interreligiöser Bildung die subjektive Sicht der Lehr-

person nicht einfach übergeht. Dabei geht es nicht allein, wie auch Meyer vorschlägt, um

V. 5. Religionspädagogische Würdigung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


326 Fremdheitserfahrung und Othering

die Reflexion eigener Vorurteile und Verstehensstrukturen,14 sondern um ein prinzipi-

elles Problem: Denn die lehrende oder einen Ansatz konzipierende Person ist diejenige,

die die Zuordnungen von »eigen« und »fremd« für den Lernprozess im Grundsatz an-

legt. Nicht unbedingt müssen aber am Lernvorgang beteiligte oder von ihm betroffene

Individuen die Zuordnungen gleich empfinden wie die lehrende oder konzipierende Per-

son. Dies gilt zunächst für die aus Lehrkraftsicht konstruierten Subjekte einer »eigenen«

Lerngruppe. Auf der anderen Seite ist es sogar wahrscheinlich, dass das konstruierte

Objekt der Fremdheitserfahrung,wenn es eine Person ist, sich als Individuumnicht glei-

chermaßen als »fremd« begreift, wie es dargestellt oder erfahren wird. Es ist so noch eine

zweite Perspektive zu ergänzen, die zugleich die herausforderndste ist: Sie fragt, ob die

Darstellung einer »subjektiven Perspektive« dem nicht direkt zugänglichen individuellen

Anspruch dieser Perspektive entspricht – indem sie Subjektbilder und Subjektivierungen

selbstkritisch hinterfragt. Ein solcher Ansatz muss quasi hinter die »eigene Darstel-

lung« des »anderen/fremden Subjekts« blicken und hinterfragen, welche individuelle

Ansprüche des dargestellten Subjekts durch die Darstellung selbst verdeckt wurden (vgl.

Kap. IV.4.6).

14 K. Meyer: Grundlagen interreligiösen Lernens, S. 417.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

