V. Ordnungen des Eigenen und ihre Fremdheiten
verstehen - Ordnungstheoretische Perspektiven

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/ /de/agh - Open Access - -


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Erste Ankniipfungspunkte -
Blick auf religionspadagogische Rezeptionen

In vorliegender Studie wurde an zahlreichen Stellen auf vielfiltige Zusammenhinge
zwischen den Feldern »Fremdheit« und »Ordnung« verwiesen (u.a. in den kontextuellen
Klirungen im Kapitel I1.3 und im Forschungsstand unter II1.10). In der Untersuchung
phidnomenologischer Zuginge im letzten Kapitel erschien schliefllich der Ordnungs-
begriff erneut: im Rahmen der strukturalistischen Phinomenologie Maurice Merleau-
Pontys (Kap. IV.3.2) und beim Ansatz von Bernhard Waldenfels u.a. im Rahmen seiner
Fremdheitsdefinition, die Fremdes als das »Aufler-ordentliche« definiert (Kap. IV.3.4 u.
11.3.2). Von Julia Reuter, die sich unter anderem auf Waldenfels’ Ansatz bezieht, wurde
bereits folgendes Zitat angefiihrt: »Die Grenze zum Fremden ist ein Relikt der Ordnung;
wer den Fremden verstehen will, der muss zuallererst die eigene Ordnung verstehen«
(vgl. Kap. 1L.3, Fufdnote 1). Fremdes als das »Aufler-ordentliche« einer »eigenen Ord-
nung« — diese Definition erscheint zunichst unmittelbar einleuchtend. Wenn aber die
»eigene Ordnung« ein so entscheidender Ausgangspunkt der Fremdheit ist, stellt sich
nun die Frage, was »eigene Ordnung« bzw. was der Begriff der »Ordnung« insgesamt
bedeutet.

1.1 Ambivalenz des Ordnungsbegriffs/Ordnungsvielfalt
in interreligioser Bildung

Die Assoziationen, die im Wort Ordnung mitschwingen, sind nicht nur positiv: »Zucht
und Ordnung«, »Ordnung und Sauberkeit« werden oft eher abfillig verwendet, die
»Neuordnung Europas« ist ein Euphemismus der Nationalsozialisten fiir einen fatalen
Angriffskrieg. Jedoch kann Ordnung auch einen Zustand der Zufriedenheit ausdriicken:
wenn etwas »in Ordnung« oder sogar »in bester Ordnung« ist. Ordnung bezeichnet so-
wohl den Prozess des Ordnens als auch ein Geordnetsein, das einen Sachverhalt iiber-
sichtlich macht, »Unordnung« und Chaos »strukturiert« oder beseitigt. Wer etwas »fiir
sich ordnet«, macht sich eine Sache begreifbar und verstehbar. »Ordnungsgemif3« ver-
lauft etwas, wenn es regelhaft und erwartbar abliuft. Wer dagegen undiszipliniert ist,

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224

Fremdheitserfahrung und Othering

wird »zur Ordnung gerufen«. Die »eigene Ordnung« ist ein gewohnter Ablauf oder ein
Umfeld, das ein Individuum »braucht« bzw. woraus es nicht »gerissen« werden méch-
te. Vielleicht will es aber bisweilen »die Ordnung durchbrechen«. Ordnung kann sowohl
ein Organisationsprinzip sein (die »alphabetische Ordnung«), als auch eine hierarchi-
sche Kategorie ausdriicken (»ein Problem erster Ordnung«). Auf institutioneller, gesell-
schaftlicher, staatlicher Ebene beschreibt Ordnung eine systemische Struktur, die nach
klaren Regeln, Gesetzen und Normen aufgebaut ist, wie z.B. die »Grundordnung«, »of-
fentliche/sittliche Ordnung«, »Staatsordnung, »Schulordnung«. Das »Ordnungsamt«
ist die Behdrde, in dem nicht zuletzt das Pass- und Meldewesen untergebracht ist.!

Diese Vielfiltigkeit des Ordnungsbegriffs lisst sich auch auf interreligiose Kontexte
anwenden. Ein 2016 von Ulrich Willems et al. herausgegebener Sammelband zeigt viel-
faltige »Ordnungen religioser Pluralitit« auf, ohne jedoch selbst einen Ordnungsbegriff
zu definieren: Untersucht werden unter der Uberschrift des Sammelbands historische
Konzepte von religioser Pluralitit, Vorstellungen religioser Pluralitit in unterschied-
lichen Religionskulturen sowie aktuelle Debatten in deutsch- und englischsprachigen
Kontexten, wobei auch rechtliche Fragestellungen beriihrt werden.”

Auch im Forschungsstand interreligidser Bildung in Kapitel III wurden viele Ord-
nungskontexte aufgezeigt: in Gestalt kategorialer Doméinen wie Religion, Kultur, Mi-
gration, in Gestalt struktureller Organisationsformen wie der Form des Religionsun-
terrichts, aber auch in der Analyse einzelner Beziehungssysteme wie Lerngruppen.

Mithilfe des Ordnungsbegrifts lassen sich so auch konkrete Unterrichtssituationen
betrachten: Bereits in der Einleitung vorliegender Studie wurden die Beispiele von Kar-
lo Meyer und Heinz Streib aufgefiihrt. Beide beschreiben, wie Kinder beim Héren eines
Adhans in Gelidchter ausbrechen, doch der weitere Fortgang der Unterrichtssituationen
bei Meyer und Streib unterscheidet sich stark. Im ersten Beispiel kann das Lachen von
der Lehrkraft eingeordnet und pidagogisch aufgefangen werden, am Ende des zweiten
Beispiels steht eine Beinahe-Priigelei auf dem Pausenhof (vgl. Kap. 1.1, Fufinote 4 u.
5). Die Kontexte, in denen der Adhan jeweils erklingt, sind auf vielfiltige Art und Wei-
se geordnet: Es herrschen — auch abhingig von der Lerngruppenzusammensetzung —
in jedem Kontext Erwartungen vor, was in der Situation passend erscheint und was
nicht. Solche Erwartungen werden ebenso vom »bereichsspezifischen und abstrakten
Vorwissen« der Beteiligten und den »Zwecken« ihrer Kategoriennutzung geprigt (vgl.
Kap. 11.3.3). Bereits hier zeigt sich eine Vielzahl verschiedener Ordnungen, die fur die
Untersuchung interreligiéser Lernsituationen relevant sein kénnen.

In einer Erweiterung des Beispiels bei Meyer erklirt die Lehrerin der Klasse, dass
sich »Aischa aus der Nachbarklasse« durch das Lachen verletzt fithlen konnte. Weiter-
hin iiberlegt Meyer, was ein »Vater von einem Kind aus der Klasse« dulern kénnte: »Das
rufen die immer vor einem Attentat. Ihr solltet lieber in die Kirche gehen als euch so
etwas anzuhdren« (vgl. Kap. I.1, Fufdnote 6 u. 7). In der Aussage des Vaters erscheint der

1 Vgl. auch Gerhard Wahrig/Hildegard Kramer/Harald Zimmermann (Hg.): Brockhaus — Wahrig.
Deutsches Worterbuch in sechs Banden. Vierter Band K—0Z, Wiesbaden: Brockhaus 1982, S. 922f.

2 Ulrich Willems/Astrid Reuter/Daniel Gerster (Hg.): Ordnungen religioser Pluralitit. Wirklichkeit —
Wahrnehmung — Gestaltung (= Schriftenreihe »Religion und Moderne«, Band 3), Frankfurt, New
York: Campus 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 1. Erste Ankniipfungspunkte - Blick auf religionspadagogische Rezeptionen

Gebetsruf mit gesellschaftlichen Stereotypen zum Islam verkniipft. Bemerkenswert ist
in diesem Zusammenhang auch ein anderes bereits aufgefiihrtes religionspidagogi-
sches Beispiel zum Thema Adhan: In »Interreligidses Lernen narrativ« erzihlt Mirjam
Zimmermann eine Geschichte, in der ein junges Midchen namens Lena das Gebet ihrer
muslimischen Nachbarn als »seltsamen Singsang wie aus einer anderen Welt« erfihrt
(vgl. Kap. I11.3, Fufinote 35).

Weitere zu betrachtende Ordnungsebenen ergeben sich so auch aus der reli-
gionspidagogischen Darstellung der Beispiele. Die Formulierung »Aischa aus der
Nachbarklasse« etwa lisst sowohl raumliche Ordnungen (»Nachbarklasse«) als auch
gesellschaftlich-kulturelle Zuordnungen (»Aischa«) anklingen (3hnlich wie bei der
Formulierung: »Singsang wie aus einer anderen Welt«). Hier kann beispielsweise
untersucht werden, wie verschiedene religionspidagogische Ansitze das Thema
»Fremdheit« darstellen. Indem sich vorliegende Studie auf bestimmte Ansitze bezieht,
strukturiert aber auch sie selbst die Beziige auf eine spezifische Weise — und folgt dabei
nicht zuletzt einer Ordnung, die sich aus der Auseinandersetzung mit den rezipierten
Metatheorien ergibt.

Esist also genauer zu prizisieren, was vor diesem Hintergrund die Waldenfels’sche
Definition von Fremdheit als das »Aufler-ordentliche« genau bedeutet. Angesichts der
Vielfalt der moglichen Ordnungen schreibt Waldenfels: »Es gilt also der Satz: So viele
Ordnungen, so viele Fremdheiten. Das Aufder-ordentliche begleitet die Ordnung wie ein
Schatten<® (vgl. auch Kap. I1.3, Fufinote 9). Zu allen oben genannten Ordnungen ist
ein »Aufler-ordentliches« moglich. Offensichtlich also lisst sich Fremdheit als »Aufler-
ordentliches« von (religionspiddagogischen) Kategorien, Strukturen und Systemen usw.
untersuchen, wobei genaue Zusammenhinge noch unklar bleiben kénnen. Ordnungs-
pluralitit scheint mehr zu sein als die wohl selbstverstindliche Tatsache, dass ange-
sichts eines Plurals von Ordnungen von einem Plural von Fremdheiten gesprochen werden
muss. Nicht nur Fremdheit als AuRer-ordentliches der Ordnungen wird plural, sondern
es stellt sich gleichzeitig Frage, was angesichts der Vielzahl der Ordnungen, die das Eigene be-
stimmen, das Eigene bedeuten kann.

Was bedeutet also »eigene Ordnungs, die Reuter herausstellt? Wer ordnet die Ord-
nungen, die nicht nur das Eigene, sondern gewissermaflen auch das Fremde als das
Aufler-ordentliche bestimmen?

Das vorangegangene Kapitel schloss auch mit der Frage, wie Subjekt und Wahr-

nehmung des Eigenen durch Ordnungsstrukturen vorgeprigt werden (vgl. Kap. IV.5).

Wie prigen eigene Ordnungen den, wie Husserl es formulieren wiirde, »Ichblick auf et-
was«* bzw. den »Ichstrahl«<®, mit dem die Dinge der Aufmerksamkeit des Ichs gewahr
werden? Viel stirker als noch Husserl es annahm, ist das subjektive Erfahrensgesche-
hen durch innere und dufdere Strukturen der Erfahrung geprigt, die im Widerspruch
zum souverinen Wahrnehmungslenken eines »transzendentalen Ichs« (vgl. Kap. IV.3.1)

3 B. Waldenfels: Phinomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 72.

4 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phianomenologischen Philosophie. Erstes
Buch (= Huallll), S. 81.

5 Ebd., S.231.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

225


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226

Fremdheitserfahrung und Othering

stehen. Husserls Thesen von einem »reinen Bewusstsein« wurden daher wie ausge-
fithrt von nachfolgenden phinomenologischen Ansitzen abgelehnt u.a. von Maurice
Merleau-Ponty (vgl. Kap. IV.3.2).

In Kapitel I1.3.3 wurde zudem auf die Forschung zum kategorialen Denken Bezug
genommen, die weitere »Strukturen des Bewusstseins« identifiziert. Diese haben be-
deutende Konsequenzen fiir die in Kapitel IV entfalteten phinomenologische Zuginge:
Waldenfels widmet sich in einem eigenen Buch ganz der »Phinomenologie der Auf-
merksamkeitc, in dem sich auch einige Passagen zur »Mitwirkung des Gehirns«® fin-
den. Hier schreibt er: »Es steht auf’er Zweifel, dass Neurophysiologie und Neurobio-
logie mit ihren neusten Methoden der Phinomenologie auf befruchtende, aber auch
auf beunruhigende Weise nahe geriickt sind.«” Forschungserkenntnisse zur neurona-
len Organisation hinterfragen die »Reinheit« eines die Welt wahrnehmenden Ichs und
damit auch die »Reinheit« der Wahrnehmung des Fremden.

Verschirfend geht die Forschung zum kategorialen Denken inzwischen von der
»Existenz multipler Kategoriensysteme« aus, die je nach Ordnungsaufgabe des Den-
kens eine andere Art der Kategorisierung wihlen. Dass diese verschiedenen Kategori-
ensysteme auch in Konkurrenz zueinander stehen konnen, lisst sich im Alltag in Gestalt
von »eigentlich, aber«-Strukturen beobachten (vgl. Kap. I1.3.3). In Kapitel I1.3.3 wur-
de ebenfalls bereits dargelegt, dass die »eigene Ordnung« des Bewusstseins nicht zu-
letzt auf ein unsichtbares Netz vorbewusster und dennoch verinnerlichter gesellschaft-
licher Klassifikationen zuriickzufiihren ist (u.a. kulturelle und lebensweltliche Pragun-
gen spielen hierbei eine bedeutsame Rolle).

Bereits diese erste Ubersicht zeigt eine Vielzahl méglicher Ordnungen, mit denen
Individuen konfrontiert sein kénnen. Reuters anfangs zitierter Appell »zuallererst die
eigene Ordnung verstehen« entpuppt sich also als eine herausfordernde, »unordent-
liche« Aufgabe: Die »eigene Ordnung« — das ist ein weites Feld, bestehend aus einer
Vielzahl moglicher zu untersuchender Ordnungen. Sie lassen sich nicht in ihrer Kom-
plexitit darstellen.

1.2 Ordnungstheorien und ihre Rezeption in interreligioser Bildung

Nach Niklas Luhmann ist es eine der wichtigsten Eigenschaften von ordnenden Sys-
temen, Komplexitit zu reduzieren (vgl. Kap. V.3.1.1). Auch im Folgenden wird es darum
gehen, die Vielfalt der moglichen Untersuchungsfelder zu begrenzen: Bevor auf irgend-
eine Weise damit begonnen werden kann, die »eigene Ordnung« zu verstehen, ist es zu-
nichst wichtig, Prozesse der Ordnungsbildung zu verstehen, also das Geordnetwerden und
Ordnen. Fir vorliegende Studie ist dabei besonders das Zusammenwirken von »Eigenem«
und »Ordnung« entscheidend, das letztlich auch fiir das Verstindnis des »Fremdenc re-
levant ist. Auf diese Weise hofft die Studie nicht nur der Spur des »Aufler-ordentlichen«
ein Stiick ndher zu kommen, sondern auch den Begriff »eigene Perspektive« niher zu

6 Bernhard Waldenfels: Phianomenologie der Aufmerksamkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004,
S.142-154, bes. S.143.
7 Ebd., S.143.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 1. Erste Ankniipfungspunkte - Blick auf religionspadagogische Rezeptionen

kliren, der fiir interreligiose Theoriebildung ein sehr wichtiger ist. Es ist hier und in
Kapitel IV angeklungen, dass diese Fragen Berithrungspunkte zur Theorie des Subjekts
aufweisen. Die pluralen Ordnungen enthalten das ordnende Subjekt als komplexen Ge-
genspieler.

Weitergehende Zuginge zum erdffneten Feld bieten die bereits genannten Ord-
nungstheorien von Niklas Luhmann, Michel Foucault und Bernhard Waldenfels, die
sich in ihren Theorien zudem mit der Frage der Ordnung des Subjekts befassen. Wie in
Kapitel IV wird auch hier der Ansatz von Waldenfels einen Zielpunkt darstellen, nicht
zuletzt weil sich Waldenfels in seinem Werk mit den Thesen von Foucault und Luhmann
auseinandersetzt. Da Foucault sich durch seine Lektiire von Merleau-Ponty selbst mit
der phinomenologischen Philosophie befasste und auch Luhmann »viel von der Phi-
nomenologie gelernt hat, dies aber eher untergriindig einflieRen lieR«®, bestehen auf
diese Weise vielfiltige Verbindungen zum vorherigen Kapitel IV. Es finden sich iiber-
dies Verbindungslinien in das anschlieRende Kapitel VI, da die Arbeiten von Foucault
auch von der postkolonialen Theorie rezipiert werden. Beachtenswert ist ebenso, dass
Luhmann stark normative Ansitze, wie sie etwa die postkolonialen Theorien darstellen,
sehr kritisch betrachtet (vgl. Kap. V.3.1.3).

Niklas Luhmann wird in einer Vielzahl von Publikationen zur interreligiésen Bil-
dung zitiert. Zu nennen sind hier zum Beispiel die Veréffentlichungen von Joachim
Willems®, der seinen Ansatz von »interkultureller Kompetenz« auch auf systemtheo-
retische Erkenntnisse stiitzt, oder das Jahrbuch fir konstruktivistische Religionspid-
agogik, herausgegeben von Gerhard Biittner, Hans Mendl, Oliver Reis und Hanna Roo-
se.’® Bernhard Dressler nimmt ebenso in zahlreichen Beitrigen™ auf Luhmann Be-
zug, wie auch viele weitere Autor*innen. Meist handelt es sich bei den Beziigen aber
um kleinere Zitate, die inhaltlich nicht auf das Themenfeld der Fremdheit angewandt
werden. Werke von Michel Foucault werden, wie in Kapitel I11.12.5 beschrieben, sel-
ten rezipiert. Eine Ausnahme stellen beispielsweise Veréffentlichungen von Bernhard
Griimme und Bettina Brandstetter dar."* Bernhard Waldenfels dagegen wird, wie in
Kapitel III und IV gezeigt, recht hiufig zitiert. Dies geschieht aber nicht vorwiegend
im Blick auf seine ordnungstheoretischen Klirungen. Zu sehen ist dies beispielsweise
an der Waldenfels-Rezeption von Tobias Kaspari: Wihrend das Konzept »Antwortlich-
keit« in seinem Ansatz eine grof3e Rolle spielt, geht Kaspari auf den Ordnungsbegrift
von Waldenfels nur wenig ein.” Vorliegende Studie kann deshalb der Rezeption des
Waldenfels’'schen Fremdheitsbegriffs in der Religionspidagogik noch weitere Aspekte
hinzuftigen.

8 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phidnomenologie braucht einen langen Atem, S.1114.

9 Bspw. J. Willems: Interkulturalitit und Interreligiositat; J. Willems: Interreligiose Kompetenz.

10 Bspw. Gerhard Biittner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.): Religiose Pluralitat (= Jahrbuch fiir
konstruktivistische Religionsdidaktik, Band 8), Babenhausen: Lusa 2017.

11 Bspw. B. Dressler: Religiose Bildung und Schule und viele weitere Beitrage.

12 Bspw. B. Griimme: Vom Anderen erdffnete Erfahrung; B. Griimme: Heterogenitat in der Religions-
padagogik; B. Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identititen aushandeln.

13 Vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S.370-376, besonders im Vergleich zu der Linge des
didaktischen Teils, S. 250-448.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

227


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Philosophische Verbindungslinien -
zersplitterte Weltordnung und die Subjektfrage

Die Ordnungstheorie ist seit langer Zeit mit zwei grofien Fragen verkniipft: 1. Inwiefern
ist eine Gesamtordnung der Welt méglich, die alle anderen Ordnungen in sich umfasst?
2. Welche Rolle nimmt das menschliche Subjekt in Bezug auf die Ordnungen der Welt
ein: Inwiefern gehen die Ordnungen der Welt aus dem Subjekt hervor bzw. inwiefern
wird das Subjekt durch diese Ordnungen bestimmt? Es ist leicht nachvollziehbar, dass
das philosophische Konzept des Fremden als das »Aufler-ordentliche« von solchen Fra-
gen nicht unbeeinflusst ist.

Wenn sich die zeitgenossische Philosophie und Soziologie auf den Ordnungsbegriff
bezieht, bezieht sie sich zugleich auf einen philosophischen Leitbegriff mit langer Ge-
schichte. Ordnung (von lat. ordo: Reihe, Ordnung, Anordnung, Rang, Reihenfolge, Ver-
ordnung) ist ein zentraler Begrift der mittelalterlich-christlichen Philosophie, die sich
auf antike Vorbilder beruft. In Platons Phaidon wird die menschliche Seele als »ideen-
verwandt« bezeichnet, in der Nikomachischen Ethik von Aristoteles ist der Mensch ein
»zusammengesetztes Wesenc, das korperlich der Sinneswelt angehort, doch iiber seine
Vernunft teilhat an der kosmischen Idee der Gesamtordnung.*

»Gelungenes Handeln und Erkennen bedeutet aufs Ganze gesehen Reproduktion der
kosmischen Ordnung im Leben des Einzelnen und der Polis, bei aller klugen Erfindung
im Einzelfall. In diesem Sinne ist Erkennen Wiedererinnerung. Das Vergessen, das ihr
vorausgeht, und das Verfehlen der Ordnung, das dadurch méglich wird, ist der Preis
fiir die Sonderstellung des Menschen.«?

In der mittelalterlichen Vorstellung von der Ordnung der Welt und des Seins weist der
ordnende und schopferische Gott allen Kreaturen und Gegenstinden ihre Position in
der Weltordnung zu. Fir Vorstellungen einer Gesamtordnung stellt jedoch die Figur
des Fremden, das sich nicht leicht in eigene Ordnungsbilder einfiigen lisst, stets eine

1 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S.117.
2 Ebd., S.118.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

230

Fremdheitserfahrung und Othering

»Herausforderung« dar.> Genauso stellt sich im Mittelalter die Frage, inwiefern das
Fremde gewissermafien seinen »natiirlichen« Platz auflerhalb der erfahrenen eigenen
Ordnungen findet, die wie alle anderen Ordnungen letztlich auch auf Gott zuriickgehen
soll — oder ob man angesichts der Vielheit menschlicher Ordnungen nicht stirker das
menschliche Ordnungshandeln mit in Betracht ziehen muss.

Diese Fragestellung gewinnt an Bedeutung, wenn ab dem Spatmittelalter die Mit-
wirkung des Menschen am Schépfungshandeln immer stirker thematisiert wird, die
in der Neuzeit und in der Philosophie der Aufklirung zum mafigeblichen Bezugspunkt
wird: »Das Zersplittern einer vorgegebenen gefestigt erscheinenden Ordnung ruft die
Frage wach nach einem Ordner, und wie in jener frithen Zeit zu erwarten, steht diese
Frage unter theologischen Auspizien, greifbar bei Descartes und Hobbes und zuriick-
reichend in den spitmittelalterlichen Streit der Nominalisten.«*

Die jiingere Philosophie schlieflich beruft sich immer wieder auf die soeben
skizzierte philosophische Entwicklung, wenn sie die souverine Ordnungsfunktion des
menschlichen Subjekts hinterfragt, das die Aufklirung gewissermaflen als »Epizen-
trum<’ in den Mittelpunkt ihrer Philosophie stellt. Die im Folgenden und unter Kapitel
V.3 vorgestellten Theorien von Luhmann, Foucault und Waldenfels befassen sich alle
auf eine je spezifische Weise mit der Frage des Subjekts. Auch wenn sie dabei zu sehr
unterschiedlichen Schliissen kommen, eint die Zuginge, dass sie alle die Eigenstindig-
keit und Souverinitit des Subjekts stark hinterfragen. Auf diese Weise weisen sie fir
vorliegende Studie neue Zugangswege zum »Eigenen« auf, das gewo6hnlich in einem
Gegensatz zum »Fremden« gesehen wird.

Luhmann

NIKLAS LUHMANN verfolgt einen »radikal antihumanistischen« Theorieansatz.® Dies
bedeutet, dass Luhmann in seiner Theorie nicht mit der Kategorie Mensch und auch
nicht mit der Kategorie Subjekt arbeitet, die fiir klassische Philosophien eine wichti-
ge Rolle spielen. Fir Luhmann stellen diese klassischen Ansitze eine Vereinfachung
dar und ignorieren, dass ein Mensch vielmehr ein »Konglomerat« aus verschiedenen
Systemen darstellt.” Wie es die Selbstbezeichnung seiner Theorie als »Systemtheorie«
bereits nahelegt, sind der mafigebliche Untersuchungsgegenstand fir Luhmann des-
halb »Systeme«. »Wir sind aus der Zeit der allgemein geltenden Formen heraus, zitiert
er den Dichter Novalis.® Fiir Luhmann ist ein Merkmal moderner Gesellschaften, dass

3 Marina Miinkler/Werner Rocke: »Der ordo-Gedanke und die Hermeneutik der Fremde im Mittel-

alter: Die Auseinandersetzung mit den monstrosen Volkern des Erdrandess, in: Herfried Minkler

(Hg.), Die Herausforderung durch das Fremde, Berlin: Akademie 1998, S. 701-766.

B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 119.

Ebd.

Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 35.

Dieter Lenzen (Hg.): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, Frankfurta.M.: Suhrkamp 2002, S. 82;

vgl. auch Margot Berghaus: Luhmann leicht gemacht. Eine Einfiihrung in die Systemtheorie, Kéln,

Weimar, Wien: Béhlau 2011, S. 32-34.

8 Vgl. Novalis: Fragment Nr. 2167 nach der Zahlung der Ausgabe von Ewald Wasmuth, Fragmente I,
Heidelberg 1957, zitiert nach N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 49.

N oo

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 2. Philosophische Verbindungslinien - zersplitterte Weltordnung und die Subjektfrage

ihre Eigenwerte »in der Modalform der Kontingenz« formuliert sein miissen.® Eine von
einem beobachtenden Gott vorgegebene Gesamtordnung, auf die sich die Kontingen-
zen in der Welt zuriickfithren lassen'®, wird in den Diskursen der Moderne oft nicht
als ein befriedigendes Erklirungsmodell aufgefasst. Die Ordnungsvielfalt der moder-
nen Welt fithrt Luhmann zum grundlegenden Ausgangspunkt seiner Theorie, »dass es
Systeme gibt«." Auf dieser Grundlage strebt Luhmann eine neue Form der Weltbe-
schreibung an: Es handelt sich gleichwohl um eine Theorie mit universellem Anspruch,
»um eine Welttheorie, die nichts, was es gibt, auslisst«, die jedoch dazu »zwingt, je-
weils genau anzugeben, von welcher Systemreferenz man ausgeht und was, von einem
bestimmten System aus gesehen, dessen Umwelt ist«.'* Neben Talcott Parsons, bei dem
er 1960/61 selbst studiert, wird Luhmann so zum bekanntesten Vertreter der soziologi-
schen Systemtheorie.

Luhmann ist seit seiner Berufung 1968 mafigeblich am Aufbau des ersten Lehrstuh-
les fir Soziologie in Deutschland beteiligt. 1984 erscheint sein Hauptwerk »Soziale Sys-
temec, das den Paradigmenwechsel zur Theorie »autopoietischer Systeme«™> markiert.
Bis zur Emeritierung im Jahr 1993 und dariiber hinaus arbeitet Luhmann unermiidlich
an Theoriekonzeptionen fiir zahlreiche soziologische Teildisziplinen wie Recht, Reli-
gion, Politik, Wirtschaft, Wissenschaft, Kunst usw., von denen manche erst posthum
nach seinem Tod 1998 verdffentlicht werden. Obwohl »Luhmann — wohl weitgehend un-
bestritten — zu den fithrenden Vertretern der deutschen und internationalen akademi-
schen Soziologie« gezahlt wird, zeichnet ihn dennoch »ein eher gespaltenes Verhiltnis
zu seiner Disziplin aus«. Er behilt zeitlebens eine kritische Distanz zur empirischen
Sozialforschung™, sodass sich manche nicht sicher sind, ob sie Luhmann als Soziolo-
gen bezeichnen sollen."”

Luhmann konstatiert eine Theoriekrise'® der soziologischen Gesellschaftsbeschrei-
bung, die er mit seiner Forschung zu itberwinden versucht. Auch wenn er seine Theo-

9 Ebd., S. 47.

10 Ebd., S.106-115.

1 Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1984, S. 30.

12 Niklas Luhmann: »Neuere Entwicklung in der Systemtheorie«, in: Merkur 42 (1988), S.292-300,
hier S. 292f. Dieser Anspruch ist nicht mit einem »Absolutheitsanspruch« auf alleinige Richtigkeit
zuverwechseln, vgl. Georg Kneer/Armin Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme. Eine
Einfithrung, Minchen: Fink 1997, S. 33. Dennoch nimmt Luhmanns Systemtheorie als »Supertheo-
rie« fiir sich in Anspruch, Vorgiange der Welt aus sich heraus in ihrer Gesamtheit beschreiben zu
kénnen. Dieser Anspruch wird von anderen jedoch scharf kritisiert (vgl. Kap. 3.3.3)

13 Das Konzept des autopoietischen, also sich selbst erzeugenden Systems entwickelt Luhmann un-
ter Bezugnahme auf die Forschungen der Neurobiologen Humberto Maturana und Francisco Va-
rela, vgl. Wolfgang L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie. Band 2: Garfinkel - RC—
Habermas — Luhmann, Wiesbaden: VS Verl. firr Sozialwissenschaften 2009, S. 273.

14  G.Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 7f.

15 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 427.

16  G.Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 8-10.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

231


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

232

Fremdheitserfahrung und Othering

rie nicht dem Fach der Philosophie zugeordnet wissen will,"” kann Luhmann auf tiefe
Kenntnisse der europiischen Philosophiegeschichte zuriickgreifen. Immer wieder be-
tont Luhmann, dem von ihm so bezeichneten »alteuropiischen Denken« ein »neueu-
ropiisches Denken« entgegensetzen zu wollen.”® Luhmann lehnt daher grundlegende
Fragestellungen ab, nach der sich viele Philosophien seit der Antike ausrichten: bei-
spielsweise die Frage nach dem Sein/Nichtsein der Dinge."” Auch ein transzendenta-
les Verstindnis von Subjektivitit, wie es etwa Husserl vertritt, lehnt Luhmann ab.2°
Husserl, der sich selbst mit einer »Krise« europdischer Philosophie konfrontiert sah,
wird fiir Luhmann dennoch zu einem wichtigen Denker — besonders, da Husserl sehr
ernst nimmt, dass das Wie der Erfahrung letztlich iiber das Was des erfahrenen Ge-
genstands bestimmt, und sich jede Erfahrung nur in einem Horizont unzihliger, anders
maglicher Erfahrungen aktualisiert. Das Husserl'sche Verstindnis von »Intentionalitit«
(vgl. Kap. IV.3.1) wird fiir Luhmann eine prigende Denkfigur.?! Als mafigeblich fiir seine
Theorie nennt Luhmann daher auch selbst »die Beschiftigung mit Parsons und Husserl,
also die Zusammenschlieffung von Sinnanalyse und Funktionsbegriff«.?* Manche The-
sen von Husserls Philosophie klingen so bei Luhmann in abgewandelter Form erneut
an.

Wichtig fiir Luhmanns »fachoffentliche Wirkungsgeschichte«** in den spi-
ten 1960er und frithen 1970er Jahren ist die sogenannte Luhmann-Habermas-
Kontroverse.** Hier wird Luhmann von Habermas u.a. kritisiert, Denkfehler aus
Husserls »monologischem« Ansatz zu wiederholen® und nicht kritisch im Sinne der
kritischen Theorie zu sein. Luhmann dagegen hilt den politisch-moralischen Ansatz
von Habermas fiir eine Selbstbeschrinkung von Theorie, die deshalb nicht in der Lage sei,
gesellschaftliche Sachverhalte in wissenschaftlich treffender Weise zu beschreiben.2®
Wihrend Luhmann der Offentlichkeit zunichst vor allem als »Anti-Habermas« bekannt

17 Helga Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann. Eine erkenntnistheoretische Einfithrung, Miinchen:
Fink 1995, S.130.

18  Ebd., S.15-31.

19  Ebd.,S.15.

20  Was Husserl mit klassischen Konzeptionen verbindet, ist sein Bemiihen, letztlich die Vielfalt des
Seienden aufein»ldentisches«hin zu reduzieren. »Dieses Identische«, schreibt Gripp-Hagelstange
in ihrer Luhmann-Einfithrung, »tragt bei Aristoteles den Namen Substanz, in der spateren Philo-
sophiegeschichte dann Namen wie absolutes Subjekt oder transzendentales Ich [wie bei z.B. bei
Husserl]«. Damit verbunden ist, dass »Subjektivitat in diesen Konzeptionen, wie unterschiedlich
auch immer konzipiert, als extramundan verortet gedacht ist, [was] die logische Allgemeingiiltig-
keit des Erkenntnisprozesses gewdhrleistet«, vgl. ebd., S.19.

21 Andreas Reckwitz: »Die Logik der Grenzerhaltung und die Logik der Grenziiberschreitungen: Ni-
klas Luhmann und die Kulturtheorien, in: Giinter Burkart/Gunter Runkel (Hg.), Luhmann und die
Kulturtheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 213-240, hier S. 218.

22 Niklas Luhmann: Short Cuts, Frankfurt a.M.: Zweitausendeins 2002, S. 16f.

23 G.Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S.11.

24 Vgl.Jirgen Habermas/Niklas Luhmann: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie. Was leis-
tet die Systemforschung?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971.

25 Ebd., S.177u.188.

26 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 20-22.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 2. Philosophische Verbindungslinien - zersplitterte Weltordnung und die Subjektfrage

wird, erkennt die Luhmann-Rezeption ab den 1980er Jahren immer stirker die Vielsei-
tigkeit von Luhmanns Theorie, die viele Motive aufnimmt, die in postmodernen und
poststrukturalistischen Debatten ebenfalls eine Rolle spielen.?” Auch fiir vorliegende
Studie stellt Luhmanns Theorie ein interessantes Gegengewicht zu stark normativen
Ansitzen wie der in Kapitel VI niher behandelten postkolonialen Theorie dar.

Foucault

In einer spannungsreichen Beziehung zu Luhmann steht MICHEL FoucauLT, der — wie
in Kapitel V.1 erwdhnt — eine wichtige Referenz fiir die postkoloniale Theorie darstellt.
Auch Foucaults philosophische Subjektkritik bedeutet in grofien Teilen eine Kritik eu-
ropdischer Philosophie, namentlich an ihrem »Anthropologismus«. Foucault betont die
Konstruijertheit der Kategorie »Mensch« in der Geschichte: »Diese Serie von Subjekti-
vititens, schreibt Foucault, »wird niemals zu einem Ende kommen und uns niemals
vor etwas stellen, das >der Mensch< wire.«*® In der Kritik an den Kategorien »Mensch«
und »Subjekt« existieren also durchaus interessante Verbindungen zu Luhmanns Theo-
rie, aber auch deutliche Unterschiede in dem Verstindnis der verwendeten Begrifflich-
keiten. Deutlicher, als dies Luhmann tut, iibt Foucault auch Kritik an Husserl, dessen
Phinomenologie er ebenfalls eine Tendenz zum »Anthropologismus« vorwirft.*

Im Gegensatz zu Luhmann, der eine durchgingige Theorie anstrebt, die die in der
Gesellschaft vorfindlichen Prozesse und Strukturen systemtheoretisch re-definiert und
in eine theorieeigene Sprache iibersetzt, strebt Foucault nicht in diesem Mafie nach in-
nerer Konsistenz tiber sein gesamtes Werk hinweg. Er selbst bezeichnet seine Biicher
als »kleine Werkzeugkistenc, die dem Zweck dienen sollen, Machtsysteme »zu demon-
tieren«.° Hierbei scheut er sich nicht, auf Widerspriiche, Entwicklungen und Parado-
xien in seinem Werk hinzuweisen und riumt fiir sich das Recht auf Verinderung ein,
bzw. »etwas zu werden, das man am Anfang nicht war.«*' Diese inneren Briiche ha-
ben auch Auswirkungen auf die Foucault-Rezeption. In widerspriichlicher Weise wird
er hier dem »Jungkonservatismus«, dort dem »Anarchismus« bzw. »Nihilismus« zuge-
rechnet, als systemtheoretischer Positivist bezeichnet bzw. als jemand, der den westli-
chen Marxismus »mit anderen Mitteln fortsetzt«.3* In seiner Einfithrung in das Werk

27  G.Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 11f.

28  Michel Foucault: Schriften. Vierter Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, S. 94.

29  Foucault bezieht sich auf Husserl vor allem anhand seiner Lektire der Phanomenologie Merleau-
Pontys, bei dem er selbst Veranstaltungen besuchte, vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frank-
reich, S. 525f.

30 »Wenn die Leute sie aufmachen wollen«, so Foucault weiter, »und diesen oder jenen Satz, diese
oderjene Idee oder Analyse als Schraubenzieher verwenden, um die Machtsysteme kurzzuschlie-
Ren, zu demontieren oder zu sprengen, einschlielich vielleicht derjenigen Machtsysteme, aus
denen diese meine Blicher hervorgegangen sind — nun gut, umso besser«, vgl. Michel Foucault:
Mikrophysik der Macht. Uber Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin, Berlin: Merve 1976, S. 49; vgl.
auch Michel Foucault: Schriften. Zweiter Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 887f.

31 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 960.

32 Vgl. die entsprechende Aufstellung bei Thomas Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft. Fou-
caults Analyse der modernen Gouvernementalitit, Berlin [u.a.]: Argument-Verl 1997, S. 24, vgl.
auch S. 27, FuRnote 10.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

233


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

234

Fremdheitserfahrung und Othering

Foucaults schreibt Hinrich Fink-Eitel, man kénnte, wenn man es nicht wiisste, die Bii-
cher Foucaults sogar »fiir die Werke verschiedener Autoren halten«.??

Laut Thomas Lenke lassen sich viele scheinbare Widerspriiche auch mit dem frii-
hen und plétzlichen Tod Foucaults erkliren, der die Grenzen seines eigenen theoreti-
schen Rahmens erkannte, die Erweiterung seines philosophischen Instrumentariums
aber nicht mehr ausarbeiten konnte. Nach Lemke bauen die verschiedenen Phasen in
Foucaults Forschungsleben durchaus konsequent aufeinander auf und stellen weniger
einen Widerspruch als vielmehr eine Erweiterung dar.3* Weitgehend einig ist die Re-
zeption iber die Einteilung der verschiedenen Phasen in Foucaults Werk, die sich in
Stil, Forschungsgegenstand und ihrem analytischen Instrumentarium teils stark un-
terscheiden.?® Zu Beginn steht die »diskursive Phase3®, die untersucht, wie sich ge-
sellschaftliche Wissens-Diskurse und ihre diskurseigenen Regeln, ihre Ding-Zeichen-
Beziehungen iiber die Zeit hinweg verindern. Dies hat Auswirkungen darauf, was in
der jeweiligen Zeit als diskursiv verhandelbar erscheint, was im Rahmen des »Ver-
niinftigen« bleibt und was vom gesellschaftlichen Diskurs als »irrational« ausgeschlos-
sen werden muss. Foucault méchte solche Diskursverschiebungen systematisch in ei-
ner »Archiologie des Wissens« untersuchen. Wichtige Werke der ersten Phase sind
z.B. »Wahnsinn und Gesellschaft« (1961) und »Ordnung der Dinge« (1966). Das folgen-
de Werk »Archiologie des Wissens« (1969) und die Inauguralvorlesung »Ordnung des
Diskurses« (1970) markieren den Ubergang zu einer zweiten »machtheoretischen Phase«
in Foucaults Gesamtwerk®’, die stirker nach den dufleren Bedingungen und sozialen
Praktiken fragt, die Diskurse bestimmen. Der Begriff der »Macht« wird hierbei im-
mer wichtiger, den Foucault im Rahmen einer »Genealogie der Macht« untersucht. Als
wichtigstes Werk jener zweiten Phase kann »Uberwachen und Strafen« (1975) bezeich-
net werden. Die letzte Phase seiner Forschung, die, wie bereits geschrieben, durch Fou-
caults Tod beendet wurde, kreist um den Begriff einer »Ethik des Selbst«3®. Diese wird
vor allem in den letzten Binden einer Reihe zum Thema »Sexualitit und Wahrheit«
(1984) ausgefaltet.

33 Hinrich Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfihrung, Hamburg: Junius 1997, S. 10.

34 T Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 28-33. Foucault formuliert dies in einer Selbstbe-
schreibung so: »Was mich betrifft, so kam ich mir wie ein Fisch vor, der aus dem Wasser hochspringt
und auf der Oberflache eine kleine, kurze Schaumspur hinterldsst und der glauben machen will
oder glauben mdchte oder vielleicht tatsachlich selbst glaubt, dass er weiter unten, dort, wo man
ihn nicht mehr sieht, wo er von niemandem bemerkt oder kontrolliert wird, einer tieferen, koha-
renteren, verniinftigeren Bahn folgt«, vgl. Michel Foucault: Dispositive der Macht. Uber Sexualitit,
Wissen und Wahrheit (= Internationaler Merve-Diskurs, Band 77), Berlin: Merve 1978, S. 56; vgl.
auch Michel Foucault: Schriften. Dritter Band, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 214.

35  Michael Ruoff: Foucault-Lexikon. Entwicklung, Kernbegriffe, Zusammenhinge, Paderborn: Fink
2007, S. 53f,; T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 28f.

36 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 21-37.

37  Ebd.,S.37-52.

38  Ebd., S.52-60.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 2. Philosophische Verbindungslinien - zersplitterte Weltordnung und die Subjektfrage
Waldenfels

Die Philosophie des Phinomenologen BERNHARD WALDENFELS kreist immer wieder
um die Frage des Subjekts und dessen Fremdheitserfahrungen (vgl. Kap. 1V.3.4). Zu-
gleich hat sich Waldenfels in seinem Werk intensiv mit Ordnungstheorien befasst, be-
sonders in seinem Werk »Ordnung im Zwielicht« (1987). Hier bezieht er sich auf Frage-
stellungen, die zum Eingang des Kapitels V.2 angesprochen wurden, und kommt immer
wieder auf die »Frage nach dem Ordner« zuriick, der sich in einem Spannungsfeld aus
Ordnen und Geordnetwerden bewegt. Einen Zielpunkt findet das Werk im Thema des
»Aufler-ordentlichen«. Auch wenn der Ordnungsbegriff nicht immer dieselbe Rolle in
Waldenfels’ Philosophie einnimmyt, ist er zentral fiir das Verstindnis seines Werkes.
Nicht nur ist seine mehrbiandige »Phinomenologie der Fremden« erst nach »Ordnung
im Zwielicht« erschienen, sondern auch das wichtige Werk »Antwortregister« (1994).
Waldenfels sagt in einem Interview: »Viele lesen Antwortregister ohne Ordnung im
Zwielicht.« Viele »Grundperspektiven, auf die er in seinem spateren Werk zuriick-
komme, seien dort entwickelt worden.?® Auch die Deutung seines zentralen Begriffs
der »Antwortlichkeit« als behavioristische Responsivitit (vgl. Kap. IV.3.4) bezieht sich
nicht auf ein souverines Subjekt, sondern auf eines, das in vielfiltige mentale Ord-
nungen verstrickt ist, wie sie auch in Kapitel I1.3.3 beschrieben werden. Dies muss
mitbeachtet werden, wenn sich Waldenfels trotz alledem als Phinomenologe bezeich-
net. Uber Waldenfels’ Ordnungsreflexion erdffnet sich so ein neuer Zugang zu seiner
Phinomenologie des Fremden. An vielen Stellen befasst sich Waldenfels zudem mit der
Philosophie Foucaults, aber auch mit der Systemtheorie Luhmanns.*° Thren Ordnungs-
theorien stellt Waldenfels das Problem des »Aufler-ordentlichen« entgegen. Auf diese
Weise fithrt das Kapitel V.3.3 iiber Waldenfels’ Ausfithrungen zum Phinomen Ordnung
viele Linien der Kapitel IV und V zusammen.

Im Folgenden sollen nun zentrale Aspekte der Ordnungstheorien Luhmanns, Fou-
caults und Waldenfels’ dargestellt werden. Auf diese Weise wird nicht nur die Beziehung
zwischen Ordnung und »Eigenem« niher geklirt, sondern es werden in den Theorien
auch verschiedene Verstindnisse eines »Aufien« der Ordnung aufgezeigt. Die Klirun-
gen sind fiir das Verstindnis von Fremdheitserfahrungen und -zuschreibungen in in-
terreligioser Bildung sehr ertragreich.

39  B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 430.
40  Ebd., S.433f u.S. 442-444.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

235


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven
auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

3.1 Niklas Luhmann: Differenz, Selbstreferentialitat und Autopoiesis

3.1.1 Differenz zwischen System und Umwelt: Innen- und AuBenseite
des Systems

Wie oben bereits beschrieben, fuflt NikLAs LuHMANNS' Theorie auf der grundlegen-
den Setzung, »dass es Systeme gibt«*. Auf dieser Grundlage erértert Luhmann u.a. wie
»Ordnung aus Unordnung, Systeme aus der Komplexitit der Welt, Ordnung aus Chaos
entsteht«.®> Luhmann weist jedoch gleichzeitig darauf hin, »dass der primire Gegen-
stand der Systemtheorie nicht ein Gegenstand (oder eine Gegenstandsart) >Systemxc ist,
sondern die Differenz von System und Umwelt.«*

Was versteht Luhmann also unter System und was kennzeichnet die »Differenz«
eines Systems zu seiner Umwelt? Zuallererst steht der »Systembegriff« im Sprachge-
brauch von Luhmanns Untersuchungen »immer fiir einen realen Sachverhalt«. Luh-
mann meint »mit >Systemx« also nie ein nur analytisches System, eine blofie Konstruk-
tion, ein bloRes Modell«.” Systeme sind fiir Luhmann reale in der Welt vorfindliche
Systeme, z.B. biologische Systeme, psychische Systeme, soziale Systeme bzw. Kom-
munikationssysteme usw. Dagegen operiert Luhmann, was fiir vorliegende Studie ei-
nen wichtigen Sachverhalt darstellt, nicht mit der Analyseeinheit »Mensch« (vgl. Kap.
V.2) und folgt in seiner soziologischen Forschung einem »radikal antihumanistischen«

1 Zu Einfithrung in das Werk Luhmanns vgl. bspw.: Detlef Krause: Luhmann-Lexikon. Eine Einfiih-
rung in das Gesamtwerk von Niklas Luhmann, Stuttgart: Lucius & Lucius 2005; G. Kneer/A. Nas-
sehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme; M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht; H. Cripp-
Hagelstange: Niklas Luhmann.

2 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 30.

3 Richard Miinch: Soziologische Theorie. Band 3: Gesellschaftstheorie, Frankfurt a.M., New York:
Campus 2004, S. 222.

4 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 115f.

5 Ebd., S.599.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

238

Fremdheitserfahrung und Othering

Gesellschaftsbegriff.® Er bezeichnet es gar als »Erkenntnisblockierung«, anzunehmen,
»dass eine Gesellschaft aus konkreten Menschen und aus Beziehungen zwischen Men-
schen besteht«.” Nur vom Menschen zu sprechen, vernachlissigt Luhmann zufolge,
dass Menschen stets vielen Systemen gleichzeitig angehoren, deren Phinomene sich jedoch
mit der Kategorie Mensch nicht prizise beschreiben lassen. In Luhmanns Theorie spielt
eine grofle Rolle, dass mit unterschiedlichen Systemen auch unterschiedliche systemi-
sche Prozesse verbunden sind: dass also ein neuronaler Impuls im Gehirn nicht gleich
dem Gedanken eines Bewusstseinssystems und dieser nicht gleich der Kommunikation
eines sozialen Systems ist. Um diese systemischen Beziehungen prizise zu erforschen,
verabschiedet sich Luhmann also vom Verstindnis des Menschen, wie es alltagssprach-
lich besteht. Dies hat, wie unten zu zeigen sein wird, auch Konsequenzen fiir Luhmanns
Subjektverstindnis und fiir seinen Begriff des »Eigenenc.

Systeme sind Luhmann zufolge, was sie tun: Sie »operieren<®, folglich sind Opera-
tionen die »Letztelemente des Systems«®. Auch ein biologisches System (ein Organis-
mus) besteht demzufolge nicht aus seinem Kérper, sondern aus den lebendigen Ope-
rationen, die im Korper ablaufen (der Kérper ist nur die Voraussetzung fiir diese Ope-
rationen). Stark beeinflusst ist dieses Verstindnis Luhmanns von den Neurobiologen
und Philosophen Humberto Maturana und Francisco Varela: Das Sein des Systems ist
gleichsam sein Tun.'® Sehr basal wird fiir Luhmann ein System zu einem System, wenn
es durch seine Operationen von seiner Umwelt unterscheidbar ist. »Systeme entstehen
durch Grenzziehung. Ein Innen muss von einem Aufien, ein System von seiner Um-
welt unterschieden und diese Differenz in der Zeit stabil gehalten werden.«' Treibende
Kraft fur diese System-Umwelt-Differenz ist laut Luhmann das Bestreben, die »Kom-
plexitit« der Umwelt zu reduzieren, um auf Informationen der Umwelt reagieren und
systemeigene Kommunikationsprozesse aufrechterhalten zu kénnen. Alle beobachtba-
ren Systeme weisen Luhmann zufolge in vergleichbarer Weise eine solche Struktur auf.

Eine wichtige Frage ist fitr Luhmann, wie Systeme auf die unerhérte Komplexitit
der Welt reagieren — dies bedeutet, »dass es stets mehr Méglichkeiten gibt, als aktuali-
siert werden konnen«.’* Da die Welt so komplex ist, folgt daraus immer ein »Komplexi-
titsgefille«® zwischen System und seiner Umwelt: Systeme sind stets weniger komplex
als die Umwelt, in der sie sich befinden und die sie verarbeiten. Sie konnen niemals die
ganze Komplexitit der Welt in sich abbilden. Titen sie es, ginge gleichzeitig ihr Cha-
rakteristikum verloren, das sie als ordnende Systeme von der zu ordnenden Welt unter-
scheidet — eine Differenz, die erst durch diesen Selektions- bzw. Gewichtungsprozess

6 N. Luhmann: Die Cesellschaft der Gesellschaft, S. 35.

7 Ebd., S. 24.

8 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 38.

9 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 73 u. S. 46ff.

10 H.Cripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 27; vgl. Humberto R. Maturana/Francisco ]. Varela: Der

Baum der Erkenntnis. Die biologischen Wurzeln des menschlichen Erkennens, Miinchen: Gold-
mann 1987, S. 56 (zitiert nach Cripp-Hagelstange).

11 W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 273.

12 Niklas Luhmann: Rechtssoziologie, Opladen: Westdt. Verl. 1983, S. 31.

13 N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 48ff.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

selbst hergestellt wird: »Durch Selektion von Méglichkeiten der duflersten Weltkomple-
xitit wird die notwendige Innen/Auflen-Differenzierung geschaffen, ohne die mensch-
liches Handeln nicht moglich wire. Innen/Aufien-Differenzierung heifit, eine einmal
getroffene Sinnentscheidung gegeniiber einer komplexen und sich rasch verindernden
Umwelt durchzuhalten.«** Systeme reduzieren die Komplexitit, indem sie bestimmte
Moglichkeiten auswahlen und diese sinnvoll verkniipfen: »Sinn ist Selektion aus ande-
ren Moglichkeiten und damit zugleich Verweisung auf andere Méglichkeiten.«*> Nicht
zuletzt ist dieser Sinnbegriff, der zwischen Aktualitit und Potentialitit unterscheidet,
eine Modifikation einer Husserl'schen Figur': Nach ihr vollzieht sich Erfahrung stets
im Bewusstsein anderer »Vermogens-Moglichkeiten« (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 33).

Konsequenterweise unterscheidet Luhmann in seiner Theorie zwei Arten von Syste-
men, nicht-sinnverarbeitende und sinnverarbeitende Systeme.'” Nicht-Sinn-Systeme,
von Luhmann auch »Trivialmaschinen« genannt, kénnen nur in einer einzigen, vor-
gegebenen Art und Weise auf ihre Umwelt reagieren (wie zum Beispiel ein Heizungs-
thermostat nur auf die Raumtemperatur reagiert, egal ob der Raum zu kithl ist, oder
aber lichterloh brennt).'® Sinn-Systeme dagegen, wie psychische oder soziale Systeme,
reagieren flexibler auf ihre Umwelt. Sie verkniipfen die Moglichkeiten, die sich aus ei-
nem situativen Umstand oder einem Prozess ergeben, mit weiteren daraus folgenden
Moglichkeiten. Auf diese Weise erschlieflen sie sich ihre Umwelt, indem sie mehre-
re Moglichkeiten sinnvoll verkniipfen. Je flexibler Systeme auf ihre Umwelt reagieren
kénnen, umso besser kommen sie in ihr zurecht (wenn zum Beispiel ein Mensch'® aus
einem brennenden Haus rennt, obwohl es mitten in der Nacht ist).

Es ist hier wichtig festzuhalten, dass eine flexible Reaktion auf die Umwelt aus der
sinnvollen Ordnung von Méglichkeiten entsteht (wenn mitten in der Nacht das Haus
brennt, kommen verschiedene Moglichkeitsstringe nicht mehr in Betracht: sich noch
einmal im Bett umdrehen, darauf warten, dass der Wecker klingelt, ins Bad gehen, sich
Kaffee machen). Psychische und soziale Sinn-Systeme ordnen permanent ihre Umwelt,
indem sie bestimmte Méglichkeiten von vornherein ausschlieRen, und andere dafiir
umso mehr in Betracht ziehen. Sie strukturieren die Umwelt mithilfe von Erwartungen
dariiber, welche Moglichkeiten wahrscheinlicher eintreten werden als andere.*®

Es ist also eine vollkommen systeminterne Komplexitit feststellbar, die nach ihren
inneren Regeln und Strukturen funktioniert und erst innerhalb des Ordnungssystems

14 Glnther Schmid: »Niklas Luhmanns funktional-strukturelle Systemtheorie: eine wissenschaftli-
che Revolution?«, in: Politische Vierteljahresschrift Zeitschrift der deutschen Vereinigung fiir po-
litische Wissenschaft 11 (1970), S. 186-218, hier S.189f.

15 Niklas Luhmann: Soziologische Aufklarung 1. Aufsitze zur Theorie sozialer Systeme, VS Verl. fir
Sozialwissenschaften 2009, S.146.

16  Vgl. H. Cripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 51-54.

17 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.18 u. S. 92-147.

18 W. L Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 255.

19 Wie bereits geschrieben, operiert Luhmann nicht mit der Kategorie »Mensch«—sie dient hier nur
der Verdeutlichung des Beispiels. Luhmann unterscheidet verschiedene smenschliche« Systeme:
Seinen Organismus und sein neuronales System, sein(e) Bewusstseinssystem(e), seine Kommuni-
kationssysteme usw.

20  N.Luhmann: Rechtssoziologie, S. 31-39.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

239


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

240

Fremdheitserfahrung und Othering

nachvollziehbar wird. »Die Reduktion von Komplexitit ist das Mittel zum Aufbau von
Komplexitit.«** Systeme weisen daher eine immanente Komplexitit auf, die genauso
wie die Komplexitit der Umwelt nicht vollstindig zu entschliisseln ist. »Komplexitit
ist, so gesehen, die Information, die dem System fehlt, um seine Umwelt (Umwelt-
komplexitit) bzw. sich selbst (Systemkomplexitit) vollstindig erfassen und beschrei-
ben zu kénnen.«** Ebenso erhoht die vorgenommene Selektion von Moglichkeiten die
Anzahl der nicht in Betracht gezogenen Moglichkeiten und so deren Komplexitit. Ins-
gesamt bedeutet also die Reduktion von Komplexitit die »Reduktion einer Komplexi-
tit durch eine andere«®®. »Nur Komplexitit kann Komplexitit reduzieren. Das kann
im Auflenverhiltnis, kann aber auch im Innenverhiltnis des Systems zu sich selbst der
Fall sein.«** Trotz der systemimmanenten Komplexitit besteht das Komplexititsgefille
zwischen System und seiner Umwelt jedoch weiterhin.

Wie gezeigt ist die »Innen/Auflen-Differenzierung« in der Systemtheorie von Luh-
mann der entscheidende Faktor, der Systeme als Systeme konstituiert. Fiir Luhmann
fithrt diese Differenz zu weiteren wichtigen Folgerungen: nicht nur zu dem beschrie-
benen Komplexititsgefille zwischen System und Umwelt, das verhindert, dass sich das
System in der Komplexitit der Welt gewissermaflen »verliert« und seine eigenen Ope-
rationen nicht mehr aufrechterhalten kann. Fiir Luhmann folgt daraus auch, dass Sys-
teme stets geschlossen sein miissen, eben um diese Differenz zu erhalten. Erst durch
eine systemische Schlieung, die Luhmann »operative SchlieRung«**nennt, werden die
systemischen Operationen durchfithrbar. Aus dieser Geschlossenheit wiederum resul-
tiert, dass Systeme nicht direkt auf die Umwelt reagieren, sondern Informationen der
Umwelt erst durch innere Prozesse verarbeiten kénnen. Wie alle systeminternen Pro-
zesse werden auch sie im und durch das System selbst erzeugt, einen Prozess den Luhmann
»Autopoiesis« nennt: »Als autopoietisch wollen wir Systeme bezeichnen, die die Elemente,
aus denen sie bestehen, durch die Elemente, aus denen sie bestehen, selbst produzieren oder repro-
duzieren.<*®

Der Ubergang vom Konzept des »umweltoffenen Systems«, wie es etwa die System-
theorie Parsons postulierte, hin zum Konzept des »operativ geschlossenen, autopoieti-
schen Systems« gilt als entscheidende Wende in Luhmanns Theorie. Das Konzept des
autopoietischen Systems entwickelt Luhmann erstmalig 1984, wiederum in Bezugnah-
me auf die Neurobiologen Maturana und Varela.?” Diese denken bei autopoietischen
Systemen z.B. an Zellen oder aber an Menschen. Autopoietische Systeme sind von »allo-
poietischen Systemen« zu unterscheiden, die »durch ihr Funktionieren etwas von sich

21 N.Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 101.

22 N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 50f.

23 Ebd, S.s0.

24 Ebd.,S. 49.

25  D.Lenzen (Hg.): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 22f.

26  Niklas Luhmann: Soziologische Aufklarung 6. Die Soziologie und der Mensch, Opladen: VS Verl.
fir Sozialwissenschaften 2008, S. 56.

27  W.L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 273; vgl. auch G. Kneer/A. Nassehi: Ni-
klas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 47-56.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

selbst Verschiedenes« erzeugen.?® Dies konnen zum z.B. Maschinen sein, die »nach
einem feststehenden Programm oder Algorithmus, auch mit vorab fest programmier-
ten Riick- oder/und Vorkopplungen, Inputs in Outputs« operieren.?® Ein Beispiel fiir
ein allopoietisches System wire das oben genannte Heizungsthermostat. Obwohl Luh-
mann nicht so hiufig von Allopoiesis, sondern eher von Trivialmaschinen® spricht,
bleibt dieser Begriff von der Differenz Auto-/Allopoiesis beeinflusst. Psychische oder
soziale Systeme sind fiir Luhmann stets autopoietische Systeme. Im Vergleich zu Ma-
turana und Varela verindert Luhmann den Begriff der Autopoiesis, indem er erstens
vom Begriff des Menschen Abstand nimmt und zweitens den Autopoiesis-Begriff auch
auf soziale Kommunikation iibertrigt, was Maturana und Varela ablehnen.?

Den Begriff der Autopoiesis versteht Luhmann auch als Synonym zum Begriff der
operativen SchliefRung.3? Operative Schlieffung und damit die Systembildung vollzieht
sich, indem Systeme an ihre systemischen Prozesse und Elemente ankniipfen. Syste-
me nehmen selbstreferentiell auf sich selbst Bezug. Die einzelnen Systemoperationen
miissen also aneinander »anschlussfihig« sein.3® Durch diese systemischen Verkniip-
fungen bilden Systeme Strukturen und eine systemspezifische Form der Selbstorgani-
sation. Erst auf dieser Grundlage sind Systeme in der Lage, sich auf ihre Umwelt zu
beziehen. Luhmann schreibt:

»Autopoietische Systeme sind geschlossene Systeme insofern, als sie das, was sie als Ein-
heitzu ihrer eigenen Reproduktion verwenden (also: ihre Elemente, ihre Prozesse, sich
selbst) nicht aus ihrer Umwelt beziehen kénnen. Sie sind gleichwohl offene Systeme in-
sofern, als sie diese Selbstreproduktion nur in einer Umwelt, nur in Differenz zu einer

Umwelt vollziehen kénnen.«<3*

»Die operative SchlieRungs, schreibt Schneider hierzu, »erméglicht Offenheit gegen-
itber der Umwelt, freilich in einer spezifischen Form.«<*®

Dies gelingt laut Luhmann, indem Systeme die System-Umwelt-Beziehung system-
intern gewissermafen »nachbauenc, sie also autopoietisch selbst erzeugen. Bezugnah-
me auf die Umwelt (»Fremdreferenz«) wird nur durch »Selbstreferenz« auf eigene sys-
temische Prozesse moglich. »Selbstreferenz kommt nur in Kombination mit Fremdre-
ferenz vor.«*® Dazu miissen Systeme auch die System-Umwelt-Grenze ins Innere des
Systems kopieren, um Selbst- und Fremdreferenz unterscheiden zu kénnen. Diesen
Vorgang nennt Luhmann im Verweis auf George Spencer Brown »re-entry«.3’

28  Humberto R. Maturana: Erkennen: Die Organisation und Verkdrperung von Wirklichkeit. Ausge-
wahlte Arbeiten zur biologischen Epistemologie, Braunschweig, Wiesbaden: Vieweg 1985, S.186.

29  D.Krause: Luhmann-Lexikon, S. 249.

30 Ebd,S.249f

31 G.Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 55.

32 D.Llenzen (Hg.): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 22.

33 D. Krause: Luhmann-Lexikon, S.124.

34  Niklas Luhmann: Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 49.

35  W.L Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 274.

36  N.Luhmann: Die Wirtschaft der Gesellschaft, S.15.

37 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 43.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

241


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

242

Fremdheitserfahrung und Othering

Erst auf dieser Grundlage ist eine fir Luhmann entscheidende systemische Ope-
ration moglich, dass Systeme ihre Umwelt oder aber sich selbst »beobachten«. Margot
Berghaus wihlt zur Verdeutlichung das Beispielsystem »Massenmedien«. »[Ilm Sys-
tem Massenmedien beobachtet jeder Journalist, jede Zeitung, jeder Sender nach die-
sem Muster: >Wir sind die Medien, die berichten; die anderen sind die, iiber die berich-
tet oder fiir die berichtet wird«.<3® Luhmann schreibt hierzu: Das System der Massen-
medien »kommuniziert tatsichlich — iber etwas. Uber etwas anderes oder iiber sich
selbst. Es handelt sich also um ein System, das zwischen Selbstreferenz und Fremdrefe-
renz unterscheiden kann.«*° Fiir Luhmann sind mit diesem Wiedereintritt der System-
Umwelt-Grenze ins Systeminnere weitere Folgen verbunden:

»Wenn alle Erkenntnis auf Grund einer Unterscheidung von Selbstreferenz und Fremd-
referenz erarbeitet werden muss, gilt zugleich, dass alle Erkenntnis (und damit alle
Realitit) eine Konstruktion ist. Denn diese Unterscheidung von Selbstreferenz und Fremd-
veferenz kann es ja nicht in der Umwelt*® des Systems geben (was wire da>Selbstcund was
wire >Fremd<?), sondern nur im System selbst. '

Luhmann ist nicht nur als Systemtheoretiker zu bezeichnen, sondern auch als Kon-
struktivist.* Es ist jedoch ein Konstruktivismus, der nicht eine aufierpsychische Reali-
tit leugnet, sondern stets von der Grundlage ausgeht, »dass es Systeme gibt«, die in der
realen Welt existieren (vgl. oben). Luhmann ist jedoch sehr skeptisch, was die systemi-
schen Moglichkeiten angeht, die Realitit der Welt in der systemeigenen Konstruktion
zu erkennen.* Im Gegenteil hilt Luhmann die korrekte Rekonstruktion von aufiersys-
temischen Informationen und ihr »Verstehen« grundsitzlich fiir sehr unwahrschein-
lich. Erschwerend sind bei solchen Rekonstruktions- und Verstehensprozessen oft meh-
rere Systeme beteiligt, die einander unbekannt bleiben. Zwar kénnen sie »strukturell
gekoppelt« sein, wie zum Beispiel das neuronale System des Gehirns und das zuge-
hoérige Bewusstseinssystem. Wie aber oben erwihnt, differenziert Luhmann zwischen
neuronalen Impulsen und Gedanken - auf diese Weise ist fiir Luhmann das Gehirn
Umwelt des Bewusstseinssystems und umgekehrt. So bleiben auch strukturelle Kopp-
lungen »latent«: »Das Bewusstsein hat einige Kenntnis von seinem Korper, es weifd zum
Beispiel, dass es seinen Korper bewegen muss, um sein Gesichtsfeld zu dndern. Aber es
weif} nicht und kénnte auch nicht nachvollziehen, wie sein Gehirn aktuell operiert.«**
Systeme reagieren nach Luhmann zwar in spezifischer Weise aufeinander - das pro-
zedurale Eigenleben der Systeme in der Umwelt des eigenen Systems konnen sie nicht

38  Ebd,S. 44f.

39  Niklas Luhmann: Die Realitat der Massenmedien, Wiesbaden: Springer VS 2017, S.13.

40 Diesistallerdings begrifflich unscharf formuliert, denn wenn »Umwelt«als eine Konstruktion aus
Perspektive des Systems verstanden wird, kann es in dieser sehr wohl eine Unterscheidung zwi-
schen »eigen« und »fremd« geben. Besser trifft die Unterscheidung zu, die Luhmann an anderen
Stellen wihlt: Die nicht beobachtete »Welt«als »unmarked state«vs. die aus der Perspektive eines
Systems konstruierte s>Umwelt«, vgl. M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 39f.

41 N. Luhmann: Die Realitdt der Massenmedien, S. 14.

42 N.Luhmann: Die Gesellschaft der Cesellschaft, S. 35.

43 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 27.

44 D.Llenzen (Hg.): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 27.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

durchblicken. Dieses muss in seiner ganzen Komplexitit wie alles in der Umwelt letzt-
lich eine »Blackbox« bleiben.*

Das Gleiche gilt fir die soziale Kommunikation, die Luhmann »nicht, wie vielfach
iiblich, von der Mitteilung, sondern vom Verstehen her« aufrolle.#¢ Im Verstehen von
Kommunikation sind wiederum zahlreiche Systeme beteiligt: psychische Systeme, die
denken, soziale Systeme, die kommunizieren, kérperliche Systeme, die korperliche Ak-
tionen ausfithren. Alle Systeme sind einander Umwelt. So ist der Weg von dem Gedan-
ken eines psychischen Systems zu der Interpretation einer gedanklichen Beobachtung
in einem zweiten psychischen System sehr weit. Selbst wenn zwei psychische Systeme
meinen, einander zu verstehen, handelt es sich dabei Luhmann zufolge meist um eine
»Konsensfiktion« — erst recht in der hochkomplexen, durch »Massenmedien« vermit-
telten Kommunikation einer Gesellschaft.*” Luhmann prigt dazu den Satz: »Verstehen
ist praktisch immer ein Missverstehen ohne Verstehen des Miss.«*3

Hier sei noch auf einen weiteren, fiir vorliegende Studie relevanten Sachverhalt
hingewiesen: Luhmanns Beschreibung des Zusammenspiels von Alter und Ego in der
Kommunikation.*’ Wieder ganz vom Verstehen aus gedacht, definiert Luhmann Kom-
munikation als das nachtrigliche »Verstehen der Differenz« von Information und Mit-
teilung. Der Empfinger der Kommunikation (Ego) unterscheidet dabei zwischen der
Mitteilung, die der Sender (Alter) gesendet hat, und der Information, die Alter iiber den
mitgeteilten Sachverhalt mutmaflich hat.>® Erst in der nachtriglichen Konstruktion
kommt eine Kommunikation zustande, sie muss jedoch natiirlich nicht der tatsichlich
gemeinten Mitteilung des von Ego konstruierten Senders Alter entsprechen.”! Wiederum
sind Missverstindnisse hoch wahrscheinlich.>”

An dieser Stelle ist aber eine irritierende Mehrdeutigkeit zu verzeichnen: Alter und
Ego werden von Luhmann als Kommunikanten der Kommunikation sozialer Systeme
gesetzt, die entweder etwas mitteilen oder mit einer Mitteilung adressiert werden. Sie
vollziehen also verschiedene Kommunikationshandlungen und verfiigen tiber unter-
schiedliche Wissensstinde. Sie sind somit als voneinander getrennte Instanzen zu be-
trachten (eben als Adressat und Mitteilender).>® Sie sind Teil des Kommunikationsge-
schehens eines sozialen Systems. Gleichzeitig vollzieht sich fiir Luhmann die Kommu-
nikation erst, wenn sie durch einen Verstehensprozess von Ego abgeschlossen wird.
Eine solche Interpretation kann letztlich nur durch ein psychisches System vollzogen
werden. Bewusstsein, schreibt Luhmann, kann »an Kommunikation nur teilnehmen,
wenn es zwischen Mitteilung und Information unterscheiden kann«.>* Um jedoch diese

45  N. Luhmann: Soziologische Aufklirung 6, S. 58.

46 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 82.

47  W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 267f.; vgl. N. Luhmann: Rechtssoziolo-
gie, S.72.

48  N.Luhmann: Die Realitat der Massenmedien, S.118.

49  N.Luhmann: Soziale Systeme, S.195.

50 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 84.

51 N. Luhmann: Soziale Systeme, S.195-203.

52 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 73-97, bes. S. 86.

53 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.195.

54  N.Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S. 49.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

243


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

24t

Fremdheitserfahrung und Othering

beiden differenzieren zu kénnen, muss ein psychisches System den Mitteilenden (Alter)
und sich selbst (Ego) mitkonstituieren. In diesem Sinne sind Alter und Ego nicht mehr als
getrennt operierende Instanzen zu begreifen, sondern fallen in der Konstitutionsleis-
tung eines verstehenden Systems zusammen.> Sind Alter und Ego Teil des psychischen
Systems oder soziale Akteure? Mit anderen Worten: Wenn Luhmann an Kommunikati-
on die Instanzen Alter und Ego beteiligt sieht, handelt es sich dabei um die unabhingig
voneinander agierenden Kommunikanten in der Welt — oder die Konstruktion dieser beiden
Pole in einem psychischen System?

Luhmanns Figuren des Alter und Ego wecken so Reminiszenzen an Husserls Fi-
gur des »Alter ego« (vgl. Kap. IV.3, Funote 38) und stellen gleichzeitig die Frage nach
den mit ihr verbundenen erkenntnistheoretischen Problemen: Aus der Untersuchung von
Husserls Ansatz ist bekannt, dass ein entscheidender Unterschied zwischen der Konsti-
tuierung eines »Alter egos« in der subjektiven Ich-Perspektive und der eigenstindigen
Existenz des menschlichen Gegeniibers besteht, auf die das Ich blickt (vgl. Kap. IV.3.1).
Wie behandelt Luhmann diese Differenz und welche Lésungen bietet er fir das damit
verbundene Intersubjektivititsproblem?

Luhmann beantwortet diese Fragen, indem er auf die eigenstindige Rolle kom-
munikativer Strukturen in sozialen Systemen hinweist. Dazu wird im Laufe von Luh-
manns Werk der Begriff der Person immer wichtiger: Sie versteht Luhmann als »Formc,
die der »Selbstorganisation« eines sozialen Systems dient.*® Eine Person ist demnach
kein Mensch und kein psychisches System, sondern nétiges Strukturelement sozialer
Systeme: Personen sind »Strukturen der Autopoiesis sozialer Systeme«. Sie »kénnen
Adressen fiir Kommunikationen sein.«*’ Dies heif3t fiir Luhmann aber nicht, dass eine
Person »nur als kommunikative Fiktion fungierte und psychisch keine Bedeutung hit-
te«®8: Sie ermoglicht »es den psychischen Systemen, am eigenen Selbst zu erfahren, mit
welchen Einschrinkungen im sozialen Verkehr gerechnet wird.«>® Personen bzw. Alter
und Ego sind folglich beides: Konstruktion eines beobachtenden psychischen Systems
und Strukturen sozialer Kommunikationen.® »Personen dienen der strukturellen Kopplung
von psychischen und sozialen Systemen.<®* Niemals sind mit Person oder Alter und Ego
aber real existierende Menschen oder psychische Systeme gemeint, sondern sie bedeu-
ten stets nur die Referenz auf Menschen oder Bewusstseinssysteme.

Auch wenn Luhmann die Beteiligung von psychischen Systemen an der Kommu-
nikation nicht leugnet, liegen sie nicht im Fokus seiner Betrachtungen: »Man konn-
te geradezu sagen, dass das gesamte kommunikative Geschehen durch eine Beschrei-
bung der beteiligten Mentalzustinde beschrieben werden kénnte — mit der einzigen
Ausnahme der Autopoiesis der Kommunikation selber...«**> Wichtig ist Luhmann, wie
Kommunikation an Kommunikation anschlief3t. Der Fokus liegt also auf der Autopoiesis

55 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 86.

56  N.Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S.145.

57  Niklas Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S. 33f.
58  N.Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S. 145.

59  Ebd, S.146.

60 D. Krause: Luhmann-Lexikon, S. 38 Funote 135.

61 N.Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S.146.

62 N.Luhmann: Die Wissenschaft der Cesellschaft, S. 38f.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

sozialer Kommunikationssysteme: Untersucht wird der systemische Unterschied, nach
dem das Operieren psychischer Systeme anderen Regeln folgt als das sozialer Systeme.
»Die unterschiedlichen Rekursionen der psychischen und sozialen Systeme zwingen
zur Trennung.«% Aus diesem Grund wihlt Luhmann folgendes Vorgehen: »Alle Begrif-
fe, mit denen Kommunikation beschrieben wird, miissen daher aus jeder psychischen
Systemreferenz herausgeldst und lediglich auf den selbstreferentiellen Prozess der Er-
zeugung von Kommunikation durch Kommunikation bezogen werden.«%*

Vor einem solchen Hintergrund kommt Luhmann explizit auf die Konstituierung
eines »Alter ego« zu sprechen65, also die Annahme, dass es ein »anderes Bewusstsein,
ein »ichgleiche[s] Phinomen in der Auflenwelt gibt«, das im »eigenen Bewusstsein«
rekonstruiert wird. Luhmann legt hierzu dar: »Ausschlaggebend fiir die Konstitution
des ralter ego« ist mithin der Umweg tiber die Kommunikation, die Teilnahme an ei-
nem ganz andersartig operierenden System«.° Erst wenn in einem Kommunikations-
system etwa »die Unterscheidung zwischen Personen und Dingen oder Subjekten und
Objekten« bekannt ist, »kann man itberhaupt auf die Idee einer Analogie von eigenem
und fremdem Bewusstsein kommen«.®” Durch Kommunikation, so Luhmann, werden
erst die Begrifflichkeiten geschaffen, die es ermdglichen, das eigene Ich als Ich unter
anderen Ichs zu begreifen. Dies hat Folgen auch fiir Luhmanns Menschenverstindnis:

»[WI]ir wissen: das Wort Mensch ist kein Mensch. Wir miissen hinzulernen: Es gibt
nichts, was als Einheit eines Gegenstandes dem Wort entspricht. Worte wie Mensch,
Seele, Person, Subjekt, Individuum sind nichts anderes als das, was sie in der Kom-
munikation bewirken. Sie sind kognitive Operatoren insofern, als sie die Berechnung

weiterer Kommunikationen erméglichen.«8

Auf dieser Grundlage méchte Luhmann auch den »Begriff der Intersubjektivitit« auf-
geben. Dieser wird durch das »Konzept des selbstreferentiell-geschlossenen Systems
gesellschaftlicher Kommunikation« ersetzt.®® So sieht Luhmann einen besseren theo-
retischen Ansatz moglich als in der irrigen Annahme: »der Mensch kénne kommunizie-
ren; oder sogar: das Individuum kénne mit der Gesellschaft kommunizieren«.”® Ent-
scheidend sei, dass sich das Interaktionsgeschehen in Bewusstseinssystemen in an-
derer Form organisiere als in kommunikativen Systemen. Der zentrale Bezugspunkt
ist so die Selbstorganisation der jeweiligen Systeme. Luhmann schreibt sogar: »Dieses
Konzept erfordert einen tiefgreifenden Umbau der klassisch-soziologischen Theorie der
Sozialisation von Fremdsozialisation auf Selbstsozialisation.«”

Das Luhmann'sche Kommunikationsmodell lisst sich kritisieren. Es ist zu fragen,

ob die strikte Trennung von psychischem System und Kommunikationssystem fir die

63  N.Luhmann: Soziologische Aufkliarung 6, S. 145.
64  N.Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S. 24.
65  N.Luhmann: Soziologische Aufkliarung 6, S. 49f.

66 Ebd,S.s0.

67 Ebd.,S. g9f.
68 Ebd,S. 52

69 Ebd,S.so0.

70  Ebd.

71 Ebd., S.51.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

245


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

246

Fremdheitserfahrung und Othering

Analyse notwendig und zutreffend ist. Ebenso lisst sich fragen, ob das Modell in Ge-
stalt der Positionen Alter und Ego nicht doch versteckt »aktantenbezogen«* ist — und
so in gewisser Weise Luhmanns Ansatz entgegenliuft, die Autopoiesis sozialer Syste-
me als »Erzeugung von Kommunikation durch Kommunikation« (s. oben) zu verstehen.
Zentral fir vorliegende Studie ist jedoch folgende Frage: Wie verhilt sich seine Theo-
rie zum Thema der Fremdheit, die ja auch als Phinomen in Kommunikationsprozessen
auftritt bzw. zumindest als ein solches gesehen werden kann?

Vorerst ist zu sagen, dass Luhmann das bei Husserl auftretende Intersubjektivi-
titsproblem in einem stark differierenden Ansatz untersucht, indem er 1. Verstehens-
prozesse psychischer Systeme und Personen als Formen sozialer Systeme getrennt be-
trachtet und 2. Intersubjektivitit durch das Konzept eines selbstreferentiell-geschlosse-
nen Kommunikationssystems ersetzt. Es ist sehr schwer zu beantworten, was in seiner
Theorie Aquivalente fiir die bisherige Rede von Fremdheitserfahrung/-zuschreibung bzw. von
den Subjekten sind, die Fremdheit entweder erfahren oder zuschreiben. Ist Fremdheit
allein Gedanke eines psychischen Systems oder auch Teil des Kommunikationsgesche-
hens innerhalb der Systemstrukturen Alter und Ego? Wenn Husserls Philosophie mit
dem Vorwurf konfrontiert wird, dass er mit seiner Figur des »Alter ego« dem Problem
des Fremden nicht in hinreichender Weise begegnen kann, trifft dies auch auf Luh-
manns Alter und Ego zu? Hierbei handelt es sich um sehr komplexe Fragestellungen,
die auf Inkonsistenzen in Luhmanns Systemtheorie hinweisen, die aber angesichts ih-
res hohen Abstraktionsniveaus nicht leicht nachzuweisen sind. Um ihre Erkenntnisse
fiir vorliegende Studie fruchtbar zu machen bzw. sie sinnvoll auf andere Referenztheo-
rien zu beziehen, ist es dennoch gewinnbringend, diese Spur weiter zu verfolgen. Vor
allem der Spur des Aktanten in Luhmanns Theorie soll nun weiter nachgegangen werden.
Hier bieten Luhmanns Ausfithrungen zum Selbst einen guten Ausgangspunke.

Nicht zuletzt sollen mit diesem Vorgehen auch weitere Instrumente erarbeitet wer-
den, um den zentralen religionspidagogischen Begriff der »eigenen Perspektive« pra-
ziser zu kliren. Es bieten sich vor dem Hintergrund von Luhmanns Theorie nimlich
zwei unterschiedliche Selbsts an, die auf Fremdheit reagieren konnten: das Selbst psy-
chischer Systeme und das Selbst sozialer Systeme (worunter auch religiése Systeme zu
verstehen sind). Wie ist der Begriff des Selbst innerhalb Luhmanns Systemtheorie zu
bewerten?

3.1.2  Selbstherstellung, Selbstreferenz und Selbstbewusstsein

Immer wieder betont Luhmann, dem von ihm so bezeichneten »alteuropiischen Den-
ken« ein »neueuropiisches Denken« entgegensetzen zu wollen.”® In kritischer Weise
befasst sich Luhmann so mit erkenntnistheoretischen Fragestellungen, die bereits in
Kapitel IV diskutiert wurden: Als ihren Ausgangspunkt wihlen klassische Philosophien

72 So bspw. Siegfried ). Schmidt: Kognitive Autonomie und soziale Orientierung. Konstruktivistische
Bemerkungen zum Zusammenhang von Kognition, Kommunikation, Medien und Kultur, Minster:
Lit 2003, S. 70-82, bes. S. 80.

73 H.Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S.15-31.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

die »urphinomenale Situation« des »Ich denke etwas«’* — und versuchen davon ausge-
hend, die Beziehung zwischen dem »ich denke« und »etwas« zu bestimmen. Sie stehen
jedoch vor einem gemeinsamen Problem: »[W]ie kann dem >Etwas«< in dem »>ich denke
etwas« der Status des >ist« — im letzten Sinne: der Status eines Wesenskerns — zukom-
men, wenn das »ich denke« so ein unsicherer Kantonist ist?«’> Viele klassische Konzep-
tionen verbindet daher das Bemiihen, die Vielfalt der Phinomene und Perspektiven auf
ein »Ildentisches« (vgl. Kap. V.2, Fuinote 20) hin zu reduzieren, wie z.B. bei Husserl auf
das »transzendentale Ich«.

Ein solches transzendentales Verstindnis von Subjektivitit lehnt Luhmann ab. In
radikaler Weise weist Luhmann aber zugleich das traditionelle »Subjekt-denkt-Objekt«-
Schema als nicht mehr zeitgemif zuriick. Dies tut er, indem er sowohl den Begriff des
Subjekts als auch des Objekts durch den Begrift der Selbstreferenz ersetzt. »Was man
sieht, hangt davon ab, wie man hinsieht«”® — es ist also kein gesehenes Objekt denkbar,
ohne Referenz auf die Perspektive, aus der es gesehen wird. Luhmann geht aber noch
weiter: Nicht nur die Perspektivitit bestimmt dariiber, was man sieht. Nach Luhmann
muss vor dem Hintergrund wissenschaftlicher Erkenntnisse alles Sein nur als eine Mdg-
lichkeitsabwandlung begriffen werden und unterliegt konstanter Verinderung. Systeme
entstehen in einer Umgebung konstanter Verinderung durch »Anschlussfihigkeit, in-
dem sie »in der Konstitution ihrer Elemente und ihrer elementaren Operationen auf
sich selbst [..] Bezug nehmen«.”” In der Verbindung von selbstreferentiellen Opera-
tionen, die kontinuierlich aneinander anschlief}en miissen, soll das >Sein< des Systems
gewihrleistet sein. »Das Sein des Systems ist also gleichsam sein Tun, wie in Anlehnung
an Maturana und Varela formuliert werden konnte« (vgl. Kap. V.3, Funote 10).

Damit ist kein klassisches Subjekt mehr méglich: »Denn ist alles, was ist, kontinu-
ierlich aneinander anschlief}endes selbstreferentielles Operieren, dann kann auch von
keinem vorgegebenen Subjektverstindnis mehr ausgegangen werden.«’® Das klassi-
sche Subjekt wird in Luhmanns Theorie durch »ein empirisch beobachtbares, operativ
geschlossenes, selbstreferentielles System ersetzt«.”® Luhmann konstatiert somit: »Wir
konnen [..] den Subjektbegriff aufgeben.«2° Genauso wenig ist »daseiende Objektivitit«
der letzte Referenzpunkt von Luhmanns Theorie, sondern »vielmehr Prozess, Selbstor-
ganisation, Selbstreferenz«.%!

74  Luhmann beziehtsich in seinen Erérterungen ber»alteuropdisches Denken«auf die Beitrige von
Cotthard Giinther, zitiert nach ebd., S.17; vgl. auch Gotthard Ginther: Beitrige zur Grundlegung
einer operationsfahigen Dialektik. Band 1: Metakritik der Logik, nicht-aristotelische Logik, Refle-
xion, Stellenwerttheorie, Dialektik, cybernetic ontology, Morphogrammatik, transklassische Ma-
schinentheorie, Hamburg: Meiner 1976.

75  H.Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S.17.

76  Ebd., S.23.

77 N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 25.

78  H.CGripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 27.

79  Niklas Luhmann: »Sthenographie und Euryalistik, in: Hans U. Gumbrecht (Hg.), Paradoxien, Dis-
sonanzen, Zusammenbriche. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991,
S.58-82, hier 73?; zitiert nach H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 27.

80 N.Luhmann: Soziale Systeme, S.111.

81  H.Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 27.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

247


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

248

Fremdheitserfahrung und Othering

Selbstreferenz wird so verstanden zur Selbstorganisation und so zur Selbstherstel-
lung. In der Referenz der systemischen Prozesse auf sich selbst manifestiert sich zu-
gleich ein systemisches Innen, das schlieflich auch die Referenz auf ein systemisches
Auflen, die Umwelt, ermoglicht. Diese Differenz zwischen Selbst- und Fremdreferenz
wird fir die Luhmann'sche Systemtheorie zur »Leitdifferenz«, nach der sie sich aus-
richtet. 52

Das systemtheoretische Selbstkonzept unterscheidet sich von anderen Entwiirfen,
in denen das Selbst als (wie auch immer zu verstehende) Empfindung des Menschen als
existenzielle Wesenheit zu begreifen ist (vgl. Kap. V.4.3.2 u. 4.3.1). Luhmann fithrt das
Selbst wie gesagt nicht auf ein menschliches Subjekt zuriick, sondern auf die Selbstre-
ferenz verschiedener Systeme mittels systemspezifischer Prozesse. Oben wurde bereits
auf das Beispiel der Massenmedien eingegangen. Nach Luhmann handelt es sich da-
bei »um ein System, das zwischen Selbstreferenz und Fremdreferenz unterscheiden
kann« (vgl. Kap. V.3, Funote 39). Auf dieser Grundlage »beobachtet« das System der
Massenmedien entweder seine Umwelt oder sich selbst. Beobachtungen kénnen damit
nicht nur durch psychische Systeme, sondern auch durch soziale Systeme geschehen.33
Sie verkniipfen diese Beobachtungen in einer fiir sie sinnhaften Weise (vgl. S. 239 zum
Luhmann’schen Sinnbegriff). »Wir brauchen, um dies sagen zu konnenc, schreibt Luh-
mann, »einen Begriff des Beobachtens, der nicht vorab schon psychisiert verstanden,
also exclusiv auf Bewusstseinssysteme bezogen wird.«3 Fiir viele, die sich auf Luhmann
beziehen, liegt ein grundsitzlicher Gewinn in Luhmanns Ansatz, dass er das »Bewusst-
sein als psychisches System« nur als eine mogliche »Systemart« bestimmt, »neben der
es andere erkennende Systeme gibt«.55

Da Beobachtung ebenfalls nur als eine spezielle Form des systemischen Operie-
rens gesehen wird®®, stellt sich nun folgende fiir den weiteren Verlauf wichtige Frage:
Wie sind eigentlich die Begrifflichkeiten der Selbstreferenz, der Selbst(re)produktion
und der Selbstbeobachtung zu verstehen und aufeinander zu beziehen? Luhmann rich-
tet alle Begrifflichkeiten nach dem Kriterium der Anschlussfihigkeit aus: Ein System
existiert nur so lange, so lange der Fluss der systemischen Operationen aufrechterhal-
ten wird. Operationen miissen sich stets aufeinander beziehen, sodass Selbstreferenz
zum Mittel der autopoietischen Selbst(re)produktion wird.%” Gleichzeitig wohnt dem

82  Den Begriff der Leitdifferenz grenzt Luhmann von dem Begriff der Supertheorie (vgl. Kap. V.2,
Funote 12) ab: »Leitdifferenzen sind Unterscheidungen, die die Informationsverarbeitungsmog-
lichkeiten der Theorie steuern. Diese Leitdifferenzen konnen die Qualitat eines beherrschenden
Paradigmas gewinnen, wenn sie eine Supertheorie so organisieren, daf praktisch die gesamte In-
formationsverarbeitung ihnen folgt«, vgl. N. Luhmann: Soziale Systeme, S.19. Eine solche Leitdif-
ferenzsieht Luhmannin der grundsatzlichen Unterscheidung zwischen System und Umwelt. Ganz
explizit bezieht sich Luhmann in seinen Erlduterungen auch auf den Begriff des Paradigmas bzw.
Paradigmenwechsels von Thomas Kuhn, vgl. zu Kuhns Paradigmabegriff auch Kap. V. 3, Fuinote
169 U. 170.

83 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 44.

84  N.Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S. 47.

85  G.Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 63.

86 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 43.

87  Im Anschluss an Gotthard Giinther spricht Luhmann hier auch von Autoreferentialitat, vgl. N. Luh-
mann: Soziologische Aufklarung 6, S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

Begriff bemerkenswerterweise eine gewisse sinnhafte Dimension inne: Soziale Systeme
beispielsweise entstehen und bestehen fort, indem sie Kommunikation auf Kommuni-
kation beziehen. Fiir Luhmann ist in diesen systemischen Kommunikationsprozessen
aber zumindest implizit folgende Information enthalten: »Jede Kommunikation dekla-
riert, ob bewusst oder nicht, ob thematisch oder nicht, ihre Systemzugehérigkeit.«®®
Der Begriff der Referenz bekommt damit eine Doppeldeutigkeit. Einerseits bezeichnet
er den Anschluss an vorherige Operationen, anderseits aber auch die Information, auf was
sich bezogen wird. Damit riickt der Begriff der Selbstreferenz jedoch in die Nihe der
»Selbstbeobachtung«.®? Luhmann schreibt: »Ein System, das sich selbst reproduzieren
kann, muss sich selbst beobachten und beschreiben kénnen.«*°

Auf diese Weise verandert sich die grundsitzliche Zielrichtung des Begriffs Selbst-
referenz: Was zunichst Mittel zur Selbstreproduktion ist, wird nun auch Mittel des
Selbstbewusstseins. Klaus Zimmermann kritisiert in diesem Zusammenhang an Luh-
manns Systemtheorie, dass sie iiber kein durchgingig ausgearbeitetes Konzept des
Selbstbewusstseins verfugt und hinterfragt so ihre »erkenntnistheoretischen Implika-
tionen«.” Bei genauerer Untersuchung sind in dem Selbst von Selbstreferenz zwei
unterschiedliche Selbsts versteckt. Zimmermann zeigt auf, dass Luhmann mit einem
versteckten Subjekt-/Objektbegriff arbeitet: »Entgegen ihrem Anschein ist die System-
theorie prinzipiell dualistisch«.’”* Selbstreferenz, im Sinn einer an systemimmanente
Prozesse anschlieRenden Selbstproduktion, dhnelt dem, was sich alteuropiisch als
Objekt deuten liefe. Es ist ein Selbst, das — von auflen betrachtet — nach bestimmten
selbstbeziiglichen Prozessen funktioniert. So verstanden wire »das Bewusstsein nur
ein selbstkonstituierendes System, nur ein regelgesteuerter Prozess«, »Bewusstsein
als Objekt der naturwissenschaftlich verfahrenden Psychologie, aber nicht Subjekt«.%?
Indem Luhmann aber Selbstreferenz auch als eine auf sich selbst beziehende Beobach-
tung begreift, bricht er diesen Objektivismus auf: »Ein Objekt, das sich zu sich selbst
verhilt, ist kein Objekt mehr.«** Damit, so Zimmermann besonders im Hinblick auf
die Husserl-Referenzen in Luhmanns Werk, versuche dieser »[d]ie Abschaffung des
Subjekts in den Schranken der Subjektphilosophie«.%>

Es ist zudem nicht klar, wie auf Grundlage eines reinen Objektivismus eine Selbst-
oder Fremdbeobachtung méglich ist: »Damit wire alle Theorie, alle Erkenntnis hinfillig:
Kein Objekt ohne Subjekt.«*® Auf diese Weise gerit Luhmann in ein Dilemma, das Zim-
mermann als »Quadratur des Kreises«®” beschreibt: Luhmann mochte die Welt »syste-

88  N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 618.

89  Ebd.

90 Ebd,S. 619.

91 Klaus Zimmermann: »Die Abschaffung des Subjekts in den Schranken der Subjektphilosophiex,
in: Das Argument— Zeitschrift fiir Philosophie und Sozialwissenschaften 31 (1989), S. 855-870, hier
S. 869.

92  Ebd,S.858.

93 Ebd., S. 860.

94 Ebd.,S. 869.

95  So der Titel seines Aufsatzes.

96 K. Zimmermann: Die Abschaffung des Subjekts in den Schranken der Subjektphilosophie, S. 860.

97 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

249


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

250

Fremdheitserfahrung und Othering

misch« erkliren und aus dieser Theorie objektivierbare Regeln ableiten. Er kann aber
nicht triftig begriinden, welche Instanz diese objektivierbaren Regeln erfihrt. Nach
Bernhard Waldenfels drohen so in Luhmanns Systemtheorie »Sehen und Gesehenes«
in eins zusammenzufallen.®® Dies liege auch daran, dass Luhmann in seiner Theorie
kein »Auflen gegeniiber dem System« zulasse.’® »Es gibt kein Auflen, also stelle ich
mich selber her.«**°

Vor diesem Hintergrund ist nicht klar, was die Selbst-schaffung, also Luhmanns Be-
grift der Autopoiesis, bedeuten kann:

»Um [...] Missverstindnissen vorzubeugen, schreibt Luhmann, »sei betont, dass der
Begriff sAutopoiesis< mit Bedacht gewihlt und genau gemeint ist. Es geht keineswegs
um >Authypostasis«. Autopoiesis besagt nicht, dass das System allein aus sich heraus,
aus eigener Kraft, ohne jeden Beitrag aus der Umwelt existiert. Vielmehr geht es nur
darum, dass die Einheit des Systems und mit ihr alle Elemente, aus denen das System
besteht, durch das System selbst produziert werden.«'®!

Nach Luhmann gibt es Voraussetzungen fur die Autopoiesis (in einem psychischen Sys-
tem z.B. die »strukturelle Kopplung« von Gedanken an die neuronalen Impulse im Ge-
hirn, aber ebenso noch viele weiter Voraussetzungen: dass es an das Schwerkraftfeld

der Erde angepasst ist, in gemifigten Temperaturen lebt usw.'°%)

. Autopoiesis ist da-
mit nicht als souverine Selbstschaffung im Sinne einer creatio ex nihilo zu verstehen.
Zimmermann iiberzeugt dies nicht:

»Die Systemtheorie integriert Voraussetzungen als Konstitutionsmomente, alle ex-
ternen Bedingungen werden internalisiert. Der Standpunkt des Systems ist der Imma-
nenzstandpunkt: Was vordem in der Phinomenologie Bewusstsein war, ist nun Sys-
tem.«'©3

Hier ist jedoch noch ein fir Luhmanns Theorie wichtiger Aspekt zu beachten — den
der Zeit. Luhmann schreibt: »Das System wird aus instabilen Elementen gebildet«.’®*
Gedanken etwa zerfallen in dem Moment, wo sie entstehen, sind als eine Serie von
Momentaufnahmen zu begreifen. Das System »hangelt sich von Bewusstseinszustand
zu Bewusstseinszustand, von Gedanke zu Gedanke«.'°® Luhmann schreibt: Systeme

»setzen sich selbst als Produktion ihrer Selbstproduktion voraus.«<!°® Wenn der Tem-

98 »Diezeitliche Verschiebungvon Beobachtern verschiedenen Grades, die eine vollige Deckung aus-
schlieft, ist ein Rest an Kontingenz [...]. Das rettet [Luhmann] vor dem Riickfall in eine Metaphysik.
Aber befriedigend ist dies trotzdem nicht, vgl. B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder phi-
losophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in Bewegung.«, S. 443f.

99  Ebd.,S. 442.InderTatweist Luhmannimmer wieder darauf hin, dass kein System »seine Operatio-
nen auferhalb seiner Grenzen durchfithren« kénne, vgl. N. Luhmann: Soziologische Aufkliarung 6,
S.50.

100 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 444.

101 N. Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S. 30.

102 M. Berghaus: Luhmann leicht gemacht, S. 72.

103 K. Zimmermann: Die Abschaffung des Subjekts in den Schranken der Subjektphilosophie, S. 865.

104 N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 77f.

105 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 60.

106 N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 70.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

poralisierungsbegriff’®” Luhmanns jedoch ernst genommen wird, ist das systemische
Selbst, auf das sich bezogen wird, und das Selbst, das sich bezieht, nicht dasselbe. So
schreibt Luhmann, dass es ein »logischer Fehler« wire, »das >Selbst« der Selbstreferenz
fiir den Beobachter zu halten«.’°® Ein reines iiberdauerndes Selbst des Systems gibt
es damit ebensowenig wie das HusserI'sche »reine Ich«: Seine »reine Gegenwart« ist
immer schon ent-gegenwirtigt, ent-fremdet, verunreinigt, die >lebendige Gegenwart«
immer schon abgelegt und auflebend, sie ist nie reines Leben, reines Bei-sich-sein, rei-
ne Selbstgegenwart (vgl. Kap. IV.3, Fuflnote 56). So gesehen wird der vorherige Zustand
des Selbst zur Voraussetzung des aktuellen Selbst.’*°

Um sich vor dem Selbstzerfall oder vor einem inneren Chaos zu schiitzen, so Luh-
mann, sind Systeme gezwungen, eine innere Anschlussfihigkeit zu erreichen, durch
die aktuelle Prozesse im System an vorherige ankniipfen koénnen. Selbstreferenz wird
so zur eigentlichen Struktur der systembildenden Autopoiesis.

Zusammenfassend lisst sich sagen:

1. Autopoiesis wird von Luhmann nicht im Sinne einer »Authypostasis«, einer souve-
ranen Selbstschaffung aus dem Nichts verstanden. Es existieren sowohl in der Umwelt
des Systems als auch im Systeminneren Voraussetzungen fiir die Bildung des Selbst.
Das Selbst schafft sich nicht im eigentlichen Sinne selbst, sondern entsteht durch die
strukturelle Kopplung und Anpassung an die Umwelt, aber auch auf der Grundlage
des »historischen« Selbst.”™® Das aktuelle Selbst ist deshalb nie mit dem historischen
gleichzusetzen und nie als »Totalitit« des gesamten Systems aufzufassen.’™ Wenn je-
doch innen wie auflen Voraussetzungen fiir die systemische Autopoiesis bestehen, ist
es fraglich, ob Autopoiesis als Begrift gliicklich gewihlt ist, da er Assoziationen zu ei-
ner souverdnen Selbstschaffung weckt. Maturana und Varela grenzen den Begriff der
Autopoiesis von dem der Allopoiesis ab (vgl. Kap. V.3, Funote 28). Allopoietisch sind
Systeme, die »etwas von sich selbst Verschiedenes« schaffen. Vor dem Hintergrund der
aufgezeigten inneren und dufleren Voraussetzungen, die der Schaffung des Selbst zu-
grundeliegen, konnte deshalb vielleicht besser von einer Allopoiesis heautou gesprochen
werden — also einer Schaffung des systemischen Selbst durch etwas von ihm selbst »Ver-
schiedenes«, das aber trotzdem ein Selbst schafft. Ein anderer moglicher Begriff ist der von
Luhmann selbst verwendete Begriff der Emergenz — in dem Sinne, dass ein Selbst des
Systems nicht allein durch zugrundeliegende duflere Faktoren erklirbar ist (also Ge-
danken nicht allein durch neuronale Impulse, Kommunikationen nicht allein durch die
Gedanken psychischer Systeme etc.).’

2. Luhmann muss, da seine Theorie keine Systemoperationen aufderhalb des Sys-
tems zulisst, alle externen Voraussetzungen in die systemische Konstitution internali-
sieren. Kommunikation eines sozialen Systems etwa integriert iiber die Struktur Person

107 Ebd., S.70ff, bes. S. 8of.

108 Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, S. 28.

109 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phanomenologie des Fremden, S. 76.

110 N.Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 206.

111 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 606.

112 G.Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 62 u. S. 65-80; vgl. auch N. Luh-
mann: Soziale Systeme, S. 43f.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

251


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

252

Fremdheitserfahrung und Othering

auch noch Mitteilende und Empfangende der Kommunikation ins Systeminnere und ist
zu systemeigener Beobachtung und Erkenntnis fihig. Nur wenn externe Faktoren inter-
nalisiert werden, ist es moglich, Selbstreferenz und Autopoiesis gleichzusetzen. Inter-
essant ist: Wahrend Luhmann die Begriffe autopoietisch und selbstreferentiell oftmals
synonym verwendet, lehnen Maturana und Varela, von denen Luhmann die Begriffe vor
allem iibernimmt, diese Gleichsetzung ab.” Luhmanns Theorie des Selbstbewusstseins
wirkt nicht ganz tiberzeugend. Wie gezeigt fallen in seinem Begriff der Selbstreferenz
die Aspekte Selbstproduktion und Selbstbeobachtung zusammen. Vorliegende Studie
hilt eine Trennung fur wichtig — besonders im Blick auf die Frage, was Konstruktionen
des »Eigenen« und »Fremden« von der Instanz des Selbst unterscheidet, das Fremdes
erfihrt.

3. Wichtig fir vorliegende Studie ist Luhmanns Theorie der inneren Anschlussfi-
higkeit der systemischen Prozesse, die je nach Systemart divergiert. Es folgt einer un-
bestreitbaren Logik, wenn Luhmann schreibt, dass in einer Kommunikation nicht ver-
schiedene Gehirne direkt ihre Nervenenden verbinden, sondern dass neben neuronalen
Impulsen und daraus hervorgehenden Denkprozessen auch die systemischen Regelhaf-
tigkeiten der Kommunikation zu beachten sind. Luhmanns Theorie sensibilisiert fir
die inneren Regeln eines Systems, denen ein AufSen gegeniibersteht. Fiir das Verstindnis,
warum es in bestimmten Situationen zu Erfahrungen von Fremdheit kommt, wird dies
in vorliegender Studie noch an einigen Stellen eine Rolle spielen. Ebenfalls wichtig fir
vorliegende Studie sind die Begriffe operative SchlieRung, Leitdifferenz und wie bereits
benannt Emergenz. Mit ihnen lassen sich Mechanismen des Otherings und subjektive
Fremdheitserfahrungen in interreligioser Bildung priziser beschreiben.

4. Die Systemtheorie Luhmanns legt viel Wert darauf, dass sich der Mensch im
Aufien des sozialen Systems befindet.™# Sie lisst sich daher nicht leicht mit bereits zi-
tierten Theorien in Einklang bringen, die von einer Verschrinkung von Subjekt und Umwelt
ausgehen. Das »Zwischen« der Systeme beschreibt Luhmann mit Begriffen wie struk-
turelle Kopplung, Interpenetration oder wechselseitige Unkontrollierbarkeit.”™> Luh-
mann argumentiert von der Innenseite der Systeme aus, das »Zwischen« der Systeme
liegt nicht in seinem Fokus. Dies liegt auch daran, dass die Dimension der menschli-
chen »Kérperlichkeit« bzw. »Leiblichkeit« von Luhmann nur wenig beachtet wird.™® In
diesem (korperlichen) »Zwischen« verorten andere Theorien vorliegender Studie aber
in vorwiegendem Mafie die existenzielle Dimension des Menschen (vgl. insbes. Kap.
IV.3.2) — was fiir Luhmann jedoch kein Ausgangspunkt einer systemtheoretischen Ana-
lyse ist.

Da Luhmanns erkenntnistheoretische Setzungen nicht immer tiberzeugen kénnen,
ist sein Ansatz teils scharfer Kritik ausgesetzt. Insgesamt ist aber zu fragen, ob seine
Systemtheorie mit anderen Theorien vorliegender Studie wirklich so unvereinbar ist,
wie es die gegenseitige Kritik vermuten ldsst. Nicht immer, aber oftmals wirkt es so,

113 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 54f.

114 Vgl. N. Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S. 158-159.

115 Vgl. bspw. ebd., S. 51 u. 158.

116 Santiago G. Calise: »A Decorporealized Theory? Considerations About Luhmann’s Conception of
the Body, in: Pandaemonium Germanicum 18 (2015), S. 104-125.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

als wiren viele Diskrepanzen vor allem durch unterschiedliche Schwerpunktsetzungen
der Ansitze zu erkliren. Luhmanns Ansatz strebt nach einer bestimmten Form der
Abstraktion bzw. Komplexititsreduktion, die Luhmann selbst »Beobachtung zweiter
Ordnung« nennt. Diese spezielle Perspektive hat auch Folgen fiir Luhmanns Blick auf
»Fremdheit«. Hierauf soll in einem letzten Punkt noch eingegangen werden.

3.1.3  Abstraktion von der Unmittelbarkeit der Erfahrung, Beobachtung
zweiter Ordnung

Luhmann versteht wie bereits unter Kapitel V.2 ausgefithrt Systemtheorie als »Super-
theorie« mit »universalem Anspruchc:

»Es handelt sich um eine Welttheorie, die nichts, was es gibt, auslasst, zugleich aber
um die Anwendung einer ganz bestimmten Unterscheidung (im Unterschied zu un-
endlich vielen anderen Unterscheidungen), die dazu zwingt, jeweils genau anzuge-
ben, von welcher Systemreferenz man ausgeht und was, von einem bestimmten Sys-
tem aus gesehen, dessen Umwelt ist« (vgl. Kap. V.2, FufRnote 12).

Luhmanns Universalititsanspruch, den er fiir seine Systemtheorie behauptet, teilt vor-
liegende Studie — wie viele Kritiker*innen Luhmanns auch - nicht.

Namentlich das Thema der Fremdheit lisst sich mit Luhmanns Theorie nicht hin-
reichend erkliren, da sie hierfiir wieder zum Begriff des »Menschen« zuriickkehren
miisste, der in seiner Gesamtheit vom Phinomen des Fremden betroffen ist, indem kor-
perliche, psychische und soziale Faktoren zusammenwirken. Besonders lisst sich so
nicht die Bedeutung und Unmittelbarkeit der Erfahrung nachvollziehen, die der »Einbruch
des Fremdenc fiir die individuelle Erfahrung bedeutet. Obwohl Luhmann z.B. von Selbst-
bzw. Fremdreferenz spricht, scheint Fremdheit demzufolge kein entscheidendes Thema
seiner Systemtheorie zu sein. Das »Fremd« in Fremdreferenz ist vorwiegend als Mar-
kierung des System-Aufien zu verstehen (dhnlich wie in Kap. I1.4.4 anhand des Beispiels
des »fremden Elektrons« gezeigt). Vor dem Hintergrund der bisherigen Klirungen vor-
liegender Studie (vgl. bes. Kap. II und IV) ist zudem zu konstatieren, dass Luhmann
nicht klar zwischen Andersheit und Fremdheit unterscheidet. Wenn Systeme mit ope-
rativer SchliefSung auf ihre komplexe Umwelt reagieren oder fiireinander »Blackboxes«
darstellen, so sind dies Prozesse und Relationen, die sich sowohl mit dem Terminus
Fremdheit als auch mit dem Terminus Andersheit erfassen lassen. Manche Tendenzen,
nicht klar zwischen Fremdheit und Andersheit zu unterscheiden, lassen sich vielleicht
auch durch den Einfluss von Husserls Phinomenologie erkliren, die ebenfalls Proble-
me mit dieser Unterscheidung hat. Vor allem aber ist zu beachten, worauf der Fokus
von Luhmanns Betrachtungen liegt: Kommunikatives Missverstehen mag im Alltag als
Ergebnis von Fremdheit oder von Andersheit gedeutet werden — interessanter fiir Luh-
mann ist, warum es angesichts der »Unwahrscheinlichkeit« des Verstehens iiberhaupt
erfolgreiche Kommunikation in der Gesellschaft gibt.

Luhmanns Theorie verfolgt das Ziel, von bestimmten Kausallogiken des Alltags zu
abstrahieren und von moralischen Wertungen Abstand zu nehmen, um bessere wissen-
schaftliche Erkenntnisse iiber die Gesellschaft erreichen zu kénnen. Von diesem hohen
Abstraktionslevel aus ist es durchaus moglich, Fremdheit als vorhandene »Struktur« in

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

253


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

254

Fremdheitserfahrung und Othering

der Gesellschaft zu beschreiben, dhnlich wie Luhmann »Krisenphinomene nicht mehr
nur als voritbergehend behandeln, nicht mehr nur auf falsches Bewusstsein oder falsche
Politik zuriickfithren [...], sondern sie als strukturelle Effekte der modernen Gesellschaft
begreifen« will.""” Was Fremdheit, was eine Krise fiir den einzelnen Menschen bedeu-
tet, steht nicht im Zentrum von Luhmanns Forschungsinteresse.

Habermas’ Kritik, eine auf diese Art abstrahierende, kybernetische Theorie kénne
Ziige eines »herrschaftslegitimierenden Weltbildes« tragen, ist richtig und relevant.™8
Nachvollziehbar ist aber auch Luhmanns Entgegnung, dass man zwischen »wissen-
schaftlicher« und »politischer Kritik« unterscheiden miisse. Keine Theorie konne sich
aber gegen »politische Implikationen« wehren, sie kénne politisch wirkungslos blei-
ben oder aber herrschaftsstabilisierend wirken: »All dies mag Theorien mit oder ohne
»Kategorienfehlern« [sic!] passieren, den guten eher als den schlechten und den umfas-
senderen Konzepten eher als den Theorien der mittleren Reichweite.« Eine »politische
Folgenkontrolle« sei deshalb »in der Theorie selbst« kaum zu leisten.™® Ebenso ernst-
zunehmen ist auch Luhmanns Skepsis gegeniiber stark normativen Ansitzen, die mit
ihrem moralisierenden Impetus oftmals eine »Evidenz des Nichtwissens«'2° kaschie-

121 suchen — ein

ren, und stetig nach einer »gute[n] Gesellschaft hinter der Gesellschaft«
Vorhaben mit fraglichem Erfolg. Im Zentrum von Luhmanns Theorie steht dagegen »ein
theoriemotivierendes Staunen dariiber, dass iiberhaupt etwas zustandekommt«.*

Luhmann bevorzugt fiir seine Theoriekonzeption eine »Beobachtung zweiter Ord-
nung, die das kritische Beobachten durch Gesellschaftstheorien selbst kritisch beob-
achtet — immer im Wissen, dass auch dies eine »Beobachtung erster Ordnung« darstellt:
»Das Beobachten zweiter Ordnung ist immer auch ein Beobachten erster Ordnung, aber
es konzentriert sich dabei auf ein Beobachten von Beobachtern, was als Selbstbeobach-
tung oder als Fremdbeobachtung durchgefithrt werden kann.«'23

Die Selbstbezeichnung von Luhmanns Systemtheorie als Supertheorie wirkt inso-
fern treffend gewihlt. Sie bewegt sich auf einer hohen Abstraktionsebene und so auch
iiber den individuellen Erfahrungen von Andersheit und Fremdheit. Beschrieben mit
den Begrifflichkeiten von Kapitel IV.4.5 beobachtet Luhmann die Welt aus der Positi-
on des Dritten, welcher die untersuchten Erfahrungen nicht selbst macht, sondern nur
beobachtet. Folglich ist Luhmanns Theorie vor allem interessant, um die Position des
Dritten niher zu prizisieren, die ja wie in Kapitel IV erwihnt, auch die vorwiegende
Position von religionspadagogischen Ansitzen interreligioser Bildung ist.

Vor diesem Hintergrund sind Zitate wie die folgenden von grofier Bedeutung fiir
vorliegende Studie, weil sie diese spezielle Beobachtungsart niher erliutern:

117 Niklas Luhmann: »Am Ende der kritischen Soziologie«, in: Zeitschrift fiir Soziologie 20 (1991),
S.147-152, hier S.148.

118 J. Habermas/N. Luhmann: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, S.244. Vgl. zur sog.
,Luhmann-Habermas-Kontroverse“ auch Kap. V.2.

119 Ebd.,S.403.

120 N.Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S.196.

121 N. Luhmann: Am Ende der kritischen Soziologie, S. 148.

122 Ebd., S.151.

123 Ebd., S.149.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

»Beobachten zweiter Ordnung beruht auf einer scharfen Reduktion der Komplexitit
der Welt moglicher Beobachtungen: Es wird nur Beobachten beobachtet, und erst so
vermittelt kommt man zur Welt, die dann in der Differenz von Gleichheit und Verschie-
denheit der Beobachtungen (erster und zweiter Ordnung) gegeben ist. Wie so oft gilt
aber auch hier: Die Reduktion von Komplexitat ist das Mittel zum Aufbau von Komple-

Xitat.«'24

Luhmann schreibt weiter:

»Beobachten zweiter Ordnung lasst — und das ist ein weiteres Beispiel fiir Komplexi-
tatssteigerung — die Wahl offen, ob man bestimmte Bezeichnungen dem beobachte-
ten Beobachter zurechnet und ihn dadurch charakterisiert oder sie als Merkmale des-
sen ansieht, was er beobachtet. Beide Zurechnungen, Beobachterzurechnung und Ge-
genstandszurechnung, bleiben moglich; ihre Ergebnisse kdnnen deshalb als kontin-

gent aufgefasst werden.«'?>

Wie sich an diesen Zitaten erkennen lisst, ist die Beobachtung zweiter Ordnung ein
sehr komplexer Vorgang.

Laut Gripp-Hagelstange bewegt sich Luhmanns Theorie vor allem auf der Ebene,
»die man alteuropaiisch als metatheoretisch einordnen wiirde«.!2® Um bessere analyti-
sche Ergebnisse zu erhalten, strebt Luhmann danach, von den Kausallogiken des Alltags
und des alltiglichen Ichs zu abstrahieren, um eine komplexere Struktur von Beobach-
tungen zu ermoglichen.®” Diese Vorgehensweise strebt nach einer Abstraktion, die
z.B. folgende Fragen beantworten kann: Was unterscheidet die Kommunikation eines
Wirtschaftssystems von der eines politischen Systems von der eines religiosen Systems?
Trotz ihres universalen Anspruchs hat die Theorie Luhmanns jedoch Probleme, die all-
tigliche Welt zu erfassen, »in der man wohnt und arbeitet, Straflenbahn fihrt und Zi-
garetten raucht«.28

Wie kann ein Subjekt aus seiner subjektiven Erfahrungsposition heraus in den Sta-
tus einer Beobachtung zweiter Ordnung gelangen? Ist die von Luhmann angestrebte
Abstraktion iitberhaupt moglich, bzw. wie Gripp-Hagelstange es formuliert: »Kann man
konnen, was man nicht kann?«'??

Georg Kneer und Armin Nassehi schreiben hierzu: »Der Beobachter zweiter Ord-
nung ist gegeniiber anderen Beobachtern in keiner privilegierten Position, er muss sich
vielmehr gefallen lassen, dass er umgekehrt selbst beobachtet und iiber seine blinden

124 N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, S. 101.

125 Ebd.

126 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S.146.

127 Ebd,, S.145.

128 Vollstindig lautet Luhmanns Zitat so: »Wenn eine Gesellschaft sich Wissenschaft im modernen
Sinne leistet, stellen sich Reflexionsprobleme, die nur noch konstruktivistisch zu [6sen sind — was
immer man in dieser Gesellschaft tiblicherweise von der Welt hilt, in der man wohnt und arbeitet,
Straflenbahn fahrt und Zigaretten raucht,« vgl. Niklas Luhmann: Soziologische Aufklarung s. Kon-
struktivistische Perspektiven, Wiesbaden: VS Verl. fiir Sozialwissenschaften 2005, S. 53; vgl. auch
H. Cripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S. 95f.

129 H. Gripp-Hagelstange: Niklas Luhmann, S.146.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

255


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

256

Fremdheitserfahrung und Othering

139 Freilich lisst sich fragen, ob diese »Iteration von Beobach-

Flecke aufgeklirt wird.«
tung« — dass jeder Beobachtende von einer weiteren Beobachtung beobachtet wird,
die wiederum von einer weiteren beobachtet wird usw. — das Erkenntnisproblem des
»blinden Flecks« wirklich lést oder nicht einfach »in eine Sorte von Zukunft« verscho-

131

ben wird.””" Wie ist auf dieser Ebene eine gegenseitige »Aufklirung« itber die blinden

Flecke moglich? Solche »erkenntnistheoretischen Zweifel« liegen jedoch dezidiert nicht
im Fokus der Luhmann'schen Betrachtungen.'?*

Trotzdem ist es unbestritten, dass seine Theorien wichtige Erkenntnisgewinne er-
moglichen. Selbst Kritiker Luhmanns anerkennen, »dass Luhmanns Systemtheorie tie-
fe Einsichten in das Funktionieren von Systemen«**? bietet. Hier gewihren auch seine
Forschungen zur Autopoiesis wichtige Erkenntnisse. Autopoiesis kann als die syste-
mische Ausrichtung nach einer inneren Regelhaftigkeit verstanden werden, die nicht
leicht zu verindern ist. Sie ist insbesondere deshalb nicht leicht zu verindern, weil
diese innere Regelhaftigkeit das Fortlaufen der systemischen Prozesse ermoglicht, die
nach Luhmann ein System erst zu einem System machen. Um dieses Fortlaufen der
systemischen Prozesse zu ermdglichen, streben Systeme erstens zu einer Selbstbesti-
tigung ihrer inneren Regelhaftigkeit und zweites danach, ihre Differenz zur Umwelt
aufrechtzuerhalten, da die Differenz zur Umwelt gerade in dieser operativen Regelhaftig-
keit begriindet liegt.”*# Systemverinderungen durch neue Impulse vollziehen sich nach
Piagets Regeln der Assimilation und Akkommodation, das heif3t, Systemverdnderungen
gelingen umso leichter, je weniger diese Impulse die grundsitzliche Struktur eines Sys-
tems anfragen.®> Luhmann unterscheidet hier auch zwischen kognitiven und normativen
Erwartungen: Bei der Korrektur einer kognitiven Erwartung ist das System »lernbereitc,

136 Kognitive Erwartungen sind relativ

bei einer normativen Erwartung »lernunwillig«.
leicht korrigierbar, da sie nur wenig mit anderen Erwartungen verkniipft sind. Nor-
mative Erwartungen dagegen weisen Verbindungen zu zahlreichen anderen Erwartun-
gen auf und beeinflussen diese grundlegend, so dass im Falle ihrer Verinderung eine
Vielzahl weiterer Erwartungen betroffen wire. Hier drohte eine »Uberforderung der
Lernkapazititen des Systems«. Daher reagiert das System zunichst mit einer »Umlei-
tung der Fehlerzurechnung: Nicht die enttiuschte Erwartung wird als »>falsch« dekla-

riert, sondern das Verhalten, durch das sie enttiuscht wurde«.’>” Luhmann schreibt:

130 G. Kneer/A. Nassehi: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, S. 189.

131 Vgl. dazusehrkritisch B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigent-
lich in Unordnung, in Bewegung.«, S. 443f.

132 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 30.

133 R. Minch: Soziologische Theorie, S. 225.

134 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 55.

135 Vgl N. Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S.146.

136 Niklas Luhmann: »Normen in Soziologischer Perspektive, in: Soziale Welt 20 (1969), S. 28-48, hier
S.36; vgl. auch N. Luhmann: Rechtssoziologie, S. 40-53.

137 W. L. Schneider: Grundlagen der Soziologischen Theorie, S. 261; Auch dieses Konzept ldsst sich im
Hinblick auf intersubjektive Aspekte kritisieren, vgl. Hartmann Tyrell: »Normativitit und soziales
Handeln, in: Giinter Dux/Thomas Luckmann (Hg.), Beitrage zur Wissenssoziologie, Beitrage zur
Religionssoziologie/Contributions to the Sociology of Knowledge, Contributions to the Sociology
of Religion, Wiesbaden: VS Verl. fiir Sozialwissenschaften 1978, S. 59-90, hier S. 66ff.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

»Komplexe Systeme sind mithin zur Selbstanpassung gezwungen, und zwar in dem
Doppelsinne einer eigenen Anpassung an die eigene Komplexitat. Nur so ist zu erkla-
ren, dass Systeme den Verdnderungen ihrer Umwelt nicht bruchlos folgen kénnen,
sondern auch andere Gesichtspunkte der Anpassung beriicksichtigen miissen und

letztlich an Selbstanpassung zu Grunde gehen.«'3®

Luhmanns Beobachtungsart der zweiten Ordnung, die von normativen Wertungen Ab-
stand nimmt, kann hier neue Einsichten ermdglichen und damit auch neue Wege auf-
zeigen. Dies zeigt sehr gut folgendes, hochaktuell erscheinendes Zitat, das hier als lin-
gere Passage angefiihrt ist:

»Wie nie zuvor ist deutlich, dass positive und negative Aspekte in einer unauflésbaren
Weise verkniipft sind und durch ein und dieselben Strukturbedingungen reproduziert
werden. Der technische Fortschritt fithrt zu Umweltschaden, die nur durch weiteren
technischen Fortschritt mit einer immer stirkeren Technologieabhdngigkeit der Ge-
sellschaft abgeschwacht werden kénnen. Das rationale Funktionieren der Funktions-
systeme, und gerade das rationale Ausnutzen kleinster Differenzen, Chancen, Gele-
genheiten erzeugt durch >Abweichungsverstirkung<immense Ungleichheiten, fiir die
keine Funktion angegeben werden kann. Das gilt fiir die Wirtschaft, also fiir die Ver-
teilung von Reichtum und Armut, aber auch fiir die Erziehung und fiir die Chancen der
Forschung. Die hohe Organisationsabhingigkeit der Funktionssysteme fiihrt zu einer
Abhingigkeit von der>biirokratischen<Logik der Selbstreproduktion von Organisatio-
nen, die die Offenheit und Flexibilitat der Funktionssysteme erheblich einschrankt und
ein standiges Nichtausnutzen von Chancen erzeugt. Entsprechend wachst die Diskre-
panz zwischen Erwartungen und Wirklichkeiten, zwischen dem, was man als moglich

sieht, und dem, was dann faktisch geschieht.«'3°

Wie zu zeigen sein wird, ist dies auch auf Kontexte interreligioser Bildung gut itbertrag-
bar, wo bisweilen ebenfalls eine Diskrepanz zwischen Erwartungen und Wirklichkeiten
zu beobachten ist.

Wer aber empfindet diese Diskrepanz? Das unscheinbare Wortchen »man« im letz-
ten Satz des Zitats verweist auf eine Ich-Perspektive, die in Luhmanns Theorie nicht
klar definiert ist. Ist dies ein blof3er kommunikativer Platzhalter fiir beliebiges Ich oder
vielleicht sogar Ausdruck von Luhmanns personlicher Perspektive? Doch innerhalb die-
ser Diskrepanzerfahrung ist es ein erkennendes, hoffendes und vielleicht auch leiden-
des Ich, das mehr ist als ein sich selbst erzeugendes, selbstreferentielles psychisches
System. Waldenfels schreibt:

»Luhmann hat nie geklart, wo er als Systemtheoretiker steht. Also entweder sagter: Ich
bin auch drin, wie in einem Altarbild, wo der Stifter auch noch vorkommt; dann gerit
er wirklich in eine Art formaler Metaphysik. Oder er misste ein bestimmtes Moment

138 N. Luhmann: Soziale Systeme, S. 56.
139 Niklas Luhmann: Soziologische Aufklarung 4. Beitrage zur funktionalen Differenzierung der Ge-
sellschaft, Wiesbaden: VS Verl. fiir Sozialwissenschaften 2009, S. 37 (Kursivsetzung durch mich).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

257


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

258

Fremdheitserfahrung und Othering

des Aufien gegeniiber dem System zulassen. Aber das tut er nicht systematisch. Er
iiberspielt dieses AuRen.«'4°

Luhmann schreibt zum Problem der Selbstverortung: »Man mahnt bereits an: Kritiker
miissten iber ihren eigenen gesellschaftlichen Standort in ihrer eigenen Theorie Auskunft
geben. [...] Aber wie wire das méglich? Und was wiirde es niitzen?«*!

Was die Klirung eigener Perspektiven niitzen wiirde, ist angesichts ihrer Ordnungs-
grenzen, die nicht einfach beliebig verinderbar sind, sondern fir ein erfahrendes Ich
reale Limitationen der Perspektive bedeuten, leicht zu beantworten. Schwerer zu sagen
ist, wie dies moglich wire. Subjektiv verinderliche Positionen mittels einer Beobach-

142 kann nur eine Teil-

tung zweiter Ordnung zu erkennen, wie es Luhmann vorschligt,
antwort sein. Die einfithrenden Klirungen in Kapitel V.1 zeigten, dass es unmoglich
ist, alle Ordnungen zu bestimmen, die das Eigene bestimmen — deswegen wird auch
der »Einbruch« des Fremden ins Eigene immer wieder an unvermuteter Stelle gesche-
hen. Sich selbst in seinen Ordnungen zu verorten, ist eine komplexe Angelegenheit. So
ist die oben angefiihrte Frage hier erneut zu stellen: »Kann man kénnen, was man nicht
kann?«

In den folgenden Kapiteln soll diese Frage weiterverfolgt werden und in Kapitel V.5

im Blick auf ihre religionspddagogischen Konsequenzen bedacht werden.

3.2 Michel Foucault: Subjektivierung und Ethik des Selbst
3.2.1  Diskurs, Macht und Disziplinierung von Abweichung

Wie in Kapitel V.2 bereits dargelegt, ist das Werk von MicHEL Foucaurt'*® durch eine
Vielzahl von »Briichen« gekennzeichnet, die erschweren, sein Werk auf wenige durch-
gingige Thesen zu reduzieren. Gerade in dieser bisweiligen Widerspriichlichkeit liegt
jedoch auch der Reiz der Beschiftigung mit Foucaults Werk, besonders, da es mit Moti-
ven ringt, die auch fiir vorliegende Studie von Relevanz sind: der inneren Widerspriich-
lichkeit von Geordnetwerden und Ordnen. Hierbei befasst sich Foucault mit Themen-
feldern, die sich auch auf das Thema des Fremden beziehen lassen: mit Macht und
Disziplinierung von Abweichung, mit Ordnung von Wissen. Besonders der Aspekt der
Macht eroftnet fiir vorliegende Studie eine wichtige, neue Dimension (vgl. Kap. 111.12.2)

140 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 442.

141 N. Luhmann: Am Ende der kritischen Soziologie, S.147, im Verweis auf Thomas C. Heller: Structu-
ralism and Critique, in: Stanford Law Review 36 (1984), S.127—198, hier S.170f. (zitiert nach Luh-
mann). Luhmann erginzt in der Fuinote. »Im Ubrigen ist dieses Desiderat nicht gerade neu, aber
offenbar schwer zu erfiillen. Siehe z.B. Linguet (1764) .« (vgl. Linguet, Simon: Le Fanatisme des Phi-
losophes, London-Abbeville 1764, zitiert nach Luhmann).

142 N. Luhmann: Am Ende der kritischen Soziologie, S. 150f.

143 Zur Einfithrung in Foucaults Werk vgl. M. Ruoff: Foucault-Lexikon; T. Lemke: Eine Kritik der poli-
tischen Vernunft; H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfithrung; Philipp Sarasin: Michel Foucault
zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2005; B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 513-535.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

und wird in den folgenden Kapiteln erneut aufgegriffen. Gleichzeitig verkniipft Fou-
cault diese Themen auch mit der Frage des Subjekts und des Selbst. Hierin bestehen
Ankniipfungspunkte zur dargestellten Systemtheorie Luhmanns, auch wenn Foucault
zu deutlich verschiedenen Antworten gelangt (vgl. Kap. V.3.2.2 u. 3.2.3). Zunichst aber
sollen einige zentrale Begriffe aus Foucaults Theorie erliutert werden: Diskurs, Episte-
me, Dispositiv und wie erwihnt Macht.

Als erste zentrale Phase in Foucaults Werk wird die sogenannte »diskursive Phase«
bezeichnet.™* In der Phase analysiert er die Wirkmacht von diskursiven Praxen auf
die Produktion von Wissen und Wahrheit. Diskurse sind »als Praktiken zu behandeln,
die systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie sprechen«.** Damit unter-
scheidet sich Foucaults Diskursbegriff von anderen philosophischen Verstindnissen.
Michael Ruoff schreibt zum Verstindnis Foucaults:

»Wahrend Jiirgen Habermas den Diskurs als kommunikative Rationalitat erfasst, ver-
steht Foucault darunter die Bildung von Wahrheiten in Denksystemen, die er am Bei-
spiel der Humanwissenschaften des17. und 18. Jahrhunderts untersucht. [..] Die Wahr-
heiten, die Denksysteme und die betroffenen Subjekte unterliegen einem stindigen

Wandel, der umgekehrt auch den Diskurs selbst betrifft.«'4¢

Solche Diskurverinderungen erforscht Foucault mit einer spezifischen Methode, die
er selbst »Archiologie des Wissens« nennt. Foucault weist so nach, wie sich mit Ver-
schiebungen von Diskursen auch das »Wissen« der Wissenschaften verindert. »Wis-
sen« iiber »den Menschen« in den Humanwissenschaften etwa ist immer auch von ei-
nem bestimmten Menschenbild geleitet, das den Humanwissenschaften zugrundeliegt.
Indem sich europiische Gesellschaften seit der Aufklirung immer mehr am Leitbild des
»verniinftigen Menschen« orientieren, entwickelt sich der »Wahnsinn« von »Irren« zu

einer Kontrastfolie der angestrebten menschlichen Vernunft.'4”

Foucault zeigt auf, wie
um das 17. Jahrhundert in ganz Europa Internierungsmafinahmen zunehmen, mit de-
nen »wahnsinnige Menschen« vom Rest der Gesellschaft ausgeschlossen werden. Dies
andert sich, als gegen Ende des 18. Jahrhundert ein drztliches Denken durchzusetzen
beginnt, das den »Wahnsinn« als eine »Geisteskrankheit« begreift, der mit Therapie-
mafinahmen zu begegnen ist. Der »Wahnsinn« wird so nicht mehr einfach weggesperrt,
sondern unter gesellschaftliche Beobachtung gestellt. Zentral fiir Foucaults Geschichts-
verstindnis ist das Prinzip der Diskontinuitit, nach dem ein und dasselbe Wort iiber die
Geschichte hinweg ganz verschiedene Objekte bezeichnen kann.*® Wahnsinn stellt sich
so als »Gegenstand eines spezifischen, historisch bedingten Wissens« dar, »das sich
nicht notwendig wissenschaftlich entwickelt, sondern seine Quellen in Institutionen

und sozialen Prozessen besitzt«.}4?

144 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 21-37.

145 Michel Foucault: Archédologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 74.
146 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S.15.

147 Vgl.ebd., S.22-25.

148 Ebd., S. 90.

149 Ebd., S.24.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

259


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

260

Fremdheitserfahrung und Othering

Die Ermoglichung eines solchen »Wissens«, das durch ein Geflecht historisch be-
dingter diskursiver Praxen geschaffen wird und sich so in implizit definierten Gren-

150 Episteme stellen die Grundlage dar, auf der

zen bewegt, nennt Foucault Episteme.
es Wissenschaften moglich ist, zwischen wissenschaftlich »wahren« bzw. »falschenc
Sachverhalten zu unterscheiden. In seiner Antrittsvorlesung »Die Ordnung des Dis-
kurses« (1970) befasst sich Foucault damit, warum die Mendel'sche Erbgesetzlehre wis-
senschaftlich seinerzeit nicht anerkannt wurde, obwohl sie mit einfachen Mitteln veri-

fizierbar und erkennbar wissenschaftlich korrekt ist:

»Das liegt daran, so Foucault, »dass Mendel von Gegenstidnden sprach, dass er Metho-
den verwendete und sich in einen theoretischen Horizont stellte, welche der Biologie
seiner Epoche fremd waren. [..] Mendel sagte die Wahrheit, aber er war nicht>im Wah-
rencseiner Epoche [..]. Es musste der Maf3stab gewechselt werden, es musste eine ganz
neue Gegenstandsebene in der Biologie entfaltet werden [...]. Mendel war ein wahres
Monstrum, weshalb die Wissenschaft von ihm nicht sprechen konnte.«'*'

Auf einer viel basaleren Ebene beschreibt Foucault Episteme in seinem Buch »Die Ord-
nung der Dinge« (1966), indem er zeigt, dass sich Verinderungen der Episteme durch
implizite Verinderungen der Ding-Zeichen-Zuordnungen ergeben, indem z.B. Sprache
als Bezeichnung von Objekten angesehen wird, oder aber als ihr eigenes Objekt.’>*

Auffillig ist bei Foucaults Ansatz, dass seine wissenschaftlich-historischen Unter-
suchungen oftmals davon absehen, konkrete Personen als Verursacher*innen dieser
epistemischen Verinderungen zu benennen, sondern eher darauf abzielen, die »Bewe-
gungen eines anonymen Wissenskorpus« nachzuzeichnen.'s® Sie mochte verborgene
Ordnungsstrukturen aufdecken, die kaum noch fassbar sind, weil sie auf nicht mehr
hinterfragte Grundannahmen der Wissensproduktion zuriickgehen. Diese »Ordnung
der Dinge« definiert Foucault so: »Die Ordnung ist zugleich das, was sich den Dingen
als ihr inneres Gesetz, als ihr geheimes Netz ausgibt, nach dem sie sich in gewisser
Weise alle betrachten, und das, was nur durch den Raster eines Blicks, einer Aufmerk-
sambkeit, einer Sprache existiert.«**

Im Laufe von Foucaults Werk wird jedoch neben diesem Ordnungsverstindnis eine
zweite Ordnungsperspektive immer wichtiger: Ordnungen der Macht. Fiir die Philo-
sophie Foucaults bedeutet der Machtaspekt tiefgreifende Verinderungen, sodass die
Foucault-Forschung mit der Betonung des Machtbegriffs eine zweite, »machttheoreti-
sche Phase« eingeleitet sieht.>> Dies geht mit einem verinderten Diskursbegriff einher,
den Foucault so definiert: »Der Diskurs ist eine Reihe von Elementen, die innerhalb ei-
nes allgemeinen Machtmechanismus operieren. Darum muss man im Diskurs eine Fol-
ge von Ereignissen, zum Beispiel von politischen Ereignissen sehen, die der Macht als

150 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archidologie der Humanwissenschaften, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2015, S. 24f; vgl. auch M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S.106-109.

151 Michel Foucault/Ralf Konersmann: Die Ordnung des Diskurses. Mit einem Essay von Ralf Koners-
mann, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch 2000, S. 24f.

152 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 30 u. 31.

153 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S.14.

154 Ebd., S. 22.

155 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 37-52.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

Vehikel dienen«.'>® In »Die Ordnung des Diskurses« schreibt er iiber sogenannte »Aus-
schlieffungssysteme«: »Drei grofRe AusschliefSungssysteme treffen den Diskurs: das ver-
botene Wort; die Ausgrenzung des Wahnsinns; der Wille zur Wahrheit.«**7 Wihrend in
Foucaults frithen Texten Diskurse als autonome GréfRe angesehen werden, sieht Fou-
cault spater Diskurse stirker durch dufiere machtvolle Voraussetzungen eingeschrinke.

Die Macht der AusschlieBung untersucht Foucault bereits in seinen frithen Stu-
dien iiber die Internierung von »Wahnsinnigen«, mit der gezielt bestimmte Diskurse
aus dem Innen der Gesellschaft ausgeschlossen werden. Ab dem Werk »Uberwachen
und Strafen« (1975) widmet sich Foucault schlief3lich vorwiegend der Untersuchung von
Macht. In Entsprechung zu seinem sonstigen Ansatz liegt nicht die Macht von Indivi-
duen im Fokus seines Forschungsinteresses, sondern vielmehr depersonalisierte Macht:
»Die Macht ist demnach keine einer Einzelperson zuschreibbare Eigenschaft, sondern
sie verbindet sich mit bestimmten gesellschaftlichen Einrichtungen und Anforderun-
158 Toucault schreibt: »Diese Macht ist nicht so sehr etwas, was jemand besitzt,

sondern vielmehr etwas, was sich entfaltet [..].<** Erst in seinen spiteren Werken be-
160

gen.«
fasst sich Foucault ausfithrlich mit politischer Regierungsmacht'*® — zunichst stehen
subtilere Formen der Machtauswirkung im Zentrum. Zu nennen ist hier etwa die ge-
genseitige Selbstiiberwachung von Individuen, die die Allgegenwirtigkeit der Beob-
achtung internalisiert haben; Strategien der Bio-Macht, die sich disziplinierend auf
die einzelnen Korper auswirkt und auch ihre Sexualitit kontrolliert; und die Pastoral-
macht, eine »Art der Menschenfithrung, die sich aufjede Lebenssituation erstreckt und
die gesamte Existenz des Menschen bis in die feinsten Detailfragen hinein bestimmen
will2é?,

Um das Ineinandergehen von diskursiven Grenzziehungen und verschiedenen For-
men der Macht besser beschreiben zu kénnen, fithrt Foucault einen neuen Begriff ein:
das Dispositiv.'6? Das Dispositiv ist das kaum fassbare »Netz« zwischen diesen Elemen-
ten, das aber dennoch als Gesamtstruktur eine grundlegende Ordnungsfunktion fiir
die aus ihr resultierenden Ordnungen der Gesellschaft hat. Der Diskurs verliert da-
mit in Foucaults Werk seinen Status als alleinige Wirkmacht: »Der exklusive Status des
Diskurses 18st sich in Uberwachen und Strafen im Dispositiv auf, er verliert als Gesag-
tes den Vorrang vor dem Ungesagten.«!*> Dem zollt Foucault mit einer Verinderung
der wissenschaftlichen Methode Rechnung, die er selbst Genealogie nennt. Sie unter-
scheidet sich von der Methode der Archiologie auf folgende Weise: »Die Archiologie
untersucht die immanenten Regeln des Diskurses im Rahmen der Sprache und Zei-
chen«. Die Genealogie »sucht nach den dufieren Bedingungen, den sozialen Praktiken,

156 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 595.

157 M. Foucault/R. Konersmann: Die Ordnung des Diskurses, S. 16.

158 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S.147.

159 Michel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1994, S.38.

160 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 144f.

161 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S.161f.

162 Michel Foucault: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesung am Collége de France 1973-1974, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2005, S. 29f.

163 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 95.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

261


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

262

Fremdheitserfahrung und Othering

die den Diskurs unter Beteiligung von Macht bestimmen. Die Genealogie verleiht der
Macht [..] eine zentrale Stellung und entwirft den Rahmen aus Macht und sozialen
Praktiken, der den >autonomen« Diskurs zu einer abhingigen Grofe macht.«'®* Ziel
dieser Methode ist es laut Foucault, »hinter die Institution zu gelangen, um hinter ihr
[...] das wiederzufinden, was man eine Machttechnologie nennen kann. [...] eine genea-
logische Analyse, die ein ganzes Geflecht von Biindnissen, Verbindungen, Stiitzpunkten
rekonstruiert.«%5

Da in Foucaults Werk auch mit dem Begriff Episteme in dhnlicher Weise eine solche
unter der Oberfliche liegende Ordnung beschrieben wird, musste Foucault die Begriffe

Dispositiv und Episteme voneinander abgrenzen. Er prizisiert die Begriffe wie folgt:

Ein Dispositiv ist eine »entschieden heterogene Gesamtheit, bestehend aus Diskur-
sen, Institutionen, architektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidun-
gen, Gesetzen, administrativen MaRnahmen, wissenschaftlichen Aussagen, philoso-
phischen, moralischen und philanthropischen Lehrsitzen, kurz Gesagtes genauso wie

Ungesagtes.«'®®

Ein Dispositiv ist ein »viel allgemeinerer Fall« als die Episteme.'®” Die Episteme da-
gegen stellt ein »strategisches Dispositiv« dar, »das es gestattet, unter all den mogli-
chen Aussagen diejenigen auszusieben, die [..] eines Feldes von Wissenschaftlichkeit
annehmbar sein kénnen, und von denen man wird sagen konnen: Dieses ist wahr oder
falsch.« Im Gegenzug dazu gestatte das Dispositiv »nicht das Wahre vom Falschen, aber
das wissenschaftlich Nicht-Qualifizierbare vom Qualifizierbaren zu trennen.«*%®
Foucaults Begriffe Dispositiv und Episteme lassen sich in gewisser Weise mit Tho-
mas Kuhns Begriff des Paradigmas vergleichen.'®® Sie bleiben bei Foucault »allerdings
seltsam anonym«. »Wo bei Kuhn konkrete Personlichkeiten wie Albert Einstein wis-
senschaftliche Revolutionen initiieren, beschrinkt sich Foucault auf die archiologi-
sche Rekonstruktion epistemologischer Briiche, ohne sie kausal auf die Innovations-
und Durchsetzungskraft einzelner Denkerlnnen und ihrer Denksysteme zuriickzufith-

170

ren.«’° Dies ist ganz im Sinne des Autorenbegriffs von Foucault, nach dem die Au-

164 Ebd., S.126.

165 Michel Foucault: Geschichte der Gouvernementalitit |. Sicherheit, Territorium, Bevolkerung. Vor-
lesung am Collége de France 1977 —1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 175f.

166 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 392.

167 Ebd., S.395.

168 Ebd., S.395f.

169 Vgl. Thomas S. Kuhn/lan Hacking: The structure of scientific revolutions, Chicago: The University
of Chicago Press 2012. Offenbar beachtete Foucault Thomas Kuhns Werk jedoch nicht. Es war vier
Jahre vor Foucaults »Die Ordnung der Dinge«erschienen, wo Foucault erstmalig den hier beschrie-
benen Ansatz entwickelte, vgl. Hubert L. Dreyfus/Paul Rabinow: Michel Foucault. Beyond struc-
turalism and hermeneutics, Chicago: Univ. of Chicago Press 1983, S. 60f.

170  Michael C. Frank: »Diskurs, Diskontinuitdt und historisches Apriori. Michel Foucaults »Die Ord-
nung der Dinge«, »Archdologie des Wissens« und »Die Ordnung des Diskursesc, in: Julia Reuter/
Alexandra Karentzos (Hg.), Schlisselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: VS Verl. fiir Sozi-
alwissenschaften 2012, S. 39-50, hier S. 43. In seltenen Einzelfillen, z.B. in Gestalt der von Sigmund
Freud begriindeten Psychoanalyse oder des auf Karl Marx zuriickgehenden Marxismus, kommt
Menschen die Bedeutung zu einen Diskurs namentlich zu begriinden. Foucault nennt diese Men-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

torenfigur eine durch den Diskurs vorgegebene Subjektposition ist, und viele Diskurse
eine solche Figur nicht benétigen (vgl. Kap. V.3.2.2)."7

Angesichts Foucaults Abkehr von einer theoretischen Orientierung an konkreten
Akteur*innen bietet sich in vorliegender Studie auch ein weiterer Vergleich an: der Ver-
gleich mit sozialen Systemen bei Luhmann, wie sie im vorherigen Kapitel besprochen
wurden. Es bestehen durchaus Ahnlichkeiten zwischen sozialen Systemen einerseits
und Dispositiven anderseits, da beiden eine eigenstindige Wirkmacht zugedacht wird,
die sich nicht einzelnen Individuen zurechnen lisst. Wahrend aber Luhmann klar zwi-
schen verschiedenen Kommunikationssystemen trennt, liegt fiir Foucault der Fokus der
Untersuchung in der »Natur der Verbindung, die zwischen heterogenen Ordnungsele-
menten besteht.””? Fiir solche Verbindungen wiirde Luhmann den Begriff der »struk-
turellen Kopplung« verwenden (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 61). Dispositive lassen sich da-
her besser mit Begriffen wie »struktureller Kopplung« vergleichen, und soziale Systeme
eher mit Foucaults »Diskursen«*”3. Dispositive aber zeichnen sich durch ihre »hetero-
gene Gesamtheit« aus und verbinden Diskurse, Institutionen, architektonische Bauten,
Gesetze etc. So untergriindig Foucault die Wirkmacht von Dispositiven verortet und so
heterogen zusammengesetzt er die Gesamtheit ihrer Elemente begreift, so schwierig
wird es zugleich, die Grenzen eines Dispositivs zu bestimmen. Was macht ein Dispo-
sitiv zu einem Dispositiv und worin sind sie voneinander abgegrenzt? Es handelt um
einen schwer fassbaren und missverstindlichen Begriff.'74

Am Beispiel des Machtbegriffs werden Unterschiede zwischen dem Verstindnis
Luhmanns und Foucaults deutlich. Macht begreift Luhmann vorwiegend als ein Ele-
ment politischer Systeme.’”> Diese Ausrichtung nach Codes der Macht unterscheidet
politische Systeme klar von anderen Systemen, beispielsweise von Systemen der Wis-
senschaft. Wissenschaft kann bei Luhmann héchstens politisch missbraucht werden
(vgl. Kap. V.3, Fullnote 119), folgt ansonsten jedoch anderen Codes. Bei Foucault ist so
eine klare Trennung bzw. eine Begrenzung der Macht auf spezielle Bereiche nicht gege-
ben. Wissenschaftliche Diskurse werden zu einem Instrument machtvoller Dispositive,
die Wissenschaft und Politik zugleich bestimmen. Wissenschaft ist bei Foucault nie nur
reine Wissenschaft, sondern zugleich machtvolle Praxis.

Vor diesem Hintergrund lassen sich Chancen und Grenzen des Dispositiv-Begriffs
bei Foucault bestimmen. Er macht sensibel fiir Uberschneidungen verschiedener Dis-
kurse und lenkt den Blick auf verborgene Ordnungsstrukturen, die schwer fassbar sind,
weil sie auf nicht mehr hinterfragte Grundannahmen zuriickgehen, die aber genau
aus diesem Grund sehr wirkmichtige gesellschaftliche Ordnungsfaktoren darstellen.

schen»Diskursivitatsbegriinder, vgl. Michel Foucault: Schriften. Erster Band, Frankfurta.M.: Suhr-
kamp 2001, S.1022.

171 So Foucault in seinem berithmten Vortrag »Was ist ein Autor?«, vgl. M. Foucault: Schriften. Erster
Band, S.1014.

172 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 392.

173 Jana Kabobel: Die politischen Theorien von Luhmann und Foucault im Vergleich, Wiirzburg: Ko6-
nigshausen & Neumann 2011, S. 97-116.

174 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S.392-410.

175 ). Kabobel: Die politischen Theorien von Luhmann und Foucault im Vergleich, S.144.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

263


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

264

Fremdheitserfahrung und Othering

Durch die untergriindige Entgrenztheit des Begriffs muss Foucault jedoch einen Ver-

176 Bisweilen wird Macht bei Fou-

lust an theoretischer Genauigkeit in Kauf nehmen.
cault zu einer unklaren, fast schon mystifizierten Grofie und verschiedene Aspekte des
Machtbegriffs drohen zu verschwimmen.'”” Anstatt sich nur auf eine bestimmende
Ordnungsform zu konzentrieren, wire es laut Waldenfels zielfithrender gewesen, zwi-
schen verschiedenen Ordnungsformen zu differenzieren, von denen machtvolle Ord-

178

nungen nur eine Ausprigung unter anderen wiren.'’° Die These namlich, alles sei Ausdruck

von Macht, selbst Wahrheit und Wissen, birgt politische und ethische Implikationen,
fiir die Foucault von vielen Seiten kritisiert wurde.'”®

Dies sei an einem abschliefdenden Beispiel gezeigt: Bereits in seinem ersten groflen
Werk »Wahnsinn und Gesellschaft« analysiert Foucault die sich historisch verindernde
Beziehung von Wahnsinn und Rationalitit. Warum, fragt Foucault wie ausgefiihrt auch
im Werk »Ordnung des Diskurses«, wurden die mendelschen Erbgesetzlehren seiner-
zeit nicht als »wahr« erkannt, obwohl sie empirisch fundiert und faktisch wahr sind?
Foucault untersucht so iiber sein ganzes Lebenswerk hinweg »Ordnungen des Wahren«

bzw. »Wahrheitsregime«.'8°

»Es geht nicht darumc, schreibt Foucault, »die Wahrheit von jeglichem Machtsystem
zu befreien —das wére ein Hirngespinst, denn die Wahrheit selbst ist Macht—, sondern
darum, die Macht der Wahrheit von den Formen gesellschaftlicher, konomischer und
kultureller Hegemonie zu |6sen, innerhalb derer sie gegenwartig wirksam ist. Kurz, die
politische Frage ist nicht der Irrtum, das entfremdete Bewusstsein oder die Ideologie,

sie ist die Wahrheit selbst.«'®'

Indem er auch die Frage der Wahrheit derart zu einer politischen Frage erklirt, die zu-
dem historisch kontingent iiberformt ist, provoziert Foucault eine Vielzahl von Kritik.

Verschirft wird dies durch Foucaults Ansatz, bei seinen Untersuchungen auf die
Benennung konkreter Akteur*innen zu verzichten, sodass oftmals nicht klar wird, wer
diese untergriindige Macht ausiibt bzw. wer ihr unterworfen ist. Im vorherigen Kapitel
wurde mit der Autopoiesis sozialer Systeme ein Ansatz untersucht, der verwandt zu
dem von Foucault erscheint: indem hier wie dort eine gewisse Skepsis vorherrscht, die
Theorie nach dem Menschen als handelndem Akteur auszurichten. Wie Luhmann zeigt sich
Foucault ebenfalls sehr kritisch gegeniiber dem Begrift des Subjekts und macht dies
zu einem Schwerpunkt seiner Philosophie: Die Frage nach der Subjektivitit kann als
»Klammer« des Foucault'schen Gesamtwerkes angesehen werden.'8? Hier kommt er
teils zu vergleichbaren Schliissen wie Luhmann, teils zu sehr verschiedenen. Wie bei
Luhmann ist auch Foucaults Verstindnis von Mensch und Subjekt nicht unkritisch zu
sehen, eréffnet aber gleichzeitig einen Raum fiir wichtige Erkenntnisse.

176 Ebd., S.115.

177  T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 310.

178 Bernhard Waldenfels: Deutsch-franzosische Cedankengange, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995,
S. 242f.

179 Ebd., S. 229f.

180 Vgl. auch T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S.328-332.

181 M. Foucault: Dispositive der Macht, S. 54.

182 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S.14.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«
3.2.2 Subjektivierungspraxen

Foucaults Philosophie ist fiir ihre radikale Kritik am Subjekt berithmt geworden. Im
Kontext von Foucaults Werk sind hier zwei unterschiedliche Schwerpunkte zu verzeich-
nen, zuerst die diskursanalytische Dekonstruktion des Subjekts, schlief3lich die macht-
theoretische Kritik des Subjekts. In der Spitphase gewinnt fiir Foucault eine »Ethik
des Selbst« an Bedeutung, mit der Foucault wieder stirker zu einer Philosophie des
Subjekts zuriickkehrt,'®3

Wie oben dargelegt ist eine der wichtigsten Kennzeichen von diskursiver Begriffs-
bildung ihre »Diskontinuitit« (vgl. Kap. V.3, Funote 148). In diesem Zusammenhang
sind auch folgende Passagen zu verstehen: Menschen hitten »im Laufe ihrer Geschichte
niemals aufgehort, schreibt Foucault, »sich selbst zu konstruieren, das heif3t ihre Sub-
jektivitit bestindig zu verschieben, sich in einer unendlichen und vielfiltigen Serie un-
terschiedlicher Subjektivititen zu konstituieren. Diese Serie von Subjektivititen wird
niemals zu einem Ende kommen und uns niemals vor etwas stellen, das >der Menschc«

wire. <34

»Es wire interessant, schreibt Foucault andernorts, »wenn man einmal zu kldren ver-
suchte, wie sich im Laufe der Ceschichte ein Subjekt konstituiert, das nicht ein fiir al-
le Mal gegeben ist, [..] sondern ein Subjekt, das sich innerhalb der Geschichte kon-
stituiert, das stindig und immer wieder neu von der Geschichte begriindet wird. In
Richtung solch einer radikalen Kritik des menschlichen Subjekts durch die Ceschichte

miissen wir uns bewegen.«'>

Foucault zeigt einen geschichtlichen Prozess der »Subjektivierung« des Menschen auf,
das oftmals einem Descartes’schen Modell »Ich denke, also bin ich« folgt. Dass der
Mensch iiberhaupt Thema einer eigenen akademischen Disziplin der Humanwissen-
schaften werden konnte, liegt laut Foucault an der Rollenverschiebung, die dem Men-
schen innerhalb der kosmischen »Ordnung der Dinge« seit Anbruch der Neuzeit zu-
geschrieben wurde: »[E]s war die Wirkung einer Verinderung in den fundamentalen
Dispositionen des Wissens. Der Mensch ist eine Erfindung, deren junges Datum die
Archiologie unseres Denkens ganz offen zeigt.«'®¢ Foucault zieht hier bezogen auf die
Philosophie eine Linie von Kant bis Husserl, die in der Denkart des Anthropologismus
verhaftet bleiben, deren »baldige[s] Ende« nun Foucault verkiindet.’®” Im oft zitierten
Ende von »Ordnung der Dinge« schreibt Foucault, dass »der Mensch verschwindet wie

188

am Meeresufer ein Gesicht im Sand«'°® — womit er aber nicht in erster Linie den Men-

schen als konkretes Lebewesen meint, sondern vielmehr den Menschen als Topos der

183 Ebd., S.196-200.

184 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 94.

185 M. Foucault: Schriften. Zweiter Band, S. 672.

186 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 462.

187 Ebd., S. 413-462. »Dabei weifs Foucault sehr wohl«, schreibt dagegen Waldenfels, »dass kaum ein
Philosoph unseres Jahrhunderts [des 20.] dem Anthropologismus so energisch zu Leibe geriickt
ist wie Husserl, vgl. B. Waldenfels: Phianomenologie in Frankreich, S. 525.

188 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 462.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

265


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

266

Fremdheitserfahrung und Othering

Humanwissenschaft.'3? So kann Foucault das Subjekt nicht mehr als transzendentalen
Ort verstehen, »von dem aus die Wahrheit Einzug in die Geschichte hilt«**°
er begreift die Frage nach dem Subjekt als eine historisch bedingte Gegebenheit, die

- sondern

den GesetzmiRigkeiten ihrer Zeit unterworfen ist. Foucaults Begriff eines Subjekts als
»Form, deren Gestalt durch geschichtliche Diskursformen und dufiere Machtkonsti-
tuenten bestimmt und entsprechend gefiillt wird, ist auch ein Angriff auf die phino-
menologische Bewusstseinsphilosophie Husserls, die die »Vorgingigkeit« des Ichs als
Ausgangspunkt ihrer philosophischen Weltdeutung setzt.'

In dem Mafle, wie in Foucaults Werk die Bedeutung des Diskurses zugunsten von
Dispositiven der Macht zuriicktritt, verindert sich auch sein Subjektverstindnis. In
seinem Werk entwirft Foucault bisweilen eine dystopische Modernisierungserzihlung,
die der Selbstbefreiung des aufgeklirten Subjekts eine Geschichte seiner Selbstver-
kerkerung durch Disziplinartechniken entgegenstellt, die alles Irrationale auszugren-

192 1n radikaler Form begreift Foucault Subjektivitit besonders in sei-

zen versuchen.
ner mittleren Schaffensphase prinzipiell als einen Zustand der Unterworfenheit unter
Machtstrukturen (von lat. sub-jectus: unterworfen): Dies steht diametral zum Alltags-
verstindnis, das Subjektivitit als durchaus souverinen Ausdruck eines »inneren« Selbst
begreift. Der Prozess der Subjektivierung erfolgt laut Foucault analog zu einem Pro-
zess der Objektivierung: »Die Menschen treten stindig in einen Prozess ein, der sie als
Objekte konstituiert und sie dabei gleichzeitig verschiebt, verformt, verwandelt — und
der sie als Subjekte umgestaltet.«**> Dies bedeute, so Foucault an anderer Stelle, »[e]in
ungeheures Werk, zu dem das Abendland Generationen gebeugt hat [...]: die Subjekti-
vierung der Menschen, das heifit ihre Konstituierung als Untertanen/Subjekte«.’** Die
Kritik an Praxen der Subjektivierung erinnert auch an Passagen, die Luhmann schreibt,
wenn er vor »Humanismen« warnt.'®> Foucaults Kritik geht aber noch viel weiter, wenn
er die Allgegenwirtigkeit von Machtstrukturen betont, denen das menschliche Subjekt
sich ausgesetzt sehe.

Im Laufe seines Werks untersucht Foucault verschiedene Formen der Macht (vgl. S.
260f.). Den grofieren Teil seiner Analyse widmet Foucault subtilen Machtformen, der

189 T.Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 311 Fufdnote 52; vgl. im Kontrast dazu N. Luhmann:
Beobachtungen der Moderne, S. 149ff.

190 M. Foucault: Schriften. Zweiter Band, S. 672.

191 Foucault bezieht sich auf Husserl vor allem anhand seiner Lektiire der Phanomenologie Merleau-
Pontys, vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 526.

192 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfithrung, S.123.

193 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 94.

194  Michel Foucault: Sexualitat und Wahrheit1. Der Wille zum Wissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977,
S.78.

195 »[M]it Orientierungen an >Menschenbildern< hat man so schlechte Erfahrungen gemacht,
schreibt Luhmann, »dass davor eher zu warnen ware. [...] Man kann hier an an Rassenideologien
denken und an die Unterscheidung der Erwdhlten und Verdammten, an den sozialistisch vorge-
schriebenen Doktrinar oder an das, was die melting pot Ideologie und der American way of life
dem Nordamerikaner nahelegte. Nichts dieser Art ermutigt zur Wiederholung oder auch nur zu
abgewandelten Neuversuchen, und alle Erfahrungen sprechen fiir Theorien, die uns vor Humanis-
men bewahren, vgl. N. Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S. 159.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

196 Erst spiter wendet sich Foucault unter dem

sogenannten »Mikrophysik der Macht«.
Stichwort der Gouvernementalitit der Untersuchung von Regierungsmacht und poli-
tischer Steuerung zu.’’ Untersucht Foucault in seinen frithen Werken vor allem die
ausschliefSende, repressive Seite der Macht, gewinnt fiir ihn ihre integrative, transformieren-
de Seite immer mehr an Bedeutung. In seinen Studien zum Gefingnis zeigt Foucault,
wie Gefangene nicht nur vom gesellschaftlichen Innen ausgegrenzt werden, sondern
auch disziplinierenden Mafinahmen, wie einem Arbeitszwang, unterworfen werden.

Sie dienen der »Normalisierung« der gefangenen Menschen.'?8

Subjektivierung fillt
mit Normalisierung »in eins.«**” Macht ist daher fiir Foucault »nicht blof§ Repressi-
on, sondern produktive Disziplinierung und Umformung der Kérper«, die auf diese
Weise eine politische Dimension erhalten.?®° Sexualititsdispositive einer »Bio-Macht«
beispielsweise wirken bis in den privatesten Bereich von Individuen und strukturie-
ren so Gesellschaft.?®! Der Kérper ist fiir Foucault ein wichtiger Kampfplatz, es ist
besonders der individuelle Korper, der sich gesellschaftlicher »Macht und Kontrolle«
unterworfen sieht — Foucault betrachtet ihn als »durch und durch soziales Gebilde«, das
nicht zuletzt kérperlicher Ausdruck einer herrschenden Norm ist.%°* Fiir Foucault ha-
be, schreibt Fink-Eitel, »die eigentliche Hauptgefahr nicht in den offensichtlichen, vor
aller Augen liegenden Destruktivkraften bestanden«, gegen die politische Bewegungen
wie die 1969er-Proteste, die Friedens- oder Umweltbewegung kimpften, »sondern in
den unsichtbaren, weil allzu nah, nimlich in uns selber, liegenden Produktivkriften der
Biomacht«.?* Bekannt sind Foucaults Thesen zur panoptischen Selbstiiberwachung des
Menschen: »Derjenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist und dies weif, iiber-
nimmt die Zwangsmittel der Macht und spielt sie gegen sich selber aus; er internalisiert
das Machtverhiltnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er wird zum Prinzip
seiner eigenen Unterwerfung.«*4

Im Fokus von Foucaults Forschungen liegt, wie abweichendes Verhalten diszipli-
niert wird bzw. welche Machtstrukturen auf Kérper und Raum wirken, um dies zu er-
reichen. Im Grunde habe Foucault, so Fink-Eitel, iber sein ganzes Werk hinweg »die
soziokulturelle Ordnung gleichmachender >Normalisierung« bekampft, die ihr abnor-
mes und unordentliches Anderes aus der Welt schaffen wollte, hand[elte] es sich nun
um Wahnsinnige, Kranke, Delinquenten, Spinner und Perverse oder um »>die Korper

196 M. Foucault: Mikrophysik der Macht; vgl. M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S.147.

197 T.Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S.144f.

198 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfithrung, S. 70-79, bes. S. 77.

199 Christoph Menke: »Zweierlei Ubung. Zum Verhaltnis von sozialer Disziplinierung und sthetischer
Existenz«, in: Axel Honneth/Martin Saar (Hg.), Michel Foucault: Zwischenbilanz einer Rezeption.
Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 283-299, hier S. 290.

200 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfihrung, S.118.

201 Ebd,S.87.

202 Julia Reuter: Geschlecht und Korper. Studien zur Materialitit und Inszenierung gesellschaftlicher
Wirklichkeit, Bielefeld: Transcript 2011, S. 72.

203 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfiihrung, S.124.

204 M. Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 260; H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfiihrung, vgl.
auch S. 76f.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

267


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

268

Fremdheitserfahrung und Othering

und die Liiste, die nicht so beschaffen sind, dass sie in einer zugelassenen oder an-
erkannten Sprache zum Ausdruck finden kénnten.«*> Foucault konne angesichts der
Allgegenwirtigkeit von Machtstrukturen, die die Subjekte prigen, aber nur schwer be-

antworten, von woher noch Widerstand gegen diese totale Macht moglich sei.2%®

Es wurden zudem gegeniiber Foucault zurecht jene Spielriume der Praxis*®7 ins
Feld gefithrt, die es dem Individuum erlauben, einer allgegenwirtigen Disziplinierung
zu entkommen. Der Korper als das »am meisten komplexe Element unserer Kommu-
nikationskultur« kann »den Intentionen seines/seiner BesitzerIn zuwiderlaufen« (z.B.
durch eine versehentliche »anstofdige« Berithrung in einem 6ffentlichen Verkehrsmit-
tel).2°8 Sehr oft wird abnormes Verhalten aber nicht geahndet (oder beispielsweise
durch ein Licheln ungeschehen gemacht), sehr oft nicht einmal bemerkt (z.B. beim
terroristischen »Schlifer«).?° Die Zusammenhinge zwischen gesellschaftlichen Nor-
men, kérperlichem Ausdruck und individuellen Sprechakten sind vielfiltiger als nur
diejenigen, die Foucault herausstellt. Foucault aber behaupte, so Fink-Eitel: »Alles ist
Macht. Foucaults Theorie ist ein Monismus der Macht auf der Basis eines unendlich
offenen Pluralismus lokaler, ungleicher und instabiler Kraftverhiltnisse.«*°

Foucault sieht sich von vielen Seiten Vorwilrfen ausgesetzt, er strebe einzig danach,
Ordnungen der Macht zu analysieren, die das menschliche Subjekt konstituieren und
unterwerfen, zeige aber keine Moglichkeiten fiir Widerstand gegen diese totalisieren-
den Machtordnungen auf.**Axel Honneth verweist dariiber hinaus auf ein »Dilemma
des Korperlichen« in Foucaults Ansatz: »Obwohl alles an seiner Kritik der Moderne auf
das Leiden des menschlichen Leibes unter den disziplinierenden Akten der modernen
Machtapparate konzentriert scheint, findet sich in seiner Theorie nichts, was dieses
Leiden als Leiden artikulieren konnte.«*'> Waldenfels schreibt:

»Eines scheint miraber sicher, wiirde das»es gibt Sinn<restlos ersetzt durch eines gibt
Machts, so ware das Resultat eine technizistische Neuauflage der Lebensphilosophie:
das Leben als funktionierende Maschinerie, Wahrheiten und Subjekte als deren Effek-
te. Ein solcher Positivismus ware iiber Gliick und Ungliick hinaus; dem Diskurs wiirde

selbst die >winzige Liicke« fehlen, wo der Autor verschwindet.«*'3

205 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfiihrung, S.114.

206 Ebd.,S.93.

207 De Certeau schreibt bspw.: »[I]n der Abgeschiedenheit aller moglichen Lese->Kabinette« (vom Stu-
dierzimmer bis zum Klo) werden unbewusste Gebarden freigesetzt: Gemurmel, Zuckungen, Her-
umgekrame oder Drehungen, ungewdhnliche Laute, sozusagen eine wilde Orchestrierung des
Korpers«, vgl. M. d. Certeau: Kunst des Handelns, S. 309.

208 ]. Reuter: Geschlecht und Kérper, S. 79.

209 Ebd., S.8o0.

210 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfihrung, S. 88.

211 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S.16-22.

212 Axel Honneth: »Foucault und Adorno. Zwei Formen einer Kritik der Moderne, in: Die zerrissene
Welt des Sozialen. Sozialphilosophische Aufsitze, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 73-92, hier
S.92.

213 B. Waldenfels: Phanomenologie in Frankreich, S. 535.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

An anderer Stelle schreibt Waldenfels:

»Dass Foucault sich vielfach auf die bescheidenere Rolle eines >Diskursanalytikers< zu-
riickzieht, &ndert nicht viel daran, dass die Stelle, von der aus er selber als Analytiker
spricht, reichlich im Dunkeln bleibt. Wihrend Husserl immerhin eine >Phdnomenolo-
gie der Phanomenologie<anvisiert, suchen wir nach einer>Archaologie der Archdolo-

giecvergebens.«*'#

Bis zu diesem Punkt sind gegeniiber der Theorie Foucaults dhnliche Vorwiirfe zu ver-
zeichnen, wie sie gegeniiber Luhmanns Systemtheorie aufgezeigt wurden: Foucault kli-
re das »Auflen« seiner Theorie zu wenig und verschleiere angesichts der Positivitit der
aufgezeigten Ordnungen seine eigene Perspektive als Autor (vgl. zur Kritik an Luhmann
Kap. V.3.1.3). Dennoch stellt sich hier die Lage anders dar: zunichst weil durch Fou-
caults normativen Impetus eine kritische Perspektive auf das Forschungsfeld zumin-
dest implizit immer vorhanden ist (eine Perspektive, die bei Luhmanns Beobachtung
zweiter Ordnung, welche im Endeffekt durch eine »Iteration von Beobachtung« zustan-
dekommt, noch weniger sichtbar ist (vgl. Kap. V.3, Fuf3note 131). Wie Fink-Eitel aufzeigt,
ist Foucault trotz der Tendenz, einem Monismus der Macht anzuhingen, gleichzeitig
einem (nietzscheanischen) Dualismus treu geblieben, der diese Ordnungen der Macht
itberwinden méchte.?”

Mit Blick auf individuelle Widerstandsformen gegen Ordnungen der Macht lassen
sich auch bei Foucault Perspektiven aufzeigen: Interessant sind insbesondere seine Un-
tersuchungen zu einer »Ethik des Selbst« in der Spatphase seines Werks. Hier thema-
tisiert Foucault auch Formen »autonomer Subjektbestimmung«.?'® Dies ist besonders
fiir die Fragestellung wichtig, wie und durch wen gegen Othering-Ordnungen in inter-
religiéser Bildung vorgegangen werden kann.

3.2.3 Ethik des Selbst und Spiele der Wahrheit

Nachdem sich Foucault itber weite Strecken seines Werks damit befasste, wie Subjekti-
vitdt durch historische Diskurse gepragt oder durch Machtstrukturen bestimmt wird,
setzt er sich in der Spitphase mit der Frage auseinander, welche Maoglichkeiten auto-
nomer Selbstbestimmung dem Subjekt verbleiben. Er untersucht so Formen »des Wi-
derstands gegen die Machtc, die in der »Beziehung seiner selbst zu sich« liegen.*" Eine
zentrale Rolle erhilt die von der antiken Philosophie inspirierte »Ethik des Selbst« bzw.
die »Ethik der Sorge um sich«.?® Diese ethische Perspektive ist laut Lemke vor allem auf
einen positiven Machtbegrift zuriickzufithren, der mit dem neuen Regierungsbegriff

214 B. Waldenfels: Deutsch-franzésische Gedankengénge, S. 241.

215 Aufgrund dieser Widerspriichlichkeit sieht Fink-Eitel Foucaults Machttheorie insgesamt als ge-
scheitert an — trotz wichtiger und iiberzeugender Einsichten, vgl. H. Fink-Eitel: Michel Foucault
zur Einfithrung, S. 94f.

216 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S.199.

217  Michel Foucault/Frédéric Gros (Hg.): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de France
(1981/82), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 313.

218 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S.111-114.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

269


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

270

Fremdheitserfahrung und Othering

Foucaults einhergeht.?”® Auf der Grundlage analysiert Foucault so »Technologien des
Selbst«, die neben anderen Technologiebegriffen stehen, die er aus der Gesellschafts-
theorie von Jitrgen Habermas tibernimmt: Kommunikations-, Produktions- und Herr-
schaftstechniken.??® Mit dem erginzenden Begriff der Technologien des Selbst »riickt
das Verhiltnis des Individuums zu sich selbst in den Mittelpunkt«, bzw. die »Selbst-
konstitution von Subjektivitit«.??!

Auf jener Grundlage analysiert Foucault nicht nur Regierungen in Gesellschaften,
sondern auch die Selbstfithrung von Individuen: »Das Wort >Subjekt« hat zwei Bedeu-
tungen: Es bezeichnet das Subjekt, das der Herrschaft eines anderen unterworfen ist
und in seiner Abhingigkeit steht; und es bezeichnet das Subjekt, das durch Bewusst-
sein und Selbsterkenntnis an seine eigene Identitit gebunden ist.«*** An anderer Stelle
betont Foucault: »Das Selbst, zu dem man in Beziehung steht, ist nichts anderes als die
Beziehung selbst«.??*> Durch die Beziehung zu sich selbst gewinnt das Ich auch eine
freiheitliche Dimension zuriick: Es ist nicht allein Sklave seiner Begierden oder dufie-
rer Michte, sondern kann sich zu sich selbst verhalten.?**

Das Selbstverstindnis der Antike kreiste laut Foucault um die zwei Prinzipien gno-
thi seauton (»Erkenne dich selbst«) und epimelia heautou (»Sorge um sich selbst«). In der
Neuzeit wird dagegen dem ersten Prinzip der Vorrang gegeben - und zwar in einem
bestimmten, vom antiken Verstindnis abweichenden Sinn: Erkenne dich selbst als Ort
der Erkenntnis.??5 Dieser direkten Verkniipfung von Wahrheit und Subjekt stellt Fou-
cault verschiedene antike Techniken der Selbstfithrung entgegen, die mit einer Arbeit
am Selbst einhergehen. Foucault betont zwar: »Ganz gewiss. Man kann sich nicht um
sich selbst sorgen, ohne zu erkennen.«**® Im Gegensatz zum Subjektverstindnis der
Aufklirung aber, die das Subjekt als aus sich heraus zur Wahrheit befihigt versteht,
stellt Foucault ein antikes Selbstverstindnis heraus, das durch die Arbeit am Selbst und
in Auseinandersetzung mit den Prinzipien der Welt zur Wahrheit findet.* In Auseinander-
setzung mit der Philosophie Senecas beschreibt Foucault das um sich selbst sorgende
Selbst als eine Art »Weltbiirger«, das die Welt durchmisst, um am Ende wie aus einer
Vogelperspektive die eigene Geringfiigigkeit zu erkennen.??® Die »Selbstsorge ist keine
Eintibung der Einsamkeit«, schreibt Frédéric Gros, sie wird im Gegenteil von Foucault
stets als »soziale Praxis« gedacht.??® So kommt im Spitwerk von Foucault auch der

219 T. Lembke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 259.

220 Vgl.ebd,, S. 261.

221 Ebd,S. 262.

222 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 275.

223 Zitiert nach Frédéric Gros: »Situierung der Vorlesungen, in: Michel Foucault/Frédéric Gros (Hg.),
Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de France (1981/82), Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2004, S. 616-668, hier S. 650f.

224 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 882f.

225 M. Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 113f.

226 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 881.

227 F Gros: Situierung der Vorlesungen, S. 636-638.

228 M. Foucault/F. Gros (Hg.): Hermeneutik des Subjekts, S. 344f.; vgl. F. Gros: Situierung der Vorlesun-
gen, S. 658.

229 F Gros: Situierung der Vorlesungen, S. 654.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

Freundschaft ein besonderer Stellenwert zu, die die gegenseitige Selbsterkenntnis be-
fordert.23°

andere zu itbernehmen. Auf diese Weise erhilt Praxis der Selbstsorge eine ethische Di-

Selbstsorge ist fiir Foucault die Bereitschaft, Verantwortung fir sich und

mension: »[E]s ist die Macht iiber sich selbst, die die Macht iiber andere reguliert.«*3!

Die Fokussierung auf freie Formen von Subjektivitit ist so kein Abschied von der
Problematik der Macht, sondern »die Wiederaufnahme der Frage der Gouvernementa-
litit unter einem anderen Aspekt«.?3> Wichtig ist fiir Foucault, »wie sich die Herrschaft
tiber sich selbst in eine Praxis der Herrschaft der Anderen integriert. Das sind letzt-
lich zwei entgegengesetzte Zuginge zu einer einzigen Frage: Wie sich eine >Erfahrung:
konstituiert, in der die Beziehung zu sich selbst und die Beziehung zu den Anderen
miteinander verbunden sind.«**?

Hierbei wird wie auch schon in seinem Frithwerk der Begriff der Erfahrung wieder
bedeutsam. Im Gegensatz zum Frithwerk versteht Foucault Erfahrung nun nicht mehr
als Dimension der Urspriinglichkeit, die aufierhalb der objektivierenden Ordnungen
der Macht stiinde. Der Begrift der Erfahrung bedeutet keine Eingrenzung des »Un-
tersuchungsinteresses auf die Dimension des persénlich Erlebten, sondern betrachtet
das scheinbar Personliche und Subjektive in seiner Beziehung zu Wissensformen und
Machtprozessen«.?** Erst in der Verschrinkung von Wissen, Macht und Subjektivitit
komme eine Erfahrung zustande. Erfahrung kénne deshalb nicht mehr als unmittelba-
rer und urspriinglicher Zustand verstanden werden, der erst nachtriglich mit Praktiken
des Wissens und der Macht in Berithrung komme. Subjektivitit und Erfahrung verlie-
ren so ihre essentielle Vorgingigkeit:

»Erfahrung ist die Rationalisierung eines Vorgangs, der selbst vorlaufig ist und in ei-
nem Subjekt miindet oder besserin Subjekten. Diesen Vorgang, durch den ein Subjekt,
genauer noch eine Subjektivitat, konstituiert wird, wiirde ich Subjektivierung nennen,
die selbstverstandlich nureine der gegebenen Méglichkeiten der Organisation des Be-

wusstseins seiner selbst ist«.23°

Dies hat mehrere Konsequenzen: Erstens erscheint das Subjekt nur noch als eine spezi-
fische Form von Subjektivitit, die historischer Verinderung unterliegt. Es wird auch die
Frage nach Erfahrungen »auflerhalb oder jenseits der Erfahrung von Subjekten mog-
lich«. Zweitens zeigt sich so, dass die individuelle Erfahrung in einen Raum kollekti-

230 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 883.

231 Ebd,,S. 885.

232 Zitiert nach der Ubersetzung von T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 264; vgl. M.
Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 260. Lemke macht in diesem Zusammenhang deutlich, wie
wichtig der Regierungsbegriff und das Konzept der Gouvernementalitit im Spatwerk von Foucault
ist, vgl. Lemke (1997), S. 31.

233 Michel Foucault/Francois Ewald: »Geschichte der Sexualitat. Interview mit Michel Foucault, in:
Asthetik und Kommunikation 57/58 (1985), S.157-164, hier S. 158.

234 T.Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 265.

235 Michel Foucault/Gilles Barbadette/André Scala: »Die Riickkehr der Moral. Ein Interview mit Michel
Foucaultc, in: Eva Erdmann (Hg.), Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklarung, Frankfurt
a.M.: Campus 1990, S.133-145, hier S.144.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

27


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

272

Fremdheitserfahrung und Othering

ver Praxis eingebunden ist, »der von bestimmten Wissensformen, Machtpraktiken und
Selbsttechniken definiert wird«.3

Foucaults Konzeption des Subjekts strebt also keine wesenhafte Subjektivitit an,
sondern richtet ihr Erkenntnisinteresse im Gegenteil auf Subjektivierungsprozesse, die
Subjektivitit »im Sinne einer Subjekt-Werdung« untersucht. Mit Vorstellungen einer
souverinen, konstitutiven und vor allem einer universalen Subjektivitit bricht Foucault da-

mit.?7 Er schreibt jedoch:

»[..] den philosophischen Riickgriff auf ein konstitutives Subjekt zu verweigern, be-
deutet nicht, so zu tun, als ob das Subjekt nicht existierte oder von ihm zugunsten ei-
ner reinen Objektivitat abzusehen. Diese Weigerung zielt darauf, die einer Erfahrung
eigenen Prozesse erscheinen zu lassen, in denen Subjekt und Objekt >sich formieren

und verinderns, das eine im Verhiltnis und in Funktion zum anderen.«?38

Sehr kritisch ist Foucault wie gesagt gegeniiber der aufklirerischen Tradition, das Sub-
jekt als Vernunftwesen zu begreifen, dem per se die Moglichkeit zugeschrieben wird,
Wahrheit zu erkennen.??® In »Uberwachen und Strafen« schreibt er: »Macht/Wissen-
Beziehungen sind darum nicht von einem Erkenntnissubjekt aus zu analysieren, das ge-
geniiber dem Machtsystem frei oder unfrei ist. Vielmehr ist in Betracht zu ziehen, dass
das erkennende Subjekt, das zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils
Effekte jener fundamentalen Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Trans-

240

formationen bilden.«**° Lemke schreibt: »Hatte Kant eine >Kritik der reinen Vernunft«

unternommen, um ihr Vermégen und ihre universellen Grenzen aufzuzeigen, so prak-
tiziert Foucault eine >Kritik der unreinen Vernunft« [...], die die Grenzen der Erkennt-

nis als historische Grenzen unseres geschichtlichen Seins begreift.«**' Im eigentlichen

242 ynd im Zentrum

seiner Philosophie verortet Foucault das Problem einer »Politik des Wahren«*#3.

Sinne strebt Foucault nach einer »Kritik der politischen Vernunft«

Verschirft wird dies dadurch, dass Foucault dem Prinzip der Diskontinuitit fol-
gend jeglichen Universalien kritisch gegeniibersteht, und damit auch dem Anspruch
einer »universellen Vernunft«.*** Fiihrt dies aber nicht in einen theoretischen und po-
litischen Relativismus, mit dem sich zum Beispiel die Menschenrechte nicht mehr uni-
versal begriinden lassen?*#* Nicht nur Fink-Eitel kritisiert, dass »sich Foucault mit sei-
ner Diagnose totaler Machtverhiltnisse in eine Situation lihmender Handlungsunfihig-

236 T.Lembke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 268f.

237 Ebd, S. 266.

238 »Foucault« (Lexikonartikel gemeinsam verfasst von Francois Ewald und Michel Foucault unter dem
Pseudonym Maurice Florence), in: Huismann, Denis (Hg.): Dictionnaire des philosophes, Paris
1981, Dt. v. Thomas Lemke, vgl. Michel Foucault/Thomas Lemke: »Autobiographie, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 42 (1994), S. 699-702, hier S. 701.

239 P Sarasin: Michel Foucault zur Einfithrung, S.190.

240 M. Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 39.

241 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 354.

242 So der Titel eines Foucault-Vortrags an der Stanford-University 1979, vgl. ebd.

243 M. Foucault: Dispositive der Macht, S.189.

244 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 353.

245 Ebd,, S.331f u. S.358f

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

keit hineinmanévriert« habe.24¢ Nach Waldenfels landet Foucault in einer theoretischen
Sackgasse, indem er vom relativ begrenzten Rahmen seiner Diskursanalyse ausgeht und
diesen nachtraglich um machtheoretische Aspekte erweitert bzw. Dispositive der Macht
schlielich als tieferliegende Ordnungsgrundlage der Diskurse bestimmt. So gerit alles
zur Demonstration von Macht, auch das Bemithen um Wissen und Wahrheit.%4” Fou-

248

caults Wahrheitsskepsis wird gar als »total gewordene Kritik der Vernunft«**°, seine

249 250

spite Rickkehr zum Selbst als »privatistisch«**” und als »Elitismus«*® kritisiert.

Im Kontrast zu dieser harschen Kritik steht aber nicht nur das politische Engage-

251 Es besteht zudem kein Zwei-

ment, das Foucault sein ganzes Leben itber wahrnahm.
fel daran, dass Foucault mit viel Aufwand an Beweisfithrungen und Analyseschema-
ta arbeitete, um die historische Dekonstruierbarkeit von »Wahrheiten« aufzuzeigen —
kurz, so Lemke, seine »Geschichte der Wahrheit« sollte eine »wahre Geschichte« sein.?>2
Foucault setzt sich zudem vehement, gegen die Kritik zur Wehr, seine Theorie kenne
neben einer Totalitit der Macht keine Freiheit mehr: Ohne individuelle Freiheitsriu-
me seien auch Machtbeziehungen, die jene Freiheitsriume einzuschrinken versuchen,
nicht denkbar.?53

Trotzdem ist Foucaults Kritik in gewisser Weise »bodenlos«. Ihr Fundament er-
halt sie nicht durch eine universelle Theoriegrundlage, sondern die Kritik ergibt sich
aus dem alltiglichen Funktionieren der Macht.?** Diese Form der Kritik nennt Fou-
cault Problematisierung®3: »Problematisierung bezeichnet eine Form der Kritik, die
sich nicht auf eine letzte Sicherheit und eine wahre Erkenntnis berufen kann und des-
halb permanent fiir Kritik und Selbstkorrektur offen sein muss.«**® Ganz konsequent
versteht Foucault diese Form der Kritik auch nicht als »richtige Kritike, die als univer-
selle Konzeption Giiltigkeit hitte, sondern nur als eine Form der Kritik unter vielen.?*”
»Die Funktion des Wahr-Sprechens«, meint Foucault, »sollte nicht die Form eines Geset-
zes annehmen« — im Gegenteil: »Die Aufgabe des Wahr-Sprechens ist eine unendliche
Aufgabe. Sie in ihrer Komplexitit anzuerkennen, ist eine Verpflichtung, die sich keine
Macht ersparen kann.«2*8

»Die Radikalitit Foucaults«, so Lemke, »besteht also paradoxerweise darin, dass er
sich an die Regeln hilt.«*>° Die Suche nach Wahrheit, meint Foucault, kann nur in his-

torisch kontingenten, machtvollen »Spielen der Wahrheit« stattfinden: »Der Herrschaft

246 H.Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfiihrung, S.124.
247 B. Waldenfels: Deutsch-franzésische Gedankengénge, S. 242f.
248 Ebd,, S. 229f., mit Verweis auf Jiirgen Habermas.

249 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfihrung, S.113.
250 T.Lembke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 295f.
251 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfiihrung, S.126.
252 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 343.
253 M. Foucault: Schriften. Vierter Band, S. 889-891.

254 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 361.
255 M. Foucault/F. Ewald: Geschichte der Sexualitat, S. 158.
256 T.Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S.358.
257 Ebd,, S.359.

258 M. Foucault/F. Ewald: Ceschichte der Sexualitat, S.164.
259 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 368.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

273


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

274

Fremdheitserfahrung und Othering

einer Wahrheit entkommt man also nicht, indem man ein dem Spiel der Wahrheit ganz
fremdes Spiel spielt, sondern indem man es anders spielt oder indem man ein anderes
Spiel, eine andere Partie oder andere Triimpfe innerhalb des Wahrheitsspiels spielt.«*¢°
Um die Ordnungen der Macht und der Wahrheit zu verindern, setzt Foucault immer
mehr auf langsame Reformen der Ordnungen anstatt auf schnelle Ordnungsrevolutio-

nen?®! — und auf subversive Strategien des Widerstands. In einem Beitrag?®?

nennt er
zwei Arten, wissenschaftlichen Humor zu praktizieren: erstens den »Humor der Nai-
vitit, der beharrlich Erklirungen fir scheinbare »Selbstverstindlichkeiten« einfordert
und so Widerstinde und Probleme sichtbar macht, und zweitens den »Humor des Ver-

263

rats«.”®® »Innerhalb des sHumor des Verrats«, schreibt Lemke, »bedeutet Kritik: das

Spiel zu spielen und es gleichzeitig nicht zu akzeptieren — und es nicht zu akzeptieren,
indem man es anders spielt.«*%*

Die Entscheidung jedoch, innerhalb der Regeln des »Wahrheitsspiels« noch ein
zweites »eigenes Spiel der Wahrheit« zu spielen, obliegt dem einzelnen Individuum.
Waldenfels betont, dass es sich hierbei nicht um die glanzvolle Riickkehr eines souvera-
nen Subjekts handle: »Das Subjekt tritt nicht auf als neueingesetzter Konig; es tritt auf
als Konstitut einer Subjektivation, die den Wissensformationen und Machtsystemen ei-
ne dritte Dimension von Formen des Selbstbezugs an die Seite stellt.« Dennoch bedeute
dies »eine deutliche Revision. Ein Individuum, das sich in bestimmten Wissens- und
Machtformationen als >Subjekt« wiedererkennt, und dies auf hchst variable Weise, ist
gewiss mehr als ein Individuum, das eine Leerstelle ausfiillt.« Diese »Hermeneutik des
Selbst«, so Waldenfels weiter, sei jedoch schwer mit der allumfassenden Ordnung der
Diskurse in Einklang zu bringen: »die Abkapselung der Diskurse kann nicht allein da-
mit iiberwunden werden, dass man dem Subjekt einen gewissen Spielraum einriumt,
es miissen sich im Gefiige der >Wissensformationen< und >Machtsysteme« ebenfalls
Spalten 6ffnen.«*%

Immer wieder zeigt sich in Foucaults Theorie ein »wildes Auen«?®®, das jenseits
der Allmacht der Diskurse liegt. Hierin jedoch eine Urspriinglichkeit der Erfahrung zu
verorten, welche der Formierung des Subjekts vorausgeht, hat Foucault selbstkritisch
als ahistorisch abgelehnt.2%” Dennoch spricht Foucault von Vorgingen, die der ratio-
nalisierten Erfahrung selbst vorliufig sind (s. oben) und es stellt sich die Frage, woher
Subjekte ihre Motivation zu subversiven Akten des Widerstands entwickeln. Gegen-
tiber Foucaults Ansatz, nach dem sich Subjekte als »Subjekte« selbst konstituieren, las-

260 Michel Foucault: »Freiheit und Selbstsorge, in: Helmut u.a. Becker (Hg.), Freiheit und Selbstsorge.
Interview 1984 und Vorlesung 1982, Materialis 1985, S. 7-28, hier S. 23 (korrigierte Ubersetzung);
zitiert nach T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 369.

261 H. Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einfiihrung, S.126.

262 M. Foucault: Mikrophysik der Macht, S.114-117.

263 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S.368; vgl. M. Foucault: Mikrophysik der Macht,
S. 114f.

264 T.Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 369.

265 B. Waldenfels: Deutsch-franzésische Gedankenginge, S. 224.

266 M. Foucault/R. Konersmann: Die Ordnung des Diskurses, S. 25; vgl. T. Lemke: Eine Kritik der politi-
schen Vernunft, S. 52.

267 T.Lembke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 265.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

sen sich ahnliche Kritikpunkte?®® anfithren wie gegeniiber Luhmanns Autopoiesis (vgl.
Kap. V.3.1.2). Es sieht so aus, schreibt Waldenfels, als habe Foucault nicht alle Moglich-
keiten ausgeschopft, das Auflen der Ordnungen zu beschreiben.?®® Dies betreffe vor
allem den »pridiskursiven Bereich des Zu-Ordnendenc, an dem der Diskurs langsam
»Form annimmt«.*7°

Foucaults Werk endet durch seinen frithen Tod an einer interessanten Wegmarke,
bei der unklar erscheint, in welche Richtung es von dort weitergegangen wire. Wie
dargelegt ist Foucaults Ansatz einer Ethik des Selbst wie auch sein Wahrheitsverstind-

271 Manche sehen das, was sich in Foucaults Theorie findet,

272

nis nicht ohne Schwichen.
priziser in Luhmanns Systemtheorie ausgedriickt.””* Wohl stirker als Luhmann be-
fasst sich Foucault aber wie ausgefiihrt mit der Uberformung von Ordnungen durch
andere Ordnungen. Dies macht Foucaults Ansatz trotz der Kritik wertvoll fiir vorlie-
gende Studie: Foucault ringt mit der unbestreitbaren Tatsache, dass Wahrheiten durch
Ordnungen der Macht geprigt werden. Auerdem zeigt er auf, dass sich das Ich in
einem Spannungsfeld zwischen Subjektivierung und Objektivierung befindet, dass es
vielfaltigen Disziplinierungen durch Normalisierung, aber auch durch Individualisie-
rung ausgesetzt ist.

Wo finden sich angesichts dieses Spannungsfeldes noch Widerstandsriume des
einzelnen Ich? Ist angesichts der Vielgestaltigkeit der Ordnungen iiberhaupt ein »Au-
Ren« moglich, das sich den Ordnungsmichten widersetzt? Und wo findet Aufler-or-
dentliches seinen Platz, aufler in von der Ordnung zugewiesenen, ausgegrenzten Riu-
men? Im folgenden Kapitel iiber die Theorie Waldenfels’ werden diese Fragen aus einer
weiteren Perspektive betrachtet.

3.3 Bernhard Waldenfels: Ordnungen im Zwielicht
3.3.1 Ordnung als zentraler Begriff in Waldenfels’ Theorie
Die Theorien des Phinomenologen BERNHARD WALDENFELS*”? sind in vorliegender

Studie an vielen Stellen zur Sprache gekommen. Als Grundlage fiir die folgenden zwei
Kapitel, die sich mit dem Thema subjektiver Ordnung und des Aufler-ordentlichen in

268 P Sarasin: Michel Foucault zur Einfithrung, S. 205.

269 B. Waldenfels: Deutsch-franzésische Gedankengénge, S. 243.

270 Ebd,, S. 244 u. 246, mit Verweis auf Archaologie des Wissens.

271 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 258 u. 358.

272 B. Waldenfels: Deutsch-franzésische Gedankenginge, S. 230; vgl. auch Georg Kneer: Rationalisie-
rung, Disziplinierung und Differenzierung. Zum Zusammenhang von Sozialtheorie und Zeitdia-
gnose bei Jiirgen Habermas, Michel Foucault und Niklas Luhmann, Wiesbaden: VS Verl. fiir Sozi-
alwissenschaften 1996; A. Honneth: Foucault und Adorno. Zwei Formen einer Kritik der Moderne,
S.92.

273 Zu Bernhard Waldenfels existiert bislang nur wenig Einfithrungsliteratur, vgl. M. Huth: Responsi-
ve Phianomenologie; M. Fischer/H.-D. Gondek/B. Liebsch (Hg.): Vernunft im Zeichen des Fremden;
vgl. auch Y. Nakamura: Xenosophie. Einige einfithrende Literatur entstammt auch dem theologi-
schen Bereich, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde; T. Wabel: Die nahe ferne Kirche.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

275


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

276

Fremdheitserfahrung und Othering

der Waldenfels’schen Theorie befassen, geniigen deshalb ein paar biindelnde Bemer-
kungen: Zentrales Thema der Waldenfels’schen Philosophie ist das Fremde. Diesem
Thema widmet er sich ganz explizit in zahlreichen Werken u.a. in einer mehrbindigen
Phinomenologie des Fremden (1997-1999), die diverse Topoi des Fremden untersucht.
Die kontextuellen Klirungen des Topos Fremdheit in vorliegender Studie stiitzen sich
mafigeblich auf die Vorarbeiten von Waldenfels (vgl. bes. Kap. II.2 u. I1.3). In Kapitel IV
wurden auflerdem wichtige Referenztheorien seiner Phinomenologie vorgestellt: die
Philosophien von Husserl, Merleau-Ponty und Lévinas.

Diese Grundlage ist wesentlich fur das Verstindnis des Waldenfels’schen Erfah-
rungsbegriffs, mit dem er Fremdheitserfahrungen analysiert. In den Kapitel II.2 und
IV.4 wurde Waldenfels’ These beschrieben, dass eine Erfahrung des Fremden immer
schon eine Antwort auf etwas Unzugdangliches ist, das auflerhalb des subjektiven Erfahrungs-
horizonts liegt. Dies fithrt zu mehreren grundlegenden Aussagen iiber das Fremde: Ers-
tens befindet sich das Eigene stets in einer asymmetrischen Beziehung zum Fremden,
in der das Fremde dem Eigenen vorausgeht. Die zeitliche Vorgingigkeit des Fremden
fithrt zweitens dazu, dass Fremdes vom Eigenen nie ganz erfasst werden kann. Dies
ist die Grundlage fiir Waldenfels Konzept der Antwortlichkeit, das er vor allem in seinem
Werk »Antwortregister« (1994) entwickelt. In einer ethischen Perspektive bedeutet Ant-
wortlichkeit, dass die Anspriiche des Fremden dem Eigenen niemals direkt zuginglich
sind. Das Eigene muss in der Antwort, die es dem Fremden bereits gegeben hat, nach
dem Anspruch des Fremden suchen.?”* Dieser Ansatz folgt einer Lévinas’schen Ethik,
die dazu aufruft, nach der Spur des Anderen/Fremden zu suchen, indem man im Ge-
sagten nach dem Sagen sucht: Diese Suche nach den Anspriichen des Gegeniibers wire
vergeblich, so Waldenfels, »wiirde sich nicht im Gesagten selbst das Sagen mit anzei-
gen, indem es die Ordnungen des Gesagten durchquert und iitberschreitet« (vgl. Kap.
1V.3, Fufdnote 158).

Dieses Zitat zeigt erneut die grofle Bedeutung des Ordnungsbegriffs fir die Theo-
rie von Waldenfels. Das Sagen vom Anderen/Fremden deckt sich nicht mit dem, was
das »Eigene« als »Gesagtes« konstruiert, die Gestalt des »Gesagten« ist von Ordnungen
eines konstruierenden Ichs abhingig. Das konstruierende Ich wird aber selbst durch
Ordnungen geprigt. Waldenfels folgt dem von Merleau-Ponty beschrittenen Weg einer
»strukturale[n] Phinomenologie«*”>: Das subjektiv Eigene ist niemals rein vorhanden,
sondern immer schon mit den Ordnungen der Welt verschrinkt (vgl. Kap. IV.3.2). Was
das nach Waldenfels fiir den Begriff des »Subjekts« bzw. des »Ichs« bedeutet, soll weiter
im folgenden Kapitel V.3.3.2 erliutert werden.

Waldenfels unterscheidet verschiedene Steigerungsgrade des Fremden: alltigliche
Fremdbheit, strukturelle Fremdheit und radikale Fremdheit (vgl. Kap. 11.3.1). Denn es
gibt nicht die eine Ordnung des »Eigenen« und die eine Ordnung des »Fremdenc, son-
dern eine Vielzahl von Ordnungen, die sich gegenseitig iiberschneiden und potenzieren
konnen. »Der Dialog zerteilt sich in Diskurse im Sinne Foucaults, die jeweils spezifi-
schen Ordnungen unterliegen. Es gilt also der Satz: So viele Ordnungen, so viele Fremd-

274 B. Waldenfels: Antwortregister, S.188-318.
275 SoBernhard Waldenfelsim Gespréch iiber Merleau-Ponty, vgl. B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer:
»..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in Bewegung.«, S. 422.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

heiten.«*7¢

Bereits dieses Zitat zeigt den groflen Einfluss von Foucault auf die Philo-
sophie Waldenfels’. Das Werk »Ordnung im Zwielicht« (1987) ist am stirksten von Fou-
cault beeinflusst.?”” Gleichzeitig setzt sich Waldenfels immer wieder kritisch mit der

278 Yor dem Hintergrund der in den Kapitel

Systemtheorie von Luhmann auseinander.
V.3.1 und 3.2 aufgezeigten Ordnungstheorien Luhmanns und Foucaults gewinnen die
folgend aufgezeigten Ausfithrungen von Waldenfels an Tiefe. Ebenso erscheint Walden-
fels’ Theorie der Antwortlichkeit in einer neuen Perspektive. Ganz explizit kniipft Wal-
denfels im Vorwort von »Antwortregister« an sein Werk »Ordnung im Zwielicht« an.?”°
Auch in einem Interview betont Waldenfels, dass viele »Grundperspektiven«, auf die er
in seinem spiteren Werk zuriickkomme, in Ordnung im Zwielicht entwickelt wurden
(vgl. Kap. V.2, Fufdnote 39). Folgende zwei Kapitel biindeln zahlreiche Linien aus den Ka-
piteln II, IV und V, indem sie noch einmal explizit das Zusammenspiel von Eigenem,
Fremdem und Ordnung untersuchen. Sie erginzen so auch die bisherige religionspad-

agogische Waldenfels-Rezeption (vgl. Kap. V.1.2).

3.3.2 Ordnung und Ordner

Der Subjektbegriff von Waldenfels lisst sich gut vor dem Hintergrund der phinome-
nologischen Theorien Husserls und Merleau-Pontys sowie vor dem Hintergrund der
Subjektkritik Luhmanns und Foucaults verstehen, wie sie in den Kapiteln IV und V dar-
gestellt wurden. Waldenfels, der sich selbst als Phinomenologe bezeichnet, ist in sei-
ner Philosophie mit dem Problem konfrontiert, dass die Grundlagen der Husserl’schen
Phinomenologie massiv zur Disposition stehen: einerseits, was den Status des »Sub-
jekts« betrifft (noch verschirft durch aktuelle Erkenntnisse der Kognitionsforschung,
vgl. Kap. V.1, Fufinote 7), und anderseits, was die Aussicht betrifft, die Realititen ver-
schiedener Ich-Evidenzen noch auf eine verbindende intersubjektive Grundlage zu stel-
len (vgl. Kap. 1V.4.1). Waldenfels nimmt die philosophische Kritik am Subjekt in seinen
Ansatz auf und bleibt doch - in Kritik an Luhmann und Foucault — bestimmten Aspek-
ten der Husserl'schen Philosophie treu: Orientierungspunkt bleibt ein »Selbst, das als
solches nicht zur Wahl steht« (vgl. Kap. IV.3, Fuinote 140) und das Grundlage einer in-
dividuellen Wahrnehmung der Welt ist. Auf dieses Selbst, mit seinen situativen Denk-,
Sprach- und Handlungskontexten, kommt Waldenfels in seiner Theorie immer wieder
zuriick: »Was wir nicht finden, sind ortlose Behauptungen«.28°

Zuinnerst hingt diese nicht zur Wahl stehende Positionalitit eines jeden Menschen
mit dem Phinomen des Fremden zusammen. Fremdheit setzt einen positionellen Blick-
winkel voraus, der etwas als fremd erfahren hat; iiberhaupt geht mit jeder Perspekti-
ve eine spezifische Fremdheit einher, etwas, das durch die begrenzte Perspektive ver-
borgen bleibt. In den Kapiteln itber Luhmann und Foucault wurde bereits die Kritik

276 B. Waldenfels: Phianomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 72; vgl. auch Kap. 11.3, Fufinote
9.

277 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 433.

278 Ebd., S. 433f u.S. 442-444.

279 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 14f.

280 B.Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S.199.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

277


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

278

Fremdheitserfahrung und Othering

Waldenfels’ angefiihrt, dass erstere in ihren Theorien ihren persénlichen subjektiven
Standpunkt nicht klar benennen. Waldenfels kritisiert es, wenn diese »Selbstbeteili-
gung« nicht geklirt wird, »weil man nur noch Prozesse beschreibt und sie von auflen
beschreibt und den AuRenbeschreiber unterschligt«.28! Ebenso wenig zielfithrend sei
es, wie es Husserl und andere versucht haben, aus den Einzelsubjekten eine hohere,
wahre Essenz von Subjektivitit ableiten zu wollen: »Dem besonderen tritt ein allgemei-
nes, dem empirischen ein intelligibles, dem mundanen ein transzendentales Subjekt ge-
geniiber.<*82 Doch dieser »Riickzug auf Eigentlichkeit, Authentizitit, Wahrhaftigkeit
ist nur ein hilfloser Versuch, innerhalb einer geschrumpften Subjektivitit zu retten,
was zu retten ist. Wo die Subjektivitit sich nicht an eine bestehende Ordnung anlehnt,
gerit sie ins Beliebige.«*% Das Ich kann so auch nicht einfach in der Generalitiit eines
grofReren Wir aufgehen: »denn ohne ein Ich, das >wir< sagt, hinge das Wir in der Luft,
dhnlich wie ein gedufiertes >Dort< ohne Riickbezug auf den Nullpunkt des >Hier< ortlos
wire. <284

Daher hilt Waldenfels wenig davon, sich aus »Zweifel an der Macht eines ordnen-
den Subjekts« in scheinbare Alternativen hineintreiben zu lassen: »hier ein allmichtiger
Theaterdirektor, dort Theater ohne Autor, hier ein freier Strukturierer, dort sich selbst
aussprechende Strukturen, kurz: hier ein allmichtiges Subjekt, dort allmichtige Struk-
turen«.?8 Ein Kernthema von Waldenfels' Philosophie ist das Verhiltnis des mensch-
lichen Selbst zur Ordnung. Immer wieder befasst sich Waldenfels damit, wie sich aus
einem Zustand des Geordnetseins neue Ordnungen »bilden und befestigen und wo sie
einander ablésen und verdringen«.28 Denn das »Zersplittern einer vorgegebenen ge-
festigt erscheinenden Ordnungen ruft die Frage wach nach einem Ordner«.2%

Waldenfels schligt vor: »Man sollte das Subjekt durch eine Instanz ersetzen, die
beteiligt ist, nicht mehr und nicht weniger.«*3® Dies sei kein Subjekt mehr im klassi-
schen Sinne, das die Dinge der Welt aus sich heraus ordnet, aber auch keine einfache
Streichung.?® Den speziellen Zwischenstatus des subjektiven Selbst, der sich durch
eine Gleichzeitigkeit von Ordnung und Geordnetsein auszeichnet, bestimmt Walden-
fels mithilfe der Parameter Aktion vs. Passion, Eigenheit vs. Fremdheit und Autono-
mie vs. Heteronomie: »Die drei Scheidelinien, die Aktion von Passion, Eigenheit von
Fremdheit, Autonomie von Heteronomie absondern, laufen mitten durch das Subjekt
hindurch.«**° Das subjektive Ich ist nicht allein aktiver Urheber seiner Ordnungen — im
Gegenteil: »Das Ich lebt zwischen Logos und Pathos; es ist weder Herr iiber die Einfille,

281 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 435.

282 B.Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 128.

283 Ebd., S.129.

284 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 427.

285 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S.131.

286 Ebd., S.137.

287 Ebd., S.119.

288 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 435.

289 Ebd,, S. 435f.

290 B.Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S.128.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

291 Und dennoch gibt es auf der

Welt Dinge und Handlungen, die sich auf ein einzelnes Ich zuriickfithren lassen.?®* Dem-

die ihm kommen, noch iiber die Regeln, denen es folgt.«

gemif verhalten sich Aktion und Passion »spiegelbildlich zueinander«: »Ein und dassel-
be Ereignis ist Passion im Hinblick auf das >Subjekt¢, dem es geschieht, und Aktion im
Hinblick auf das >Subjekt, das es geschehen macht«.?*? Interessanterweise lassen sich,
wie Waldenfels zeigt, auch viele Ordnungsmetaphern diesen zwei Polen zuordnen: der
aktiven Herstellung von Ordnung oder dem passiven Erwachsen von Ordnung.?** Daraus
folgt, dass das Ich niemals nur sich selbst gehort. In diesem Zusammenhang beruft sich
Waldenfels auf die Philosophie von Merleau-Ponty (vgl. Kap. IV.3.2). Der »eigene Leib« ist
immer auch ein Zwischenleib, der mit der Welt verschrinkt und insofern als »halbfrem-
de[r] Leib« zu bezeichnen ist.?®> Auch aus Bachtins Romantheorie lasse sich erkennen,
296 Daher gelte: »Es
gibt keine fertigen Individuen, sondern nur Prozesse der Individuierung [...]. Was wir

»wie sehr in jedermanns Stimme andere Stimmen mitsprechenc.

fithlen, wahrnehmen, tun oder sagen, ist — wie in einem Tibetteppich — verwoben mit
dem, was Andere fithlen, wahrnehmen, tun oder sagen.«**” Denn Fremdheit beginnt
298 (vgl. auch Kap. I1.2.3). Eng damit hingt auch die dritte Frage zu-
sammen, ob das Ich nach eigenem Gesetz, also autonom, oder aber fremdbestimmt, also

»bei mir selbst«

heteronom, handelt. Als Ausweg aus der Alternative, das Ich handle jeweils »innerhalb der
Ordnung oder schaffe die Ordnung« sieht Waldenfels, dass es »an der Ordnung arbeitet
in einer Art von Mitschopfung«.?*® Menschliche Ordnungen bewegen sich stets zwi-
schen zwei Polen hin und her, die Waldenfels »Finden und Erfinden«*°® nennt. Men-
schen entdecken Strukturen in der Natur, die ihre Ordnungen von Welt beeinflussen,
und strukturieren die Welt auf diese Weise selbst, verfeinern Ordnungen gewisserma-

291 Ebd., S.133.

292 Ebd, S.120.

293 Ebd, S.121.

294 Als mythische Hersteller von Ordnung lieflen sich zum Beispiel der »Demiurg« in Platons Timai-
os oder der »Uhrmacher« in Leibnitz Monadologie nennen, bzw. »ins Unpersonliche gewendet:
die Vernunftals Gesetzgeberin oder ein transzendentales Bewusstsein als Konstitutionszentrum«.
Das passive Erwachsen von Ordnung lauft »mehr oder weniger spontan ohne Ordner ab, sei es als
Emanation aus einer iiberflieflenden Quelle, als allmahliche Entfaltung oder Entwicklung [...] oder
als plétzliches Auftauchen einer neuen Ordnung aus den Schlacken einer alten.« Diesen beiden
Registern lassen sich auch oftmals biologische Ur-Bilder zuordnen, z.B. die Zeugung oder Erzeu-
gung durch den Vater oder die Geburt durch die Mutter, bis hin zu Denkformen wie »Mutter Natur«
oder auch dem Wort »Matrix« (lat. fir Gebarmutter), vgl. ebd., S. 32f.

295 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phinomenologie des Fremden, S. 89; B. Waldenfels: Ordnung
im Zwielicht, S.132f.

296 B. Waldenfels/P. Cehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 436; B. Waldenfels: Grundmotive einer Phanomenologie des Fremden, S. 89.

297 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phanomenologie des Fremden, S. 89.

298 B. Waldenfels: Phanomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 71.

299 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S.134.

300 Ebd,S.167.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

279


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

280

Fremdheitserfahrung und Othering

Ren »kiinstlich« bzw. schaffen auf dieser Grundlage neue.>" In diesem Zusammenhang
versteht Waldenfels das Ich, wie oben genannt, als »Instanz, die beteiligt ist«.

Wenn aber Subjekte, wie oben dargelegt, durch eine Vielzahl von Ordnungen ge-
ordnet sind, bleibt die Frage, wo Waldenfels noch den Raum fiir eine Beteiligung bzw.
eine »Mitschépfung« eines Ichs an Ordnungen sieht. Dieser Raum erdfinet sich fir
Waldenfels durch die Existenz des Fremden. Ankniipfend an seinen Ansatz der »Ant-
wortlichkeit« (vgl. Kap. IV.3.4) versteht er das Ich auch als »Respondenten«. Das ge-
ordnete Ich antwortet auf das aufder-ordentliche Fremde, das es erfihrt. Rationalitit
entsteht fitr Waldenfels im Zusammenspiel von Ordnung und Unordnung erst »im Ant-

worten«.3%?

»Responsive Rationalitit« erwichst Waldenfels zufolge erst aus der Erfah-
rung, er spricht auch immer wieder von der »Geburt des Logos aus dem Pathos«<®93:
»Doch der Logos der Antwort bliebe ein unbeweglicher Logos, gibe es kein Pathos, das
ihn in Bewegung setzt.>%*

Auch in Auseinandersetzung mit konstruktivistischen Theorien unterscheidet Wal-
denfels zwischen dem Worauf einer Antwort (response) und dem Was (answer).3°> Wih-
rend das Was einer Antwort nach Waldenfels vom Ich erfunden ist, ist es das Worauf
nicht: »Das, worauf ich antworte, konstituiere ich nicht« (vgl. Kap. IV.3, Funote 142).
Waldenfels: »Was ich dann als Antwort ins Auge fasse, besagt, dass das Reden und Han-
deln woanders beginnt, selbst wenn es sich in den Ordnungen bewegt. Das wovon die
Ordnung ausgeht, passt nicht in die Ordnung hinein.«*°® Auch beziiglich seiner Ant-
worten ist die Beziehung von Ich und seinen Ordnungen interessant. Beim Ich handelt
es sich nicht um eine Einheit, die nur mit einer einzigen Ordnung gleichzusetzen wire.
Im Gegenteil ist es zusammengesetzt aus einer Vielzahl von (sich teils widersprechen-
den) Ordnungen — und wie im vorherigen Kapitel geschrieben gilt der Satz: »So viele
Ordnungen, so viele Fremdheiten«. Je nach Ordnung liegt anderes auRerhalb der Ord-
nung. Es ist nicht einfach zu beantworten, auf welche Weise die Ordnungen des Ichs
Ordnungsfremdes wahrnehmen und darauf reagieren.

Beim Respondenten handelt es sich fiir Waldenfels daher um »kein Subjekt, das ant-
wortet. Das wire niamlich schon jemand, der die Fihigkeit zu antworten und nicht zu
antworten hitte.«*°7 Waldenfels versteht Antwort eher im Sinn einer reaktiven »respon-
se« aus der behavioristischen Theorie als in »einem erbaulichen Sinne«, wie in einigen

301 Zum Beispiel bietet die Entdeckung bestimmter Tonintervalle (Oktav, Quinte, Quarte usw.), deren
Frequenzverhiltnisse sich naturwissenschaftlich erklaren lassen, gleichzeitig die Moglichkeit die
vorgefundenen RegelméaRigkeiten zu einer eigenen musikalischen Ordnung auszugestalten und
so neu zu interpretieren, vgl. Thomas Wabel: »Folklore oder letzter Ernst? Religion als kulturelles
Phanomeng, in: Adrianna Hlukhovych/Benjamin Bauer/Katharina Beuter et al. (Hg.), Kultur und
kulturelle Bildung. Interdisziplindre Verortungen — Lehrerinnen- und Lehrerbildung — Perspekti-
ven fir die Schule, Bamberg: University of Bamberg Press 2018, S.105-137, hier S.107.

302 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 333.

303 So auch jingst, vgl. Bernhard Waldenfels: Platon: Zwischen Logos und Pathos, Berlin: Suhrkamp
2017, S.10.

304 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 336.

305 Ebd., S.242.

306 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 434.

307 Ebd, S.43s.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

Strémungen der Dialogphilosophie.3°® Waldenfels spricht auch von der »Unausweich-
lichkeit und Gewaltsamkeit der Antwort«: »Wir kénnen nicht nicht antworten« (vgl.
Kap. IV.3, Fulnote 147). Antworten ist mehr als Sprache: »Der gesamte Leib betitigt
sich als ein »leibliches Responsorium«. Die Sprache macht explizit, was wir im Sinne
haben, doch die Responsivitit fungiert auch priverbal.«*®° Die Antwort auf das Frem-
de hat bereits begonnen, bevor sich ein Subjekt fiir oder gegen eine explizite Antwort
entscheidet.

In der Antwort antworten die Ordnungen des Selbst auf einen fremden Anspruch.
Die Ordnungen der Antwort sind aber niemals in der Lage, diesen fremden Anspruch
vollig zu erfassen, da das, worauf sie sich beziehen, auflerhalb ihrer Ordnungen liegt:
»Das Antworten bleibt zuriick hinter dem Uberschuss an Anspriichen, da das Worauf

310 Die Schwelle zwischen dem

des Antwortens jede bestehende Ordnung sprengt.«
Worauf und dem Was einer Antwort markiert in Waldenfels’ Theorie die Schwelle
zwischen dem Bereich der Ordnung und dem des Aufer-ordentlichen: »Erst wenn
das Worauf der Antwort sich in ein beantwortbares Was verwandelt, haben die Ord-
nungsmafinahmen freien Lauf.<*™ Die Frage nach dem Ursprung der Ordnung ruft die
Frage nach dem Aufier-ordentlichen hervor. Dieses fiir Waldenfels so bedeutsame und
in vorliegender Studie oft zu Sprache gekommene Thema soll nun in einem eigenen

Kapitel noch einmal dezidiert behandelt werden.

3.3.3 AuBer-ordentliches und Ordnungsschwellen

Waldenfels schreibt: »Das Aufler-ordentliche begleitet die Ordnung wie ein Schat-
ten.<*® Im Gegensatz zu Luhmann und Foucault, die sich vor allem mit der Frage
befassen, wie Individuen durch Ordnungen geprigt oder unterworfen werden, inter-
essiert sich Waldenfels stirker fir die Frage, wie an der Schwelle jeder Ordnung ein
Aufler-ordentliches liegt, das durch die jeweilige Ordnung nicht erfasst werden kann. In
einem Interview duflert sich Waldenfels iiber Foucault und Luhmann:

»Was hat es mit dem Auerordentlichen auf sich, das den Gittern und Richtlinien der
Ordnung entschliipft? Muss man diese Frage nicht auch an Luhmann oder an Foucault
richten? Luhmann habe ich tatsdchlich einmal gefragt: Wie halten Sie es mit dem Ge-
rausch, mit dem, was nicht dem Code entspricht? Zunidchst einmal sind dies Moglich-
keiten, die nur zu fassen sind, wenn sich der Code dndert. [...] Damit bewegen wir unsin
einem Feld faktischer Moglichkeiten und Unmaoglichkeiten. Aber ist das Fremde nichts
weiter als eine Méglichkeit, auf die man notfalls verzichten kann und die man zu tole-
rieren hat?3'3

308 B. Waldenfels: Antwortregister, S.14; vgl. auch B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phanomeno-
logie braucht einen langen Atem, S.1117f; vgl. auch Kap. IV.3, Funote 148.

309 B.Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phanomenologie braucht einen langen Atem, S.1118.

310 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 356.

311 Ebd, S.242f.

312 B. Waldenfels: Phanomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 72.

313 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phanomenologie braucht einen langen Atem, S.1116.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

281


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

282

Fremdheitserfahrung und Othering

In diesem Zusammenhang wird, wie beschrieben, Emmanuel Lévinas Theorie der Exte-
rioritit zu einer wichtigen Referenz fiir Waldenfels (vgl. die Abschnitte zu Lévinas und
Waldenfels in Kapitel IV): »Und dann bin ich auf Levinas gestofRen. Aber erst Foucault
und dann Levinas. Und immer wieder: Foucault und dann Levinas, es geht nicht an, den
umgekehrten Weg zu nehmen«.3* An Foucaults Diskursanalyse kritisiert Waldenfels,
dass diese sich nicht klar genug dem »Unsagbare[n]« stellt bzw. dem »Ungeordnete[n]
und Auferordentliche[n], das die Kehrseite abgibt fiir die Ordnung des Diskurses«.3*>
Mit Lévinas verweist Waldenfels darauf, dass allen normativen Ordnungen der Macht
eine Sphire des »Prinormativen« vorausliegt, die sich einer Totalitit normativer Macht

entzieht 316

Waldenfels schreibt vor diesem Hintergrund: »Man kann sagen, dass die
vielfiltigen Versuche, das anarchische Ereignis des Sagens in finalen, kausalen, funk-
tionalen oder formalen Ordnungen einzufangen, es zu subjektivieren, zu objektivieren,
zu logifizieren oder zu normalisieren, aus einem Vergessen der responsiven Differenz

hervorgehen«”

»Responsive Differenz« besagt, dass zwischen dem Worauf und dem
Was einer Antwort ein Hiatus, ein uniiberbriickbarer Spalt, aufklafft (vgl. S. 198). Wih-
rend das Was der Antwort immer expliziter wird, gerit das Worauf der Antwort immer

318 241 tun, mit

weiter in die Ferne. Dies hat viel mit der »Nachtraglichkeit der Antwort«
der die antwortenden Ordnungen auf die unwiderrufliche Vorgingigkeit eines frem-
den Anspruchs zu reagieren versuchen und diesen so iiberformen. Schon im Verstehen
des Sagens als Gesagtes beginnt die responsive Uberformung eines fremden Anspruchs:
»Es gibt keine Antwort, die das Worauf der Antwort unangetastet lieRe.<*" Der fremde
Anspruch »erscheint wie ein toter Punkt der Abwesenheit und Fremdheit in jeder Au-
Rerung, die ich vernehme.«3*° Waldenfels macht klar, wie tief die Fremdheit bereits in
jede antwortende Reaktion auf Erfahrenes, Vernommenes, Verstandenes etc. gepragt
ist. Durch den Einbezug der Philosophie Lévinas’ kann Waldenfels nicht von einer to-
talen Ordnung der Macht ausgehen. In der response einer jeden Ordnung liegt etwas
Aufder-ordentliches verborgen.

Doch gleichzeitig lasst sich iiber Aufier-ordentliches nur ankniipfend an existente
Ordnungen sprechen: »Von Luhmann habe ich gelernt«, so Waldenfels, »dass man iiber
alles, was die Grenzen der Ordnung iiberschreitet, nur innerhalb der Ordnung spre-

321 Dieses »Innerhalb der Ordnung« muss auch in

chen kann in Form eines Re-entry.«
seiner existenziellen Dimension verstanden werden: »Auf dem Boden der Ordnung gibt

es keine Ordnung, man lebt in der Ordnung.«*** Vor diesem Hintergrund wird ersicht-

314 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 434.

315 B. Waldenfels: Deutsch-franzésische Gedankenginge, S. 224.

316 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 444-447.

317 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 242.

318 Ebd., S.266.

319 Ebd, S.18.

320 Ebd, S.193.

321 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phanomenologie braucht einen langen Atem, S.1117.

322 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 438.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

lich, warum Waldenfels die Reihenfolge »Foucault und dann Levinas« herausstellt. Auch
der Versuch, die Grenzen der Ordnungen zu iibersteigen, geschieht innerhalb von Ord-
nungsgrenzen. Aufler-ordentliches zu erfassen, muss daher als »un-moglich« bezeich-
net werden.3?3

Fremdheit »wird nicht nur dann verkannt, wenn die Grenzen einer bestimmten Ord-
nung berspielt werden, sondern auch dann, wenn Fremdheit lediglich als Ausschluss
von Méglichkeiten gedacht wird, als etwas also, das ich nicht kann, das wir nicht kén-
nen oder das innerhalb einer bestimmten Ordnung nicht moglich ist. So namlich wer-
den Unméglichkeiten immer noch als meine eigenen Unmoglichkeiten verstanden
oder als Unméglichkeiten, die einer bestimmten Ordnung eigen sind; die Andersheit

wire bloRer Ausdruck von Endlichkeit und Begrenztheit.«3%4

Das wirklich Fremde lisst sich gerade nicht kategorial einordnen.

Daher erscheint fiir Waldenfels selbst der Ordnungsbegriff nicht unproblematisch,
da die Rede vom »Aufier-ordentlichen« eine Klarheit der Verhiltnisse suggeriert, die
nicht gegeben ist. Fremdes auf seine Aufler-ordentlichkeit festzulegen, die durch
Selektions- und Exklusionsprozesse verschiedener Ordnungen zustandekommyt, fasst
das Fremde nicht.>*® Fiir Waldenfels stellt sich — wie bereits dargelegt — vor diesem
Hintergrund die Frage, inwiefern sich itberhaupt itber Fremdes sprechen lisst: »Wie
spricht man vom Fremden, ohne es seiner Fremdheit zu berauben? Spricht man
iiber das Fremde, so hat man es bereits auf gewisse Weise verstanden und kategorial
eingeordnet. Meine einfache Lésung dieses Dilemmas lautet: Uber das Fremde kann
man nur sprechen, wenn man zuvor schon vom Fremden her spricht. Und genau dies
heiflt antworten.«3*® Vom Fremden her zu sprechen bedeutet fir Waldenfels, nach
der Spur des Fremden zu suchen, die dieses in den Ordnungen der Antwort bereits
hinterlassen hat: »Ich kann nur nachtriglich iber ein Ereignis sprechen in einer Rede,
die selbst schon durch die Nachwirkungen einer Anrede geprigt ist. Das Fremde
hat sich im Eigenen bereits eingenistet, bevor ein Versuch der Aneignung einsetzen

327

kann.«’*” »Ohne dieses Schattenregister des Fremden wire das Antworten nicht, was

es ist, nimlich ein Reden und Tun, das auf fremde Anspriiche antwortend sich selbst
iiberrascht.«328

In Waldenfels’ Philosophie lassen sich so bei genauerer Betrachtung zwei verschie-
dene Formen der Auerordentlichkeit?*® festmachen. Eine AufSerordentlichkeit im Luh-
mann'schen Sinn, die von der strukturellen Unterschiedlichkeit von Ordnungen her-

rithrt: Ihre »gleichzeitige Selektion und Exklusion fithrt dazu, dass es bestimmte Ord-

323 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 636.

324 Ebd, S.629f.

325 Vgl. B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »...jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung,
in Bewegung.«, S. 432.

326 B. Waldenfels/P. Gehring/A. Gelhard: Phanomenologie braucht einen langen Atem, S.1116; vgl.
auch Kap. V.3, Fufinote 141.

327 B. Waldenfels: Antwortregister, S. 634.

328 Ebd., S. 636.

329 Waldenfels unterscheidet diese zwei Dimensionen in einigen seiner Texte auch durch zwei unter-
schiedliche Schreibweisen: aufierordentlich und aufier-ordentlich.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

283


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

284

Fremdheitserfahrung und Othering

nungen gibt, nicht aber eine einzige Ordnung. Diese Kontingenz begrenzter Ordnun-
gen bildet die Vorbedingung dafiir, dass es Fremdes gibt, das sich dem Zugriff der je-

39 In diesem Sinne lisst sich etwa die »alltigliche und

weiligen Ordnung entzieht.«
normale Fremdheit« bzw. »strukturelle Fremdheit« verstehen, die Waldenfels anfiihrt
(vgl. Kap. I1.3.1). GroRRere Bedeutung fiir Waldenfels’ Philosophie hat jedoch eine AufSer-
ordentlichkeit im Lévinas'schen Sinne: Sie geht nicht einfach mit »Unméglichkeiten« ein-
her, »die einer bestimmten Ordnung eigen sind«, bzw. mit »Endlichkeit und Begrenzt-
heit« der Ordnungen (s. oben). Sie bezeichnet eine existenziellere Form von Aufder-
ordentlichkeit, die eine un-erreichbare Ferne kennzeichnet, die Un-moglichkeit, den
fremden Anspruch tiberhaupt in adiquate Worte zu fassen. Sie ist immer aus der Sicht
eines Selbst/Ichs gemeint, das seine Ordnungsgrenzen erfihrt und versucht, diese zu
iibersteigen. Mit dem niichtern vergleichenden Blick, mit dem die Systemtheorie z.B.
politische Systeme von wissenschaftlichen Systemen unterscheidet, hat diese existen-
zielle Dimension nur wenig gemein — auch wenn die strukturelle Unterschiedlichkeit
der Ordnungen die »Vorbedingung« dafiir bildet, dass sich in der Erfahrung Ordnungs-
grenzen nicht einfach tiberspringen lassen.

Eng verkniipft mit dieser Erfahrung von Ordnungsvielfalt ist die Frage, ob es ei-

31 gibt oder geben kann. Waldenfels setzt sich

ne »Ordnung tber allen Ordnungen«
auch hier kritisch mit den Theorien von Luhmann und Foucault auseinander: Luh-
mann bezeichnet seine Systemtheorie als eine »Supertheorie«, als eine Theorie »mit
universalistischen (und das heift auch: sich selbst und ihre Gegner einbeziehenden)

332 (vgl. auch Kap. V.2, Funote 12). Foucault tendiert in seinem Werk da-

Anspriichen«
gegen dazu, die Ordnungen und Diskurse der Welt in monokausaler Weise als Ausdruck
machtvoller Dispositive zu erkliren, was schlieSlich zur Konstatierung »totaler Macht-
verhiltnisse« fithrt (vgl. Kap. V.3, Funote 246). Waldenfels betrachtet solche »Superdis-
kurse« skeptisch, in denen »eine Gesamtordnung prisentiert oder eine Grundordnung
reprisentiert« wird.33? Er verweist gleichzeitig auf ein grundsitzliches Erkenntnispro-
blem, das eintritt, wenn eine Theorie ihre eigene Begrenztheit anerkennt — sie droht
ihre Aussagekraft zu verlieren. Welche Aussagemdglichkeiten hat beispielsweise eine
Theorie der Ordnung aller Ordnungen, wenn sie sich selbst nur als eine mégliche Ord-
nung unter vielen ansieht?33*

Waldenfels verweist demgegeniiber auf die Moglichkeiten eines »indirekten Dis-
kurses«.33® In einer indirekten Rede kann iiber Subjektpositionen gesprochen werden,
die man selbst nicht einnehmen kann und tiber die man eigentlich keine Aussagen ma-
chen kann. Waldenfels findet dazu das Bild der Schwelle, iiber die hinweg von einem
Ordnungsraum in den nichsten gesprochen werden kann:

330 B. Waldenfels: Phanomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 68.

331 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S.198.

332 N. Luhmann: Soziale Systeme, S.19.

333 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 200.

334 B.Waldenfels: Deutsch-franzésische Gedankenginge, S. 241; vgl. B. Waldenfels: Ordnung im Zwie-
licht, S.198 u. 200.

335 B. Waldenfels: Ordnung im Zwielicht, S. 200.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

»Schwellenerfahrungen verbinden sich mit Ubergangserlebnissen wie Einschlafen und
Erwachen, Erkranken und Genesen, Heranwachsen und Altern, Fortgehen und Hinge-
hen, Eintreten und Austreten oder Abschied und BegriifSung. Sie alle vollziehen sich
in der DAmmerung eines gewissen Wartezustandes, der sich zwischen einem Nicht-

mehr und einem Noch-nicht ausbreitet.«33¢

Ein solcher Schwellenzustand ldsst sich auch zwischen den Ordnungen beobachten:

»Uberall, wo die Grenze eines Lebens- und Erfahrungsbereichs iiberquert wird, gibt es
ein Reden, das an der Grenze, nicht von der Grenze spricht und das liber eine Schwel-
le hinwegspricht, ohne diese aufzuheben. Der Rest ist Rationalisierung, das heift ein
Versuch, auch noch das Zu-Ordnende in derjeweiligen Ordnung unterzubringen. War-

um aber sollte die Theorie einhelliger sein als die Wirklichkeit?«337

Oft befinden sich Menschen noch in der einen Ordnung und gleichzeitig schon in der
nichsten, sprechen aus der alten in die neue Ordnung. Moglich wird dieser Schwel-
lenzustand auch dadurch, dass das »AufSer-ordentliche« nach Waldenfels immer schon
mit der Ordnung verschrinkt ist und die Ordnung auf diese Weise in Bewegung hilt.
Fiir Waldenfels ist deshalb davon auszugehen, dass niemand jemals »ganz« zu einer
Ordnung dazugehort.338

Die Theorie von Waldenfels stellt eine wichtige Erweiterung der Ordnungstheorien
Luhmanns und Foucaults dar, indem sie totalisierenden Welterklirungen sehr skeptisch
gegeniibersteht, die gegeniiber der Wirkmacht der Ordnungen kein »Auflen« mehr zu-
lassen wollen. Waldenfels weist demgegeniiber auf das Moment des »Aufler-ordentli-
chenc hin, das die Ordnungsprozesse in Bewegung hilt. Ein wichtiges Auf3en der Theo-
rie, das Waldenfels herausstellt, ist die Person des Autors/der Autorin der Theorie selbst.
Thre individuelle Erfahrungsperspektive geht nicht einfach in den Ordnungsprozessen
der Welt auf, ist nicht nur eine Iteration von Beobachtung erster und zweiter Ordnung und
nicht allein Ergebnis von Subjektivierungsprozessen, sondern eine nicht zur Wahl stehen-
de Erkenntnisposition (vgl. im Gegensatz dazu: Kap. V.3, Fufinote 131 u. Kap. V.3.2.2).
Diese Positionalitit der individuellen Erfahrung fithrt dazu, dass es Fremdheiten gibt,
die einen universellen Anspruch einer Theorie von Vornherein ausschlief}en. Die In-
stanz einer unhintergehbar individuellen Erfahrung ist jedoch nicht mit einem sou-
verinen Subjekt gleichzustellen. Im Gegenteil zeigt Waldenfels auf vielfiltige Weise
Fremdheiten auf, die Teil der vermeintlich »eigenen« subjektiven Ordnungen sind.

Je stirker Waldenfels allerdings das bestindige Fremdwerden der Ich-Erfahrung be-
tont, desto weniger wird klar, worin fir Waldenfels der eigentliche Unterschied zwischen
der Erfahrung von etwas Fremden und dem Fremdwerden der Erfahrung besteht. Ist die Fremd-
heit, die sich einstellt, wenn die Ordnungen des Ichs auf etwas AuRer-ordentliches tref-
fen, gleichzusetzen mit der Fremdheit, die sich einstellt, wenn das Ich seine Ordnungen
als unzureichend, begrenzt und kontingent erfihrt? Yoshiré Nakamura schreibt iiber

336 Ebd.,S. 29.

337 Ebd, S.201f.

338 B. Waldenfels/P. Gehring/M. Fischer: »..jeder philosophische Satz ist eigentlich in Unordnung, in
Bewegung.«, S. 445.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

285


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

286

Fremdheitserfahrung und Othering

die Philosophie Waldenfels’: »Waldenfels hat mit dem akribisch durchgefiithrten Ge-
danken der Transdiskursivitit eine Fremdheit aufgedeckt, die sich in der Konstitution
der Subjektivitit je schon in das Subjekt eingenistet hat.« Doch »[4]ufiere Fremdheit
wird mit der stillschweigenden Analogisierung von Trans- und Interdiskursivitit wie-
der zu einer Inszenierung, deren Regie nach wie vor das Innere fithrt, auch wenn sie
sich nicht mehr an die Textvorlage hilt.<*3° In Kapitel IV.4.6 wurde schon auf die Pro-
blematik hingewiesen, dass phinomenologische Ansitze bisweilen dazu tendieren, die
»Fremdheit im Ich« und die »Fremdheit aulerhalb des Ichs« zu analogisieren, weil bei-
de eine dhnliche Erfahrungsstruktur aufweisen: Erfahrungsgegenstand und Erfahrung
sind intentional miteinander verschrinkt, deshalb folgt das Was der Erfahrung dem
Wie der Erfahrung (vgl. Kap. IV.3.1). Wenn ich etwas als fremd erfahren habe, ist aus
phinomenologischer Sicht die Riickfrage zu stellen, wie diese Fremdheitserfahrung aus
der eigenen Erfahrung herriithrt — etwas als fremd zu erfahren, kann daher dazu fithren,
dass die eigene Erfahrung fremd wird, weil sie sich hinterfragt sieht (vgl. Kap. II.2.4).
Die »eigene« Erfahrung sieht sich hinterfragt, unabhingig, ob ein Ich etwas an sich selbst
fremd erfihrt oder aber in seiner Umwelt. Wenn Waldenfels Fremdes als das »Aufler-or-
dentliche« definiert, kann dies zu einer dhnlichen Analogisierung fithren: Das Auf3er-
ordentliche ist bei Waldenfels sowohl eine unerreichbare Sphire jenseits der Ordnung
als auch ein Fremdelement innerhalb der Ordnung. Offen bleiben muss hier, ob dagegen
die Differenzierung zwischen horizontaler (dulerer) und vertikaler (innerer) Fremd-
heit, die Nakamura vornimmyt, zielfithrend ist. Es finden sich sowohl Argumente fiir
eine Unterscheidung als auch dafiir, innere und dufere Fremdheit als zwei Seiten ein
und desselben Erfahrungsereignisses zu begreifen. Abhingig bleibt dies letztlich von
der Perspektive — je nachdem, ob die Begrenztheit der individuellen Ich-Erfahrung be-
tont werden soll (neben der unabhingig andere Ich-Erfahrungen existieren) oder aber
das Wesen der Fremdheitserfahrung erliutert werden soll (die letztlich auf fremde Ord-
nungen zuriickzuftihren ist, die auferhalb der Kontrolle des Ichs liegen).

Manche der Unklarheiten resultieren daraus, dass in Waldenfels’ Ansatz genau be-
trachtet zwei unterschiedliche Auffassungen von Aufierordentlichkeit existieren, die
mit einem impliziten Perspektivenwechsel einhergehen. Wenn Waldenfels zwischen
unterschiedlichen Graden von Fremdheit differenziert, die einmal »alltiglich und nor-
mal« erscheinen, »strukturell« bedingt sein oder als »radikale Fremdheit« auf Grenzsi-
tuationen des Lebens wie Liebe oder Tod zuriickgefiithrt werden kénnen, so geschieht
dies aus vergleichender Position eines Dritten. Aus so einer Position lisst sich bei-
spielsweise strukturelle Fremdheit als das Ergebnis von Linder- und Kulturengren-
zen oder als das Produkt institutioneller Ordnungsprozesse erkliren. Fremdheit besagt
hier nicht Aufier-ordentlichkeit sondern schlicht Auflerordentlichkeit, im Sinne einer Be-
grenztheit von Ordnungen. Wenn Waldenfels aber Ausfithrungen zur »Beunruhigung
durch das Fremde« macht, so ist diese Beunruhigung vom Standpunkt eines erfahren-
den Ichs aus verstanden, das Fremdes als letztlich nicht einordbares AufSer-ordentliches
erfihrt.34°

339 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 116.
340 Vgl. B. Waldenfels: Phanomenologie des Eigenen und des Fremden, S. 72f. u 73f.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 3. Vertiefte Betrachtung systematischer Perspektiven auf Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

In Waldenfels’ Philosophie lassen sich so zwei konkurrierende Ansitze aufzeigen,
deren Widerspruch sich nicht immer leicht auflosen lisst: Passagen, in denen die
Vielseitigkeit und Kontextualitit von »Fremdheit« betont wird, und Passagen, in denen
Waldenfels die innere Wesenheit von Fremdheitserfahrungen begreiflich machen
mochte. Hier besteht jedoch stets die Gefahr, Fremdheit zu essentialisieren, indem etwas
als wesenhaft fremd und unerreichbar »aufler-ordentlich« interpretiert wird, was auch
als situative Zuschreibung von sich verindernden Ordnungen des Ichs aufgefasst werden
kann. Wenn Waldenfels schreibt: »So viele Ordnungen, so viele Fremdheiten, so
bedeutet dies auch, dass das, was fiir die eine Ordnung des Ichs unerreichbar aufler-
ordentlich ist, fir weitere Ordnungen des Ichs nicht gleichermafen der Fall sein muss.
Auf diese Weise wire es moglich, dem Aufler-ordentlichen in Waldenfels Werk ein
wenig von der unerreichbaren Ferne des Lévinas’schen »ganz Anderen« zu nehmen,
ohne die Erfahrung des Aufler-ordentlichen, die auf fatsichliche Ordnungsgrenzen
zuriickzufithren ist, einfach zu tbergehen. In Waldenfels’ Werk stehen bisweilen
zwei Fremdheitsverstindnisse schillernd nebeneinander: In der stirker von Lévinas
gepragten Philosophie der Antwortlichkeit haftet dem Phinomen des Fremden immer
etwas Unerreichbares an, wihrend »Fremdes« in den eher von Luhmann und Foucault
geprigten ordnungstheoretischen Klirungen kontingenter und dekonstruierbarer
erscheint. Diese verschiedenen, in gewisser Weise auch widerspriichlichen Akzente
machen jedoch Waldenfels’ Philosophie sehr ertragreich — weil sie auf verschiede-
ne Dimensionen von Fremdheit hinweisen, die auch in interreligiéser Bildung zu
beobachten sind.

Schliefilich sei noch ein letzter Punkt angemerkt: Wenn Waldenfels auf einem sehr
hohen Abstraktionsniveau erliutert, dass jede Antwort auf Fremdes dem fremden An-
spruch Gewalt antut, indem sie das Worauf der Antwort in die Ordnungen eines beant-
wortbaren Was tiberfithrt — gibt es dann auch mehr oder weniger gewaltsame Formen
der Antwort? Angesichts einer drohenden Selbstentfremdung des Eigenen durch Frem-
des, so Waldenfels, komme es zu »wiederholten Abwehrmafinahmen, Rettungsversu-

chen und Aneignungsbemithungen«#!

. Sind verfestigte Othering-Strukturen, die ein
»Wissen« iiber das »Fremde« reproduzieren (vgl. Kap. 11.4.1), somit auf eine dhnliche
Weise zu erkliren wie spontane »behavioristische« Reaktionen auf erfahrenes Fremdes?
Die Philosophie von Waldenfels bietet hier bisweilen zu wenige Differenzierungsmég-
lichkeiten. Es ist auferdem nicht immer leicht, die oft sehr abstrakten Begrifflichkeiten
Waldenfels’ auf konkrete pidagogische Kontexte zu iibertragen (vgl. zu den Schwierig-
keiten stark abstrahierender Fremdheitsdarstellungen auch Kap. I11.12.4 u. IV.4.6).
Das Denken und Sprechen iiber Fremdes ist sehr herausfordernd, weil die Ordnun-
gen, die das Fremde als »Fremdes« kategorisieren, an ihre Grenzen gefiithrt werden.
Waldenfels zeigt die letztlich bestehende Unméglichkeit auf, innerhalb der Begrenzt-
heit der Ordnungen das wirklich »Aufer-ordentliche« zu erfassen. Indem Waldenfels
aber dennoch nach dem »Uberschuss des Auer-ordentlichen im Ordentlichen« sucht,
weist er vielfiltige Spuren des Fremden in der Mechanik der Ordnungen nach. Walden-
fels kann vor allem zeigen, dass man sich diesen Spuren am besten nihert, wenn man

341 B. Waldenfels: Grundmotive einer Phanomenologie des Fremden, S. 7.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

287


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

288  Fremdheitserfahrung und Othering

davon ausgeht, dass sich die Ordnung als Ordnung schon in jenem Moment verindert hat,
als sie begann, das AuRer-ordentliche als »Aufierordentliches« zu erfassen.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Theoretische Ertrage
der rezipierten Ordnungstheorien
im zusammenfassenden Uberblick

In welcher Beziehung stehen »eigene Ordnung« und »Auf3er-ordentliches«? Im vorhe-
rigen Kapitel V.3 wurde diese komplexe Fragestellung mithilfe der rezipierten Ord-
nungstheorien von Luhmann, Foucault und Waldenfels genauer analysiert. Im Laufe
der Untersuchung zeigte sich jedoch, dass die theoretischen Ausgangspunkte bei Luh-
mann und Foucault nicht leicht mit dem Waldenfels'schen Verstindnis zu verbinden
sind. Wihrend sich mit ersteren Theorien Konstruktionen und Wahrnehmungen von
»Fremdheit« als Ergebnis von Ordnungsprozessen erkliren lassen, legt Waldenfels den
Fokus viel stirker auf das nicht einordbare, aufler-ordentliche Fremde. Dies ist nicht
einfach eine unterschiedliche Schwerpunktsetzung, sondern rithrt vor allem von einem
sich unterscheidenden Verstindnis von Auf3erordentlichkeit, eigener Ordnung und mensch-
lichem Selbst her.

Luhmanns Systemtheorie untersucht Prozesse der systemischen Selbstorganisation
und betrachtet dazu verschiedene Systemarten, etwa psychische oder soziale Systeme.
Auf diese Systeme blickt Luhmann mittels einer »Beobachtung zweiter Ordnung, einer
speziellen Forschungsmethode, die versucht, zu einer komplexeren Struktur von Beob-
achtungen zu gelangen, indem sie »Beobachtungen beobachtet« und so von Alltagsbe-
obachtungen abstrahiert. Dieser Methode folgend nimmt Luhmann von der Kategorie
»Mensch« Abstand und untersucht anstelle dessen nur zugrundeliegende Systempro-
zesse. Auch der Begriff »Subjekt« wird durch den Begriff des psychischen Systems er-
setzt (vgl. Kap. V.3.1).

Foucaults Philosophie ist ebenfalls fiir thre Subjektkritik bekannt. Sie analysiert
verschiedene Subjektivierungspraxen, also Praxen der Subjektmachung. Foucault be-
trachtet das »Subjekt« im Laufe seiner Philosophie als Produkt historisch-kontingenter
Diskurse, als Zustand des Unterworfenseins unter machtvollen gesellschaftlichen Ord-
nungen und als Ausdrucksform der Selbsterkenntnis (vgl. Kap. V.3.2).

Bei seinen Untersuchungen des Phinomens Fremdheit bleibt fir Waldenfels da-
gegen die individuelle Ich-Erfahrung zentraler Orientierungspunkt. Diese Erfahrung
versteht Waldenfels zwar nicht wie noch Husserl als Ausdruck eines »transzendentalen

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

290

Fremdheitserfahrung und Othering

Ichs«, aber doch einer »Instanz, die beteiligt ist« bzw. eines »Selbst, das als solches nicht
zur Wahl steht«. Gerade angesichts von Erfahrungen des aufier-ordentlichen Fremden
zeigt sich nach Waldenfels die Relevanz der individuellen Ich-Perspektive (vgl. Kap.
V.3.3 u. Kap. 1V.3.4). Sowohl der Begriff der Individualitit als auch der Fremdheit ha-
ben also in seiner Philosophie eine andere Bedeutung als bei Luhmann und Foucault.

Gerade in ihrer Widerspriichlichkeit lassen sich die rezipierten Ordnungstheorien
in vielfiltiger Weise fiir die Untersuchung von Fremdheitserfahrungen und -zuschrei-
bungen in interreligioser Bildung fruchtbar machen. Damit dies jedoch gelingen kann,
miissen zuvor die jeweiligen Verstindnisse der drei gerade genannten Begriffe Auf3er-
ordentlichkeit — eigene Ordnung — Selbst in ihrem Verhiltnis zueinander genauer geklart
werden. Dies soll in den folgenden Abschnitten geschehen. Nach dieser bilanzierenden
Zusammenschau erfolgt in einem zweiten Schritt eine Wiirdigung der religionspid-
agogischen Ertrige im Kapitel V.5.

4.1 Verschiedene Dimensionen von AuBerordentlichkeit unterscheiden
und aufeinander beziehen

Die vorangegangenen Kapitel und insbesondere Kapitel V.3.3.3 zeigten, dass es sich
bei dem Thema der Auflerordentlichkeit um ein komplexes, widerspriichliches The-
menfeld handelt. Obwohl Luhmann, Foucault und Waldenfels teils dhnliche Begriff-
lichkeiten verwenden, unterscheidet sich deren Bedeutung im Kontext der jeweiligen
Theorien stark, teils sind auch innerhalb der einzelnen Theorien mehrere unterschied-
liche Verstindnisse von Aufierordentlichkeit zu beobachten. In Waldenfels’ Definition
des »Aufler-ordentlichen« klingt bereits an, dass nach ihr Fremdes als etwas zu sehen
ist, das aufSerhalb einer Ordnung liegt. Gleichzeitig ist seine Philosophie stark von den
Theorien Luhmanns und Foucaults beeinflusst, mit denen sich begriinden lisst, dass
Konstruktionen von »Fremdheit« stets von spezifischen Ordnungen und Ordnungspra-
xen abhingig sind. Als Zuschreibung ist »Fremdheit« also auf Konstruktionen innerhalb
einer Ordnung zuriickzufithren — und ist gleichzeitig als ein AufSen markiert (vgl. Kap.
11.3.2). Offensichtlich ist Aulerordentlichkeit also nicht so leicht zu definieren — und
die Gleichsetzung »eigen=innen=Ordnung« bzw. »fremd=aufien=Unordnung« scheint
nicht immer zutreffend. Mittels vier Bestimmungen eines »Aufen« der Ordnung sol-
len die unterschiedlichen Fremdheitsverstindnisse der rezipierten Ordnungstheorien
genauer definiert und ihr Verhiltnis zueinander bestimmt werden:

1. Der entscheidende Ausgangspunkt von Luhmanns Systemtheorie ist die Differenz
zwischen »System« und »Umwelt« (vgl. Kap. V.3.1.1). Alle Ordnungen haben ein Innen
und Aufden. Dies ist zunichst ganz unriumlich gemeint. Eine Ordnung ist ein abstrak-
tes Organisationsprinzip, das etwas ordnet bzw. nachdem etwas geordnet wird/ist. Das
Innen ist das, was dem Ordnungsprinzip entspricht, das Aufden das, was dem Ordnungs-
prinzip widerspricht. Wenn sich etwas nicht innerhalb einer Ordnung einordnen lisst,
ist es ordnungsfremd." Dass jede systemische Ordnung in sich anschlussfihig sein muss,

1 In Kapitel 11.4.4 wurde das Beispiel der verschiedenfarbigen Kugeln und der Schere beschrieben.
Die Schere lasst sich nicht in das genannte Organisationsschema einordnen (griine Steine in die

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 4. Theoretische Ertrage der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Uberblick

ist eine zentrale These Luhmanns (vgl. S. 241). Nach Luhmann beziehen sich Systeme
auf die Welt, indem sie zu bestimmten Dingen der Welt systeminnere Entsprechungen
bilden und diese nach bestimmten Gesichtspunkten anordnen. Diesen Vorgang nennt
Luhmann re-entry (vgl. Kap. V.3, Funote 37). Das zu Ordnende muss Luhmann gemif}
erst innerhalb einer systemischen Ordnung adaptiert werden; manchmal gelingt dies
leichter, manchmal schwerer. Neben dieser Adaption an eine Ordnung existieren nach
Waldenfels jedoch immer auch »Unméglichkeiten, die einer bestimmten Ordnung ei-
gen sind« (vgl. Kap. V.3, Fuinote 324). Die These, dass in Gesellschaften unterschied-
liche Ordnungssysteme wirken und wirkten, deren innere Struktur nicht einfach auf
andere Ordnungssysteme iibertragbar ist, ist zentral fiir alle drei rezipierten Theorien.
Die »Kontingenz begrenzter Ordnungen«, schreibt Waldenfels, »bildet die Vorbedin-
gung dafiir, dass es Fremdes gibt, das sich dem Zugriff der jeweiligen Ordnung ent-
zieht« (vgl. Kap. V.3, Fulnote 330).

2. Deutlich von diesem ersten Zugang unterschieden ist dagegen die personliche,
existenzielle Erfahrung eines Ordnungsauflen. Die allgemeine Aussage, dass jede Ord-
nung Grenzen hat, ist oftmals mit dem beobachtenden Blick eines Auflenstehenden
gesprochen, so wie etwa Luhmann zu seinen systemtheoretischen Betrachtungen im
Rahmen einer »Beobachtung zweiter Ordnung« gelangt. Was die von den beobachte-
ten Ordnungsgrenzen Betroffenen jedoch fiir Erfahrungen machten bzw. inwiefern sie
dadurch ein Gefiihl der Fremdheit empfinden, kann dieses aufienstehende Beobach-
ten nicht hinreichend beurteilen (vgl. Kap. V.3.1.3 u. II.5). Es fasst die Brisanz vie-
ler Fremdheitserfahrungen nicht, wenn sie allein mit den unvermeidlichen Grenzen
sich unterscheidender, kontingenter Ordnungen erklirt werden. Denn, wie Waldenfels
schreibt: »Auf dem Boden der Ordnung gibt es keine Ordnung, man lebt in der Ordnung«
(vgl. Kap. V.3, Fufdnote 322). Nach Waldenfels ist Fremdes nicht nur eine Moglichkeits-
abwandlung, »auf die man notfalls verzichten kann und die man zu tolerieren hat«
(vgl. Kap. V.3, Fufinote 313). Ein Aspekt des Fremdheitsbegriffs ist die Bezeichnung von
Fremdartigkeit, in der immer auch ein unverfiigbares, auflerhalb der Kontrolle liegendes
Moment mitschwingt (vgl. Kap. I1.2). Waldenfels’ Fremdheitsdefinition des »Aufler-or-
dentlichen« kreist genau um diesen Aspekt, indem er den existenziellen Charakter ei-
ner Erfahrung des Aufer-ordentlichen innerhalb einer vertrauten Ordnung herausstellt.
Diese Erfahrung ist immer aus Sicht einer individuell relevanten Ordnung begriffen,
nicht aus einer beobachtenden, dritten Position. Aus Sicht einer Ordnung gesprochen
kann Ordnungsfremdes fiir die Menschen tatsichlich ein »Stachel« (vgl. S. 199) sein,
wenn ihre Ordnungen damit grundsitzlich in Frage gestellt werden. Mit Lévinas betont
Waldenfels auch die Unfassbarkeit des Fremden im Moment der Erfahrung — eine Er-
fahrung, die erst nachtriglich und immer nur unzureichend eingeordnet werden kann
(vgl. Kap. IV.4.2 u. V.3.3.3).

3. Die nachtrigliche Einordnung des »Aufler-ordentlichen« innerhalb einer Ordnung
verweist auf eine weitere Dimension des Ordnungsaufien. Luhmanns Systemtheorie
etwa kennt nicht nur eine Form des Innen und Aufen (im Sinne von anschlussfihig —
nicht anschlussfihig), sondern in ihr spielt daneben auch die Innen-AufSen-Konstruktion

griine, blaue Steine in die blaue Box). Sie sprengt gewissermaflen den bisherigen Rahmen der
Ordnung und zwingt zu ihrer Modifikation oder Aufgabe.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

291


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

292

Fremdheitserfahrung und Othering

durch ein Ordnungssystem eine bedeutende Rolle. Ein System konstruiert sich selbst
und seine Umwelt. Das System der Massenmedien etwa (vgl. Kap. V.3, Fuf3note 38 u.
39) berichtet iiber seine Umwelt (z.B. iiber die Politik) und iiber sich selbst.> Wichtig ist
hier aber: Wenn Luhmann in diesem Kontext von »Selbst- und Fremdreferenz« spricht,
meint er nicht dieselbe Fremdheit, die Waldenfels meint, wenn er iiber Aufder-ordent-
liches spricht. So paradox es vielleicht klingen mag, entspricht auch eine Fremdreferenz
der Ordnung des Systems, die sich zwischen Selbstreferenz (z.B. Massenmedien) und
Fremdreferenz (z.B. Politik) konstituiert. Erst wenn eine Ordnung durch etwas prin-
zipiell hinterfragt wird, handelt es sich fiir Waldenfels um wirklich Fremdes. Als »au-
Rer-ordentlich« konnten Medienschaffende vielleicht empfinden, wenn politische Par-
teien ebenfalls anfangen, mediale Angebote anzubieten. Hier wire die Innen-Auflen-
Ordnung der zugrundeliegenden Systemvorstellung gestort. Waldenfels’ Fremdheits-
definition geht aber noch weiter und legt den Fokus auf Irritationen, die jeglichen Rah-
men des noch Einordbaren iibersteigen. Die systemische Innen-Aufien-Konstruktion
bei Luhmann ist aber Ausdruck in und von einer Ordnung. Kommt es dagegen zu ei-
ner Fremdheitserfahrung im Waldenfels’schen Sinne, die bestehende subjektive Ord-
nungen irritiert, muss eine Ordnung erst wieder gebildet werden, indem »fremd« und
»eigen, »auflen« und »innen« rekonstruiert und im Prozess einer »Diastase« vonein-
ander geschieden werden (vgl. Kap. IV.3, Funote 157). Solche sich allmihlich festi-
genden Ordnungen bilden dann die Grundlage fiir neue systemische Innen-Auflen-
Konstruktionen.

4. Schliefilich ist noch ein riumliches Verstindnis von »Innen« und »Aufien« zu
beachten, das der alltagssprachlichen Verwendung der Begriffe am nichsten kommt.
Ordnungen des »Innen« und »Auflen« kdnnen sich riumlich manifestieren, indem sie,
wie es schon in Kapitel II zur Sprache kam, Dingen und Personen »passende und ihnen
zukommende Plitze« zuweisen (vgl. Kap. I1.3, Fufnote 33). Auf diese Weise wird ein von
auflen in die Valenzschale eines Atoms aufgenommenes Elektron als »fremdes« Elek-
tron bezeichnet (vgl. Kap. I1.4.4). Ein Mensch, der sich von einer »Region« in die nichste
bewegt, ist plotzlich »fremd« oder ein »Auslinder«. Auch hier handelt es sich nicht um
Fremdheit im Sinne des Aufer-ordentlichen — da die Markierung als »fremd« ja gera-
de einer Ordnung entspricht. Zwar handelt es sich auch bei solchen raumlichen Zu-
schreibungen nur um Ordnungskonstruktionen. Dennoch sind solche Konstruktionen
wie alle Konstruktionen zugleich sozial wirkmachtig. Manchen Menschen soll durch
solche Innen-Auflen-Zuordnungen das Recht verwehrt werden, sich einem Raum des
»Innen« zugehorig zu fithlen (Stichwort »Ethnopluralismus«). Gut lisst sich die Wirk-
michtigkeit solcher Zuordnungen auch an Orten beobachten, die nur dafiir geschaffen
werden, um Menschen im »Auflen« einer Gesellschaft zu halten. Foucault erforscht et-
wa die Ausgrenzung des »Wahnsinns« oder der Delinquenz aus dem gesellschaftlichen
Raum. Auch in der gegenwirtigen Asylpolitik lassen sich rdumliche Einrichtungen fin-
den, die vor allem dem Ziel dienen, ein gesellschaftliches »Innen« von einem »Auflen«
zu separieren.

2 Diese Konstruktion setzt freilich irgendeine Art Bewusstsein von Innen und Aufien voraus und es
wurde an Luhmanns Theorie zurecht kritisiert, dass er nicht immer schliissig erklart, wie ein Sys-
tem dieses Bewusstsein entwickelt (vgl. Kap.V.3.1.2 u. V.4.2.3).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 4. Theoretische Ertrage der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Uberblick

Bei der Verwendung der Begriffe Innen und Auflen in Bezug auf eine Ordnung ist
also eine mehrfache Widerspriichlichkeit zu beachten. Dies hat auch Folgen fiir den da-
mit verbundenen Fremdheitsbegriff. Wenn Fremdheit also als das »Auflerordentliche«
bezeichnet wird, kann dies 1) Ergebnis einer vergleichenden Analyse faktischer Ord-
nungsgrenzen sein, 2) eine individuelle Erfahrung von etwas nicht Einordbaren be-
schreiben, 3) eine (nachtrigliche) Konstruktion von »Aufier-ordentlichkeit« innerhalb
einer Ordnung oder aber 4) die Manifestation des konstruierten »Aufien« durch eine
Ordnung bedeuten. Es ist deshalb gut nachvollziehbar, weshalb Waldenfels im Laufe
seines Werks vorsichtig geworden ist, den Ordnungsbegriff zu verwenden — da er ei-
ne Klarheit der Verhiltnisse suggeriert, die so nicht immer gegeben ist (vgl. Kap. V.3,
Fufinote 325). Zudem zeigte das letzte Kapitel V.3.3.3, dass bei genauerer Betrachtung
zwei unterschiedliche Verstindnisse von Aufierordentlichkeit in Waldenfels’ Philoso-
phie existieren: dasjenige, das eher von Luhmann inspiriert ist (Perspektive 1), und das-
jenige, das auf der Lévinas’schen Philosophie aufbaut (Perspektive 2 u. 3).

Der Ordnungsbegriff ist fitr das Verstindnis des Phinomens Fremdheit dennoch
sehr hilfreich: erstens, um die Ordnungsabhingigkeit von »Fremdheit« zu verdeutli-
chen, zweitens, um zu begriinden, dass es sich bei Erfahrungen des Aufier-ordentlichen
im Waldenfels’schen Sinne um ein reales Ereignis handelt. Eine reale Ordnung sto6f3t an
die tatsdchlichen Grenzen ihres Ordnungsprinzips — doch dieses »Ereignis« wird erst
nachtriglich konstruiert und zwar innerhalb einer Ordnung. Nach Waldenfels ist es zen-
tral, zu unterscheiden, worauf und was die Ordnung antwortet. Das »Was« der antwor-
tenden Ordnung ist in der Ordnung selbst konstruiert, das Worauf liegt aufSerhalb ihrer
Kontrolle. Diese grundsitzliche Differenz bezeichnet er als »responsive Differenz« (vgl.
Kap. V.3, Fufinote 317).

Auf diese Weise wird es moglich, zwei unterschiedliche »Aufien« zu unterschei-
den: dasjenige, das innerhalb der Logik der Ordnung liegt, und dasjenige, das innerhalb
dieser Logik nicht zu erfassen ist und diese Logik hinterfragt. Sowohl die nachtrigli-
che Konstruktion von erfahrener realer Aufler-ordentlichkeit, als auch die Selbst- und
Fremdreferenz im Luhmann’schen Sinne, als auch die Manifestation eines »Auflen« im
sozialen Raum folgen der Logik einer Ordnung.

4.2 Prazise nach den Ordnungen des »Eigenen« fragen: Spannungsfelder
des Ordnens und Geordnetwerdens erschlieBen

Es lieRRe sich vielleicht vermuten: Wenn dem konstruiert »Fremden« das konstruiert
»Eigene« gegeniibersteht, steht dem Aufier-ordentlichen die Ordnung gegeniiber — und
da das Aufier-ordentliche das wirklich Fremde ist, handelt es sich bei der Ordnung um
das wirklich Eigene. Die vorangegangenen Kapitel zeigten jedoch, dass die »eigene«
Ordnung selten so eigen, wie sie scheint. Denn der einschneidende Charakter einer
Erfahrung des Fremden begriindet sich nicht zuletzt daher, dass vor dem Moment der
Erfahrung noch nicht bewusst ist, dass die eigene Ordnung Grenzen hat. Was zeichnet
also eine »eigene Ordnung« aus? Und inwiefern kann eine »eigene Ordnung« eigentlich
»Aufler-ordentliches« erfahren bzw. kann eine Ordnung tiberhaupt etwas selbst erfah-
ren? Bei genauerer Betrachtung stellt sich die Frage nach dem Eigenen als die ungleich

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

293


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

294

Fremdheitserfahrung und Othering

kompliziertere Frage heraus als die allein nach dem Fremden - und ist doch mit der
Frage nach dem Fremden zuinnerst verkniipft. Vor allem aber verweist die Frage nach
der »eigenen Ordnung« auf den inneren Kern der Schwierigkeiten, die Theorien von
Luhmann, Foucault und Waldenfels aufeinander zu beziehen.

4.2.1 »Eigene Ordnung« und das »AuBer-ordentliche« - ein unklares Verhaltnis

Der Begriff der Ordnung wurde im bisherigen Verlauf der Zusammenfassung immer
wieder mit dem Systembegriff Luhmanns in Verbindung gebracht. Luhmanns System-
begriff bietet ein grofies Potential, die Ordnungen (inter-)religioser Bildung zu ana-
lysieren. Jedoch gehen mit dem Begriff einige theoretische Voraussetzungen einher,
die es genau zu beachten gilt. Bei einer unbedachten Ubernahme nimlich bringt Luh-
manns »antihumanistischer« Ansatz (s. oben). Schwierigkeiten mit sich, die auch fir
eine religionspidagogische Rezeption nicht ohne Konsequenzen bleiben.

Im Zentrum von Luhmanns Theorie stehen Systeme, die auf flexible Weise auf ihre
Umwelt reagieren konnen, indem sie diese sinn-voll interpretieren und sich ihr gegebe-
nenfalls anpassen. Diese Systeme nennt Luhmann »autopoietische Systeme«. Mit dem
Begriff der Autopoiesis schreibt Luhmann Systemen eine Befihigung zur Selbst- und
Fremdbeobachtung zu (vgl. hierzu bes. Kap. V.3.1.2). Seine Systemtheorie strebt nach
einem »Begriff des Beobachtens, der nicht vorab schon psychisiert verstanden, also ex-
clusiv auf Bewusstseinssysteme bezogen wird« (vgl. Kap. V.3, Fufinote 84).

Wenn nun auch Waldenfels schreibt, dass die Ordnungen der Antwort auf Aufler-
ordentliches reagieren, bedeutet dies, dass jeder Ordnung ein inneres Bewusstsein in-
newohnt? Bei Luhmann ersetzt wie ausgefithrt das autopoietische System weitgehend
den Subjektbegriff (vgl. auch Kap. V.3, Fufdnote 80). Dagegen mahnt Waldenfels’ Philo-
sophie an vielen Stellen, die Instanz eines beteiligten Ichs nicht einfach zu tibergehen
(vgl. Kap. IV.4.3). Wie wird also das Aufler-ordentliche erfahren — von der Ordnung
selbst oder von Subjekten mittels Ordnungen? In welchem Verhiltnis stehen der Wal-
denfels’sche Ordnungs- und Luhmann’sche Systembegriff?

Dies ist auch deswegen relevant, da Waldenfels’ Ordnungsbegriff wie erértert zu-
mindest implizit von Luhmann beeinflusst ist (vgl. Kap. V.3.3.3). Vor dem Hintergrund
dieser Fragestellungen zeigt sich deutlich, dass die Fremdheitsphilosophie von Walden-
fels nicht ohne Weiteres auf die Theorien Luhmanns zu beziehen ist, ohne die jeweiligen
Ausgangspunkte zu prizisieren.

Dass die Frage nach der subjektiven Ordnung berechtigt ist, wurde in vorliegender
Studie an vielen Stellen ersichtlich. Das Subjekt lisst sich nicht linger als eine tran-
szendental-vorgingige »Sphire purer Eigenheit« begreifen, von der etwa Husserl in
seiner Philosophie des Ichs noch ausging (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 53 u. 55). In Kapitel
V.2 wurde gezeigt, dass sich die rezipierten Ordnungstheorien von Luhmann, Foucault
und Waldenfels alle in irgendeiner Form mit Husserls Ansatz auseinandersetzen, von
dort aus aber zu ganz unterschiedlichen Schliissen finden. Alle drei Theorien verbindet
jedoch ein gemeinsames gedankliches Problem: dass sich das Ich durch eine Vielzahl
an Ordnungen in einem solchen Mafie fremdbestimmt zeigt, dass die Frage im Raum
steht, welcher Raum der »Eigenheit« dem Ich #berhaupt noch bleibt (vgl. Kap. V.1).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 4. Theoretische Ertrage der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Uberblick

Vor diesem Hintergrund lisst sich der Begriff »eigene Ordnung« in einer sehr kon-
traintuitiven Weise auslegen: »Eigene Ordnung« einer Person bedeutet hier vor allem
ihr Geordnetwerden. Diese Auslegung soll im Kapitel V.4.2.2 mit Blick auf die Ordnungs-
theorien Luhmanns und Foucaults dargelegt werden. Im Kapitel V.4.2.3 soll demgegen-
iber genauer erliutert werden, worauf Waldenfels’ Suche nach dem »Aufder-ordentli-
chen« abzielt.

4.2.2  Autopoiesis der Kommunikation und Subjektivierungspraxen

Fiir Luhmanns »radikal antihumanistische« Theorie stellt es eine »Erkenntnisblockie-
rung« dar, die soziologische Analyse der Gesellschaft nur nach der Kategorie »Mensch«
auszurichten (vgl. Kap. V.3, Fulnote 6 u. 7). Einzig vom »Menschen« zu sprechen, ver-
nachlissigt Luhmann zufolge, dass Menschen stets vielen Systemen gleichzeitig angeho-
ren. Luhmann unterscheidet hier z.B. zwischen biologischen, psychischen oder sozia-
len Systemen, die je anderen Funktionslogiken folgen.>

Schwerpunktmiflig betrachtet Luhmann vor allem die Systemart »soziale Syste-
me«, auch Kommunikationssysteme genannt. Besondere Relevanz haben Luhmanns
Thesen zu der Frage, inwieweit der einzelne Mensch an einem sozialen System teil-
hat. Der differenzierenden Logik seiner Systemtheorie folgend schreibt Luhmann ex-
plizit, dass sich die psychischen und biologischen Systeme eines Menschen auflerhalb
des sozialen Systems befinden. Da sich ein psychisches System auf eine andere Weise
organisiert als die soziale Kommunikation, hat es keinen direkten Zugang zu den Pro-
zessen eines sozialen Systems und keine direkte Kenntnis itber das Zustandekommen
von Kommunikation.

Soziale Systeme entstehen Luhmann zufolge, indem sie Kommunikation an Kom-
munikation anschlieffen. Luhmann legt viel Wert drauf, dass die soziale Interaktion
nicht auf den einzelnen Menschen enggefithrt werden kann, sondern dass die Autopo-
iesis der Kommunikation beachtet werden muss (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 62). Autopoiesis
der Kommunikation bedeutet, dass die Kommunikation eines sozialen Systems inne-
ren GesetzmiRigkeiten folgt, die nur durch die Funktionslogiken des Systems selbst zu
erkldren sind.

Anteil am sozialen System haben die psychischen Systeme eines Menschen nur tiber
das Strukturelement »Person«: »Personen dienen der strukturellen Kopplung von psy-
chischen und sozialen Systemen« (vgl. Kap. V.3, Fuinote 61). Die Existenz von »Per-
sonen« bedingt sich laut Luhmann jedoch durch die autopoietische Kommunikation eines
sozialen Systems selbst, Personen sind so Teil eines »selbstreferentiellen Prozesses der
Erzeugung von Kommunikation durch Kommunikation« (vgl. Kap. V.3, Fufinote 64).
Dies heifdt fiir Luhmann aber nicht, dass eine Person »nur als kommunikative Fiktion
fungierte und psychisch keine Bedeutung hitte« (vgl. Kap. V.3, Fuinote 58): Die Struk-
tur Person ermoglicht »es den psychischen Systemen, am eigenen Selbst zu erfahren,
mit welchen Einschrinkungen im sozialen Verkehr gerechnet wird.« (vgl. Kap. V.3, Fuf3-
note 59). Vor diesem Hintergrund wird noch klarer, was Autopoiesis der Kommunika-

3 Die neuronalen Impulse im Gehirn bspw. sind nicht gleichzusetzen mit den Gedanken im Bewusst-
sein und diese nicht mit der sozialen Kommunikation usw.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

295


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

296

Fremdheitserfahrung und Othering

tion meint: Wie »Personen« kommunizieren, als was »Personen« gesehen werden, wird
mafdgeblich durch Strukturen sozialer Systeme bestimmt.

Hier gibt es einige Anklinge zur Philosophie von Foucault, insbesondere zu dessen
Thesen zur Subjektivierung des Menschen. Eine zentrale These von Foucaults Philo-
sophie ist es, dass das was »Subjekt« meint, stets von konkreten Diskursen abhingig
ist. Foucault kann das Subjekt so nicht wie Husserl als transzendenten Ausgangspunkt der
Welterfahrung begreifen, sondern legt den Fokus im Gegenteil auf die bestindige ge-
sellschaftliche Uberformung des Subjekts und damit auch »subjektiver« Weltsichten. An
vielen Stellen zeigt Foucault die historische Bedingtheit von Subjektbildern auf. Sei-
ne Uberlegungen versteht er deshalb nicht zuletzt als Kritik am »Anthropologismus«
der europdischen Philosophie (vgl. Kap. V.2, Fufdnote 29). Denn Menschen hitten »im
Laufe ihrer Geschichte niemals aufgehort, schreibt Foucault, »sich selbst zu konstru-
ieren, das heiflt ihre Subjektivitit bestindig zu verschieben, sich in einer unendlichen
und vielfiltigen Serie unterschiedlicher Subjektivititen zu konstituieren. Diese Serie
von Subjektivititen wird niemals zu einem Ende kommen und uns niemals vor etwas
stellen, das >der Mensch« wire« (vgl. Kap. V.3, Fufinote 184). In der scharfen Kritik Fou-
caults am »Anthropologismus« der europiischen Philosophie liegt eine gewisse Ver-
wandtschaft zu Luhmanns »antihumanistischen« Ansatz, der als Vertreter eines »neu-
europiischen Denkens« das sogenannte »alteuropiische Denken« ablésen mochte (vgl.
Kap. V.3, Fulnote 73).

Gleichwohl bestehen deutliche methodische und inhaltliche Unterschiede zwischen
den Theorien. Luhmann nimmt vom Konzept »Mensch« vor allem deshalb Abstand, um
préaziser zwischen verschiedenen Systemarten unterscheiden zu kénnen. »Personen«
haben fur Luhmann zuerst eine kommunikationstheoretische Relevanz. Foucault da-
gegen arbeitet mit vorwiegend historischen Methoden der »Archiologie« bzw. »Genea-
logie« (vgl. Kap. V.3.2.1). Wie sich Menschen als »Subjekt« begreifen, ist bei Foucault
zunichst auf historisch kontingente Diskurse zuriickzufithren, die er im Laufe seines
Werks immer stirker als Ausdruck sozialer Machtstrukturen begreift (vgl. Kap. V.3.2.2).
Am Ende seiner Philosophie betrachtet Foucault Subjektivierungspraxen durch Prozes-
se der Selbstkonstituierung und Selbsterkenntnis (vgl. Kap. V.3.2.3).

Trotz aller konzeptuellen Unterschiede weisen die Theorien von Luhmann und Fou-
cault einige Gemeinsambkeiten in ihren Thesen zur (sozialen) Formung von »Subjekten«
bzw. »Personen« auf: Was das »Ich« ist bzw. was es als Wort bedeutet, ist laut Luhmann
und Foucault von einer Vielzahl an psychischen, kommunikativen, historischen, macht-
bedingten Ordnungen abhingig — und nicht mehr Ausdruck eines vorgingig eigenen,
transzendentalen Ich-Ursprungs.

Fir vorliegende Studie wirft dieser Befund einige weitreichende Fragestellungen
auf, die in den folgenden Abschnitten im Blick auf ihre Konsequenzen zu untersuchen
ist: Wenn »subjektiver« oder »personlicher« Ausdruck derart durch soziale Ordnungen
fremdbestimmt wird — was bedeutet dies dann fir subjektive Eigen- und Fremdheitser-
fahrungen?

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 4. Theoretische Ertrage der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Uberblick
4.2.3 Ein Selbst der sozialen Ordnung?

Besonders bei Foucault lesen sich viele Texte wie eine »Diagnose totaler Machtverhalt-
nisse« (vgl. Kap. V.3, Fuinote 246), die das einzelne Subjekt bis in seine persénlichsten
Ich-Erfahrungen bestimmen, dass ihm kein Aulen mehr verbleibt (vgl. Kap. V.3.2.2).
Doch auch Luhmanns Systemtheorie, so Waldenfels, lasse kein »Auf3en gegeniiber dem
System« zu (vgl. Kap. V.3, Fuflnote 99 u. 100). Letzterer kritisiert Luhmann und Zhnlich
Foucault fiir die fehlende Beriicksichtigung eines »Auflen« in ihren Ordnungstheori-
en teils recht scharf — und verweist demgegeniiber immer wieder auf die (ethische)
Bedeutung des Aufler-ordentlichen.

Moglicherweise widerspriichlich mag es in diesem Zusammenhang erscheinen,
dass Luhmann etwa psychische Systeme, wie oben geschrieben, explizit auflerhalb
eines sozialen Systems verortet. Und auch im Abschnitt V.4.1 wurde bei der Analyse
von verschiedenen Dimensionen des Ordnungsaufien auf Luhmanns Systemtheorie
verwiesen. Es ist also noch genauer zu erliutern, worauf Waldenfels mit seiner Kritik
an Luhmann (und an Foucault) abzielt.

Bei der Referenz auf Luhmanns Begriff des sozialen Systems ist zu beachten, wie
skeptisch Luhmann als Konstruktivist die Moglichkeiten eines intersubjektiven Ver-
stindnisses durch Kommunikation beurteilt: »Verstehen ist praktisch immer ein Miss-
verstehen ohne Verstehen des Miss« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 48). Da sich ein psychisches
System laut Luhmann aufderhalb sozialer Systeme befindet, muss es deren Kommuni-
kation rekonstruieren, um sie zu verstehen, und es muss die Gedanken anderer psychi-
scher Systeme ebenfalls rekonstruieren. Daher kann Luhmann auch nicht mehr von der
Intersubjektivitit, sondern nur noch von unterschiedlichen Intersubjektivititen* spre-
chen, die von jedem psychischen System fiir sich konstruiert werden. Der Einfluss von
Husserls Philosophie ist hier deutlich spiirbar (vgl. S. 180ff.).

Einige seiner interessantesten Thesen entwickelt Luhmann im Kontext der Frage,
wie gesellschaftliche Kommunikation eine Verbindlichkeit entwickeln kann, obwohl sie
doch von jedem psychischen System je fiir sich und oft fehlerhaft (re-)konstruiert wer-
de. Ihre Verbindlichkeit gewinnen Kommunikationsprozesse nach Luhmann einerseits
dadurch, dass jede Kommunikation in einem sozialen System schon an eine vorheri-
ge Kommunikation anschlieft, sich also nicht vollig frei entwickelt. Anderseits macht
gerade der Umstand, dass sich niemand sicher sein kann, ob sich die personlichen Kon-
struktionen der Welt mit Konstruktionen anderer decken, Kommunikation verbindlich.
Die an der Kommunikation Teilnehmenden richten ihr Handeln an der Erwartung aus,
was die anderen Teilnehmenden von ihnen selbst erwarten, und beschrinken sich dadurch
in ihren Handlungsoptionen selbst. Indem eine aus einer solchen Erwartungserwar-
tung hervorgegangene Kommunikation an die nichste anschliefit, vollzieht sich nach
Luhmann soziale Interaktion — ohne dass die beobachtenden psychischen Systeme je-
mals Gewissheit dariiber hitten, ob ihre Erwartungserwartung der fatsichlichen Erwar-
tung anderer Systeme entspricht. Luhmann spricht hier auch von einer doppelten Kon-
tingenz®, mit der psychische Systeme bestindig konfrontiert sind.

4 N. Luhmann: Soziologische Aufklarung 6, S.162-179, bes. S.162f. sowie S.50.
5 D. Krause: Luhmann-Lexikon, S.139.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

297


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

298

Fremdheitserfahrung und Othering

Zwar verweist Luhmann auf die »strukturellen Kopplung« von psychischem Sys-
tem und Person im sozialen System, aber psychische Systeme beobachten das autopo-
ietische Zustandekommen von Kommunikation nur von auflen. Obwohl die Autopo-
iesis der Kommunikation von den beobachtenden psychischen Systemen je fir sich
und unabhingig voneinander rekonstruiert wird, erhalten kommunikative Prozesse
bei Luhmann trotzdem eine fiir sich selbst bestehende Verbindlichkeit. »Alle Begrif-
fe«, schreibt Luhmann, »mit denen Kommunikation beschrieben wird, miissen aus je-
der psychischen Systemreferenz herausgelost und lediglich auf den selbstreferentiellen
Prozess der Erzeugung von Kommunikation durch Kommunikation bezogen werden«
(vgl. Kap. V.3, Fulnote 64). »Personen« werden zum integralen Bestandteil des selbst-
referentiellen Kommunikationsgeschehens,6 ihre kommunikative Gestalt wird von den
beobachtenden psychischen Systemen vor allem als »Einschrinkung« gesehen (vgl. Kap.
V.4.2.2).

Gerade weil sich psychische Systeme auflerhalb von Kommunikationssystemen be-
finden, bleibt »Personenc als Teil der Kommunikation kein AufSen mehr, sie gehen vollig
in der Selbstorganisation der Kommunikation auf und werden durch diese bestimmt.
Erneut lisst sich eine Parallele zur Philosophie von Foucault ziehen: Auch hier scheinen
die Dispositive der Macht bisweilen auf kaum ergriindliche Weise aus sich selbst heraus
zu wirken und »Subjekte« in ihrer diskursiven Form zu bestimmen.

Insbesondere Luhmanns Systemtheorie geht hier sehr weit und argumentiert, dass
die Kommunikation eines sozialen Systems iiber ein eigenes Selbst verfiigt. Diese sys-
temische Autopoiesis (altgriech. fiir Selbst-herstellung) erwichst nach Luhmann aus
einer systemischen Selbstreferenz’: Indem Systeme ihre Systemprozesse permanent
selbstreferentiell verkniipfen, stellen sie laut Luhmann ein systemisches Selbst her, das
sie von ihrer Umwelt unterscheidet. Er schreibt, dass jede Kommunikation, »ob be-
wusst oder nicht, ob thematisch oder nicht, ihre Systemzugehérigkeit« deklariert (vgl.
Kap. V.3, Fulnote 88). Selbstreferenz wiederum wird so in einem doppelten Sinne ge-
braucht: einerseits im Sinne von Selbsterzeugung, anderseits im Sinne von Selbstbe-
wusstsein. Luhmann schreibt: »Ein System, das sich selbst reproduzieren kann, muss
sich selbst beobachten und beschreiben kénnen« (vgl. Kap. V.3, Funote 90). Die Sys-
temtheorie versteht das »Bewusstsein als psychisches System« nur als eine mogliche
»Systemart, »neben der es andere erkennende Systeme gibt« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote
85). Nicht nur psychische, sondern auch soziale Systeme schaffen demzufolge durch
Selbstreferenz autopoietisch ein systemisches Selbst.

Das sich organisierende Selbst sozialer Systeme, welches bei Luhmann weitgehend
den Begriff der Intersubjektivitit ersetzt, mochte dieser wie ausgefiihrt nicht in einer
»psychisierten« Weise verstanden wissen (vgl. oben und Kap. V.3, Fuf3note 84). Dennoch
erscheinen hier Luhmanns Thesen teilweise doppeldeutig und widerspriichlich, was
nicht zuletzt an Luhmanns Begriff der Autopoiesis selbst liegt. Indem Luhmann Ma-
turanas und Varelas Autopoiesis-Modell aus der Neurobiologie itbernimmt und sich in

6 »Die Systemtheorie, schreibt Klaus Zimmermann, »integriert Voraussetzungen als Konstitutions-
momente, alle externen Bedingungen werden internalisiert« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 103).

7 Im Gegensatz zu Luhmann, der autopoietisch und selbstreferentiell oftmals synonym verwendet,
lehnen Maturana und Varela eine solche Gleichsetzung ab, vgl. Kap. V.3, Fufinote 113.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 4. Theoretische Ertrage der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Uberblick

philosophischen Rekursen auf die lange philosophische Denk-Tradition zum menschli-
chen Subjekt/Selbst bezieht, steht das Verstindnis eines sozialen Systems als erkennen-
der, sich selbst hervorbringender Organismus stets mit im Raum. Ein solches Verstindnis
beinhaltet problematische theoretische Implikationen (vgl. Kap. V.3.1.2), auf die auch
in Kapitel VI noch einzugehen sein wird.

Was bedeuten Luhmanns systemtheoretische Uberlegungen fiir Sitze wie den be-
reits angefithrten: »Jeder weif3, wer zu den Anderen [Fremden] gehért, und man weif
das Wesentliche iiber sie«® (vgl. Kap. IL.4, Fufdnote 17)? Bleiben von solchen Sitzen
betroffene »Personen« der damit einhergehenden sozialen Zuordnung ginzlich aus-
gesetzt oder lisst sich mit Waldenfels gesprochen ein (befreiender) aufler-ordentlicher
Raum finden? Und kann ein soziales System »wissen« oder gar erfahren, wer oder was
fremd ist?

Erfahrungen von Fremdheit, die Waldenfels beschreibt, zeichnen sich jedenfalls
nicht durch ein allgemeines »wissen, wer die >Fremdenc sind« aus, sondern bedeuten
ein individuelles und unerwartetes Herausgerissenwerden aus einem solchen Ordnungs-
wissen (vgl. auch Kap. V.4.1). An vielen Stellen fithrt Waldenfels aus, wie Erfahrungen
von Fremdheit die »eigenen Ordnungen« fremd werden lassen konnen (vgl. Kap. 11.2.4).
In der Irritation, die eine Erfahrung von Ordnungsgrenzen durch etwas Aufier-ordent-
liches bedeutet, liegt so stets ein Moment des »Aufler-sich-seins«, des »aufierhalb-der-
gewohnlichen-Ordnungen-stehen«. Waldenfels sieht in solchen Momenten der Irritati-
on einen Hinweis darauf, dass das erfahrende Ich in Distanz zu seinen subjektiven Ord-
nungen treten kann. Zwar ist es mit den Ordnungen der Welt »verschrinkt« (vgl. Kap.
IV.4.4), doch tiber die Zeit nicht mit den einzelnen Ordnungen deckungsgleich (vgl. Kap.
V.3.3.3). Wichtig ist hier auch die Dimension der »Kérperlichkeit« bzw. »Leiblichkeit«
des Menschen (die insbesondere bei Luhmann wenig Beachtung findet, vgl. Kap. V.3,
Fufinote 116). Im Leibkorper des Ichs geschieht die Verschrinkung zwischen Kommu-
nikation und Psyche, jener ist sowohl kommunikativer Bezugspunkt und Ausdrucksort
als auch organische Grundlage des psychischen Empfindens und Denkens. Doch gleich-
zeitig ist sein Leibkorper immer auch mehr als nur Kommunikation, nur Organismus
oder nur Psyche, steht also immer auch im Auflen der damit verbundenen Ordnungen.

Nicht zuletzt geht die korperliche Existenz des Menschen auch mit einem indivi-
duellen Erfahrungsstandort einher, der beriicksichtigt werden muss. Die Perspektivitit
der Erfahrung bedeutet nicht nur eine Distanzierungsmdoglichkeit von sozialen Ord-
nungen, sondern unterliegt immer auch perspektivischen Beschrinkungen.

4.2.4 Bedeutung der individuellen Erfahrung des Ichs
und seiner Erfahrungsgrenzen

Es wurde Foucault als theoretische Inkonsistenz vorgeworfen (vgl. Kap. V.3, Fuflnote
249 u. 250), im Laufe seiner Philosophie zum Ich zuriickgekehrt zu sein, das er mit sei-
ner Subjektkritik so brachial verabschiedet zu haben schien. Im Zentrum seiner spiten
Philosophie steht eine »Ethik des Selbst« bzw. »Ethik der Sorge um sich«. Betrachtete

8 Vorliegende Studie wiirde wie in den eckigen Klammern angemerkt in ihrer Diktion statt »zu den
Anderen«»zu den >Fremden« schreiben.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

299


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

300

Fremdheitserfahrung und Othering

Foucault Subjektivitit zuvor vor allem als historisch kontingente Form, deren Auspri-
gungen Individuen zugleich unterworfen sind, untersucht Foucault nun »Techniken des
Selbst«, mit denen sich Individuen zu sich selbst in Beziehung setzen (vgl. Kap. V.3.2.3).
Der Kritik, hiermit frithere Linien seiner Philosophie aufzugeben, hilt Foucault ent-
gegen: Den »philosophischen Riickgriff auf ein konstitutives Subjekt zu verweigern,
bedeutet nicht, so zu tun, als ob das Subjekt nicht existierte oder von ihm zugunsten
einer reinen Objektivitit abzusehen« (vgl. Kap. V.3, Fuflnote 238). Es wiirde allerdings
Foucaults Gesamtwerk zu sehr harmonisieren, wenn nicht gesehen wiirde, was dies
fiir eine deutliche Schwerpunktverschiebung seiner Philosophie darstellt. Waldenfels
schreibt hierzu: »Ein Individuum, das sich in bestimmten Wissens- und Machtforma-
tionen als >Subjekt« wiedererkennt, und dies auf hochst variable Weise, ist gewiss mehr
als ein Individuum, das eine Leerstelle ausfiillt« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 265). Immer
stirker scheint fiir Foucault die Frage virulent geworden zu sein, was die Uberformung
des Subjekts durch soziale Ordnungen fiir die individuelle Erfahrung bedeutet. Foucault
konnte zwar zeigen, wie Subjekte auf vielfiltige Art und Weise diszipliniert werden.
Indem er aber Subjektivitit vorwiegend als »Form« betrachtete, fiel es ihm zugleich
schwer, die Instanz zu benennen, die das Leiden der Disziplinierung »als Leiden arti-
kulieren konnte« (vgl. Kap. V.3, Funote 212). Durch seine Krankheit und frithen Tod
bricht Foucaults Werk an einer wichtigen Wegmarke ab, und es muss offen bleiben,
welchen Weg Foucaults Philosophie von dort aus genommen hitte.

Luhmann Systemtheorie dagegen mochte von dieser individuellen Dimension der
Erfahrung sogar bewusst abstrahieren, um eine komplexere Struktur von Beobachtun-
gen zu ermoglichen (vgl. Kap. V.3.1.3). Sie schligt dazu wie ausgefithrt eine »Beob-
achtung zweiter Ordnung« vor, also das Beobachten von Beobachtungen. Eine solche
Beobachtungsform ist jedoch immer mit dem Problem konfrontiert, dass die beobach-
tende Perspektive keinen unmittelbaren Zugang zur Perspektive hat, die sie beobachtet.
Sie kann vielleicht Dinge sehen, die die beobachtete Perspektive nicht sieht, nicht aber
unmittelbar das, was die beobachtete Perspektive selbst sieht. Diese Diskrepanz der Be-
obachtungen (Waldenfels wiirde sagen: Erfahrungen) lasst sich nicht einfach auflésen,
auch nicht durch eine »Iteration von Beobachtung« (indem ein beobachtendes System
wieder von einer weiteren beobachtet wird etc. [vgl. Kap. V.3, Fuflnote 131]).

An Luhmanns Ansatz ist auflerdem zu kritisieren, dass dieser nicht prizise heraus-
arbeitet, von welchem Standpunkt aus seine Systemtheorie eine Beobachtung zweiter Ord-
nung vornehmen kann. Denn der Wiederholung einer Beobachtung der Beobachtung
sind natiirliche Grenzen gesetzt, und diese liegen in der forschenden Person selbst.
Von der Auseinandersetzung mit Husserls Philosophie her kommend beharrt Walden-
fels auf der Unhintergehbarkeit der individuellen Erfahrung, die die Grenzen, die ihr
gesetzt sind, nicht einfach tiberspringen oder ignorieren kann (vgl. Kap. IV.3.4). Wie in
Kapitel V.4.1 gezeigt wurde, macht es einen grofRen Unterschied, ob ein Ich von auflen
auf eine Ordnung blicke, oder aber in ihr lebt. Perspektivische Grenzen einer subjektiven
Ordnung wahrzunehmen, stellt fiir ein solches Ich nicht einfach eine »Moglichkeitsab-
wandlung« dar, sondern bedeutet unter Umstanden eine einschneidende existenzielle
Erfahrung. Je grofler die existenzielle Bedeutung einer hinterfragten Ordnung fiir ein
Ich ist, umso linger wird tendenziell die damit verbundene Fremdheitserfahrung im
Ich-Empfinden prisent bleiben und umso schwerer wird sie zu itberwinden sein. Frei-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 4. Theoretische Ertrage der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Uberblick

lich kann dieses einschneidende Moment einer Fremdheitserfahrung noch einmal ge-
steigert werden, wenn mehrere fiir das Ich relevante Ordnungen gleichzeitig durch etwas
Aufder-ordentliches in Frage gestellt werden.

Mit Waldenfels lassen sich vor diesem Hintergrund zwei wichtige Sitze festhalten:
1. Die Instanz, die Fremdes erfiihrt, muss mehr sein als eine blofRe subjektive Form oder
Leerstelle. 2. Diese subjektive Instanz, die Fremdes erfihrt, kann nicht einfach transpa-
rent gemacht werden, indem eine Theorie (wie z.B. die Systemtheorie) ihren universalen
Anspruch behauptet.’

Im folgenden Kapitel soll diese Instanz der individuellen Erfahrung noch einmal
genauer betrachtet werden, wobei sich die Erliuterungen wiederum auf alle drei Ord-
nungstheorien beziehen. Wie erwihnt befasst sich auch die Philosophie Foucaults in
ihrer Spitphase noch einmal intensiv mit dem Problem der subjektiven Erfahrung, und
auch Luhmann bezieht sich an vielen Stellen seines Werks auf das Intersubjektivitits-
problem bei Husserl und auf das Problem der Selbstverortung der Forscherperson in
der eigenen Theorie (vgl. Kap. V.3, Fulnote 65 u. 141). Auch wenn ihre Antworten nicht
immer iiberzeugen, wire es also falsch zu behaupten, dass Luhmann und Foucault keine
Losungen fir die auch bei Waldenfels deutlich werdenden Problemstellungen suchten.

4.3 Sich dem Selbst als Ursprung aller Fremdheitserfahrung annahern
4.3.1 Annaherungen an die Instanz des individuellen Selbst

Subjekt, Ich, Selbst — es existieren viele konkurrierende Begriffe fur diese Erfahrungs-
instanz, die sich zudem in ihren Bedeutungsfeldern auf oft missverstindliche Weise
iiberschneiden. Hier soll der Begrift des Selbst verwendet werden, weil er von Luh-
mann, Foucault und Waldenfels gleichermafRen verwendet wird und auch ankniipfbar
an die aktuelle psychologische Forschung zum Selbst ist. Mit Selbst ist nicht eine blof3e
»Form«von Subjektivitit gemeint, die Foucault als Ausdruck gesellschaftlich wirkmach-
tiger Dispositive untersucht, sondern jener individuelle Raum, den Foucault in seiner
spiten »Ethik des Selbst« untersucht. Dieses Selbst steht, wie Waldenfels schreibt, »als
solches nicht zur Wahl« (vgl. Kap. IV.3, Fuinote 140). Es ist die individuelle Kombina-
tion all dessen, was einen Menschen als ein personliches Individuum ausmacht. Es ist
die Instanz, »die beteiligt ist« (vgl. Kap. V.3, Fullnote 288), aber auch der (verinderliche
und immer wieder neu zu bestimmende) Ausgangspunkt von Ich-Empfindungen und
Ich-Konstruktionen.

Nicht zuletzt ist das Selbst der Leib, mit dem es an der Welt teilhat (vgl. Kap.
1V.3.2), bzw. sein sozialer Kirper (vgl. Kap. I1.3, Fuflnote 35). Wenn sein Leibkdrper stirbt,
droht das Selbst zu verschwinden. Er ist mehr als eine Voraussetzung fur das Ich-
Bewusstsein, er verkorpert vielmehr in einer existenziellen Weise das Ich-Bewusstsein.
Das Selbst erfihrt Fremdes am eigenen Leib. Das Selbst antwortet auf Fremdes, das es
erfihrt. In dem Kontext bezeichnet Waldenfels das Selbst auch als Respondenten. Beim

9 Vgl. zur Diskussion von Luhmanns »Supertheorie« mit »universalistischen Anspriichen« S. 284 u.
Kap. V.3.1.3.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

301


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

302

Fremdheitserfahrung und Othering

Respondenten handelt es sich nach ihm aber um »kein Subjekt, das antwortet. Das wire
ndmlich schon jemand, der die Fihigkeit zu antworten und nicht zu antworten hitte«
(vgl. Kap. V.3, Fulnote 307). Im Gegenteil erfolgt die Antwort des Selbst auf Fremdes
schon vorbewusst: »Der gesamte Leib betitigt sich als ein sleibliches Responsoriumx.
Die Sprache macht explizit, was wir im Sinne haben, doch die Responsivitit fungiert
auch praverbal« (vgl. Kap. V.3, Fulnote 309).

In Berufung auf Merleau-Ponty und Bachtin betont Waldenfels immer wieder, dass
sich in den Raum des Selbst das Fremde stets schon »eingenistet« hat. Der Leib des
Selbst ist als »halbfremde[r] Leib« zu bezeichnen, der nicht nur mit der Welt geteilt wird,
sondern auch in vielen Situationen fiir sich selbst undurchschaubar bleibt (vgl. Kap.
V.3, Fufinote 295). In seiner »eigenen« Stimme sprechen viele andere/fremde Stimmen
mit (vgl. Kap. V.3, Fufinote 296).

Angesichts dieser Anniherungen an die Fremdheit des Selbst ist erneut Luhmanns
Begriff der Autopoiesis, wortlich der Selbst-Schaffung, niher zu beleuchten. Wie bereits
ausgefithrt, ist der Begriff nicht unkritisch zu betrachten, besonders die Tendenz in
Luhmanns Systemtheorie, die konstitutiven Elemente im Systemauf3en ins Systemin-
nen zu internalisieren (vgl. Kap. V.4.2.3). Dennoch versteht auch Luhmann autopoieti-
sche Selbstschaffung nicht so total, wie ihm manche Kritik vorwirft:

»Um [..] Missverstindnissen vorzubeugenc, schreibt er, »sei betont, dass der Begriff
>Autopoiesis< mit Bedacht gewdhlt und genau gemeintist. Es geht keineswegs um>Aut-
hypostasis<. Autopoiesis besagt nicht, dass das System allein aus sich heraus, aus eige-
ner Kraft, ohne jeden Beitrag aus der Umwelt existiert. Vielmehr geht es nur darum,
dass die Einheit des Systems und mitihr alle Elemente, aus denen das System besteht,
durch das System selbst produziert werden« (vgl. Kap. V.3, Fufinote 101).

Luhmann betont also an vielen Stellen, dass es Voraussetzungen bzw. externe Bedin-
gungen fiir die systemische Autopoiesis gibt.

Es wurde in vorliegender Studie daher vorgeschlagen, den Begriff der Autopoiesis
um die begriffliche Modifikation Allopoiesis heautou zu erginzen — um auszudriicken,
dass das Selbst durch etwas vom ihm selbst »Verschiedenes« initiiert wird (vgl. S. 251).
Das individuelle Selbst ist gezeugt und geboren von anderen, seine Biographie geprigt
durch geschehene Ereignisse, sein Verhalten bestimmt durch neuronale Prozesse, ge-
sellschaftliche Kategorien und genetische Dispositionen usw. — diese Aufzihlung lie-
Re sich leicht weiter fortsetzen. Das menschliche Selbst in all seinen Voraussetzungen
vollstindig zu erkliren, hiefRe — wortlich gemeint — ein ganzes Universum zu erkli-
ren. Jedes Selbst ist fiir sich eine Mannigfaltigkeit, zusammengesetzt aus fremden Ele-
menten. Auf kaum erklirbare Weise aber entsteht aus diesen vielfiltigen, unbekannten
Ordnungen ein individuelles Selbst.

Interessant ist in diesem Zusammenhang Luhmanns Begriff der »Emergenz«: Mit
ihm lasst sich das »Mehr« erfassen, das entsteht, wenn aus bestimmten Vorbedingun-
gen eine neue systemische Ebene erwichst, die allein durch diese Voraussetzungen
nicht mehr hinreichend beschreibbar ist: wenn etwa aus prozesshaft ablaufenden neu-
ronalen Beziigen in emergenter Weise ein Bewusstsein entsteht, das mehr ist als die Sum-
me aller neuronaler Verkniipfungen — und so auch einen bewussten Selbstbezug ermog-
licht. Luhmann macht deutlich, dass eine neue Systemebene eine Anpassung des neu

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 4. Theoretische Ertrage der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Uberblick

entstehenden Systems an sich selbst erfordert. In diesem Sinne ist auch der Begriff der
»Autopoiesis« zutreffend: in der Bedeutung von Selbsterhaltung und Selbstanpassung. In
all seiner Veranderlichkeit strebt jedes Selbst danach, sich selbst zu erhalten, sich seiner
selbst zu versichern und folgt seinen inneren Regeln und Logiken. Von Autopoiesis liefde
sich sprechen, um diese Selbstanpassung zu verdeutlichen, von Allopoieis heautou, um
zu verdeutlichen, dass ein Selbst immer durch etwas vom ihm selbst »Verschiedenes«
hervorgebracht wird.

Hier ist jedoch noch eine entscheidende Anmerkung zu machen: Wenn Luhmann
vom Selbst spricht, hat er eine jeweilige selbstreferentielle Systemform im Sinn. Wenn
dagegen Foucault und Waldenfels vom Selbst sprechen, meinen sie damit zumeist eine
individuelle menschliche Existenz. Fiir Luhmann stellt es wie gesagt eine »Erkennt-
nisblockierung« dar, die soziologische Analyse der Gesellschaft nur nach der Katego-
rie »Mensch« auszurichten (vgl. Kap. V.4.2.2). Diese Position hat sicher ihre Berechti-
gung, wenn wie bei Luhmann bestimmte Spezifika von einzelnen Systemarten heraus-
gearbeitet werden sollen. Dennoch lisst sich Luhmanns »antihumanistischer« Theorie
entgegenhalten, dass die »existenzielle Einheit« eines Menschen eine eigene Form der
Emergenz darstellt, die spezifische Selbstanpassungen erfordert und deswegen nicht
einfach vernachlissigbar ist. Das Selbst eines individuellen Menschen ist nicht einfach
die Summe seiner Subsysteme, sondern erwichst als neue Dimension aus der Interaktion
dieser Subsysteme.

4.3.2 Selbst-Wahrnehmungen - Konstruktionen von »fremd« und »eigen«

In Kapitel I1.3.3 wurden bereits »eigentlich, aber«-Strukturen beleuchtet, die auf die
Existenz »multipler Kategoriensystemen« hindeuten, aus deren Unterschiedlichkeit das
menschliche Denken eine Synthese bilden muss. Auch das Denken bewegt sich in ei-
nem Schwellenzustand zwischen den Ordnungen, indem es aus einer Ordnung in die
nichste blickt, keiner ganz angehorend (vgl. Kap. V.3.3.3). Hier gewinnt allmahlich eine
weitere Ebene an Bedeutung, nimlich die mehr oder weniger explizite Wahrnehmung
des Selbst. Trotz seiner vielfiltigen Fremdbestimmtheit kann das Selbst sich selbst be-
obachten, seine Ansichten widerrufen und seine Umwelt und sich selbst verindern —
weil es in sich vielfiltig und widerspriichlich ist. Foucault meint sogar: »Das Selbst, zu
dem man in Beziehung steht, ist nichts anderes als die Beziehung selbst« (vgl. Kap. V.3,
FufSnote 223).

Wie ausgefiihrt ist auch fiir Luhmanns Systemtheorie der Begriff der »Selbstrefe-
renz« zentral. Innerhalb der Selbstreferenz sind aber zwei unterschiedliche Ebenen zu
differenzieren: eine blof} prozesshafte Ebene, die den Organismus des Selbst als sol-
chen hervorbringt und damit die Grundlage fir die Erfahrung des Selbst schafft; und
eine explizitere Ebene der Selbstreferenz, die dem Bewusstsein des Selbst zuginglich
ist. Diese zwei Ebenen der Selbstreferenz — die sich objekthaft aufeinander beziehen-
den Prozesse und der subjektive Bezug auf sich selbst — werden von Luhmann nicht
immer trennscharf unterschieden (vgl. Kap. V.3.1.2). Offen bleiben muss hier, auf wel-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

303


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

304

Fremdheitserfahrung und Othering

che Weise diese beiden Ebenen der Selbstreferenz genau auseinander hervorgehen und
inwieweit sich diese beiden Ebenen iiberhaupt vollstindig auseinanderhalten lassen.’®

Dennoch macht die gedankliche Differenzierung dieser beiden Ebenen einen
wichtigen Aspekt deutlich: Das individuelle Selbst, das die Voraussetzung fiir die Ich-
Erfahrung ist, ist nicht gleichzusetzen mit dieser Ich-Erfahrung. Es wire ein »logischer
Fehler«, schreibt auch Luhmann, »das >Selbst< der Selbstreferenz fiir den Beobachter
zu halten« (vgl. Kap. V.3, Fufsnote 108). Beim »eigenen Selbst« handelt es sich genau
betrachtet immer schon um eine Beobachtung des Selbst, wohingegen die Ordnungen, die
zu der Beobachtung gefiihrt haben, fiir die Beobachtung selbst unverfiigbar bleiben.
Diese Unterscheidung verdeutlicht, worum es sich bei dem »Eigenen« handelt: immer
um eine nachtrigliche Konstruktion, nie um ein reines Bei-sich-sein, sondern immer
schon um einen distanzierten Blick auf das, was als »Eigenes« bezeichnet wird.

In diesen Erfahrungs- bzw. Konstruktionsprozess greifen nicht nur korperliche und
kognitive, sondern auch soziale Ordnungen ein (bzw. mit Foucault gesprochen: ver-
schiedene Arten von Subjektivierungspraxen). Foucaults Philosophie bietet hier inter-
essante Ankniipfungspunkte, da sie das Zusammenspiel von sozialer Determination der
subjektiven Erfahrung und der Individualitit der Erfahrung analysiert. Sie fragt danach,
»wie sich die Herrschaft iiber sich selbst in eine Praxis der Herrschaft der Anderen inte-
griert. Das sind letztlich zwei entgegengesetzte Zuginge zu einer einzigen Frage: Wie
sich eine >Erfahrung« konstituiert, in der die Beziehung zu sich selbst und die Bezie-
hung zu den Anderen miteinander verbunden sind« (vgl. Kap. V.3, Fufinote 233). Laut
Foucault ist Erfahrung »die Rationalisierung eines Vorgangs, der selbst vorliufig ist und
in einem Subjekt miindet oder besser in Subjekten« (vgl. Kap. V.3, Fuinote 235).

Bemerkenswert sind vor diesem Hintergrund Erfahrungen von Eigenheit, die es ja
auch gibt — obwohl das Selbst gewissermafien aus Fremdheiten zusammengesetzt ist,
die nicht urspriinglich aus dem Selbst herrithren. Mit Erfahrung von Eigenheit ist aber
wie ausgefithrt nicht ein einfaches Bei-sich-selbst sein gemeint, zum Beispiel beim Aus-
fithren einer alltiglichen Routine oder vielleicht auch im Rahmen eines Flow-Erlebens.
Denn dieses Bei-sich-sein ist ein Zustand, in dem genau betrachtet noch gar kein Eige-
nes und Fremdes existieren. Die Scheidung von »eigen« und »fremd« muss erst durch
ein Erfahrungsereignis in Gang gebracht werden. Erfahrung ist mit Waldenfels nach
wie vor als ein disruptiver Prozess verstanden, eben hervorgerufen durch ein Ereignis,
das ein Selbst aus seiner Routine reif3t.

In dieser Antwort auf Fremdes, das das Selbst immer wieder in Unruhe versetzt,
verortet Waldenfels auch die Entstehung einer »responsiven Rationalitit«: Der »Logos«
erwichst »aus dem Pathos«: (vgl. Kap. V.3, Fufnote 303 u. 304). In den Antworten des
Selbst liegt so immer ein Moment des Unkontrollierbaren: denn Antworten ist ein »Re-

10  Ebenfalls offen bleiben muss hier, ob sich Luhmanns Thesen zur Autopoiesis des Bewusstseins so
halten lassen —wenn sie nahelegen, dass das menschliche Bewusstsein im bewussten Bezug auf
sich selbst sich auch selbst konstituiert (vgl. Kap. 3.1.2). Um zu verstehen, in welchem Verhiltnis
neuronale Impulse im Gehirn und aber der Selbstbezug der Gedanken stehen, bieten sich aktuel-
le neurobiologische Forschungen als Referenztheorie stirker an als die Systemtheorie. Vieles ist
heute ohnehin noch nicht ausreichend erforscht.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 4. Theoretische Ertrage der rezipierten Ordnungstheorien im zusammenfassenden Uberblick

den und Tun, das auf fremde Anspriiche antwortend sich selbst tiberrascht« (vgl. Kap.
V.3, FufSnote 328).

Dieser Bruch der Routine wird zunichst mit einer Konstruktion des »Fremden«
beantwortet, an die sich in manchen Fillen eine nachtrigliche Konstruktion des »Ei-
genen« anschliefit. Es existieren allerdings auch Fille, in denen ein Selbst im Fremden,
das in seine Erfahrung eindringt, sich selbst erkennt. »Ich ist ein anderer« (vgl. S. 34)
kann nicht nur bedeuten: Ich in Abgrenzung zum Anderen/Fremden, sondern auch ein
Wiedererkennen des Ichs im Anderen/Fremden: Ein Kleinkind entdeckt, dass die Be-
wegungen, die es an seinem Gegeniiber beobachtet, die eigenen im Spiegel sind; eine
Person bemerkt, dass eine erfahrene Sache wirklich einem eigenen Wunsch entspricht;
oder sie erlebt eine Art Resonanzempfinden, in dem sie fithlt, dass ein Ort, ein Ding,
eine Person, eine Gruppe zu ihr selbst passt und zu ihr gehért. Hier hat Husserls Figur
des »Alter ego« (vgl. S. 181f.) tatsichlich eine gewisse Berechtigung.

Solche Erfahrungen von Eigenheit oder Zugehorigkeit miissen nicht harmonisiert
werden. Genauso wie Luhmann in Bezug auf die soziale Kommunikation auf »Konsens-
fiktionen« verweist (vgl. Kap. V.3, Fulnote 47), lisst sich dies ebenso fiir die Erfahrung
eines Konsenses mit sich selbst behaupten. Gleichwohl liegt darin noch kein Grund, in-
dividuelle Erfahrungen der Eigenheit herabzuwiirdigen. Konstruktionen des »eigenen
Selbst« lassen sich mit Waldenfels als ein Verweis auf die Unhintergehbarkeit der indi-
viduellen Erfahrung, als eine Erfahrung des existenziellen Beteiligtseins auffassen (vgl.
Kap. V.4.3.1).

Erfahrungen des Eigenen sind somit genauso ernstzunehmen wie Erfahrungen des
Fremden. Es besteht jedenfalls die Hoffnung, dass es Menschen gegeben ist, nicht nur
wie bei Lévinas die »Spur« eines fremden Anspruches in den inneren Ordnungen zu
entdecken, sondern auch die »Spur« eines eigenen Anspruches an sich in sich selbst
(vgl. zum Begriff der Spur Kap. IV.4.2). Foucault hat seine eigene, individuelle Spur so
zu beschreiben versucht:

»Was mich betrifft, so kam ich mir wie ein Fisch vor, der aus dem Wasser hochspringt
und auf der Oberflache eine kleine, kurze Schaumspur hinterlasst und der glauben ma-
chen will oder glauben mochte oder vielleicht tatsachlich selbst glaubt, dass er weiter
unten, dort, wo man ihn nicht mehr sieht, wo er von niemandem bemerkt oder kon-
trolliert wird, einer tieferen, koharenteren, verniinftigeren Bahn folgt« (vgl. Kap. V.2,
Fufnote 34).

Nach solch einer Spur scheint (zumindest in Teilen) auch das Programm einer Subjekt-
orientierung zu suchen — was als ethisches Programm jedoch kein kleiner Anspruch
ist.

Wichtig ist, dass Luhmann unter der Uberschrift »Selbstreferenz« immer wieder
auf die Prozesshaftigkeit von Systemen hinweist. Ein Selbst ist nie statisch. Es handelt
im Moment und verindert sich von Moment zu Moment. Der Aspekt der Zeitlichkeit,
auf den Luhmann mit Nachdruck hinweist, ist hier zentral (vgl. S. 250f.). Die aufge-
zeigte Dynamik des Selbst hat aber auch zur Folge, dass die Fremdheitserfahrungen
des Selbst nicht statisch sind. Sie verindern sich je nach Kontext, emotionaler Verfasst-
heit und Selbstsicherheit, aber auch durch die Lernerfahrungen des Selbst.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

305


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

306

Fremdheitserfahrung und Othering

Alle Bezeichnungen von »Eigenheit« und »Fremdheit« jedenfalls — so lisst sich ab-
schliefdend konstatieren — sind als nachtrigliche Konstruktionen zu verstehen. Sie ge-
hen wie ausgefithrt auf den Prozess einer »Diastase« zuriick, also auf einen »Differen-
zierungsprozess, in dem das, was unterschieden wird, erst entsteht« (vgl. Kap. IV.3,
Fufdnote 157). Im Blick auf Erfahrungen von Fremdheit ist der zeitliche Verlauf so an-
zusehen: Dem Ereignis der Fremderfahrung folgt zuerst die Konstruktion des »Frem-
den« und dann erst des »Eigenen«. Obwohl wohl irgendeine Selbstheit der Erfahrung
des Fremden vorausgegangen sein muss, wird dieses »Eigene« erst als Letztes konstruiert,
wird oft sogar nicht einmal explizit benannt (vgl. S. 210).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Religionspadagogische Wiirdigung

Eine Analyse mithilfe des Ordnungsbegriffs bietet viel Potential, um Fremdheitserfah-
rungen und -zuschreibungen in interreligiéser Bildung besser zu verstehen. Im Fol-
genden sollen daher die Ertrige aus den rezipierten Ordnungstheorien religionspad-
agogisch gewiirdigt werden. Die Wiirdigung bezieht sich dabei an vielen Stellen auf die
theoretischen Klirungen in Kapitel V.4.

5.1 Ordnungsvielfalt in interreligioser Bildung wahrnehmen

Eine Ordnung ist ein Organisationsprinzip, das etwas ordnet bzw. nach dem etwas ge-
ordnet wird/ist. Interreligiose Bildung mithilfe des Ordnungsbegriffs zu untersuchen,
bietet einige Chancen, ist aber auch mit Schwierigkeiten verbunden: Wie das Kapitel
V.1 gezeigt hat, lassen sich im Kontext interreligioser Bildung eine Vielzahl moéglicher
Ordnungen aufzeigen, die als Untersuchungsgegenstand in Betracht kimen. Auf diese
Weise droht jedoch gleichzeitig das Forschungsfeld so stark auszuufern, dass unklar
wird, welche Ordnungen fiir das Themenfeld noch relevant sind und welche nicht. Alles
wird/ist irgendwie geordnet — wo sind dann hier im Blick auf interreligiése Bildungs-
prozesse die Grenzen zu ziehen?

Eine zweite Herausforderung ist das hohe Abstraktionsniveau des Ordnungsbe-
griffs. Wie auch die vorangegangenen Kapitel gezeigt haben, erméglicht es eine Theorie
der Ordnung, tief ins Grundsitzliche zu gehen: Egal, ob mit Luhmanns Beobachtung
zweiter Ordnung systemische Prozesse der Gesellschaft untersucht wurden, oder mit
Foucault untergriindige Dispositive der Macht oder mit Waldenfels das Aufier-ordent-
liche in der Ordnung — stets bewegten sich die Erdrterungen auf einer sehr abstrakten
Ebene, mit dem Ziel, grundlegende, aber schwer fassbare Strukturen des Lebens aufzu-
decken. In pidagogischen Kontexten bedeutet jedoch ein zu hohes Abstraktionsniveau
immer die Gefahr, sich von der Lebensrealitit des (schulischen) Lernalltags zu entfer-
nen.

Drittens ist der Ordnungsbegriff nicht ausschliefilich positiv konnotiert (vgl. Kap.
V.1.1) und scheint zunichst nicht in die Reihe typischer Topoi interreligiser Bildung
(»Begegnung«, »Wahrheit« etc.) zu passen (vgl. Kap. IIL.1).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

308

Fremdheitserfahrung und Othering

Dennoch bietet eine Analyse mithilfe des Ordnungsbegriffs einige Potentiale, inter-
religiose Bildung im Blick auf Fremdheitserfahrungen und -zuschreibungen zu unter-
suchen. Dies sei an drei Beispielen gezeigt:

1. Interreligi6se Bildungsprozesse werden durch zahlreiche Ordnungen gleichzeitig
gepragt, die sich jeweils nach ihrer ordnungsspezifischen Logik ausrichten. Gerade auf-
grund des hohen Abstraktionsniveaus des Ordnungsbegriffs besteht die Moglichkeit,
Fremdheitszuschreibungen und -erfahrungen allgemein als Produkt von Ordnungs-
prozessen und -irritationen zu erkliren. Religiose »Fremdheit« erscheint unter diesem
Blickwinkel nicht nur abhingig von religiésen Deutungsmustern, sondern unter Um-
stinden auch von »fachfremden« Ordnungen, die nicht »eigentlicher« Untersuchungs-
gegenstand der Religionspidagogik sind, deren Feld aber dennoch beeinflussen.’ So
kann das Augenmerk z.B. auch auf biirokratische bzw. institutionelle Ordnungen ge-
legt werden: Wenig untersucht ist etwa innerhalb der Religionspidagogik, wie die Ord-
nungsprozesse der Schulbuchzulassung und -erstellung Inhalte interreligioser Didak-
tik prigen. In Bayern beispielsweise bestimmen iiber die Zulassung eines katholischen
Lehrwerks nicht nur die staatliche Stelle und das Urteil der Schulbuchkommission der
katholischen Bischofskonferenz, sondern es miissen auch alle sieben bayerischen (Erz-
)Bischéfe ihr Einverstindnis geben.? Alle beteiligten Instanzen entscheiden nach ihren
jeweils eigenen Ordnungskategorien. Luhmann schreibt hierzu: »Die hohe Organisa-
tionsabhingigkeit der Funktionssysteme fithrt zu einer Abhingigkeit von der sbiiro-
kratischen< Logik der Selbstreproduktion von Organisationen, die die Offenheit und
Flexibilitit der Funktionssysteme erheblich einschrinkt« (vgl. Kap. V.3, Fuflnote 139).
Wenn beispielsweise in mehreren Lehrwerken eines Verlags Kapitel iitber den Islam mit
demselben Foto eines Donerverkiufers illustriert werden, so ist zu vermuten, dass hier
u.a. Bildrechte eine gewisse Rolle gespielt haben.? Interreligidse Fremdheitsbilder wer-
den auf diese Weise ebenso durch Ordnungen geprigt, die auf den ersten Blick relativ
fern zu den typischen interreligidsen Schwerpunkten erscheinen. Auch so kénnen reli-
gidse Stereotype reproduziert und Fremdheitszuschreibungen gegeniiber der damit in
Verbindung gebrachten Gruppe verstetigt werden. Fiir solche Mechanismen kann eine
grundlegende Ordnungsanalyse sensibilisieren.

2. Mit Foucault kann der Blick auch auf implizite Ordnungen gerichtet werden, die
als Episteme oder Dispositiv weitere Ordnungen interreligioser Bildung prigen (vgl. S.
261f.), aber nur sehr subtil und schwer fassbar wirken. Nicht zuletzt werden durch sol-
che subtilen Ordnungen auch Machtfragen verhandelt, sodass es sich lohnt, ihre Wirk-
macht zu untersuchen. Dass das, was sich heute interreligioses Lernen oder interreli-
giose Bildung nennt, vor 40/50 Jahren noch »Fremdreligionsdidaktik« und spiter »Di-
daktik der Weltreligionen« hief3, ist ein gedankliches Erbe, dessen Strukturen bis in die

1 Auchinderinterkulturellen Pidagogik, die als verwandte Disziplin zur interreligiosen Bildung ge-
sehen werden kann, wird seit Langem vor einer »kulturalistischen Reduktion« gewarnt, vgl. P. Me-
cheril/Castro Varela, Maria do Mar/i. Dirim/A. Kalpaka/C. Melter: Migrationspadagogik, S. 62-64.

2 Arndt Zickgraf: »Moderne Religionsbiicher: Zwischen den Stiihlen, in: Klett-Themendienst 78
(2017), S.1-3.

3 ). Freuding/A. Craeff: »Wo Strukturen existieren, die Othering begiinstigen«—Islam-Darstellungen
in evangelischen und katholischen Schulbtchern.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

Gegenwart nachwirken. Der Weltreligionsbegriff liefde sich mit Foucault als eine dis-
positive Ordnung untersuchen, die interreligiose Diskurse seit langer Zeit beeinflusst.
Mit Luhmann lief3e sich zeigen, dass sich auch Institutionen interreligiser Bildung
nach der Leitdifferenz Weltreligion/keine Weltreligion ausrichten (vgl. Kap. V.3, Funote
82). Foucault wiederum betont, dass mit solchen ordnenden Dispositiven immer auch
Machtfragen verhandelt werden (vgl. Kap. V.3.2.1). In interreligiosen Ansitzen findet
sich neben dem Weltreligionsbegriff oft auch ein Ordnungsschema, das die Religio-
nen innerhalb eines (oft vom Christentum ausgedachten) Rasters der religiésen »Nihe«
bzw. »Ferne« verortet. Exemplarisch hierfiir soll das bereits angefiihrte Zitat von Georg
Langenhorst stehen:

»Eine trialogisch orientierte christliche Religionspddagogik konzentriert den Blick des
interreligiésen Lernens auf das nahe Fremde, auf die Geschwisterreligionen Judentum
und Islam. [..] Aber es birgt auch Risiken. So dirfen und sollen die anderen Religionen
nicht aus dem Blick geraten. Sie, die fremden fernen Religionen, haben ihren eigenen
Platz im interreligidosen Lernen, und es ist hochste Zeit, dass konzentrierte Studien zu
deninterreligiosen Lernprozessen mit Buddhismus, Hinduismus, Daocismus und ande-
ren Religionen von dazu qualifizierten Fachleuten erarbeitet und von dort aus didak-
tisch-methodisch erweitert werden« (vgl. Kap. 111.9, Fufdnote 17).

Religiése »Fremdheit« wird auf einer Skala von »nah« zu »fern« eingeordnet. Die Pra-
xis zeigt zudem, dass die Beftirchtung Langenhorsts nicht unberechtigt ist: Es existie-
ren im deutschsprachigen Raum wesentlich mehr Dialogprojekte zwischen Judentum-
Christentum-Islam als mit anderen Religionen — auch wenn dies mit Blick auf die rei-
nen Zahlen (z.B. der buddhistischen Gliubigen) ebenso anders vorstellbar wire.* Noch
stirker durch das Raster der Dialogprojekte fallen nicht religios identifizierte Men-
schen sowie Angehdrige derjenigen Religionsgruppen, die nicht das Etikett »Weltreli-
gion« tragen. Das obige Ordnungsschema von naher und ferner religiéser »Fremdheit«
scheint sich auch institutionell manifestiert zu haben. Auch hier bietet der Ordnungs-
begriff ein Analysewerkzeug, um solche Mechanismen zu beschreiben.

3. Ahnlich lasst sich mit dem Ordnungsbegriff die komplexe Natur von Fremdheits-
erfahrungen analysieren: wenn in einem bestimmten Ordnungskontext plétzlich eine
andere Ordnungslogik sichtbar wird, die aus Sicht betroffener Individuen nicht zum
urspriinglichen Ordnungskontext passt. Mit Blick auf interreligiése und interkulturelle
»Uberschneidungssituationen« zeigt Joachim Willems, dass es hierbei oft zu Konflik-
ten kommen kann: Eine Mathelehrkraft ist mit muslimischen Schiiler*innen tiberfor-
dert, die im Pluszeichen ein christliches Symbol erkennen und sich weigern, dieses zu
benutzen (vgl. Kap. I11.7, Funote 9). Hier ist nicht nur die grundsitzliche Trennung
zwischen (sikularem) Mathematikunterricht und (nichtsikularem) Religionsunterricht
angefragt. Es stehen dariiber hinaus auch Ordnungen des jeweiligen Religionsverstind-
nisses, bzw. noch weitergehend: Ordnungen des zugrundeliegenden Schul- und Gesell-
schaftsverstindnis zur Disposition. Je mehr fiir ein Individuum relevante Ordnungen
gleichzeitig irritiert werden, desto grofier ist tendenziell die von ihm subjektiv emp-
fundene Fremdheitserfahrung (vgl. S. 300f.).

4 https://www.remid.de/info_zahlen (zuletzt gepriift am 14.01.2022).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

309


https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen

310

Fremdheitserfahrung und Othering

Alle diese vorgenommenen Ordnungsanalysen sind ganz klar aus einer Perspektive
gesprochen, die Luhmann als »Beobachtung zweiter Ordnung« bezeichnen wiirde (vgl.
Kap. V.3.1.3). Aus einer Aufdensicht lisst sich relativ leicht und unberiihrt iiber die »Kon-
tingenz der Ordnungen« sprechen. Aus der Innensicht einer Ordnung kann das betei-
ligte Ich tiber die Infragestellung einer fir ihn selbst relevanten Ordnung jedoch nicht
einfach hinweggehen. Im folgenden Abschnitt soll nun besonders diese Ordnungsin-
nenperspektive in den Blick genommen werden.

5.2 »Eigene Ordnungen« rekonstruieren: am Beispiel der Kommunikation
iber »religiose Differenz«

»Interreligiése Lernprozesse finden statt durch Erfahrungen von Fremdheit«, schreibt
Heinz Streib und stellt so wie viele andere interreligiose Ansitze den Begrift der
Fremdheitserfahrung ins Zentrum (vgl. Kap. 1I1.12.1). Wie andere auch bezieht sich
Streib dabei auf die Fremdheitsphilosophie von Waldenfels. Waldenfels, dies wurde
in vorliegender Studie hinreichend deutlich, fithrt Fremdheitserfahrungen auf Irrita-
tionen einer fur das Ich relevanten Ordnung durch etwas Aufler-ordentliches zuriick.
Aufgrund dieser Ordnungsbezogenheit von Fremdheitserfahrungen wire es schén,
Fremdheit so zu erklaren, wie Julia Reuter es vorschligt: »[W]er den Fremden verstehen
will, der muss zuallererst die eigene Ordnung verstehen« (vgl. Kap. 11.3, Fulnote 1).
Allerdings hat das Kapitel V insgesamt gezeigt, dass die Frage nach einer »eigenen
Ordnung« eine sehr schwer zu beantwortende Frage ist.

Wie gerade ausgefiithrt macht es einen grofen Unterschied, ob eine Person von au-
f3en auf die Vielfalt der Ordnungen blickt oder aus der Innensicht einer Ordnung eine Ord-
nungsirritation durch etwas »Aufler-ordentliches« erfihrt. Aus der Innenperspektive
ist die Rekonstruktion der irritierten Ordnung am schwierigsten, denn: »Auf dem Bo-
den der Ordnung gibt es keine Ordnung, man lebt in der Ordnung« (vgl. Kap. V.4.1). Was
bedeutet dies aber fiir die Reflexion von Fremdheitserfahrungen in interreligioser Bil-
dung? Welche Méglichkeiten gibt es irritierte »eigene Ordnungen« sichtbar zu machen?

Grundsitzlich sind bei der Untersuchung von »eigenen Ordnungen« zwei Ebenen
zu unterscheiden: 1) das niemals in seiner Gesamtheit erfassbare Ordnungsgefiige, das
einen subjektiven Erfahrungsprozess bestimmt, und 2) explizite Konstruktionen des
»Eigenen« (vgl. Kap. V.4.3.2). Beide Ebenen stellen eine Ordnung des »Eigenen« dar,
doch wihrend es sich bei ersteren Ordnungen um implizit ablaufende und sich stindig
verindernde Ordnungsprozesse handelt, sind letztere Ordnungen mehr oder weniger
bewusste Festschreibungen des »Eigenen, die oft scheinbar statisch sind oder dies zu
sein versuchen. »Eigene« bzw. »fremde« Ordnungen kénnen als individuelle oder als
kollektive Ordnung konstruiert werden.

Diese abstrakten Klirungen erméglichen es, zwei Ebenen auseinanderzuhalten, die
bei der religionspidagogischen Diskussion iiber das »Eigene und Fremde« vielfach ver-
schwimmen: Explizite »Eigen«-»Fremd«-Konstruktionen (wie z.B. die einer »eigenen«
und »fremden Religion«) und Rahmenbedingungen, die zu dieser Konstruktion erst fith-
ren (z.B. die religiése Sozialisation oder Unterrichtskontexte). Wahrend Konstruktio-
nen des »Eigenen« und des »Fremden« zumeist recht klar explizierbar sind, lassen sich

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

Rahmenbedingungen subjektiver Konstruktionen nur niherungsweise erfassen. Dies
gilt insbesondere mit Blick auf mégliche Ordnungsirritationen, die zu Fremdheitser-
fahrungen fithren. Nicht immer ist ihr Ursprung dort, wo sie eine explizite »Eigen«-
»Fremd«-Konstruktion vermutet (hat). Dies sei mit einem Beispiel gezeigt:

Fremdheit wird in Diskursen zu interreligioser Bildung vielfach mit »religioser
Fremdheit« assoziiert. Oft werden Fremdheitserfahrungen wihrend interreligioser
Lernvorginge darauf zuriickgefiihrt, dass eine Religion mit ihrer kulturell gewachsenen
rituellen Praxis und Symbolsprache fiir Lernende in heutigen Kontexten unbekannt
ist (immer wieder wird erginzt, dass dies auch fir die vermeintlich »eigene Religion«
zutreffen kann, vgl. Kap. IIL.12.1). Diese Verortungen »religiéser Fremdheit« lassen
sich mit Luhmann als ein komplexititsreduzierender Ordnungsprozess (vgl. S. 238f.)
begreifen. Diese Komplexititsreduktion weist auch eine innere Plausibilitit auf: In
vielen Lernsituationen ist eine Irritation von Lernenden iiber religiose Deutungsmus-
ter beobachtbar, also erscheint es nicht abwegig, interreligiése Ansitze nach dieser
Beobachtung auszurichten. Wichtig ist es nur, sich gleichzeitig bewusst zu machen,
dass sich iiber diese Ansitze eine kommunikative Ordnung etabliert, die mit expliziten
Konstruktionen von »fremd« und »eigen« operiert und oft die allgemeine Anschlussfi-
higkeit dieser Konstruktionen voraussetzt. In der Religionspidagogik wird diese Art
der Ordnung bislang noch recht selten als Ordnung reflektiert.

In der Literatur zu interreligiéser Bildung finden sich gleichwohl einige Beispiele,
die zeigen, dass Erfahrungen von Fremdheit in interreligiéser Bildung nicht zwangsliu-
fig durch die Fremdheit (subjektiv) unbekannter Religionen entstehen, sondern vielfach
auch beim Sprechen iiber die »Fremdheit« »unbekannter Religionen«. Mehrfach wurde
schon Heinz Streibs Beispiel angefithrt: Hier wollten muslimische Kinder im Klassen-
raum nicht einfach hinnehmen, dass »ihr« Ruf zum Gebet von anderen als »fremd«
verlacht wird (vgl. Kap. 1.1, Fufinote 5). Es ist denkbar, dass die Lehrkraft die Lern-
sequenz als Zeugnislernen nach dem Beispiel von Karlo Meyer geplant hat (vgl. Kap.
I11.6). Vielleicht antizipierte die Unterrichtsplanung sogar, dass einige Kinder beim Ho-
ren des Adhins in Gelichter ausbrechen werden.® Fiir die Lehrkraft iiberraschend kam
nach Streib jedoch das Verhalten einiger Kinder, die in Reaktion auf das Gelichter in
der Klasse zuerst per Fliisterpost ewige Héllenstrafen und spiter auch Priigel androh-
ten. Es ist nicht ganz unwahrscheinlich, dass der Konflikt in der Klasse nachhaltiger
Befremdungen ausléste als der (fitr manche Schiiler*innen) »unbekannte« Gebetsruf
selbst.

Manfred Riegger schildert wiederum, wie eine geplante Unterrichtsstunde zum
Thema Islam an einem kollektiven Wutausbrauch in der Klasse scheiterte: »Muslime,
Fliichtlinge, Auslinder - alle sollen verschwinden!« Hier hatte sich die Lehrkraft darauf
eingestellt, in der Klasse mehr zur »anderen/fremden« Religion Islam zu erzihlen, war

5 Zu den Voriiberlegungen der Lehrkraft fithrt die Schilderung Streibs keine naheren Informatio-
nen an. Die hier vorgenommene Deutung bleibt also mit einer gewissen Unsicherheit behaftet.
Festzuhalten ist auferdem, dass sich die Ausgangssituation im Klassenraum in Streibs Beispiel
deutlich von Meyers Beispiel unterscheidet: Meyer beschreibt eine Situation aus dem konfessio-
nellen Religionsunterricht, wihrend es sich bei Streib um eine gemischt-religiose Klasse handelt.
Es ist nicht klar, ob dies die Lehrkraft in irgendeiner Form zuvor reflektiert hat.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

3n


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

312

Fremdheitserfahrung und Othering

aber auf eine offen gezeigte Abneigung nicht vorbereitet (vgl. Kap. I11.7, Fufinote 14).
So unterschiedlich die beiden Situationen auf den ersten Blick erscheinen, haben sie
dennoch einige Gemeinsambkeiten.

In beiden Stunden fiel es den Lehrkriften schwer, auf die unerwartete Situation zu
reagieren. Stillschweigend gingen sie anscheinend von einer kommunikativen Ordnung
des »Eigenen« und »Fremden« aus, die plotzlich wirklich mit etwas AuRer-ordentlichem
konfrontiert wurde: Ihre Zuordnung »eigen« und »fremd« wurde von anderen deutlich
anders interpretiert (etwa: Der Islam ist kein Unterrichtsgegenstand unter »anderen,
sondern ein »Fremdkorper« in der Gesellschaft, bzw.: Fremd ist nicht der Gebetsruf,
sondern das Lachen der anderen Kinder). Dies ist insofern bemerkenswert, da sich
beide Lehrkrifte auf je ihre Weise ja darauf eingestellt hatten, dass die Schiller*innen
in der Stunde mit »fremden« bzw. »unbekannten« religiésen Inhalten konfrontiert sein
wiirden. Aus einer ganz anderen Richtung als erwartet aber trat ein Ordnungskonflikt
auf, der auch die Lehrkrifte in ihrem Unterrichtsaufbau irritierte.

Vor dem Hintergrund dieser Erliuterungen lisst sich sagen, dass der Reflexion des
»Sprechens iiber religiése Differenz« sowie einer Metareflexion dieser Reflexion in inter-
religioser Bildung entscheidende Bedeutung zukommt - da Begriffe des »Eigenenc,
»Anderen« und »Fremden« in diesen Kommunikationsebenen besonders oft verhandelt
werden. Differenzaushandlungen sind stets auch Ordnungsprozesse, die eine sozia-
le Wirkmacht haben. Selbst wenn Zuschreibungen von »eigen« und »fremd« in einem
pidagogischen Kontext unwidersprochen bleiben, kann es trotzdem sein, dass sich je-
mand von diesen Zuschreibungen in seinen individuellen Ordnungen hinterfragt sieht —
aber im Kommunikationszusammenhang nicht in der Lage ist, dieser Irritation Ausdruck
zu verleihen. Dieser Moglichkeit sollte sich eine Unterrichtsplanung bewusst sein und
hierfir immer wieder nach zusitzlichen (geschiitzten) Artikulationsriumen suchen.

Die Perspektive vorliegender Studie auf die beschriebenen Lernsituationen ist je-
doch eine deutlich andere als die der Lehrkrifte, die situativ und unerwartet mit einem
Ordnungskonflikt konfrontiert waren. Bei vorliegenden Erliuterungen handelt es sich
um nachtrigliche Rekonstruktionen. Mit dem distanzierten Blick einer Beobachtung
zweiter Ordnung versucht die Studie eine Prognose dariiber abzugeben, wo maogliche
und bislang wenig reflektierte Ordnungsirritationen in interreligioser Bildung auftre-
ten konnten.

Was bedeutet dies alles fir den eingangs erwihnten Satz: »Interreligiése Lernpro-
zesse finden statt durch Erfahrungen von Fremdheit«? Es wurde deutlich, dass Fremdheit
vielfach nicht dort zu erwarten ist, wo es die Begriffe »eigene« bzw. »fremde Religion«
vermuten lassen. Als Begriffe entsprechen sie immer schon einer Ordnung. Wie ausge-
fithrt werden Prozesse interreligiéser Bildung durch eine Mannigfaltigkeit an Ordnun-
gen gepragt: Relevant sind nicht nur religiése Ordnungen, sondern auch institutionelle
Prozesse, untergriindige gesellschaftliche Dispositive usw. (vgl. Kap. V.5.1). Insofern
sind auch die méglichen Ordnungsirritationen mannigfaltig. Gewissheit iiber die auf-
tretende »Fremdheit« wird es nie geben. Waldenfels formuliert es so: »Wiirde man das
Fremde als ein Spezialthema behandeln, so hitte man es von vornherein verfehlt« (vgl.
Kap. 1I.2, Fuflnote 1). Mit Waldenfels ist daher stets riickzufragen, ob beim religions-
pidagogischen Blick auf Fremdheitserfahrungen das Unerwartete nicht zu sehr erwartet
wird — bzw. ob es nicht an ganz anderer Stelle erscheint als zuvor gedacht. Denn dass

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

man selbst einer Ordnung unterliegt und was diese Ordnung »als Ordnung« definiert,
weifl man zumeist erst dann, wenn diese gestort wurde.

5.3 Zwischen unerwarteten Erfahrungen und Manifestationen
des »AuBer-ordentlichen« unterscheiden

In vorliegender Studie wurde an vielen Stellen deutlich, dass sich bei der Verwen-
dung des Fremdheitsbegriffs in interreligiéser Bildung verschiedene Bedeutungsebe-
nen iberlappen (vgl. beispielsweise den vorherigen Abschnitt). Zur Prizisierung der
Begriffsverwendung wurden daher mithilfe der rezipierten Ordnungstheorien vier Per-
spektiven auf das Auflerordentliche unterschieden (vgl. Kap. V.4.1). Diese sind:

1. der (scheinbar) unbeteiligte und aufenstehende Blick auf verschiedene Ordnun-
gen und ihre Aufderordentlichkeiten aus einer »Beobachtung zweiter Ordnung« (vgl.
Luhmann),

2. Erfahrung einer Ordnungsirritation aus der Innenperspektive einer Ordnung (ei-
gentliche Fremdheitserfahrung, vgl. Waldenfels),

3. Rekonstruktion des erfahrenen »Aufler-ordentlichen« innerhalb einer Ordnung,
Verstetigung dieser Einordnung (vgl. Diastase bei Waldenfels, vgl. Selbst- und
Fremdreferenz bei Luhmann),

4. Manifestation dieser Selbst- und Fremdreferenz, die als Ordnung nicht mehr hin-
terfragt wird und hiufig einen vorbewussten Charakter besitzt (vgl. Dispositiv bei
Foucault).

Hierdurch ergibt sich ein genaues Raster, um Fremdheitszuschreibungen und -
erfahrungen in interreligiser Bildung zu reflektieren und zukiinftige Bildungsansitze
und Lerneinheiten prizise zu konzipieren. In den beiden vorangegangenen Abschnit-
ten V.5.1und 5.2 wurden bereits die ersten beiden Perspektiven in den Blick genommen
und auf religionspidagogische Folgerungen hin untersucht. Im Blick auf die 3. und 4.
Perspektive sind nun noch einige Punkte zu erginzen. Insbesondere ist zu betrachten,
wie die beiden letzten Perspektiven aus der 2. Perspektive hervorgehen.

Nach Waldenfels erwachsen diese Ordnungskonstruktionen wie oben erwihnt aus
dem Prozess einer »Diastase« — indem das, was als »fremd« und »eigen« angesehen
wird, erst allmihlich differenziert wird. Die Rekonstruktion des irritierenden »Frem-
den« wird dabei frither explizit als die des »Eigenenc, das im Gegensatz dazu oft stir-
ker im Impliziten bleibt, ja manchmal nicht einmal als solches benannt wird (vgl. Kap.
IV.4.4). Bei solchen Rekonstruktionen des »Fremdenc« ist es wichtig, die »responsive
Differenz« zu beachten: Das, worauf die Erfahrung reagiert, ist nicht gleich dem, was
die Erfahrung als solche empfindet (vgl. S. 198 u. Kap. V.3, Fufinote 317). In Manfred
Rieggers Beispiel aus dem vorherigen Abschnitt etwa reagieren Schiller*innen aus der
Klasse sehr wiitend auf die Nennung des Islams als Stundenthema. Hier wire eine ers-
te Deutungsoption, dass das »Fremde« in diesem Fall der Islam darstellt. Moglich wire
aber wie ausgefithrt auch eine andere Auslegung: Fremd fiir die Schiiler*innen ist, dass
die Lehrkraft im Gegensatz zu ihnen kein Problem mit dem Unterrichtsthema Islam hat.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

313


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

314

Fremdheitserfahrung und Othering

Die zweite Deutungsmoglichkeit wiirde das Klassengesprich in eine deutlich andere
Richtung lenken als die erste. Sie leugnet nicht, dass es hier zu einer spiirbaren Irrita-
tion in der Klasse kam, doch sie hilt sich die Moglichkeit offen, dass der Ursprung der
Irritation an anderer Stelle liegt, als dies scheinbar der Fall ist — indem sie nach einer
irritierten »eigenen Ordnung« fragt, die den Anwesenden vielleicht noch nicht bewusst
ist.

Uber explizite Zuschreibungen von »fremd« und »eigen« hinweg sollte nach dem
irritierenden Erfahrungsereignis gefragt werden, das diesen Zuschreibungen voraus-
ging. »Uber das Fremde kann man nur sprechenc, betont Waldenfels, »wenn man zuvor
schon vom Fremden her spricht. Und genau dies heiflt antworten« (vgl. Kap. V.3, Fufino-
te 326). Waldenfels weist immer wieder darauf hin, dass iiber Fremdheitserfahrungen
nicht hinweggegangen werden kann, weil sich die Ordnungen schon im Moment der
Erfahrung verindern: Die impliziten Ordnungen der Erfahrung haben bereits auf das
irritierende Aufler-ordentliche reagiert, bevor das explizite Bewusstsein diese Irritation
tiberhaupt als eine solche erfasst. Die Verstehens-, die Einordnungsversuche beginnen
sofort — doch sie konnen das Fremde erst nachtriglich als »Fremdes« erfassen und kén-
nen seinen Einbruch in die subjektiven Ordnungen nicht ungeschehen machen.

Daher ist zu beachten, dass das eingeordnete Fremde nicht mehr das Aufler-or-
dentliche ist, sondern das »AufSer-ordentliche«, das innerhalb der Logik einer Orvdnung ge-
dacht ist. Durch diese Konstruktionen innerhalb einer Ordnung riickt der Begriff des
Fremden in die Nihe des Begriffs des Anderen. Manche Verwirrung zwischen den Begriffen
anders und fremd (vgl. Kap. 1I1.12.5 u. Kap. IV.4.2) lisst sich auch so erkliren. Sowohl
Anderes als auch Fremdes ist die Bezeichnung eines Aufien einer Ordnung, doch bei-
des ist eben im Rahmen einer sprachlichen und denkerischen Ordnung gesprochen.
Auch echte »Aufer-ordentlichkeit« wird innerhalb von Ordnungen konstruiert. Trotz-
dem ist diese nachtrigliche Konstruktion ein Verweis auf echte Auler-ordentlichkeit,
deren »Stachel«, so Nakamura, »trotz jeder heilenden Verarbeitung der von ihm erzeug-
ten Wunde bestehen« bleibt (vgl. Kap. IV.4, Fuflnote 7). Das wirklich Fremde lisst sich
gerade nicht vollstindig kategorial einordnen. Sein irritierendes Moment bleibt (mit
Lévinas gesprochen) aber nur als »Spur« in den nachtriglichen Einordnungen enthal-
ten (vgl. Kap. IV.4.2 u. 4.6).

Religionspadagogische Untersuchungen betrachten Fremdheitserfahrungen zu-
meist in einer »Beobachtung zweiter Ordnung«, indem sie Beobachtungen von Ler-
nenden und Lehrenden beobachten. Diese Art der Beobachtung ist eine erkenntnis-
theoretisch schwierige Position (vgl. Kap. V.3.1.3). Die Erfahrungen, die wihrend
der Beobachtung gemacht werden, sind nicht dieselben Erfahrungen wie jene, die
die beobachteten Menschen machen. Die ungleiche Erfahrungsposition erschwert
es zusitzlich, von anderen gemachte Fremdheitserfahrungen wihrend interreligioser
Lernprozesse genau als solche zu bestimmen. So skizziert Clauf3 Peter Sajak etwa eine
Unterrichtsstunde, in der Schiller*innen das »Fremdartige« des muslimischen Gebets
wahrnehmen und besprechen (vgl. Kap. II1.5, Fufinote 18). Wird diese »Fremdartig-
keit« aber wirklich durch Jugendliche selbst beim Moscheebesuch erfahren oder wurde
sie nicht doch von Sajak im Vorhinein als eine solche gesetzt? »Beobachten zweiter
Ordnung lisst«, schreibt Luhmann selbst, »die Wahl offen, ob man bestimmte Be-
zeichnungen dem beobachteten Beobachter zurechnet und ihn dadurch charakterisiert

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

oder sie als Merkmale dessen ansieht, was er beobachtet« (vgl. Kap. V.3, Funote 125).
Mit besonderer Vorsicht sind auch sekundire Beschreibungen von Fremdheitserfah-
rungen im Unterricht zu betrachten, die einen scheinbar unmittelbaren Blick in die
subjektive Erfahrungswelt eines anderen Menschen gewihren: beispielsweise wenn
das Midchen Lena in »Interreligioses Lernen narrativ« das Gebet ihrer muslimischen
Nachbarn als »seltsamen Singsang wie aus einer anderen Welt« erfihrt (vgl. Kap. I11.3,
Fuflnote 35). Solche Erfahrungsbeschreibungen kénnen Anlass fiir ein gelingendes Un-
terrichtsgesprich sein; allerdings nicht ohne zu reflektieren, dass es sich bei solchen
Beschreibungen um eine »Beobachtung zweiter Ordnung« handelt - im Falle von Lena
sogar um eine mehrfache: Sie wird durch die Augen der Lesenden oder der Geschichte
Zuhdrenden dabei beobachtet, wie sie an ihren neuen muslimischen Nachbarn fremd
Erscheinendes entdeckt. Die Erzihlung selbst ist wiederum auf die Forschungsper-
spektive der Autorin zuriickzufiihren, die Lenas Geschichte aus einer theoretischen
Uberlegung heraus in dieser Form verfasst hat. Nicht zu vernachlissigen ist auch
die Perspektive der Lehrkraft, die den Text mit einem bestimmten Unterrichtsziel
einsetzt. Es wiirde der Komplexitit dieser beschriebenen Beobachtungsfolge nicht
gerecht, wenn am Ende der Stunde in irgendeiner Form das Ergebnis stehen witrde:
»Das islamische Gebet ist fremd«. Undenkbar ist ein solches Ergebnis aber nicht.

Religionspiadagogische Reflexionen von Fremdheitserfahrungen sind als Versuch ei-
ner Ordnung des AufSer-ordentlichen zu betrachten. Sie streben dabei nach Anschlussfi-
higkeit in einer bestimmten scientific community oder einem spezifischen Lernkon-
text, beziehen sich auf vorherige Forschungsdiskurse, gesellschaftliche Dispositive oder
vorangegangene Gespriche. Je mehr ordnende Betrachtungen von »Fremdheit« in ei-
nem bestimmten Kontext Verbreitung finden, desto mehr werden diese Ordnungen zu
einem allgemeinen »Wissenc, zu nicht mehr hinterfragten Grundlage fiir weitere Wis-
sensordnungen — desto mehr gerit aber auch der konkrete Anlass, der zur Fremdheits-
erfahrung fithrte, in Vergessenheit, desto mehr wird aus einer subjektiven Perspektive,
die Fremdheit erfuhr oder reflektierte, eine verallgemeinerte Gruppenperspektive, die
oft gar nicht mehr explizit benannt werden muss. Solche Ordnungen von »Fremdheit«
finden an vielen Orten einer Gesellschaft gleichzeitig statt und manifestieren so das,
was »gesellschaftlich« unter »Fremdheit« verstanden wird. Am Ende stehen solche Sit-
ze wie:

»[Es liegt] auf der Hand, dass der Fremde, auf densich die Aggressionenrichten, immer
auch der religiés Fremde ist. Seine Fremdheit, die Angst zu machen scheint und Ag-
gressionen auslost, erwdchst auch aus seiner fremd bleibenden Religion, welche sich
mitunter mit eigentiimlichen und daher Furcht auslésenden Gebrauchen verbinden
kann, die der traditionellen deutschen Bevélkerung weder bekannt noch verstiandlich
sind — angefangen beim Schachten bis hin zur Burka« (vgl. Kap. Ill.10, FuRnote 16 u.
Kap. 111.12.4).

Solche Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« mdogen fiir einzelne durchaus eine
emotionale Relevanz haben, aber eine Allgemeingiiltigkeit, die ihre begrifflichen Zu-
schreibungen von »Fremdheit« suggerieren, besteht nicht. Wihrend die einen etwa ge-
lernt haben, dass es sich bei einer bestimmten Personengruppe von »Fremden« um ei-
ne »furchteinfléflende« Gruppe handelt, ist diese Gruppe fiir die anderen nicht fremd,

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

315


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

316

Fremdheitserfahrung und Othering

geschweige denn furchteinflé6fend. Die Konsequenz sind genau solche Ordnungskon-
flikte wie in Kapitel V.5.2 mit Blick auf die Beispiele Streibs und Rieggers beschrieben.

Religionspadagogische Zuschreibungen von »Fremdheit« sind stets darauf hin zu
untersuchen, ob sie wirklich Erfahrungen des Aufer-ordentlichen im Waldenfels’schen
Sinne beschreiben wollen oder ob sie nicht vielmehr eine aus der Ordnung gesproche-
ne »Fremdreferenz« im Luhmanm’schen Sinne darstellen (s. oben). Auch das padagogi-
sche Sprechen iiber unerwartet und situativ aufgetretene Ordnungsirritationen stellt
eine deutlich andere Art des Sprechens dar als das Sprechen iiber schon manifestier-
te »Eigen-Fremd«-Konstruktionen (z.B. durch welche Merkmale sich die »eigene« von
einer »fremden Religion« unterscheidet). Wihrend eine Fremdheitserfahrung im ei-
gentlichen Sinn eine hochst subjektive und zumeist auch eine sehr korperliche Erfahrung
bedeutet, haben manifestierte Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« oft eine in-
stitutionelle Bedeutung (z.B. beim staatlichen Aufenthaltsrecht oder in Ordnungen des
konfessionellen Religionsunterrichts). Uber manifestierte Konstruktionen des »Eige-
nen« und »Fremden« wird sehr hiufig gesprochen, ohne dass dieses Sprechen direkt
mit Fremderfahrungen verbunden ist. Denn fremd ist nicht das, was in einer Ordnung als
»fremd« bezeichnet wird, sondern das, was eine Ordnunyg irritiert und in Frage stellt.

5.4 Subjektivierungspraxen erkennen

Unter dem Schlagwort der »Subjektorientierung« wird interreligiése Bildung seit vie-
len Jahren von der individuellen religiosen Perspektive der Lernenden aus gedacht. Hier
steht unter anderem die Frage im Raum, inwiefern Lernenden ein interreligiser »Per-
spektivenwechsel« moglich sein kann (vgl. S. 75f.). Auch Reinhold Boschki schreibt,
dass die Orientierung am Subjekt »in der Religionspidagogik als zentrales Prinzip«
gilt, »was in Theorie, Forschung und Praxis nahezu als Konsens gelten kann.« Boschki
kritisiert zugleich,

dass »die grundsatzliche Ambivalenz des Subjekts zu wenig reflektiert [wird], wenn
der Fokus religionspadagogischer Theoriebildung einseitig auf dem Subjekt als bil-
dungsnah und lernbereit liegt. Macht-, gesellschafts- und 6konomiekritische Analysen
miissen starker rezipiert werden, um die sozialen Ohnmachtsstrukturen zu erfassen,
in denen Subjekte heute leben« (vgl. Kap. V.4, FuRnote 13).

Die Untersuchung des Forschungsstandes zu interreligioser Bildung (Kap. III u. V.1)
gelangt zu einem hnlichen Ergebnis wie Boschki: Subjektivierungspraxen in religioser
Bildung werden bislang kaum kritisch untersucht. Neben Foucaults Philosophie sind
fiir eine solche Kritik auch Luhmanns Analysen der Kommunikationsgebundenheit von
»Personen« relevant (vgl. Kap. V.4.2.2).

Luhmann verdeutlicht, dass »Personen« als Ausdrucksform sozialer Systeme
immer mit »Einschrinkungen im sozialen Verkehr« konfrontiert sind und ihre
Kommunikation daher systemspezifisch anpassen (vgl. Kap. V.3, Funote 59). In
religionspadagogischen Diskursen wird beispielsweise immer wieder vom Phinomen
des »Religionsstunden-Ich« gesprochen. Der Begriff beschreibt die Beobachtung, dass
Lernende im Kontext des Religionsunterrichts vor allem religionsbezogene Antwor-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

ten geben — in der Erwartung, dass dieser Religionsbezug von der Lehrkraft positiv
gewiirdigt wird.

Das Interessante am Ausdruck »Religionsstunden-Ich« ist zugleich, dass in ihm
zwar das Wort »Ich« vorkommt, es aber kaum vorstellbar ist, dass ein*e Schiiler*in
im Unterricht von sich selbst sagt: »Ich spreche nun mit meinem Religionsstunden-
Ich«. Es handelt sich hier klar um eine religionspadagogische Fremdbezeichnung einer
bestimmten Form von Subjektivitit. Als Begriff entstammt sie aus sich historisch ver-
indernden religionspidagogischen Diskursen. Zugleich verdeutlicht der Ausdruck, wie
in der Entstehung und Wahrnehmung von religiésen Ich-Erfahrungen soziale und in-
dividuelle Faktoren zusammenwirken. Solche Mechanismen lassen sich mit Foucault
auch als Praxis der »Subjektivierung« beschreiben (vgl. Kap. V.3.2.2).

Interessanterweise auch im Blick auf das individuelle Sich-Bekennen beschreibt
Foucault die »Subjektivierung der Menschen« als »ihre Konstituierung als Untertanen/
Subjekte« (vgl. Kap. V.3, Fufinote 194). Bei Foucault zeigt sich so der Raum intimster
Erfahrung durch machtvolle Ordnungen fremdbestimmt — als eine von ihnen nennt
Foucault die religios aufgeladene »Pastoralmacht« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 161). Dass In-
dividuen durch ihr Bekenntnis einem religiosen Kollektiv unterworfen sind, ist eine lan-
ge existierende Argumentationslinie der Religionskritik. Es lief3e sich hier einwenden,
dass ein solches Aufgehen eines Individuums in einer religiosen Ordnung vielleicht eher
fir die Verhiltnisse eines iiberkommenen religiosen Unterweisungsunterrichts zutref-
fend erscheint, nicht aber fiir moderne Formen religiser Bildung. Allerdings analysiert
Foucault als »Mikrophysik der Macht« auch subtile Subjektivierungspraxen, die heute
noch zutreffend erscheinen.

Ganz grundlegend zeigt sich dies in der Rede vom »konfessionellen« Religions-
unterricht, der in Deutschland weiterhin am meisten verbreiteten Unterrichtsform.
Die Ausrichtung nach einer religiosen »Konfessio-nalitit« ist einerseits durch histo-
rische Faktoren bedingt, anderseits bringt sie auch ein spezifisches religioses Subjekt-
verstindnis mit sich. Ahnliches ist zu bedenken, wenn von »religiéser Perspektive« oder
vom »interreligiésen Perspektivenwechsel« gesprochen wird. Die Rede von »religidser
Perspektive« stellt ebenfalls eine Form historischer Subjektivitit dar, von der nur so ge-
sprochen werden kann, wenn in verschiedenen religiésen Perspektiven gedacht wird,
und auch ein Perspektivenwechsel im Grunde moglich erscheint.

Luhmann zeigt dariiber hinaus, wie die Ausrichtung nach bestimmten »Leitdiffe-
renzen« Kommunikation prigen kann (vgl. Kap. V.3, Fuflnote 82) und dass aus den so
geordneten kommunikativen Prozessen »Personen« als kommunikatives Strukturele-
ment erwachsen (vgl. Kap. V.4.2.2). Eine solche Leitdifferenz ist die Unterscheidung von
»eigen« und »fremdx« in interreligiéser Bildung. Die Unterscheidung schafft zwei Sphi-
ren, der nicht nur Objekte, sondern auch Subjekte zugeordnet werden, die durch ihre
»religiose Zugehorigkeit« mit einer bestimmten Religion verbunden sind. Die hiufig
geduflerte Irritation (vgl. Kap. I11.9) iiber die fehlende »Verankerung« in der »eigenen«
Religion lasst sich nur so erkliren, dass viele religionspidagogische Diskurse nach wie
vor von einer grundlegenden Ordnung ausgehen, die manche Personen innerhalb einer
»eigenen« Religion »zugehdrig«, »beheimatet« sieht, andere Personen dagegen ihr als
»fremd« entgegenstehend, oder vielleicht noch als »Gast« »eingeladen«. Systemtheore-
tisch sind diese Begrifflichkeiten als Ausdruck eines spezifischen Kommunikationsge-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

317


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

318

Fremdheitserfahrung und Othering

schehens zu verstehen, in dem die »Zugehdrigkeit« zu einer »eigenen« bzw. »fremden
Religion« eine wichtige Differenzierung darstellt. Da die religionspidagogische Dis-
kurslandschaft mehrheitlich von christlichen Autor*innen geprigt wird, lasst sich dar-
tiber hinaus immer wieder beobachten, dass auch in Beitrigen mit interreligiésem Fo-
kus die »eigene Religion« implizit mit dem Christentum und »fremde Religionen« mit
nichtchristlichen Religionen gleichgesetzt wird — ohne dass dies niher begriindet werden
muss.

Problematische Implikationen solcher Zuordnungen kénnen nicht einfach umgan-
gen werden, indem statt von »fremden« von »anderen« Personen und Religionen ge-
sprochen wird. Bei genauerer Betrachtung folgt auch die Rede von religiéser »Anders-
heit« einer versteckten Leitdifferenz. Sie legt den Fokus jedoch weniger stark auf die
Abgrenzung einer »eigenen« von einer »fremden« Perspektive, sondern geht eher von
einem multiperspektivischen Innenraum der Ordnung aus, in dem »alle einander an-
ders sind«. Dieser Ordnungsinnenraum kann aber dennoch irritiert werden, etwa in
der Gestalt von Menschen, die mit der gleichmachenden Rede von religiéser »Anders-
heit« nicht einverstanden sind, und klar abgegrenzt und hierarchisch zwischen »Eige-
nem« und »Fremdem« unterscheiden wollen. Ein plurales Religionsverstindnis, das von
»religioser Andersheit« spricht, kann insgeheim religiése »Fundamentalist*innen« als
»fremd« verstehen, die religiose Wahrheit exklusiv interpretieren. Auch die Ausrich-
tung interreligioser Bildung nach einem Leitbild, in der »alle einander anders sind,
kommt also nicht ohne mit ihm verbundene Subjektivierungen aus.

Eine andere Problematik liegt darin, dass das Bild von einem gleichberechtigten
»Einander-anders-sein« Diskurshoheiten iiberdecken kann, die de facto dennoch be-
stehen. In nicht wenigen religionspidagogischen Beitragen, die den Begriff »anders«
gegeniiber dem Begriff »fremd« bevorzugen, wird der Begriff »andere Religionen« er-
neut als implizites Synonym fiir nichtchristliche Religionen verwendet — wiederum ver-
weist dies auf ein christlich geprigtes Diskursumfeld, in dem eine solche Gleichsetzung
kommunikativ anschlussfihig ist.

Mit dhnlichen Schwierigkeiten ist auch eine andere Personenbezeichnung konfron-
tiert, die in (inter-)religiésen Debatten hiufig anzutreffen ist: Menschen seien zwar auf
vielfache Weise verschieden, aber gleichzeitig alle fiir sich betrachtet ein »Geschenk«.
Bereits die einfache Riickfrage »Geschenk wessen?« offenbart allerdings eine zugrun-
deliegende kommunikative Ordnung, die ihr »allgemeingiiltiges« Menschenbild auf be-
stimmte weltanschauliche Setzungen stiitzt. »Es ist durchaus schwierig, ein Geschenk
zu seing, schreiben Claufd Peter Sajak und Ann-Kathrin Muth kritisch unter der Uber-
schrift »Der Gast als Gabe?« (vgl. Kap. IIL.5, Fuflnote 26). Im Wort »Geschenk« ldsst
sich manches Zusammenspiel von Subjektivierung und Objektivierung in interreligi6-
ser Bildung gut verdeutlichen. Bezug genommen wurde auch schon auf die interreli-
giosen Leitbilder der »Begegnung« und des »Verstehens« (vgl. Kap. II1.3 u. 4). So positiv
sie oft gemeint sind, so leicht konnen sie »zu einer Praxis der Herstellung von Differenz
werden«, wenn sie insgeheim »jene Differenzen« voraussetzen, »auf die sie pidagogisch
zu reagieren suchen« (vgl. Kap. I11.3, Fuflnote 37).

Hieraus folgen mehrere Konsequenzen: Zunichst gilt es, die Wirkmacht jener Dis-
kursstrukturen ernstzunehmen, die etwa die implizit verstindliche Gleichsetzung von
»nichtchristlich« und »fremd/anders« erméglichen, oder mit dariiber bestimmen, wel-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

che Personengruppe »verstanden« oder welchen Subjekten »begegnet« werden muss.
Positiv klingende Begriffe verschleiern nicht selten grundlegende Machtdiskrepanzen
in Bezug auf gesellschaftliche Reprisentation. »Fremde« Religionen sind im Religi-
onsunterricht eben oft nicht blofy »zu Gast« oder werden »eingeladen«, sondern mit
nichtchristlichen Religionen assoziierte Individuen fehlt vielfach die Deutungsmacht,
um sich gegen Fremdzuschreibungen in (christlich gepragten) Bildungsinstitutionen
zu Wehr zu setzen. Um die moglichen negativen Assoziationen der Begriffe »fremd«
und »anders« zu vermeiden, empfiehlt es sich generell, diese mit so viel Bedacht und
so sparsam wie moglich einzusetzen. Insbesondere gilt dies dann, wenn die Begrif-
fe keine unerwartete Fremdheitserfahrung im Waldenfels’schen Sinne, sondern eine
Fremdreferenz im Luhmann'schen Sinne beschreiben (vgl. Kap. V.4.1 u. V.5.3). In den
allermeisten Fillen ist es moglich, die »Fremdgruppen«-referenz durch eine prizisere
Gruppenbezeichnung zu ersetzen, die ohne die Begriffe »fremd« oder »anders« aus-
kommt.

Ansitze religioser und interreligiéser Bildung, die den Umgang mit weltanschau-
licher und religioser Unterschiedlichkeit »vom Menschen aus« denken wollen, miissen
sich zudem damit auseinandersetzen, dass jede Subjektorientierung eine Subjektivie-
rung darstellt. Subjektorientierung ist demnach nicht einfach blof3e Orientierung an
den Erfahrungen Lernender, sondern in demselben Mafle auch Subjektschaffung durch
pidagogisches Handeln, das bestimmte subjektive Artikulationsriume erdffnet bzw.
vorgibt und andere verschlief3t. Fiir eine Subjektorientierung, die Bildungsprozesse von
den unterschiedlichen Erfahrungshorizonten der Lernenden aus aufbauen will, hat dies
weitreichende Konsequenzen. Diese werden in Kapitel V.5.6 niher beleuchtet. Zunichst
aber soll ein verwandter Sachverhalt betrachtet werden, namlich die implizite Gleich-
setzung von individueller religioser Perspektive und kollektiver religioser Identitit.

5.5 Gleichsetzung von kollektiver religioser Identitat
und individueller religioser Perspektive hinterfragen

Luhmanns These, dass soziale Systeme iiber ein systemeigenes »Selbst« verfiigen, wur-
de in Kapitel V.4.2.3 kritisch diskutiert. Zwar versteht Luhmann fiir soziale Systeme den
Begriff des Selbst nicht in einer »psychisierten« Weise. Dennoch steht bei Luhmanns
das Verstindnis des sozialen Systems als erkennender, sich selbst hervorbringender Organis-
mus immer wieder mit im Raum (vgl. S. 298f.). Fiir vorliegende Kontexte ist interessant,
dass der Gedanke eines sozialen Selbst auch in vielen Religionen existiert: zu denken
ist etwa im Judentum an die Rede vom Volk Israel, im Islam an das Umma-Konzept
oder im Christentum an die Leib-Christi-Vorstellung. Bei Paulus wird die christliche
Gemeinschaft als geistiger Leib dargestellt, von dem die ihr Angehérenden verschiede-
ne Glieder darstellen, die mit spezifischen Geistesgaben bedacht sind (1 Kor 12,13-27).
Mit Verweis auf den lenkenden Geist Gottes, der die christliche Leib-Gemeinschaft er-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

320

Fremdheitserfahrung und Othering

fullt, lief3e sich zusitzlich eine Nahe zum beobachtenden Selbst eines sozialen Systems
begriinden.®

Ohne hier in die Tiefe gehen zu konnen, soll mit diesen Schlaglichtern auf ein Pro-
blem hingewiesen werden: dass in vielen Religionen kollektive religiose Selbst-Bilder
existieren, die eine theologische Relevanz haben, aber als kollektive Identititskonstruktion
gleichzeitig nicht unproblematisch sind. Denn der Gedanke eines »sozialen Selbst Reli-
gion« birgt besonders bei einer oberflichlichen Ubernahme einige bedenkliche Begleit-
erscheinungen. Aufzeigen lisst sich dies an der bereits diskutierten Frage: Wenn einer
kollektiven (religitsen) Ordnung ein systemisches Selbst zugeschrieben wird, kann die-
ses dann auch Fremdheit erfahren? In der Geschichte des Christentums lassen sich viele
Episoden aufzihlen, in denen nach dem Leitspruch »Deus vult« das verfeindete »Frem-
de« bekampft wurde. Auch in abgeschwichter Form lassen sich viele Begebenheiten
benennen, in denen »das Christentum« auf »Fremdes« reagierte. In Kap. I1.4.1 wurde
auf kollektive Otheringkonstruktionen hingewiesen: »Jeder weif3, wer zu den Anderen
gehért, und man weifd das Wesentliche iiber sie« (vgl. Kap. I1.4, Fufinote 17)7. Damit
sind Gefahren einer kollektiven Fremdwahrnehmung hinreichend benannt.

Luhmann selbst bezeichnet Religionen im Rahmen seiner systemtheoretischen Er-
orterungen als soziale Systeme.® An dieser Stelle ist es jedoch wichtig, prizise zu sein —
um Chancen und Grenzen einer Rezeption von systemtheoretischen Analysen in inter-
religioser Bildung aufzuzeigen. Auf der einen Seite hat die Rede vom »sozialen System
Religion« eine gewisse Berechtigung: Vielfach wird der Begriff der »eigenen Perspekti-
ve« in religionspidagogischen Diskursen als Synonym fiir die Gesamtperspektive einer
religiosen Gemeinschaft verwendet. Joachim Willems, der sich ebenfalls auf Luhmann
bezieht, weist auf eine grundsitzliche Mehrdeutigkeit in Bezug auf interreligiose Be-
gegnungen hin®: Wenn vom »Dialog der Religionen« gesprochen wird, kann dies ei-
nerseits bedeuten, dass hier Individuen, oder aber anderseits, dass die Religionen als
tibergeordnetes Ganzes im Gesprich sind (z.B. »der Islam« mit »dem Hinduismus« mit
»dem Judentum« [vgl. auch S. 135]). Mit zu beriicksichtigen ist hier der institutionelle
Apparat von Religionsgemeinschaften, der hiufig eine bestimmte Form der Kommu-
nikation vorgibt.'® In der religionspiadagogischen Theoriebildung wird »religiése Per-
spektive« oft auch als Ausdruck einer »Zugehorigkeit« eines Menschen zu seiner »ei-
genenc religiésen Gemeinschaft verstanden (vgl. das vorherige Kapitel V.5.4). Vor dem
Hintergrund wire es (in abstrahierender Weise) moglich, interreligiose Begegnungen
als Begegnungen verschiedener sozialer Systeme zu begreifen, die von System zu Sys-
tem miteinander kommunizieren. Im weitesten Sinne kommunizieren dort schliefilich
»Angehorige« von Religionen.

Auf der anderen Seite ist es wie gesagt fraglich, ob es sich bei den im Rahmen in-
terreligioser Begegnungen erlebten Erfahrungen um kollektive Erfahrungen handelt oder

6 Neben der Leib-Christi-Vorstellung lief3e sich auch das Bild der Kirche als »Braut Christi« nennen,
in dem die kirchliche Gemeinschaft personale Eigenschaften bekommt.

7 Vorliegende Studie wiirde in ihrer Diktion statt »zu den Anderen«»zu den>Fremden« schreiben.

8 N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft.

9 ]. Willems: Interkulturalitit und Interreligiositat, S.108.

10 N.Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, S. 226-249.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

diese sich gar zu einer »Gesamterfahrung« eines wie auch immer gearteten sozialen
Systems homogenisieren lassen (vgl. Kap. V.4.2.3). Waldenfels betont immer wieder:
Jedes Wir braucht ein Ich, das es ausspricht (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 284). Willems hilt es so
ebenfalls fiir verkiirzt, sich allein auf die iibergeordnete Gesamtperspektive der Religio-
nen zu beziehen, sondern mochte sie im Rahmen einer systemtheoretischen Analyse
durch die Perspektive der »lernenden (und lehrenden) Individuen« erginzt wissen.™

Weiterhin ist auf die zahlreichen religionspidagogischen Beitrige hinzuweisen, die
sich mit der Tatsache auseinandersetzen, dass Lernende in der »eigenen« Tradition
weniger beheimatet sind als manchmal angenommen (vgl. Kap. I11.9). Immer wieder
wird zudem in der Religionspidagogik kritisiert, dass Lernende nicht als Expert*innen
oder Reprisentant®innen ihrer »eigenen« Religion angesehen werden diirfen (vgl. Kap.
I11.3, Fulnote 28) — was in der didaktischen Praxis gleichwohl oft geschieht.

Hier bietet Luhmanns Systemtheorie interessante Perspektiven. Wie in den Kapi-
teln V.4.2.2 und 4.2.3 ausgefiihrt versteht Luhmanns Systemtheorie die Zugehorigkeit
eines Menschen zu einem sozialen System in einer sehr speziellen Weise: Als »Person«
ist er Adressat von Kommunikation und wird so selbst zum Teil der Kommunikation
(bzw. mit Luhmanns Worten Teil der »Autopoiesis sozialer Systeme« [vgl. Kap. V.3, Fu3-
note 57]). Als psychisches System blickt er von auflen auf Kommunikation, da psychische
Systeme soziale Kommunikation immer erst in ihrer systemeigenen Gedankenwelt re-
konstruieren miissen und daher nicht direkt an der Kommunikation teilnehmen kén-
nen. Mit Luhmann l4sst sich zeigen, wie sich eine kommunikative »eigene Ordnung«
etablieren kann, die eine bindende Wirkung hat, aber den von ihr Betroffenen nicht ver-
traut ist. So gesehen ist es der Normalfall, dass eine »eigene Religion«, der ein Ich als
Person »angehort, fiir dieses Ich stets auch eine Fremdreligion darstellt — zu komplex
ist die historisch gewachsene Kommunikationsstruktur einer Religion, um sie aus der
AufRensicht einer psychischen Beobachtung vollstindig zu erfassen.™

Wie in Kapitel V.5.2 gezeigt, lisst sich aber nicht nur intrareligiose Kommunikation,
sondern auch das interreligiose »Sprechen iiber Religion« als soziales System analysieren.
Gerade hier wird besonders hiufig mit den Referenzen »eigene Religion« bzw. »frem-
de Religion« operiert. Auch diesen Selbst- bzw. Fremdreferenzen steht das psychische
Ich als beobachtendes Auflen gegeniiber und muss sich ihnen dennoch bis zu einem
gewissen Teil anpassen.

Durch dieses doppelte Im-Auflen-stehen wird die Rede von »eigener Religion« in
interreligidser Bildung fraglich: Weder kénnen Individuen ganz die komplexe Struktur
»eigener« religioser Deutungssysteme iiberblicken, noch unterliegt das komplexe Zu-
standekommen von Eigen- bzw. Fremdzuschreibungen in interreligiéser Bildung wirk-
lich ihrer Kontrolle. Insbesondere wenn von einer kollektiven »eigenen Perspektive« einer
Religion ausgegangen wird, ist dies mit Luhmann mehr als kommunikative Fiktion zu
betrachten, als dass dies wirklich der psychischen (Selbst-YWahrnehmung aller mitge-
meinten Individuen entspricht.

1 J. Willems: Interkulturalitat und Interreligiositat, S. 98.

12 Wennnoch beachtet wird, dass ein religioses Deutungssystem oft auf einen transzendenten Raum
verweist, nimmt das Fremdheitspotential der »eigenen Religion« noch weiter zu (vgl. hierzu bes.
die Studien von Tobias Kaspari u.a. in Kap. I11.8).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

3N


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

322

Fremdheitserfahrung und Othering

Eine systemtheoretische Analyse interreligioser Bildung lisst zwei unterschiedliche
Lesarten zu: In der einen reagiert die Autopoiesis religioser Kommunikationssysteme
beinahe losgeldst von allen individuellen psychischen Sichtweisen als itbergeordnetes
systemisches Selbst auf »Fremdheit«. In der anderen lassen sich soziale Zuschreibun-
gen von »Eigen- und Fremdheit« als kommunikative Fiktion dekonstruieren, indem
umso stirker auf die eigenstindige Realitit der individuellen psychischen Wahrneh-
mung verwiesen wird. Bei Luhmann bedingt die eine Lesart durchaus die andere, doch
es wirkt etwas unbefriedigend, dass einerseits »psychische Systeme« Ort einer radikal
gedachten Individualitit sind, mit ihnen verbundene »Personen« aber ginzlich in der
Autopoiesis eines sozialen Kommunikationsgeschehens aufgehen sollen.

Es ist gegeniiber Luhmann zu fragen, wie nicht nur ein psychisches Auflen, son-
dern auch ein kommunikatives AufSen beriicksichtigt werden kann, also ein personaler
Ausdrucksraum, der nicht in der Gesamtperspektive eines sozialen Systems aufgeht,
sondern einen individuellen Wert fiir sich besitzt. In vorliegender Studie wurde deut-
lich, dass Luhmann den Zustand eines Zwischen-den-Ordnungen-stehens (den er mit
Begriffen wie »strukturelle Koppelung« oder »Interpenetration« bezeichnet) theoretisch
kaum niher in den Blick nimmt (vgl. Kap. V.4.2.3 u. 4.3.1). Gerade diese Dimension ist
aber wichtig fir individuelle Fremdheitserfahrungen, die immer durch ein irritiertes
Aufierhalb-der-Ordnungen-stehen gekennzeichnet sind.

Wenn diese Einwinde beriicksichtigt werden, bietet die Systemtheorie groRes Po-
tential, um Konstruktionen von kollektiver »Eigenheit« und »Fremdheit« kritisch zu
untersuchen: Mit Luhmann lasst sich erkliren, wie eine fiktive Erwartung »Jeder weif3,
wer die religiés Anderen/Fremden bzw. die Eigenen sind« soziale Wirkmacht entfalten
kann — obwohl viele Menschen eine davon abweichende Ansicht und andere nicht einmal
Kenntnis von dieser Erwartung haben.

Ebenso lisst sich der Gedanke eines gemeinschaftlichen religiosen »Selbst« der Religion
kritisch analysieren, der wie anfangs gezeigt hiufig auch einer binnenreligiésen Denk-
weise entspricht bzw. eine heilsgeschichtliche Relevanz hat.'® Es bleibt herausfordernd,
wie sich die Zugehorigkeit eines Menschen zu einer religiésen Heilsgemeinschaft aus-
driicken lasst — ohne gleichzeitig aufler Acht zu lassen, dass ein solches Zugehorigkeits-
denken erstens immer ein Otheringpotential birgt und sich der individuelle Mensch
zweitens immer auch im Auflen dieser Gemeinschaft befindet.

5.6 Mdglichkeiten und Grenzen der padagogischen Orientierung
am »Subjekt« ausloten

Es gibt viele Griinde, gegeniiber den Moglichkeiten eines pidagogischen Programms
skeptisch zu sein, das den Lernprozess vom individuellen Erfahrungshorizont der Ler-
nenden aufbauen will. Viele Einschriankungen sind in den vorherigen Kapiteln deutlich

13 »Heilsgeschichtlich«ist ein christlich gepragter Begriff, der hier aber in einer allgemeineren Weise
gemeint ist und eine gemeinschaftliche Suche nach Erl6sung beschreibt. In allgemeinerer Form
kann dieser Grundgedanke in mehreren Religionen gefunden werden.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

geworden: Zunichst ist fraglich, wie sich der Vielzahl individueller Perspektiven nachspii-
ren lisst, die wihrend eines Lernprozesses aufscheinen. Denn fir diese Spurensuche
kommen zahlreiche Individuen in Betracht: die verschiedenen Personen, die einer Lern-
gruppe angehoren, sowie die Personen, die sie unterrichten — es wird aber auch oft itber
Personen gesprochen, die nicht anwesend sind. Wie kann die Vielzahl individueller An-
spriiche, die hinter diesen Perspektiven verborgen sind, jemals angemessen gewiirdigt
werden? Die Verstindnisschwierigkeiten, die Lévinas allein fiir das Gesprich von einem
Ich und seinem direkten personalen Gegeniiber herausgearbeitet hat (vgl. Kap. 1V.3.3),
sind hier noch einmal um ein Vielfaches potenziert. Es stellt sich erneut die Frage, wie
ein Ich Zugang zu Erfahrungen gewinnen kann, die es nicht selbst macht (vgl. Kap.
IV.3.1).

Nicht einmal aber zu Erfahrungen, die ein Ich selbst macht, hat dieses Ich immer
einen unmittelbaren Zugang. Denken und Empfinden eines Ichs werden durch viel-
faltige kognitive, emotionale, kérperliche und soziale Ordnungen bestimmt, aus deren
Widerspriichlichkeit die bewusste Ich-Wahrnehmung oft nur mithsam eine Synthese
bilden kann (vgl. Kap. V.4.3.2). Hiufig gelingt dies auch nicht und etwas, was man zu-
vor noch selbst erfahren oder gedacht hat, wirkt wie ein Gedanke oder eine Erfahrung
eines fremden Ichs.

In Kapitel V.5.4 wurde aufierdem aufgezeigt, dass die religionspidagogische Orien-
tierung am »Subjekt« stets durch Subjektivierungsprozesse beeinflusst wird, die jeweils
mit spezifischen Verstindnissen von Subjektivitit einhergehen. Subjekte entwickeln
ihre Subjektivitit immer auch im Horizont gesellschaftlicher Subjektformen. Wie im
vorherigen Abschnitt erliutert, wird beispielsweise der Ausdruck »religiése Perspek-
tive« gleichzeitig als Synonym fiir eine subjektive und fiir eine kollektive Perspektive
gebraucht. Hier ist noch einmal verstirkt die Frage zu stellen, wie sich in der Suche
nach einer religiosen Perspektive »die Herrschaft iiber sich selbst in eine Praxis der
Herrschaft der Anderen integriert« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 233).

Wenn ein Mensch »ich« sagt oder empfindet, kann er je nach Kontext etwas anderes
meinen, vielleicht nicht einmal sich selbst. Die Moglichkeiten der Subjektorientierung
sind so auf vielerlei Weise eingeschrinkt. In gewisser Weise ist sie ein »bodenloses«
Unterfangen und es bleibt fraglich, ob durch die verschiedenen Subjektivititen und
Dispositionen, die ein Ich bestimmen, jemals zu einem »inneren Kern« vorgestofien
werden kann, das ein Ich als solches ausmacht. Fiir die Theorie interreligiéser Bildung
hat diese Skepsis gravierende Konsequenzen: sowohl fiir die Rede von »Perspektivitit«
und »Perspektivenwechsel« als auch fiir das Verstindnis von Fremdheitserfahrungen.

Trotzdem gibt es zahlreiche Griinde die Orientierung am Subjekt, Selbst, Ich nicht
einfach aufzugeben — eben weil jenes, wie Waldenfels schreibt, »als solches nicht zur
Wahl« steht. Trotz aller Fremdbestimmung und aller inneren Verinderung existiert und
agiert jedes Ich eine individuelle Lebensspanne lang, die irgendwann nach der Zeugung
beginnt und irgendwann mit dem Tod endet. Uber diese Zeitlichkeit mit individuellen
Erfahrungen, auch Fremdheitserfahrungen, ist das Selbst bestimmbar. Auch wenn sich
dieses Selbst oder Ich mit all seinen widerspriichlichen, komplexen Ordnungen nie in
seiner Gesamtheit ergriinden lisst, so erwichst es doch in emergenter Weise als indi-
viduelle Kombination aus der Interaktion all dieser Ordnungen (vgl. Kap. V.4.3.1). Auch
das Menschenbild der meisten Religionen und Weltanschauungen fordert es, die Ori-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

323


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

324

Fremdheitserfahrung und Othering

entierung an der Einzigartigkeit eines jeden Menschen nicht aufzugeben. Ob ein Ich
in all seiner Singularitit itber den Tod hinaus auf irgendeine Weise iberdauert oder
erinnert wird, ist eine noch weitergehende religiose Frage: Ist seine Zeit in irgendje-
mandes Hinden? Schliefilich besteht noch der fiir vorliegende Studie wohl entschei-
dendste Grund: dass jede Erfahrung und Zuschreibung von Fremdheit nur von einem
positionellen Standpunkt aus zu denken ist (vgl. Kap. V.4.2.4). Die Auseinandersetzung
mit den Theorien von Luhmann, Foucault und Waldenfels belegt die zentrale Rolle, die
die Perspektivitit der Weltwahrnehmung hat. Ebenso sind die an einem Lernprozess
Beteiligten niemals als »Tabula rasa« zu verstehen, wie auch Manfred Pirner schreibt
(vgl. Kap. IIL.10, Funote 28). Ungeachtet ihrer religiésen Vorbildung stehen sie den
Inhalten interreligiser Bildung nie neutral gegeniiber.

Wie nun schon oft dargelegt wurde, wire es zu einfach gedacht, das Selbst, das
Fremdheit erfihrt, pauschal als Raum des Eigenen zu verstehen. Die »eigene« Perspek-
tive ist immer von Fremdheiten durchzogen. Sie geht im Sinne einer Allopoiesis heau-
tou (vgl. Kap. V.4.3.1) sogar aus einer Vielzahl an fremden Ordnungen hervor — wobei
»fremde« Ordnungen hier eigentlich der falsche Ausdruck sind, da diese dem Selbst/
Ich meist noch nicht bewusst sind. Oft werden bestimmende Ordnungen erst durch
ein irritierendes Erfahrungsereignis offenbar. Aus einem vorbewussten Ordnungsge-
fiige heraus, in dem es genau genommen noch kein (explizites) »eigen« und »fremd«
gibt, wird dieses irritierende Erfahrungsereignis rekonstruiert. Dies kann zur parado-
xen Situation fithren, dass das Ich-Bewusstsein das irritierende »Aufer-ordentliche«
zunichst als »fremd« erkennt — und schliefilich feststellt, dass die Ordnung, in deren
Rahmen es auf das »Aufler-ordentliche« reagiert hat, ebenso »fremd« ist. Jede Fremd-
heitserfahrung birgt laut Waldenfels das Potential, die »eigene« Erfahrung selbst fremd
werden zu lassen (vgl. Kap. IV.3, Fufinote 149).

So kann die Irritation iiber eine »fremde« religiose Praxis dazu fithren, dass auch
die »eigene« Praxis plotzlich fragwiirdig erscheint und erst neu verstanden/begriindet
werden muss (auf diese »existenzielle Auseinandersetzung« zielen ja auch Leimgru-
bers »funf Schritte interreligiésen Lernens« ab, vgl. Kap. I11.6, Fuf3note 10). Einfache
Riickfragen, warum dies oder jenes getan wird, werden in den allermeisten Fillen die
tiefe Unvertrautheit der »eigenenc religiosen Praxis aufdecken — und zeigen, dass hier
das befragte Ich einer Ordnung gefolgt ist, iiber deren Aufbau und Zustandekommen
es hochstens geringfiigige Kenntnisse hat. Ordnungen, nach oder in denen Menschen
leben, sind diesen Menschen fast nie als Ordnung bewusst und kénnen daher nicht
wirklich als eigen im Sinne von vertraut bezeichnet werden (vgl. Kap. V.5.2 u. 5.5).

Dies bedeutet aber nicht, dass es keine Riume der Vertrautheit im menschlichen
Leben gibe. In Kapitel V.4.3.2 wurden Erfahrungen des Eigenen angesprochen. Bei ihnen
handelt es sich nicht einfach um ein Funktionieren nach bestimmten Ordnungspro-
zessen, sondern um ein disruptives Ereignis, das ein Selbst aus dem Lauf seiner Ord-
nungen herausreifst und es neu aufmerksam werden lisst. Auch hier werden Ordnun-
gen als Ordnungen sichtbar, doch sie werden als eigene, vertraute Ordnungen erkannt —
im bewussten Bezug auf sich selbst. Gewiss beruht jede Selbsterfahrung oder auch die
schrittweise Herausbildung eines Selbstkonzeptes nur auf vorliufigen Konstruktionen.
Hierin liegt jedoch kein Grund, diese bewussten Erfahrungen, Wahrnehmungen des
Selbst/Ich herabzuwiirdigen. Prozesse, innerhalb derer die »eigenen« Fremdheiten vertraut

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V. 5. Religionspadagogische Wirdigung

werden, in denen etwas von auflen Wahrgenommenes als Eigenes entdeckt und ange-
nommen wird, konnen mit regelrechten Gliicksgefiithlen verbunden sein. Nicht zuletzt
sind Erfahrungen des Eigenen auch ein wichtiger Bestandteil dessen, was Waldenfels
als Herausbildung einer »responsiven Rationalitit« bezeichnet (vgl. Kap. V.4.3.2).

Foucault konstatiert: »Das Selbst, zu dem man in Beziehung steht, ist nichts an-
deres als die Beziehung selbst« (vgl. Kap. V.3, Funote 223). Dies gilt ebenso fiir die
Beziehung des Selbst zu religiosen und weltanschaulichen Fragestellungen. Subjektori-
entierung wire so verstanden die Ermdglichung, sich zu sich selbst in Beziehung zu setzen —
mit dem Ziel, zumindest einen Teil dieser Selbst-Beziehungen fiir das eigene Selbst
offenzulegen und verstehbar zu machen. In einem Gruppenlernprozess erkennen ver-
schiedene Individuen im Gesprich miteinander und doch je fiir sich moglicherweise
auch Ordnungen, die fir sie als »Individuen« gemeinsam gelten (soweit ein individu-
eller Konstruktionsprozess eben dariiber Gewissheit haben kann).

Esliefe sich hier sicher einwenden, dass Derartiges in interreligioser Bildung lingst
praktiziert wird. Der Forschungsstand zur Theorie interreligioser Bildung zeigt gleich-
wohl, dass viele Ansitze nicht trennscharf zwischen individueller, subjektiver und kol-
lektiver Perspektivitit unterscheiden und manchmal in zwei aufeinanderfolgenden Sit-
zen »eigene Perspektive« zuerst als Synonym fiir eine christliche »Gesamtperspektive«
und dann als Ausdruck fiir den innersten Erfahrungsraum des individuellen Menschen
verwenden. Zudem werden viele Ansdtze so unmittelbar von der individuellen Erfah-
rung oder Perspektive der Lernenden aus konzipiert, als existierte der Hiatus zwischen
der Ich-Erfahrung und der ich-fremden Erfahrung gar nicht (insbesondere der Hia-
tus zwischen Lernenden/Lehrenden und der Person, die einen Lernansatz entwickelt).
Natiirlich kommt kein Entwurf eines Lernprozesses ohne Subjektivierungen aus, d.h.
ohne vorliufige Konstruktionen des mutmafilichen Wissenstandes oder der Positiona-
litait der Lernenden/Lehrenden. Diese Konstruktionen lassen aber keine unmittelbaren
Schliisse iber die Erfahrungswelt ich-fremder Individuen zu (wie es bisweilen durch
den Begriff der Subjektorientierung suggeriert wird).

Zuletzt kann die Orientierung am lernenden »Subjekt« eine wichtige Frage verber-
gen: Von welcher Position aus wird eigentlich nach einer Subjektorientierung gefragt: Be-
zieht die sich am »Subjekt« orientierende Person auch ihr eigenes Subjekt in die Suche
mit ein? In vielen Veré6ffentlichungen zu einer subjektorientierten (inter-)religiosen Bil-
dung fillt auf, dass die Positionalitit der Lehrkrifte nur wenig thematisiert wird - so
auch in dem in Abschnitt V.5.4 zitierten WiReLex-Artikel von Reinhold Boschki zum
Thema »Subjekt« (vgl. auch Kap. IV.4.3). Welche Rolle spielen Fremdheits- und Eigen-
heitserfahrungen der Lehrkrifte in interreligioser Bildung?

Insgesamt zeigt sich, dass die Orientierung am »Subjekt« noch konsequenter und
gleichzeitig mit noch mehr Bedacht durchzufithren ist. Genau genommen braucht es
anstatt des von Karlo Meyer vorgeschlagenen »doppelten Individuenrekurses« (vgl. Kap.
IV.4, Fufinote 11) einen mindestens vierfachen Bezug auf das Individuum/Subjekt: Es ist
mit Sicherheit wichtig, auf die Individualitit von (Fremdheits-)Erfahrungen einzuge-
hen und auf eine individualisierende Darstellung von religidsen Zeug-nissen zu achten.
Daneben sind aber zwei weitere Perspektiven ebenfalls bedeutend: Zu beachten ist ers-
tens, dass eine Subjektorientierung in interreligiéser Bildung die subjektive Sicht der Lehr-
person nicht einfach iibergeht. Dabei geht es nicht allein, wie auch Meyer vorschligt, um

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.

325


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

326

Fremdheitserfahrung und Othering

die Reflexion eigener Vorurteile und Verstehensstrukturen,' sondern um ein prinzipi-
elles Problem: Denn die lehrende oder einen Ansatz konzipierende Person ist diejenige,
die die Zuordnungen von »eigen« und »fremd« fiir den Lernprozess im Grundsatz an-
legt. Nicht unbedingt miissen aber am Lernvorgang beteiligte oder von ihm betroffene
Individuen die Zuordnungen gleich empfinden wie die lehrende oder konzipierende Per-
son. Dies gilt zunichst fiir die aus Lehrkraftsicht konstruierten Subjekte einer »eigenen«
Lerngruppe. Auf der anderen Seite ist es sogar wahrscheinlich, dass das konstruierte
Objekt der Fremdheitserfahrung, wenn es eine Person ist, sich als Individuum nicht glei-
chermafSen als »fremd« begreift, wie es dargestellt oder erfahren wird. Es ist so noch eine
zweite Perspektive zu erginzen, die zugleich die herausforderndste ist: Sie fragt, ob die
Darstellung einer »subjektiven Perspektive« dem nicht direkt zuginglichen individuellen
Anspruch dieser Perspektive entspricht — indem sie Subjektbilder und Subjektivierungen
selbstkritisch hinterfragt. Ein solcher Ansatz muss quasi hinter die »eigene Darstel-
lung« des »anderen/fremden Subjekts« blicken und hinterfragen, welche individuelle
Anspriiche des dargestellten Subjekts durch die Darstellung selbst verdeckt wurden (vgl.
Kap. IV.4.6).

14 K. Meyer: Grundlagen interreligiosen Lernens, S. 417.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-006 - am 14.02.2026, 16:56:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxE.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

