
28

Luigina Mortari

Philosophie der Sorge und Erziehung1 

Eine phänomenologische Perspektive

Anhand einer Analyse der Sorge und wichtiger Sorgeliteratur kann von 
einem ontologischen Primat der Sorge ausgegangen werden. Sorgepra-
xis aktualisiert sich ganz verschiedenartig: als mütterliche Sorge, freund-
schaftliche Sorge, pflegerische Sorge, soziale Sorge und politische Sor-
ge. Für die vorliegende Untersuchung ist jedoch die erzieherische Sorge 
(educative care) von Interesse. Wichtig für die Interpretation erzieheri-
scher Sorge ist es, das Wesentliche einer guten und gerechten Sorge zu 
erarbeiten. Zunächst wird Sorge als eine Praxis definiert, anschließend 
beschäftigen wir uns mit dem Wesen dieser Praxis und benennen grund-
legende Haltungen sowie empirische Indikatoren der Sorge. Genauer: Es 
sollen solche Weisen des Da-Seins definiert werden, die eine ›vollkomme-
ne Sorge‹ näher bestimmen (rqô pimeleîsqai) (Platon 1805-1818/2020: 
Erster Alkibiades, 128b). Gemeint ist diejenige Sorgepraxis, die die rich-
tige Art zu finden ermöglicht, als Erziehende mit dem Gegenüber auf die 
angemessenste Art in Beziehung zu sein.

a. Rezeptivität

Die Praxis der Sorge erfordert zunächst die Fähigkeit zu einer Art Passi-
vität. Diese zeigt sich darin, zuzulassen, dass der Andere auf eigene Ini-
tiative mit dem:der Sorgenden in Beziehung tritt. Diese Art des Da-Seins 
realisiert sich in einer rezeptiven Haltung des:der Sorgenden. Noddings 
(1984) zufolge ist Rezeptivität jene Disposition, die die Sorgepraxis vor al-
lem anderen kennzeichnet; damit ist eine innere Haltung charakterisiert, 
die der:dem Anderen Raum gibt – sie wird von Noddings »engrossment« 
genannt. Engrossment meint einen Zustand des Vertieftseins in den Ande-
ren (ebd.: 30). Zu diesem engrossment fähig zu sein bedeutet, die lebendige 
Erfahrung der:des Anderen so stark zu empfinden, dass eine Erfahrung von 
Zweiheit (duality) entstehen kann: »I recieve the other in my experimen-
tal space and I see and feel his/her experience. I become a duality« (ebd.).

Dazu gehört auch eine besondere Fähigkeit, zuzuhören. Zuhören in 
diesem Sinne verlangt, in sich einen leeren Raum zu schaffen, der frei ist 

1	  	Der Text wurde vom Englischen ins Deutsche übersetzt und von den Heraus-
geber:innen noch einmal redaktionell überarbeitet.

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

von unseren eigenen Überzeugungen und dem, was uns übermäßig be-
schäftigt, sodass Zuhören möglich wird.

Für Noddings (1984: 31) ist Rezeptivität eine mehr emotionale als 
kognitive Disposition. Denn der erste Schritt, dem:der Anderen Raum 
zu geben, ist, dessen:deren lebendige Erfahrung nicht in Frage zu stellen, 
sondern für sie eine sensible Aufmerksamkeit zu zeigen. Die grundlegen-
de Haltung des:der Sorgenden ist damit eine der »quietness full of atten-
tion«. Noddings insistiert auf der Stille und inneren Entspannung des:der 
Sorgegebenden als Voraussetzung. Situationen angespannter Sorge hin-
gegen würden das Aufkommen einer rezeptiven Beziehung verhindern.

Ist der:die Sorgende rezeptiv und aufmerksam für die Wirklichkeit 
des:der Anderen, kann er:sie auch Anzeichen des Wunsches erkennen, die 
Sorgebeziehung zu verlassen. Dies gilt insbesondere dann, wenn der:die 
Andere seine:ihre Gefühle und Gedanken noch nicht kommunizieren 
kann (wie dies bei sehr kleinen Kindern der Fall ist), oder dann, wenn 
der:die Andere keinen Weg findet, seine:ihre Gedanken und Gefühle zu 
kommunizieren. In diesem Fall drückt der:die Sorgende Rezeptivität da-
durch aus, dass er:sie die Beziehung unterbricht und für eine neuerliche 
Verbindung verfügbar bleibt.

b. Responsivität

Wie kann es gelingen, die Äußerungen des:der Anderen adäquat zu be-
antworten? Responsivität führt zu einer aktiven und wachsamen Prä-
senz, unterstützt durch eine behutsame Verlagerung (dislocation) 
zum:zur Anderen hin, eine Verlagerung der Aufmerksamkeit von unse-
rer Wirklichkeit zu dem:der Anderen, bei der wir die – wenn auch nur 
vorübergehende – Vorrangigkeit seiner:ihrer Bedürfnisse und Wünsche 
anerkennen. Diese Verlagerung ermöglicht uns, »to act with attentive 
consideration for a specific person in a specific situation« (ebd.: 24); die-
se Art, mit dem:der Anderen in Beziehung zu sein, verlangt, das eigene 
Selbst einzuklammern, um die lebendige Erfahrung des:der Anderen in 
sich aufnehmen zu können. Rezeptivität und Responsivität konfigurie-
ren eine Einstellung, mit der der:die Andere auf ihm angemessene Weise 
angenommen wird; kann der:die Andere eine solche Atmosphäre in der 
Beziehung wahrnehmen, weiß er:sie um die Verlässlichkeit der Situation. 

Responsivität zeigt sich in der fürsorglichen Bereitschaft, auf die Be-
dürfnisse des:der Anderen zu antworten. Sie beinhaltet das Gefühl, dass 
etwas notwendig ist. Etwas für notwendig zu halten, weil es gut ist, 
es zu tun, ist zu unterscheiden davon, etwas zu wollen oder ›sich ge-
zwungen‹ zu fühlen. Sorge, so Heidegger (1962: 198 f), sei kein Wol-
len, weil das Wollen ein Gewolltes nach sich ziehe, in dem das Da-Sein 

PHILOSOPHIE DER SORGE UND ERZIEHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

des:der Anderen bereits prädeterminiert sei. Darin wären die grundle-
genden Möglichkeiten schon beschränkt, während neue noch gar nicht 
in Erscheinung getreten sind. Ebenso wenig können wir hier vom Wün-
schen sprechen, da auch darin eine Ausrichtung der sorgenden Person 
auf ihr Wünschen enthalten ist, der:die Andere darin verfehlt werden 
kann. Auch lässt sich die Sorge nicht als Folge einer Neigung verstehen, 
weil uns das dazu führen würde, Sorge als Bestätigung des eigenen Le-
bens zu interpretieren (ebd.: 200 f). Heidegger zieht es vor, Sorge anhand 
des lateinischen Begriffs diligo zu interpretieren, der spirituelle Liebe 
meint. Die liebende Einstellung, die von manchen als typisch für die gute 
Praxis der Sorge angesehen wird, ist im Sinne des altgriechischen Begriffs 
ágape, der spirituellen Liebe zum Wohle des:der Anderen, zu verstehen. 

c. Kognitive und emotionale Verfügbarkeit

Rezeptivität und Responsivität setzen eine Verfügbarkeit voraus, die so-
wohl emotional als auch kognitiv ist und darin besteht, unsere persön-
lichen Fähigkeiten und Ressourcen der Beziehung zum:zur Anderen zur 
Verfügung zu stellen. Verfügbarkeit wird von Noddings definiert als »be-
ing ready to give and spend ourselves for the other« (Noddings 1984: 19). 

Die Theorie der Sorge hat zu einer Neubewertung des Gefühlslebens 
geführt, da in der Sorgebeziehung Stimmungen, Leidenschaften und Ge-
fühlstönungen eine wichtige Rolle spielen. Innerhalb dieses Rahmens 
vertritt Noddings (ebd.: 32) die Ansicht, dass Sorge eher der emotiona-
len als der kognitiven Sphäre angehört. Sie spricht von einer »affective-
receptive way«, mit dem:der Sorgeempfangenden in Beziehung zu sein 
(ebd.: 34). Vielleicht wird dadurch aber auch der Anteil der Gefühle in 
der Sorgepraxis überschätzt. 

Noddings schreibt den Gefühlen in der Sorgepraxis eine besondere Be-
deutung zu (ebd.: 33), erkennt jedoch auch die Bedeutung des Denkens 
an. Skeptisch verhält sie sich allerdings einem abstrakten Denken gegen-
über. Denn dieses verallgemeinernde, sich häufig auf abstrakte Analysen 
und anerkannte Diskurse berufende Denken verliert die lebendige Erfah-
rung des Gegenübers in seiner je besonderen Situation aus dem Blick. 
Demgegenüber konzediert Noddings die Bedeutsamkeit eines prakti-
schen, auf die Situation fokussierten Denkens. Die zwischenmenschli-
che Sorgebeziehung ist für Noddings nicht rational zu begründen, denn 
»whereas much of what happens in care is rational and the object of 
reflection, a relationship is not based on that, nor does it require to be 
aware of this relationship« (ebd.: 61). Indem sie die besondere Aufmerk-
samkeit auf ein bestimmtes Subjekt betont, die das Sorgehandeln cha-
rakterisiert, durch die eine Subsumption der Sorgepraxis unter allgemei-
ne, außerkontextuelle Normen ausgeschlossen wird, kritisiert Noddings 

LUIGINA MORTARI

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

(ebd.: 25) das abstrakte Denken. Allerdings droht sie die Rolle des Den-
kens generell zu marginalisieren, wenn sie erklärt, die Zuwendung zum 
Gegenüber könne eine Vernachlässigung überpersönlicher und logischer 
Urteile erforderlich machen. Zum Beleg ihrer These von der grundlegend 
nicht-rationalen Qualität der Sorge zitiert Noddings Urie Bronfenbren-
ner mit der Aussage, dass es, um ein Kind großzuziehen, eines Engage-
ments durch eine(n) oder mehrere Erwachsene bedürfe, das »lasts in time 
and is not rationalized« (Bronfenbrenner zit. n. Noddings 1984: 61).

Diese theoretische Sicht scheint durch die Daten aus einer phänome-
nologischen Untersuchung jedoch nicht erhärtet werden zu können, in 
der wir Sorgende gebeten haben, zu schildern, wie sie Sorgesituationen 
erlebt haben. Aus diesen Daten ging hervor, dass an der Entscheidung 
für die Verantwortungsübernahme im Sorgeprozess immer auch kogni-
tives Handeln beteiligt ist: ein Handeln, das die Situation analysiert und, 
ausgehend von dieser Bewertung, die Richtung der Entscheidung fest-
legt (Mortari 2014). 

Sorge grundlegend nur als affektive Verfügbarkeit zu interpretieren, 
ist daher reduktionistisch. Zwar beinhaltet ein angemessenes Antwor-
ten auf die Äußerungen des:der Anderen auch ein Eingehen auf dessen 
emotionales Erleben, die Zuwendung ist jedoch nicht bar jeden Nach-
denkens, denn Fühlen und Denken gehen Hand in Hand. 

Tatsächlich verlangen die Praktiken der guten Sorge sogar, dass wir 
in jeder Phase des Sorgehandelns bestimmte kognitive Kompetenzen ak-
tivieren. So bedarf es:

a)	 des Erkennens, wo und wann eine Sorgeaktivität notwendig ist;
b)	 anhand einer sorgfältigen Kontextanalyse der Identifikation des spe-

zifischen Sorgebedürfnisses; 
c)	 der Einschätzung, in welchem Umfang die Bedürfniserfüllung not-

wendig dafür ist, Leben zu erhalten und erblühen zu lassen, oder ob 
es sich vielmehr um ein nicht-wesentliches Bedürfnis handelt;

d)	 des Verstehens, welche Art von Sorgehandeln zur Erfüllung eines 
solchen Bedürfnisses aktiviert werden sollte;

e)	 der aufmerksamen Planung der Sorgepraxis;
f)	 anhand der Rückmeldung des:der Sorgeempfänger:in, die Bewer-

tung der Praxis. 

Sorge erfordert somit in hohem Maße ›Denkarbeit‹, weil es sich um eine 
Praxis mit hoher Problemdichte handelt; sie kann durchaus Konflikte 
mit dem Subjekt beinhalten, für das wir sorgen, mit anderen Menschen, 
die am Sorgehandeln möglicherweise beteiligt sind, oder mit der Organi-
sation, innerhalb derer wir handeln und die mit ihren Codes und Regeln 
dem Umsetzen eines Sorgehandelns Hindernisse in den Weg stellen kann. 

PHILOSOPHIE DER SORGE UND ERZIEHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

d. Empathie

Nach Winnicott (1987) ist Empathie das Mit-Gefühl, das es einem Sub-
jekt ermöglicht, den:die Andere:n in seinem:ihrem eigentlichen Sein 
wahrzunehmen. Empathiefähigkeit bedeutet ein Verstehen der fremden 
Erfahrung, die wir nie erlebt haben und nie erleben werden. Im Gegen-
satz hierzu zählt Noddings (2002: 13) Empathie nicht zu den Grund-
zügen der Sorge. Für sie gilt dafür die Rezeptivität, während Empathie 
aus ihrer Sicht darin bestehe, sich selbst auf die Erfahrung des Anderen 
zu projizieren. Noddings folgt damit einer Definition von Empathie, die 
diese als »the projection of a subjective state onto another person’s per-
sonality in order to understand him/her better; the intellectual identifi-
cation of ourselves with another« (Webster’s New Universal Dictionary 
1979). Diese Definition unterschlägt jedoch die phänomenologische Tra-
dition, insbesondere die grundlegende Untersuchung von Edith Stein, 
die unter Ausschluss aller verunklarenden Identifikation mit dem:der 
Anderen Empathie als Fähigkeit definiert, eine externe gelebte Erfah-
rung wahrzunehmen (Stein 1917: 28), und den Akt des Erfassens nicht 
als Projektion auf den:die Andere:n begreift, sondern als Offenheit ge-
genüber der Fremderfahrung, die »mir bekundet wird« (ebd.). Der:die 
Andere bleibt mir fremd und von mir verschieden. Empathisch zu sein, 
bedeutet nicht, uns selbst auf die Erfahrung des:der Anderen zu projizie-
ren, sondern abgestimmt auf den:die Andere:n zu fühlen: ein Mit-Füh-
len (ebd.: 34).

Von Empathie als Projektion oder Identifikation mit der Erfahrung 
des:der Anderen zu sprechen, würde die Unterscheidung zwischen der 
fremden und der eigenen Erfahrung zum Verschwinden bringen; dann 
allerdings verschwände auch die kognitive Beziehung. Empathie ist 
keine ›Unipathie‹, denn obwohl die von dem:der Anderen gelebte Er-
fahrung von mir verstanden werden kann, bleibt sie dennoch eine Er-
fahrung, die nicht originär meine ist. In einer empathischen Beziehung 
ist Offenheit niemals eine affektive Identifikation, sondern erscheint 
in Form des aktiven Zuhörens, welches das Anderssein und die un-
wiederholbare Singularität des Anderen absichert. Zur Empathie fä-
hig zu sein, bedeutet, sich mit den eigenen Gefühlen und Gedanken in 
großer Nähe zum:zur Anderen zu befinden, ihn:sie aber zugleich vor 
jeglicher Reduktion auf die Position eines Objekts meiner Gedanken 
und Gefühle zu schützen und ihn:sie in der eigenen Subjektposition 
zu belassen. 

Stein legt dar, dass eines der beiden Subjekte in einer empathischen Be-
ziehung die Erfahrung originär macht, während die Erfahrung des ein-
fühlenden Subjekts nicht originär ist. Dies zugrunde gelegt, können wir 
unterschiedliche Intensitätsgrade von Empathie postulieren. Die unter-
schiedlichen Grade hängen mit der Fähigkeit des einfühlenden Subjekts 

LUIGINA MORTARI

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

zusammen, die Erfahrung des:der Anderen so intensiv wie möglich zu 
empfinden. Sorgehandeln mit seiner Aufmerksamkeit und Hingabe kann 
daher Nährboden für intensive Grade von Empathie sein. 

Damit die erzieherische Beziehung die Möglichkeit des Gegenübers 
verbessert, seine:ihre Potenziale zur Blüte zu bringen, müssen Erziehen-
de die Transzendenz des:der Anderen achten, sich ihnen mit emotiona-
ler Intensität wie aber auch zugleich mit Zurückhaltung zuwenden. Eine 
empathische Haltung zu entwickeln bedeutet, die je eigenen Interpreta-
tionsrahmen einzuklammern, die Situation von einer anderen herme-
neutischen Warte aus zu betrachten, und erst dann das Sorgehandeln zu 
planen. In einer guten pädagogischen Beziehung wird dem Gegenüber 
Zeit und Möglichkeit gegeben, sich den machtvollen kognitiven Syste-
men und Deutungsmustern der Erwachsenen zu widersetzen. Eine die 
Transzendenz des Anderen schützende Beziehung aufzubauen, verlangt, 
jegliche Form der Macht aufzugeben und uns selbst in »eine Passivität 
zu begeben, die passiver als alle Passivität ist« (Lévinas 1991: 20). Die 
empathische Disposition speist sich also aus Passivität, die in der Lage 
ist, vitale Wünsche des:der Anderen zu erkennen, als notwendige Bedin-
gung dafür, eine Sorgehandlung auszuführen, die den:die Andere:n in sei-
nem:ihrem Anderssein schützt.

Empathiefähigkeit muss kultiviert werden durch die Übung, sich zu-
gleich dem:der Anderen und der eigenen inneren Erfahrung mit einer of-
fenen Aufmerksamkeit zuzuwenden; damit sollte sie eine der grundle-
genden Ausrichtungen im Prozess der Selbstbildung sein.

e. Aufmerksamkeit

Angemessene Sorge benötigt Zeit, um die Situation, die Bedürfnisse und 
Wünsche des Gegenübers zu verstehen. Mayeroff (1990: 19) betont, dass 
eine gute Kenntnis des:der Anderen, dessen:deren Potential, dessen:de-
ren Stärken und Schwächen, die Sorgepraxis fundiert. Ein adäquates 
Niveau des Wissens über den:die Andere:n zu erreichen, endet niemals. 
Erforderlich ist eine ständige Neuformulierung des Wissens, zum einen, 
da meine Kenntnis über den:die Andere:n immer nur eine Annäherung 
sein kann, zum anderen, da der:die Andere sich selbst stets ständig neu 
definiert. Diese Fluidität des Wissens über den:die Andere:n macht eine 
intensive Aufmerksamkeit notwendig, die nicht allein als intellektuel-
le, sondern als sensible Aufmerksamkeit bestimmt werden muss. Nuss-
baum (1990: 148) bezeichnet dies als »moralische Aufmerksamkeit«, 
denn nur eine Aufmerksamkeit dem:der Anderen gegenüber, die auch 
auf kleinste Details achtet, bildet die Basis für eine ethische Beziehung. 
Aufmerksam zu sein, stellt die erste Form der Sorge dar und ist die Ma-
trix einer ethisch orientierten Haltung. Mangelnde Aufmerksamkeit für 

PHILOSOPHIE DER SORGE UND ERZIEHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

den:die Andere:n erscheint dann als ethisch verwerflich, weil es das Ge-
fühl der Gleichgültigkeit hervorbringen und damit als Wurzel morali-
schen Übels gelten kann. 

Sorgende Aufmerksamkeit besteht in der Fähigkeit, unseren Blick auf 
den:die Andere:n zu fokussieren, sodass wir seinen:ihren ganz eigenen 
Weg in Präsenz zu treten, erfassen können. In einer authentischen Sor-
gebeziehung können wir auf den:die Andere:n allozentrisch konzentriert 
sein. Diese Haltung ist nur dann möglich, wenn wir auf jede Form hek-
tischer Aktion verzichten.

Trotz des großen hermeneutischen Werts, welcher der Übung inten-
siver Aufmerksamkeit zukommt, wäre es gefährlich anzunehmen, eine 
solche kognitive Disziplin brächte ein klares und unmittelbar einleuch-
tenden Wissen über den:die Andere:n hervor. Manchmal wird, je auf-
merksamer wir sind, die Problemdichte in unserer Sicht auf den:die 
Andere:n umso höher, weil immer neue Rätsel auftauchen, statt sich 
aufzulösen. Sichtbar für unser Bewusstsein ist nur eine Insel inmitten 
des Unsichtbaren. Das Phänomen des Verstehen des:der Anderen zwingt 
uns zur Bescheidenheit und dazu, jede unserer Sorgehandlungen als in 
irgendeiner Hinsicht unvermeidbar defizitär anzunehmen.

f. Zuhören

Sorgende Aufmerksamkeit muss nicht nur in ihrer Funktion des Wissens 
und Kennenlernens des:der Anderen, sondern auch in ihrer Funktion der 
Kommunikation von Beachtung und Respekt gegenüber dem:der Ande-
ren aufgefasst werden. Von hier aus wird zu einer wesentlichen Praxis 
der Sorge, sich genau in dem Moment Zeit zum Zuhören zu nehmen, an 
dem das Gegenüber zu erzählen bereit ist. 

Dem:der Anderen mit sensibler Aufmerksamkeit für seine:ihre je-
weilige Situation und Situiertheit zuzuhören, bedeutet, ihn:sie im Zen-
trum des Moments zu positionieren, um verstehen, was er:sie für ein 
lebenswertes Leben wirklich braucht. Wir nutzen oft allgemeingültige 
Theorien, die, da sie nicht auf die besondere Situation des:der Anderen 
fokussieren, unsere Aufmerksamkeit von dieser Realität ablenken. Zu-
hören heißt, dem:der Anderen in unserem Inneren Raum zu geben. Das 
innerliche Raum-Geben für den:die Andere:n im Zuhören lässt sich un-
mittelbar übersetzen als die Bereitschaft zur Annahme, ganz gleich, wann 
der:die Andere für unser Leben gegenwärtig wird.

LUIGINA MORTARI

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

g. Aktive Passivität

Sorge für den:die Anderen heißt, unsere Präsenz unaufdringlich und auf 
den:die Andere:n abgestimmt zu gestalten. Es geht darum, für den Weg 
des Wachstums des:der Anderen aufmerksam zu werden, sich Schutz und 
Unterstützung des:der Anderen angelegen sein zu lassen und dabei sei-
ne:ihre Seins- und Denkweise zu berücksichtigen.

Eine unaufdringliche Präsenz besteht darin, den:die Andere:n durch 
Zurückhaltung zu ermöglichen. Bei dieser Art von Präsenz stellt der:die 
Sorgende eine sinnhafte und zugleich zurückhaltende Beziehung mit der 
anderen Person her. Heidegger (1967: 122) bestimmt diese Art der Sor-
ge als die »eigentliche« und unterscheidet sie von der »uneigentlichen« 
Form der Sorge, in welcher der:die Sorgende sich in übergriffiger Wei-
se an die Stelle des:der Anderen setzt. Es gibt ein Mit-dem:der-Anderen-
Sein, das ihm:ihr nicht seine:ihre eigene Sorge nimmt und auch nicht 
den:die Andere:n in seinem:ihrem ontologischen Sorgen für das eige-
ne Leben ersetzt. Demgegenüber gibt es ein aufdringliches Verhalten, 
das den:die Andere:n seiner:ihrer ontologischen Eigenverantwortung be-
raubt. Es führt dazu, dass der:die Andere abhängig und zum:zur Be-
herrschten wird, was dramatische Folgen insbesondere dann hat, wenn 
diese Herrschaft implizit bleibt. 

Sich an die Stelle des:der Anderen zu setzen und sich in dessen Sorge 
einzumischen, die konstitutiv dem:der Anderen eigen ist, vertreibt die-
se:n in dem Sinne, dass es ihn:sie der eigenen ontologischen und ethi-
schen Verantwortung enthebt und infolgedessen abhängig macht, auch 
wenn der Herrschaft über den:die Andere:n ein Anschein des sorgenden 
Interesses gegeben wird. Sorge ist authentisch, wenn sie den:die Ande-
ren in seinem:ihrem existenziellen Sein nicht antastet und ihm:ihr somit 
hilft, sich der ontologischen Aufgabe des Sorgens für das eigene Leben 
bewusst zu sein und dafür frei zu werden. 

Diese Form der Sorge, die darauf ausgerichtet ist, den:die Andere:n zur 
Sorge für das eigene Dasein zu befähigen, offenbart einen wesentlichen 
Aspekt der erzieherischen Sorge: Erziehende handeln fürsorglich, bleiben 
zugleich aber so zurückhaltend, dass den Lernenden Freiraum für das 
Handeln von sich selbst aus bleibt. Einen Schritt zurückzutreten, bedeu-
tet hier nicht, gleichgültig zu werden, sondern uns selbst in eine sekun-
däre Position zu begeben, von der aus wir die (kognitiven, emotionalen, 
relationalen usw.) Potenziale des:der Anderen verstehen und begreifen.

Interpretiert man die Erziehungspraxis im Paradigma der Sorge, zeigt 
sich, dass diese Art der Präsenz – gleichzeitig intensiv auf der Ebene des 
Mit-Seins und zurückhaltend gegenüber dem Da-Sein des:der Anderen 
– schwierig umzusetzen ist. Eine phänomenologische Analyse der Erzie-
hungserfahrung zeigt die Seinsweisen auf, die zwischen den entgegen-
gesetzten Polen der uneigentlichen Sorge, die sich als den:die Andere:n 

PHILOSOPHIE DER SORGE UND ERZIEHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

ersetzende Beherrschung manifestiert, und der eigentlichen, authenti-
schen Sorge angesiedelt sind, die den:die Andere:n fördert, indem sie 
ihn:sie zur Sorge befreit. 

Nur wenn das Sorgen durch ›Hinwendung‹ – eine intensive, aber zu-
rückhaltende Aufmerksamkeit – geleitet ist, ermöglicht es als Praxis im 
Anderen das Erblühen seiner:ihrer Subjektivität. Sich hinzuwenden, 
heißt auch, warten zu können, sodass der:die Andere sich die Zeit neh-
men kann, die er:sie braucht, um seinen:ihren Lebensweg zu finden. Das 
Gegenteil der Fähigkeit zu warten ist zu fordern. Fordern ist eine Auf-
forderung zum Da-Sein gemäß den Erwartungen der für die Sorgebezie-
hung Verantwortlichen und in Entsprechung von dessen Kanon. Deshalb 
kommt es zu einer Beschränkung von Freiheit, weil dabei das Feld der 
Möglichkeiten des:der Anderen im Vorhinein eingeschränkt wird. War-
tenkönnen hingegen enthält das Angebot von Freiraum und Zeit für das 
eigenständige Experimentieren bei der Suche nach dem richtigen Weg. 
Wir können mit dem Begriff der ›Geduld‹ auf die Fähigkeit verweisen, 
die Zeit des:der Anderen zu respektieren. Diese Haltung ist ein funda-
mentaler Bestandteil der Sorgepraxis, weil Respekt gegenüber der Zeit 
des:der Anderen notwendige Voraussetzung für dessen eigenen Lebens-
rhythmus darstellt. Weil Leben Zeit ist, ist Zeitlichkeit gleichursprüng-
lich mit Sorge. Geduld darf nicht als gleichgültiges Warten darauf, dass 
etwas passiert, missverstanden werden, sondern ist ein Weg, sich in Be-
ziehung zu setzen, bei dem wir zurückhaltend, aber fürsorglich an sei-
nem:ihrem Werden teilhaben können.

Das Wesen eines Denkens, das für den anderen Sorge trägt, geht von 
der Tugend des Respekts als Leitprinzip aus. Sorgen findet nicht nur in 
Formen des aktiven Seins mit dem:der Anderen statt, z.B. als ein Her-
stellen oder Bereitstellen von etwas, sondern auch dadurch, dass jeman-
dem die Freiheit gelassen wird, etwas zu tun. Sein-Lassen ist jedoch keine 
Form der Permissivität oder Vermeiden von Verantwortungsübernahme. 
Es bedeutet vielmehr jene zurückhaltende Präsenz, die zu keinem Zeit-
punkt die Seinsbewegung des:der Anderen einengt. In der Sorgepraxis 
muss jederzeit der Tendenz, den:die Andere:n in Besitz zu nehmen, begeg-
net werden, sodass eine Beziehung, in welcher der:die Andere seines:ih-
res Andersseins nicht beraubt wird, entstehen kann.

Die Motivation für Sorge liegt darin, Wohlergehen und Wertschätzung 
des:der Anderen zu fördern. Dieses Ziel verlangt es, unsere Aufmerksam-
keit auf die Sichtweise des:der Anderen, auf seine:ihre Bedürfnisse und 
das, was von uns erwartet wird, zu konzentrieren. Unser Augenmerk und 
kognitives Engagement sollte auf den:die Empfänger:in der Sorge, nicht 
auf uns selbst gerichtet sein (Noddings 1984: 24). Diese zurückhalten-
de, respektvolle Interpretation unserer Präsenz bedarf jedoch der Klä-
rung, weil sie die Gefahr birgt, die Perspektive der sorgenden Person zu 
unterschätzen. Wenn wir unsere Auffassung von Respekt nur auf den:die 

LUIGINA MORTARI

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Andere:n beziehen, hätte das eine Negierung der Subjektivität des:der 
Sorgenden zur Folge. In diesem Fall hätten wir keine authentische Sorge, 
vielmehr droht die Beziehung zu scheitern; damit eine Sorgebeziehung 
existieren und eine generative Matrix der Möglichkeit darstellen kann, 
zu werden, sich zu entwickeln, müssen beide Subjekte auf ihre je eige-
ne Art präsent sein, müssen das Gefühl haben, gefragt worden zu sein. 
Hieraus folgt, dass das Merkmal des ›Sein-Lassens‹ der Sorge nichts mit 
Gleichgültigkeit gemein hat, dass es aber in Form einer Präsenz modu-
liert werden muss, die gleichzeitig zurückhaltend und im Dialog ist.

Diese Art des Sein-Lassens ist im Feld der Erziehung von wesentlicher 
Bedeutung, weil hier die Sorge, die im Anderen den Wunsch zu existie-
ren wachsen lässt, in Form einer Präsenz aktualisiert wird, die täglich die 
positive Antwort auf den Ruf zum Sein bezeugt, ohne deshalb dem:der 
Anderen unsere Wünsche und unsere Weise, dem Leben Sinn zu geben, 
überzustülpen. Erziehende Sorge wartet nicht mit vorgefassten Formu-
lierungen für die Existenz des Gegenübers auf. Diese Form schlechter 
Sorge kommt vor, wenn wir in den Lebensraum des:der Anderen mit 
unseren Wünschen und Erwartungen eindringen; im Unterschied hier-
zu helfen wir im Modus der passiv aktiven Präsenz dem:der Anderen, 
seine:ihre Wünsche zu entdecken und ihm:ihr die Erfahrungsräume ver-
fügbar zu machen, in denen diese Wünsche gefördert und geschützt wer-
den können.

Erziehende, die gut und richtig Sorge tragen, setzen sich nicht anstelle 
des:der Anderen; sobald sie den Eindruck haben, dass dies passiert, la-
den sie das Kind dazu ein, die Frage, die die Basis der Erziehung bildet, 
selbst in die Hand zu nehmen, und bitten es fürsorglich, über die Bedeu-
tung der Selbstsorge nachzudenken (Platon 1805-1818/2020: Erster Al-
kibiades, 128a). Der oder die Sorgende ist deshalb eine sinnhafte, aber 
nicht eindringende Präsenz: eine von der Abwesenheit des Selbst erfüllte 
Präsenz. Sorge erweist sich als ein komplexes In-Beziehung-Bleiben, das 
in seinem Bestreben, eine Logik der Vereinbarung von Gegensätzen zu 
aktivieren, ein Paradox beinhaltet: Gleichzeitig den:die Andere:n zu för-
dern und sein:ihr Anderssein zu schützen, verlangt von der Person, die 
die Verantwortung für Sorge übernimmt, ein Handeln, das maximal auf 
den:die Andere:n abzielt, damit dieser sämtliche lebenswichtige Unter-
stützung erhält, die er:sie zur Verwirklichung der Potenziale seines:ihres 
Da-Seins braucht. Zugleich jedoch erfordert Sorge die Aktivierung einer 
unaufdringlichen Beziehungsrichtung, das heißt: einen Schritt zur Sei-
te zu treten. Damit bedeutet Sorge zu tragen, in Abwesenheit des Selbst 
maximal präsent zu sein.

PHILOSOPHIE DER SORGE UND ERZIEHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

h. Reflexivität

Damit Responsivität, die als Verfügbarkeit für eine Antwort auf die Be-
dürfnisse des Anderen gilt, im positiven Sinne ausgezeichnet ist, muss 
sie flankiert werden durch die Absicht, die jeweils beste Handlungswei-
se zu finden. Nimmt man diese Verantwortung an, so muss man sich der 
konstitutiven Komplexität des Sorgehandelns stellen. Sie entsteht zum 
einen aus der Schwierigkeit zu verstehen, was der:die Andere wirklich 
braucht, außerdem daraus, dass unsere Deutungsperspektive vielleicht 
mit der des:der Anderen kollidiert oder auch, weil die Situation so un-
gewöhnlich sein kann, dass uns hilfreiche Koordinaten fehlen, um eine 
adäquate und zuverlässige Interpretation zu formulieren.

Die Sorgebeziehung ist aber auch deshalb komplex, weil es schwie-
rig ist, das richtige Maß affektiver Teilhabe an der gelebten Erfahrung 
des:der Anderen zu finden. Es gibt keine vorgegebenen Verhaltensregeln 
und auch keine Wissenschaft, die weiterhilft. In Bezug auf die wesentli-
chen Dinge des Lebens ist nichts gewiss. Diese konstitutive Komplexität 
des Sorgehandelns verlangt ein hohes Reflexivitätsniveau. Reflexivität ist 
notwendig, weil die Fälle, die wir bearbeiten, zwar möglicherweise ana-
log zu anderen Fällen, in ihrer konkreten Essenz aber immer einzigartig 
und singulär sind, weil auch die sie aushandelnden Menschen einzigar-
tig und singulär sind; diese Fälle lassen sich daher nicht unter allgemei-
ne Regeln subsumieren. Gute und richtige Sorge verlangt von dem:der 
Sorgenden, die eigene Erfahrung kontinuierlich in Frage zu stellen und 
eine reflexive Haltung einzuüben, in der die jeweilige Situation nicht als 
Fall beurteilt wird, der einer allgemeinen Regel unterwerfbar ist, son-
dern in ihrer Singularität. 

Will man gelingende Reflexivität definieren, kann man auf eine For-
schungskultur rekurrieren, die sich im Laufe der Zeit um reflexive Tä-
tigkeit herum entwickelt hat, und die vielleicht nicht zufällig häufig im 
Umfeld der Pflege- und Sorgeprofessionen durchgeführt wurde. Bittet 
man eine:n Expert:in der Sorgepraxis darum, den ihr Handeln beglei-
tenden kognitiven Prozess zu erläutern, so wird deutlich, welch grund-
legende Rolle einer in eine Vielzahl von Formen differenzierten Refle-
xivität zugeschrieben wird. Vielfach wird die sogenannte Reflexion im 
Handeln (reflection in action) genannt, also dasjenige das Handeln per-
manent begleitende und evaluierende Handeln. Diese Art der begleiten-
den Reflexion hilft, das Handeln zu ›retten‹: es ermöglicht ein Erkennen 
von Krisenpunkten ebenso wie von Fehlern, die während der Hand-
lung selbst beantwortet werden können. Nicht weniger wichtig ist die 
retrospektive Reflexion, weil sie nach Abschluss der Handlung einsetzt 
und ermöglicht, die Qualität unseres Handelns zu bewerten, so dass ge-
gebenenfalls die Organisation der Sorge modifiziert werden kann. Viel 
Zeit wird auch der Reflexion auf die Zukunft gewidmet im Sinne eines 

LUIGINA MORTARI

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

antizipatorische Denkens, das auf die Vorwegnahme der Merkmale gu-
ten Sorgehandelns zielt.

Nach Mayeroff (1990: 25) gehört auch Ehrlichkeit sich selbst gegen-
über zur Sorge als einem Handeln, das von der Absicht getragen wird, 
das Wohlergehen des:der Anderen zu begünstigen, und dabei so weit wie 
möglich Verzerrungen durch die Interessen des:der Sorgenden vermei-
det. Betrachten wir Reflexivität aus diesem Blickwinkel, zeichnet sich 
gute Sorge durch die Form einer kontinuierlichen und anspruchsvollen 
Selbstevaluation aus.

i. Technische Fertigkeiten der Erziehung zur Selbstsorge

Aus der ontologischen Perspektive Heideggers gesehen, ist Sprache die 
Heimat des Menschen; die Aufgabe einer authentischen Existenz kann 
daher nur durch Diskurse realisiert werden, der unser Da-Sein zur Selbst-
sorge aufruft. Da unser immaterielles Sein durch Gedanken konstituiert 
wird, wird aus der Sorge für uns selbst die Sorge für unsere Gedanken 
und für die Diskurse, in denen sich die Arbeit des Denkens konkretisiert. 
Es ist schwierig und vielleicht unmöglich, alle Techniken zu nennen, die 
uns die Kultivierung eines solchen Lebens erlauben. Ich werde im Fol-
genden im Lichte des sokratischen Konzepts der Erziehung die wesent-
lichen anführen.

Erziehende müssen selbstverständlich die ›kulturellen Alphabete‹, 
für deren Lehre sie verantwortlich sind, hinreichend beherrschen; hin-
zu kommen die didaktischen Praktiken, die sinnvollem Lernen den Weg 
bahnen. Weniger Aufmerksamkeit widmet man gemeinhin der Frage, 
welche Technik für eine Erziehung zum Denken über grundlegende Fra-
gen der Existenz notwendig sind: Worin liegt das Wesen eines Lebens, 
das wahrhaft menschlich ist? Was ist Gerechtigkeit? Was ist gut? Wie 
erleben und differenzieren wir Schönheit? Solche Fragen skizzieren ei-
nen symbolischen Rahmen, innerhalb dessen nach dem richtigen Maß 
eines adäquaten menschlichen Lebens gefragt werden kann. Allerdings 
gibt es auf diese Fragen keine endgültigen Antworten. Da die Praxis des 
Denkens keine Denkprodukte hinterlässt und weil diese aus einer utili-
taristischen Sicht unwesentlich erscheinen, gelten solche Fragen in einem 
vereinfachten Konzept der Erziehung als Zeitverschwendung. Doch sind 
sie notwendig, da ohne die Untersuchung solcher ethischen Fragen kein 
wahrhaft menschliches Leben zu haben ist. Somit ist die Erziehung zum 
Denken für eine gute erzieherische Praxis ein essenzieller Akt.

Weil die Antworten auf Sinnfragen ihrer Bestimmung gemäß immer 
nur Annäherungen darstellen, müssen Erziehende eine fragende Bewusst-
seinshaltung entwickeln, die all die Ideen, die wir durch die Praxis des 
Denkens gewinnen, problematisiert. Für Sokrates ist der wahre Meister 

PHILOSOPHIE DER SORGE UND ERZIEHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

jener, der »einsieht, dass er in der Tat nichts wert ist, was die Weisheit 
anbelangt«, weil »er nicht weise ist« (Platon 1805-1818/2020: Apologie 
des Sokrates, 23b). In Reaktion auf dieses radikale Bewusstsein von der 
Unbeständigkeit menschlichen Wissens, können Erziehende vom Stand-
punkt der Sorge aus jede Erwartung an Wahrheit infrage stellen. Das 
Fundament der erziehenden Technik besteht daher in einem stetigen Pro-
blematisieren, das im »Fragen, Prüfen und Ausforschen« des Anderen 
(Platon 1805-1818/2020: Apologie des Sokrates, 29e 4-5) zum Ausdruck 
kommt. Die unablässige und kluge Befragung und Widerlegung dessen, 
was der Andere behauptet ist als erziehende Praxis notwendig, wenn ein 
strenges und leidenschaftliches Denken gefördert werden soll. 

Denken heißt nicht, Dinge zu wiederholen, die schon ausgesprochen 
wurden, oder unreflektiert vorstrukturierte Äußerungen zu übernehmen; 
vielmehr ist es eine heuristische Praxis, für die letztlich keine Theorie, 
kein Argument – ganz gleich, wie wohl begründet – befriedigend ist. Die 
Wahrheit, die wir im Wege des Denkens suchen, ist nicht die wissen-
schaftliche Wahrheit, sondern die existenzielle. 

Wenn Erziehung ihren Grund in der Befähigung zur Selbstsorge fin-
det, die das Ziel hat, aus der eigenen Zeit eine sinnerfüllte zu machen, 
dann besteht Erziehungsfähigkeit nicht im Verfügen über »Lehrtechni-
ken«, sondern vielmehr im Bezeugen und Fördern einer Leidenschaft für 
die Wahrheit. Diese Leidenschaft findet ihren Ausdruck zuvorderst da
rin, die Wahrheit zu suchen, solche Diskurse zu führen, die wahrhaft und 
ohne nutzlose Verstellungen sind, damit wir, wenn wir nicht die Wahr-
heit sagen, »unsere Gespräche nicht vergeblich führen« (Platon 1805-
1818/2020: Erster Alkibiades, 110a). 

Für dieses Konzept benötigte man angemessene pädagogische Kon-
texte, die eine solche Denkgemeinschaft in dialogischer Umgebung vor-
wegnehmen, so dass der Aufbau eines inneren Labors möglich ist; eines 
Labors, in dem ein tiefes und kritisches Bewusstsein dafür entwickelt 
werden kann, wie wir uns auf die Anderen beziehen. Es entsteht dann, 
wenn Denken nicht als ein mentales Ablaufen vorgezeichneter Bahnen 
der Erfahrung begriffen wird, sondern stattdessen jeder Gedanke immer 
erneut kritisch betrachtet wird.

In Analogie zur Ausbildung von Psychotherapeut:innen , bei der die 
analytischen Fertigkeiten als Ergebnis einer langen persönlichen Analy-
se gesehen werden, sollte die Ausbildung von Erziehenden verpflichtend 
auch Wege der reflexiven Ausarbeitung der eigenen Erfahrung umfassen, 
damit nachvollziehbar wird, wie grundlegende Arten der Sorge Gestalt 
annehmen. Eine so zu entwickelnde Fähigkeit zur kritischen Selbstbe-
obachtung umfasste auch die Reflexion der je eigenen Genese des In-Be-
ziehung-Seins mit dem:der Anderen.

LUIGINA MORTARI

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

j. Tugenden der Sorge

Ein wesentlicher Bestandteil guter Praxis der Sorge sind Tugenden wie 
Respekt, Großzügigkeit, Ehrlichkeit, Bescheidenheit und Mut. Versteht 
man hier erzieherische Sorge als eine Praxis, die dem:der Anderen ein 
besseres Selbst- und Weltverhältnis ermöglichen kann, muss der:die Er-
ziehende mit Respekt und Großzügigkeit handeln. Ehrlichkeit steht für 
die Art unserer Selbstbeziehung aufgrund der ständigen Reflexion und 
Bewertung unseres Handelns sowie unserer Wünsche und Glaubens-
sätze. Ehrlichkeit meint also, sich einerseits zu dem zu bekennen, wie 
wir uns in der Beziehung befinden, dabei aber andererseits auch unsere 
Stärken wie auch Begrenzungen zu berücksichtigen, möglichst ohne ir-
gendetwas zu verbergen oder zu mystifizieren. Aus dem Wissen um die 
Grenzen unserer Fähigkeiten resultiert Bescheidenheit, die sich auch in 
Zurückhaltung gerade in den Momenten zeigt, in denen das Gegenüber 
eine nach unserem Empfinden andere Sinnrichtung aufnimmt. Beschei-
denheit nährt sich aus dem Wissen um die begrenzten Möglichkeiten, 
Zugang zur Erfahrung des:der Anderen zu erlangen. Erzieherische Sorge 
geht mit Verantwortung gegenüber dem:der Anderen einher und verlangt 
dementsprechend oft schwierige Entscheidungen. Die Schwierigkeit be-
steht darin, dass sowohl das situativ konkrete Wohlergehen des:der An-
deren als auch eine davon distanzierte Haltung mit Orientierung auf 
eine zukünftig zu erwartende Verhaltensweise im Blick behalten werden 
muss. Insofern ist Mut zur Bereitschaft, etwas letztlich Unvorhersehba-
res zu riskieren notwendig; um neue Wege einzuschlagen, neue Möglich-
keiten zu erschließen, bedarf es eines Mutes, der, um nicht leichtsinnig 
zu sein, sich auf die Disziplin kritischen Nachdenkens und einer reflek-
tierten Beurteilung der Situation stützt.

k. Selbstsorge

Da die Sorgepraxis eine intensive Aufmerksamkeit auf den:die und für 
den:die Andere:n erfordert, verursacht sie eine kognitive und emotiona-
le Energie verzehrende Anstrengung. Fehlt im Umfeld des Sorgehandelns 
eine ausreichende Unterstützung, kann es vom Gefühl der Erschöpfung 
bis hin zum Burnout kommen. Um dem zu begegnen, muss der:die Sor-
gende für sich selbst sorgen. Selbstsorge meint, sich des Problems der 
Existenz anzunehmen: Aus der Tatsache, dass es unserem Da-Sein kon-
stitutiv an Sein mangelt, wir nicht vollkommen geboren werden, folgt 
die Aufgabe, unser eigenes Sein erst zu werden. Die fortgesetzte Verant-
wortung dafür, dem eigenen Leben Form zu geben, fordert zur ständigen 
Wahl zwischen verschiedenen Optionen des Da-Seins auf. Diese Wahl 

PHILOSOPHIE DER SORGE UND ERZIEHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

ist insofern schwierig, als bestimmten Möglichkeiten nahegelegt wer-
den, andere – oft auf Dauer – vernachlässigt werden. Sich des Problems 
der Existenz anzunehmen, heißt auch, sich dem ontologischen Paradox 
der conditio humana zu stellen: Sein-mit-Anderen und zugleich unaus-
weichlich allein mit der Aufgabe der Existenz konfrontiert zu sein; wenn 
mein Werden immer in Beziehung zu anderen stattfindet, weil mein Da-
Sein von Beziehungen gespeist wird, dann ist die Existenz zugleich auch 
das Privateste, das ich nicht teilen kann. Wenn es einerseits nicht mög-
lich ist, ohne Beziehungen zu anderen zu leben, fühlen wir andererseits 
doch, dass unsere Existenz durch Isolation geprägt ist. 

Die Theorie zur Praxis der Selbstsorge geht auf alte Traditionen zu-
rück. Als Erster sprach Sokrates darüber; anschließend wurde sie in den 
ersten beiden Jahrhunderten des christlichen Zeitalters breit ausgearbei-
tet. In ihrer primären Formulierung ist Selbstsorge fast deckungsgleich 
mit Selbsterkenntnis und im allgemeineren Sinne mit dem, was im Be-
wusstsein passiert. Bei den Philosophen der griechischen Antike gibt es 
zahlreiche auf Sorge verweisende Begriffe. Interessanterweise bedeutet 
der Ausdruck melete gleichzeitig »Sorge, Übung und Meditation« und 
meint damit die Substanz der conditio humana. Wenn uns die Pflicht 
auferlegt ist, für unser Da-Sein zu sorgen, und wenn die Essenz des Da-
Seins das Bewusstsein ist, dann ist das Verhältnis von Sorge und Medi-
tation schon Teil der ontologischen Struktur. Nur durch Reflexion über 
uns selbst ist es uns möglich, das logos der Erfahrung, die Wahrheit un-
seres Tuns, den Sinn unseres Handelns und die Anordnung dessen, was 
wir tun, als Maß des Sinns zu finden. 

Um zu verstehen, was es bedeutet, uns selbst als Gegenstand der 
Selbstsorge zu erkennen, müssen wir dem Selbst Sinn geben. Akzeptie-
ren wir die ontologische Annahme, dass das Selbst nicht nur in Bezie-
hungen entsteht, sondern dass dieses Selbst zuallererst durch unsere Ge-
danken und Gefühle hervorgebracht wird, dann bedeutet Selbstsorge die 
Sorge für unser Denken und Fühlen, ohne dass dabei die materiale Di-
mension der Existenz geleugnet würde.

In solchen (Freizeit-)Tätigkeiten, die das Bewusstsein von den All-
tagserfahrungen einer schwierigen Sorgebeziehung befreien sollen, wird 
Selbstsorge eher verhindert. Damit Selbstsorge auch als Selbstbildung 
gelingen kann, benötigt sie einen kritisch-dekonstruktiven Ansatz, der 
im Sinne eines Umlernens von bisher unreflektierten Gewohnheiten die 
Alltagserfahrungen in den Sorgebeziehungen bearbeitet. Denn »es gibt 
nichts, was nicht beharrliches Bemühen und unermüdliche, eifrige Sor-
ge bewältigen könnte« (Seneca 1924/1993: Brief 50, 6). Diese Form 
der Selbstsorge bezeichnet Seneca mit dem Begriff instructio. Sie setzt 
sich zusammen aus Übungen, die die Korrektur falscher Gewohnhei-
ten und kognitiver Haltungen bezwecken, denn »der Sitz unseres Übels 
liegt nicht außerhalb von uns, er liegt in uns« (ebd.: Brief 50, 4). In der 

LUIGINA MORTARI

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Selbstsorge hat daher das Konzept des Verlernens einen hohen Stellen-
wert. Seneca spricht von dediscere: »Lass deine Augen verlernen« (ebd.: 
Brief 69, 2). In dieser Interpretation der Selbstsorge benennt Foucault die 
Funktion der fortschreitenden Beseitigung als »Entkrustung von stören-
den Ablagerungen« (Foucault 1981–1982/2009): 128), die überflüssig 
sind und das richtige Handeln verhindern. Wir können diese Funktion 
der Selbstsorge als die therapeutische bezeichnen, als die Arbeit mit den 
problematischen Bestandteilen des Bewusstseins. Für uns selbst zu sor-
gen, heißt also, an uns selbst zu arbeiten mit dem Ziel, unsere bestmög-
liche Gestalt zu finden. Denn dies entspricht dem Humanum, kontinu-
ierlicher Transformationen unterworfen zu sein. 

Literatur

Foucault, Michel (1981-1982/2009): Hermeneutik des Subjekts, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1967): Sein und Zeit, 11. Auflage, Tübingen: Niemeyer.
Lévinas, Emmanuel. (1998). Tra noi. Saggi sul pensare-all’altro, Mailand: 

Jaca Book.
– (1993): Il tempo e l’altro, Genova: Il Melangolo.
– (1991): Otherwise than being. Or beyond essence. Pittsburgh: Duquesne 

University Press.
Mayeroff, Milton (1990): On caring. New York: HarperCollins.
Mortari, Luigina (2014): Gestures and thoughts of Caring. A theory of caring 

from the voice of nurses, Mailand: McGraw-Hill Education.
Noddings, Nel (2002): Starting at Home. Caring and Social Politics, Berke-

ley: University of California Press.
– (1984): Caring. A Feminine Approach to Ethics & Moral Education, Berke-

ley: University of California Press.
Nussbaum, Martha (1990): Love’s knowledge. Essays on Philosophy and 

Literature, New York u. Oxford: Oxford University Press.
Platon (1805-1818/2020): Platons Werke, 2. Auflage, Berlin u. Boston: De 

Gruyter.
Seneca (1924/1993): Briefe an Lucillus. Erster Teil. Briefe 1–81, in: Philoso-

phische Schiften Bd. 3, Tübingen: Felix Meiner Verlag.
Stein, Edith (1917): Zum Problem der Einfühlung, Halle: Buchdruckerei 

des Waisenhauses.
Webster, Noah (1979): Webster’s New Universal Dictionary, 2. Auflage, 

New York: Simon & Schuster.
Winnicott, Donald W. (1987): Babies and their mothers, Boston: Da Capo 

Press.

PHILOSOPHIE DER SORGE UND ERZIEHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28 - am 18.01.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

