2 Anthropologische Grundlagen —
Embryonen und Hirntote

Einen Kategorienfehler begeht, wer anthropologische (griechisch: an-
thropos = Mensch) Fragestellungen mit ethischen Fragestellungen
verwechselt. So bestreiten manche Vertreter einer Abtreibungszulis-
sigkeit oder -duldung, dass Ungeborene bis zu einem bestimmten
Zeitpunkt tiberhaupt Menschen sind. Typisch hierfiir wiren bei-
spielsweise bestimmte muslimische und jiidische Glaubensreprisen-
tanten. Sie bestreiten also nicht die ethischen Prinzipien von Men-
schenwiirde und Lebensrecht, sondern nur das Lebensrecht von
menschlichen Embryonen. Sie haben also eine andere Anthropologie
als die entsprechenden Abtreibungsgegner, die davon ausgehen, dass
bereits die menschliche Zygote ein Mensch ist. Wenn nun Abtrei-
bungsgegner denjenigen, die bestimmte Formen von Abtreibungen
fiir ethisch zuldssig erachten, vorwerfen, sie wiirden die Prinzipien
von Menschenwiirde und Lebensrecht missachten, so verwechseln
sie den anthropologischen Dissens mit dem ethischen. Am Lebens-
ende gibt es einen vergleichbaren Fehler. Manche, die das Hirntod-
kriterium bestreiten, behaupten, bei Explantationen wiirden Sterben-
de getotet und damit deren Menschenwiirde und Lebensrecht
verletzt. Nur wenn die Betroffenen explizit darin eingewilligt hitten,
konnte eine derartige Organentnahme ethisch zulissig sein. Dies
wiirde allerdings voraussetzen, dass die aktive Sterbehilfe mit Ein-
willigung der Betroffenen zuldssig wire oder der Akt der Organ-
entnahme als ein Sterbenlassen gedeutet wird.! Befiirworter des
Hirntodkriteriums dagegen halten Hirntote nicht mehr fiir lebende
Menschen. Thnen kommen nach ihrer Ansicht darum auch keine
Menschenwiirde und folglich auch kein Recht auf Leben zu. Auch in

! Darauf ist bei der Behandlung der Konfliktfille am Lebensende noch ausfiihrlich
einzugehen.

97

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

dieser Frage werden also nicht ethische Prinzipien bestritten, sondern
anthropologische Annahmen.?

Der Streit, wer der Mensch sei, wann seine Existenz beginne und
wann sie ende, beriihrt bei vielen Menschen die Fundamente ihrer
jeweiligen religiosen oder weltanschaulichen Grundannahmen. Aus
diesem Grund ist es nétig, im Folgenden drei grofle weltanschauliche
Entwiirfe schematisiert darzustellen. Sie haben entscheidenden Ein-
fluss darauf, wie anschlieflend medizinethische Bewertungen am Le-
bensanfang und Lebensende ausfallen. Zudem haben Vertreter dieser
Weltanschauungen in vielen Staaten einen wesentlichen Einfluss auf
die jeweilige Gesetzgebung und damit auch auf medizinrechtliche Be-
stimmungen.

2.1 Substanzanthropologien
2.1.1 Grundlagen

Wenn die achtzigjihrige Petra in ihrem Fotoalbum die Bilder aus
ihrer Kindheit anschaut, erkennt sie sich darin wieder. »Was fiir ein
komisches Kleid habe ich damals in der ersten Schulklasse getragenc,
mayg sie denken. Sie identifiziert sich mit dem sechsjihrigen Midchen
auf dem Bild. Sie geht unbefangen von einer Identitit zwischen die-
sem Midchen und sich selbst aus. Dafiir hatte die klassische grie-
chische Philosophie den Begriff der Usia geprdgt, zu Deutsch: das,
was das Sein dieses Menschen ausmacht. Der lateinische Begriff der
Substanz, wortlich: das, was darunter steht, fasst dies zusammen.
»Das war ich«, wird Petra sagen. Sie erkennt sich in diesem Kind,
das so ganz anders aussieht als sie mit 80 Jahren, wieder.

Dabei gibt es zwei grofSe Interpretationslinien fiir dieses Wieder-
erkennen. Platons Sicht des Menschen ist dualistisch. Der Mensch hat
eine unvergingliche Seele, genauer einen unverginglichen Seelen-
teil, und ist ansonsten verginglich. Dieser verniinftige Seelenteil ist
der eigentliche Mensch. Platon nennt ihn deshalb den inneren Men-
schen des Menschen, der den Korper wie ein Kutscher die Pferde
lenkt.> Was also macht die menschliche Existenz aus? Es ist der ver-

2 Vgl. zur Vertiefung fiir das Folgende die philosophisch herausfordernden Analysen
von McMahan (2002) und Parfit (1984).
3 Vgl. Politeia 589a.

98

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

niinftige Seelenteil. Dieser iiberdauert nach Platon jedoch nicht nur
den Tod, sondern war auch bereits vor der irdischen Existenz des kon-
kreten Menschen da. Platon vertritt namlich eine Reinkarnations-
lehre. Das jeweilige irdische Leben entscheidet dariiber, in welcher
Form die nichste Reinkarnation vonstattengehen wird. Selbst Kant
geht in seinen erst nach seinem Tod verdffentlichten Reflexionen
wie Platon von der Priexistenz der menschlichen Seele aus.*
Allerdings hat Aristoteles ein nuancierteres Verstindnis der Usia
entwickelt, das fiir die Anthropologie der monotheistischen Weltreli-
gionen von grofSer Bedeutung ist. Aristoteles unterscheidet das We-
sen des Menschen in folgender Weise. Das, was sich durch die Zeit
durchtrigt, was die Identitit dieser konkreten Petra ausmacht, nannte
er erste Usia. Dagegen bestimmt nach seiner Uberzeugung die zweite
Usia, die zweite Substanz, das allgemeine Kriterium des Menschseins,
also was Petra als Mensch von allem unterscheidet, was nicht Mensch
ist, namlich ihr Menschsein. Dieses Menschsein ist die »Form« ihres
Korpers. Was will Aristoteles damit sagen? Er geht ganz praktisch
von der Alltagsbeobachtung aus, dass alles, was ist, eine Gestalt hat,
die das Materielle formt. Darum heif3t diese Konzeption nach ihren
Hauptelementen »Hylemorphismus« (griechisch: hyle = Materie,
morphé = Form). Was besagt diese Konzeption? Endliche Substanzen
bilden eine Einheit aus Materie und Form. Die Materie ohne Form ist
reine Moglichkeit. Erst die Form erfiillt und verwirklicht sie. Sie ist
zugleich dasjenige, was der jeweiligen Materie ihre raumzeitliche
Identitit verleiht.® Diese hylemorphistische Konzeption wendet Aris-
toteles auf die menschliche Existenz an. Was den Menschen zum
Menschen macht ist sein Menschsein, verstanden als sein begriff-
liches Wesen. Dieses Wesen des Menschen nennt Aristoteles auch
seine Geistseele und verdeutlicht dies in folgendem Bild: Wire das
Auge ein Lebewesen, wire die Sehkraft seine Seele. Daraus folgt, dass

* Vgl. »Wenn man aus der Natur des erwachsenen Menschen auf dessen ewige Dauer
schliefen kann, so muss auch der neugeborene Mensch eben dieses hoffen lassen.
Also auch der Embryo, das ovulum vom ovulo. Dieser Anspruch auf die Ewigkeit
kann nicht von der zufélligen Verbindung mit dem Kérper abhidngen; denn diejenige
Vollkommenbheit, die nicht ohne Verbindung mit kérperlichen Dingen entspringen
kann, kann auch nicht ohne dieselbe fortdauern. Also haben die menschlichen Seelen
ein geistiges Leben auch vor dem Korper gehabt; also kann das tierische Leben nicht
tiber ihr ewiges Schicksal entscheiden« (Reflexion Nr. 4239, in: Kant 2003 [AA XVII],
473).

5 Vgl. zum Substanzbegriff besonders Aristoteles’ Metaphysik 1028aff.

99

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

das Lebewesen nur in der Einheit von Leib und Seele existiert, wie
auch das Auge nur in der Einheit von Pupille und Sehkraft vorhanden
ist.® Logisch ergibt sich daraus die Verginglichkeit der Seele des kon-
kreten Menschen.” Da jeder Mensch jedoch durch den Teil der Seele,
der von Aristoteles titiger Geist genannt wird,® am Gottlichen teilhat,
ist dieser Teil unsterblich. Allerdings ist dieser Teil der Seele nicht
individuell zu denken, weswegen die beiden grofien muslimischen
Arzte und zugleich Theologen des Goldenen Zeitalters des Islam,
Avicenna und Averroes, aufgrund ihrer aristotelischen Uberzeugun-
gen unter Hiresieverdacht standen.

Der Koran wie auch die jiidische Orthodoxie haben dagegen
ebenso wie das Christentum an der Unsterblichkeit des einzelnen
Menschen festgehalten, die durch die unsterbliche Seele gesichert ist.
Der katholische Theologe Thomas von Aquin (1224-1274) hat diese
Konzeption zumindest fiir die rémisch-katholische Kirche systemati-
siert. Wie bei Aristoteles macht die Geistseele als »Form des Kor-
pers«® das Wesen der menschlichen Existenz aus, weshalb der Mensch
im Unterschied zu Tieren und Pflanzen eine Person ist. Person ist
dabei »die individuelle Substanz einer verniinftigen Natur«.'® Dieser
Personenbegriff ist frei von jeder moralischen Konnotation. Mit der
Zuordnung von »individua« zu »substantia« verdeutlicht Thomas,
dass es um die eine unteilbare Substanz, die erste Substanz im Sinne

¢ »Wenn man also eine allgemeine Bestimmung fiir jede Art Seele geben soll, ist sie
die vorlidufige Erfiilllung des natiirlichen mit Organen ausgestatteten Korpers. Des-
halb darf man auch nicht fragen, ob Seele und Kérper eins sind, wie auch nicht, ob
Wachs und Figur, tiberhaupt nicht, ob Materie und der aus Materie gebildete Gegen-
stand. [...] Ganz allgemein ist damit ausgesprochen, was die Seele ist: Wesenheit im
begrifflichen Sinne« (De anima 412b).

7 Vgl. De anima 430a.

8 Vgl. De anima 430a.

9 STIq76alresp.

10" »Persona est rationalis naturae individua substantia« (ST 1q29 a 1). Thomas zitiert
diese Passage aus Boethius’ Contra Eutychen et Nestorium in dieser Weise. Moderne
Editionen beispielsweise im Meiner-Verlag folgen der Ausgabe von Steward/Rand in
der Loeb Classical Library, wo statt »rationalis« »rationabilis« steht. In der Sache
macht dies keinen Unterschied. Das klassische Worterbuch des Lateinischen von
Georges behandelt »rationalis« und »rationabilis« als Synonyme. In »rationabilis«
sozusagen Potentialitdt hineinzudenken, entbehrt darum jeder sprachlichen Grund-
lage. Es wire aber auch sachlich vélliger Unsinn, da Boethius Trinitétsspekulation
treibt und den Personenbegriff im Rahmen von Trinititsspekulationen entfaltet. Gott
ist aber reiner Akt (actus purus). Jede Form von Potentialitit ist bei Gott ausgeschlos-
sen.

100

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

des Aristoteles geht, also beispielsweise diesen konkreten Menschen.
Von daher ist es nach Thomas véllig unsinnig, eine individua sub-
stantia als teilbar zu verstehen, denn die betreffende Person wird zer-
stort, wenn sie geteilt wird. Dies ist im Rahmen der vorausgesetzten
Ontologie, aber auch fiir unser Alltagsverstindnis véllig selbstver-
standlich: Ich bin unteilbar. Man mag mir ein Bein amputieren usw.,
aber wer mein Aktzentrum zerstort, zerstort mich.

Dieser Gedanke ist in mehreren Hinsichten zentral. Die Seele ist
Formprinzip des Korpers. Ohne den Kérper ist die Seele nicht »dieser
Mensch da«. Thomas geht darum sogar so weit, ausdriicklich der vom
Korper getrennten Seele das individuelle Substanzsein abzusprechen.
Sie behilt aber die Fahigkeit zu einer neuen Einheit in der Auf-
erweckung.!

Dieser thomanische Gedanke entspricht dem biblischen Befund
und dem Glauben der drei monotheistischen Weltreligionen an eine
leibliche Auferstehung, also die Auferstehung des ganzen Menschen.
Gleichzeitig betonen alle drei Weltreligionen die Bedeutung der See-
le, die den Tod iiberdauert und die Kontinuitit zwischen dem ir-
dischen und dem auferweckten Menschen verbiirgt. Vertreter aller
drei Weltreligionen gehen auch davon aus, dass diese unsterbliche,
individuelle Seele unmittelbar von Gott geschaffen wird und sich
nicht den Eltern verdankt. Beispielsweise hat Papst Benedikt XVI. in
seiner Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der Pipst-
lichen Akademie der Wissenschaften im Jahr 2008 diese Uberzeu-
gung ausgesprochen, »dass >jede Geistseele unmittelbar von Gott ge-
schaffen wird — sie wird nicht von den Eltern >hervorgebracht« — und

1 »Es steht niamlich fest, dass die Seele natiirlicherweise mit dem Korper vereint ist,

getrennt von ihm aber ist gegen ihre Natur und akzidentiell. Von daher ist die Seele,
des Korpers entkleidet, solange sie ohne Korper ist, unvollkommen. Es ist aber un-
moglich, dass jener Zustand, der natiirlich und wesentlich ist, begrenzt und praktisch
nichts ist, und der Zustand, der gegen die Natur und akzidentiell ist, unbegrenzt
dauern sollte, wenn die Seele immer ohne Korper fortdauern wiirde. [...] Es steht fest,
dass der Mensch natiirlicherweise das Heil fiir sich selbst ersehnt. Die Seele aber, weil
sie ein Teil des menschlichen Kérpers ist, ist nicht der ganze Mensch, und meine Seele
ist nicht mit mir identisch [anima autem cum sit pars corporis hominis, non est totus
homo, et anima mea non est ego]; von daher erlange ich oder irgendein anderer
Mensch das Heil dennoch nicht, mag auch die Seele ihr Heil in einem anderen Leben
erlangen« (Super I Cor., cap. 15 1, 2). Dieser Text des Thomas findet sich in der Ge-
samtausgabe von Busa, die im Internet verfiigbar ist, hier zitiert nach: http://www.
corpusthomisticum.org/clv.html, eingesehen: 10.09.2020). Vgl. auch Vgl. ST1, q29 a
1ad5.

101

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

dass sie unsterblich ist« [...]. Das weist auf das Besondere der Anthro-
pologie hin und ladt zu einer Untersuchung durch das moderne Den-
ken ein.«'?

2.1.2 Debatten um den moralischen Status des Embryos

Allerdings gibt es einen wesentlichen Dissens, ab wann der Embryo
ein Mensch im vollen moralischen Sinn ist. Thomas, jiidische und
muslimische Autoritidten gehen von einer Sukzessivbeseelung aus,
sodass die Beseelung mit der Geistseele nicht mit dem Zeugungsakt,
sondern zu einem spdteren Zeitpunkt geschieht. Erst dann ist der
Embryo moralisch so zu bewerten wie geborene Menschen. Dagegen
nehmen viele Christen und ausdriicklich das rémisch-katholische
Lehramt eine Simultanbeseelung an, also dass sich die Beseelung bei
der Befruchtung ereignet. Bereits ab dem Zygotenstadium ist die
Menschenwiirde und das Lebensrecht des Embryos anzuerkennen.

Diese Annahme ist vor dem Hintergrund der Beseelungslehre
jedoch hoch problematisch, was an drei Uberlegungen gezeigt werden
kann. Der erste Einwand gegen die Simultanbeseelung findet sich
bereits bei Thomas. Er stellt die Frage, ob es Gott wollen konne, dass
so viele Menschen so frith zugrunde gehen.'® Er war sich bereits zu
seiner Zeit bewusst, wie viele Schwangerschaften sehr friih enden.
Heute geht man davon aus, dass hochstens die Halfte aller befruchte-
ten Eizellen tiberhaupt zur Geburt kommt. Allerdings ist dieses Ar-
gument nicht durchschlagend, da bis Mitte des 19. Jahrhunderts nur
etwa die Hilfte aller geborenen Kinder iiberhaupt das zweite Lebens-
jahr {iberstanden. Es gibt aber sehr wenige, die bestreiten wiirden,
dass Neugeborene anthropologisch bereits Menschen sind.

Dagegen ist eine zweite Uberlegung gegen die Annahme einer
Simultanbeseelung weitaus tiberzeugender. Warum sollte eine Besee-
lung so friih stattfinden konnen, wenn doch aus einer befruchteten
Eizelle noch Mehrlinge werden kénnen? Man stelle sich vor, eine
Zygote wiire bereits beseelt. Wenn ein Forscher diese Zygote, nennen
wir sie Anna, nach einer kiinstlichen Befruchtung teilt, also ein Em-

12 Benedikt XVI. (2008), hier das Konzil von Vienne zitierend.

3 Vgl. SGII, 2, cap. 89, no. 4f. Thomas redet hier vom ménnlichen Samen, weil er
aufgrund der medizinischen Vorstellungen seiner Zeit ohne Kenntnis der Existenz der
Eizelle — modern gesprochen — das gesamte Erbgut im méannlichen Samen vermutete.

102

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

bryosplitting vornimmt, hat er dann zwei neue beseelte Menschen
geschaffen, nennen wir sie Berta und Carla, oder ist Anna geblieben
und nur Berta dazugekommen? Aber selbst wenn man diese Annah-
me machen wiirde, konnte unser Forscher zu diesem frithen Stadium
auch die beiden Zygoten wieder zusammenfiigen. Hitte er dann Dora
geschaffen oder wire unsere urspriingliche Anna wieder da und Ber-
tas Seele wire wieder entschwunden? Unser Forscher konnte jedoch
noch radikaler vorgehen. Er konnte die Zygote in ein Nahrmedium
legen, sodass es sich zwar zu Stammgzellen ausdifferenziert, aber kei-
nen menschlichen Organismus bildet. Hat er dann die beseelte Anna
in diesem kontinuierlich verlaufenden Prozess getotet, weil ihre Seele
»entschlafen« ist?

Fiir das Judentum sind Stellen aus der Hebraischen Bibel ent-
scheidend, insbesondere aus der Thora. Danach gilt der Embryo an-
fangs wie Wasser."* Auch der Koran unterscheidet in der 23. Sure
verschiedene Stadien. Der Embryo gilt anfangs als »Tropfen«, dann
als »Blutklumpen« und »Fleischklumpen«. Erst mit der Einhauchung
der Geistseele am 120. Tag nach der Empfiangnis ist mit Gewissheit
ein Mensch vorhanden. Dies entspricht der Annahme des Aristoteles,
die auch Thomas von Aquin aufnimmt, namlich dass der Embryo erst
eine bestimmte Gestalt haben muss, damit davon gesprochen werden
kann, dass die Seele fiir diesen Korper gestaltgebend ist. So spricht
Thomas davon, dass die aktive Kraft fiir die vegetative und sinnliche
Seele im minnlichen Samen wie eine Art Bauplan®® vorhanden ist,
gerade aber nicht fiir die Geistseele: »Das Wirken Gottes aber bringt
die menschliche [Geist]|Seele hervor, auf die die Kraft des Samens
lediglich vorbereitet [disponit], die sie aber nicht hervorbringen
kann.«® Die Beseelung mit der Geistseele, die die vegetative und ani-
malische Seele in sich aufhebt, erfolgt dabei erst, wenn die korper-
liche Grundlage dafiir vorhanden ist.”” In heutigem Sprachgebrauch

1 Vgl. Ex 21,221,

5 Vgl. In Metaphysic.,, lib. 7 1. 8 no 25, vgl. lib. 8 1. 4 no 9.

16 SG1I, 2, cap. 89, no. 15.

17 Vgl. »Jedoch ldsst sich auch nicht sagen, im Samen sei von Anfang an eine ihrem
Wesen nach vollendete Seele, deren Titigkeit allerdings wegen des Fehlens der Orga-
ne nicht in Erscheinung trite. Denn da die Seele mit dem Kérper als Form vereinigt
wird, wird sie nur mit demjenigen Korper vereinigt, dessen Akt sie im eigentlichen
Sinn ist. Nun ist ja die Seele >der Akt des organischen Kérpers«. Vor der Entfaltung der
Organe des Korpers ist demnach die Seele im Samen nicht aktuell enthalten, sondern
nur der Potenz oder der Kraft nach« (SG1I, 2, cap. 89, no. 3; vgl. SG I, 2, cap. 86).

103

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

wiirde man sagen: Beseelung setzt eine korperliche Bedingung der
Maoglichkeit voraus, die Gehirnbildung, zumindest in ihrer rudimen-
tirsten Form. Die Geistbeseelung findet statt, wenn eine bestimmte
korperliche Struktur des Embryos gegeben ist. Erst dann wird er zum
Individuum und damit zur menschlichen Person.

In der derzeitigen Diskussion'® werden drei Argumente debat-
tiert, die eng mit der substanzanthropologischen Konzeption verbun-
den sind: das Identitits-, Potentialitits- und das Vorsichtsargument.

Das Identititsargument war bereits oben problematisiert worden.
Solange eine Zwillingsbildung méglich ist, kann nicht von einer indi-
vidua substantia gesprochen werden, zumal im Blick auf jede Zygote
gilt, dass nur ein Teil der Tochterzellen, die spitere innere Zellmasse
als Embryoblast zum spdteren Embryo wird, wihrend die anderen
Tochterzellen den genidentischen Trophoblasten bilden.

Darum trigt auch ein anderes Argument die Hauptlast im Rah-
men einer derartigen Substanzanthropologie, namlich das sogenann-
te Potentialititsargument.

1. Jedem Menschen, der aktual bestimmte Eigenschaften ® hat,
kommt Menschenwiirde zu.

2. Jedem menschlichen Lebewesen, das die aktive Potentialitdt be-
sitzt, diese bestimmten Eigenschaften ® auszubilden, kommt
Menschenwiirde zu.

3. Manche frithen menschlichen Embryonen sind menschliche Le-
bewesen, die die aktive Potentialitit besitzen, bestimmte Eigen-
schaften ® auszubilden.

4. Also kommt manchen frithen menschlichen Embryonen Men-
schenwiirde zu.

Dieses Argument sieht sich jedoch mindestens zwei Einwénden aus-
gesetzt. Geht man im Paradigma einer Substanzanthropologie davon
aus, dass mit dem Werden der menschlichen Zygote ein neues Sein
entstanden ist, dann erscheint folgender Gedankengang des Moleku-
larbiologen und Jesuiten Alonso Bedate folgerichtig:'® Der mensch-

18 Vgl. fiir die deutschsprachige Diskussion Damschen/Schénecker (2002) (Hg.) und
Seidel (2010). Das Kontinuumsargument passt nicht zur substanzanthropologischen
Debatte, sondern zur Debatte im Rahmen der naturalistischen Konzeption.

19 Jch folge in der Rekonstruktion der Argumentation Bedates hier Seidel (2010,
155£).

104

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

liche Embryo verfiigt als menschliche Zygote (Phase A) nur iiber die
aktive Potentialitdt zu einer Morula (Phase B) zu werden, denn sie hat
zwar genetische Informationen zur Verfiigung, aber es fehlen ihr die
meisten anderen Informationen. Nur wenn sie diese letztgenannten
empfingt, kann sie als Morula, die die passive Potentialitit einer
Empfinglichkeit fiir diese Informationen hat, zu einer Blastozyste
(Phase C) werden usw. Erst wenn die meisten Organsysteme angelegt
sind, ist die Phase erreicht, in der der Embryo im spezifischen Sinn
Mensch ist.2

Diese Sichtweise ldsst sich gut mit heutigen naturwissenschaft-
lichen Uberlegungen zusammendenken. So betont Seidel: »Erst nach
Ausbildung eines entsprechenden funktionstiichtigen Neurosystems
kann ein Organismus tiber die »aktive Potenz« zu irgendetwas ver-
fiigen; vorher wirken ausschliefilich >materielle Notwendigkeiten«.«2!
Man darf dies freilich nicht missverstehen, denn auch der frithe Em-
bryo ist keineswegs passiv. Im Gegenteil verhilt er sich bereits vor der
Einnistung hochst aktiv: Bei der Zellteilung sind Reparaturmechanis-
men am Werk, durch eigene Kontraktionen gelingt das Schliipfen aus
der zona pellucida usw. Jedoch sind alle diese Aktivititen eben noch
nicht eine aktive Potentialitdt in dem Sinn, dass man hier davon spre-
chen kann, dass sich bereits ein Mensch als Mensch entwickelt oder
alles, was zusitzlich zu den embryonalen Aktivititen hinzukommt,
nur Umweltbedingungen wiren wie beispielsweise Nahrung oder
spater die Luft. Vielmehr handelt es sich um konstitutive Bedingun-
gen fiir das Sein des Menschen.

Der zweite Einwand ist praktischer Natur. Der Rechtsphilosoph
Merkel?? hat folgendes Gedankenexperiment vorgeschlagen. Man
stelle sich vor, es brennt in einer Klinik, die sowohl eine Neugebore-
nen- wie eine Fertilisationsabteilung hat. Wen wiirde man retten,
wenn man nur die Wahl hitte, entweder ein Baby oder einen Kiihl-
schrank, in dem sich mehrere hundert befruchtete Eizellen, also friihe
menschliche Embryonen befinden, aus dem Brand herauszutragen?
Auch hier sagt die Intuition, dass praktisch alle Menschen das Kind
retten wiirden. Ganz allgemein gehen wir in unserem alltiglichen
Leben nicht davon aus, dass beispielsweise eine Eichel bereits dasselbe
sei wie eine Eiche. Wer eine Eichel verfiittert, die eine aktive Poten-

2 Vgl. Bedate/Cefalo (1989).
2 Seidel (2010), 291.
2 Vgl. Merkel (2002), 151.

105

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

tialitdt hat, sich, in die Erde eingepflanzt, zu einer Eiche entwickeln zu
konnen, wird nicht der Uberzeugung sein, er habe gerade eine Eiche
vernichtet.

Aber auch das Vorsichtsargument ist problematisch, da Vorsicht
ihren Preis hat und zu grofle Vorsicht ebenfalls schaden kann. Dies
ldsst sich gut im Riickgriff auf ein verwandtes Problem illustrieren,
das mehr als 1500 Jahre von grofSer Bedeutung war. Damals wurde die
Position vertreten, dass bereits der miannliche Samen die menschliche
Seele {ibertrage. Damit verband sich die Vorstellung, dass der minn-
liche Samen quasi einen Menschen im Kleinen (homunculus) be-
inhalte, da die menschliche Seele als das Eigentliche des Menschen
verstanden wurde. Begriindet wurde diese Position damit, dass analog
zum Samen einer Pflanze auch der Samen des Mannes eigentlich die
gesamte aktive Potenz in sich triige, sodass unter idealen Bedingun-
gen daraus ein geborener Mensch werden kénne.? Dariiber hinaus
wurde aber auch fiir diese Position argumentiert, dass man in einer
so wichtigen Sache wie dem Umgang mit menschlichem Leben beson-
ders vorsichtig sein miisse und darum davon ausgehen sollte, dass es
sich so verhalte. Darum sei jede Vergeudung méannlichen Samens als
Tétung eines Menschen zu verstehen. Das hatte weitreichende Kon-
sequenzen, beispielsweise in der Bewertung von Selbstbefriedigung.
Nicht wenige Menschen sind daran zerbrochen, weil sie glaubten
durch derartige Handlungen am Tod von Menschen schuldig zu sein.

Als Ergebnis lasst sich festhalten, dass die Substanzanthropologie
keine sichere Angabe machen kann, ab wann die menschliche Exis-
tenz beginnt. Weder geben die Religionen, die von einer Beseelung
durch Gott ausgehen, eine iibereinstimmende Antwort, noch rein

siikulare philosophische Uberlegungen.

2.1.3 Debatten um den moralischen Status von
Ganz- und Teilhirntoten

Fiir die drei monotheistischen Weltreligionen gilt: »[...] beim Tod
wird die Seele vom Leib getrennt. Sie wird am Tag der Auferstehung
der Toten wieder mit ihrem Leib vereint werden.«** Doch wann ist

» Der griechische Begriff »Sperma« bedeutet auch »Spréssling, Kind, Sohn, Ab-
kémmling«.
24 KKK, Nr. 1005.

106

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

der Mensch tot? Wie ist der Tod zu definieren, was sind die Todes-
kriterien und wie ist er zu diagnostizieren??

Neue medizinische Moglichkeiten haben eine Festlegung auf den
Herztod obsolet gemacht. So lebte z. B. Barney Clark, dessen eigenes
Herz zu diesem Zeitpunkt irreversibel zerstort war, vier Monate ohne
Herz an einer Maschine und in dieser Zeit lachte, sprach und af3 er.
Derzeit akzeptieren darum die meisten Vertreter des Substanzendua-
lismus neben dem klassischen Kriterium des irreversiblen Herz- und
Kreislaufversagens verbunden mit Totenstarre auch das Ganzhirn-
todkriterium im Sinne des dissoziierten Ganzhirntods. Dabei stirbt
das Gehirn ab, das Herz aber schlagt nur dank intensivmedizinischer
MafSnahmen noch weiter. Beispielhaft hat der Imam von Jenin in der
Dokumentation Das Herz von Jenin diese Position zusammengefasst.
Auf die Frage, ob man die Organe eines ganzhirntoten Menschen
spenden diirfe, antwortete der Imam: »Der Korper beherbergt die
Seele, und diese gehort Gott allein und nicht dem Menschen. [...]
Doch nach dem Tod ist es erlaubt, Organe zu spenden, egal an wen.«2
Ahnlich sehen dies viele jiidische Rabbiner und christliche Geistliche.

Zudem stimmen alle Religionen darin iiberein, dass die Lebens-
geschichte eines Menschen mit Gott irdisch zu Ende ist, wenn dieser
Mensch niemals mehr ein »Ich« sein kann, denn dann hat die Seele
diesen Menschen verlassen. Die Narrationen dieser Religionen ma-
chen das dauerhafte himmlische Seelenheil von ihren Taten und Ein-
stellungen zu Lebzeiten auf Erden abhingig. Ohne Ichbewusstsein
gibt es aber weder ein Handeln noch ein Denken.

Lange Zeit galt der irreversible Ausfall des Herzens, der so-
genannte Herztod, als Tod des Menschen. Neue medizinische Mog-
lichkeiten, namlich Patienten an einer Herz-Lungen-Maschine am
Leben zu halten, deren Herz irreversibel zu schlagen aufgehort hat,
zeigen jedoch, dass dieses Kriterium so nicht mehr gelten kann. Das
Beispiel aus dem New England Journal of Medicine? von jenen Kin-
dern, deren Herz zu schlagen aufgehort hatte, deren Herzen aber in
anderen Kindern wieder zum Schlagen gebracht werden konnten,
zeigt eine fundamentale und aufgrund unserer heutigen Kenntnisse
neue Schwierigkeit auf. Wenn das lange Zeit giiltige Herztodkriteri-
um nicht mehr giiltig ist, muss gefragt werden: War bei den Kindern

% Vgl. dazu die Analysen von Birnbacher (2020).
2% https://www.youtube.com/watch ?v=EI3 AUi2lTws, zuletzt eingesehen: 28.09. 2020.
77 Vgl. Boucek et al. (2008) und dazu den Kommentar von Veatch (2008).

107

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

tatsdchlich die Herz- und Kreislauffunktion irreversibel gestort, oder
muss nicht der Verzicht auf den Versuch, die Herzen wieder zum
Schlagen zu bringen, als aktive Sterbehilfe zum Zweck einer Explan-
tation verstanden werden? Religiose Menschen oder Vertreter einer
Reinkarnationslehre im Sinne von Platon und auch — méglicherweise
— Kant miissten sich fragen, ob in diesem Fall die Seele schon den
Korper verlassen hat.

Vertreter einer Beseelungslehre konnten jedoch stattdessen eine
Teilhirntodhypothese dergestalt vertreten, dass es geniigt, wenn der
Teil des Gehirns abgestorben ist, der notwendige Bedingung von Ich-
bewusstsein ist, durch das sich die Geistseele ausdriickt. Dann wére
nur noch das technische Problem der Grund, auf den Ganzhirntod als
Kriterium zuriickzugreifen, ndmlich nicht exakt bestimmen zu kon-
nen, welche Teile des Gehirns abgestorben sein miissen, damit das
Ichbewusstsein irreversibel verloschen ist.2

Den Ganzhirntod als Tod des Menschen festzustellen, ist unpro-
blematisch, wenn er als Folge eines irreversiblen Herz- und Kreislauf-
versagens verbunden mit der Totenstarre den Tod anzeigt. Er wurde
bereits von Xavier Bichat (1771-1802) beschrieben. Fiir die Organ-
entnahme ist der so genannte dissoziierte Ganzhirntod wichtig. Dabei
stirbt das Gehirn ab, das Herz aber schligt dank intensivmedizi-
nischer Mafinahmen noch weiter. Der nach medizinischen Kriterien
festgestellte dissoziierte Ganzhirntod wird weltweit von den Arzte-
vertretungen als Tod des Organismus als Ganzem anerkannt, erst-
mals 1968 in Deutschland und Frankreich, kurz darauf durch das Ad
Hoc Committee of the Harvard Medical School auch in den USA.
Dies bedeutet: Mit dem Tod des Gehirns als der entscheidenden Inte-
grationsinstanz ist der Mensch als Ganzheit verstorben.

Die Annahme des dissoziierten Ganzhirntods als Tod des Men-
schen ist jedoch umstritten. So gibt es beispielsweise Vertreter der
monotheistischen Weltreligionen, die das Ganzhirntodkriterium be-
zweifeln. Der jiidische Philosoph Hans Jonas verlief} deshalb bereits
1968 das Harvard Committee, als es das Ganzhirntodkriterium als ein
Todeskriterium festlegte. Er konnte nicht akzeptieren, dass in einem

28 Eine Ausnahme hiervon ist die Anenzephalie, also das Fehlen des Grof3hirns bei
Neugeborenen, da hier mit Gewissheit kein Ichbewusstsein gegeben sein kann, denn
dieses setzt als notwendige Bedingung die Existenz eines GrofShirns voraus. In diesem
Sinn stiinde denjenigen, die eine Seelentheorie vertreten, die Méglichkeit offen, da-
von auszugehen, dass Anenzephale niemals beseelt gewesen sind.

108

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

Leichnam ein Herz schlagen kann und dass dieser physiologische Re-
aktionen, z.B. Temperaturschwankungen, zeigt. Auch der romisch-
katholische Neurologe Shewmon lehnt bis heute dieses Kriterium
ab, weil Hirntote noch eine Pubertit durchlaufen konnen. Ahnlich
denken im deutschen Sprachraum Mitglieder des Ethikrats wie der
romisch-katholische Jurist Wolfram Hofling. Evangelische Verbiande
bezweifeln ebenfalls das Ganzhirntodkriterium wie manche Anhan-
ger von Reinkarnationslehren. Sie konnen sich nicht vorstellen, dass
hirntote Schwangere tot sind, wenn sie noch nach Wochen oder sogar
Monaten ein gesundes Kind zur Welt bringen.

Hier wird das substanzanthropologische Paradigma unter der
Hand durch ein organismisches Paradigma ersetzt. Die Heiligkeit
des Lebens hingt nicht mehr von der Existenz einer Geistseele ab,
sondern ergibt sich daraus, dass noch ein menschlicher Organismus
existiert.

Wenn jedoch ein Ganzhirntoter noch nicht verstorben ist, hat
dies wichtige Konsequenzen fiir die Entnahme von Organen nach
Feststellung des Ganzhirntods. Wer niamlich am Ganzhirntodkriteri-
um als maflgeblichem Kriterium zweifelt, muss die Organentnahme
entweder ablehnen oder der aktiven Sterbehilfe zu altruistischen
Zwecken zustimmen. Nach diesem Verstindnis werden namlich Ster-
bende, die in die Organspende eingewilligt haben, durch die Organ-
entnahme getotet, um anderen Menschen das Leben zu retten oder
ihre Lebensqualitit wesentlich zu verbessern.?

Allerdings ldsst sich im Paradigma einer Substanzanthropologie
das Ganzhirntodkriterium und sogar bestimmte Formen des Teilhirn-
todkriteriums verteidigen. Der Ganzhirntod ist nimlich mit einer in-
neren Enthauptung vergleichbar. So wie es nicht sinnvoll wire, einen
enthaupteten Menschen als noch lebend zu verstehen, selbst wenn
die Medizin imstande wire, den Restkorper (durch Beatmung etc.)
am Leben zu halten, so ist es nicht sinnvoll, Ganzhirntote noch als
lebendig anzusehen. Der Mensch ist also spitestens dann verstorben,
wenn sein ganzes Gehirn abgestorben ist. Allerdings ldsst sich die
Frage stellen, ob die Seele, wenn eine solche existiert, nicht den Kor-
per bereits dann verlassen haben konnte, wenn derjenige Teil des Ge-
hirns abgestorben ist, der Bewusstsein ermdglicht, ob also nicht die
Teilhirntodhypothese angemessen wire.

2 Singer hat immer wieder, beispielsweise in der Festschrift fiir Reinhard Merkel
(vgl. Singer (2020), 1013 £.), auf diese Konsequenzen hingewiesen.

109

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote
2.2 Der naturalistische Gegenentwurf
2.2.1 Grundlagen

Wihrend die monotheistischen Weltreligionen von einer unsterb-
lichen Seele ausgehen und Philosophen wie Platon und Kant sogar
eine priexistente Seele postulieren, erklart die naturalistische Positi-
on Bewusstsein und Selbstbewusstsein als natiirliche Phianomene
einer Entwicklung, die mit der Entstehung des Nervensystems be-
ginnt und mit dessen irreversiblen Ende aufhéren. Dies hat weitrei-
chende Folgen fiir die ethischen Positionen in den Debatten um Le-
bensanfang und Lebensende.

Die Existenzwerdung eines Menschen zeigt sich nach dieser
Sichtweise als ein kontinuierlicher Prozess, der bereits vor der Be-
fruchtung beginnt und mit dem Tod enden wird. Ein menschlicher
Organismus entwickelt sich im Normalfall allmahlich durch die Aus-
bildung seiner Gehirnstrukturen im Wechselspiel mit seiner Um-
und Mitwelt zu einem selbstbewussten Menschen, der sein Leben
gestalten und seine Lebensgeschichte schreiben kann. Es ist dabei
empirisch nachweisbar, dass die These, das Genom bestimme die Ge-
hirnstruktur, in dieser allgemeinen Form nicht korrekt sein kann.
Der Hauptteil der synaptischen Konfiguration entwickelt sich auf-
grund postnataler Erfahrung: »Gut 80 % des Dendritenwachstums
findet erst postnatal statt.«’* Das Genom legt also nur bestimmte
Strukturen des Gehirns fest. Seine Informationskapazitit reicht aber
»auch nicht ansatzweise zur zielgenauen Ausbildung von mehr als
10" Synapsen [aus]. Die Grundverschaltung ist weitgehend eine Ei-
genleistung des Gehirns [...], in die nicht nur genetische, sondern
auch epigenetische Momente eingehen.« Eigene Erfahrungen be-
stimmen in erheblichem Maf3 die weitere Entwicklung, weshalb bei-
spielsweise eineiige Zwillinge trotz teilweise frappierender Uberein-
stimmungen in der Gestaltung ihres personlichen Lebens dennoch
ihre je eigenen Charaktereigenschaften ausbilden und ihre je eigene
Lebensgeschichte leben.

Wihrend dies unbestritten ist, herrscht unter Naturalisten keine
Einigkeit dartiber, ob sich letztlich alle Bewusstseinsvollziige auf ihre
physikalische Basis zuriickfiihren lassen oder nicht. Einig ist man sich
nur, dass sowohl das menschliche Genom als auch spiter das Gehirn

% Seidel (2010), 325. Dort auch das folgende Zitat.

110

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der naturalistische Gegenentwurf

eine notwendige Bedingung fiir Selbstbewusstsein sind. Die Vorstel-
lung einer Geistseele unabhingig von einer Tatigkeit des Gehirns
wird abgelehnt.?!

2.2.2 Debatten um den Lebensanfang

Manche Vertreterinnen und Vertreter einer solchen Anthropologie
konnten ganz naturalistisch das Speziesargument vertreten. Jedes Le-
bewesen, das ein entwicklungsfihiges menschliches Genom besitzt,
gehort zur Spezies Mensch und jeder, der zur Spezies Mensch gehort,
hat vollen moralischen Status. Der Fehler in diesem Argument be-
steht im naturalistischen Fehlschluss. Aus einer biologischen Zuord-
nung wird auf den moralischen Status geschlossen, was aber gerade
zu beweisen gewesen wire. Wir haben es mit einem klassischen Zir-
kelschluss zu tun.

Dazu kommt die Identititsproblematik, weil bereits die Zygote
zur Spezies Mensch gehort, aber noch nicht als individuelles mensch-
liches Lebewesen existiert. Wer deshalb ab dem Zeitpunkt der Aus-
bildung des Primitivstreifens mit der Anlage der Neuralplatte von der
Existenz eines Menschen spricht, geht analog zur Feststellung des
Todes vor. Wie am Lebensende mit der Feststellung des Ganzhirntods
spatestens der Tod des Menschen festgestellt wird, so kénnte man in
Analogie dazu sagen, dass auch der Beginn des menschlichen Lebens
frithestens gegeben ist, wenn sich der Primitivstreifen ausgebildet hat
und erste neuronale Tatigkeit nachgewiesen werden kann. Erst ab
diesem Zeitpunkt wiire es, wenn iiberhaupt, begrifflich sinnvoll, von
der Existenz eines Menschen zu sprechen. Vorher gibt es zwar einen
menschlichen, aber keinesfalls einen individuellen Menschen.

Allerdings gibt es auch Vertreterinnen und Vertreter dieser An-
thropologie, die einem Embryo vollen moralischen Status erst mit
Abschluss der Embryonalperiode nach zwdlf Wochen zuerkennen
wollen, weil dieser frithestens zu diesem Zeitpunkt bereits Empfin-
dungen zeigen kann. Andere argumentieren fiir einen spiteren Zeit-
punkt wihrend der Schwangerschaft, wieder andere wollen die Ge-
burt als entscheidenden Zeitpunkt fixieren. Peter Singer wiirde sogar
noch einen spiteren Zeitpunkt fiir angemessen halten, namlich dann,

31 Vgl. im deutschsprachigen Raum als Vertreter z. B. Wolf Singer, Gerhard Roth und
Thomas Metzinger.

111

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

wenn sich das menschliche Selbstbewusstsein empirisch zeigt. Auch
unter der Annahme eines graduellen Menschwerdungsprozess bleibt
ein dezisionistisches Moment, ab wann einem Lebewesen, das von
Menschen abstammt, voller moralischer Status zukommt.

In allen Fllen bleibt die Frage bestehen, warum gerade das spezi-
fische Kriterium ausgewihlt wurde, sodass die Geburt oder ein ande-
rer Zeitpunkt vorzugswiirdig sind. Die Geburt ist zwar in vielen Kul-
turen der einschneidende Moment — wir feiern unseren Geburtstag
und nicht einen irgendwie errechneten Zeugungstag—, und die
Rechtsfihigkeit fingt in fast allen Fillen erst mit der Geburt an, aber
dennoch zeigen heutige medizinische Moglichkeiten, dass der
Mensch schon viel frither auch auflerhalb des miitterlichen Uterus
lebensfihig ist. Warum sollte also ein Mensch noch keinen vollen
moralischen Status haben, nur weil er noch nicht geboren ist? Die
Frage rein gesellschaftlich begriinden zu wollen, bedeutet wieder
einen Riickfall in einen ethischen Relativismus.

Deshalb greifen in der Debatte manche auf das sogenannte Kon-
tinuumsargument zurtick, um diesem Relativismus zu entgehen.
Man konnte es in folgender Weise zusammenfassen:

1. Ich habe heute vollen moralischen Status.

2. Zwischen mir heute und mir als einer menschlichen Zygote und
einem geborenen Menschen gibt es einen kontinuierlichen zeit-
lichen Zusammenhang.

3. Ich kann nur deshalb ein eigenverantwortliches, selbstbestimm-
tes Leben fiihren, weil bereits zu einem Zeitpunkt, an dem meine
Weiterexistenz biologisch ungesichert war, diese Existenz ge-
achtet wurde.

4. Also sollte mir bereits als menschlicher Zygote voller mora-
lischer Status zuerkannt werden.

5. Also kommt allen menschlichen Zygoten voller moralischer
Status zu.

Problematisch an diesem Argument ist nicht der Schluss von 4. auf 5.,
den man gut vertragstheoretisch begriinden kann. Kurz zusammen-
gefasst: Wenn ich bestreiten wiirde, dass auch anderen Menschen
Menschenwiirde zukommt, so konnten diese das auch wiederum mir
gegeniiber bestreiten. Was also fiir mich als Zygote galt, gilt auch
jetzt fiir alle Zygoten. Problematisch ist vor allem die 3. Priamisse.
Ist Pramisse 3 wahr?

112

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der naturalistische Gegenentwurf

Deskriptiv ist dies der Fall. In dieser Hinsicht ist die Pramisse 3
wahr. Die Pramisse birgt aber eine priskriptive Dimension, die viel
weiter reichend ist, als das Argument nahelegt. Ich kann nimlich
nicht nur deshalb ein eigenverantwortliches Leben fiihren, weil ich
bereits in den frithen Phasen meiner Existenz nicht vernichtet wurde,
sondern auch weil ich iiberhaupt gezeugt wurde. Hitten meine Eltern
zu dem entsprechenden Zeitpunkt verhiitet oder gar keinen Ge-
schlechtsverkehr gehabt, hitten sie ein Keuschheitsgeliibde abgelegt
und gehalten, hitte es mich als eigenverantwortliches Wesen eben-
falls nie gegeben. Es hitte mich auch nicht gegeben, wenn meine
GrofSeltern sich nicht getroffen hitten. Diese Kette lasst sich bis zum
frithesten Vorfahren weiterfithren. Darum trigt dieses Argument
nicht, weil bereits der Vorgang vor der Befruchtung kontinuierlich
ablduft. Dann hitte aber bereits jeder, der das Zusammensein meiner
Eltern verhindert hitte, den weiteren Prozess unméglich gemacht, an
dessen Ende meine Existenz stand.

Der Prozess meiner Existenzwerdung selbst lief also vor, wahrend
und nach der Befruchtung ohne Briiche ab. Wir, als erwachsene ge-
borene Menschen, kénnen heute sagen: Wiren unsere Eltern zu die-
sem bestimmten Zeitpunkt nicht zusammen gewesen, wiirden wir
nicht existieren. Bereits die Wahrscheinlichkeit, dass gerade diese
eine Samenzelle die Eizelle befruchtete, war geringer als der Haupt-
gewinn in der Lotterie 6 aus 49. In diesem Sinn kann jeder von uns
mit Recht sagen: »Ich habe bereits den Hauptgewinn gezogen. Ich
lebe! Wire an einer anderen Stelle in diesem Prozess, beispielsweise
beim Vorgang der Nidation, etwas schiefgelaufen, géibe es mich heute
nicht.« Damit sollte klar geworden sein: Das Kontinuumsargument
kann nicht begriinden, warum bereits der Zygote voller moralischer
Status zukommen sollte. Es kann iiberhaupt kein Stadium be-
griinden.

Alternativ wird ein anderes Argument herausgehoben, um die
Geburt als entscheidende Zisur auszuweisen, namlich »der gesell-
schaftlich individuierende Akt der Aufnahme in den 6ffentlichen In-
teraktionszusammenhang einer intersubjektiv geteilten Lebens-

32 Seidel (2010, 315) fasst diesen Kenntnisstand zusammen: »In geisteswissenschaft-
lichen oder medizinischen Argumentationsgingen zur ontologischen Bewertung
ontogenetischer Entwicklungsschritte werden hiufig punktuelle Ereignisse oder Zi-
suren kontinuierlichen Prozessen gegeniibergestellt. Solchen Scheinalternativen ge-
geniiber ist wissenschaftlich prinzipiell klarzustellen, dass es in der biologischen
Wirklichkeit keine nicht-kontinuierlichen Ereignisse oder Diskontinuititen gibt.«

113

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

welt«.? Doch ldsst sich fragen, ob dieser und der folgenden Aussage
von Habermas zuzustimmen ist: »Erst im Augenblick der Losung aus
der Symbiose mit der Mutter tritt das Kind in eine Welt von Personen
ein, die ihm begegnen, die es anreden und mit ihm sprechen koén-
nen«.>* Erkennt doch Habermas selbst an: »Die Eltern sprechen nicht
nur iiber das in utero heranwachsende Kind, in gewisser Weise kom-
munizieren sie auch schon mit ihm.«% Er halt allerdings diese Art der
Kommunikation noch nicht fiir eine Kommunikation im sozialen
Raum der Kommunikationsgemeinschaft. Insofern legt sich im Rah-
men einer derartigen Anthropologie nahe, die Geburt als zentral fiir
vollen moralischen Status festzulegen, zwingend ist dies jedoch nicht.

2.2.3 Debatten um den moralischen Status von
Ganz- und Teilhirntoten

Wer eine naturalistische Anthropologie teilt, definiert den Tod des
Menschen als Ende seines Sterbeprozesses. Unbestritten ist danach
ein Mensch verstorben, wenn die Totenstarre eingesetzt hat, Toten-
flecken sichtbar sind und der Faulnisprozess beginnt. Umstritten ist
jedoch, ob bereits das Versagen wesentlicher Teile des Organismus
zureicht, um den Menschen als tot anzusehen. Die Todeskaskade voll-
zieht sich hier in Stufen, von denen jedes Kriterium in Frage kommt,
um den Todeszeitpunkt im Sinne der Beendigung des Sterbeprozesses
zu bestimmen:

1. Tod von wesentlichen, fiir das Ich-Bewusstsein notwendigen Tei-
len des Gehirns (Teilhirntodhypothese),

2. TIrreversibler Ausfall samtlicher Hirnfunktionen (Ganzhirntod-

hypothese),

Organtodhypothese (Tod aller Organe),

Gewebetodhypothese (Tod aller Gewebe),

5. Zelltodhypothese (Tod aller Zellen) und damit Tod des ganzen
Organismus (Totaltodhypothese).

Ll

3 Habermas (2002), 64f.
3 Ebd., 65.
% Ebd., 66.

114

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Alternative der Integrativen Medizinethik

Wer einen Naturalismus vertritt, sollte im Prinzip kein Problem mit
dem Teilhirntodkriterium haben. Wenn die notwendige Bedingung
fiir menschliches Bewusstsein irreversibel erloschen ist, dann ist der
Mensch tot. Das Stammbhirntodkriterium, das derzeit als Todeszeit-
punkt im Vereinigten Konigreich gilt, greift aufgrund der Locked-in-
Problematik zu kurz. Patienten konnen analog zu irreversibel im
Wachkoma liegenden Patienten nicht mehr kommunizieren, keine
Bewusstseinsvollziige mehr zeigen, sind aber immer noch selbst-
bewusst. Sie wiirden also gerade kein gerechtfertigtes Teilhirntod-
kriterium erfiillen. Anders dagegen Anenzephale, denen das Grof3-
hirn als notwendige Bedingung fiir Bewusstseinsvollziige fehlt. Sie
erfiillen dieses Kriterium.

Die eigentlich schwierige Frage stellt sich, wenn der Naturalist
mit der Tatsache der Demenz im Spitstadium konfrontiert wird.
Wie ist ein Mensch moralisch zu bewerten, der zwar noch Bewusst-
seinsvollziige erlebt, aber dennoch gerade spezifisch menschliche For-
men des Bewusstseins nicht mehr zeigen kann? Wire dann ein sol-
cher Mensch einem vier Monate alten Embryo® in seiner kognitiven
Fihigkeit vergleichbar? Wiirden dann die Bewertungen zur Frage des
moralischen Status analog gelten? Konnte im Sinne von Singer dann
auch diesen Menschen analog zu den Ungeborenen der volle mora-
lische Status abgesprochen werden? Fiir einen Substanzdualisten
stellt sich diese Frage nicht, denn die Seele ist immer noch »forma
corporis« in diesem menschlichen Korper, solange der Tod nicht ein-
getreten ist.

2.3 Die Alternative der Integrativen Medizinethik
2.3.1 Grundlagen

Menschliches Leben ist von Anfang an passiv und aktiv zugleich.
Biologische Erkenntnisse legen nahe, dass die menschliche Eizelle
sich bereits im Eierstock bereitmacht, bevor sie sich auf »ihre Reise
begibt«. Eizelle und Samenzelle vereinigen sich aktiv und passiv zu-
gleich. Noch kann von einem Handeln und Empfangen im Vollsinn

% Der Begriff »Embryo« wird hier wie im deutschen Recht fiir alle drei Entwick-
lungsstufen (Keim bis zur Implantation, Embryo im strengen Sinn bis zum Abschluss
der Organogenese, Fotus bis zur Geburt) verwendet.

115

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

nicht die Rede sein. Doch zeigt sich bereits, dass das menschliche Sein
von Anfang an (wie das Leben iiberhaupt) passiv und aktiv ist. Der
Embryo verdankt seine Existenz einem Zeugungsakt, bei dem er von
einer Frau und einem Mann das Erbgut bekommt. Im Verlauf des
Befruchtungsvorgangs vereinigt sich dabei das Erbgut einer Samen-
zelle mit dem Erbgut einer Eizelle. Etwa ab dem 4. Tag der Vereini-
gung des Erbguts findet eine gemeinsame Genexpression statt. Die
Blastozyste heftete sich etwa am fiinften oder sechsten Tag nach
dem Eisprung an der miitterlichen Uterusschleimhaut an. Dieses Sta-
dium ist biologisch von grofler Bedeutung, da nach herrschender ent-
wicklungsbiologischer Meinung erst Positionseffekte der miitterli-
chen Schleimhaut die korrekte Ausrichtung des Embryoblasten
bewirken. Der menschliche Embryo ist iiberhaupt erst lebensfihig,
wenn diese Strukturierung gelingt:

Tag 2

Tag 1 2-Zellstadium

Zellteilung

Gebiarmutter

Eicfruchtt‘ft‘ﬁ verdichete Morula
Tag 5
Friihe Blastozyste

Tag 6-7
Blastozyste
im Spit-
stadium

Eimutterzelle (Hatching)
Tag 8-9

Eierstock

Tag O
Fertilisation

Implantation der
Blastozyste

Abbildung 10: Die Entwicklung des friihen Embryos von der Zygote bis zum
Blastozystenstadium in vivo, also in der Mutter: Der frithe Embryo durch-
liuft in den ersten Tagen die Entwicklungsphase von der Zygote hin zur
Blastozyste. Dabei wandert er langsam den Eileiter hinab. Wenn die innere
Zellmasse der Blastozyste sich von der dufleren Zellmasse, dem Tropho-
blasten getrennt hat, beginnt die Implantationsphase in den miitterlichen
Uterus.>

3 Quelle: Knoepffler (2012a), 53, dort weitere Verweise.

116

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Alternative der Integrativen Medizinethik

Wenn der menschliche Embryo zu einem Individuum heranreift und
sich einnistet, geschehen eine Vielzahl hormonell gesteuerter, phy-
siologischer Prozesse. Die Nidation hat zur Folge, dass sich der Hor-
monhaushalt der Mutter radikal umstellen muss. Neben einer meist
groflen Miidigkeit und immer wiederkehrenden Ubelkeit entdeckt die
Mutter auf einmal Vorlieben fiir bestimmte Speisen, die sie bis dahin
keines Blickes gewiirdigt hat. Auch ihr Tagesplan verindert sich auf-
grund des heranwachsenden Kindes in ithrem Leib. Nach der Einnis-
tung geht zudem das Stadium, in dem noch eine Zwillingsbildung
moglich gewesen wiire, zu Ende. Die Organogenese und die Ausbil-
dung des Nervensystems beginnen. Nach etwa vier Wochen schligt
das Herz. Nach zehn Wochen, was der zwdlften Schwangerschafts-
woche entspricht (Schwangerschaftswochen werden ab dem ersten
Tag der Menstruation gezihlt), ist die Organogenese und Gesichts-
profilierung abgeschlossen.

In dieser Zeit gewinnt das Ungeborene auf die werdende Mutter
und in vielen Fillen den werdenden Vater einen groflen Einfluss,
wenn es noch nicht einmal ertastet werden kann. Es beginnt bereits
zu diesem frithen Zeitpunkt eine Beziehung. In diesem Sinn ist das
Ungeborene bereits in der Welt, ohne auf der Welt zu sein. Zugleich
ist das Kind von der Mutter vollstindig abhingig. Es empfingt von
ihr die Nahrung, die es zum Leben braucht, vor allem die Wirme und
Geborgenheit, ohne die es sterben wiirde. Es empfindet die miitter-
lichen Gefiihlsschwankungen und ist der Mutter und ihrem Ja zu
seinem Leben ausgeliefert. Nicht nur Infektionen, sondern sogar Er-
lebnisse und damit verbundene Gefiihle der Mutter hinterlassen Spu-
ren im Genom des Ungeborenen, aber auch in der Entwicklung seiner
Hirnstrukturen. Von daher ist es naheliegend zu sagen, dass die
Lebensgeschichte eines Menschen bereits deutlich vor der Geburt be-
ginnt.

Auch nach der Geburt bleibt das Kind auf Menschen angewiesen.
Ohne emotionale Zuwendung kann es nicht einmal iiberleben. Wie-
der ist das Kind empfangend und lebt aus dem Geschenk der Nihe
anderer Menschen, lebt von deren Handeln, das sich vielleicht in be-
stimmten Stunden darauf beschrinkt, dem Kind liebevoll zuzu-
lacheln. Gerade darin aber zeigt sich dem Kind die urspriinglichste
Weise zu empfangen, namlich bejaht zu werden. Es spiirt, dass es in
seiner einmaligen Konkretheit angenommen ist, und erfahrt auf diese
Weise das Geheimnis von Liebe als Wertschitzung des eigenen Selbst
durch einen anderen. Das Kind erlebt auch erste Verletzungen und

117

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

spiirt, dass es nicht alles bekommen kann. Bald empfingt das Kind
auch von anderen Menschen Zuwendung und Néhe und spiirt zu-
gleich auch deren Grenzen. Es erfihrt, was es bedeutet, wenn sich
die Sehnsucht nach Liebe nicht gianzlich erfiillt. Es erfihrt, dass es in
einer Welt ist, die unzulidnglich ist.

Umgekehrt erweitert sich der eigene Handlungsspielraum. Das
Kind kann zuerst durch zufriedenes Lacheln und Schreien Einfluss
nehmen. Sein Rhythmus prigt die Lebensrhythmen der Eltern.
Wenn es die ganze Nacht schreit, tun auch diese kein Auge zu. Wenn
es zufrieden strahlt, sind auch die Eltern begliickt. Ohne sich dessen
bereits ausdriicklich bewusst zu sein, merkt das Kind, dass es lieben,
andere bejahen kann. Es merkt auch, dass es begrenzt ist und damit
anderen nie alles zu geben vermag, was es selbst mochte oder aber die
anderen erwarten. Der Mensch bleibt anderen, aber auch sich selbst
etwas schuldig.

Der Mensch erfihrt jetzt deutlich den grofSen Unterschied zwi-
schen seinem Wollen und Tun. Wollen kann er alles Mogliche und
sogar Unmaogliche, tun kann er nur, was im Bereich des Mdoglichen
ist. Sein Wollen kann er wieder aufgeben und anderes wollen. Was er
einmal getan hat, ist dagegen der Freiheit entzogen, ist zu einem rea-
len Faktum geworden, das nicht mehr ungeschehen gemacht werden
kann. Der Tod ist dabei die endgiiltige Grenze unserer irdischen Mog-
lichkeiten.

Die Integrative Medizinethik versteht darum den Menschen, in-
spiriert von Leibniz (1646-1716) und Whitehead (1861-1947), nicht
als eine Substanz in dem Sinn, dass es eine Art ungeschichtlichen
Kern gibe, der sozusagen der Lebensgeschichte zugrunde liegt, eine
Seele, die unberiihrt von der Lebensgeschichte dieselbe bleibt und
sozusagen als eigenstdndige Substanz den Tod tiberdauert. Vielmehr
ist der einzelne Mensch ein Ereignis, das Gesamt seiner Erfahrungen,
seiner Geschichte. Das, was den Finzelnen auszeichnet, ist damit
nicht wie bei Kant, dass er die Menschheit reprisentiert, sondern das
einmalig Besondere und Einzigartige des konkreten Individuums, sei-
ne einzigartige Lebensgeschichte, die aber in dem konkreten Men-
schen leibhaft geworden ist. Das zeigen die Verschaltungen im Ge-
hirn, die dufSerlich sichtbaren Falten. Sogar Riickwirkungen auf das
Genom lassen sich feststellen.

Was also die Einzigartigkeit und Einmaligkeit des einzelnen kon-
kreten Menschen konstituiert, ist nicht eine abstrakte, allgemeine
Wesenheit, das Menschsein, sondern seine konkrete, nicht wieder-

118

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Alternative der Integrativen Medizinethik

holbare und darum individuelle Geschichte und Perspektive. Darum
hat jeder Mensch seine je eigene Welt. Die einzigartige Geschichte
und die einmalige Perspektive machen jeden einzelnen Menschen un-
verwechselbar und nicht austauschbar. Sie begriinden seine Indivi-
dualitit. Mit dem Tod ist diese irdische Geschichte abgeschlossen
und diese einmalige Perspektive auf die Welt erloschen.

Ein Beispiel kann dies verdeutlichen. Konrad Adenauer war wih-
rend der Weimarer Republik Oberbiirgermeister von Koln und nach
dem Zweiten Weltkrieg erster Kanzler der Bundesrepublik Deutsch-
land. Adenauer wire eben nicht dieser Adenauer gewesen, wenn er
nicht Oberbiirgermeister von Kéln gewesen wire. Er wire aber auch
nicht dieser Adenauer geworden, wenn er kinderlos geblieben wire.
Selbst kleine Ereignisse wie eine Tasse Kaffee, die er getrunken hat,
haben seine Geschichte veridndert. Was Adenauer zu diesem einmali-
gen Menschen macht ist das Gesamte seiner Geschichte. Adenauer
hitte also eine andere Geschichte gehabt, wire er nicht Oberbiirger-
meister gewesen, er wire dann ein »anderer« Mensch gewesen. Jedes
Ereignis, jede Entscheidung ist Teil dessen, was wir heute unter
»Adenauer« fassen. Deshalb sagte man auch bei bestimmten Hand-
lungen Adenauers: »Das ist typisch Adenauer!« In der Handlung
driickt sich diese Einzigartigkeit der Person aus.

Es ist dabei eine weltanschauliche Frage, ob man mit den mono-
theistischen Weltreligionen der Uberzeugung ist, dass dieser Aden-
auer eine leibliche Auferstehung erfihrt, die seine einmalige Existenz
in seiner Gesamtheit in Gott bewahrt, oder ob der Tod der endgiiltige
Abschluss seiner personlichen Geschichte ist, aber in Form objektiver
Unsterblichkeit, wie diese von Whitehead gedacht wird, weiter in die
Geschichte des Universums hineinwirkt.

Die Behandlung des Kontinuumsarguments hat gezeigt, dass im
objektiven Sinn die Geschichte eines Individuums bereits vor seiner
individuellen Existenz beginnt. Leibniz hat dies so formuliert, dass im
konkreten Individuum »sogar die Spuren von allem, was im Univer-
sum passiert«, gegeben sind. Whitehead wiirde Leibniz zustimmen.
Es gibt nicht nur eine objektive Unsterblichkeit, sondern eine objek-
tive Ewigkeit des einzelnen Individuums in dem Sinn, dass seine ir-
dische Existenz Ergebnis von Ereignissen ist, die bis zum Ursprung
zurlickreichen. Welcher moralische Status ist unter dieser Annahme
dem menschlichen Embryo zuzuerkennen?

% Hier zitiert nach Knoepffler (1997), 126.

119

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote
2.3.2 Der moralische Status des Embryos

Die konkrete Existenz und subjektive Geschichte des menschlichen
Individuums beginnt, wie oben beschrieben, mit Ausbildung der ers-
ten Gehirnstrukturen und dem Beginn der Beziehung zur Mutter.
Davor, beispielsweise im Zygotenstadium, haben wir es in diesem
Verstindnis noch mit der objektiven Geschichte zu tun, die auch die
Geschichte von mehreren menschlichen Existenzen sein kann. In vi-
tro liefle sich die Entwicklung einer Zygote sogar mittels einer Nahr-
fliissigkeit so beeinflussen, dass daraus niemals ein Mensch, sondern
nur menschliche Stammzellen werden.

Darum wire tutioristisch® im Rahmen einer Integrativen Medi-
zinethik der fritheste Zeitpunkt, einem Embryo vollen moralischen
Status zuzuerkennen, das Stadium, in dem die Nidation und die Indi-
viduierung abgeschlossen sind und die Entwicklung der ersten Struk-
turen des Nervensystems geschieht, also etwa um den 14. Tag. In
diesem Stadium stellt sich der Hormonhaushalt der Mutter um und
es beginnt die Beziehungsgeschichte von Embryo und Mutter. Das
bedeutet freilich nicht, dass die Zygote schutzlos sein sollte, insbeson-
dere da beispielsweise genetische Eingriffe in diesem friihen Stadium
Auswirkungen auf den spiter geborenen Menschen haben werden.
Lebensbeginn und Lebensende sind eben nicht dasselbe. Vielmehr
gibt es eine ethisch relevante Asymmetrie. Am Lebensanfang beginnt
ein Prozess der Existenzwerdung, am Lebensende dagegen hort die
konkrete irdische Existenz auf. Zudem berticksichtigt die Integrative
Medizinethik die Einsicht, dass der Faktor der Zeit fiir die Bezie-
hungsgeschichte von Bedeutung ist.

2.3.3 Der moralische Status am Lebensende

Der Tod stellt das Ende unseres Lebens dar. Mit ihm ist — irdisch
gesehen — alles aus. Doch wann ist das Ende meines Lebens erreicht?
Die Antwort scheint trivial zu sein: Wenn ich tot bin, bin ich tot.
Doch was heif3t das? Mein Leben endet, wenn ich tot bin, wenn alle

3 Der Tutiorismus (lateinisch: tutus = sicher) besagt, dass von zwei Moglichkeiten
die sicherere gewihlt werden sollte. Es handelt sich also um eine Vorsichtsargumen-
tation, weil das filschliche Nicht-Zuerkennen von Menschenwiirde in diesem Fall
mehr Schaden verursachen wiirde als das falschliche Zuerkennen.

120

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Alternative der Integrativen Medizinethik

meine irdischen Lebensmoglichkeiten ausgeschopft sind. Ich bin tot,
wenn ich mein Leben nicht mehr als meines leben kann. Ich kann
mein Leben als meines nicht mehr leben, wenn irreversibel kein Fun-
ken von Bewusstsein gegeben ist, der noch irgendwie ein »Ich« zu
empfinden vermag. Was dies bedeutet, lasst sich eindrucksvoll zeigen.
Der demente Alzheimerpatient in der Spatphase der Erkrankung mag
nicht mehr wissen, wo er sich befindet. Er weifd weder seine Geschich-
te, noch kennt er die Menschen, die ihn umgeben. Doch hat er noch
ein Bewusstsein, so dass er Wiinsche auszudriicken vermag. Viel-
leicht kann er nicht mehr »ich« sagen, aber er kann ein »Ich« leben.
Der irreversibel Komatose dagegen kann niemals mehr in dieser
Form leben. Er empfindet nichts mehr. Wer irreversibel komatos ist,
ist nicht mehr ein »Ich«. Seine eigene Lebensgeschichte ist in der
Weise irreversibel beendet. Fiir diejenigen, die an ein Weiterleben
nach dem Tod glauben, ist in diesem Sinn die irdische Existenz des
Betreffenden, seine irdische Lebensgeschichte mit Gott, beendet.

Es ist darum angemessen, wenn man sehr vorsichtig sein mochte,
den Ganzhirntod als Todeskriterium auszuweisen, auch wenn im
Rahmen der Anthropologie der Integrativen Medizinethik auch der
Teilhirntod, aufgrund dessen das Bewusstsein irreversibel erloschen
ist, bereits den Tod des Menschen bedeutet. Wenn man diese Formen
des Teilhirntods identifizieren konnte, wenn man nachweisen konnte,
wann die notwendige Bedingung fiir Bewusstseinsvollziige endgiiltig
erloschen ist und damit meine irdische Lebensgeschichte beendet ist,
miisste nicht aus Vorsichtsgriinden auf das Ganzhirntodkriterium
zuriickgegriffen werden.

121

hitps://dol.org/10.5771/6783495896811-97 - am 18.01.2028, 22:39:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEEN


https://doi.org/10.5771/9783495996911-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	2.1  Substanzanthropologien
	2.1.1  Grundlagen
	2.1.2  Debatten um den moralischen Status des Embryos
	2.1.3  Debatten um den moralischen Status von Ganzund Teilhirntoten

	2.2  Der naturalistische Gegenentwurf
	2.2.1  Grundlagen
	2.2.2  Debatten um den Lebensanfang
	2.2.3  Debatten um den moralischen Status von Ganzund Teilhirntoten

	2.3  Die Alternative der Integrativen Medizinethik
	2.3.1  Grundlagen
	2.3.2  Der moralische Status des Embryos
	2.3.3  Der moralische Status am Lebensende


