
6. Das Placebo: „Heilmittel oder Gift?“ 

 

Der Gott der Schrift ist also ein Gott der Medi-

zin. Der ‚Medizin‘: Wissenschaft und okkulte 

Droge zugleich. Des Heilmittels und des Giftes. 

Der Gott der Schrift ist der Gott des pharmakon. 

(DERRIDA: 105/106; HERV. I.O.) 

 

 

 

Mit den Placebos wurde in den Forschungskliniken und Laboratorien ein Akteur 

ins Leben gerufen, der dafür sorgen sollte, dass der Umgang mit Arzneimitteln 

sicherer, aber auch der Beleg der Wirksamkeit transparenter wurde.  

 

„Im Unterschied zu ‚Droge‘ und selbst noch zu ‚Arznei‘ besagt (Heil)Mittel die transpa-

rente Rationalität der Wissenschaft, der Technik und der therapeutischen Kausalität und 

schließt so aus dem Text die Berufung auf die magische Qualität einer Kraft aus, deren Ef-

fekte man nicht so richtig zu beherrschen weiß, einer dynamis, die für den, der sie als Herr 

und Subjekt in die Hand nehmen möchte, stets Überraschungen bereithält.“ (Derrida: 108; 

Herv. i.O.) 

 

Es ist jedoch die Rache gerade dieser Placebos und ihrer vielfältigen Effekte, 

dass sie im Forschungsprozess die transparente Rationalität der Wissenschaft, 

der jeweiligen Techniken und damit die Frage nach der therapeutischen Kausali-

tät unterlaufen. Vodoozauber und vitalistische Kräfte finden mit ihnen als Stell-

vertreterInnen einen Platz in durchaus rationalen Erklärungsmodellen. Hingegen 

werden biologische Modelle wegen ihres Reduktionismus in Frage gestellt, und 

die Integration der Lebenswirklichkeit des Patienten, für die auch wieder die 

Placebos eine Platzhalterfunktion übernehmen, in die medizinischen Erklärungs-

ansätze wird gefordert. Der damit verbundene Appell, einen Paradigmenwechsel 

in der Medizin durchzuführen, der immer wieder in Erscheinung tritt, wird ver-

stärkt.  

https://doi.org/10.14361/9783839439920-007 - am 14.02.2026, 13:33:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 | DIE RACHE DER PLACEBOS 

 

Gelingt es den Placebos dieser Forderung noch mehr Nachdruck zu verleihen 

und, wie dies zum Beispiel George L. Engel in seinem Aufsatz „The Need for a 

New Medical Model: A Challenge for Biomedicine“ (vgl. Wiesing 2004: 38) be-

schrieb, einzuklagen? Dann könnte man tatsächlich den Placebos die Macht zu-

schreiben, die momentan gültigen Erklärungsansätze der Medizin in Frage zu 

stellen, die Textur zu zerstören, die mit ihrer Unterstützung gewoben wurde und 

sie wären – bleibt man in der Metaphorik der Überlegungen von Platon, Sokrates 

und Derrida – ein Gift. 

Vielleicht jedoch ermöglichen es diese Placebos, die in den unterschiedlichs-

ten Arzneimittelprüfungen entworfen wurden und immer wieder werden, der 

Medizin neue Wege bei der Suche nach den richtigen Paradigmata und damit 

nach den richtigen Pharmaka zu gehen. Und vielleicht weisen gerade sie darauf 

hin, dass es das einzig richtige, allumfassende Paradigma nicht geben kann, da 

jedes Paradigma, wie dies Wiesing formuliert, bestimmte Aspekte ausgrenzen 

muss (vgl. ebd.: 39) und damit nur für seine eigenen Wirklichkeitsbereiche Gül-

tigkeit beanspruchen kann.  

Vielleicht sind dann die Placebos und ihre unterschiedlichen Effekte ein 

Heilmittel auf der Suche nach der richtigen Erkenntnis, die gerade in der Medi-

zin mit ihren vielfältigen Facetten nur dann nicht scheitern kann, wenn sie ver-

schiedene Perspektiven und damit Paradigmen und Paradigmenkomponenten bei 

der Frage nach den richtigen Mitteln zulässt. Dabei kann die Paradigmenvielfalt, 

die in der Medizin anerkannt wird, um sich für eine bestimmte Therapie oder In-

tervention zu entscheiden, keineswegs beliebig sein, und man muss zum Ab-

schluss noch einmal auf die klinischen Studien verweisen: 

 

„‚Wer heilt, hat Recht!‘ verkürzt die Problematik einer zielorientierten Paradigmenvielfalt. 

Treffender ist der Leitspruch: ‚Wer nachweislich heilt, sollte es auch tun, sofern der Pati-

ent es wünscht.‘ Da der Nachweis in der Regel durch klinische Studien an Gruppen ermit-

telt wird, verbleibt für die praktische Medizin die Aufgabe, anhand der individuellen Ge-

gebenheiten und der vorliegenden Erkenntnisse aus Studien Entscheidungen im Einzelfall 

zu treffen.“ (Ebd.: 100) 

 

Wirksamkeitsnachweise verlieren ihre Wissenschaftlichkeit, wenn sie ohne stan-

dardisierte, von der Community anerkannte Verfahren erbracht werden und 

wenn sie damit nur für den Einzelfall ihre Gültigkeit beanspruchen können. Kon-

trollierte Studien, wie sie sich im Laufe der Zeit durchsetzen konnten, sind eine 

Methode, um objektiv gültige Nachweise zu erbringen. Gerade sie ermöglichen 

es allerdings wiederum den Placebos, sich zu rächen, indem diese Form der Be-

weisführung ihnen die Möglichkeit eröffnet, ihre Kompetenzen und Effekte in 

https://doi.org/10.14361/9783839439920-007 - am 14.02.2026, 13:33:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. DAS PLACEBO: „HEILMITTEL ODER GIFT?“ | 241 

 

den unterschiedlichsten Kontexten in Szene zu setzen und in diesem Sinne auch 

auf die Produktivität ihrer Macht aufmerksam zu machen. 

Diese Ausweitung ihrer Macht liegt darin begründet, dass sie die Reini-

gungsarbeit der Moderne, wie dies Latour formuliert (vgl. Latour 2002a), in Fra-

ge stellen und die Netzwerke, die sich überall ausbreiten konnten, aufzeigen. Da 

dadurch Natur nicht mehr „als eine vorgegebene, bewusstseinsunabhängige Rea-

lität von Kultur als einem Produkt menschlichen Handelns“ getrennt werden 

kann (vgl. Nordmann et al.: 12), sondern diese Differenz in Frage gestellt wer-

den muss, können Überlegungen über Placebos zudem zu einer geänderten 

Blickrichtung auf das Verständnis von Wissenschaft führen. 

Mit diesem Perspektivenwechsel greifen Placebos aktiv in das Wissen-

schaftsverständnis ein und können vielleicht damit ihren Beitrag zum Verständ-

nis des Begriffes der „Technowissenschaften“ und zur „These vom 

Epochenbruch“ (vgl. Nordmann et al.) leisten.  

Allerdings, um es mit Blumenberg auszudrücken, kann es „keine Zeugen von 

Epochenumbrüchen“ geben, denn:  

 

„Die Epochenwende ist ein unmerklicher Limes, an kein prägnantes Datum oder Ereignis 

evident gebunden. Aber in einer differentiellen Betrachtung markiert sich eine Schwelle, 

die als entweder noch nicht erreichte oder schon überschrittene ermittelt werden kann.“ 

(Blumenberg: 20) 

 

Blumenberg löst dieses Problem, indem er zwei Zeugen vernimmt: den Cusaner, 

„der noch vor dieser Schwelle steht“ und den Nolaner, „der sie bereits hinter sich 

gelassen hat“ (vgl. ebd.). Vielleicht kann mit der Vernehmung der Placebos als 

Zeugen eines Epochenbruches, ein besseres Verständnis für diese These herbei-

geführt werden. Dann sind es die Placebos, die für die Arzneimittelstudien als 

Platzhalter hergestellt werden, die vor einer solchen Schwelle stehen und es sind 

die Placebos, die die unterschiedlichsten Forschungsgruppen zur Kreation der 

verschiedensten Experimenten auffordern, die diese Schwelle bereits hinter sich 

gelassen haben. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839439920-007 - am 14.02.2026, 13:33:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839439920-007 - am 14.02.2026, 13:33:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

