ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht?

von Robert Habeck

Wir brauchen Maschinen, die menschlichen Werten dienen. Aber was, wenn
Maschinen diese besser befolgen als Menschen?

Augen, grofler als 2-Euro-Stiicke, tiefschwarz und ein Mund zierlich wie der
eines Kindes. So sieht Pepper aus. Pepper analysiert selbststédndig und perma-
nent, wie unsere Mimik und Gestik funktioniert und reagiert entsprechend auf
unsere Gefiihlszustdnde. Mit anderen Worten: Pepper lernt. Pepper wirkt so, als
ob er fiihlt. Aber Pepper ist eben nicht nur darauf programmiert, wie ein Mensch
zu agieren, sondern ist ein menschendhnlicher Roboter. Ein Roboter, der mich
schon 2016 bei einem Besuch in Wuppertal in der VillaMedia begriifite.

Ein halbes Jahr spéter traf ich einen zweiten Pepper-Roboter in der Kieler Starter
Kitchen. Er wurde in Pflegeheimen eingesetzt, um die Alten und Kranken zu
unterhalten, fiir und mit ihnen zu tanzen oder mit ihnen zu spielen. Seine Stim-
menerkennung war so programmiert, dass er sich immer denjenigen zuwendete,
die am meisten mit ihm sprachen. Also nicht mir, ich war ja neu. Und als er
immer wieder die Studierenden mir vorzog, registrierte ich so etwas wie Eifer-
sucht in mir. Die Maschine 16ste also menschliche Gefiihle aus. Die groflen Ro-
boter-Augen beriihren einen ganz eigentiimlich. Und das, obwohl das Ding er-
kennbar aus Kunststoff und Kabeln bestand und mit einer blechernen
Roboterstimme sprach.

Pepper war also weit, weit weg von kiinstlichen Intelligenz-Puppen, wie sie etwa
in dem Film ,,Ex Machina“ vorgefiihrt werden, in dem sich Menschen in Roboter
verlieben, wissend, dass es Roboter sind. Und auch seine emotionale Tiefe war
erkennbar nicht sehr ausgeprégt, so dass ich ausschlieBen kann, dass dieses Ding
zu mir oder seinen Besitzern Gefiihle aufbauen konnte.

Dennoch hat mich dieser kurze Moment erschreckt. Denn wenige Schliisselreize
geniigten, dass ich das Ding mit menschlichen Attributen belegte und Jérg
Heynkes, den Chef der VillaMedia und Peppers Herrn und Meister fragte, ob
Pepper ein ,.er oder eine ,,sie” sei. Wir diskutierten noch eine Weile dariiber, ob
Roboter ein Geschlecht bekommen sollten oder haben. Die Antwort ,,natiirlich

ZSE 2-3/2017, DOI: 10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 577

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir fir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

nicht® ist zu schnell gegeben. Denn mit irgendeiner Stimme sprechen sie ja und
auch die niedlichen Kindchenschema-Manga-Augen sind nicht ohne Geschlecht-
lichkeit. Der Roboter in Kiel ein halbes Jahr spéter hief3 ,,Emma“. Er war fiir die
Betreiber eine Frau. Aber hitten Roboter ein Geschlecht, haben sie dann auch
Geschlechtlichkeit, Emotionalitdt, Empfindsamkeit? Nun, diese Diskussion gibt
es schon seit alters her, nimlich bezogen auf Engel. Welches Geschlecht haben
sie denn? Putten-Engel sind meistens dickliche Jungs, Feuerschwert-Engel
ménnlich, die guten Engel oft weiblich. Der Erzengel Gabriel hat im Laufe der
Geschichte sein Geschlecht gewechselt. Insgesamt miissen Engel wohl ge-
schlechtsneutral sein, sonst wéren sie ja nicht gottlich, sondern menschlich. (Ei-
nige sagen, Engel seien zweigeschlechtlich, aber das ist nicht dasselbe wie ge-
schlechtsneutral und wiirde, wortlich genommen, eine interessante reformatorische
Debatte in den Kirchen auslosen, dass ndmlich Gott offensichtlich nicht nur
Mann und Frau geschaffen hat, sondern auch etwas Drittes.) Aber mit der Ge-
schlechtsneutralitit wird die Debatte nur noch komplizierter. Sind dann Roboter
die neuen Gotter? Kliiger als wir, weil sie das Google-Welt-Wissen beherrschen,
raffinierter als wir, weil sie unsere Reaktionen anhand von Algorithmen vorher-
sagen konnen und dazu selbst fehlerfrei, weil sie eben nicht durch Liebe, Lust
und Leidenschaft gestort werden? Weil sie eben nicht fithlen?

l. Vom Homo sapiens zum ,Homo Deus*“: Wir kdnnen Identitat,
Bewusstsein, Willensfreiheit selbst erschaffen

Inzwischen finden Pepper und andere seiner Art ihren Einsatz in mehreren Be-
reichen der Offentlichkeit. Die Roboter tanzen mit Kindern auf Kinderkranken-
stationen, kommunizieren mit Alten in Altenpflegeheimen und tragen dabei
Namen. Damit werden sie ganz anders eingesetzt als Maschinen zuvor. Seit der
Erfindung der Dampfmaschine sollten Maschinen die stumpfsinnige, serielle
Arbeit machen.

Schon diese Form der Automatisierung unterlag der Kritik. Der Philosoph Giin-
ther Anders —Heidegger und Husserl-Schiiler, mit Hannah Arendt verheiratet —
arbeitete in seinem Hauptwerk ,,Die Antiquiertheit des Menschen® von 1956
dieses ,,promethische Gefille” als die Kluft zwischen ,,Machen* und ,,Vorstel-
len®, ,, Tun® und ,,Fiihlen“, ,,Gerdt“ und ,,Leib* heraus. Wahrend der Flucht vor
dem Nationalsozialismus arbeitete Anders in den USA am FlieBband. Er schreibt
dartiber: ,,Man glaubt kein Ende, man sieht kein Ende — der Fortschrittsbegriff
hat uns apokalypseblind gemacht.”“ Wir Menschen haben die Technik zum ,,Sub-
jekt der Geschichte® in der ,,Volksgemeinschaft der Apparate” gemacht.

578

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir fir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

Robert Habeck Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht?

Aber bei aller Verdriangung von Arbeitspldtzen und den sozialpolitischen Folgen,
man konnte immer auch argumentieren, dass die Maschinen die Menschen von
Miihen und vom Schuften befreien. Pepper und die Generation neuer digitaler
Maschinen, das Sprachprogramm Siri auf unseren Handys etwa oder auch neue
Sex-Roboter, ersetzen nun emotionale Beziehungen. Oliver Bendel, der zur Mo-
ral der Maschinen forscht, warf im Interview mit der dédnischen Zeitung Jyllands-
Posten einen Blick auf den Robotersex der Zukunft. ,Imagination, Stimulation
und Penetration* wiirden bald ununterscheidbar von menschlichem Sex sein.
Roboter leisten Arbeiten, von denen wir — wir als Menschheit — noch vor kurzem
gesagt hitten, diese werden auf immer den Menschen vorbehalten bleiben. Das
erweist sich jetzt als Irrtum. Bleiben sie nicht. Und wenn manch einem Mann
schon lange nachgesagt wurde, er habe eine emotionale Bezichung zu seinem
Auto, werden wir vielleicht bald Autos haben, die basierend auf lauter Algorith-
men, auf all diese Bediirfnisse eingehen — berechenbar, zuverldssig und perfekter
sind, als ein Mensch das konnte. Und vielleicht fiihlt sich das dann an, als wiir-
den sie diese emotionale Beziehung erwidern.

Das wirft vollig neue und dramatische, ja verstdrende Fragen auf: Kénnen oder
diirfen wir Maschinen iiberhaupt so behandeln, als kénnten sie fithlen? Wenn wir
das verneinen, wer ist fiir das Lernen und Agieren von Pepper verantwortlich?
Wer dafiir, wie ein selbstfahrendes Auto handelt? Wenn ein selbstfahrendes,
lernendes Auto ein Kind iiberfihrt — ist es die Schuld des Autos? Der Software?
Des Programmierers?

Wir sind an der Schwelle vom Homo sapiens zum ,,Homo Deus®, wie der israeli-
sche Wissenschaftler Yuval Noah Harari schreibt. Wir konnen Identitdt, Be-
wusstsein, Willensfreiheit selbst erschaffen.

Il. Konnen Maschinen moralisch sein?

Dass das tatséchlich so ist, zeigt sich bei einem Blick in den Alltag: Die gro3en
Verédnderungen, die Utopien und Visionen, sie werden ldngst nicht mehr von der
Politik, oder noch viel frither, von Religionen geschaffen, sondern von der Tech-
nologie. Kiinstliche Intelligenz von Demis Hassabis Deep Mind. Das Programm
zur Landung auf dem Mond war noch ein Regierungsprogramm und Wettlauf
zwischen Staaten. Dass wir auf dem Mars siedeln, hat Tesla-Chef Elon Musk zu
seinem Projekt gemacht. Neue Produktionsschiibe der Landwirtschaft werden
durch ihre Digitalisierung ausgeldst. Verbessert die Digitalisierung also in der
Tradition der Aufklarung uns Menschen und unsere Welt? Oder iibernimmt sie?
Bringt sie am Ende die Menschheit zum Verschwinden?

ZSE 2-3/2017 579

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir fir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

Zwei Giganten des Silicon Valley stehen hier exemplarisch fiir kontrére Sicht-
weisen:

Ray Kurzweil, Director of Engineering bei Google, findet, dass uns Menschen
nichts Besseres passieren kann, als durch perfektere Maschinen abgeldst zu wer-
den. Konkret: Selbstfahrende Autos sind klimafreundlicher, machen weniger
Fehler, werden weniger Unfallopfer produzieren. Abstrakt: Die Technik heilt
auch unsere moralischen Méngel. ElonMusk warnt seit Jahren vor den Folgen
kiinstlicher Intelligenz (AI) und deklariert sein Mars-Projekt sogar explizit als
Fluchtoption fiir die Menschheit, falls die Roboter wie in dem Film ,,Matrix” die
Menschen knechten und ausrotten. “Until people see robots going down the street
killing people, they don’t know how to react because it seems so ethereal. Al is a
rare case where I think we need to be proactive in regulation instead of reactive.
Because I think by the time we are reactive in Al regulation, it’s too late.”

Die Wirtschaftsinformatikerin Sarah Spiekermann stellte im Interview mit Brand
Eins klar: ,,Eine Maschine kann nicht moralisch sein, weil ihr das Bewusstsein
und die Féhigkeit zur Verantwortung fehlen. Es geht vielmehr um Maschinen,
die uns bei der Entfaltung dienen. Sie konnten uns dabei helfen, Werte wie
Freundschaft oder Respekt zu pflegen, mehr Wissen zu erlangen oder gesiinder
zu werden. Um so etwas zu konstruieren, miissen die Ingenieure schon im Ent-
wicklungsprozess Gut und Bose voneinander unterscheiden konnen.*

Maschinen haben keine Moral, denn Moral setzt ein moralisches Bewusstsein
voraus. Und Maschinen haben ja kein Bewusstsein. Ist das so?

Aus einer anthropozentrischen religiosen Perspektive wohl ja. Es gibt eine mensch-
liche Wesenhaftigkeit, die uns kategorial von Tieren oder Maschinen unterschei-
det. Wir sind einerseits die Kronung der Schopfung, ausgestattet mit Moral und
Scham und Verantwortung, andererseits machen wir uns die Welt Untertan und
beherrschen sie dank iiberlegener Technik. Nun, genau diese Weltsicht ist nicht die
der Moderne. Denn die Prinzipien unserer Demokratie und Freiheit beruhen ja im
Wesentlichen auf Verallgemeinerungen. Alle Menschen sind gleich an Rechten,
die Wiirde des Menschen ist unantastbar, vor dem Gesetz sind alle gleich.

Damit Werte verallgemeinert werden konnen, muss Moral in pragmatischer und
allgemeingiiltiger Hinsicht nicht als Vermdgen des Menschen, sondern als Hand-
lungsweise definiert werden. Die liebgewonnene und superiore Unterscheidung,
Menschen haben die Wahlfreiheit — wir entscheiden selbst, nach welchen Krite-
rien wir abwégen —, ist schwer objektivierbar. Kategorische Imperative sollen ja
unabhéngig von subjektiven Erfahrungen, Ideologien oder Wiinschen gelten. Nur

580

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir fir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

Robert Habeck Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht?

das macht sie universal und verallgemeinerungsfahig. Damit aber fillt die prin-
zipielle Wesens-Unterscheidung zwischen Maschine und Mensch, die das Leben
und die Ethik so schon iibersichtlich macht. Denn wir kdnnen auch Roboterhand-
lungen nach Maximen beurteilen.

lll. Der Mensch kann zum Gegenstand der Maschinen werden

Der Philosoph Martin Heidegger schrieb in seinem Aufsatz ,,Die Frage nach der
Technik®, dass wir wohl Technisches, nicht aber das Wesen der Technik ver-
stiinden. Ist diese Unterscheidung eine, die heute moralphilosophisch weiterhel-
fen kann? Die Technik und ihr Gebrauch gehort demnach zum Menschen dazu.
Durch den technischen Gebrauch macht der Mensch Dinge zum Objekt. Und
umgekehrt schafft er sich damit eine Subjekt-Position, die ihn iiber die Dinge
stellt, zu ,,MalB} und Mitte des Seienden* macht. In dem Sinn ist der technische
Umgang metaphysisch. ,,Das ganze Seiende ist Gegenstand eines einzigen Willens
zur Eroberung. “Dem technischen Umgang mit der Welt liegt eine bestimmte
Ontologie zugrunde, die die Welt von einem subjektiven Standpunkt aus definiert
und alle Wirklichkeit zum Rohstoff macht, mit dem man umgehen kann. Diese
Weltsicht — die zentrale Rolle des Menschen, die ewige Steigerung von technischer
Beherrschbarkeit und Verfiigbarmachung — ist jedoch nicht alternativlos. Sie ist
historisch jung und an die abendléndische Philosophietradition gebunden.

Heidegger selbst entwirft aus dem Geist der Anti-Moderne eine alternative
Techniksicht. Er will Technik nicht aus der Mittel-Zweck-Relation heraus be-
trachten, nicht als Werkzeug des Menschen, als Verlingerung des Auftrags der
Schopfung sozusagen, sondern aus ihrer eigenen GesetzméBigkeit heraus. Den
Unterschied zwischen traditionellen Werkzeugen wie einem Hammer etwa und
einem Auto sieht Heidegger darin, dass letzteres eine von menschlicher Arbeits-
kraft unabhédngige Energiequelle hat. Moderne Technik funktioniert also unab-
héngig von der ,.Energiequelle Mensch®. Sie hat einen ,,Herrschaftscharakter®.
»Die Nutzung® wird zu einer ,,Vernutzung* und Ziellosigkeit der Technik wird
zum eigenen Ziel, weil Technik sich ,,nicht nur im Menschen und nicht mafige-
bend durch ihn* vollzieht.

Im Zeitalter des Anthropozin formt nicht mehr die Umwelt den Menschen, son-
dern der Mensch die Welt nach seinen Vorstellungen und Mdglichkeiten. ,,Aber
je mehr der Mensch die Welt nach seinen Bediirfnissen gestaltet, desto mehr
relativiert er seine Einzigartigkeit®, schreibt Christoph Kucklick in ,,Die granula-
re Gesellschaft®.

ZSE 2-3/2017 581

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir fir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

Der Prozess verselbststandigt sich, automatisiert sich. Und damit kehrt sich das
Subjekt-Objekt-Verhéltnis um. Der Mensch kann zum Gegenstand der Maschi-
nen werden. Er wird dienstbar gemacht — und es gibt keine Moglichkeit mehr fiir
ihn, das Ziel selbst zu bestimmen. Der Mensch wird ,,Humankapital“. ,,Indessen
begegnet der Mensch heute in Wahrheit nirgends mehr sich selber, d. h. in sei-
nem Wesen.* Die Technik ,,droht der Herrschaft des Menschen zu entgleiten.*

Heidegger schrieb dies in kapitalismuskritischer, fortschrittsskeptischer Absicht.
Aber die Analyse klingt bedriickend aktuell — bis zu Peppers Augen hin. Die
Ideologie des Transhumanen, die die Systemfehler des Menschen technisch
heilen will, 1duft ja in den logischen Widerspruch, dass ihr eigener Ansatz mog-
licherweise fehlerhaft ist und von den Maschinen geheilt werden muss. Was also,
wenn Google nicht mehr einprogrammiert wird, welche Daten gespeichert wer-
den, sondern das selbst entscheidet? Was, wenn nicht mehr Menschen entschei-
den, welche Terroristen von Drohnen erschossen werden, sondern die Drohnen
die Auswahl selbst treffen — zwar aufgrund von zig Parametern, die Menschen
irgendwann einmal programmiert haben, aber im Ergebnis eben nicht mehr vom
Menschen gesteuert?

Gesichtserkennung und Verhaltensmuster von Verddchtigen setzen Maschinen
schon heute dazu in die Lage. In ,,WeaponsofMathDestruction® beschreibt Cathy
O’Neil genau das. Am so genannten Terror-Tuesday wird dem amerikanischen
Prisidenten einmal pro Woche eine Liste vorgelegt, welche Terrorverdéachtigen
von Videoprogrammen oder durch Big Data-Abgleich weltweit geortet wurden.
Und es wird auch ein computerbasierter Vorschlag unterbreitet, wann und wo die
Liquidation am besten zu erfolgen hat, um die Kollateralschiden moglichst ge-
ring zu halten. Die Drohnen kénnen Krankenhéuser und Moscheen erkennen und
meiden sie (meistens). Es ist offensichtlich, dass die statische Entscheidung des
Prasidenten, die jetzt noch die rote Linie der Verantwortung markiert, nicht die
effektivste ist. Der Verdédchtige kann krank werden und eine Reise nicht antreten
oder er verspitet sich und ist zum Zeitpunkt der Liquidation noch mitten in einer
Menschenmenge.

Ein Programm, das den erlaubten kollateralen Schaden mit der Wirklichkeit
abgleicht, diirfte viel effektiver sein. Und dann entscheiden die Computer selbst
iiber Leben und Tod. Man mag denken, das ist ja nur in Afghanistan oder Syrien
der Fall. Was geht mich das an? Aber was, wenn Einsatzkommandos unserer Poli-
zel mit Pepper-dhnlichen Robotern ausgestattet werden, die sie begleiten, die die
Emotionen der Téter entlang von Gestik und Mimik analysieren und entlang ihrer
Algorithmen den entscheidenden Hinweis geben, dass der Téter gleich zur Waffe

582

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir fir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

Robert Habeck Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht?

greifen wird? Auf niedrigerer Schwelle ist die computerbasierte Selektion schon
gang und gebe. Bei Einreisekontrollen und Fluglisten filtern gro3e Suchmaschinen
Menschen heraus, denen Visa verweigert werden oder gleich die Verhaftung droht.

Im Bereich der Erotik gibt es inzwischen smarte Unterwische. Als letzter Clou
der Wearable Technology wurde der ,,True Love Tester“-Biistenhalter des Japa-
nischen Lingerie-Herstellers Ravijour auf den Markt gebracht. Das BH-Schloss
ist gleichzeitig ein Sensor, der die Herzfrequenz und den Hormonhaushalt der
Frau misst. Der BH lésst sich nur bei schnellem Herzschlag 6ffnen, also bei
einem Symptom ,,echter Liebe®.

All solche Technik lésst sich beliebig verfeinern.

In besagtem Film ,,Ex Machina* von Alex Garland revoltieren die als Haus- und
Sexsklaven gebauten und programmierten Androiden Kyoko und Ava gegen ihren
Erfinder. Nicht nur, dass sie ihn toten, auch zeigt sich, dass das Testprogramm an
Ava die ganze Zeit eigentlich ihr Plan zur Flucht in die Menschlichkeit war. Der
Al-Android wollte ein richtiges Leben. Sie nahm sich das Recht aller Unterdriick-
ten, ndmlich gegen den Unterdriicker aufzubegehren. Sie handelte moralisch. Aber
sie ist ein Computer und unterliegt deshalb aus menschlicher Sicht nicht den Re-
geln der Menschen. Da wir geldufig noch nicht einmal Tieren zubilligen, Rechte
auf Leben und Freiheit zu haben, wie viel weniger haben das Maschinen.

IV. Eine Ethik fur Maschinen

Mit dem von Heidegger noch vor der Digitalisierung diagnostizierten Tausch des
Subjekt-Objektverhéltnisses geraten tatsdchlich die fundamentalen Sdulen unse-
res Rechtssystems ins Wanken. Es beruht auf der Unterscheidung, dass ein Sub-
jekt handelt und ein Objekt behandelt wird. ,,Aber was ist ein handelndes Ob-
jekt?*, fragt Kucklick. Ideengeschichtlich ist das handelnde Subjekt frei. Deshalb
ist es rechtsfahig, kann Verantwortung iibernechmen, verurteilt werden und hat
Rechte, die seine Freiheit schiitzen. Das behandelte Objekt unterliegt einer Kau-
salitdt, einer Notwendigkeit. Es ist nicht frei und kein Rechtssubjekt.

Kucklick befindet, ,,in der uns vertrauten humanen Welt, in der Prigeform der
Industriegesellschaft, werden wir nicht bleiben kdnnen. Dazu fordern uns die
Maschinen zu sehr heraus. Sie sabotieren die Gewissheiten, auf denen wir unsere
bisherige Welt errichtet haben. Offensichtlich sind die Maschinen, die wir heute
bauen konnen und in der Zukunft bauen werden, als ,handelnde Objekte” von
einer ganz anderen, kategorial im philosophischen Sinne anderen Art als die analo-
gen. Eine Ethik, die dies ausblendet, wird der Herausforderung nicht gerecht. Sie

ZSE 2-3/2017 583

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir fir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

hat nur die Chance, bestimmte Techniken zu verbieten, weil sie transhuman sind.
Wir lassen einfach Drohnen, Gesichtserkennungssoftware oder spitestens die
Entscheidungssoftware nicht zu. Aber was ist mit Pepper? Lassen wir den zu?

Ich glaube, wir miissen einen anderen Ansatz wéhlen. Wir miissen Maschinen
nach ethischen MaBstében beurteilen. Wir miissen sie so programmieren, ihnen
also beibringen, nach moralischen Kategorien zu handeln. Wir miissen ihnen
beibringen, zwischen Gut und Bose zu unterscheiden. Das wiirde ein ganz ande-
res und neues moralphilosophisches Rechtskonzept nach sich ziehen, das unter
dem Begriff ,,legal artificial agents* oder ,,e-persons* diskutiert wird. ,,Handeln-
de Objekte”, die also eine Art von Intelligenz haben, weil sie selbst lernend sind,
wiren dann selbst schuldféhig.

Kann das funktionieren, dass wir Robotern das Gute beibringen kdnnen? Nun,
Oliver Brendel hat einen selbstfahrenden Zimmerstaubsauer so programmiert,
dass er organische Wesen erkennt und nicht einsaugt. Fliegen, Spinnen und Ma-
rienkédfer werden verschont. Das gleiche geht auf groBerer Ebene natiirlich mit
landwirtschaftlichen Fahrzeugen. Oft genug wickeln Méhdrescher kleine Hasen
oder Kitze lebendig in Gras- oder Strohballen, weil diese nicht fliichten, sondern
sich flach ins Gras driicken. Wiesenvogelnester werden auch tibergemangelt, geht
der Bauer nicht vorher iiber das Feld und steckt so genannte Lerchenfenster ab.

Wenn wir Menschen Auto fahren und ein Reh oder eine Katze iiber die Strafle
lauft, dann versuchen wir auszuweichen. Bei Fliegen oder Miicken tun wir das
nicht. Bei Froschen auch nicht. Bei Vogeln — manchmal. Die Frage, wie grof3 ein
Tier sein muss, damit selbstfahrende Autos bremsen, diskutiert Markus Maurer
an der TU Braunschweig mit seinen Studierenden. Abstrakt ist sie schwer zu
beantworten und auch die Frage, wer denn so was entscheiden darf, ist offen.
Aber wenn sie einmal beantwortet ist, kdnnen Autos so programmiert werden,
dass sie sich immer daran halten. Wir Menschen werden das nicht konnen. Also
sind die Autos irgendwann in einem moralischen Sinn perfekter als wir. Und an
dieser Stelle verlieren die Menschen. An dieser Stelle wird Ray Kurzweils
Transhumanitét Realitit. Die totale Kontrolle.

Da, vielleicht gerade da, zeigt sich der Unterschied zwischen Mensch und Ma-
schine wie in einem Brennglas: Denn die oben angesprochene Verallgemeine-
rung unseres moralischen Systems — vor dem Gesetz sind alle Menschen gleich -
ist die Bedingung dafiir, dass Freiheit und Subjektivitét erhalten bleibt. Wir kon-
nen selbstbestimmt leben, weil unsere Werte und Institutionen eben nicht alles
bestimmen oder uns programmieren, sondern nur die allgemeinen Regeln vorge-

584

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir Ir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

Robert Habeck Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht?

ben. Innerhalb eines gewissen Rahmens kénnen wir abweichen, treffen wir Ent-
scheidungen, die den Situationen angemessen sind. Wire das nicht moglich oder
gewollt, miissten die Regeln alle wortgenau angewandt werden, lebten wir in
einem totalitdren, faschistischen Staat, der die moralische Umerzichung des
Menschen zur Staatsrdson hidtte. Oder unsere Gefdngnisse wiren voller Men-
schen, die sich nicht an die Regeln hielten.

Computer und Roboter handeln unzweideutig. Sie haben keine Varianz. Sie tun,
was sie tun sollen. Sie sind perfekter als wir Menschen. Aber sie kennen keine
Gnade. In dem Moment, in dem ihre Perfektion zur allgemeinen Mal3gabe wird,
haben wir ein Problem. Dann definieren sie als perfekte Subjekte unsere
Menschlichkeit als Mangel. Alle Lissigkeit, Nachsichtigkeit, Kreativitét, Impul-
sivitdt wiirde in Konkurrenz zu den Computern ausgemerzt werden miissen.

Die Geschichte der industriellen Revolution ist die Geschichte von immer kom-
plexeren Regelsystemen. Immer neue Lebensbereiche wurden von Regeln er-
fasst. Oft genug wurden sie gegen die Effizienz und Herrschaft des Marktes
erkdmpft: Arbeitnehmerrechte, Umweltrechte, Verbraucherschutz, Markt- und
Finanzkontrolle, Sozialversicherungen etc. Das Recht wurde immer stirker aus-
geweitet. Wir diirfen jetzt nicht im ersten Maschinenzeitalter stecken bleiben.
Das zweite hat schon langst begonnen.

Wenn wir es aufhalten wollen, hiele das, den Fortschritt aufhalten zu wollen.
Aber abgesehen davon, dass ich sicher bin, dass wir das nicht konnen, bin ich
nicht sicher, ob ich es will. Denn das fithrte gewissermaBen in eine Diktatur des
Verzichts.

Und deshalb: Selbst wenn dieses neue Maschinenzeitalter so viel Verstorendes,
Aufwiihlendes und Bedngstigendes bereithélt, mochte ich mich fiir Optimismus
entscheiden. Ich entscheide mich gegen die Vorstellung, dass der Computer
gefahrlicher sei als die Atombombe, wie der Mathematiker Norbert Wiener 1948
schrieb, sondern dafiir, dass wir einen Weg finden, Maschinen zu bauen, die
menschlichen Werten dienen, ja uns dafiir entscheiden. Und das, obwohl ein mit
Daten und Parametern gefiitterter Computer mir vielleicht ausrechnen wiirde,
wie unwahrscheinlich dies ist. Denn gerade das ist es ja, was uns als Menschen
ausmacht und weiter ausmachen wird: dass wir nicht nach Algorithmen und
Wabhrscheinlichkeiten entscheiden, sondern frei.

ZSE 2-3/2017 585

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. @ Inhalt.
Inhalts ir fir oder



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

