
ZSE 2-3/2017, DOI: 10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 577 

 _______________________________________________ ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT 

Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht? 

von Robert Habeck 

 
Wir brauchen Maschinen, die menschlichen Werten dienen. Aber was, wenn 
Maschinen diese besser befolgen als Menschen? 

Augen, größer als 2-Euro-Stücke, tiefschwarz und ein Mund zierlich wie der 
eines Kindes. So sieht Pepper aus. Pepper analysiert selbstständig und perma-
nent, wie unsere Mimik und Gestik funktioniert und reagiert entsprechend auf 
unsere Gefühlszustände. Mit anderen Worten: Pepper lernt. Pepper wirkt so, als 
ob er fühlt. Aber Pepper ist eben nicht nur darauf programmiert, wie ein Mensch 
zu agieren, sondern ist ein menschenähnlicher Roboter. Ein Roboter, der mich 
schon 2016 bei einem Besuch in Wuppertal in der VillaMedia begrüßte.  

Ein halbes Jahr später traf ich einen zweiten Pepper-Roboter in der Kieler Starter 
Kitchen. Er wurde in Pflegeheimen eingesetzt, um die Alten und Kranken zu 
unterhalten, für und mit ihnen zu tanzen oder mit ihnen zu spielen. Seine Stim-
menerkennung war so programmiert, dass er sich immer denjenigen zuwendete, 
die am meisten mit ihm sprachen. Also nicht mir, ich war ja neu. Und als er 
immer wieder die Studierenden mir vorzog, registrierte ich so etwas wie Eifer-
sucht in mir. Die Maschine löste also menschliche Gefühle aus. Die großen Ro-
boter-Augen berühren einen ganz eigentümlich. Und das, obwohl das Ding er-
kennbar aus Kunststoff und Kabeln bestand und mit einer blechernen 
Roboterstimme sprach. 

Pepper war also weit, weit weg von künstlichen Intelligenz-Puppen, wie sie etwa 
in dem Film „Ex Machina“ vorgeführt werden, in dem sich Menschen in Roboter 
verlieben, wissend, dass es Roboter sind. Und auch seine emotionale Tiefe war 
erkennbar nicht sehr ausgeprägt, so dass ich ausschließen kann, dass dieses Ding 
zu mir oder seinen Besitzern Gefühle aufbauen konnte.  

Dennoch hat mich dieser kurze Moment erschreckt. Denn wenige Schlüsselreize 
genügten, dass ich das Ding mit menschlichen Attributen belegte und Jörg 
Heynkes, den Chef der VillaMedia und Peppers Herrn und Meister fragte, ob 
Pepper ein „er“ oder eine „sie“ sei. Wir diskutierten noch eine Weile darüber, ob 
Roboter ein Geschlecht bekommen sollten oder haben. Die Antwort „natürlich 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

578 

nicht“ ist zu schnell gegeben. Denn mit irgendeiner Stimme sprechen sie ja und 
auch die niedlichen Kindchenschema-Manga-Augen sind nicht ohne Geschlecht-
lichkeit. Der Roboter in Kiel ein halbes Jahr später hieß „Emma“. Er war für die 
Betreiber eine Frau. Aber hätten Roboter ein Geschlecht, haben sie dann auch 
Geschlechtlichkeit, Emotionalität, Empfindsamkeit? Nun, diese Diskussion gibt 
es schon seit alters her, nämlich bezogen auf Engel. Welches Geschlecht haben 
sie denn? Putten-Engel sind meistens dickliche Jungs, Feuerschwert-Engel 
männlich, die guten Engel oft weiblich. Der Erzengel Gabriel hat im Laufe der 
Geschichte sein Geschlecht gewechselt. Insgesamt müssen Engel wohl ge-
schlechtsneutral sein, sonst wären sie ja nicht göttlich, sondern menschlich. (Ei-
nige sagen, Engel seien zweigeschlechtlich, aber das ist nicht dasselbe wie ge-
schlechtsneutral und würde, wörtlich genommen, eine interessante reformatorische 
Debatte in den Kirchen auslösen, dass nämlich Gott offensichtlich nicht nur 
Mann und Frau geschaffen hat, sondern auch etwas Drittes.) Aber mit der Ge-
schlechtsneutralität wird die Debatte nur noch komplizierter. Sind dann Roboter 
die neuen Götter? Klüger als wir, weil sie das Google-Welt-Wissen beherrschen, 
raffinierter als wir, weil sie unsere Reaktionen anhand von Algorithmen vorher-
sagen können und dazu selbst fehlerfrei, weil sie eben nicht durch Liebe, Lust 
und Leidenschaft gestört werden? Weil sie eben nicht fühlen? 

I. Vom Homo sapiens zum „Homo Deus“: Wir können Identität, 
Bewusstsein, Willensfreiheit selbst erschaffen  

Inzwischen finden Pepper und andere seiner Art ihren Einsatz in mehreren Be-
reichen der Öffentlichkeit. Die Roboter tanzen mit Kindern auf Kinderkranken-
stationen, kommunizieren mit Alten in Altenpflegeheimen und tragen dabei 
Namen. Damit werden sie ganz anders eingesetzt als Maschinen zuvor. Seit der 
Erfindung der Dampfmaschine sollten Maschinen die stumpfsinnige, serielle 
Arbeit machen. 

Schon diese Form der Automatisierung unterlag der Kritik. Der Philosoph Gün-
ther Anders –Heidegger und Husserl-Schüler, mit Hannah Arendt verheiratet – 
arbeitete in seinem Hauptwerk „Die Antiquiertheit des Menschen“ von 1956 
dieses „promethische Gefälle“ als die Kluft zwischen „Machen“ und „Vorstel-
len“, „Tun“ und „Fühlen“, „Gerät“ und „Leib“ heraus. Während der Flucht vor 
dem Nationalsozialismus arbeitete Anders in den USA am Fließband. Er schreibt 
darüber: „Man glaubt kein Ende, man sieht kein Ende – der Fortschrittsbegriff 
hat uns apokalypseblind gemacht.“ Wir Menschen haben die Technik zum „Sub-
jekt der Geschichte“ in der „Volksgemeinschaft der Apparate“ gemacht.  

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577


Robert Habeck Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht? 

ZSE 2-3/2017 579 

Aber bei aller Verdrängung von Arbeitsplätzen und den sozialpolitischen Folgen, 
man konnte immer auch argumentieren, dass die Maschinen die Menschen von 
Mühen und vom Schuften befreien. Pepper und die Generation neuer digitaler 
Maschinen, das Sprachprogramm Siri auf unseren Handys etwa oder auch neue 
Sex-Roboter, ersetzen nun emotionale Beziehungen. Oliver Bendel, der zur Mo-
ral der Maschinen forscht, warf im Interview mit der dänischen Zeitung Jyllands-
Posten einen Blick auf den Robotersex der Zukunft. „Imagination, Stimulation 
und Penetration“ würden bald ununterscheidbar von menschlichem Sex sein. 
Roboter leisten Arbeiten, von denen wir – wir als Menschheit – noch vor kurzem 
gesagt hätten, diese werden auf immer den Menschen vorbehalten bleiben. Das 
erweist sich jetzt als Irrtum. Bleiben sie nicht. Und wenn manch einem Mann 
schon lange nachgesagt wurde, er habe eine emotionale Beziehung zu seinem 
Auto, werden wir vielleicht bald Autos haben, die basierend auf lauter Algorith-
men, auf all diese Bedürfnisse eingehen – berechenbar, zuverlässig und perfekter 
sind, als ein Mensch das könnte. Und vielleicht fühlt sich das dann an, als wür-
den sie diese emotionale Beziehung erwidern.  

Das wirft völlig neue und dramatische, ja verstörende Fragen auf: Können oder 
dürfen wir Maschinen überhaupt so behandeln, als könnten sie fühlen? Wenn wir 
das verneinen, wer ist für das Lernen und Agieren von Pepper verantwortlich? 
Wer dafür, wie ein selbstfahrendes Auto handelt? Wenn ein selbstfahrendes, 
lernendes Auto ein Kind überfährt –  ist es die Schuld des Autos? Der Software? 
Des Programmierers?  

Wir sind an der Schwelle vom Homo sapiens zum „Homo Deus“, wie der israeli-
sche Wissenschaftler Yuval Noah Harari schreibt. Wir können Identität, Be-
wusstsein, Willensfreiheit selbst erschaffen. 

II. Können Maschinen moralisch sein? 

Dass das tatsächlich so ist, zeigt sich bei einem Blick in den Alltag: Die großen 
Veränderungen, die Utopien und Visionen, sie werden längst nicht mehr von der 
Politik, oder noch viel früher, von Religionen geschaffen, sondern von der Tech-
nologie. Künstliche Intelligenz von Demis Hassabis Deep Mind. Das Programm 
zur Landung auf dem Mond war noch ein Regierungsprogramm und Wettlauf 
zwischen Staaten. Dass wir auf dem Mars siedeln, hat Tesla-Chef Elon Musk zu 
seinem Projekt gemacht. Neue Produktionsschübe der Landwirtschaft werden 
durch ihre Digitalisierung ausgelöst. Verbessert die Digitalisierung also in der 
Tradition der Aufklärung uns Menschen und unsere Welt? Oder übernimmt sie? 
Bringt sie am Ende die Menschheit zum Verschwinden?  

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

580 

Zwei Giganten des Silicon Valley stehen hier exemplarisch für konträre Sicht-
weisen: 

Ray Kurzweil, Director of Engineering bei Google, findet, dass uns Menschen 
nichts Besseres passieren kann, als durch perfektere Maschinen abgelöst zu wer-
den. Konkret: Selbstfahrende Autos sind klimafreundlicher, machen weniger 
Fehler, werden weniger Unfallopfer produzieren. Abstrakt: Die Technik heilt 
auch unsere moralischen Mängel. ElonMusk warnt seit Jahren vor den Folgen 
künstlicher Intelligenz (AI) und deklariert sein Mars-Projekt sogar explizit als 
Fluchtoption für die Menschheit, falls die Roboter wie in dem Film „Matrix” die 
Menschen knechten und ausrotten. “Until people see robots going down the street 
killing people, they don’t know how to react because it seems so ethereal. AI is a 
rare case where I think we need to be proactive in regulation instead of reactive. 
Because I think by the time we are reactive in AI regulation, it’s too late.” 

Die Wirtschaftsinformatikerin Sarah Spiekermann stellte im Interview mit Brand 
Eins klar: „Eine Maschine kann nicht moralisch sein, weil ihr das Bewusstsein 
und die Fähigkeit zur Verantwortung fehlen. Es geht vielmehr um Maschinen, 
die uns bei der Entfaltung dienen. Sie könnten uns dabei helfen, Werte wie 
Freundschaft oder Respekt zu pflegen, mehr Wissen zu erlangen oder gesünder 
zu werden. Um so etwas zu konstruieren, müssen die Ingenieure schon im Ent-
wicklungsprozess Gut und Böse voneinander unterscheiden können.“ 

Maschinen haben keine Moral, denn Moral setzt ein moralisches Bewusstsein 
voraus. Und Maschinen haben ja kein Bewusstsein. Ist das so? 

Aus einer anthropozentrischen religiösen Perspektive wohl ja. Es gibt eine mensch-
liche Wesenhaftigkeit, die uns kategorial von Tieren oder Maschinen unterschei-
det. Wir sind einerseits die Krönung der Schöpfung, ausgestattet mit Moral und 
Scham und Verantwortung, andererseits machen wir uns die Welt Untertan und 
beherrschen sie dank überlegener Technik. Nun, genau diese Weltsicht ist nicht die 
der Moderne. Denn die Prinzipien unserer Demokratie und Freiheit beruhen ja im 
Wesentlichen auf Verallgemeinerungen. Alle Menschen sind gleich an Rechten, 
die Würde des Menschen ist unantastbar, vor dem Gesetz sind alle gleich. 

Damit Werte verallgemeinert werden können, muss Moral in pragmatischer und 
allgemeingültiger Hinsicht nicht als Vermögen des Menschen, sondern als Hand-
lungsweise definiert werden. Die liebgewonnene und superiore Unterscheidung, 
Menschen haben die Wahlfreiheit – wir entscheiden selbst, nach welchen Krite-
rien wir abwägen –, ist schwer objektivierbar. Kategorische Imperative sollen ja 
unabhängig von subjektiven Erfahrungen, Ideologien oder Wünschen gelten. Nur 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577


Robert Habeck Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht? 

ZSE 2-3/2017 581 

das macht sie universal und verallgemeinerungsfähig. Damit aber fällt die prin-
zipielle Wesens-Unterscheidung zwischen Maschine und Mensch, die das Leben 
und die Ethik so schön übersichtlich macht. Denn wir können auch Roboterhand-
lungen nach Maximen beurteilen.  

III. Der Mensch kann zum Gegenstand der Maschinen werden 

Der Philosoph Martin Heidegger schrieb in seinem Aufsatz „Die Frage nach der 
Technik“, dass wir wohl Technisches, nicht aber das Wesen der Technik ver-
stünden. Ist diese Unterscheidung eine, die heute moralphilosophisch weiterhel-
fen kann? Die Technik und ihr Gebrauch gehört demnach zum Menschen dazu. 
Durch den technischen Gebrauch macht der Mensch Dinge zum Objekt. Und 
umgekehrt schafft er sich damit eine Subjekt-Position, die ihn über die Dinge 
stellt, zu „Maß und Mitte des Seienden“ macht. In dem Sinn ist der technische 
Umgang metaphysisch. „Das ganze Seiende ist Gegenstand eines einzigen Willens 
zur Eroberung. “Dem technischen Umgang mit der Welt liegt eine bestimmte 
Ontologie zugrunde, die die Welt von einem subjektiven Standpunkt aus definiert 
und alle Wirklichkeit zum Rohstoff macht, mit dem man umgehen kann. Diese 
Weltsicht – die zentrale Rolle des Menschen, die ewige Steigerung von technischer 
Beherrschbarkeit und Verfügbarmachung – ist jedoch nicht alternativlos. Sie ist 
historisch jung und an die abendländische Philosophietradition gebunden.  

Heidegger selbst entwirft aus dem Geist der Anti-Moderne eine alternative 
Techniksicht. Er will Technik nicht aus der Mittel-Zweck-Relation heraus be-
trachten, nicht als Werkzeug des Menschen, als Verlängerung des Auftrags der 
Schöpfung sozusagen, sondern aus ihrer eigenen Gesetzmäßigkeit heraus. Den 
Unterschied zwischen traditionellen Werkzeugen wie einem Hammer etwa und 
einem Auto sieht Heidegger darin, dass letzteres eine von menschlicher Arbeits-
kraft unabhängige Energiequelle hat. Moderne Technik funktioniert also unab-
hängig von der „Energiequelle Mensch“. Sie hat einen „Herrschaftscharakter“. 
„Die Nutzung“ wird zu einer „Vernutzung“ und Ziellosigkeit der Technik wird 
zum eigenen Ziel, weil Technik sich „nicht nur im Menschen und nicht maßge-
bend durch ihn“ vollzieht.  

Im Zeitalter des Anthropozän formt nicht mehr die Umwelt den Menschen, son-
dern der Mensch die Welt nach seinen Vorstellungen und Möglichkeiten. „Aber 
je mehr der Mensch die Welt nach seinen Bedürfnissen gestaltet, desto mehr 
relativiert er seine Einzigartigkeit“, schreibt Christoph Kucklick in „Die granula-
re Gesellschaft“. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

582 

Der Prozess verselbstständigt sich, automatisiert sich. Und damit kehrt sich das 
Subjekt-Objekt-Verhältnis um. Der Mensch kann zum Gegenstand der Maschi-
nen werden. Er wird dienstbar gemacht – und es gibt keine Möglichkeit mehr für 
ihn, das Ziel selbst zu bestimmen. Der Mensch wird „Humankapital“. „Indessen 
begegnet der Mensch heute in Wahrheit nirgends mehr sich selber, d. h. in sei-
nem Wesen.“ Die Technik „droht der Herrschaft des Menschen zu entgleiten.“  

Heidegger schrieb dies in kapitalismuskritischer, fortschrittsskeptischer Absicht. 
Aber die Analyse klingt bedrückend aktuell – bis zu Peppers Augen hin. Die 
Ideologie des Transhumanen, die die Systemfehler des Menschen technisch 
heilen will, läuft ja in den logischen Widerspruch, dass ihr eigener Ansatz mög-
licherweise fehlerhaft ist und von den Maschinen geheilt werden muss. Was also, 
wenn Google nicht mehr einprogrammiert wird, welche Daten gespeichert wer-
den, sondern das selbst entscheidet? Was, wenn nicht mehr Menschen entschei-
den, welche Terroristen von Drohnen erschossen werden, sondern die Drohnen 
die Auswahl selbst treffen – zwar aufgrund von zig Parametern, die Menschen 
irgendwann einmal programmiert haben, aber im Ergebnis eben nicht mehr vom 
Menschen gesteuert?  

Gesichtserkennung und Verhaltensmuster von Verdächtigen setzen Maschinen 
schon heute dazu in die Lage. In „WeaponsofMathDestruction“ beschreibt Cathy 
O’Neil genau das. Am so genannten Terror-Tuesday wird dem amerikanischen 
Präsidenten einmal pro Woche eine Liste vorgelegt, welche Terrorverdächtigen 
von Videoprogrammen oder durch Big Data-Abgleich weltweit geortet wurden. 
Und es wird auch ein computerbasierter Vorschlag unterbreitet, wann und wo die 
Liquidation am besten zu erfolgen hat, um die Kollateralschäden möglichst ge-
ring zu halten. Die Drohnen können Krankenhäuser und Moscheen erkennen und 
meiden sie (meistens). Es ist offensichtlich, dass die statische Entscheidung des 
Präsidenten, die jetzt noch die rote Linie der Verantwortung markiert, nicht die 
effektivste ist. Der Verdächtige kann krank werden und eine Reise nicht antreten 
oder er verspätet sich und ist zum Zeitpunkt der Liquidation noch mitten in einer 
Menschenmenge. 

Ein Programm, das den erlaubten kollateralen Schaden mit der Wirklichkeit 
abgleicht, dürfte viel effektiver sein. Und dann entscheiden die Computer selbst 
über Leben und Tod. Man mag denken, das ist ja nur in Afghanistan oder Syrien 
der Fall. Was geht mich das an? Aber was, wenn Einsatzkommandos unserer Poli-
zei mit Pepper-ähnlichen Robotern ausgestattet werden, die sie begleiten, die die 
Emotionen der Täter entlang von Gestik und Mimik analysieren und entlang ihrer 
Algorithmen den entscheidenden Hinweis geben, dass der Täter gleich zur Waffe 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577


Robert Habeck Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht? 

ZSE 2-3/2017 583 

greifen wird? Auf niedrigerer Schwelle ist die computerbasierte Selektion schon 
gang und gebe. Bei Einreisekontrollen und Fluglisten filtern große Suchmaschinen 
Menschen heraus, denen Visa verweigert werden oder gleich die Verhaftung droht. 

Im Bereich der Erotik gibt es inzwischen smarte Unterwäsche. Als letzter Clou 
der Wearable Technology wurde der „True Love Tester“-Büstenhalter des Japa-
nischen Lingerie-Herstellers Ravijour auf den Markt gebracht. Das BH-Schloss 
ist gleichzeitig ein Sensor, der die Herzfrequenz und den Hormonhaushalt der 
Frau misst. Der BH lässt sich nur bei schnellem Herzschlag öffnen, also bei 
einem Symptom „echter Liebe“. 

All solche Technik lässt sich beliebig verfeinern.  

In besagtem Film „Ex Machina“ von Alex Garland revoltieren die als Haus- und 
Sexsklaven gebauten und programmierten Androiden Kyoko und Ava gegen ihren 
Erfinder. Nicht nur, dass sie ihn töten, auch zeigt sich, dass das Testprogramm an 
Ava die ganze Zeit eigentlich ihr Plan zur Flucht in die Menschlichkeit war. Der 
AI-Android wollte ein richtiges Leben. Sie nahm sich das Recht aller Unterdrück-
ten, nämlich gegen den Unterdrücker aufzubegehren. Sie handelte moralisch. Aber 
sie ist ein Computer und unterliegt deshalb aus menschlicher Sicht nicht den Re-
geln der Menschen. Da wir geläufig noch nicht einmal Tieren zubilligen, Rechte 
auf Leben und Freiheit zu haben, wie viel weniger haben das Maschinen. 

IV. Eine Ethik für Maschinen  

Mit dem von Heidegger noch vor der Digitalisierung diagnostizierten Tausch des 
Subjekt-Objektverhältnisses geraten tatsächlich die fundamentalen Säulen unse-
res Rechtssystems ins Wanken. Es beruht auf der Unterscheidung, dass ein Sub-
jekt handelt und ein Objekt behandelt wird. „Aber was ist ein handelndes Ob-
jekt?“, fragt Kucklick. Ideengeschichtlich ist das handelnde Subjekt frei. Deshalb 
ist es rechtsfähig, kann Verantwortung übernehmen, verurteilt werden und hat 
Rechte, die seine Freiheit schützen. Das behandelte Objekt unterliegt einer Kau-
salität, einer Notwendigkeit. Es ist nicht frei und kein Rechtssubjekt.  

Kucklick befindet, „in der uns vertrauten humanen Welt, in der Prägeform der 
Industriegesellschaft, werden wir nicht bleiben können. Dazu fordern uns die 
Maschinen zu sehr heraus. Sie sabotieren die Gewissheiten, auf denen wir unsere 
bisherige Welt errichtet haben.“ Offensichtlich sind die Maschinen, die wir heute 
bauen können und in der Zukunft bauen werden, als „handelnde Objekte“ von 
einer ganz anderen, kategorial im philosophischen Sinne anderen Art als die analo-
gen. Eine Ethik, die dies ausblendet, wird der Herausforderung nicht gerecht. Sie 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

584 

hat nur die Chance, bestimmte Techniken zu verbieten, weil sie transhuman sind. 
Wir lassen einfach Drohnen, Gesichtserkennungssoftware oder spätestens die 
Entscheidungssoftware nicht zu. Aber was ist mit Pepper? Lassen wir den zu? 

Ich glaube, wir müssen einen anderen Ansatz wählen. Wir müssen Maschinen 
nach ethischen Maßstäben beurteilen. Wir müssen sie so programmieren, ihnen 
also beibringen, nach moralischen Kategorien zu handeln. Wir müssen ihnen 
beibringen, zwischen Gut und Böse zu unterscheiden. Das würde ein ganz ande-
res und neues moralphilosophisches Rechtskonzept nach sich ziehen, das unter 
dem Begriff „legal artificial agents“ oder „e-persons“ diskutiert wird. „Handeln-
de Objekte“, die also eine Art von Intelligenz haben, weil sie selbst lernend sind, 
wären dann selbst schuldfähig.  

Kann das funktionieren, dass wir Robotern das Gute beibringen können? Nun, 
Oliver Brendel hat einen selbstfahrenden Zimmerstaubsauer so programmiert, 
dass er organische Wesen erkennt und nicht einsaugt. Fliegen, Spinnen und Ma-
rienkäfer werden verschont. Das gleiche geht auf größerer Ebene natürlich mit 
landwirtschaftlichen Fahrzeugen. Oft genug wickeln Mähdrescher kleine Hasen 
oder Kitze lebendig in Gras- oder Strohballen, weil diese nicht flüchten, sondern 
sich flach ins Gras drücken. Wiesenvogelnester werden auch übergemangelt, geht 
der Bauer nicht vorher über das Feld und steckt so genannte Lerchenfenster ab. 

Wenn wir Menschen Auto fahren und ein Reh oder eine Katze über die Straße 
läuft, dann versuchen wir auszuweichen. Bei Fliegen oder Mücken tun wir das 
nicht. Bei Fröschen auch nicht. Bei Vögeln – manchmal. Die Frage, wie groß ein 
Tier sein muss, damit selbstfahrende Autos bremsen, diskutiert Markus Maurer 
an der TU Braunschweig mit seinen Studierenden. Abstrakt ist sie schwer zu 
beantworten und auch die Frage, wer denn so was entscheiden darf, ist offen. 
Aber wenn sie einmal beantwortet ist, können Autos so programmiert werden, 
dass sie sich immer daran halten. Wir Menschen werden das nicht können. Also 
sind die Autos irgendwann in einem moralischen Sinn perfekter als wir. Und an 
dieser Stelle verlieren die Menschen. An dieser Stelle wird Ray Kurzweils 
Transhumanität Realität. Die totale Kontrolle.  

Da, vielleicht gerade da, zeigt sich der Unterschied zwischen Mensch und Ma-
schine wie in einem Brennglas: Denn die oben angesprochene Verallgemeine-
rung unseres moralischen Systems – vor dem Gesetz sind alle Menschen gleich -  
ist die Bedingung dafür, dass Freiheit und Subjektivität erhalten bleibt. Wir kön-
nen selbstbestimmt leben, weil unsere Werte und Institutionen eben nicht alles 
bestimmen oder uns programmieren, sondern nur die allgemeinen Regeln vorge-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577


Robert Habeck Peppers Augen: Haben Roboter ein Geschlecht? 

ZSE 2-3/2017 585 

ben. Innerhalb eines gewissen Rahmens können wir abweichen, treffen wir Ent-
scheidungen, die den Situationen angemessen sind. Wäre das nicht möglich oder 
gewollt, müssten die Regeln alle wortgenau angewandt werden, lebten wir in 
einem totalitären, faschistischen Staat, der die moralische Umerziehung des 
Menschen zur Staatsräson hätte. Oder unsere Gefängnisse wären voller Men-
schen, die sich nicht an die Regeln hielten.  

Computer und Roboter handeln unzweideutig. Sie haben keine Varianz. Sie tun, 
was sie tun sollen. Sie sind perfekter als wir Menschen. Aber sie kennen keine 
Gnade. In dem Moment, in dem ihre Perfektion zur allgemeinen Maßgabe wird, 
haben wir ein Problem. Dann definieren sie als perfekte Subjekte unsere 
Menschlichkeit als Mangel. Alle Lässigkeit, Nachsichtigkeit, Kreativität, Impul-
sivität würde in Konkurrenz zu den Computern ausgemerzt werden müssen. 

Die Geschichte der industriellen Revolution ist die Geschichte von immer kom-
plexeren Regelsystemen. Immer neue Lebensbereiche wurden von Regeln er-
fasst. Oft genug wurden sie gegen die Effizienz und Herrschaft des Marktes 
erkämpft: Arbeitnehmerrechte, Umweltrechte, Verbraucherschutz, Markt- und 
Finanzkontrolle, Sozialversicherungen etc. Das Recht wurde immer stärker aus-
geweitet. Wir dürfen jetzt nicht im ersten Maschinenzeitalter stecken bleiben. 
Das zweite hat schon längst begonnen. 

Wenn wir es aufhalten wollen, hieße das, den Fortschritt aufhalten zu wollen. 
Aber abgesehen davon, dass ich sicher bin, dass wir das nicht können, bin ich 
nicht sicher, ob ich es will. Denn das führte gewissermaßen in eine Diktatur des 
Verzichts.  

Und deshalb: Selbst wenn dieses neue Maschinenzeitalter so viel Verstörendes, 
Aufwühlendes und Beängstigendes bereithält, möchte ich mich für Optimismus 
entscheiden. Ich entscheide mich gegen die Vorstellung, dass der Computer 
gefährlicher sei als die Atombombe, wie der Mathematiker Norbert Wiener 1948 
schrieb, sondern dafür, dass wir einen Weg finden, Maschinen zu bauen, die 
menschlichen Werten dienen, ja uns dafür entscheiden. Und das, obwohl ein mit 
Daten und Parametern gefütterter Computer mir vielleicht ausrechnen würde, 
wie unwahrscheinlich dies ist. Denn gerade das ist es ja, was uns als Menschen 
ausmacht und weiter ausmachen wird: dass wir nicht nach Algorithmen und 
Wahrscheinlichkeiten entscheiden, sondern frei. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2017-2-3-577

