
3.	 Erkenntnistheoretische Reflexion 			 
	 und Distinktion 

Erkenntnistheoretischer Ausgangspunkt dieser Studie ist eine Überlegung 
Niklas Luhmanns, demnach Massenmedien ›die Realität‹ nicht abbilden, son-
dern anhand ihrer Beobachtungen eine eigene Realität erschaffen. Dabei pro-
duzieren die Massenmedien einen doppelten Sinn bzw. eine doppelte Realität: 
Auf der ersten Ebene entsteht Sinn für das System der Massenmedien durch 
das, was gedruckt, gefunkt oder ausgestrahlt wird. »Man kann aber noch in 
einem zweiten Sinne von der Realität der Massenmedien sprechen, nämlich 
im Sinne dessen, was für sie und durch sie für andere als Realität erscheint.«1 Und 
weiter: »Das ist eine Übertragung der Konstruktivismusthese aus dem übli-
chen epistemologischen oder Wissenschaftsbereich in die Theorie der Massen-
medien.«2 Jene konstruktivistische Annahme kann aber ebenso unmittelbar 
auf sozial-, geistes- bzw. politikwissenschaftliche Theoriebildung (rück-)über-
tragen werden. Als Texte (Monographien, Aufsätze usw.) werden Theorien vor 
allem in Form von Massenmedien kommuniziert, sind also Teil dieses Sys-
tems. Gleichzeitig wird ›die Realität‹ von wissenschaftlichen Theorien nicht 
›authentisch‹ abgebildet, sondern durch konstitutiv-selektive Beobachtung als 
theorieimmanente Realität erst geschaffen. Theorien bilden keine Welt ab, son-
dern kreieren eine eigene. Auf die Leser wirken die Theorien wiederum (in 
gewissen Umfang) realitätserzeugend, was sich beispielsweise an der Schul-
bildung in den Sozial- und Geisteswissenschaften beobachten lässt. Auf dieser 
zweiten Ebene lässt sich beobachten, was für Theorien und durch sie für andere 
Wissenschaftler oder Politiker als Realität erscheint. Diese Ebene wurde bei-
spielsweise im vorherigen Kapitel mithilfe der Pessimismus-Vorwürfe abgebil-
det, die der Realitätswahrnehmung der wissenschaftlichen Interpreten wider-
sprachen oder entsprachen. Besagter Konstruktionscharakter von Wirklichkeit 

1 | Luhmann 2004, S. 14.

2 | Luhmann et al. 2004, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus32

innerhalb und durch eine wissenschaftliche Theorie bezeugt eindrucksvoll die 
Geschichte des Marxismus.

Von dieser Annahme ausgehend sollen im vorliegenden Kapitel der Kons-
truktionscharakter sozialwissenschaftlicher Theoriebildung herausgestellt 
werden und die damit verbundenen methodologisch-methodischen Konse-
quenzen für mein Vorgehen reflektiert werden. Gleichzeitig gelingt anhand 
der damit einhergehenden Abgrenzung und Selbstpositionierung eine weitere 
Annäherung an das Themenfeld Pessimismus. 

Aufgrund der Frage nach pessimistischen Gehalten startet diese Untersu-
chung mit einer erkenntnistheoretischen Hypothek, weil jene Fragestellung 
den Untersuchungsgegenstand erst erzeugt. Jeder wissenschaftliche Text er-
schafft eine eigene Realität und produziert das, was er beobachtet, selbst, statt 
es ›objektiv‹ abzubilden. Dem ist auch hier so. Die Selbsterzeugung des Gegen-
standes ist erkenntnistheoretisch freilich unvermeidbar und deshalb nicht wei-
ter problematisch, allerdings ist die Versuchung groß, genau das in die Texte 
von Schmitt, Foucault und Agamben hineinzulesen, was den Pessimismus-
Verdacht verifiziert bzw. falsifiziert. Oder mit Stefan Lange formuliert: 

»Die Frage nach dem Nutzen ver führt dabei häufig zu einem unreflektier ten Hinbiegen 

der jeweiligen Theorien im Sinne der gewählten Aufgabenstellung: ›Weil die Auslegung 

von Texten nur möglich ist, ›in Kenntnis schon verstandener Texte‹ (…) liegt es nahe, 

die Texte theoretisch mit einem Sinn zu überformen, den sie dann nur zu illustrieren 

hätten.‹«3 

Deshalb scheint Selbstreflexion gepaart mit einer – so weit dies erkenntnis-
theoretisch möglich ist – ›Unvoreingenommenheit‹, die es erlaubt, sich vom 
Text überraschen zu lassen, unabdingbar. Jene Selbstreflexion ist vor allem 
erforderlich, um zirkuläre Argumentationen, die im Ergebnis dort ankom-
men, wo sie begannen, zu vermeiden – oder derlei Bewegungen wenigstens 
zu erkennen. Ansatzpunkt des Projektes sind gerade deshalb die oben vorge-
stellten Einschätzungen bzw. Vorwürfe, die gleichermaßen den drei Theorien 
eine Form von Pessimismus attestieren; entsprechend ist es nicht mein For-
schungsinteresse, diese Thesen zu erhärten oder zu widerlegen. Ziel ist die 
Prüfung, was Pessimismus bedeutet und wie sich die genannten Theorien 
mittels des betreffenden Terminus klassifizieren lassen.

Als Resultat der Analyse ist somit sicherlich nicht zu erwarten, dass eine 
heterogene Strömung und Geisteshaltung wie der Pessimismus in den Wer-
ken der drei Autoren in idealtypischer oder gar identischer Form auftritt. Die 
Schriften der drei Theoretiker sind – wie jeder Text – prinzipiell einer Vielzahl 
von möglichen Lesarten zugänglich. Aufgrund der Polykontexturalität von Be-

3 | Lange 2003, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 33

obachtungen und der immer unvermeidlichen Möglichkeit von Neuinterpreta-
tionen kann der Beobachtungs- bzw. Interpretationsprozess ebenso wenig als 
abgeschlossen gelten, wie er einen homogenen und widerspruchsfreien Sinn 
beanspruchen mag. Gleichwohl sind bestimmte Lesarten begründeter als an-
dere, letztlich muss am Primärtext argumentiert und hinsichtlich dessen ab-
gewogen werden, was für oder gegen eine bestimmte Interpretation spricht. 
Mein Vorgehen ist demnach als ein Gedankenexperiment zu verstehen, das 
mithilfe des Instrumentes politischer Pessimismus die Realitäts-Konstruk-
tion der drei Theorien (re-)konstruiert. Zudem ermöglicht jene vergleichende 
Methode mittels eines zunächst idealtypischen Modells, den disparaten und 
vagen Terminus des Pessimismus im Verlauf der Analyse in seinen theoreti-
schen Facetten, Ambivalenzen und Vieldeutigkeiten auszuarbeiten. Was also 
ist der kleinste gemeinsame Nenner? Und wie kann ein ›linker‹ von einem 
›rechten‹ Pessimismus unterschieden werden, wie ein eschatologischer Defä-
tismus von einem pessimistischen Aktivismus?

Hinter der gewählten Vergleichsperspektive steht ferner die These, dass 
sich Momente pessimistischer Kulturkritik in einem weiten Spektrum sehr 
unterschiedlicher Weltanschauungen nachweisen lassen. Dass sich pessimis-
tische Überzeugungen häufig im konservativen wie politisch rechten Lager 
sowie innerhalb elitärer Strömungen finden, ist gewissermaßen Common 
Sense. Allerdings sind pessimistische Haltungen nicht auf dieses politische 
Spektrum beschränkt, denn auch ihrem Selbstverständnis nach ›linke‹ Welt-
anschauungen und Theorien, denen nach aller Kritik die Utopie abhanden ge-
kommen ist, können pessimistische Überzeugungen propagieren. So weisen 
Konstruktionen, die weite Teile der Bevölkerung als ›entfremdet‹ deklarieren 
und ein ›falsches Bewusstsein‹ unterstellen oder Mythos und Aufklärung 
gleichsetzen, sicherlich ebenso elitäre und ggf. pessimistische Charakteristika 
auf.

Im nächsten Kapitel werden auf der Basis des Diskurses über (Kultur-)
Pessimismus Kategorien entwickelt, die eine kulturpessimistische Haltung 
idealtypisch charakterisieren. Diese idealtypische Konstruktion wird sich 
entsprechend nicht eins zu eins in der Wirklichkeit bzw. in den Werken der 
Theoretiker finden, allerdings ermöglichen es erst jene Kategorien, die drei 
Theorien zielführend zu erfassen und im Anschluss aufeinander zu beziehen.4 
Im Sinne einer vorläufigen Synthese sind die hier gebildeten Kategorien als 
Instrumente und Hypothesen zu verstehen, welche nicht um jeden Preis veri-
fiziert werden müssen. Hierfür muss die bisherige Verwendung des Terminus 

4 | Methodisch kann eine erste Annäherung über die Idealtypen von Max Weber er-

folgen. Oder wie Roger Grif fin in Anlehnung an Weber für seine Faschismus-Definition 

schreibt: »Jede Definition eines generischen Phänomens oder eines ›Ismus‹ ist ein Ideal-

typus (ein ›Konstrukt‹, wie wir heute sagen), das Resultat ›idealisierender Abstraktion‹, 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus34

aber durchaus kritisch hinterfragt werden, d.h. es ist zwingend notwendig, die 
bisher vorliegenden Analysen zum Thema Pessimismus ebenfalls betreffend 
ihrer Unterscheidungslogiken, blinden Flecken und politischen Implikationen 
zu reflektieren.

Die Analyse mittels der Kategorie politischer Pessimismus weist, wie ein-
gangs thematisiert, besondere Tücken auf, weil der Begriff diskursiv negativ 
besetzt ist. Problematisch an vielen Studien zur Thematik Pessimismus ist 
zunächst einmal der Umgang mit dem Gegenstand. So teilen manche Stu-
dien die Zeitdiagnosen ihres Untersuchungsgegenstandes und eignen sich 
hierdurch selbst pessimistische Deutungen an.5 Andere Analysen versteigen 
sich zu verurteilenden Widerreden und berufen sich ihrerseits auf einen em-
phatischen Fortschrittsoptimismus.6 Letztere benutzen den Begriff (Kultur-)
Pessimismus zur kritischen Intervention, um eine negative Diagnose bzw. 
Prognose als Schwarzmalerei zu diskreditieren und als irrational abzutun. Ein 
Dagegenhalten mit Optimismus und Fortschrittsglauben oder dem Verweis 
auf die ›objektiv gegebene Realität‹ als Fundament der eigenen Beobachtungs-
position erscheint erkenntnistheoretisch nicht vielversprechend. Ideologiekri-
tiken, die derart unreflektiert die Unterscheidung von Optimismus/Pessimis-
mus verwenden, müssen sich den Vorwurf gefallen lassen, selbst nicht mehr 
als Ideologien zu sein. 

Umgekehrt kann es als wissenschaftliche Beobachtung ebenso wenig ziel-
führend sein, pessimistische Aussagen zu verifizieren oder anhand ihrer ad-
äquaten Beschreibung ›der Realität‹ zu beurteilen. Eine solche Argumentation 
würde nicht über das Niveau einer Beobachtung erster Ordnung hinauskom-
men oder je nach Urteil eine pessimistische Perspektive einnehmen.7 Diese 
Dilemmata zeigen sich exemplarisch an den Arbeiten von Fritz Stern und Ar-
thur Herman: Stern versucht in seiner bereits erwähnten und ausgesprochen 

deren heuristischer Wert nur zu ermessen ist, indem man es in nicht-verdinglichender 

und nicht-reduktionistischer Weise auf konkrete Phänomene und Themen anwendet: 

the proof of the pudding is in the eating.« Grif fin 2005, S. 23. Siehe zum Idealtypus bei 

Max Weber: Weber 1968, S. 190ff.

5 | Vgl. Wahlmüller 1939, Stern 1963a, Schatz 1985. Siehe weiterhin Hans Freyers 

Parteinahme für die Kulturkritik: Freyer 1960, S. 197. Stefan Breuer arbeitet in seiner 

Studie »Gesellschaft des Vergehens« zwar nicht mit dem Pessimismus-Begrif f, dafür 

schließt er selbst mit einer pessimistischen Prognose für die moderne Gesellschaft: 

Breuer 1995, S. 207-209.

6 | Vgl. insb.: Herman 1998, S. 448ff. 

7 | Vgl. für eine Analyse des Pessimismus, die selbst eine pessimistische Beobach-

terposition einnimmt: »The present period is unlike any other in three particular re-

spects.  There has never been, objectively, such potential danger for the human spe-

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 35

bekannten Studie »Kulturpessimismus als politische Gefahr«8, das verstärkte 
Aufkommen von kulturpessimistischen Zeitdiagnosen aus der Krisenhaftig-
keit der historischen Umstände und der persönlichen Lebenssituation der Au-
toren zu erklären.9 So berechtigt die Kritik Sterns an Paul de Lagarde, Julius 
Langbehn und Arthur Moeller van den Brucks auch ist, der Studie gelingt es 
nur unzureichend, wissenschaftliche und politische Ziele offen zu reflektie-
ren. Widersprüchlich ist Sterns Ansatz weiterhin, als die lange Periode von ca. 
1850 bis 1933, die Stern in den Blick nimmt, mit Verweis auf die historischen 
Ereignisse nicht konstant als krisenhaft klassifiziert werden kann. Dies gilt 
umso mehr, als es vor einem gewissermaßen permanent krisenhaften Hinter-
grund keinen Sinn mehr ergäbe, von einer Krise als Ausnahmesituation zu 
sprechen, da das Krisenhafte damit zur Normalität würde. Das Hauptprob-
lem, das sich aus Sterns Analyse ergibt, ist jedoch eine indirekte Zustimmung 
der Zeitdiagnosen de Lagardes, Langbehns und Moeller van den Brucks. Stern 
geht gemeinsam mit diesen Autoren davon aus, dass die historischen Umstände 
korrekt als krisenhaft zu interpretieren sind und daraus quasi monokausal der 
Kulturpessimismus der Autoren abgeleitet werden kann.10 Stern tappt sozusa-
gen in beide Fallgruben, er führt die Gegenrede und stimmt – paradoxerweise 
– gleichzeitig den Zeitdiagnosen zu. Damit attestiert er diesen drei Kulturpes-
simisten indirekt eine realitätsnahe Beobachtung der Welt.11 

Irritierender ist hingegen die Analyse von Hermans »Propheten des Nie-
dergangs – Der Endzeitmythos im westlichen Denken«. Herman versucht 
sich daran, so unterschiedliche Autoren wie Joseph Arthur de Gobineau und 
William Edward Burghardt Du Bois, Foucault und Spengler auf jeweils nur 
wenigen Seiten in eine geistesgeschichtliche Tradition von »Untergangspro-
pheten« einzuordnen. Am Ende seiner bisweilen oberflächlichen und teil-
weise bestenfalls populärwissenschaftlichen Abhandlung entwirft Herman 
psychologische Nationalcharaktere wie beispielsweise »der Amerikaner« und 
hält kulturpessimistischen Stimmungen die gestiegene Lebenserwartung und 
das Wachstum des Pro-Kopf-Einkommens seit den 1930er Jahren entgegen. In 
Hermans Worten: »Kurz gesagt: was die moderne westliche Gesellschaft am 
besten kann – die Sicherung von zunehmendem Wohlstand, Chancengleich-

cies; there has never been, subjectively, such a well distributed understanding of that 

danger; there is, now, a fully realized record of the failure of our societies to deal with 

that danger. The modern world gives substance and form to pessimistic expectations as 

never before.« Bailey 1988, S. 7.

8 | Im englischen Original lautet der Titel »The politics of cultural despair«, wobei de-

spair hier eine Steigerung von cultural pessimismn bezeichnet.

9 | Stern 1963a, S. 1 und 7f.

10 | Ebd., S. 25. Siehe hierzu auch: Pauen 1997a, S. 22.

11 | Vgl. Stern 1963a, S. 4, 15, 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus36

heit sowie sozialer und geographischer Mobilität –, wird von den unmittelba-
ren Nutznießern dieser Vorteile systematisch verunglimpft und für nichtig er-
klärt.«12 Was Herman in seinem Fazit den Kritikern der Moderne vorwirft, ist 
Undankbarkeit und Dekadenz. 

Von derartigen Analysen gilt es Distanz zu gewinnen, weil sie die eigenen 
Unterscheidungen nicht reflektieren. Die Aufgabe einer wissenschaftlichen 
Untersuchung besteht nach meinem Dafürhalten nicht darin, sich zwischen 
den Weltanschauungen Optimismus und Pessimismus zu entscheiden und 
Partei zu ergreifen. Vielmehr muss die Frage ins Zentrum gerückt werden, 
wie, d.h. mit welchen Unterscheidungen solche Weltkonstruktionen geschaf-
fen werden und wie es ihnen gelingt, die Kontingenz der eigenen Wahrneh-
mung zu übersehen. Entsprechend zielt die angestrebte Untersuchung nicht 
auf die Verteidigung des ›unvollendeten Projekts der Moderne‹ gegen Kritik. 
Als Einschätzung, die aus einem bestimmten historischen Kontext artiku-
liert wird, sind negative Diagnosen und (kultur-)pessimistische Prognosen 
zunächst einmal ernst – aber nicht zu ernst – zu nehmen.13 Kulturpessimis-
mus wird in der vorliegenden Studie als eine Steigerungsform von Kulturkri-
tik verstanden, so dass – ohne empathische oder pathetische Überschätzung 
– argumentiert werden kann, der Pessimismus diene ebenfalls der kritischen 
Reflexion des gesellschaftlichen Status quo und hat deshalb trotz möglicher 
rhetorischer Zuspitzungen, Einseitigkeiten und Verallgemeinerungen – oder 
vielleicht gerade deshalb – als Beobachtungsperspektive neben anderen Blick-
winkeln Berechtigung. Umgekehrt darf diese ›Unvoreingenommenheit‹, wie 
oben angemerkt, nicht dazu führen, die Gesellschaftsdiagnose und Zukunfts-
erwartung des (Kultur-)Pessimismus zu übernehmen. Entsprechend gilt es vor 
allem etwaige erkenntnistheoretische und methodische Schwächen sowie die 
Widersprüche der Theorien von Schmitt, Foucault und Agamben in Form von 
inhaltlicher, d.h. theorieimmanenter Kritik zu benennen.

In Abgrenzung zu Stern, Herman u.a. werden (kultur-)pessimistische 
Urteile demnach lediglich als eine bestimmte Art der Beobachtung und nicht 
als Abbildung einer historischen Realität verstanden. Erkenntnistheoretisch 
ist die konstruktivistische Beobachtungstheorie systemtheoretischer Prägung 
deshalb ein vielversprechender Ausweg aus dem skizzierten Dilemma à la 
Stern und Herman.

Wenn ich mich hier auf Luhmanns Systemtheorie beziehe, dann auf seine 
Theorie der Beobachtung zweiter Ordnung und nicht auf die von der System-
theorie postulierte Gesellschaftstheorie funktionaler Differenzierung. Die Ge-
sellschaftstheorie der Systemtheorie kämpft selbst mit Paradoxieproblemen 

12 | Herman 1998, S. 449.

13 | So sieht beispielsweise auch Georg Bollenbeck in der Kulturkritik eine positive 

Funktion als »Reflexionsmedium der Moderne.« Bollenbeck 2007, S. 7ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 37

und rekurriert teilweise auf das System als Einheit, womit der Differenzbegriff 
aufgegeben wird, so dass sie hinter eigene erkenntnistheoretische Einsichten 
zurückfällt.14 Gleichzeitig ist die Übernahme der systemtheoretischen Zeitdia-
gnostik an dieser Stelle unnötig, weil diese nicht gegen Schmitt, Foucault und 
Agamben ausgespielt werden soll. Es geht eben nicht darum, den drei Autoren 
nachzuweisen bzw. vorzurechnen, an welchen Punkten ihre Theorien nicht 
›der Wirklichkeit‹ im Sinne der funktionaldifferenzierten Gesellschaft ent-
sprechen. Die moderne Gesellschaft zeichnet sich – soweit folge ich der Zeit-
diagnostik Luhmanns – gerade durch unüberschaubare Komplexität und Kon-
tingenz aus, als dass sie mittels eines einzigen Prinzips ansatzweise gefasst 
werden könnte.15 Die Gesellschaft ist vielmehr nur als Differenz beobachtbar, 
die es zu entparadoxieren gilt, wobei die Letztfundierung lediglich als Para-
doxie möglich ist, weil jedes wissenschaftliche System nicht widerspruchsfrei 
aus sich selbst begründet werden kann und zur Fundierung einen außerhalb 
liegenden Referenzpunkt benötigt. Letzterer ist aber seinerseits ebenfalls in 
ein Aussagensystem eingebettet, das nicht aus sich selbst begründet werden 
kann, woraus sich ein Paradox ergibt. Entsprechend greifen alle Diagnosen, 
die vorgeben, ›die Gesellschaft‹ widerspruchfrei als Ganzes zu beobachten, zu 
kurz. Ebenso ist die Zukunft konstitutiv unsicher – diese Einsicht mag banal 
erscheinen, allerdings sind alle wissenschaftlichen Prognosen, beispielsweise 
über die künftige wirtschaftliche Entwicklung, das Klima oder den Untergang 
einer Kultur, die vor jenem Hintergrund künftigen Ereignisse vorausgreifen, 
seltsam mutig.16

Luhmanns Theorie funktionaler Differenzierung hat zweifellos Schwä-
chen, dies gilt beispielsweise für die limitierte Perspektive auf soziale Bewe-
gungen, Luhmanns ungewöhnlich engagiert ablehnende Diskussion »Ökolo-
gischer Kommunikation«17 sowie die deterministische Positionierung in der 
»Steuerungsdebatte«18 oder die fragwürdige Ontologisierung des eigenen An-
fangs mit der Setzung, dass es Systeme gibt.19 Jedoch, und darin unterscheidet 
sich die Luhmann’sche Systemtheorie von vielen alternativen Theorieange-
boten, ist ihre große Stärke die Reflektion ihres eigenen Beobachtungsstand-

14 | Vgl. Lüdemann 2004, S. 15ff.

15 | Vgl. zur Komplexität der modernen Gesellschaft: Luhmann 1998, S. 134ff.

16 | Beispiele für den prophezeiten Jüngsten Tag, der niemals kam, gibt es zuhauf, unter 

anderem die Voraussage der Wiederkehr Gottes durch William Müller im Jahr 1843. Vgl. 

Michel 1985, S. 113. Oder in jüngster Zeit das Ende des Maya-Kalenders und der daraus 

abgeleitete Untergang der Welt.

17 | Vgl. Luhmann 2008, S. 149ff.

18 | Vgl. Lange 2002, S. 171ff. 

19 | Vgl. Luhmann 1987, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus38

punktes innerhalb der modernen Gesellschaft und damit das Wissen um die 
Bedingungen der eigenen (Un-)Möglichkeit. 

Ausgehend von der systemtheoretischen Beobachtungstheorie ist jede Be-
obachtung zwingend mit einer Unterscheidung und Bezeichnungverbunden. 
Weil nicht beide Seiten einer Unterscheidung gleichzeitig bezeichnet werden 
können, bleibt eine der unterschiedenen Seiten temporär immer unsichtbar, 
d.h. sie wird nicht erkannt. Im Augenblick der Beobachtung kann »[…] we-
der der ›unmarked space‹ […] beobachtet werden noch die Einheit der Unter-
scheidung, die vom Beobachter jeweils verwendet wird«.20 Demgemäß kann 
die Unterscheidung bzw. Form selbst ebenfalls nicht gesehen werden, denn 
jede Beobachtung ist in dem Moment der Beobachtung blind für die selbst 
produzierte Differenz. Die eigene Unterscheidung ist sozusagen der blinde 
Fleck der Beobachtung.21 Diese Begrenzung betrifft Schmitt wie Foucault, 
meine eigene Untersuchung und Luhmann selbst. Um jenen blinden Fleck 
erkennen zu können, muss stets eine Beobachtung der Beobachtung mithilfe 
einer neuen Unterscheidung erfolgen, d.h. eine Beobachtung zweiter Ordnung. 
Es ist also möglich, mittels einer neuen Unterscheidung und Bezeichnung, die 
eigene Beobachtung zeitlich später selbst zu beobachten, allerdings um den 
Preis eines neuen blinden Flecks. 

Die Stärke dieser Beobachtungstheorie liegt darin, einerseits Beobach-
tungen nicht als rein passive Bezugnahme auf ›eine vorgegebene Realität‹ zu 
verstehen, sondern Beobachtungen selbst als aktives Hervorbringen der Welt 
zu analysieren, inklusive der eigenen Beobachtung. Andererseits kann dieses 
Beobachtungsmodell darüber aufklären, dass Beobachter Dinge nicht sehen, 
sie ausblenden und so blinde Flecken entstehen. In vielfältigen wissenschaft-
lichen und politischen Beobachtungen kann daher überprüft werden, was sie 
sehen und was sie zwingenderweise nicht sehen können. 

Somit ist jede Beobachtung in dem Dilemma gefangen, dass der blinde 
Fleck der Beobachtung nur durch die Produktion eines neuen aufgedeckt wer-
den kann und damit letztlich nicht einholbar ist. Eine seiner Umwelt und sich 
selbst voll zugängliche beobachtende Einheit ist damit ausgeschlossen.22 Un-
möglich ist ebenso eine Perspektive auf die moderne Gesellschaft, die vorgibt, 
außerhalb jener zu stehen. Daraus ergeben sich folgende drei Konsequenzen: 
1. Eine Beschreibung der Gesellschaft ist nur innerhalb der Gesellschaft mög-
lich, es gibt kein Außen. 2. Die Gesellschaft ist als Umwelt der Theorie kom-
plexer als die hier entwickelte Analyse. 3. Diese theoretische Beschreibung der 
Gesellschaft ist kontingent, nicht notwendig und ebenso anders möglich.

20 | Luhmann 1993, S. 257.

21 | Vgl. Luhmann 1998, S. 68f.

22 | Vgl. Luhmann 1992, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 39

Aus den dargelegten methodologischen Vorüberlegungen ergibt sich zudem 
eine unmittelbare Konsequenz für die anschließende Analyse des politischen 
Pessimismus. Als Beobachtung zweiter Ordnung werden die Unterscheidun-
gen und Markierungen der Texte von Schmitt, Foucault und Agamben hinter-
fragt und ggf. kritisiert. Damit ist die Frage aufgeworfen, mit welchem Maßstab 
die drei Theorien gemessen werden können? Moralisch gegen die Erkenntnis-
se der Theorien zu argumentieren oder die Position des Fortschrittsoptimis-
mus einzunehmen, ist – wie oben ausgeführt – aus erkenntnistheoretischen 
Gründen problematisch. Normative Kritik würde eine enorme Begründungs-
leistung erfordern, die im Rahmen dieser Studie schlicht nicht zu leisten ist.23 
Ohne selbst zeitdiagnostisch tätig zu werden, rekonstruiere ich die Weltkons-
truktion der Theorien, wobei die Beobachtungstheorie wiederum als positiver 
Kontrast dient, weil jene Theorie selbstreflexiv die Bedingungen ihrer (Un-)
Möglichkeit mit reflektiert und sehen kann, dass die eigene Beobachtungs-
leistung gemessen an ihrer Umwelt immer unterkomplex sein muss.24 Man-
gels dieser Einsicht und Festlegung auf die besagten theoretischen Prämis-
sen würde die Analyse entweder rein deskriptiv verfahren oder Kritik äußern, 
die seltsam in der Luft zu hängen scheint, quasi aus dem Off stammt. Durch 
derlei Einsichten in die Limitierung der eigenen Beobachtung ist es möglich, 
nicht auf eine letzte Einheit zurückzugreifen, was bedeuten würde, die eigene 
Theorie als Einheit zu zementieren. An diesem Grad der Selbstreflektion las-
sen sich alle übrigen Theorien messen: Reflektieren Schmitts, Foucaults und 
Agambens Texte die Kontingenz der eigenen Beobachtungen? Kommen die 
Autoren selbst als Person bzw. Beobachter innerhalb der eigenen Theorie vor? 
Und wird der modernen Gesellschaft, d.h. dem Gegenstand der sozialen oder 
politischen Theorie, ein hinreichendes Maß an Komplexität attestiert, die die 
Möglichkeit reflektiert, dass die eigene Beobachtung notwendigerweise Dinge 
übersehen muss? Die Kontingenzerfahrung der Theorien zeigt sich dann auch 
in der Zukunftsperspektive, die nur dann überzeugen kann, wenn sie nicht de-
terministisch ist, sondern kontingente Möglichkeiten reflektiert. Kontingenz- 
und Komplexitätsbewusstsein sind somit das Ideal dieser Untersuchung.

Die Unsicherheit, die daraus für Beobachter ›alteuropäischen‹ Selbstbe-
wusstseins erwächst, wird von der Systemtheorie geschickt umgangen, indem 
die Vervielfältigung der Beobachtungsperspektiven ins Zentrum rückt. Aus 
der sogenannten Polykontexturalität von Beobachtungen zieht die System-
theorie die Konsequenz, dass im geschichtlichen Prozess alles gleichermaßen 
besser und schlecht geworden ist – immer zählt, wer beobachtet.25 Dieses Kon-

23 | Zur Problematik der Begründung eines normativen Standpunktes aus konstrukti-

vistischer Perspektive siehe insb.: Rorty 1989.

24 | Vgl. Luhmann 1998, S. 36ff.

25 | Vgl. Luhmann et al. 2004, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus40

tingenzbewusstsein verhindert in der folgenden Untersuchung vor allem, dass 
der eigene Konstruktivismus während der Analyse auf Grund läuft, sollten 
sich eindimensionale Bestätigungen von Zeitdiagnosen einschleichen. Aus-
gehend von besagtem Beobachtungsbegriff sind (Kultur-)Pessimismus sowie 
Urteile wie Dekadenz oder Niedergang eine Beobachtungsleistung, d.h. eine 
Konstruktion, die auch anders erfolgen könnte. Ob ›tatsächlich‹ ein Nieder-
gang stattfindet und welche Faktoren dafür und dagegen sprechen, kann nicht 
›objektiv‹ beantwortet werden. 

Damit wende ich mich gegen die sogenannte »Krisenhypothese«, die den 
Pessimismus eines Autors durch persönliche oder realhistorische Krisen zu 
erklären versucht.26 Die Mehrzahl der Autoren, die (kultur-)pessimistische 
Strömungen analysieren, koppeln eine solche Haltung an eine ›wirkliche‹ 
Krisenerfahrung und schließen damit auf einen Kausalzusammenhang: Weil 
der jeweilige Autor in einer besonders krisenhaften Zeit schreibt oder gar per-
sönlich Not und Leid erfahren hat, vertritt er eine pessimistische Position. 
Aus wissenschaftlicher Perspektive sind solche eindimensionalen Kausalzu-
sammenhänge von Krisenerfahrung und Pessimismus unhaltbar, denn wie 
eine Krise beobachtet wird, ist kontingent. Es ist durchaus denkbar, dass ein 
Phänomen überhaupt nicht als Krise wahrgenommen wird, d.h. es gibt keine 
objektiven bzw. intersubjektiven Kriterien, mit deren Hilfe sich prüfen ließe, 
was eine Krise ist und welcher Intensitätsgrad ihr jeweils zukommt. Weiter-

26 | Der Begrif f »Krisenhypothese« stammt von Michael Pauen, einem der Hauptrefe-

renzautoren der vorliegenden Studie, und kritisier t die zahlreichen Untersuchungsan-

sätze, die das Auftreten von Pessimismus bzw. Kulturpessimismus mit existenziellen, 

d.h. realgeschichtlichen Krisen in Verbindung bringen und dadurch erklären wollen. 

Vgl. Pauen 1997a. Bei aller Zustimmung ist Pauens Konstruktion des sogenannten »se-

kundären Pessimismus« zu hinter fragen: »Diese Charakterisierung soll im Folgenden 

für solche Varianten des Pessimismus stehen, bei denen sich die oben skizzier ten Ten-

denzen zur Inszenierung des Schrecklichen beobachten lassen.« Ebd., S.  17. Gemeint 

ist damit ein vermittelter Pessimismus, der selbst keine unmittelbare Krise, kein Leid 

oder keine existenzielle Bedrohung er fahren hat. Sicherlich lassen sich solche Varian-

ten nachweisen, jedoch geht mit der Unterscheidung von primärem und sekundärem 

Pessimismus eine fragwürdige Ontologisierung einher: Wie soll bestimmt werden, wel-

ches Leid ›wirkliches‹ oder ›echtes‹ Leid ist? Verbunden ist damit ein impliziter Deka-

denzvorwurf Pauens an den sekundären Pessimismus. Vgl. zu einem ähnlich verdeckten 

Dekadenzvorwurf an die Adresse pessimistischer Stimmungen: Michel 1985, S. 111ff. 

Weiterhin ist mit Martin Schmidt gegen den sekundären Pessimismus einzuwenden: 

»Die Rückfrage, was demzufolge unter primärem oder unvermitteltem Pessimismus zu 

verstehen sei, beantwortet Pauen nur indirekt. Zwar betont er, dass Pessimismus nicht 

notwendig vermittelt sein muss, geht jedoch kaum weiter auf die damit angesprochene 

Ebene ein.« Schmidt 2007, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 41

hin lassen sich pessimistische Positionen zu sehr unterschiedlichen Zeiten 
nachweisen, was den Schluss nahe legt, dass deren Ursachen entsprechend 
sehr unterschiedliche sein müssen.27 Pessimismus kann deshalb keineswegs 
als reine Abbildung von Krisenerfahrungen verstanden werden im Sinne von 
Ursache: Krise = Folge: Pessimismus; sondern Pessimismus ist das Resultat 
einer bestimmten Beobachtung. Diese Einschätzungen müssen anhand einer 
Beobachtung zweiter Ordnung in ihrer Unterscheidungslogik rekonstruiert 
werden, ohne dass dadurch selbst eine pathologische Psyche oder krisenhafte 
Gegenwart vorausgesetzt wird. 

Mit jener Relativierung von Krisenerfahrungen sollen (kultur-)pessimis-
tische Haltungen freilich nicht als Dekadenz- oder Luxusproblem diskredi-
tiert oder darauf reduziert werden, eine analytische Schwäche, die u.a. auch 
Ralf Dahrendorf unterläuft: »Der Kulturpessimismus ist in den allermeisten 
Fällen die Geisteshaltung derer gewesen, die sich keine Sorgen zu machen 
brauchen.«28 Dies bedeutet, auf eine Dekadenzklage mit dem Vorwurf der 
Dekadenz zu antworten. Aus konstruktivistischer Perspektive und für eine 
nicht ahistorische Analyse erscheint aber gerade die Krisenhypothese bzw. im 
betreffenden Fall die Dekadenzhypothese nicht überzeugend, weil Pessimis-
mus nicht monokausal und behavioristisch als eine Reaktion auf ›objektive‹ 
Umweltreize verstanden werden kann. Damit sollen weder die Relevanz von 
historischen Krisen noch Leiderfahrungen verharmlost, sondern vielmehr 
für die unterschiedlichen Möglichkeiten, Krisen zu beschreiben, sensibilisiert 
werden. Es wird weiterhin ebenso wenig bestritten, dass eine pessimistische 
Haltung ein Problem benötigt, an welchem sie sich gewissermaßen aufhän-
gen und reiben kann. Nur das, was letztendlich der Stein des Anstoßes ist, ist 
und bleibt völlig austauschbar. Durch diese Distanzierung wird insbesondere 
die Gefahr, in der eigenen Analyse pessimistischen Diagnosen zu folgen oder 
letztere zur Erklärung heranzuziehen, vermieden.29 

Für die vorliegende Analyse ist im Weiteren nicht relevant, warum pessi-
mistische Positionen vertreten werden, sondern wie politischer Pessimismus 
in sozialwissenschaftlichen Theorien entsteht. Es geht also um die (Re-)Kons-
truktion von Wahrnehmungsschemata, Zuschreibungen und Kausalmustern 
sowie die damit verbundenen konstitutiven blinden Flecken. Spannend er-

27 | Zur Kritik der Krisenhypothese siehe: Pauen 1997a, S. 18-26. Daran anschließend 

lässt sich gegen die Krisenhypothese einwenden, dass mit Botho Strauß, ein Vertreter 

des (Kultur-)Pessimismus, in relativ ruhigen Zeiten, verglichen mit den beiden Weltkrie-

gen, sich dessen Klage gegen bundesdeutsche Dekadenz und Gemütlichkeit richtet. 

Vgl. Strauß 1993, siehe zu Strauß insb.: Essenberg 2004.

28 | Dahrendorf 1979, S. 224.

29 | Vgl. zu Autoren, die sich nicht hinreichend von der Krise als Erklärung distanzieren, 

beispielsweise: Bennett 2001; Stern 1963a; Wahlmüller 1939.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus42

scheint vor allem, was die Texte auslassen, das, was nicht gesagt wird, wenn 
etwas gesagt wird, d.h. das, was auf der unmarkierten Seite der Unterschei-
dung im Verborgenen bleibt. Ebenso rückt in den Fokus, wie etwas gesagt und 
begründet wird. Wie, also mit welchen sprachlichen Mitteln werden Zeitdia-
gnosen plausibilisiert und Kontingenz verschleiert? Es geht mithin nicht nur 
darum, die Argumentations- und Begründungslogiken der Zeitdiagnosen und 
Prognosen zu (re-)konstruieren, vielmehr sollen die »[…] ausgeblendeten Mög-
lichkeiten im Gegensatz zu der schließlich realisierten Option«30 aufgezeigt 
werden. Immer wieder gilt es demnach zu analysieren, wie die untersuchten 
Theorien Kontingenz invisibilisieren. Umgekehrt markiert jede Betonung der 
Kontingenz, dass an dieser Stelle Zweifel an der These angebracht sind, also 
dass die jeweilige Theorie pessimistisch argumentiert. 

Als Text- bzw. Theorieinterpretation ist eine Beobachtung zweiter Ordnung 
schließlich als offenes hermeneutisches Verfahren zu verstehen. Hermeneutik 
bietet sich als Methode einer politikwissenschaftlichen Analyse insbesondere 
deshalb an, weil mithilfe jener Untersuchungsmethode »latente Sinnstruktu-
ren«31 erschlossen werden können, wie beispielsweise stilistische und rheto-
rische Muster von Texten, aber ebenso implizite Konsequenzen von Zeitdia-
gnosen. Hermeneutik ist hier zunächst allgemein definiert als regelgeleitete 
Auslegung, »mit deren Hilfe es gelingen soll, den Sinn eines sprachlichen Do-
kumentes intersubjektiv nachvollziehbar zu entschlüsseln«.32 Dahinter steht 
die (einfach anmutende) Frage, warum ein Text wie und warum so und nicht 
anders zu verstehen ist, und warum diese Interpretation potenziell besser bzw. 
angemessener ist als andere.33 Dabei geht es nicht um das Was des Verstehens, 
sondern um das Fremdverstehen als Wie verstehen, im Sinne des Verstehens 
des Verstehens, d.h. des Verstehens zweiter Ordnung.34

Die Schwierigkeit von Verstehensanschlüssen, also Interpretationen ist, 
dass die Bedeutung oder der Sinn eines Textes genauso wenig wie die soziale 
Wirklichkeit ›objektiv‹ gegeben ist. Bedeutung wird durch Verstehen gestiftet 
und erschließt sich folglich nur mittels Interpretation bzw. der Interpretation 
von Interpretationen. Verstehen – als eine mehr oder weniger subjektive Inter-
pretation – kann in einer polykontexturalen Welt deshalb nie unwidersprochen 

30 | Noetzel und Krumm 2003, S. 98.

31 | Ebd., S. 109.

32 | Alemann und Tönnesmann 1995, S. 57, zit.n.: Lange 2003, S. 32. Für einen Über-

blick der ideengeschichtlichen Entwicklung der Hermeneutik im 20. Jahrhundert siehe 

insb. Stefan Lange: Ebd., S. 31-50.

33 | Vgl. Joas und Knöbl 2004, S. 291f, 484f.

34 | »Fremdverstehen können wir jenen Vorgang nennen, bei dem wir einer Er fahrung 

den Sinn verleihen, dass sie auf ein Ereignis in der Welt bezieht, dem Alter Ego bereits 

einen Sinn verliehen hat.« Soeffner 2013, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 43

Objektivität reklamieren. Und gleichzeitig ist jeder Beobachter permanent und 
unwiderruflich auf seine eigene subjektive Position zurückgeworfen. Daraus 
ergibt sich folgende Einsicht bzw. Forderung: »Eine selbstreflexive Hermeneu-
tik muss also streng differenzorientiert ausgerichtet sein, sie muss im Vollzug 
ihrer Interpretationen zugleich die aktuellen Bedingungen der Möglichkeit 
ihrer Interpretationen mitberücksichtigen.«35 

Ausgeklammert ist mit der gewählten Perspektive selbstredend ein em-
phatischer Verstehensbegriff, der vorgibt, eine Person ›wirklich‹ zu verstehen, 
welcher Bewusstseinszustände konstatiert oder glaubt, den ›einzig mögli-
chen‹ Sinn bestimmen zu können. Gleichwohl werde ich als Zugeständnis an 
sprachliche Konventionen und die Lesbarkeit in der Analyse von ›dem Sinn‹ 
sprechen, den Schmitt, Agamben und Foucault gemeint haben.36 Weiterhin 
ist jede Textinterpretation immer nur aus der jeweiligen Gegenwart möglich, 
d.h. nur post festum. Jede Beobachtung ist als Verstehen in die Zeitdimension 
der modernen Gesellschaft eingebunden und interpretiert aus jenem zeitge-
schichtlichen und kulturellen Kontext die Bedeutung eines Textes. Der Weg, 
mit dieser erkenntnistheoretischen Beschränkung bzw. Relativität von Objek-
tivität umzugehen, ist hierbei erneut die Beobachtung zweiter Ordnung, wie 
Thomas Noetzel anmerkt: »Aus konstruktivistischer Perspektive muss jede 
Objektivität an die Position des Beobachters und dessen Unterscheidungslo-
giken zurückgebunden werden. Historische Rekonstruktion sind immer dem 
Wissen und der Kultur, den Bedingungen und Beschränkungen der Gegen-
wart ausgesetzt.«37 So ist beispielsweise eine Interpretation der Schrift »Der 
Begriff des Politischen« vor 1933 eine andere als eine solche, welche die Konse-
quenzen des Nationalsozialismus bereits kennt. 

Wie nun Theorien Wirklichkeit für sich und ihre Leser konstruieren, ist 
nicht nur abhängig von der konkreten Diagnose, sondern ebenso von den ver-
wendeten sprachlichen Mitteln. Damit widerspreche ich der ideengeschicht-
lich wirkmächtigen Trennung von Philosophie und Rhetorik, wie sie beispiels-
weise Platon vertreten hat. Rhetorik ist mehr als der ›schöne Schein‹. In einer 

35 | Noetzel und Krumm 2003, S. 112.

36 | Womit jeweils keine Aussage über das Bewusstsein des Autors gemeint ist, son-

dern über den Sinn, den ich durch Fremdverstehen aus den Texten herauslese »Viel-

mehr konstituier t das subjektive Bewusstsein Sinn dadurch, dass es die Er fahrung auf 

anderes bezieht. Dieser Akt der Sinnschöpfung beinhaltet im Wesentlichen das, was 

verstehen als Selbstverstehen meint. Fremdverstehen hingegen, und das ist das für das 

Problem des Verstehens überhaupt Entscheidende, geschieht in Auffassungsperspek-

tiven. Das heißt, Fremdverstehen ist nur diskontinuierlich und partiell möglich. Selbst-

verstehen ist ein prinzipiell unzweifelhafter Akt; Fremdverstehen ist ein prinzipiell zwei-

felhafter Akt.« Soeffner 2013, S. 165. 

37 | Noetzel und Krumm 2003, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus44

sprachlich erschaffenen Welt haben rhetorisch-sprachliche Mittel die wichtige 
Funktion, Wirklichkeits- und Wahrheitswahrnehmungen mit zu erzeugen 
und zu stabilisieren bzw. zu variieren. So werden etwa Metaphern in der Spra-
che benutzt, um Realität zu stiften.38 Das ›Wahre‹ und der ›Schein‹ sind somit 
ununterscheidbar miteinander verbunden. Demgemäß stellt sich im Folgen-
den die Frage nach der Performanz von Theoriebildung, d.h., mit und im An-
schluss an Susanne Lüdemann: 

»Mit welchen rhetorischen Mitteln werben soziologische Theorien für ihre Interpreta-

tionsangebote? Welche textuellen Strategien werden aufgeboten, um die Rezipienten 

– Politiker, Studierende, das ›gebildete Publikum‹ – zur Übernahme angebotener ›Typi-

sierungsmuster‹ und ›Ordnungsschemata‹ (FN Soeffner, Interaktion und Interpretation, 

S. 333.) zu bewegen?«39

Welche Metaphern werden von Schmitt, Foucault und Agamben für die Ab-
bildung der modernen Gesellschaft, vergangene und künftige Ereignisse ver-
wendet?

Somit vertrete ich die These, dass sozialwissenschaftliche Theoriebildung 
Dichtung ist. Hayden Whites zentrale These lautete bekanntlich, dass jede Ge-
schichtsschreibung Dichtung ist: »Auch Klyo dichtet.«40 Jeder Historiker benö-
tigt zur Plausibilisierung seiner wissenschaftlichen Erkenntnisse ein Narrativ. 
Mit dieser These stieß White in seiner eigenen Disziplin auf enormen Wider-
stand, verständlich vor dem Hintergrund, dass in der Konsequenz eine ›ob-
jektiv-historische Erkenntnis‹ für die Geschichtswissenschaft unerreichbar ist 
und bleiben muss – für ›alteuropäische‹ Historiker sicherlich eine pessimisti-
sche Einsicht. Aus konstruktivistischer Perspektive sind die epistemologischen 
Schwierigkeiten des wissenschaftlichen Wissens über die Geschichte jedoch 
unmittelbar ersichtlich, weshalb ich mit White davon ausgehe, dass jede histo-
rische Einbildungskraft auf literarische Mittel angewiesen ist, um die jeweilige 
Konstruktion der historischen Ereignisse, Handlungen und Personen glaub-
haft darzustellen. Darüber hinaus erzeugt die wissenschaftliche Beobachtung 
Geschichte als Gegenstand. Jene erkenntnistheoretische Einschränkung gilt 

38 | Metaphern werden selbstredend nicht nur verwendet, um Realität zu stif ten, son-

dern darüber hinaus um bildhaft einen sprachlichen Ausdruck durch einen anderen zu 

ersetzen, der reichhaltiger oder deutlicher sein soll. Somit erhält Sprache eine andere 

Stärke und Intensität. Es fällt der Vergleich, das »wie« weg, womit zwar näher an Realität 

oder das Verstehen gerückt wird, aber nur aufgrund eines Stilmittels, das sich Bildern 

und Redensarten bedient, die der zugehörigen Kultur- und Sprachgruppe bekannt sind 

(und auch hier längst nicht allen). 

39 | Lüdemann 2004, S. 10.

40 | Vgl. White 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 45

nicht nur für Geschichtswissenschaft, sondern ebenso für jeden sozial- und 
geisteswissenschaftlichen Text. In der Konsequenz müssen sich auch die Na-
turwissenschaften fragen lassen, wie, d.h. mit welchen rhetorischen Mitteln es 
ihnen gelingt, Texte als objektive Wahrheit erscheinen zu lassen. Denn ausge-
hend von der konstruktivistischen Beobachtungstheorie kann nach Sina Far-
zin jeder »Text als eine Kommunikationsform verstanden werden, die sich an 
einen Adressaten richtet und diesen von dem Wahrheitsgehalt seiner Aussage 
zu überzeugen sucht«.41 Die Mittel der persuasiven Herstellung von ›objektiver 
Richtigkeit‹ sind dann Dichtung und Rhetorik, wobei die überkommene Stig-
matisierung jener sprachlichen Mittel als unwissenschaftlich und wirklich-
keitsverzehrend aufgegeben wird. Damit vertrete ich die These, dass die hier 
untersuchten drei Theoretiker gerade durch einen besonderen Sprachgebrauch 
versuchen, ihren Zeitdiagnosen Plausibilität zu verleihen.42

Whites literaturwissenschaftliche Methode unterscheidet vier Strategien 
der narrativen Modellierung: Romanze, Tragödie, Komödie und Satire. Die 
Thematik des Pessimismus tangieren dabei insbesondere die Tragödie und die 
Satire, weil die Tragödie das Scheitern aller Bemühungen um den gesellschaft-
lichen Fortschritt zum Besseren beschreibt, und die Satire als Erzählform 
beim Unvermögen der Menschen die deterministischen Gesetzmäßigkeiten 
der Geschichte zu verändern ankommt.43 Allerdings ordnet White den in der 
ideengeschichtlichen Tradition Schopenhauers stehenden Schweizer Histori-
ker Jacob Burckhardt dem Erzähltypus der Satire und der Ironie zu und leitet 
daraus dessen Pessimismus ab.44 Ob Burckhardt zu Recht oder Unrecht dem 
Pessimismus zugeordnet wird, soll hier nicht diskutiert werden, allerdings ir-
ritieren an der Theoretisierung Whites die Nähe von Pessimismus und Satire 
sowie die Rolle der Ironie. Auch Dienstag vertritt die These, dass eine ironische 
Betrachtung der menschlichen Geschichte in direktem Zusammenhang mit 
pessimistischen Positionen steht.45 Gegen derlei Gleichsetzung vertrete ich 

41 | Farzin 2011, S. 35. Wobei sich Farzin mit dieser Aussage auf »soziologische Texte« 

beschränkt.

42 | In jenem Zusammenhang konstatier t auch Pauen, dass Pessimismus durch »[…] 

die argumentative und rhetorische Struktur der Texte selbst« bedingt ist. Pauen 1997a, 

S. 8. Vgl. auch Pauen 1997b.

43 | Vgl. White 2008, S.  22-25. Weiterhin unterscheidet Whites Textanalyse »forma-

le Schlussfolgerungen«, »ideologische Implikationen«, die »rhetorischen Figuren (Tro-

pen)« sowie »Metapher, Synekdoche, Metonymie, Ironie«. Ebd., S. 50-56.

44 | Vgl. ebd., S. 311.

45 | Darüber hinaus glaubt Dienstag, dass das Lachen über die eigene Existenz keine 

Distanz zur Ernsthaftigkeit und zum Determinismus des Pessimismus erlaubt: »But lau-

ghing at our existence is not an overcoming of pessimism. It is in fact the embrace of it.« 

Dienstag 2006, S. 40. Dieser Ansicht wird hier widersprochen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus46

die These, dass Ironie nicht zwingend pessimistisch ist, weil Ironie gerade für 
Kontingenz sensibilisiert und vor deterministischer und fatalistischer Ernst-
haftigkeit bewahrt. Neben jenem inhaltlichen Kritikpunkt findet anhand der 
von White vorgenommenen Zuordnung und methodischen Feingliederung 
eine Vorfestlegung statt, die hier vermieden werden soll. Außerdem erscheint 
es nicht möglich, diese idealtypischen Aspekte aus den heterogenen Texten 
Schmitts, Foucaults und Agambens trennscharf und stringent zu rekonstru-
ieren, woraus ich die Konsequenz ziehe, die Grundthese Whites zu überneh-
men, ohne jedoch die literaturwissenschaftlichen Methoden in die anschlie-
ßende Untersuchung zu überführen. 

Im Weiteren orientiere ich mich an der Vorarbeit von Farzin, welche die 
rhetorischen Mittel von bzw. in Sozialtheorien untersucht hat, »[…] deren para-
doxe Funktion darin besteht, als sprachliche Ausdrucksformen den sprach-
lichen und damit verbundenen subjektiven Charakter des Textes zu invisibili-
sieren und das Geschriebene als notwendige, überzeugende und nicht anders 
mögliche Präsentation des Gegenstandes erscheinen zu lassen.«46 Mit Blick 
auf den politischen Pessimismus wird insbesondere zu analysieren sein, mit 
welchen rhetorischen Mitteln ein negatives Menschbild, ein geschichtlicher 
Verfall, ein Bewegungsgesetz der Geschichte oder eine künftige Verschlech-
terung dargestellt werden. Gerade eine negative Zeitdiagnose und eine pessi-
mistische Zukunftsprognose sind konstitutiv auf eine sprachliche Aufladung 
angewiesen, eine bestimmte Dramatik und Drastik, um der damit einher-
gehenden Bedrohungslage Nachdruck zu verleihen. Bei meiner hermeneuti-
schen Rekonstruktion der Performanz des Pessimismus beziehe ich mich auf 
die Überlegungen von Lüdemann, White und Farzin, ohne jedoch die jeweilige 
sprachwissenschaftliche Methodik zu übernehmen. Diese methodologischen 
Überlegungen werden zur Entwicklung der Analysekategorie Haltung wieder 
aufgegriffen und methodisch konkretisiert.

Schließlich bleibt hier zu betonen, dass die Interpretation der stilistischen 
Charakteristika und Unterscheidungslogiken von Texten keinesfalls in unzu-
lässige Psychologisierungen abgleiten darf. Es ist nicht möglich, die Bewusst-
seinszustände, Gefühle oder sonstigen Befindlichkeiten der Autoren Schmitt, 
Foucault und Agamben identifizieren und rekonstruieren zu können.47 Dies 

46 | Farzin 2011, S. 38. Wobei sich Farzin wiederum an der Rhetoric of Science orien-

tier t (Simons 1990 und Mc Closkey/Megill/Nelson 1987) und anderen, die im US-ame-

rikanischen Diskurs seit den 1970er Jahren die Rhetorizität der Sozialwissenschaften 

hinter fragten. Farzin beschränkt sich auf die Untersuchung von zwei rhetorischen Figu-

ren: »Metaphern« und »Exemplar und Evidenz«.

47 | Beispielsweise betont Joe Bailey: »[F]eelings are an important part of social con-

sciousness in general and of pessimism in particular.« Bailey 1988, S.  viii und 9-22. 

Diese Einschätzung soll hier gar nicht bestritten werden, allerdings ist es für die Analyse 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 47

ist keineswegs selbstverständlich, denn solche Parallelisierungen von pessi-
mistischen Weltbeobachtungen und psychologischen Pathologien, wie dem 
Krankheitsbild Depression, sind überaus verbreitet.48 Grob zusammengefasst 
wird demjenigen, der eine pathologische Welt beschreibt, ein pathologischer 
Geisteszustand unterstellt.49 Ein verurteilender bzw. abwertender Duktus ist 
in derartige Erklärungen konstitutiv eingelassen. So sind beispielsweise für 
Stern die persönlichen und psychologischen Faktoren »Vereinsamung, Ent-
fremdung und Haß gegen sich selbst« die Ursachen des Kulturpessimismus.50 
Irritierenderweise findet sich diese Argumentationsstrategie ebenso in jün-
geren wissenschaftlichen Arbeiten, so identifiziert beispielsweise Bennetts 
Studie »Cultural pessimism. Narratives of decline in the postmodern world« 
Depression und Pessimismus als verwandte Beobachtungsformen.51 Hierzu 
bedient er sich eines psychologischen Modells von Aaron Becks, dem »negati-
ve cognitive shift« (selbstverstärkendes negatives Denken), und postuliert für 
Depressive wie (Kultur-)Pessimisten eine ähnliche Unterscheidungslogik.52 
Bestimmte Merkmale des Pessimismus nach Bennett werden als Kategorien 
für die Analyse von (kultur-)pessimistischen Haltungen im nächsten Kapitel 
berücksichtigt53, allerdings ohne sich auf das Gebiet der Psychologie vorzu-
wagen und wie Bennett – wenngleich mit Einschränkungen – zu behaupten, 
dass aus negativem Fühlen pessimistische Weltanschauungen erwachsen.54 Je-
ner Zusammenhang ist zwar nicht völlig auszuschließen, allerdings geht der 
Rekurs auf die Emotionen – mindestens implizit – mit einer Pathologisierung 

des politischen Pessimismus in Theorien d.h. Texten schlicht nicht möglich und ebenso 

wenig nötig, die Gefühle des Autors zu rekonstruieren.

48 | Vgl. Bennett 2001. Es ist durchaus spannend, dass der Kulturpessimismus häufig 

mit Krankheitsmetaphern arbeitet und umgekehrt selbst mit medizinischen Begrif fen 

analysier t wird. Weiterhin wird nicht nur von psychischen Krankheiten gesprochen, son-

dern auch von Stimmungen: Vgl. Michel 1985, S. 115.

49 | So kritisier t ebenfalls Dienstag, dass Pessimisten oder vermeintliche Pessimis-

ten als »cranks« aus dem Mainstream der politischen Theorien ausgesondert werden. 

Dienstag 2006, S. 3. 

50 | Stern 1963a, S.  326. Vgl. zu dieser Argumentationsstrategie auch Baeyer-Katte 

1958.

51 | Vgl. Bennett 2001, S. 180.

52 | Interessant ist, dass nicht erst Alain Ehrenberg mit seinem Buch »Das erschöpfte 

Selbst« den Aspekt von Depression und negativer Zeitdiagnostik verhandelt. Vgl. Ehren-

berg 2011. Bereits Ende des 19.  Jahrhunderts wurde über den pathologischen Status 

von pessimistischen Weltdeutungen geforscht: »Nicht selten wurde der Pessimismus 

schlicht als krankhafte Stimmung angesehen.« Schmidt 2007, S. 17.

53 | Siehe zu Bennetts Pessimismus-Definition: Bennett 2001, S. 180f.

54 | Vgl. ebd., S. 180-185.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus48

bestimmter Autoren einher. Entscheidend ist jedoch, dass emotionale Zustän-
de und etwaige Psychopathologien schlecht aus der Lektüre von Texten heraus-
zulesen sind. Wie ein solches Wissen über Empfindungen und Bewusstseins-
zustände auf der Basis von Textinterpretationen wissenschaftlich zu fundieren 
ist, wird von Bennett mithin nicht reflektiert, so dass seine Analyse in dem 
(Kurz-)Schluss kulminiert, Kulturpessimismus stelle eine milde Form der De-
pression dar.55 Im Grunde argumentiert der englische Kulturwissenschaftler 
ähnlich wie Stern und Herman: Sie interpretieren Perspektiven, die die Ge-
sellschaft als pathologisch beschreiben, selbst als pathologisch, womit sie die 
Beobachtungslogik ihres Gegenstandes schlicht übernehmen und neue Patho-
logisierungen aussprechen.

Anzumerken ist, dass Bennett den Kulturpessimismus nicht ausschließ-
lich auf den subjektiven Faktor Depression reduziert, sondern ebenso ar-
gumentiert, dass seit den 1950er Jahren im Zuge des Epochenwechsels zur 
Postmoderne ein vermehrtes Aufkommen von Kulturpessimismus zu beob-
achten ist. Sozialgeschichtlich bedeutet die Postmoderne für Bennett einen 
Veränderungsprozess »by the conditions of the ›new‹ capitalism« sowie eine er-
kenntnistheoretische Unsicherheit verbunden mit einem Zusammenbruch in-
tellektueller und ästhetischer Kategorien.56 Mit dieser Erklärung bedient sich 
Bennetts Analyse freilich selbst einer negativen Zeitdiagnose, da der Autor das 
vermehrte Aufkommen kulturpessimistischer Urteile als direkte Reaktion auf 
Krisenerfahrungen interpretiert und weiter folgert: »[T]hen we can say that the 
same is probably also true of cultural pessimism; that in the postmodern world 
cultural pessimism is thus not only a judgement about our culture, but also 
a structure of feeling that is increasingly produced by our culture.«57 In jener 
paradoxen Argumentation verfängt sich die Analyse: Stellt der Kulturpessimis-
mus eine Reaktion auf ›objektive‹ Krisenerfahrung dar, kann er nicht gleich-
zeitig das Produkt einer subjektiven, pathologischen Weltbeschreibung sein. 

Eine Steigerung der Argumentation Bennetts stellt insbesondere die bereits 
kritisierte Analyse von Hermans »Propheten des Niedergangs« dar. Herman 
deutet nicht nur Bewusstseinszustände, sondern vermischt biographische und 
theoretische Sachverhalte und versteigt sich dazu, die Motive von Handlungen 
zu deuten und zu verurteilen. Als Fazit zu Foucaults Kritik der Moderne führt 
jene Vorgehensweise zu folgender Deutung: 

»Als Foucault er fuhr, daß er sich mit AIDS angesteckt hatte, wurde auch dies in seinem 

Kopf zu einer weiteren Grenzerfahrung: Sexualität als Form des Todes wie der Macht, an-

deren durch Sex den Tod zu bringen. Mindestens zwei Jahre nach der Ansteckung – von 

55 | Ebd., S. 192.

56 | Ebd., S. 193, Vgl. auch 103ff und 142ff.

57 | Ebd., S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 49

1982 bis 1984 – besuchte Foucault weiterhin die Orgienstätten der schwulen Szene, wo 

er die Krankheit wissentlich an seine anonymen Sexpartner weitergab. ›Wir entdecken 

ein Vergnügen jenseits des Sex‹, teilte er einem Interviewer mit – in diesem Fall den Sex 

als Mord.«58

Inwiefern dies zum besseren Verständnis der Theorie Foucaults verhilft, bleibt 
offen, zudem Herman seine These weder belegen noch beweisen kann.

Für die vorliegende Analyse sind Psychopathologien einschließlich Depres-
sionen kontingente Beschreibungsformen für Personen bzw. deren Bewusst-
seinszustände. Das Krankheitsbild selbst ist das Ergebnis eines medizinischen 
Diskurses, der die Diagnose – relativ inflationär – produziert. Vor einhundert 
Jahren wäre in ähnlichen Zusammenhängen vielleicht von Hysterie [aber 
nur bei Frauen!] gesprochen worden.59 Ich kann mir somit nicht anmaßen, 
die Motive oder gar den Geisteszustand der Autoren Schmitt, Foucault und 
Agamben einzuschätzen. Für eine Untersuchung, die Texte interpretiert, ist 
eine solche Kategorisierung nicht nur unmöglich, sondern ebenso unnötig 
und irreführend, da das Erkenntnisinteresse ausschließlich den Texten, deren 
Argumentationslinien und deren Umgang mit Kontingenz gilt. Jeder Text der 
drei Autoren hat für mich weiterhin denselben Stellenwert, d.h. ich differen-
ziere nicht zwischen Hauptwerk, Aufsatz, Interview o. ä., weil diese für mich 
ausgehend vom »Prinzip der Schriftlichkeit«60 alle gleichermaßen nur als Text 
zugänglich sind. Es ist schlicht nicht überzeugend, ein Interview als besonders 
›authentisch‹ zu bewerten und einen Aufsatz als ›Ausrutscher‹ zu entschuldi-
gen – oder umgekehrt –, weil die ›wirklichen‹ Intentionen der Autoren (Black 
Box) unbekannt sind und bleiben müssen. Die Texte werden deshalb gleich-
berechtigt als Text verstanden und keine Hierarchisierung vorgenommen, wie 
beispielsweise die von politischen und wissenschaftlichen Texten oder Aus-
sagen – wie sie prominent Habermas reklamiert. Eine solche klare Trennung 
zwischen Textgattungen erscheint schwierig, da eine solche Eingrenzung ers-
tens nur gelingen kann, wenn akademisches und politisches Wissen klar zu 
scheiden sind und in einem Text lediglich eine Form zum Ausdruck kommt. 
Zweitens, wenn der jeweilige Autor über die kommunikativen Anschlüsse sei-
nes Textes bestimmen könnte. Beides ist zu bezweifeln. 

Wenn im Weiteren pessimistische Haltungen beschrieben werden, be-
zeichnet Haltung keinen Bewusstseinszustand oder etwa Charaktereigen-
schaften eines Autors, sondern den Unterscheidungsgebrauch der Texte. Die 
Theorien können mithilfe einer konstruktivistisch informierten Hermeneutik 
als Text interpretiert werden, insbesondere hinsichtlich des Zusammenhangs 

58 | Herman 1998, S. 384. Vgl. zu einer ähnlichen Kritik: Wehler 1998, S. 85 u. 90f.

59 | Vgl. hierzu beispielsweise: Ehrenberg 2011.

60 | Soeffner 2013, S. 164.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus50

von Zeitdiagnosen und den daraus folgenden Prognosen, ohne dass deshalb 
auf Bewusstseinszustände der Autoren zurückgeschlossen werden bräuchte 
oder könnte.61 

Die hier gewählte erkenntnistheoretische Position erlaubt es im Weiteren 
zu reflektieren, dass die Beobachtung einer pessimistischen Beobachtung eine 
Konstruktion ist. Hinter jene Einsicht gibt es kein Zurück, ob das Ergebnis 
meiner Beobachtung dann anschlussfähig ist, d.h. zustimmend verstanden 
wird, kann nur der nächste Beobachter, also der Leser dieser Studie entschei-
den. Letztlich obliegt es den Lesern, die vorliegende Arbeit auf das Niveau einer 
Beobachtung erster Ordnung zu holen, was bedeutet, die Kontingenz der eige-
nen Unterscheidungen und die konstitutiven blinden Flecken aufzuzeigen.

61 | Gleichwohl werde ich im Interesse der Lesbarkeit des Textes folgend von der Theo-

rie, Auffassung, Position usw. Schmitts, Foucaults und Agambens sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003 - am 14.02.2026, 16:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

