
598 Rezensionen

wurde die Assimilation an europäische Vorstellungen
intensiviert.

Das Verbot des Feuertanzes und der Nachtmasken
wurde erst in den 1950er Jahren in der Hoffnung auf
Umkehr der ablehnenden Haltung der Bevölkerung ge-
genüber der Mission revidiert. Christen blieben bis in die
1960er Jahre eine Minderheit, über 3/4 der Bewohner
waren ungetauft und der eigenen Tradition weiterhin
verbunden. Dazu erneut der schon zitierte Pater Ha-
gen im Jahr 1941: “Was dem Baininger geheiligt er-
schien, die alte Religion, ist ihm verboten worden mit
sanften und unsanften Mitteln. In jahrelanger täglicher
Kleinarbeit in Schule und Kirche hat der Missionar
versucht, eine Umwertung aller Werte herbeizuführen.”
Trotz dieser Bemühungen “hängt der Baininger mit
seiner, wenn auch verborgenen Liebe an seinem alten
Glauben” (154). Erst jetzt erfolgte die massive Evangeli-
sierungsarbeit. Gegen Ende der 1960er Jahre eskalierten
die politischen Spannungen in Rabaul erneut mit der
antikolonialen Mataungan-Bewegung, die ihren Höhe-
punkt in der Ermordung des australischen Distriktbe-
amten Jack Emanuel im August 1971 durch Mitglieder
der Tolai erreichte. Heute kann vom Aussterben der
mittlerweile 7.000 Baininger keine Rede mehr sein. Die
Nachttänze und Masken der Chachet, laut Hesse nach
zwei bis drei Generationen Verlust übernommen von
anderen Baininger-Gruppen, finden wieder unbehindert
statt und sind teilweise in die Liturgie integriert. Weitere
Konflikte mit den bevölkerungsreicheren Tolai um die
Verfügbarkeit von Land scheinen allerdings vorprogram-
miert.

Die folgenden nicht ethnologisch orientierten Auf-
zeichnungen Hesses beinhalten die von Gewährsleuten
übernommenen Gestalten der Ursprungs- wie anderer
Sagen, gefolgt von Niederschriften über den Glauben,
das Verhalten und die Lebenszyklen der Baininger wie
auch deren Gesetze und Strafen. Dem schließen sich
Beschreibungen der rituellen Tag- und Nachttänze an,
die auch die Herstellung der verwendeten Masken ein-
schließlich eigener Zeichnungen enthalten. In einem
weiteren Teil setzt sich der Autor kritisch mit frühen
Berichten und Urteilen der katholischen Missionare Carl
Laufer und Alfred Hagen, von dem auch ein Teilabdruck
eines Manuskriptes erfolgt, auseinander. Im letzten Teil
des Buches werden Briefe des Autors der Jahre 1966 bis
1975 in die Heimat wiedergegeben, in denen über die
Organisation und den Verlauf des Alltags berichtet wird.
Sie zeigen nicht nur den enormen persönlichen Einsatz
des Verfassers aber auch der Gemeindemitglieder, in der
jeder alltägliche Gegenstand wie die Materialien zum
Häuserbau über fast 30 Kilometer Dschungelpfade bis
zur Missionsstation zu transportieren waren und selbst
der Straßenbau per Hand in eigener Regie begonnen
wurde, sondern dokumentieren auch das Bemühen um
den Aufbau von Grundschulen und Gesundheitsposten.
Die australische (Kolonial-)Verwaltung war hier weitge-
hend nichtexistent. Den Band beschließt eine Auswahl
von Fotografien dieser Jahre.

Auch wenn die 23-seitige Einführung des Herausge-
bers zu kurz ausfällt und eher mehr (auch anthropolo-

gisch kontextualisierte) Fragen aufwirft statt Antworten
zu geben, stellen die Aufzeichnungen Hesses nicht nur
ein Zeitdokument aus der Spätphase der Kolonialherr-
schaft Papua-Neuguineas dar, sondern bezeugen auch
einen Teil der Missions- und Religionsgeschichte des
Landes. Hesses hier nur partiell abgebildetes 40-jähriges
Engagement für die Menschen, die Gesellschaft und
die katholische Kirche fand auch in Papua-Neuguinea
breite Anerkennung. So wurde dem Erzbischof Anfang
des Jahres gemeinsam mit dem ehemaligen australischen
Labor-Premier Bob Hawke die höchste einheimische
Auszeichnung verliehen. Der mit dem Ehrentitel eines
“Chief” verbundene “Grand Companion of the Order of
the Logohu” (das Landessymbol Paradiesvogel in der
Motu-Sprache) weist ihn als ganz besonderen Freund
des Landes aus. Roland Seib

Heyden, Ulrich van der (Hrsg.): Das neue Lexikon
der Indianer Nordamerikas. Erfurt: Sutton Verlag, 2008.
383 pp. Abb. ISBN 978-3-86680-244-5. Preis: € 19.90

In nunmehr dritter Auflage seit 1992 und unter neu-
em Titel hat der Historiker und Sachbuchautor van der
Heyden sein zweispaltig auf hochwertigem Papier ge-
setztes “Indianerlexikon” vorgelegt. Etwa ein Viertel der
über 2.000 (Klappentext) namentlich nicht gekennzeich-
neten Einträge stammen von sechzehn Koautoren, der
Rest vom Herausgeber selbst. Gleich im ersten Absatz
der Einleitung positioniert der Hrsg. sein Werk als “von
Fachleuten” verfasste Alternative zu Onlinerecherchen
im Internet, wo die Informationen eben “nicht immer
nachprüfbar” seien (5). Als Zielgruppen hat der Band
neben den einschlägigen Indianerfreunden auch Wes-
ternbegeisterte und allgemein Politik- und Geschichts-
interessierte. Er versteht sich als aufklärerisch, wie die
Aufnahme von Stichworten wie “Curare” und “Quipu”
zeigt, in denen dargelegt wird, dass es diese Kulturele-
mente im indigenen Nordamerika gerade nicht gab, es in
der populären Rezeption aber mitunter anders behauptet
wird.

In zahlreichen biografischen Einträgen deckt der
Band zumindest exemplarisch die Entdeckungsreisenden
(auch die russischen), historische Persönlichkeiten der
Indigenen und der Kolonialmächte und sogar wichtige
Schauspieler des Indianerfilmgenres ab. Ebenso finden
zahlreiche Schriftsteller und Maler ihren Platz, die mit
ihren teilweise fiktiven Werken das deutsche Indianer-
bild entscheidend geprägt haben, neben dem notorischen
Karl May auch Armand (F. A. Strubberg), Emil Droon-
berg (E. Muschik), Fritz Steuben (Erhard Wittek) und
andere. Das Werk verrät seine Provenienz mit willkom-
menen Stichworten zu entsprechenden Personen aus den
ehemals sozialistischen Ländern, wie dem Ethnologen-
ehepaar Eva und Julius Lips, dem Museumsgründer
Patty Frank (Ernst Tobis) oder dem polnischen Reise-
schriftsteller Arkady Fiedler. An lebenden Personen sind
vor allem indigene Geistesschaffende und Aktivisten
vertreten, neben gestandenen populären Künstlern wie
Buffy Sainte-Marie, Scott N. Momaday oder Joy Harjo
auch Vetreter der jüngeren Generation ab 1960, u. a.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-598 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-598


Rezensionen 599

der kanadische Autor Drew Hayden Taylor. Während
bei indianischen Schriftstellern wichtige Werke genannt
werden, ist dies leider bei den Einträgen zu Ethnologen
selten der Fall, bei denen es eher mal, wie zu John R.
Swanton, heißt, sie hätten “mehrere Bücher” geschrie-
ben. Das kann sich der Leser auch so denken. Zahl-
reiche Institutionen, Gesetzestitel, Organisationen und
sogar einige indigen kontrollierte Unternehmen haben
ebenfalls Eingang gefunden, so dass sich hinsichtlich
dieser Art von Information das Lexikon gegenüber dem
Internet in der Tat nicht zu verstecken braucht. Aller-
dings scheint das Buch in zwei Arten von Beiträgen aus-
einander zu fallen, denn neben den genannten, eher auf
“harten Fakten” orientierten Lemmata finden sich zahl-
reiche, die kulturelle Aspekte und ethnische Gruppen
des indigenen Nordamerika vorstellen, und häufig daran
scheitern.

Bereits die Behandlung des Bildmaterials wirft Pro-
bleme auf. Die zwei wichtigsten Quellen für Illus-
trationen sind der (Postkarten-)Fundus des Karl-May-
Museums und die bekannten Fotostrecken von Edward
S. Curtis, welchen beiden durchaus Potential innewohnt,
das aber vom Herausgeber vergeben wurde. Augen-
scheinlich investierte er in dieser neu illustrierten Aus-
gabe nicht viele Gedanken darauf, wie Text, Bild und
Bildunterschrift einander sinnvoll ergänzen könnten.
Vollkommen unsystematisch werden Quelle und Entste-
hungszeit mal erwähnt, mal weggelassen. Kommentarlos
dienen romantisierende Stiche des 19. Jahrhunderts als
Illustrationen, wie im Falle “Entdeckungen”, wo man
an Asterix gemahnende, flügelhelmbewehrte “Wikinger”
aus einem katzenköpfigen Boot an einen Palmen be-
wachsenen Strand waten sieht. Nichts sagende Legen-
den wie “Häuptlinge der Prärieindianer”, “Kriegstanz
der Puebloindianer” eignen sich nicht als Kompetenz-
ausweis. Unter einem Urlaubsfoto von Karl May aus
dem Jahre 1908, das den Schriftsteller mit einigen In-
dianern neben einer provisorischen Rindenhütte in der
Nähe der Niagarafälle zeigt, steht bemüht objektiv ein-
fach “Behausung der Tuscarora-Indianer”, zumal es eine
vollkommen untypische zeigt. Die Möglichkeit, auf die
Vielfalt der Bootstypen an der Nordwestküste hinzuwei-
sen, wird anhand einer “Wasserfahrzeug der Indianer der
Nordwestküste” betitelten Illustration vertan (tatsächlich
zeigt der Holzschnitt von Frederick Remington ein Kanu
vom Nootka-Typ in der Brandung), die den Beitrag
“Nordwestküste” begleitet. Fälschlicherweise heißt es
in besagtem Eintrag auch, die Wassergefährte dieser
maritimen Region seien “Plankenboote” gewesen. Die
heterogenen “Puebloindianer” erfahren meistens keine
weitere Differenzierung in Text und Bildunterschriften:
Der Ethnologe Edward Dozier, ein Hopi-Tewa, darf hier
nur “Puebloindianer” sein, und die aus Laguna stam-
mende Schriftstellerin Leslie Marmon Silko ist einfach
“indianisch”. Beim Curtis-Bild zum “Büffeltanz” unter-
schlägt der Hrsg. die Herkunft des dargestellten Tänzers
(Zia Pueblo – was gerade interessant ist, denn das waren
keine Bisonjäger) und die Töpferin aus Santa Clara im
Foto zu “Töpferei” firmiert einfach unter “Puebloindia-
ner”. “Exaktes Wissen über die Vielfalt der materiellen

und geistigen Kultur”, die das Lexikon zu vermitteln
verspricht, sieht anders aus. Der beim Durchblättern
natürlich zuerst ins Auge fallende Bildteil dürfte für
manchen Indianerkenner Grund genug sein, das Buch
ohne weitere Lektüre wegzulegen.

Vielen der ethnologischen Einträge, in denen zum
Überfluss die “Naturvölker” wieder fröhliche Urständ
feiern, gemangelt es schlicht an Sorgfalt, was auch zu
zahlreichen Doppelungen mit sich teils widersprechen-
den Inhalten führt. So tauchen die Alabama separat
als “Alibamu” auf (beiden wird Namenspatenschaft für
den gleichnamigen Bundesstaat nachgesagt), die Bella
Coola mit einem nichtssagenden Eintrag erneut unter
“Bilchula”, nicht aber unter ihrer offiziellen Selbstbe-
zeichnung Nuxalk, die Tiwa in New Mexico auch als
“Tigua”, der Hopi-Gott Maasawu unter “Maasaw” und
ein zweites Mal als “Masawu”, die Birkenrindenbehälter
der Subarktis korrekt unter “Mokuk” und auch unter
“Macaque”. Der religionsethnologische Begriff Mana
wird kurzerhand zur “Mona”. Über die südkaliforni-
schen Kamia heißt es geheimnisvoll, sie hätten “vermut-
lich zu den Yuma” gehört, so als seien sie längst ausge-
storben. In der Tat sind sie identisch mit den quickleben-
digen, yumasprachigen Diegueño (Kumeyaay), die sich
hinter dem hier zu “Dieguneo” verballhornten Stich-
wort verstecken. Irrigerweise heißt es unter “Chinook”
auch über gleich mehrere Ethnien am Columbia Riv-
er – Clatsop, Wishram und Wasco – sie seien seit
den 1960er Jahren “ausgestorben”. Noch tragischer der
Fall der Catawba, angeblich Mitte des 19. Jahrhunderts
“völlig ausgerottet”, deren etwa 3.000 Nachfahren bis
heute eine Reservation in South Carolina besitzen. Laut
diesem Eintrag hätte der Ethnologe Frank G. Speck
in spiritistischen Séancen Stimmen aus dem Jenseits
gehört haben müssen, als er 1934 seine auf Feldfor-
schungen basierenden “Catawba Texts” edierte. Neben
solcher gegenüber den betreffenden Indigenen respektlo-
sen Behandlung fordert das Lexikon selbst Respekt ein,
indem der Leser unter dem Stichwort “Reservat” belehrt
wird, dies sei ein “Tierschutzgebiet” und kein “Lebens-
raum für Menschen” – unbesehen der Tatsache, dass
es zwischen einer kanadischen reserve (= Reservat) und
einer amerikanischen reservation (= Reservation) nicht
nur begriffliche, sondern auch rechtliche Unterschiede
gibt.

Nun ist es vollkommen verständlich, dass in einem
an deutsches Publikum gerichteten Buch Prioritäten ge-
setzt werden müssen, indem z. B. die sieben Unterab-
teilungen der Teton Lakota jeweils eine halbe Seite
Platz erhalten, die Tsimshian an der Nordwestküste aber
nur sieben Zeilen (deren hinsichtlich neuer Autono-
miemodelle besonders wichtigen Nachbarn Nisga’a und
Gitxsan tauchen gar nicht erst auf). Dennoch ist es wenig
befriedigend, wenn die Touristenattraktion Skywalk am
Grand Canyon ausführlich in Bild und Wort behandelt
und die dort ansässigen Indianer als “Hualapai” erwähnt
werden, der damit gemeinte Stamm ohne Querverweis
aber unter “Walapai” mit gerade vier Zeilen auftaucht.
An manchen Stellen hat man den Eindruck, Indianer
bilden nur das Beiwerk zu Landeskunde und Westernge-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-598 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-598


600 Rezensionen

schichte (bis hin zu Karl Mays drei berühmten Roman-
gewehren in Bild und Wort), nicht den Hauptgegenstand
des Buches. Unschön auch die häufige Hervorhebung
von “Mischlingen” und “Mestizen”. John Ross bei-
spielsweise wuchs als Mestize unter Cherokee auf und
darf hier nicht einfach Cherokee mit einem europäischen
Elternteil sein, die heutigen Mandan in North Dakota
seien “jedoch [. . .] keine reinblütigen M. mehr” und
über die Blackfoot heißt es: “ein hoher Anteil von Mes-
tizen lässt die Akkulturation voranschreiten”. Die Be-
handlung der Ethnien folgt hier einem essentialistischen
Kulturbegriff, der zudem die Frage nach Blutsanteilen
stellt. Dass im Buch auch gleich zweimal das von den
Autoren selbst richtigerweise als wenig authentisch cha-
rakterisierte Little Bighorn-Schlachtgemälde des eher
völkisch denn völkerkundlich orientierten Stahlgewitter-
malers Emil “Elk” Eber (1892–1941) abgedruckt ist,
bringt keinerlei Gewinn.

Auch das vom Hrsg. empfohlene “Weiterlesen” oder
“Hintereinanderweglesen” gestaltet sich aufgrund der
häufig ungelenken, mitunter altklugen und allzu oft re-
dundanten Sprache vieler Beiträge schwierig. Exempla-
risch das Stichwort “Fallensysteme”: Man erfährt fast
nichts über Funktionsweisen und Verbreitung, liest aber
Allgemeinplätze wie “die Variationsbreite der F. war in
Nordamerika wie auch bei anderen Naturvölkern groß.”
Unter einigen Stichworten (wie zu Catawba) heißt es
gar, dazu könne man “nicht viel sagen”. Wozu also ein
Nachschlagewerk, in dem die Autoren teils wortreich
begründen, dass es nichts zu sagen gibt, statt sich zu
bemühen, für die dergestalt vergeudeten Zeilen doch
noch Information zu recherchieren?

Freilich finden sich durchaus gelungene Beiträge,
wie der exzellente und gut zu lesende Text über den
Ethnologen Werner Müller, oder die Einträge zu “Mas-
ken” und “Töpferei”, was umso mehr die Frage aufwirft,
warum die großen Qualitätsunterschiede innerhalb des
Buches den Herausgeber nicht zu editorischem Eingrei-
fen veranlasst haben. Als ehrgeizig kann der lohnens-
werte Versuch gewertet werden, religiöse Konzepte aus
den verschiedenen Kulturen unter ihren originalsprach-
lichen Begriffen aufzunehmen, was aber beim Nach-
schlagen das Problem unterschiedlicher Schreibungen
besonders vor Augen führt, zumal im Drucksatz einige
Sonderzeichen verschwunden zu sein scheinen. Auch
die im Allgemeinen gut fundierten ethnoarchäologischen
Stichworte und die sehr zu begrüßende Aufnahme aller
bekannten Misch- und Handelssprachen des Subkon-
tinents verweisen auf weitergehendes Potential. Dass
aber eine den Kurzbiografien ebenbürtige ethnologische
Komponente weitestgehend fehlt, kann hier nur noch mit
einem Verweis aufs Internet konstatiert werden. Nach
sechzehn Jahren und drei Auflagen hofft das Indianer-
lexikon immer noch auf Bonus bei der Leserschaft.

Henry Kammler

Itier, César: El hijo del oso. La literatura oral que-
chua de la región del Cuzco. Lima: Instituto Francés
de Estudios Andinos; Instituto de Estudios Peruanos;

Fondo Editorial Universidad Nacional Mayor de San
Marcos, 2007. 225 pp. ISBN 978-9972-623-52-3. (Tra-
vaux de l’Institut Français d’Études Andines, 252) Price:
$ 20.00

El presente volumen, traducción que en parte rectifi-
ca y completa la versión francesa publicada en 2004,
reúne una docena de relatos en quechua que le fue-
ron contados al autor por hombres y mujeres quechua-
hablantes de los departamentos de Cuzco (provincias de
Canchis y Espinar) y Apurı́mac entre 1994 y 2004. El
trabajo de selección, transcripción, traducción y orga-
nización de los relatos en ocho secciones, coherentes
en sı́ mismas y entre sı́, no sólo estuvo inspirado en el
lugar destacado que ocupan los mitos – o cuentos – en
el canon de la literatura oral regional, sino también en
el imperativo de contextualizarlos con miras a develar
las experiencias vitales de quienes los cuentan. Precisa-
mente, cada una de las secciones en las que fueron agru-
pados los relatos es precedida por un ensayo interpreta-
tivo que procura develar su carácter intertextual – por
remitir a tradiciones textuales más o menos previas o
contemporáneas –, referencial – por desplegar aspectos
significativos del orden social, económico, simbólico y
ritual del universo que los contiene –, e interpersonal –
por expresar la intención personal de sus narradores.

En las tierras altas del sur peruano se encuentra
extendido el mito de unos seres que, bajo distintas
denominaciones, poblaban la Tierra antes de que el Sol
se erigiera sobre ella y encarnan todos aquellos atributos
que, en principio, se contraponen con la condición
humana actual. Se trataba de guerreros violentos que
habitaban pueblos escarpados en las altas cimas de las
montañas y cuyos restos, por lo general en aquellas
zonas dedicadas al pastoreo extensivo, aún acechan a
los humanos. Ambiciosos de tierras ajenas y de riquezas
– las cuales prefirieron destruir en lugar de legarlas a
la humanidad venidera –, estos seres fueron quemados
vivos por el sol cuando despuntó por vez primera en
el horizonte. Algunos de ellos pudieron escapar del
cataclismo sumergiéndose en el curso de los rı́os en
dirección al piedemonte, y se convirtieron en los fieros
ch’unchus del Antisuyu que encarnan, en su salvajismo,
aquellos atributos nefastos de sus predecesores. Y sin
embargo, el mito de origen de la comunidad de Usi
– sitio en el que fue registrado el relato en cuestión –
cuenta que en los tiempos pretéritos, los antiguos Usi
y los antiguos Sangarará vivı́an en continuas reyertas.
Los segundos invadieron los territorios de los primeros
y estos últimos tuvieron que recurrir a la ayuda de un
tal Antisuyu – en este caso héroe epónimo de una de
las cuatro divisiones del Tawantinsuyu – que se habı́a
establecido en su territorio en calidad de yerno (qatay)
y que, con la ayuda de sus compañeros de la selva y un
viento favorable del Qollasuyu, logró expulsarlos con
éxito y distribuir los territorios agrı́colas tal y como se
los aprecia actualmente. De yerno, forastero y guerrero
no incorporado plenamente al grupo de su esposa, con la
salida primigenia del Sol Antisuyu deviene ayllu y, junto
con su par Usi, tiene pleno derecho sobre el territorio
del grupo, dando lugar a un ordenamiento sociológico

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-598 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-598

