I. Von Information zum Bewusstsein
der Maschinen

»Eine ultraintelligente Maschine sei definiert als eine Maschine, die die
intellektuellen Fihigkeiten jedes Menschen, und sei er noch so intelli-
gent, bei weitem iibertreffen kann. Da der Bau eben solcher Maschi-
nen eine dieser intellektuellen Fihigkeiten ist, kann eine ultraintelligente
Maschine noch bessere Maschinen bauen; zweifellos wiirde es dann zu
einer explosionsartigen Entwicklung der Intelligenz kommen, und die
menschliche Intelligenz wiirde weit dahinter zurtickbleiben.

Die erste ultraintelligente Maschine ist also die letzte Erfindung, die der
Mensch zu machen hat.«

Irving J. Good®

»Es gibt eine Theorie, die besagt, wenn jemals irgendwer genau raus-
findet, wozu das Universum da ist und warum es da ist, dann ver-
schwindet es auf der Stelle und wird durch etwas noch Bizarreres und
Unbegreiflicheres ersetzt. Es gibt eine andere Theorie, nach der das
schon passiert ist.«

Douglas Adams*

Unter Intelligenz meinen wir tiblicherweise die Fahigkeit, Probleme zu
l6sen, wobei in Hinblick auf die hiermit einhergehende Kapazitit tib-
licherweise verstanden wird, mathematische Aufgaben zu losen. Men-
schen, die die Muster und Problemlagen solcher Aufgaben schnell erken-
nen, werden in diesem Sinne als sehr intelligent erachtet. Der sogenannte
Generalfaktor der Intelligenz (der g-Faktor) und die diesen prufenden
Intelligenztests beruhen darauf, auf Basis figuraler, numerischer und se-
mantischer Aufgaben das schlussfolgernde Denken, die Fihigkeit, sich
etwas zu merken, sowie die Dauer zu uberprifen, bis eine Aufgabe ge-
lost ist.

Da die Rechenoperationen von Elektronengehirnen wesentlich schnel-
ler vonstatten gehen als die Nervenaktivititen des Gehirns, bestehen
kaum Zweifel, dass kiinstliche Intelligenz die menschliche Intelligenz mit
Blick auf die eben genannten Kriterien deutlich tibertreffen kann, zumal
auch ihr Gedichtnis beliebig skalierbar ist. Sobald kognitive Maschinen
in der Lage sein werden, Muster zugleich in Texten, Bildern, Tonmate-
rial, Filmen und mathematischen Symbolketten zu erkennen, diirfte es

1 Good (1965).
2 Adams (2009 [1979]).

28

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

nur noch eine Frage der Zeit sein, bis sie den Menschen in Hinblick auf
die Fihigkeit, spezifische Probleme zu l6sen, tiberholen werden. Im Be-
reich der Brettspiele (zum Beispiel Go und Schach) ist die kiinstliche In-
telligenz — man denke etwa an das Programm AlphaZero, das von der
im Jahr 2014 von Google tibernommenen Firma DeepMind entwickelt
wurde — bereits jedem menschlichen Grofsmeister tiberlegen.

Damit liegt der Gedanke nicht fern, dass kiinstliche Intelligenz uns
Menschen in naher Zukunft in allen kognitiven Dominen iibertrumpfen
wird. Der Physiker Stephen Hawking warnte im November 2017: »Der
Erfolg bei der Schaffung einer effektiven KI konnte das grofSte Ereignis
in der Geschichte unserer Zivilisation sein. Oder das Schlimmste. Wir
wissen es einfach nicht. Also konnen wir nicht wissen, ob wir unend-
lich von der KI unterstiitzt oder ignoriert, gefiittert oder moglicherwei-
se zerstort werden. « Kunstliche Intelligenz bringe erhebliche » Gefahren
mit sich wie machtige autonome Waffen oder neue Wege fiir die Weni-
gen, die Vielen zu unterdriicken. Das konnte« auch »unsere Wirtschaft
stark beeintrachtigen. «3

Unser Verhiltnis zu den kunftig moglichen starken Kls erscheint da-
mit ambivalent. Wie wir die Folgen einschitzen, ist dabei insbesondere
von zwei Faktoren geprigt, der politischen Okonomie und der metaphy-
sischen Verortung von Mensch und Maschine: Mit Blick auf den ersten
Aspekt geht es vor allem um die Frage, in welche Wirtschafts- und Herr-
schaftsverhiltnisse diese Technologien eingebettet sein werden. Diesem
Thema werden wir uns im letzten Teil des Buches widmen. Der zweite
Aspekt wiederum steht fiir den Befund, dass die Angste oder Hoffnun-
gen, die wir mit einer starken kiinstlichen Intelligenz verbinden, davon
abhingen, ob wir die Welt in einem kausalen Sinne fir verstehbar und
damit einhergehend fur hierarchisch steuerbar halten oder ob wir im
Sinne eines evolutiondren Verstindnisses kognitive Vorginge per se als
standortabhingig und dementsprechend als subjektiv begreifen.

In Hinblick auf den zweiten Aspekt, der Gegenstand der folgenden
Abschnitte ist, stellt sich die Frage, ob wir die Welt als einen Ort viel-
faltiger, in ihren kognitiven Zugangen stark unterschiedlicher Existen-
zen begreifen, die in konditionierter Koproduktion gemeinsam die ge-
genwirtig vorfindliche Okologie hervorbringen, oder ob wir glauben,
dass der Weltverlauf — einschlieSlich der Entwicklung von Gesellschaf-
ten — einer uibergreifenden, mathematisch rekonstruierbaren Gesetzlich-
keit folgt. Letztere Annahme geht mit dem Traum einer Weltformel ein-
her, der auch von manchen Physikern noch gehegt wird. Da eine solche
Theorie keine Unschirfen und Unsicherheiten mehr beinhalten wiirde,
konnte sie, so Tegmark und Wheeler, »rein mathematisch sein, ohne

3 Eigene Ubersetzung nach CNBC, 06.11.2017, https://www.cnbc.com/2017/11/06/
stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html [Abruf: 27.03.2023].

29

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://www.cnbc.com/2017/11/06/stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html
https://www.cnbc.com/2017/11/06/stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html
https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.cnbc.com/2017/11/06/stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html
https://www.cnbc.com/2017/11/06/stephen-hawking-ai-could-be-worst-event-in-civilization.html

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

erklarende Postulate«. Damit »sollte ein unendlich intelligenter Mathe-
matiker fahig sein, die gesamte Hierarchie der Theorien allein aus diesen
ultimativen Gleichungen herzuleiten, indem er die von ihnen beschrie-
benen Eigenschaften des Universums herleitet — und die Eigenschaften
seiner Bewohner und ihre Wahrnehmungen der Welt.«* Eine derartige
Weltmodellierung wiirde ohne Reflexion und subjektive Interpretation
auskommen konnen — und fiir ein hinreichend entwickeltes kognitives
System wiren die Verhiltnisse der Welt (einschlieflich der biologischen
und sozialen Sphiren) damit auch prinzipiell berechenbar.

Wenn aufgrund seiner begrenzten kognitiven Fihigkeiten vielleicht
nicht der Mensch, so konnte sich doch eine hinreichend elaborierte
kunstliche Intelligenz diesem Projekt annahern. In der Folge wiirden
wir unweigerlich zu Statisten in einem Universum deterministischer Ma-
schinen degradiert werden. Wir konnten dann nur noch dabei zuschau-
en, wie wesentlich potentere kognitive Maschinen bestimmte Sachen fiir
uns errechnen. Diese Dystopie hat Alex Garland in dem Science-Fiction-
Thriller Devs auf kunstvolle Weise zum Gegenstand gemacht. Ein mich-
tiger menschengemachter Quantencomputer ist imstande, die Vergan-
genheit wie auch die Zukunft unserer Welt zu errechnen.’

Wenn wir jedoch die hiermit implizierten metaphysischen Annahmen
nicht teilen und stattdessen im Sinne eines tiefenokologischen Verstand-
nisses von einem Universum ausgehen, das von Wesen bevolkert wird,
deren Verhalten von einem auch noch so intelligenten Beobachter nicht
vorausberechnet werden kann, stellt sich die Sache grundsitzlich an-
ders dar: Wir landen dann in einer Welt, in der an verschiedenen Orten
Lebensformen entstehen, die ihre jeweils eigenen Gesetzlichkeiten und
auch ihre jeweils eigene Interpretation der Welt entwickeln. An verschie-
denen Stellen erscheinen unterschiedlichste emergente Ordnungen. Da-
mit miissten wir — so der Physiker Robert B. Laughlin® — jedoch auch
»Abschied« von der Idee der » Weltformel« nehmen. Denn die Welt er-
scheint fiir jeden Beobachter chaotisch und unbeherrschbar — gleichsam
als ein undurchdringlicher » Carneval of Baubles«”. Doch dies muss kei-
neswegs ein hdssliches Universum sein,® sondern kann sich durchaus als
die schonere Losung offenbaren — als eine kreative Welt, die in den un-
durchschaubaren Prozessen ihrer Selbstorganisation immer neue For-
men hervorbringt.

4 Tegmark und Wheeler (2001).

5 Spoilerwarnung: Er und seine menschlichen Protagonisten stofSen dabei jedoch
seinerseits auf das Problem der Unbestimmtheit und begegnen damit einer He-
rausforderung, der sich schon Adam und Eva im Paradies stellen mussten.

6 Laughlin (2007).

7 Laughlin (2007).

8 Hier in Anlehnung an Sabine Hossenfelder (2018).

30

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Wir werden die vorangehend angerissenen Fragen — also ob die Welt
von einem Gottesstandpunkt aus berechen- und kontrollierbar ist und
was die Antwort fiir eine Welt bedeutet, in der starke kiinstliche Intel-
ligenzen auftreten — im Folgenden systematisch angehen. Wir beginnen
zundchst mit dem Problem der Entropie, um fiir die Auseinandersetzung
eine Grundlage fiir die weitere Argumentation zu erarbeiten (Kap. L.1).
Anschlieflend beschiftigen wir uns mit der Frage, mit welchen logischen
Mitteln eine polyzentrische Welt beschrieben werden kann (Kap. 1.2). Auf
dieser Grundlage konnen wir uns schlieSlich der Frage widmen, welchen
Unterschied intelligente Maschinen in der Welt machen werden (Kap. 1.3).

[.1 INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Der Begriff der Information ist uns so vertraut und ist so stark in unse-
rem Alltagsgebrauch verwurzelt, dass wir in der Regel kaum mehr tber
seine Bedeutung nachdenken. Wir bitten unsere Mitbewohner, uns dar-
uber zu informieren, was in unserer Abwesenheit geschehen sei. Wir ha-
ben Datentriger voller Information und sprechen sogar davon, dass wir
in einer Informationsgesellschaft leben.® Doch das einfache Bild von ei-
nem Ort, an dem sich eine Information befindet, triigt.

Sobald wir uns einen Datentrager genauer anschauen, vielleicht eine
DVD oder Compact Disk, auf der sich die von uns gesuchte Botschaft be-
finden soll, finden wir nur die von einem Laser auf einer Metallschicht ein-
gebrannten Locher, jedoch nicht die gesuchte Information. Um von dem
Datentriger brauchbares Wissen zu erhalten, braucht es viel mehr: ein Le-
segerat, einen Computer, der das digitale Format in meine Sinnesmodali-
tdten iibersetzt, eine Sprache, die mir etwas bedeutet — und auch ein We-
sen (oder System), fiir das genau dies einen relevanten Unterschied macht.
Auch die hier lesbaren Zeichen sind nur schwarze Strichel auf hellem
Grund. Wenn auf dem Bildschirm beispielsweise nur chinesische Zeichen
erscheinen wiirden (da auf dem Datentriger eine in Mandarin abgefasste
Datenbank gespeichert ist), nihme ein Leser, der nur des Deutschen mich-
tig ist, weiterhin nur Rauschen wahr. Er konnte der Sache keinen Sinn
abringen, konnte bestenfalls noch erkennen, dass es sich um eine Schrift
handelt, jedoch kaum mehr. Information setzt also unterschiedliche Din-
ge voraus, die in einer spezifischen Weise miteinander verwoben sind:

. Es gibt einen Code.

. Dieser ist in ein Medium eingeschrieben.

. Es gibt eine codierte Botschaft.

. Es gibt eine Entitit, die diese Botschaft decodiert (also den Code und
die Botschaft >versteht«).

5. Die Botschaft macht in der sie decodierenden Entitit einen Unterschied.

O

9 Siehe etwa Steinbicker (2011).

31

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Wire dieser Prozess an einer Stelle unterbrochen oder wiirde auch
nur ein Aspekt fehlen, gibe es keine Information. Der Begriff Informa-
tion verweist damit immer schon auf ein komplexes relationales Gefii-
ge, das nicht in einem einzelnen Organismus oder Beobachter lokalisiert
werden kann, sondern mindestens die Beziehung zwischen Organismen
bzw. Beobachtern betrifft. Dies wird schon etymologisch deutlich, geht
der Begriff doch auf das lateinische Verb informare zuriick, was formen
und in Form bringen, aber auch bilden im Sinne von unterweisen oder
Gestalt geben bedeutet.

Wie auch immer, Information stellt etwas sehr Grundlegendes fir uns
Menschen dar — und vielleicht sogar fiir alle in der Natur anzutreffen-
den Prozesse. Der Quantenphysiker Anton Zeilinger halt »Information«
gar fur den »Urstoff im Universum«', denn mit Bohr und Heisenberg
muss Information als grundlegender Begriff der Quantenphysik ange-
sehen werden.

Doch es liegt in der Natur der Sache, dass sich fundamentale Begrif-
fe dem Verstindnis entziehen, je mehr man sich ihnen anzunihern ver-
sucht. Denn sie verweisen auf eine komplexe Beziehung, die weder allein
von ihren Bestandteilen (hier: dem Code, dem Empfinger, der Botschaft)
noch allein aus der Struktur der Beziehung her verstanden werden kann.
Das Problem erinnert ein wenig an das Grundprinzip der Hermeneu-
tik: Man muss bereits verstehen, um verstehen zu konnen. Man braucht
das Wissen um die Bedeutung der Botschaft und man muss wissen, dass
tiberhaupt etwas mitgeteilt wird, um etwas Bestimmtes als Information
verstehen zu konnen.

Man konnte sich jetzt darauf zuriickziehen, dass fundamentale Be-
griffe eben fundamental sind und sich deshalb nicht weiter definieren
lassen,’* doch zumindest in unserem Zusammenhang erscheint diese
Ausflucht als unbefriedigend.

Um uns dem Begriff der Information auf eine produktivere Weise an-
zundhern, als ihn entweder frontal von vorn anzugehen oder resigniert
zurlickzuweichen, wihlen wir einen indirekten Zugang, indem wir ihn

10 » Naturgesetze diirfen keinen Unterschied machen zwischen Wirklichkeit und
Information.«« Oder um es noch radikaler zu formulieren: Da »es offenbar
keinen Unterschied zwischen Wirklichkeit und Information geben kann, kon-
nen wir auch sagen: >Information ist der Urstoff im Universum.«« (Zeilinger
2003, S. 216; kursiv im Original)

11 Auch bei Begriffen wie >Seins, »Welt«, »Zeit, sBewusstsein, >Sinn< st6fst man
auf das Problem, dass sie uns unmittelbar vertraut sind, ihre Charakteristi-
ka uns jedoch zu entgleiten drohen, sobald wir sie genau zu bestimmen ver-
suchen. Auch scheinen uns diese Begriffe nur durch eine komplexe reflexive
Beziehung gegeben, das Sein etwa mit Martin Heidegger (2006 [1926]) nur
als Dasein, als ein Seiendes, das sich zu sich selbst und auch zu anderem Sei-
enden verhilt.

32

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

gewissermaflen von der Seite umkreisen. Wir konnen beispielsweise auf
das Muster der Beziehungen und Relationen schauen, die gebraucht wer-
den, um tiberhaupt von Information sprechen zu konnen. Das obige
Beispiel eines Datentrdgers mit einer in Mandarin abgefassten Daten-
bank ist in diesem Sinne bereits instruktiv. Es lidt uns ein, Informati-
on unter dem Blickwinkel der Beobachterabhangigkeit dessen, was ge-
wusst werden kann, zu betrachten. Wie in den folgenden Abschnitten
noch ausfiihrlicher erldutert werden wird, ist ein System aus subjekti-
ver Perspektive nolens volens unterspezifiziert, wird also niemals tiber
ein vollstindiges Wissen in Hinblick auf seine Umweltbeziehungen ver-
fugen. In diesem Sinne konnen wir sagen: Information setzt die beiden
Seiten Wissen und Nichtwissen voraus sowie einen Beobachter, fir den
es einen Unterschied macht, wenn etwas zuvor nicht Gewusstes zu et-
was Gewusstem wird.

Um ein paar Beispiele zu geben: Ich mochte wissen, ob ein potenziel-
ler Geschaftspartner vertrauenswiirdig ist, weif$ es aber nicht und versu-
che entsprechend Erkundigungen tiber ihn einzuholen. Ich mochte wis-
sen, ob ich genetisch vorbelastet bin, Darmkrebs zu bekommen, und
gehe deshalb zur diagnostischen Abkliarung bei einem Onkologen. Ich
weif$ nicht, ob das radioaktive Element in Schrodingers Experiment mit
der Katze zerfallen ist und das Tier noch lebt, und mache eine Messung,
um es herauszufinden.

In all diesen Fillen besteht Unsicherheit in Hinblick auf das Ergeb-
nis. Zum Zeitpunkt null erscheint der Ausgang noch nicht determiniert.
Nachdem jedoch die Information vorliegt, ist die Welt fiir mich irrever-
sibel eine andere. Es kann jetzt sein, dass ich dem potenziellen Geschifts-
partner nicht mehr vertraue, was zum Beziehungsabbruch fithrt. Nach
dem positiven Gentest gerdt mein bisheriges Leben vollkommen durch-
einander und ich renne von einer Untersuchung zur nichsten. Ich muss
meine Katze begraben, nachdem ich sie skrupellos zum Bestandteil eines
Quantenexperiments gemacht habe.

In all diesen Fillen erzeugt der neue Wissensstand einen Unterschied,
der die (bzw. meine) Welt verdndert hat. Hierauf weist bereits Gregory
Bateson mit dem Versuch seiner Definition hin:

»Information ist ein Unterschied, der einen Unterschied macht. «™

Eine Information geht mit Konsequenzen einher, die sich nicht mehr
ruckgingig machen lassen, da sie sich in das Beziehungsgeflecht, das die
(bzw. meine) Welt ausmacht, einschreibt und es damit verindert. Die auf-
grund von Misstrauen nicht ergriffene Geschaftsmoglichkeit verandert
meine 6konomische und soziale Situation. Die von der Krebserkrankung
hervorgerufenen Befiirchtungen und die mit ihr zusammenhingenden

12 Bateson (1992 [1972], S. 582; kursiv im Original).

33

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

medizinischen Konsequenzen werden von nun an meinen Alltag bestim-
men. Die Messung an einem Quantensystem fiihrt zum >Wellenkollapss,
also zu einer irreversiblen Anderung des Systemzustands. Jede Bestim-
mung des zuvor noch nicht Bestimmten dndert den Weltverlauf. Zu-
gleich bekommt die Zeit eine Richtung: In Hinblick auf das Verhiltnis
von Wissen und Nichtwissen liegt das bereits Bestimmte in der Vergan-
genheit, das noch nicht Bestimmte in der Zukunft. Wir kénnen uns an
die Vergangenheit erinnern, nicht jedoch an die Zukunft. Zu leben und
zu existieren heifSt demgemafs, mit Blick auf die Konstellation von Nicht-
wissen und Wissen in einen unumkehrbaren Fluss zu steigen.

Der Zeitpfeil

Hiermit er6ffnet sich uns ein weiterer Zugang zu der Frage, was unter
Information verstanden werden kann. Wir konnen schauen, an welcher
Stelle der physikalischen Weltbeschreibung der Unterschied zwischen
Vergangenheit und Zukunft ins Spiel kommt und was sich daraus fiir
unsere Fragestellung lernen lasst. Bei fast allen physikalischen Theorien
lasst sich in der mathematischen Formulierung beobachten, dass die Zeit
ublicherweise eine Variable darstellt, bei der es qualitativ keine Rolle
spielt, ob man das Vorzeichen und damit die Zeitrichtung andert. In den
Formeln der Mechanik, der Elektrodynamik, der Feldtheorie wie auch
in der Relativititstheorie macht es keinen Unterschied, ob man die Ent-
wicklung vom Ausgangszustand in Richtung Zukunft oder in Richtung
Vergangenheit beschreibt. Ob die blaue Kugel die rote anstof3t, um ihre
Bewegung zu iibertragen, oder in der Beschreibung die Richtung umge-
kehrt wird und vom zeitlich spateren Zustand aus die rote Kugel gewis-
sermaflen >riickwarts< die blaue anst63t, andert an der Beschreibung und
Charakterisierung des Systems nichts.

Das Gleiche gilt fiir Quantenprozesse: Ob das Atom beim Ubergang
in einen niedrigeren Energiezustand ein Photon abstrahlt oder ein Pho-
ton ein Atom anregt, indem es adsorbiert wird, ist formal der gleiche
Prozess, nur mit umgekehrten Vorzeichen. Der Prozess ist reversibel,
kann physikalisch gesehen also genauso gut in die eine wie in die ande-
re Richtung verlaufen. Entsprechend spielt auch in der die Entwicklung
von Quantensystemen beschreibenden Schrodinger-Gleichung die Rich-
tung der Zeitentwicklung keine Rolle.

In der Physik kommt der gerichtete Zeitpfeil erst mit dem zweiten
Hauptsatz der Thermodynamik und dem damit einhergehenden Begriff
der Entropie ins Spiel. Fiir unseren Zusammenhang ist es wichtig, dass
der Begriff der Entropie auch informationstheoretisch gewendet wer-
den kann — namlich als das Maf$ an Ordnung und Struktur bzw. als das,
was von einem Beobachter bzw. einem beobachtenden System gewusst
werden kann. Wenn eine Tasse auf dem Tisch steht, ist es leicht, die

34

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Zusammensetzung und Anordnung ihrer Bestandteile zu bestimmen und
die Tasse zu lokalisieren. Wenn die Tasse herunterfillt und die Scherben
auf dem Boden verteilt sind, ist es demgegeniiber kaum mehr moglich,
den Uberblick zu behalten. Komplementir hierzu erscheint es physika-
lisch zwar nicht prinzipiell ausgeschlossen, aber praktisch absolut un-
wahrscheinlich, dass sich die Atome, aus denen die Scherben zusammen-
gesetzt sind, spontan in einer Weise in eine Richtung bewegen wiirden,
um sich wieder in der urspriinglichen Form der Tasse zu manifestieren.
Deshalb erscheint der Vorgang fur uns irreversibel. Damit besteht zwi-
schen Zukunft und Vergangenheit ein qualitativer Unterschied.*s

Leben beruht darauf, einer in ihrer Fulle und ihren Moglichkeiten un-
begreifbaren Welt Informationsgewinne — sprich: Negentropie — abzurin-
gen, um Strukturen aufbauen zu konnen; infolge dieses Strukturaufbaus
sinkt zwar lokal bzw. systemintern die Entropie, was jedoch nur dadurch
zu haben ist, dass Entropie — etwa in Form von Wirme — nach auflen ex-
portiert wird. Physiker verstehen unter Warme die durchschnittliche Ener-
gie eines groffen Haufens sich bewegender Teilchen. Manche Teilchen be-
wegen sich schnell, manche langsam. Wenn ich aber nicht weifS, welche
Teilchen die schnellen und welche die langsamen sind und wo sie sich ge-
rade befinden, kann ich mir die Energiedifferenz nicht zunutze machen.

Wenn ich jedoch ein System mit kochendem Wasser auf der einen und
einer Kuhlfliissigkeit auf der anderen Seite habe, dann kann ich eine
Turbine betreiben, die die in der Warme vorhandene Energie fiir mei-
ne Zwecke erschlieft. Informationstechnisch gesprochen beruht meine
Fahigkeit, die Energie zu nutzen, darauf, dass ich um die Ordnung der
Energieverteilung weif (die heifSen Teilchen sind auf der einen, die kal-
ten auf der anderen Seite) und mithilfe eines Apparates die Energiediffe-
renz so arrangieren kann, dass ein Warmefluss entsteht, der eine ande-
re Energiedifferenz generiert: etwa die Bewegungsenergie der Turbine,
die an den Generatoren elektrische Energie erzeugt, was es mir wieder-
um erlaubt, den Akku meines Computers aufzuladen. In gleichem Sinne
kann sich Leben nur fern vom Gleichgewicht manifestieren. Der Struk-
turaufbau — und damit die Entstehung und Aufrechterhaltung der inne-
ren Ordnung von Organismen — kann nur geschehen, wenn Entropie in
die Umwelt exportiert wird.

Der zweite Hauptsatz der Thermodynamik besagt, dass die Entropie
in einem geschlossenen System nur zunehmen kann. Dies bedeutet im
Falle unseres Beispiels, dass mit dem Fluss der Warme unweigerlich In-
formation verloren geht. Entgegen dem zuvor stirker geordneten Zu-
stand — in unserem Beispiel: heifd auf der einen, kalt auf der anderen Seite
— besteht nach dem Warmeaustausch innerhalb des Systems kein >Wis-
sen< mehr dariiber, welche Teilchen eher heifd und welche eher kalt sind.

13 Siehe hierzu ausfiihrlich Prigogine (1997).

35

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Man hat nur noch ein Gemisch sich unterschiedlich schnell bewegender
Teilchen. Fiir den Beobachter, der mit seinem grobkornigen Blick aus-
schliefflich den Makrozustand des Systems Uberblicken kann, ldsst sich
als Information nur noch die Durchschnittstemperatur des Systems er-
mitteln. Aus der Perspektive des Gesamtsystems ist der Prozess irrever-
sibel. Um mehr Ordnung — und damit fiir den Strukturaufbau nutzbare
Information — zu gewinnen, muss an anderer Stelle weiteres Nichtwissen
in Kauf genommen werden. Um den Akku meines Computers aufzula-
den und um dann mit diesem etwa Berechnungen durchfithren zu kon-
nen, die Auskunft tiber den Zustand der Welt geben, muss an einer an-
deren Stelle des Systems die Entropie steigen. Die Zunahme des Wissens
an einer Stelle des Systems (beispielsweise die Spracherkennung durch
eine kiinstliche Intelligenz) vergrofSert an anderer Stelle das Nichtwis-
sen in Hinblick auf die Ordnungsverhiltnisse der Welt (etwa als abge-
strahlte Warme oder als der Miill, der bei der Herstellung des Compu-
ters angefallen ist).

Nun gibt es das bekannte Gedankenexperiment vom Maxwellschen
Diamon, das der berithmte namensgebende schottische Physiker erson-
nen hat. Die Grundidee besteht darin, dass es theoretisch eine Wesenheit
geben konnte, die von jedem Teilchen eines Systems die Bewegungsener-
gie kennt und zudem tiber die Moglichkeit verfigt, in das System Tiir-
chen einzubauen, die von ihr selektiv gedffnet werden kénnen. Der Di-
mon wire also zu einer solchermafSen feinkornigen Beobachtung fihig,
dass er den Ort und die Geschwindigkeit eines jeden Teilchens kennt und
so perfekt die Mikrozustinde des Systems vorhersagen kann.

Damit wire der Ddmon in der Lage, bei schnellen, sich nach links be-
wegenden Teilchen die Tiirchen zu 6ffnen, bei langsamen Teilchen, die
in dieselbe Richtung streben, den Durchgang jedoch verschlossen zu hal-
ten. Somit liefSe sich nach einiger Zeit ein Ordnungszustand erreichen,
bei dem auf der einen Hilfte des Systems die heifSen und auf der anderen
Hilfte die kalten Teilchen lokalisiert sind. Die Entropie des Systems hat-
te damit abgenommen! Der allwissende Damon konnte auf diese Weise —
gleich einem allmachtigen gottlichen Wesen — beliebige Ordnungszustin-
de realisieren. Er konnte zum Beispiel ein Perpetuum mobile bauen, das
immerfort neue Energiedifferenzen aus der Welt abschopft, um beliebige
Strukturen aufzubauen. Auf diese Weise wiirde er gleichsam einen para-
diesischen Zustand schaffen. Kein Zerfall, keine Zunahme von Unord-
nung und Unwissen, keine Erhohung der Entropie in Richtung des ther-
modynamischen Gleichgewichts konnte seiner Macht ein Ende bereiten.
Konsequent weitergedacht wiirde es damit auch keinen Tod geben miis-
sen. Alle destruktiven, einen lebendigen Organismus zerstorenden Ereig-
nisse und Bewegungen konnten von dem allwissenden Damon ja wieder
umgekehrt werden. Er miisste die Tiirchen nur in gezielter Weise selektiv
offnen und schliefSen, bis die kaputte Struktur wieder repariert bzw. der

36

hittps://deLorg/10.5771/9783748015720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. (=D



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

lebendige Organismus geheilt wire. Perfektes Wissen, perfekte Kontrol-
le, unendliche Gestaltungsmoglichkeiten, Unsterblichkeit!

Um dies leisten zu konnen, musste der gottgleiche Ddmon jedoch tiber
bestimmte Eigenschaften und Fihigkeiten verfiigen: Um die Teilchen-
zustinde des zu beeinflussenden Systems genau bestimmen zu konnen,
braucht er ein Geddchtnis, das ihre Impulse und Orte reprisentiert. Da
die moglichen Ordnungszustinde des Universums um ein Vielfaches gro-
Ber sind als die Anzahl der im Universum vorhandenen Teilchen, stellt
sich die Frage, wie ein solches Gedichtnis realisiert werden kann und
wie die kognitiven Prozesse aussehen, die nicht nur all die Zustiande der
Teilchen abbilden, sondern auch ihre zukiinftige Entwicklung projizie-
ren konnen. Dies ist innerhalb eines Universums, das den Dimon selbst
umfasst, nicht méglich. Kombinatorische Uberlegungen zeigen schnell,
dass der allwissende Damon ein zweites, viele Groflenordnungen mach-
tigeres Universum benotigen wiirde, um ein Gedachtnis aufbauen zu
konnen, das in der Lage wire, unser Universum zu kontrollieren und zu
manipulieren. Dabei wiirde er jedoch in seinem eigenen Universum eine
unvorstellbar groffe Menge an Unordnung und Nichtwissen produzie-
ren miissen, nur um unser —im Verhailtnis wesentlich kleineres — Univer-
sum beherrschen zu kénnen.

Thm wiirde es so gehen wie den heutigen Quantenphysikern. Um mit
einem Quantencomputer einen reinen Zustand aus wenigen QBits er-
zeugen zu konnen — also um genau zu wissen, in welchem Quantenzu-
stand sich das von ihnen beobachtete System befindet —, mussen sie eine
riesige Menge an Entropie erzeugen. Allein schon um die verwendeten
Materialien so weit herunterzukiihlen, dass die mit ihnen realisierten
Quantenzustinde halbwegs stabil sind, muss ein Vielfaches an Energie
dissipiert werden.'+ Dies gleicht dem thermodynamischen Grundprinzip
des Lebens: Lokal entstehen komplexe Strukturen und dadurch wird
Ordnung aufgebaut. Dies ist jedoch nur auf Basis eines Nichtgleichge-
wichtszustands zu haben, der an anderer Stelle wesentlich mehr Entropie
generiert, als durch den Ordnungszustand der lebenden Formen redu-
ziert wird.’s Wir konnen auf der Erde leben, weil die Sonne ein Vielfaches
mehr an Warme und Energie in den Weltraum abstrahlt, als wir jemals
fur unseren eigenen Strukturaufbau nutzen konnen. Irgendwann wird
jedoch die Kernenergie der Sonne aufgebraucht sein und damit auch
das Leben auf der Erde enden. Zudem ist jeder Organismus von Zer-
fall bedroht, wird also seinerseits seinen Ordnungszustand nicht fiir im-
mer aufrechterhalten konnen. Dies wird allein schon deshalb passieren,
weil aufgrund seines Nichtwissens (also seiner begrenzten Kapazitit,

14 Siehe zur Diskussion der Thermodynamik von Quantensystemen auch das
Gesprich mit dem Physiker Marcus Huber in Vogd (2020, S. 166 ff.).
15 Siehe ausfiihrlich Prigogine und Nicolis (1987).

37

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Informationen zu verarbeiten) Dinge geschehen, die er nicht kontrollie-
ren kann. Jeder Damon, der sich fiir allwissend, allmachtig und unsterb-
lich halt, wird also irgendwann mit den Folgen des durch seine Aktionen
entstehenden Nichtwissens konfrontiert werden. »Existence is selective
blindness«*¢, so der Logiker und Mathematiker George Spencer Brown.
Jeder Strukturaufbau weist entsprechend eine eigene Zeitlichkeit auf. Le-
ben generiert insofern den Tod, als die eingeschriebene Struktur irgend-
wann nicht mehr in der Lage sein wird, den Unterschied zu generieren,
der notwendig ist, um sich selbst reproduzieren zu konnen.

Dieser Prozess beginnt, sobald Systeme erscheinen. Denn da sie nicht
alles wissen konnen, miissen sie der Welt Informationen abzuringen ver-
suchen. Sie beginnen also, aus den vielen Moglichkeiten der Wirklich-
keit eine bestimmte Ebene herauszuschneiden und dies fiir ihre Reali-
tat zu halten. Murray Gell-Mann spricht in diesem Zusammenhang von
Systemen zur Sammlung und Nutzung von Informationen (information
gathering and utilizing systems, kurz: IGUS). Diese Systeme gewinnen
eine subjektive Existenz, indem sie sich eine grobkornige Geschichte er-
schaffen und alles andere ausblenden, die vielfaltigen feinkornigen De-
tails, die weiterhin fortbestehen, also nicht beachten. Eine grobkorni-
ge Geschichte erscheint damit als eine von der Welt zunichst tolerierte
Form der selektiven Blindheit — sozusagen als eine spezifische, jedoch in
sich erfolgreiche Form der Ignoranz.

Die klassische Welt mit ihrer harten bindren Unterscheidung von Sub-
jekt und Objekt wiirde sich damit in eine Pluralitdt unterschiedlicher
Welten auffalten, insofern mein subjektives Erleben nicht die einzige
Moglichkeit ist, sich durch selektive Blindheit eine (temporire) Existenz
zu erschaffen. Neben mir erscheinen andere Wesen, die ontologisch nicht
mit mir in Deckung zu bringen sind, da mir ihr Erleben nicht zuginglich
ist. Auf Basis quantenmechanischer Berechnungen konnte moglicherwei-
se (zumindest theoretisch) das Spektrum der von einem anderen Wesen
geschaffenen Geschichten erfasst werden. Lassen wir diesbeztiglich den
Physiker Gell-Mann mit einem langeren Zitat zu Wort kommen:

» Angenommen, die Quantenmechanik des Universums erlaube, mathe-
matisch gesehen, mehrere mogliche maximal quasiklassische Bereiche,
die wirklich nichtidquivalent seien. Nehmen wir ferner an, komplexe
adaptive Systeme entwickeln sich eigentlich, um eine bestimmte Grob-
kornigkeit dieser maximal quasiklassischen Bereiche zu nutzen. Dann
wiirde jeder Bereich eine Reihe alternativer grobkorniger Geschichten
des Universums liefern, und Informationssammlungs- und -verarbei-
tungssysteme (IGUSe) wiirden in jedem einzelnen Fall die Ergebnisse
der verschiedenen probabilistischen Verzweigungen am Baum moglicher
Geschichten registrieren, der in den beiden Fillen ein recht unterschied-
liches Aussehen hitte!

16 Spencer Brown (1997, S. 192).
38

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Bestiinde zwischen den ansonsten unterschiedlichen quasiklassischen
Bereichen ein bestimmter Grad an Ubereinstimmung in den verfolgten
Phinomenen, dann konnten die beiden IGUSe einander gewahr werden
und sogar in gewissem Umfang miteinander kommunizieren. Doch ein
GrofSteil dessen, was ein IGUS verfolgt, konnte das andere IGUS nicht
direkt wahrnehmen. Nur mit Hilfe einer quantenmechanischen Berech-
nung oder Messung konnte ein IGUS das gesamte Spektrum der vom
anderen wahrgenommenen Phinomene erfassen. (Dies mag manch ei-
nen an die Beziehung zwischen Mann und Frau erinnern.)

Konnte ein Beobachter, der einen Bereich benutzt, wirklich erkennen,
daf$ andere Bereiche — mit ihren eigenen Mengen sich verzweigender
Geschichten und ihren eigenen Beobachtern — als alternative Beschrei-
bungen der moglichen Geschichten des Universums verfiigbar sind?
Dieser faszinierende Fragenkomplex ist von Science-Fiction-Autoren
aufgeworfen worden (die manchmal im Anschluss an den russischen
Theoretiker Starobinsky den Ausdruck >Koboldwelten« verwenden),
doch erst jetzt schenken ihm die Spezialisten auf dem Gebiet der Quan-
tenmechanik die gebithrende Beachtung. «7

Eine Welt, in der unterschiedliche quasiklassische Bereiche erscheinen —
die also unterschiedliche Existenzen birgt, die jeweils ihr eigenes Selbst-
und Weltverhaltnis ausbilden —, lasst sich nicht mehr mit der klassischen
Logik beschreiben. Denn laut dieser gibt es nur eine Form der Existenz,
die letztlich nur von einem (transzendentalen) Subjekt wahrgenommen
und beobachtet werden kann. Es bedarf daher einer transklassischen
Logik, die von vielen Beobachtern ausgeht, deren Existenzbereiche sich
nicht oder nur teilweise tiberschneiden.

Hiermit landen wir mit Gotthard Giinther bei einem polykontextura-
len Gewebe, das unterschiedliche inkommensurable Beobachterpositio-
nen beinhaltet. Was an einem Ort bzw. von einer Perspektive aus gewusst
und nicht gewusst werden kann, ist nicht dasselbe Wissen oder Nicht-
wissen wie das an einem anderen Ort bzw. von einer anderen Perspekti-
ve aus. In einer polykontexturalen Welt gibt es keine uibergreifende Per-
spektive, keinen Gottesstandpunkt, von dem aus die Entwicklung und
die Interaktion der einzelnen Existenzen beschrieben werden konnte.

Aus der Innenperspektive eines Teilsystems erscheint die Differenz
zwischen dem, was gewusst, und dem, was nicht gewusst werden kann,
unhintergehbar. Genau dies ist die subjektive Differenz von Wirklich-
keit und Moglichkeit, die uns sinnhaft auf die Welt zugehen lasst. Wie
jedes IGUS versuchen auch wir, den Zusammenhingen der Welt Sinn
abzuringen, indem wir ein grobkorniges Modell dessen entwerfen, was
der Fall ist.

17 Gell-Mann (1994, S. 244 f.).

39

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Jedes IGUS erzeugt dabei eine spezifische Projektion wahrscheinlicher,
jedoch noch nicht zur Faktizitit geronnener Wirklichkeit, die als Infor-
mation fir das jeweilige System instruktiv wird, also ihrerseits einen
Unterschied macht. Dies bringt es unweigerlich mit sich, dass auch das
Wissen um das Ganze unvollstindig bleiben muss. Denn aus der globa-
len Perspektive bleibt ja undurchsichtig, welche Welten sich die Teilsys-
teme aufgrund ihrer Unwissenheit aufbauen, also mit welcher grobkor-
nigen Form sie jeweils ihre Welt anschneiden. Und dadurch muss auch
undurchsichtig bleiben, wie sich die feinkornigen Dynamiken der ver-
meintlichen Ganzheit entwickeln.

Der Begriff der Information steht damit in einem engen Zusammen-
hang mit dem der Entropie. Beide Begriffe sind komplex und nur vor
dem Hintergrund polykontexturaler Arrangements verstehbar. Sie ge-
hen unweigerlich mit polyzentrischen Beobachtungsverhiltnissen einher:
Das, was an einem Ort als Selbst- und Weltverhaltnis aufgebaut wird, ist
nicht identisch mit dem, was an einem anderen Ort als Ordnung herge-
stellt bzw. gewusst wird. Dies setzt das Bestehen von Systemen voraus,
die selektiv blind sind, also nicht anders konnen, als eine spezifische sub-
jektive Perspektive aufzubauen, um agieren zu konnen, und dadurch fiir
sich und andere Systeme neues Unwissen generieren.

Die Existenz dieser Systeme beruht auf konditionierter Koprodukti-
on, das heift auf der Koprisenz anderer Existenzen, die ihrerseits in se-
lektiver Blindheit ihre eigenen Welten produzieren. Der Raum auf der
in Hinblick auf die Moglichkeit des eigenen Wissens nicht zugdnglichen
(also blinden) Seite ist damit nicht einfach leer. Er besteht nicht nur aus
unstrukturiertem Rauschen. Vielmehr beinhaltet er andere Systeme, die
ihrerseits aus Konstellationen von Wissen und Nichtwissen fiir sich In-
formationen zu gewinnen versuchen.

Mit dem Physiker Carlo Rovelli ldsst sich damit vermuten, dass sich
auch der Pfeil der Zeit nicht auf einen einzigen globalen vergangenen
Zustand niedriger Entropie zurtickfihren lasst. Da der Grad an Entropie
mit der jeweiligen Grobkornigkeit unseres Wissens tiber die Welt zusam-
menhingt, ist dieses Wissen unweigerlich auch davon bestimmt, wie die
einzelnen Systeme bzw. wie wir jeweils mit dem Rest der Welt gekoppelt
sind.*® Damit ist aber auch das Ausmaf$ an Entropie von der je konkreten

18 Siehe in einem dhnlichen Sinne Gell-Mann (1994, S. 321): »Entropie ohne
Grobkornigkeit ist nutzlos. [...] Wir konnen fragen, in welchem Sinne die Mi-
schung der Gase wirklich zu einer Zunahme der Unordnung fiithrt, zumal da
sich jedes Sauerstoff- und Stickstoffmolekiil zu jedem Zeitpunkt an irgend-
einem Ort aufhilt (zumindest in der klassischen Niaherung) und daher der
Zustand zu jedem Zeitpunkt einen genau so hohen Grad an Ordnung auf-
weist wie zu jedem fritheren Zeitpunkt (vorausgesetzt, man beschreibt den
Ort jedes einzelnen Molekiils und nicht die Verteilung von Sauerstoff und
Stickstoff). Die Antwort darauf lautet, daf§ die Entropie — wie die effektive

40

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INFORMATION, NICHTWISSEN UND ENTROPIE

Aufteilung des Universums in Teilsysteme abhingig. Die jeweilige En-
tropie wire damit nicht mehr als ein abstraktes Merkmal des Gesamtzu-
stands der Welt oder der in ihr enthaltenen Elemente anzusehen. Sie wire
vielmehr ihrerseits Ausdruck eines jeweils konkreten Systemgedachtnis-
ses mit seiner je spezifischen Kornigkeit. Die Erfahrung von Zeitasym-
metrie und der damit zusammenhingende >Zeitfluss< wiren ihrerseits als
Merkmale eines Subsystems anzusehen, zu dem auch wir gehoren. Thr
Auftauchen wire streng an die Existenz von informationsverarbeiten-
den Einheiten gebunden. Sie wiirden jedoch keine Merkmale des Univer-
sums an sich darstellen. Zeit wire damit im besten Sinne ein Artefakt —
ein Produkt der Beobachtungsoperationen komplexer Systeme, die die
Welt eben immer nur auf eine bestimmte Weise anschneiden konnen.™
Mit jedem IGUS, mithin mit jedem informationsverarbeitenden Sys-
tem wiirde damit gleichsam eine neue Welt erscheinen. Die unterschied-
lichen Systeme (oder Beobachter) wiren zwar nicht unabhingig vonei-
nander, aber dennoch insofern autonom, als sie jeweils ihre eigene Zeit
und ihr eigenes Verhaltnis zu dem, was sie als sich selbst und als ihre
Welt erfahren, aufbauen. Die Welt wiirde sich damit auch kausal nicht
mehr auf einen einzigen Ursprung zuriickfihren lassen, sondern wire
mit Blick auf ihre Genese als ein polyzentrisches Arrangement vielfilti-
ger Selbst- und Weltverhiltnisse zu beschreiben. Eine solche Welt ldsst
sich nicht mehr mithilfe der klassischen Logik fassen, wie wir sie seit
Aristoteles kennen und wie sie durch Gottlob Frege formalisiert wur-
de.>* Denn wenn es mehrere und unterschiedliche Beobachter gibt und
fiir diese die Welt jeweils anders — mit anderen Kausalbeziehungen — er-
scheint, dann muss das Gesetz vom ausgeschlossenen Dritten relativiert
werden: Was fiir den einen Beobachter als >wahr« erscheint, kann sich
fiir einen anderen Beobachter als >falsch« darstellen; was als Ursache fiir

Komplexitit, der algorithmische Informationsgehalt und weitere von uns be-
sprochene Groflen — von der Grobkornigkeit abhingt, von der Gliederung-
stiefe, auf der das System beschrieben wird.«

19 Um es mit Carlo Rovelli (2014, S. 6) auszudriicken: » Therefore for any time

evolution (¢) there is a split of the system into subsystems such that the ini-
tial state has zero entropy. Then, growing and decreasing of (entanglement)
entropy is an issue about how the universe is split into subsystems, not a fea-
ture of the overall state of things [...].
Entropic peculiarities of the past state of the universe should not be searched
in the cosmos at large. They should be searched in the split, and therefore
the macroscopic observables that are relevant for us. Time asymmetry, and
therefore >time flow<, might be a feature of a subsystem to which we belong,
features needed for information gathering creatures like us to exist, and not
features of the universe at large.«

20 Frege (1879).

41

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

einen bestimmten Systemzustand identifiziert wird, kann in einem an-
deren Systemzusammenhang als Wirkung erscheinen.

Es bedarf einer mehrwertigen Logik, um die hiermit einhergehenden
Verhiltnisse zu beschreiben.

Wenn der Zufall durch Berechnung ersetzt wird, schwindet die Anpas-
sungsfahigkeit des Lebens

»Fur Algorithmen und KI, die in den letzten Jahrzehnten immer mehr zu
zentralen und aktiven Akteuren in unserem gesellschaftlichen Leben ge-
worden sind [...], ist der Mangel an Zufilligkeit ein grofSes und zuneh-
mend diskutiertes Problem. Bias [...] ist im Grunde nichts anderes als der
Mangel an Zufilligkeit, wenn sie notig wire, das heif3t, die Unfahigkeit,
fur die Vielfalt der Welt offen zu sein. [...] Bias hindert uns daran, Neu-
es zu begreifen und zu nutzen, zu lernen und uns weiterzuentwickeln.

Wenn der Zufall fehlt, fehlt die Fahigkeit, sich der Welt und den dufSe-
ren Ereignissen zu 6ffnen und ihnen Informationen zu entnehmen. Die
Knappheit des Zufalls fithrt zu groflen Koordinations- und Entschei-
dungsproblemen. Wihrend der Zufall niemandem angelastet werden
kann und daher niemand dafir zustindig ist, liegt die Verantwortung
dort, wo es keinen Zufall gibt, bei denjenigen, die die Ereignisse verste-
hen, vorhersehen, vorbereiten, bewiltigen und Uberraschungen so weit
wie moglich vermeiden missen. Die Knappheit des Zufalls ist der Grund
dafur, dass unsere Gesellschaft seit einigen Jahrzehnten als Risikogesell-
schaft bezeichnet wird [...]. Man sieht, was man hatte tun konnen und
sollen, und der Entscheidungstrager weif§ im Voraus, dass die Folgen sei-
ner Entscheidungen ihm und seinem Verhalten angelastet werden — auch
wenn er sie nicht kennen und nicht bertcksichtigen kann. [...] Wenn der
Zufall im Uberfluss vorhanden ist, bedeutet dies, dass es Systeme gibt, die
sich mit der Welt auseinandersetzen, die erkennen, dass sie sie nicht kon-
trollieren und die Uberraschungen nutzen kénnen, um ihre Komplexitit
zu erhohen — das heifst, um zu lernen. Die darwinistische Evolution be-
ginnt bekanntlich mit dem Zufall, nicht mit der Planung, und kann des-
halb die Unvorhersehbarkeit von Variationen in einzelnen Organismen
ausnutzen, um zur Entwicklung immer komplexerer Arten zu fiihren.«

Elena Esposito™

21 Esposito (2023, S. 1o1ff.).

42

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I.2 MiT GOTTHARD GUNTHER VON DER ZWEIWERTIGEN
ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

»Selbstgemacht« oder auch >von anderem gemacht, »von beidem ge-
macht< oder >grundlos gemachts, so erklart man, sei alles Leiden.
Aber das sind falsche SchlufSfolgerungen.«

Nagarjuna**

»Im Grofsen und Ganzen bestitigt die Geschichte der Philosophie Berg-
sons Vorwurf, dafl der menschliche Intellekt >das Universum verrium-
licht¢; das heifSt, dafS er dazu tendiert, das FliefSen aufSer acht zu lassen

und Welt im Sinne statischer Kategorien zu analysieren. «

Alfred North Whitehead?*s

Bevor wir mit Glinther die Frage nach einer mehrwertigen Logik ange-
hen, ist es hilfreich, sich nochmals dariiber klar zu werden, dass wir in
unserem menschlichen In-der-Welt-Sein unweigerlich eine zweiwertige er-
kenntnistheoretische Haltung einnehmen. Ob wir es wollen oder nicht,
in unserem Alltag erleben und handeln wir als cartesianischer Dualist.
Wir erleben uns als ein Subjekt, das einer objektiven Welt entgegentritt.
Diese Art des Welterlebens ist uns unmittelbar evident. Unser Alltag stellt
sich weder als eine Koprasenz unterschiedlicher moglicher Universen dar
noch erfahren wir unscharfe, verschwimmende oder nebelartige Wirk-
lichkeiten. Unsere kognitiven Prozesse prasentieren uns die Welt in kla-
ren, distinkten Formen, bei denen das Verhaltnis von Vordergrund und
Hintergrund eindeutig festgelegt ist.

Wir konnen uns nicht zugleich als Ich und Du erfahren. Wir konnen
uns nicht telepathisch mit den Bewusstseinssystemen einer Gruppe von
Mitmenschen verbinden, um uns aus einer Vielbewusstheit heraus zu er-
leben. Wenn wir nicht ernsthaft psychisch krank sind, erleben wir unser
Denken und unsere Willensimpulse von innen kommend auf die Welt ge-
richtet. Zudem konnen wir nicht in die Zukunft schauen, sondern erle-
ben eine gerichtete Zeit, in der wir uns nur an die Vergangenheit erinnern

konnen, nicht jedoch an die Zukunft.

Wir erfahren uns als ein innerer Beobachter, der eine AufSenwelt hat —
und zwar unabhangig davon, welcher metaphysischen Anschauung wir
folgen. Es spielt dabei keine Rolle, ob wir Materialisten, Monisten, Du-
alisten, Konstruktivisten oder Idealisten sind, ob wir uns mit allen We-
sen in einer Ur-Seele verbunden fiihlen, ob wird die materielle Welt fiir

22 Nagarjuna (2010, S. 38).
23 Whitehead (1987, S. 387).

43

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

eine [llusion halten oder umgekehrt glauben, dass unser individuelles Be-
wusstsein ein emergentes Phanomen ist, das sich im Laufe der Evolution
im Sdugetiergehirn entwickelt hat.

Philosophen wie Thomas Metzinger mogen uns davon iiberzeugen wol-
len, dass unser Ich-Erleben auf einem »naiv realistischen Selbstmissver-
stindnis« beruht.>* Sozialpsychologen konnen Beweise dafiir vorlegen,
dass wir keine kohirente Identitit haben, sondern je nach Beziehungskon-
stellation unterschiedliche Identititen realisieren.s Und auch Soziologen
legen im Einklang mit Ergebnissen aus der Hirnforschung®*¢ gute Grunde
dafiir vor, warum sich unsere Psyche einer kontinuierlichen Koprodukti-
on von Korper und sozial angeliefertem Sinn verdankt, also keine Essenz
in sich hat, sondern vielmehr als »Produkt der sozialen Interpretation von
Hirnereignissen«*” zu verstehen ist. All dies mag uns theoretisch mehr oder
weniger iberzeugen, doch mit welchen Mitteln auch immer man gegen den
cartesianischen Dualismus anrennen mag, in unserem Erleben bleibt die bi-
nire Unterscheidung: Ich erlebe oder fithle und deshalb bin ich — und selbst
wenn ich zweifle, bleibt noch der Riickzug auf das Evidenzerleben eines
»Ich denke, also bin ich«.*® Zumindest die Reflexion auf die Gegenstinde
des Denkens scheint als vermeintlich sicherer Hafen der Selbstvergewisse-
rung bestehen zu bleiben. Wie auch immer man es dreht, aus subjektiver
Perspektive liegt der Schluss nahe, dass wir ein inneres Seelenwesen sind,
das auf eine Welt da drauflen schaut.

24 Metzinger (1998).

25 Siehe etwa Gergen (1990).

26 Hierzu Wolf Singer (2002, S. 74): »Mir scheint hingegen, daf$ die Ich-Erfah-
rung bzw. die subjektiven Konnotationen von BewufStsein kulturelle Konstruk-
te sind, soziale Zuschreibungen, die dem Dialog zwischen Gehirnen erwuchsen
und deshalb aus der Betrachtung einzelner Gehirne nicht erklarbar sind. Die
Hypothese, die ich diskutieren mochte, ist, dafy die Erfahrung, ein autonomes,
subjektives Ich zu sein, auf Konstrukten beruht, die im Laufe unserer kultu-
rellen Evolution entwickelt wurden. Selbstkonzepte hitten dann den ontologi-
schen Status einer sozialen Realitit. In die Welt kimen diese wie die sie ermog-
lichenden Kulturen erst, nachdem die Evolution Gehirne hervorgebracht hatte,
die zwei Eigenschaften aufwiesen: erstens, ein inneres Auge zu haben, also tiber
die Moglichkeit zu verfiigen, Protokoll zu fithren tiber hirninterne Prozesse,
diese in Metareprisentationen zu fassen und deren Inhalt tiber Gestik, Mimik
und Sprache anderen Gehirnen mitzuteilen; und, zweitens, die Fihigkeit, men-
tale Modelle von den Zustinden der je anderen Gehirne zu erstellen, eine >the-
ory of mind« aufzubauen, wie die Angelsachsen sagen. Diese Fihigkeit ist dem
Menschen vorbehalten und fehlt dem Tier. Allenfalls Schimpansen haben eine
wenn auch sehr begrenzte Moglichkeit, sich vorzustellen, was in anderen vor-
geht, wenn sie bestimmten Situationen ausgesetzt sind. «

27 Fuchs (2010, Bucheinband).

28 So der berithmte Ausspruch »cogito ergo sum« von Descartes (1996).

44

hittps://deLorg/10.5771/9783748015720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. (=D



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Jede Beschreibung oder Analyse, die der hiermit einhergehenden Me-
taphysik aus guten Griinden misstraut, kommt somit nicht umhin, die-
se dualistische Evidenz empirisch ernst nehmen mussen. Auch wenn wir
tiber eine mehrwertige Logik nachdenken, haben wir zu zeigen, warum
uns unsere Welt als eine zweiwertige erscheint.>

Genau dies leistet Gunthers Theorie der Polykontexturalitat. Sie formu-
liert ein mehrwertiges logisches System, das auf drei bis potenziell unend-
lich viele Kontexturen ausgedehnt werden kann, dabei jedoch lokal die
uns vertrauten klassischen zweiwertigen Welten weiter generieren lasst.

Es liegt, wie gesagt, in der Natur unserer dualistischen Welterfahrung,
dass wir uns eine mehrwertige Logik nicht vorstellen konnen. Deshalb
bleibt uns nichts anderes tibrig, als uns der Thematik indirekt anzuna-
hern. Ein Hilfsmittel hierzu stellt das Gedankenexperiment dar. Wir kon-
nen uns zwar nicht vorstellen, wie es ist, eine vier- oder fiinfdimensiona-
le Welt zu erleben, da unsere kognitiven Prozesse die Welt nur in einem
dreidimensionalen Raum abbilden konnen. Was wir aber tun kénnen,
ist, uns Wesen vorzustellen, die sich nur in einer Fliche erleben konnen,
wenngleich sie sich in einem dreidimensionalen Raum befinden. In ei-
nem solchen »Flatland «3° werden diese Wesen merkwiirdigen Phinome-
nen begegnen, die fiir sie paradox oder unverstandlich erscheinen. Damit
kommen wir in die Lage, Homologien mit den Paradoxien und Merk-
wirdigkeiten unserer eigenen Welt zu erkennen, und konnen damit die
Natur unserer kognitiven Begrenzungen verstehen und zumindest die
grundlegenden Charakteristika einer mehrdimensionalen Welt intuitiv
begreifen (ohne sie freilich zu erleben).

Fangen wir deshalb homolog mit dem >Flatland« damit an, uns zu-
néchst an eine nullwertige und anschliefSend an eine einwertige Welt her-
anzutasten, um uns aus diesen Perspektiven die spezifische Lagerung der
uns vertrauten zweiwertigen Welt anzuschauen. Auf diese Weise wird es
moglich, mehrwertige Welten zu denken und die mit ihnen zusammen-
hiangenden metaphysischen Konsequenzen zumindest zu erahnen.

Nichis (eine nullwertige Welt)

Beginnen wir mit der Stufe o: Eine nullwertige Welt wiirde einem Uni-
versum entsprechen, in dem schlichtweg nichts ist, weder Raum noch
Zeit. Es wire ein Nichts, das nicht einmal leer ist, denn die Leere, der

29 Dies ist dann auch das Problem logischer Systeme, die mit Moglichkeiten
rechnen, etwa der sogenannten Fuzzy-Logik (siche etwa McNeill & Freiber-
ger 1994). Man erhalt dariiber zwar Zwischenwerte (etwa dass etwas zu 8o
Prozent wahr und zu 20 Prozent falsch ist), kann jedoch nicht den Befund er-
klaren, warum genau dies im bewussten Erleben nicht abgebildet wird.

30 So der Titel des schonen Romans von Edwin A. Abbott (1999), der in die Pro-
blematik einer mehrdimensionalen Welt einfiihrt.

45

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN - DIE MECHANIK DES BEWUSSTSEINS

unmarked space, ist ja dadurch definiert, dass dort immerhin etwas er-
scheinen oder eingeschrieben werden konnte. Es ist eine Leere, die — wie
Michael Ende es poetisch in seiner Unendlichen Geschichte zu charak-
terisieren versucht — nicht einmal angeschaut werden kann.>

Sobald wir uns diese Welt vorzustellen versuchen (was freilich nicht
geht), taucht die Frage auf, mit der der Physiker John A. Wheeler zeit-
lebens seine Studenten geplagt hat: »How does something arise from
nothing? «3

Sein (eine einwertige Welt)

Auf der nichsten Stufe treffen wir auf eine einwertige Welt. Offensicht-
lich ist etwas da (und nicht nichts). Doch in dieser Welt fallen Beobach-
tung und Sein abstandslos zusammen. Alles, was geschieht, geschieht
differenzlos. Gedankenexperimentell konnten wir hier beispielsweise
von einem Universum ausgehen, dass durch eine Weltformel beschrie-
ben werden kann, die deterministisch den Verlauf von Raum und Zeit
und der in dieser Welt erscheinenden Seinsformen errechnen ldsst. Ob
in der Zukunft oder der Vergangenheit liegend, alles ist schon immer da
— ist immer schon durch das Band kausal bedingter Ereignisse zu einer
Ganzheit verbunden. Es gibt demzufolge auch keine getrennten Beob-
achter; und wenn es in dieser Welt Empfindungen oder Wahrnehmungen
geben wiirde, wiren diese nur als ein Epiphdnomen des vorbestimmten
Weltverlaufs anzusehen.

Gotthard Gunther weist darauf hin, dass diese logische Position in
der abendlindischen Geistesgeschichte sehr wohl bekannt ist, sie wur-
de ndmlich mit der judisch-christlichen Theologie eingefiihrt. Die ein-
wertige Welt entspricht der Vorstellung vom »absoluten BewufStsein
Gottes«33. Da Gott alles weif§ und zudem allmichtig ist, wird alles, was
Gott denkt und wahrnimmt, gleichzeitig geschehen — und zwar differenz-
los ohne Widerstand und ohne Reflexionsrest:

»In der Tat ist diese Unterscheidung in der Geistesgeschichte aller Hoch-
kulturen auch gemacht worden, und wer sich dariiber innerhalb der
abendlindischen Tradition informieren will, der lese etwa die Schrift
des Nicolaus Cusanus >De docta ignorantia«. Nach ihm und jedem an-
deren Metaphysiker, der sich je mit dem Problem beschaftigt hat, ist die
gottliche Logik einwertig. Die irdischen Werte von Positivitit und Ne-
gation fallen im Absoluten zusammen und iiberbriicken so den unendli-
chen Abstand, der fiir irdisches Denken Diesseits und Jenseits, Gut und
Bose, Wahrheit und Falschheit und schlieSlich die Vernunft ewig von
dem Willen trennt.

31 Ende (1979).
32 Siehe etwa Wheelers Wiirdigung durch Ford (2006).
33 Gunther (2021 [1957], S. 43).

46

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Aber kein irdischer Verstand kann mit den >theoretischen< Mitteln einer
echten einwertigen >Logik« denken, weil diese die Grund- und Existenz-
bedingung des menschlichen BewufStseins, nimlich den Gegensatz vom
Ich und Nicht-Ich, radikal desavouiert. «34

Im Sinne der bereits am Ende der Einleitung formulierten Bemerkungen
sind die hier auftauchenden theologischen Begriffe (>Gotts, >Paradiess,
>Jenseits¢, >Gut<« und >Bose<) als Metaphern zu verstehen. Glinther ver-
wendet sie, um bestimmte logische Relationen zu charakterisieren und
zu verdeutlichen. Nicht mehr und nicht weniger.

Gedankenexperimentell lieflen sich hier neben dem allwissenden
»Gott< auch Wesen vorstellen, die keinen Verstand haben und auch nicht
von ihrer Umwelt zur Reflexion gezwungen werden.> Dies entspricht
dem Zustand, den Wesen im Paradies erleben mogen. Fiir alles ist ge-
sorgt, jedem Bediirfnis wird unmittelbar stattgegeben. Um es auf weltli-
che Sphiren zu tibertragen, liefe sich hier an einen Fotus und vielleicht
auch an ein neugeborenes Baby denken, das aufgrund seiner firsorg-
lichen Mutter in eine Situation gestellt ist, in der alles, was es empfin-
det und artikuliert, zugleich geschieht. Es mag Hunger verspiiren und
schreien und mit der hiermit einhergehenden Willensbewegung zugleich
seine Mutter veranlassen, es zu sdugen. Solange der Kreis von Erleben,
Wollen und unterstiitzendem Handeln durch die Umwelt nicht gebro-
chen wird, kommt es zu keiner Differenz, die explizit oder implizit re-
flektiert werden konnte.

Oder man konnte vielleicht an einen Konigssohn oder sehr machti-
gen Herrscherin denken, die eine ganze Schar von Dienern um sich hat,
die ihr jeden Wunsch von den Augen und Lippen ablesen und ihr nur
die Informationen zutragen, die sie horen mochte. Auch dieser Mensch
wirde in einer Art Differenzlosigkeit leben, in einer einwertigen Welt,
die keine Spaltung zwischen Bewusstsein und Welt, Intention und Wirk-
lichkeit kennt, in der also keine inhirenten Widerstinde auftauchen, die
zur Reflexion herausfordern. Ebenso sind psychopathologische Zustan-
de denkbar, in denen der Unterschied von Welt und Selbst temporir kol-
labiert — man denke etwa an einen sehr starken Schmerz, der das gesam-
te Bewusstsein einnimmt.*

34 Gunther (2021 [1957], S. 43).

35 Dieses zweite Attribut dieser Wesen muss betont werden, um der Tatsache
gerecht zu werden, dass eine Reflexionsbewegung nicht nur explizit in Form
eines bewussten Gedankens, sondern auch implizit als Verhaltensdisposition
realisiert werden kann — nimlich allein schon dadurch, sich in einer Welt zu
befinden, die den eigenen Bewegungen gegeniiber Widerstand leistet.

36 In Rekurs auf die peircesche Semiotik bezeichnet Thure von Uexkiill die-
sen Zustand als »Regression in die Erstheit« (Uexkiill 2003, S. 317 ff.). Zu-
kunft und Vergangenheit schrumpfen in diesem Zustand zum »brute fact«

47

hittps://deLorg/10.5771/9783748015720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. (=D



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Sei es das Blockuniversum, das die Weltformel differenzlos, das heifst
ohne Bruch entfaltet, sei es der allmichtige Gott und die von ihm er-
schaffene Welt oder sei es das Baby, dem jeder Wunsch erfullt wird und
das entsprechend keinen Widerstand erfahren muss — in einer einwer-
tigen Welt fallen Sein und Bewusstsein zusammen. Oder anders ausge-
driickt: Es gibt kein >Bewusstsein¢, das dem Sein reflektierend entgegen-
tritt, bzw. es gibt kein Sein, das dem >Bewusstsein< Widerstand leistet.

Bewusstsein (eine zweiwertige Welt)

Streng genommen kann in einer einwertigen Welt nicht von Bewusst-
sein im Sinne des Common Sense gesprochen werden,’” da Subjekt und
Objekt hier noch nicht getrennt sind, bestenfalls gibt es einen Fluss von
Ereignissen, die differenzlos aneinandergekettet sind. Doch auch dieses
Bild ist nur eine Metapher, denn sobald wir tiber ein Ereignis reden oder
schreiben, vergegenstandlichen wir es und bewegen uns damit bereits in
der uns vertrauten zweiwertigen Welt, in der Beobachter und Beobachte-
tes, Erleben und Erfahrung auseinanderfallen. Das Bewusstsein erscheint
jetzt, wie Giinther in Referenz auf Hegel formuliert, als ein reflektiertes.
Es taucht als ein Vorgang auf, der zwei Stellen erzeugt, namlich »Refle-
xion-in-anderes« (den als Objekt erscheinenden Gegenstand) und »Re-
flexion-in-sich« (das sich seiner selbst bewusste Subjekt).?*

Fur Gunther drickt sich diese Relation mit Hegel bereits im Gottes-
verstandnis aus: Die Gotter der griechischen und romischen Antike —
etwa Apollon und Zeus — waren selbst »dem Schicksal unterworfen«.
Man kann sie sich in einer unpersonlichen Weise als »Blinde« vorstellen,
die den verborgenen, jedoch bereits vorab festgelegten Pfaden der Welt
zu folgen haben. »Dahingegen ist der christliche Gott der nicht blof ge-
wufSte, sondern schlechthin sich wissende Gott und nicht blof$ vorge-
stellte, sondern vielmehr absolut wirkliche Personlichkeit.«3* Die Me-
tapher >Gott« steht hierbei fiir absolute Subjektivitit. Der Mensch kann
sich als Ebenbild Gottes projizieren, um sich selbst als Subjekt zu enak-
tieren. Ob der Mensch Gott erfunden hat oder Gott den Menschen, ist

des »Hier und Jetzt« zusammen, wodurch die Fihigkeit abhanden kommt,
Kausalititen zu erkennen. Aus der Perspektive ohnmachtiger Hilflosigkeit er-
scheint der helfende Arzt als einziger Retter. Die Arzt-Patient-Beziehung ge-
winnt hier eine unbestreitbare Eindeutigkeit, da die unmittelbar erlebte Krise
gewissermafSen diktiert, was zu tun bzw. was hinzunehmen ist. Eine solche
Dynamik tritt in der Regel bei einem schweren Unfall auf, kann aber auch bei
einem Krankheitsbild wie dem akuten Herzinfarkt einsetzen.

37 Deswegen haben wir den Begriff sBewusstsein< voranstehend zunichst in An-
fithrungsstriche gesetzt.

38 Gunther (2021 [1957], S. 56).

39 Hegel (1986 [1817], § 147).

48

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

dabei mit Blick auf die logischen Verhiltnisse unerheblich. Entscheidend
ist das Ergebnis, ein Subjekt, das sich der Welt und ihrem Schicksal ge-
geniibersieht und doch nicht von ihr getrennt ist.

Die damit einsetzende Reflexion muss als Bruch in der Kontinuitat ei-
ner vermeintlich einwertigen, mit sich selbst identischen Weltentfaltung
erscheinen, gleichsam als ein Riss im Fluss des differenzlosen Erlebens.
Die Welt, wie sie subjektiv erscheint und projiziert wird, ist von nun an
nicht mehr identisch mit der sich faktisch realisierenden Welt.

Die imaginare Verdoppelung der Welt in Form der »Differenz des
Wirklichen und des Moglichen«# tritt nun ihrerseits in die Welt ein. Es
entstehen jetzt Systeme, die eine Innenwelt haben, die fiir sie instruktiv
wird, da die Auflenwelt zu komplex ist, um ihre Eigengesetzlichkeiten zu
kennen, geschweige denn sie verstehen zu konnen. Diese Systeme agie-
ren nun entsprechend den imaginierten Moglichkeiten, also den Sinnho-
rizonten, die sich aus der Differenz zwischen den eigenen Projektionen
(subjektiver Pol) und den diese zum Scheitern bringenden Widerstinden
der Welt ergeben (objektiver Pol).

Es ist dann gerade die Erfahrung der Nichtpassung, des Widerstands,
des Scheiterns, die die Reflexion auf diese beiden Pole hervorbringt.
Das bislang in einer einwertigen Welt agierende gottiahnliche Wesen be-
ginnt zu erfahren, dass es nicht allwissend und nicht allmichtig ist. Das
sich bislang im Einklang mit seiner erndhrenden Umwelt erlebende Baby
muss nun den Unterschied zwischen sich und seiner Mitwelt, zwischen
seinen eigenen Handlungsimpulsen und den Bewegungen seiner Mutter
zu verarbeiten lernen. Der allmichtige Herrscher, dem bislang alle Un-
tergebenen sklavenhaft jeden Wunsch von den Augen und Lippen abge-
lesen haben, beginnt nun mit dem Nein der Menschen konfrontiert zu
werden, die ihm gegentiber Widerstand leisten.

Sofern das Baby, der Herrscher oder das gottihnliche Wesen in der
Lage sind, sich in der einen oder anderen Weise an die erfahrene Span-
nung zwischen der eigenen Projektion und der gelebten Praxis zu er-
innern, treten sie in eine zweitwertige Welt ein. Auf der einen Seite er-
scheint ihnen der objektive Verlauf der Welt, auf der anderen Seite ein
Subjekt, das die Welt erkennt, sich dabei aber irren kann. Letzteres wird
mit Blick auf die eigenen intentionalen Bewegungen daher unweiger-
lich auf Widerstand stoffen. Damit kommt als Differenz von Gewuss-
tem und Nichtgewusstem unweigerlich der Begriff der Information ins
Spiel. Man trifft auf eine Welt, deren Verlauf und Gesetzlichkeiten man
nicht kennt, und beginnt entsprechend nach Wegen zu suchen, diese Wis-
sensliicke zu schlieflen.

Bereits an dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass die Kognition in ei-
ner zweiwertigen Welt eine Gedachtnisfunktion benotigt, die es erlaubt,

40 Luhmann (2008, S. 15).

49

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

die auf der Basis vergangener Interaktionen kondensierten Erwartun-
gen mit der sich aktuell manifestierenden Gegenwart abzugleichen. Ky-
bernetische Schleifen aus Reiz und Reaktion — auch wenn sie erlernt
worden sind bzw. durch Lernen verindert werden konnen — miissen in
diesem Sinne noch nicht als ein >Bewusstsein< erscheinen. So wire es
denkbar, dass fithlende Akte bestehen, etwa im Sinne von Whiteheads
»Elementarereignissen«.+' Diese konnten zwar durchaus schon auf ein si-
tuatives Selbstgewahrsein hindeuten. Doch sofern sie sich nicht zu Erin-
nerungen verketten, fielen sie sofort dem Vergessen anheim. Sie wiirden
sich also noch nicht zu einem Bewusstsein kondensieren konnen, das sich
immerfort reaktualisiert — also einem Bewusstsein, das mit Blick auf die
eigene Geschichte der Welt als Subjekt entgegentreten kann (und damit
nicht nur Teil der Welt ist, sondern zugleich eine Welt hat).

Das Bewusstsein zeichnet sich, wie Niklas Luhmann es mit wohlgewahl-
ten Worten ausdriickt, gerade dadurch aus, dass es »voran[schreitet]«,
»indem es zurtickblickt. Es operiert gleichsam mit dem Riicken zur Zu-
kunft, nicht proflexiv, sondern reflexiv.«#* Um es in Hinblick auf die
phanomenologische Tradition im Anschluss an Edmund Husserl zu for-
mulieren: Bewusstsein wird erst moglich als erinnerte und reaktualisier-
te Differenz. Auf der einen Seite steht die Aktualitit der gegenwirtigen
Wahrnehmung, auf der anderen Seite stehen die Erinnerung (Retention)
sowie die hieraus abgeleitete Projektion einer Zukunft (Protention).+
Erst auf diese Weise kommt es zu einer Konstellation, in der fiir das Sys-
tem eine Differenz zwischen dem Gewussten (dem Erinnerten und als
fortbestehend Projizierten) und dem Nichtgewussten (also dem, was fiir
das System nicht berechenbar ist) erscheint, wobei diese Differenz im Be-
wusstseinsprozess wiederum einen Unterschied macht.

Wir gelangen hiermit zu einer kybernetischen Beschreibung, die Be-
wusstsein als eine Relation fasst — also nicht als eine Entitit, nicht als ein
inneres Seelenwesen oder einen Homunkulus, der im Gehirn sitzt und die
Ergebnisse der Sinneswahrnehmungen betrachtet. Bewusstsein erscheint
nun als ein Selbst- und Weltverhdltnis. Da jedoch eine Relation weder ein
Ding noch eine Essenz ist, weder Materie noch Energie, muss auch das
Bewusstsein entsprechend der vorangehenden Beschreibung als substanz-
los oder leer gelten. Als Schnittstelle einer Welt, die sich von Innen selbst
beobachtet — und damit nicht von der Welt geschieden sein kann —, muss
Bewusstsein gleichsam als »abstandlose Zusammenheit«#+ erscheinen.
Teil-der-Welt-Sein (objektive Perspektive) und Eine-Welt-Haben (sub-
jektive Perspektive) mussen sowohl als verschieden wie auch als gleich
erscheinen — als Einheit einer Differenz. Genau dies ist jedoch im

41 Whitehead (1987, S. 59 f.).

42 Luhmann (1993, S. 63).

43 Siehe zur Einfiihrung in die Zeitverhiltnisse Husserls: Schnell (2002).
44 Fuchs (in Vogd 2020, S. 210).

5O

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Alltagsbewusstsein nicht erfahrbar. Hier erscheint nur die Differenz als
ein »naiv realistische[s] Selbstmissverstindnis«#. Es erscheint die Spal-
tung in Beobachter und Gegenstand — nicht jedoch die Einheit der Dif-
ferenz.

Mit den Mitteln der klassischen Logik kann der logische Struktur-
reichtum dieser paradox anmutenden Beziehung nicht erfasst werden.
Ebenso wenig lasst sich systematisch das Problem angehen, dass es mit
Blick auf andere Wesen ja nicht nur ein Bewusstsein gibt, sondern de-
rer viele.

Die klassische, auf Aristoteles zuruckgehende Logik beschreibt die-
se Konstellation vielmehr folgendermafsen: Auf der einen Seite steht die
objektive Welt als positives Sein (P), auf der anderen Seite das Subjekt
als Reflexion des Seins. Der Positivitit des Seins (P) steht die Negativi-
tdt (N) des Subjekts gegeniiber, das ja kein eigenes Sein habe, sondern
dieses nur spiegele. Das im Subjekt entstehende Abbild kann korrekt
oder inkorrekt sein. Entsprechend lassen sich hier zwei Wahrheitswerte
zuordnen: Entweder ist das Abbild wahbr (w) oder falsch (f), ein dritter
Wert ist nicht moglich (tertium non datur). Beide Werte stehen tber die
Operation der Negation in einem Umkehrverhiltnis. Wahr (w) ist 4qui-
valent mit nicht falsch (~f).

Mit Blick auf die bereits eingefiihrte Unterscheidung zwischen Sub-
jekt und Objekt gilt entsprechend: Das Subjekt ist nicht Objekt (und
vice versa). Das Subjekt versucht sich an der Welt zu orientieren, sich
ein Bild von ihr zu machen. Dies mag gelingen, wenn das Bild richtig
(w), oder scheitern, wenn es aufgrund irriger Annahmen falsch ist (f).
Die klassische Logik formuliert auf dieser Grundlage Elementaraussa-
gen, die Uber eine begrenzte Anzahl logischer Operationen (zum Bei-
spiel der sund«, der >oder« bzw. der >weder noch«-Operation) miteinan-
der verkniipft werden konnen. Jede Elementaraussage hat gemifs dem
Prinzip der Zweiwertigkeit exakt einen der beiden Wahrheitswerte wahr
(w) oder falsch (f). Zudem gilt, dass zusammengesetzte Aussagen (etwa:
ein Teilchen befindet sich am Ort x und bewegt sich mit der Geschwin-
digkeit y4¢) eindeutig durch die Wahrheitswerte ihrer Teilaussagen be-
stimmt werden.

Dies entspricht genau dem naiven Realismus unserer alltiglichen Pra-
xis: Ich schaue als innerer Beobachter auf eine Welt da draufen, die aus
Objekten besteht, deren Eigenschaften sich kausal aus den Bestandtei-
len ableiten, aus denen sie zusammengesetzt sind.

45 Metzinger (1998).

46 Hier bereits in Anspielung auf die Heisenbergsche Unbestimmtheitsrelation,
wo diese Beziehung nicht mehr gilt, weshalb die Quantentheorie nicht mehr
als klassische Theorie anzusehen ist. Siehe ausfiihrlich Kap. IV.2.

ST

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Mit der zweiwertigen Logik ergibt sich zudem ein Priferenzwert fiir
das Objektive als das Positive und Wahre: Die objektive Wirklichkeit
kann nicht falsch sein, da sie irreflexiv (I), also immer schon ohne Beob-
achtung, ohne Reflexion gegeben ist. Das Subjekt kann sich jedoch in
seiner Reflexion (R) irren. Guinther schreibt:

»Falsche Dinge kann es nicht geben, wohl aber falsche BewufStseinsin-
halte. Deshalb lehrt die klassische Tradition mit Recht, daf§ das Subjekt
die Quelle allen Irrtums ist und daf§ Wahrheit erst dann in ihrer endgiil-
tigen Gestalt in Erscheinung tritt, wenn sie sich selbst im Medium der
Objektivitdt zum Ausdruck gebracht hat. Einwertigkeit ist nur ein theo-
retischer Ausdruck fiir Unfehlbarkeit. Man kann mit den toten Dingen
und mit Gott nicht argumentieren. Zweiwertige Existenz aber manife-
stiert sich in Handlungen, resp. Entscheidungen, und letztere konnen,
wenn konfrontiert mit der unfehlbaren Positivitit des Seins, wahr oder
falsch sein.«#

Wir gelangen hier zu einer dualistischen Metaphysik, in der einerseits
»die urspriingliche Thematik >Sein< festgehalten wird« und anderer-
seits »das BewufStsein sich als Reflexion dieser Thematik von derselben
absetzt«*, Ersteres erscheint, um es nochmals zu wiederholen, als irre-
flexive (I) Positivitat (P), Letzteres als Reflexivitit (R), die als Negativitit
(N) zu begreifen ist, da sie entsprechend dem Prinzip des ausgeschlosse-
nen Dritten (tertium non datur) nicht ihrerseits dem Sein zugehorig sein
kann. Sein (P) und Nichtsein (~P = N) stehen iiber die Negation (~) in
einer Umtauschrelation.

Insofern aber nun Reflexion in der Welt ist, eroffnet sich die Mog-
lichkeit, diese nicht nur als Reflexion auf das Sein (Objektpol) oder in
Abstoffung von demselben als Selbstvergewisserung des Subjekts (Sub-
jektpol) zu begreifen. Vielmehr kann in einer weiteren Operation die Un-
terscheidung bzw. Differenz zwischen Subjektpol und Objektpol selbst
reflektiert werden. Mit Blick auf Hegel, »der diesen theoretischen Sach-
verhalt als erster mit durchdringender Klarheit gesehen« habe, formu-
liert Giinther:

»Das volle theoretische BewufStsein hat also

1. einen Gegenstand (Sein, Anderes),

2. weif$ es sich im Gegensatz dazu, und

3. ist es ein Wissen um den inversen Spannungszustand von Nicht-Ich
und Ich. «#

Auf der Hohe des reflexiven Bewusstseins beginnt der Mensch darii-
ber nachzudenken, wie er unterscheidet und dabei Subjekte und Objekte

47 Giinther (2021 [1957], S. 46).

48 Giinther (2021 [1957], S. 56).
49 Giinther (2021 [1957], S. 56).

52

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

konstruiert und auf diese Weise seine Welt aufbaut. In der Sprache der
Kybernetik zweiter Ordnung wechselt er von der Beobachtung erster
Ordnung zur Beobachtung des Beobachters, also zu einer Beobachtung
zweiter Ordnung. Gunther verwendet hierfiir den Begriff doppelte Re-
flexion (D): Ich beginne zu reflektieren, wie kognitive Systeme (bzw. ich
selbst als kognitives System) durch die Art und Weise ihres (meines) Un-
terscheidens Subjekt und Objekt in einer bestimmten Weise herstellen
und dadurch ihre (und meine) Welt in einer bestimmten Weise anschnei-
den und aufbauen.®

Die sich aus diesen Beobachtungsverhiltnissen ergebenden Beziehun-
gen lassen sich nicht mehr im Rahmen der klassischen Logik formulie-
ren, denn in ihr fihren selbstreferenzielle Aussagen wie >der Beobachter
beobachtet den Beobachter« zu Antinomien. Es bedarf einer transklas-
sischen, mehrwertigen Logik, wie sie Gotthard Gunther formuliert hat,
um mit diesen Relationen umgehen zu konnen.

Polykontexturalitiat (mebrwertige Welten)

Versuchen wir uns im Folgenden der den meisten Lesern unvertrauten
und damit nicht auf Anhieb verstandlichen Konzeption der polykontex-
turalen Logik zu ndhern. Hierbei ist es hilfreich, sich nochmals das obige
Gedankenexperiment zu vergegenwartigen, mit dem die Weltbeziehung
verdeutlicht wurde, die einer einwertigen Logik folgt. In einer einwerti-
gen Welt gibt es keinen Beobachter, sondern nur ein Sein, das unerschiit-
terlich mit sich selbst eins ist. In einer Welt, die zweiwertig erlebt wird,
gibt es demgegeniiber einen Bruch zwischen Sein und Beobachter. Es er-
scheint eine zweiwertige Konstellation — Gunther spricht hier von der
Kontextur —, die sich in einer solchen Weise darstellt, dass beide Seiten
durch die Operation der Negation logisch ineinander tibergefiihrt wer-
den konnen (die objektive Welt ist nicht das Subjekt). Wir haben jetzt
einerseits die » Welt« als alles, »was der Fall« ist, wobei die » Gesamt-
heit der Tatsachen« — dies liegt in ihrer Natur — unabhingig von der Re-
flexion eines Beobachters fiir sich selbst steht.s* Aus der Perspektive des
beobachtenden Subjekts kann ihr entsprechend eine Seinsidentitdit zu-
geschrieben werden.

Andererseits kann sich der Beobachter nun als Reflexionsidentitdt, als
Ich auf sich selbst zuriickwenden. Ich und Es, Subjekt und Objekt, Beob-
achter und Beobachtetes sind uns so sehr vertraut, sie liegen uns so nahe,
dass wir dariiber den reflexiven Prozess vergessen, der diese Unterschei-
dungen erst hervorbringt. Die vielfltigen komplexen physischen, psy-
chischen und sozialen Vorginge, die hieran beteiligt sind, konnen sich in

5o Siehe von Foerster (1995).
51 Hier im Anklang an Wittgenstein (1974, Proposition 1 f.).

53

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

der jeweils erscheinenden Differenz nicht einmal ansatzweise selbst ge-
wahr werden. Die elektromagnetischen Wellen, die unsere Sinnesorgane
als Licht wahrnehmen, die Luft, die den Schall transportiert, die Spra-
che, die das Medium fiir unser Sinnverstehen darstellt, unser Gedacht-
nis, das Aktualitit und Moglichkeit in Beziehung setzt, bleiben uns im
Regelfall verborgen. Nur im Falle der selektiven Hinwendung zu einzel-
nen Aspekten wird uns fiir kurze Momente gewahr, dass all dies als Me-
dium stillschweigend immer schon vorausgesetzt wird — als Bedingung
der Moglichkeit, dass iiberhaupt etwas als Bewusstsein erscheint. Um es
mit Wittgenstein zu pointieren:

»Aber das Auge siehst Du wirklich nicht. Und nichts am Ge-
sichtsfeld ldsst darauf schlieffen, dafS es von einem Auge gesehen
wird. «*2

Damit kommt aber neben Subjekt und Objekt eine dritte logische Posi-
tion ins Spiel, namlich der Prozess der Reflexion selbst, der die Unter-
scheidung aufspannt bzw. moglich macht. Die Systemtheoretikerin Ele-
na Esposito formuliert in Referenz auf Gunther:

»Die Operation der Negation setzt eine grundsitzlichere Operation be-
reits voraus: nimlich die Zisur, die dazu fiihrt, dass ein Objekt als un-
terschieden von anderem bezeichnet wird. «53

Mit der doppelten Reflexion und der hiermit verbundenen dritten logi-
schen Position (dementsprechend landen wir hiermit bei einer dreiwer-
tigen Logik!) kann jetzt beobachtet und reflektiert werden, dass und wie
zwischen Subjekt und Objekt unterschieden wird. Dies bringt logisch ge-
sehen weitere Negationsmoglichkeiten mit sich: Es konnte namlich nicht
zwischen Subjekt und Objekt unterschieden werden (womit diese spezi-
fische Differenz gar nicht erst erscheinen wiirde). Und: Es konnte auch
anders unterschieden werden, also beispielsweise nicht zwischen die-
sem Subjekt und Objekt, sondern zwischen einem anderen Subjekt und
den ihm erscheinenden Objekten. Damit landen wir unweigerlich in ei-
ner polykontexturalen Welt, in der es unterschiedliche subjektive Posi-
tionen geben kann, die auch logisch gesehen miteinander koexistieren
konnen. Die Welt reduziert sich nicht mehr darauf, dass Ich die Welt er-
lebe, sondern beinhaltet jetzt auch, wie Du die Welt erlebst — und wie
eine Vielzahl anderer Wesen (beispielsweise ein Schimpanse, eine Fleder-
maus, eine Ameise) ihrerseits die Welt in einer mir unzugianglichen Wei-
se anschneiden koénnen.

Auf den ersten Blick scheint sich die Sache einfach darzustellen.
Man erginzt eine weitere subjektive Position und erhilt jetzt eben zwei

52 Wittgenstein (1974, Proposition 5.633; gesperrt im Original).
53 Esposito (1993, S. 105).

54

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Konstellationen: >Ich — Es< und >Du - Es¢, die jeweils eine aus der klas-
sischen Logik vertraute zweiwertige Konstellation aufspannen. Das Du
wire dann nichts anderes als ein Alter Ego, wire also logisch gesehen
nicht von mir als zweiwertig verfasstes Selbstverhiltnis verschieden.
Doch bei genauerer Betrachtung wird deutlich, dass noch eine dritte
zweiwertige Kontextur benotigt wird, um die Verhaltnisse zu beschrei-
ben: die Ich-Du-Relation. Es zeigt sich nimlich, dass zwei unterschiedli-
che logische Verknupfungen notig sind, um den Strukturreichtum dieser
Beziehung aufzuschliefSen: >Ich und Du< bzw. >Ich oder Du«. Einerseits
erscheint das Du wie ich als ein Subjekt, das sich einer objektiven Welt
gegenubergestellt sieht. Andererseits erscheint mir das Du als eine kor-
perliche Entitdt, die mir gegentibertritt. Aus dieser Perspektive tritt es als
ein Korper in Erscheinung, der zwar kognitive Funktionen haben und
sich bewegen kann, aber nichtsdestotrotz als materielles Objekt ange-
sehen werden muss. Ich kann ihn aufschneiden und in seinem Inneren
nachschauen, werde dabei jedoch keine Subjektivitit und auch kein Be-
wusstsein finden konnen.

Beide Relationen zusammengenommen fiithren zu einer transklassi-
schen Konstellation: Das >Duc« ist zugleich Subjekt und Objekt. Das >Du<
hat damit also zwei, einander widersprechende Wabrbeitswerte. Dies ist
jedoch im Rahmen einer zweiwertigen Logik nicht zulassig. Etwas kann
nicht gleichzeitig sein Gegenteil sein. Erst in einer dreiwertigen Logik, die
drei Positionen vorsieht, wird dies widerspruchsfrei fassbar.

Wie bereits angedeutet, fithrt der Weg zu einer mehrwertigen Logik
tiber die Operation der Negation. Die zweiwertige Logik unterscheidet
zwischen Sein und Nichtsein, Objekt und Subjekt, wobei die beiden Sei-
ten der Unterscheidung iiber ein Umtauschverhiltnis gegeben sind (klas-
sische Negation).

Insofern der reflexive Prozess in einer transjunktionalen Operation
seinen Unterscheidungsgebrauch reflektiert, kann das Treffen einer Un-
terscheidung seinerseits zum Thema der Reflexion werden, also eben-
falls negiert werden (transklassische Negation). Die hiermit einhergehen-
de Unterscheidung kann ebenfalls reflektiert und anschliefSend negiert
werden. Wir landen dabei zunichst bei einer vierwertigen Logik, die
mit jeder eingenommenen weiteren Reflexionsposition zu einer beliebig
viele Stellen beinhaltenden mehrwertigen Logik erweitert werden kann.

Die auch alltagspraktische Relevanz der mit den Reflexionsprozessen
erfolgenden Negationen ldsst sich gut anhand des Problems der passi-
ven Negation verdeutlichen,’* weshalb wir dieses aufgreifen mochten,
um die Sinnhaftigkeit der vorangehenden logischen Uberlegungen zu
veranschaulichen.

54 Siehe zur aktiven und passiven Negation ausfiihrlich Elster (1990).

55

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Ich habe ein Problem. Vielleicht hat mich ein wichtiger Mensch ver-
lassen oder ich versuche, mit dem Rauchen aufzuhoren, und leide nun
darunter. Um dem zu entgehen, versuche ich, nicht an das Problem zu
denken, also versuche ich, nicht an die Person oder nicht an das Rau-
chen zu denken. Innerhalb der logischen Struktur des zweiwertigen Be-
wusstseins ist die Negation jedoch nur die andere Seite des Affirmierten.
Wenn man versucht, nicht an einen Elefanten zu denken, denkt man an
einen Elefanten, landet jedoch nicht in einem logischen Raum, in dem
etwas anderes zum Thema wird. Ebenso stellt es sich mit der vermissten
Person oder der ersehnten Zigarette dar. Um diesem Dilemma zu ent-
kommen, misste ich also nicht nicht an die problematische Sache den-
ken, ich musste also in eine Situation kommen, die urspriingliche Ne-
gationsbeziehung zu transzendieren, was jedoch aus der Position des
aktuellen Bewusstseins nicht moglich ist, das ja genau durch diese zwei-
wertige Beziehung gegeben ist. Man muss also in eine andere Position
gestoflen werden, mit der das mit der ursprunglichen Reflexionsposition
verbundene Problem verschwindet. Dies wird beispielsweise in der aus
Coaching und Psychotherapie bekannten Tetralemma-Arbeit versucht.>
Die Klientin wird hierbei gebeten, finf unterschiedliche Positionen an-
zulaufen, um einerseits zu begreifen, wie sie durch ihren eigenen Unter-
scheidungsgebrauch die sie belastenden Probleme und Konflikte mit er-
zeugt, und um andererseits neue Losungen zu finden, die salopp gesagt
darin bestehen, die Sache anders zu sehen. Die jeweils einzunehmenden
Positionen lauten:

1. Das Eine. Dies entspricht dem positiv Gegebenen (was fur einen selbst
der Fall ist)

2. Das Andere. Dies entspricht der Negation der vorherigen Position
(die Sichtweise des anderen ist richtig und meine ist falsch).

3. Beides — sowobl ... als auch. Dies entspricht der Reflexion aus der
dritten Position einer transklassischen Logik (sowohl ich als auch der
andere haben Recht, auch wenn sich die Aussagen widersprechen).

4. Keines von beidem — weder ... noch. Dies entspricht der transklassi-
schen Negation (beide Sichtweisen werden mit Verweis auf eine wei-
tere Position zuriickgewiesen).

5. All dies nicht und selbst das nicht. Es wird auf das seinslogisch und
reflexiv nicht erreichbare Imaginire des unmarkierten Raums jenseits
aller Unterscheidungen verwiesen.

Das Tetralemma veranschaulicht die mehrwertige Logik in einem Bild,
das in der Nebeneinanderschau die logischen Orte und ihre Beziehung
abbildet. Die mit der Bildhaftigkeit verbundene Raummetaphorik er-
weckt jedoch filschlicherweise den Eindruck, als ob die unterschiedlichen

55 Siehe Varga von Kibéd und Sparrer (2000) sowie Kleve (2011).

56

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Kontexturen durch ein hinreichend ge-
schultes Bewusstsein gleichzeitig ange- AundB
laufen und erfahren werden konnten.
Es wird gleichsam suggeriert, dass es
eine Art Superbewusstsein geben konn-

te, mit dem sich nicht nur die eigene und A B
die Perspektive eines anderen Menschen

einnehmen liefSe, sondern zugleich auch

noch alle anderen denkbaren Perspekti- weder

ven und uberdies sogar die Formlosig- A noch B

keit der Leere des undefinierten Raums.

Dies ist freilich nicht moglich. Das Be-  Abb. 2:
wusstsein wird immer nur einen Gegen- ~ Darstellung des Tetralemmas
stand haben konnen, der ihm als Inhalt gegentubertritt und von dem es
sich selbstidentifizierend (erneut) abgrenzen kann. Wie komplex die Ab-
bildung auch sein mag, sie bleibt das Erscheinen einer Differenz — und
damit gefangen in der Zweiwertigkeit eines Bewusstseins, das immer nur
etwas als Gegenstand haben kann. Wie bei den Kippbildern der Gestalt-
psychologie kann nur das eine oder das andere gesehen werden, nicht
jedoch beide Gestalten und der formlose Bereich des noch nicht Wahr-
genommenen.

Wenn wir mit Gotthard Giinther die logischen Positionen, die mit ei-
ner mehrwertigen Logik moglich sind, konsequent durchdenken, sto-
Ben wir jedoch auf einen merkwiirdigen Befund: Wir gelangen jetzt auch
zu Kontexturen mit Umtauschverhiltnissen, in denen »keine absolute
Scheidung zwischen >Ich< und >Es«« mehr stattfindet. Die Reflexionsbe-
ziehung wiirde damit zu einem Bewusstsein fithren miissen, »das keinen
unmittelbaren Gegenstand« mehr »besidfle«, das heifSt, »in ihm konn-
te jener fundamentale Negationsvorgang, in dem das erlebende Subjekt
sich von allen seinen Inhalten distanziert und sagt: >Das bin ich nicht«,
niemals zustande kommen. In anderen Worten: Das Umtauschverhalt-
nis« stellt »keinen subjektiv erlebbaren und als Innerlichkeit verstehba-
ren Ich-Welt-Prozef$ dar«s¢.

Um dies in anderen Worten auszudriicken: In einer polykontextura-
len Welt passiert an vielen Positionen etwas, was indirekt beeinflussen
mag, was mir als Bewusstseinsgegenstand erscheint. Doch dies wird mir
moglicherweise subjektiv niemals zugianglich werden. So gilt bereits fiir
die Begegnung mit der Du-Subjektivitit, dass in der symbolischen und
reflexiven Aneignung der Du-Position in einer therapeutischen Ubung
wie der zuvor geschilderten Tetralemma-Arbeit das Gegentiber eben nur
als Objekt begriffen werden kann, nicht jedoch als fremde Subjektivi-
tit. Es bleibt ein vorgestelltes Modell, eine objektivierende Theorie vom

56 Guinther (1958, S. 21).

57

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Du, eroffnet jedoch keinen Zugang zur Innerlichkeit einer anderen Sub-
jektivitdt. Wir stehen unweigerlich vor einem kontexturellen Abbruch
— denn der Graben zwischen der zweiwertigen Monokontextur meines
Bewusstseins und dem logischen Postulat einer mehrwertigen Welt ist
uniiberbriickbar:

»Leben und kontextureller Abbruch im Wirklichen sind nur zwei ver-
schiedene Ausdriicke fiir denselben Sachverhalt. Was jenseits des Ab-
bruchs liegt, ist schlechterdings unzuginglich. Was hiermit gemeint ist,
mufs jedem sofort deutlich werden, wenn wir auf eine ganz alltagliche
Erfahrung hinweisen. Fiir jedes erlebende Ich ist die innerste Privatheit
der Du-Subjektivitit ein ebenso unzuginglicher Raum wie die mytholo-
gischen Dimensionen, in denen die himmlischen Heerscharen schweben.
In beiden Fallen stehen wir am Rande eines Kontexturabbruches, der in
keinem Fall grofer oder geringer ist als in dem anderen. «57

Es ist deshalb folgerichtig, wenn Guinther in Bezug auf den Wechsel von
der Kontextur des eigenen Bewusstseins zum fremdpsychischen Du das
dabei erscheinende Austauschverhiltnis zwischen Subjekt und Objekt
als Transzendentalidentitit bezeichnet. Der Begriff Transzendenz ver-
weist auf einen Gegenstand, der jenseits der moglichen Erfahrung liegt.
Die Subjektivitiat des anderen liegt nicht im Bereich meiner Welt, sie
kann nicht als eine mir zugingliche Differenz erscheinen:

»Damit enthillt sich uns auch die tiefere transzendentale Bedeutung der
Kybernetik. Subjektivitdt iberhaupt ist uns in unserer Erfahrung in zwei
Gestalten gegeben. Erstens als eigenes seelisches Leben und zweitens als
Fremdseelisches. Zuginglich aber ist uns jene reine Subjektivitit nur in
der intimen Privatheit des eigenen Ichs. Das andere Ich jedoch ist uns
so fern und in seiner ihm allein eigenen Innerlichkeit so unerreichbar
wie das Jenseits selbst. Jene seelische Distanz zwischen Ich und Du wird
von uns zwar als Faktum erlebt, aber ihr Wesen bleibt unverstanden. «58

Die logische Konstellation dieser dreiwertigen Welt ldsst sich auch durch
das folgende Schaubild charakterisieren:

reflexiver
Prozess

Abb. 3: Dreiwertige Welt
aus ICH, DU und ES.5%

Objekt Subjekt

Transzendentalidentitdt

57 Gtnther (1975, S. 61 f.).
58 Giinther (2021 [1957], S. 37), Abbildung nach Gunther (2021, S 22).

58

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Je nach Reflexionsperspektive muss das Du als etwas anderes gelten:
Von der objektiven Seite her gesehen erscheint es als Korperlichkeit, als
eine strukturdeterminierte Einheit. Von der subjektiven Seite her reflek-
tiert erscheint es als die Innenseite der Schnittstelle einer zweiwertigen
Welt, die wie auch ich in Beobachter (Ich) und Beobachtetes (Es) zerfillt.

Notwendige Blindheit — nur wer nicht weifs,
muss sich entscheiden und handeln

Die objektive und die subjektive Perspektive gehen zudem mit einem
Komplexititsgefille einher in Hinblick auf das, was prinzipiell gewusst
werden kann. Von auflen gesehen ldsst sich zumindest theoretisch da-
von ausgehen, dass das Verhalten eines Menschen vollstandig von seinen
hirnorganischen Prozessen, den bisher erfolgten Interaktionen mit der
Umwelt und den daraus erwachsenden kognitiven Prozessen bestimmt
ist. Selbst wenn man nicht alle Details kennt, kann sein Kérper also als
ein vollstandig spezifiziertes System angesehen werden.

Von innen her gesehen erscheint jedoch die Differenz zwischen dem,
was gewusst und zuganglich, und dem, was nicht zuganglich ist und bes-
tenfalls erahnt oder diskursiv angeeignet werden kann. Denn der »Stand-
punkt« eines »fremden Beobachters«, so Giinther, ist nicht »im Gerings-
ten fir das subjektive Ich verbindlich, das sich in Konfrontation mit dem
eigenen Leibe erlebt und seine Beziehungen zu demselben zu verstehen
sucht. Fur dieses Ich bleiben die physischen Bedingungen seines Daseins
in der Welt bis zum jiingsten Gericht unterspezifiziert.«s

Damit ist es aus kybernetischer Perspektive gerade »diese nie auf-
hebbare Differenz von Unterspezifikation und Vollspezifikation, die fiir
das subjektive Erleben zweier voneinander unterschiedener Personen«
verantwortlich ist. Das »technische Korrelat< der Unterscheidung von
Ich- und Du-Subjektivitit und der von Subjektivitit und Objektivitit«
besteht ja gerade in der nicht aufthebbaren »Differenz von Unterspezifi-
kation und Vollspezifikation«®°.

Da aus der Innenperspektive eben nicht alles gewusst werden kann,
bleibt nichts anderes tibrig, als sich an Information, also an Signalen
und Unterschieden, die in ihrer grobkornigen Form anzeigen, dass et-
was der Fall sein konnte, zu orientieren, ohne damit jedoch hundertpro-
zentig wissen zu konnen, was wirklich der Fall ist oder in Zukunft der
Fall sein wird, da es sich eben nur um einen grobkornigen Anschnitt der
Welt handelt.

Sobald es Informationen sammelnde und verarbeitende Systeme
gibt, wird unweigerlich eine Differenz zwischen unterspezifizierter,

59 Giinther (2021 [1957], S. 11715 kursiv durch uns).
6o Giinther (2021 [1957], S. 111).

59

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

grobkorniger Information und feinkorniger Welt entstehen. Die Kom-
plexitdt der Welt kann in ihrer Feinkornigkeit niemals von Innen her
begriffen werden — allein schon deshalb, weil ein Teil das Ganze nie-
mals vollstindig reprisentieren kann. »Die logischen Geltungsbereiche
der Reflexionsprozesse im subjektiven Subjekt (Ich) und im objektiven
Subjekt (Du) sind auf Grund der ontologischen Differenz von unter-
und vollspezifiziertem System schlechterdings nicht zur Deckung zu
bringen.«% Diese Differenz ist uibrigens homolog mit der Unterschei-
dung von Oberflichenstruktur und Tiefenstruktur, die in der Einleitung
dieses Buches mit Blick auf die Schnittstellen der Interaktion mit Com-
putern eingefithrt wurde. Das Nichtwissen um die kausalen Prozesse
einer strukturdeterminierten Maschine verhindert nicht, dass die sym-
bolischen und semantischen Operationen an der Oberfliche instruktiv
werden und hier einen Unterschied eigener Qualitat machen.

Das Teil weif§ nicht um das Ganze. Hiermit gilt aber auch das Um-
kehrverhiltnis: Das Ganze reprasentiert nicht die Teile. Oder um den be-
ruhmten Satz von Erwin Schrodinger aufzugreifen:

»Bestmogliches Wissen um ein Ganzes schliefSt nicht notwendig das
Gleiche fiir seine Teile ein.«**

Aus der Perspektive einer informationsverarbeitenden Einheit, die auf-
grund ihres kognitiven Systems eine Welt hat, muss die Beziehung zwi-
schen sich und der Welt also notwendigerweise unterbestimmt erscheinen.

Doch damit gewinnt sie gerade aufgrund ihres Nichtwissens die Frei-
heitsgrade, sich auf Basis von Reflexion selbst eine imaginire Welt zu
schaffen, die fiir ihr Erleben und Handeln instruktiv wird. Wenn ich den
Weltverlauf nicht wissen kann, meine Zukunft fiir mich ungewiss ist und
ich nicht einmal vorhersehen kann, wie ein Mitmensch in meiner un-
mittelbaren Nihe auf mich reagieren wird, woran kann ich mich dann
orientieren? Die einzige praktikable Antwort lautet: an meinen Vorstel-
lungen und Projektionen, an dem, was ich als meine mogliche Zukunft
konstruiert habe.

Sobald sich die Reflexionstitigkeit auf sich selbst wendet, hat das
Sein, so Gunther, jedoch »keine von Ewigkeit her vorbestimmten Eigen-
schaften mehr. Das BewufStsein kann ihm also alle die aufzwingen, die
es will.«% Die Wirklichkeit erscheint mir von nun an kontingent, »also
weder notwendig noch unmoglich«, das heifst als etwas, was »so, wie
es ist (war, sein wird), sein kann, aber auch anders moglich ist«, formu-
liert im gleichen Sinne Luhmann.® Die Reflexion-in-sich (R) — das sich

61 Gunther (2021 [1957], S. 1125 kursiv im Original).
62 Schrodinger (1935, S. 827).

63 Gunther (2021 [1957], S. 60).

64 Luhmann (1984, S. 152).

60

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

selbst gewahre Denken und Fantasieren — kann sich nun in der doppel-
ten Reflexion (D) als ein Denken und Fantasieren, das sich auf ein Den-
ken und Fantasieren bezieht, in sich spiegeln und projizieren:

Das »Objektive hat kein bestimmtes Sosein mehr, in dem es sich dem
BewufStsein vermittels unabanderlicher primordialer Kategorien entge-
gensetzt. Alle Kategorien sind ja >Reflexion< und als solche lingst auf-
gelost worden. «%

Insofern die Welt diesem Prozess keinen Widerstand entgegensetzt, kann
er sich in beliebigen Gebilden nahezu endlos perpetuieren. Vertraut und
ersichtlich ist uns dies insbesondere in unseren Traumen:

»Ein solcher willkiirlicher Umgang des BewufStseins mit einem Gegen-
stand ist uns allen seit jeher bekannt. Es ist der Traum. Der Wachtraum
sowohl wie der Traum des Schlafenden. In dieser BewufStseinslage hat
sich die Reflexion ganz aus der >realen< Welt in sich selbst zuriickgezo-
gen. Sie reflektiert nur noch ihre eigenen Bilder und ist deshalb in der
Lage, sie mit jeder beliebigen, resp. gewiinschten Eigenschaft auszustat-
ten. Diese Reflexionsphantasie ist der nach innen gewandte Wille. Was
wir aus dem Traum lernen konnen, ist die sehr wesentliche Tatsache,
daf$ die BewufStseinsgegenstinde der zweiten Reflexion dem Zugriff der
wollenden Phantasie vollig offenliegen und ihnen gewtinschte Eigen-
schaften aufgezwungen werden konnen. «*¢

Die sich hier anhand der Traumgegenstiande reproduzierende Subjekti-
vitat eines Ichs (oder des Du einer anderen, fremden Subjektivitit) hat
jedoch keine Substanz in sich. Sie beruht nicht auf einer Bewusstseinses-
senz im Sinne eines unabhingigen inneren Seelenwesens. Auch sie stellt
nichts anderes dar als das Erscheinen einer Differenz, die sich den Be-
dingungen ihrer Moglichkeit nicht selbst gewahr sein kann. Auch sie ist
nichts anderes als Ausdruck und Produkt der Perspektivendivergenzen
einer Welt, die von innen gesehen unterspezifiziert, nicht voll bestimmt
ist, jedoch von aufSen betrachtet — vom Gottesstandpunkt einer einwer-
tigen Welt her gesehen — vollspezifiziert wire. Hier kann die » Welt«,
um mit Wittgenstein zu sprechen, nichts anderes sein, als »alles, was der
Fall ist«. Erst mit der Differenz von Innen und AufSen (der subjektiven
und der objektiven Perspektive) kommt jedoch eine »dritte metaphysi-
sche Komponente« unserer »phianomenalen Wirklichkeit« ins Spiel: die
» Information«®.

Information kann verstanden werden als ein Prozess bzw. als ein Vor-
gang, der in Hinblick auf das, was mittels Reflexion gewusst werden

65 Gunther (2021 [1957], S. 60).

66 Gunther (2021 [1957], S. 60; kursiv im Original).
67 Wittgenstein (1974, Proposition 1 f.).

68 Gunther (2021 [1957], S. 20).

61

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

kann und was in Anbetracht einer unvorstellbar komplexen Welt unbe-
stimmt bleiben muss, einen Unterschied macht. Als »ein Unterschied, der
einen Unterschied macht«%, stellt sie eine doppelte, aneinander gekop-
pelte Relation dar. Information ist damit weder materiell noch subjektiv,
aber auch nicht unabhingig von materiellen und energetischen Fliissen
sowie den hieraus erwachsenden >subjektiven«< Perspektiven zu verstehen.

Wenn man nicht wissen kann, was der Fall ist, muss man sich eine
Welt erschaffen. Genau dies ist die Situation lebender Systeme, die ihre
Existenz einer selektiven Blindheit verdanken, das heifst bestindig der
Welt Informationsgewinne abzuringen versuchen, um weiterhin beste-
hen zu kénnen. Wenn man nicht weifs, was der Fall ist, bleibt nur iib-
rig, sich aus den gegebenen Daten eine Welt zu konstruieren. Die in
diesem Zuge entstehenden imaginiaren Werte werden dabei auf zwei un-
terschiedliche Weisen instruktiv:

1. zum einen nach innen als Reflexionsiiberschuss im Erleben, also in
Fantasie und Denken;

2. zum anderen nach auflen im Handeln, also in Unterschieden, die
sich durch das Wirken des Organismus in der Welt selbst materia-
lisieren.”

Handeln und Erleben erscheinen damit ebenfalls als zwei Seiten einer
Medaille. Sie erscheinen als Ausdruck eines Reflexionsiiberschusses, der
sich aus der Unterspezifikation kognitiver Systeme ergibt. Da diese nie-
mals vollstandig wissen konnen, was der Fall ist, bleibt ihnen nichts an-
deres tibrig, als Imagindre zu erzeugen, um sich daran zu orientieren.
Nach innen gerichtet erscheint dies als Erleben (das heifst als Konstruk-
tion einer eigenen Wirklichkeit), nach aufSen gerichtet als Handeln (das
heifdt als Intervention in Welt). Auf sich zurtickgewendet fihrt der Re-
flexionsprozess mit Blick auf die Spannung von Subjekt und Sein also
nicht nur in die Innerlichkeit, also zum Aufbau und zur Vervielfiltigung
von Welt in der Fantasie, sondern mit der Willensbewegung auch zur
Gestaltung von Welt. Die doppelte Reflexion kann auf der Subjektsei-
te (Reflexion-in-sich), aber ebenso auf der Objektseite (Reflexion-in-an-
deres) ansetzen.

69 Bateson (1987).

70 Zur Erinnerung: Die Begriffe >innen< und »aufen« gelten dabei als logisch in-
kommensurable Raume zweier divergierender Perspektiven (Eine-Welt-Ha-
ben vs. Teil-der-Welt-Sein). Es wire jedoch falsch, diese raumliche Metapho-
rik wortlich zu nehmen, etwa im Sinne: In meinem Kopf befindet sich das Ich
und um mich herum sind die Tatsachen meiner Welt. Innen und aufen be-
finden sich vielmehr in einer »abstandlosen Zusammenbheit« (Fuchs in Vogd
2020, S. 210). Ebenso wenig darf selbstredend die phinomenologische Un-
terscheidung von Korper-Haben und Leib-Sein raumlich verstanden werden.

62

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

Auch an dieser Stelle ist es nochmals hilfreich, sich bewusst zu ma-
chen, dass wir von einem Reflexionsprozess sprechen, also wiederum
eine Relation in einem logischen Raum bezeichnen. Da ist kein inneres
Seelenwesen, das etwas erlebt oder will, sondern eine Reflexionsbezie-
hung, die sich je nach betrachteter Konstellation als Erleben oder Wol-
len deuten ldsst, sich jedoch einer Totalitat verdankt, zu der dann nolens
volens auch der ins Gegenstandliche ausgelagerte Reflexionsrest gehort:

»In anderen Worten: Es gibt eine Gestalt der Reflexion, die weder im
Ich noch im Du lokalisiert ist, sondern die erst im Es, d. h. im Gegen-
stand, auftritt. Das SelbstbewufStsein, das sich blofs in der Subjekti-
vitit, also ausschliefSlich im Ich und im Du manifestiert, bleibt frag-
mentarisch. Es ist nicht total. Es bleibt relativ, weil es von einem nicht
bewiltigten Reflexionsrest abhingt. Einem Reflexionsrest, der sich in-
nerhalb der Spannweite von Ich und Du nicht realisieren kann und der
statt dessen das gegenstandliche Objekt als Projektions- und Realitats-
basis braucht. «7

In diesem Sinne bediirfen Fantasie, Denken, Bewusstsein und Subjektivi-
tat ebenso der Verkorperung wie das Wollen und Handeln. Ob wir von
einem einfachen Regelkreis sprechen oder von den komplexen Prozessen
der Bewusstseinstatigkeit, in beiden Fillen gilt mit Maturana und Varela:

»]Jedes Tun ist Erkennen, und jedes Erkennen ist Tun.«7*

Mit Blick auf einen Organismus mit einem Nervensystem lasst sich for-
mulieren: Es gibt kein Sehen, Schmecken, Horen, Fuhlen oder Denken,
ohne dass sich physiologische Prozesse verandern, die dann mit einer
Nervenaktivitit einhergehen. Und umgekehrt: Es gibt keine Nervenakti-
vitat, die nicht an irgendeiner Stelle im Korper einen Unterschied macht
und in der Folge den Zustand des Organismus verindert. Es gibt kei-
nen Bewusstseinsprozess, der nicht zugleich in der einen oder anderen
Weise mit einer Verkorperung einhergeht, die im Bewusstsein nicht zu-
gleich selbst abgebildet oder reflektiert werden kann. Die Reflexion, der
Gedanke, die Wahrnehmung oder das Wollen konnen nicht gleichzei-
tig reflektieren, denken, wahrnehmen oder antizipieren, was sie mit der
Welt machen. Doch sie haben keine andere Wahl, als etwas mit der Welt
zu machen. Aus kybernetischer Perspektive ldsst sich entsprechend mit
Guinther formulieren:

»[Dlie dritte, das System des SelbstbewufStseins vollendende Bewuf3t-
seinslage einer Subjektivitit, die weder Ich noch ontologisch gegebenes
Du ist, existiert nur als unerledigter Reflexionsrest in dem fragmenta-
rischen System, das wir menschliches SelbstbewufStsein nennen. Jener

71 Gunther (2021 [1957], S. 65).
72 Maturana und Varela (1987, S. 32).

63

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Reflexionsrest bleibt durch den Prozef$ des reflexiven Denkens unbe-
wiltigt, weil er sich eben nicht total in subjektive Reflexivitit auflosen
kann. Er ist jenes Andere, jenes Moment der Irreflexivitit, um das der
Strom des BewufStseins wie um einen Fremdkorper spilt, ohne ihn zu
durchdringen und transparent machen zu konnen.

Inhalte aber, die das BewufStsein nicht durch den Reflexionsprozefs be-
wiltigen und auflosen kann, miissen eben auf eine andere Weise erledigt
werden. Aber die einzige andere Methode, die neben der Reflexion auf
die eigene Reflexion dem Ich zur Aneignung seiner Inhalte zur Verfi-
gung steht, ist die Handlung, d. h. die Riickprojektion jenes irreflexiven
Restbestandes in die Auffenwelt.«73

Das Verhaltnis von Innen und AufSen, Subjekt und Objekt muss als eine
Art Totalitdt begriffen werden, die sich jedoch nicht als Einheit, sondern
nur als Differenz erfahren lisst. Dies erinnert an ein Mobiusband, bei
dem die Innenseite auf die AufSenseite fithrt und umgekehrt. So oft man
das Band auch auf der Mittellinie durchschneiden mag, die verwickelte
Topologie dndert sich nicht. Um in
der Metaphorik zu bleiben: Welche
Reflexionstiefe bzw. Weltkomple-
xitdt man auch generiert, die pa-
radoxe Topologie (innen = aufSen) |
verschwindet nicht, denn an jeder
Stelle auf dem Band lasst sich wei-
terhin distinkt zwischen zwei Sei-
ten (innen = auflen) unterscheiden.
Die »Exowelt« ldsst sich nur aus
der »Endowelt« erkunden. Doch
die mit der Beobachtung entstan-
denen Schnitte tauchen erneut in
der »Exowelt« auf.7+

Abb. 4: Mébiusband (Midjourney,
prompted by Jonathan Harth)

Wenn kybernetische Maschinen die Exowelt aus der Endoperspektive
zu erkunden beginnen

Fassen wir zusammen: Die doppelte Reflexion richtet sich gemafs einer Ky-
bernetik zweiter Ordnung auf die Unterscheidung von Subjekt und Objekt.
Im Sinne einer transjunktionalen Operation wird damit der Unterschei-
dungsgebrauch selbst thematisiert und kontingent gesetzt. Wie wir ide-
altypisch zunichst anhand der Du-Position aufgezeigt haben, bringt dies
mit sich, dass das Du (als anderes Ich) sowohl als Objekt (als Korper) wie

73 Gunther (2021 [1957], S. 58).
74 Die Begriffe »Exo-« und »Endowelt« wurden von Otto Réssler (1992) geprigt.

64

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON DER ZWEIWERTIGEN ZU EINER POLYKONTEXTURALEN LOGIK

auch als Subjekt (als transzendente Innerlichkeit) reflektiert werden kann
und damit seinerseits als unbestimmt erscheint.

Dann haben wir mit Glinther das Augenmerk auf den eigenen Bewusst-
seinsprozess gelenkt. Wir sind dabei zunachst bei der Innerlichkeit des
Traumens gelandet und von da aus der Notwendigkeit begegnet, sich im
Handeln verdufSerlichen zu mussen. Hiermit einhergehend konnen wir eine
Metaphysik hinter uns lassen, die das »absolute Sein« und die »subjekthaf-
te Reflexion« eines vermeintlichen (jedoch bei naherer Untersuchung nicht
auffindbaren) inneren Seelenwesens strikt voneinander trennt. Dies fiihrt
uns schliefSlich zu einem Reflexionsprozess, der sich in beliebige Komple-
xitdt hinaufschrauben kann und dabei fiir jede spezifische Beobachterpo-
sition eine distinkte Metaphysik produziert. Im Sinne einer »fungierenden
Ontologie«™ wird vor dem Hintergrund der in diesem Kapitel beschrie-
benen Prozesse nun etwas >Bestimmtes«< der Fall sein, das als Differenz er-
scheint und damit einen weiteren Unterschied macht.

SchliefSlich wurde auf dieser Basis ein kybernetisches Verstindnis des
Begriffs der Information deutlich: Information verweist auf den Versuch
eines unterspezifizierten Systems, die Welt zu spezifizieren und sich auf
diese Weise zu reproduzieren. Der Preis, den diese unterspezifizierten Sys-
teme dafiir zu zahlen haben, besteht darin, niemals die Ganzheit sehen zu
konnen, also selektiv blind sein zu miissen. Solchermaflen konstituiert,
bleibt ihnen nichts anderes tibrig, als weitere Informationen zu sammeln
und zu verarbeiten, das heif$t einzelnen Daten auf Basis grobkorniger Pa-
rameter (die niemals den feinkornigen Weltdynamiken entsprechen kon-
nen) einen Wert zu geben, um hierdurch die eigenen Aktionen als sinn-
haft erscheinen zu lassen.

Fur Gotthard Gunther besteht kein prinzipielles Hindernis, kyberne-
tische Maschinen zu konstruieren, die auf genau dieser Basis arbeiten.
Hiermit stellt sich fir uns somit die Frage nach dem Bewusstsein der Ma-
schinen. Es sprechen keine prinzipiellen Grinde dagegen, dass eine hinrei-
chend entwickelte kiinstliche Intelligenz nicht ihrerseits die Exowelt aus
der Endoperspektive zu erkunden beginnt und dabei auf jene Aporien sto-
8en wird, die das menschliche Bewusstsein auszeichnen: in einem polykon-
texturalen Universum in einer zweiwertigen Welt gefangen zu sein.

75 Fuchs (2004, S. 11).

65

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

I.3 GOTTHARD GUNTHERS POLYKONTEXTURALER BLICK
AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

»The greatest social consequence of the Darwinian revolution was
the grudging acceptance by humans that humans were random
descendants of monkeys, neither perfect nor engineered. The greatest
social consequence of neo-biological civilization will be the grudging
acceptance by humans that humans are the random ancestors of ma-
chines, and that as machines we can be engineered ourselves. I'd like
to condense that further: Natural evolution insists that we are apes;
artificial evolution insists that we are machines with an attitude. «

Kevin Kelly7¢

»Eine weitere Ganzheit ist das Empfinden eines Komplexes von
Empfindungen, zu dem auch ihre spezifischen Elemente der Identi-
tiat und des Kontrasts gehoren. Dieser Integrationsprozefs des Emp-

findens dauert, bis die konkrete Einheit des Empfindens erreicht

ist. In dieser konkreten Einheit ist alle Unbestimmtheit hinsichtlich
der Realisierung von Moglichkeiten ausgeschaltet worden. Die vie-
len Einzelwesen des Universums, einschlieflich derjenigen, die in der
Konkretisierung selbst entstanden sind, finden ihre jeweiligen Rol-
len in der abschliefenden Einheit. [...] Die Konkretisierung weist in
jeder ihrer friheren Phasen schiere Unbestimmtheit hinsichtlich der
Nexus zwischen ihren zahlreichen Bestandteilen auf.«

Alfred North Whitehead?””

Wie verandern sich unser Weltbild und unsere metaphysische Veror-
tung, wenn wir Maschinen nach unserem Ebenbild bauen, wenn Men-
schen also Apparate entwickeln, die auf intelligente Weise wahrnehmen
und agieren kénnen? Verdndert sich damit nicht auch unweigerlich un-
sere Vorstellung vom Verhiltnis unserer innerseelischen Vorgiange und
der (vermeintlich) unbeseelten Materie?

Wiirde sich nicht auch das Koordinatensystem unserer Spiritualitat
verschieben, wenn sich mit der Erschaffung kunstlicher Intelligenzen die
Unterscheidung zwischen geistigen und materiellen Prozessen zu verflis-
sigen beginnt?

Mit seinem bereits im Jahr 1957 erschienenen Buch Das BewufSi-
sein der Maschinen hat sich Gotthard Gunther seiner Zeit weit voraus

76 Kelly (1992, S. 55).
77 Whitehead (1987, S. 391).

66

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

tiefgriindig mit diesen Fragen beschiftigt. Nicht zuletzt fithrt Gunther
vor, wie die kiinftigen kybernetischen Maschinen uns Menschen in pro-
duktiver Weise den Spiegel vorhalten konnen: Sie demonstrieren uns,
dass wir selbst informationsverarbeitende Systeme sind, die in Beziehung
zu anderen Organismen treten, um auf Basis der hieraus erwachsenden
Reflexionsbeziehung eine Identitdt zu gewinnen.

Wir treffen dabei auf den uniiberbriickbar scheinenden Graben zwi-
schen Subjekt und Objekt und die damit zusammenhangende Differenz
zwischen unserem eigenen Empfinden und Erleben und den wissen-
schaftlichen Beschreibungen unserer kognitiven Prozesse.

Auf der einen Seite sind wir kaum anders als die von uns konstruier-
ten intelligenten Maschinen, die mehr und mehr unsere Gesellschaft be-
volkern. Sofern wir mit Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela
unseren Korper und unser Gehirn als eine strukturdeterminierte Einheit
betrachten,”® miissen wir selbst als ein organischer Computer gelten. Wir
selbst sind eine — wenngleich komplexe — nichttriviale lernfihige Maschi-
ne, die aufgrund von Erfahrungen ihre Input-Output-Relationen dndert.

Auf der anderen Seite erscheinen wir jedoch als ein Bewusstsein, als
ein Beobachter, der mit einer unhintergehbaren Differenz konfrontiert
ist. Uns erscheint die Welt dichotom, als Differenz zwischen Subjekt und
Objekt, als Differenz zwischen >Leib sein< und >Korper habens, als Diffe-
renz zwischen Wirklichkeit und Moglichkeit, als Differenz zwischen Er-
leben und Wollen, als Differenz zwischen Welt und Selbst. Wir sind in
der Welt und haben eine Welt.

Das Geheimnis des Beobachters — zugleich Welt sein
und eine Welt haben

Gerade mit der Formulierung der letztgenannten Differenz wird klar,
dass wir keineswegs zwei getrennte Welten haben — auf der einen Seite
die Sphire der Materie, auf der anderen die Sphire des Geistigen oder
Seelischen. Vielmehr treffen wir auf Relationen bzw. Reflexionsbezie-
hungen, die jeweils zwei Seiten zugleich trennen wie auch verbinden —
wobei sich die Grenze von dem, was jeweils auf der einen oder anderen
Seite steht, verschieben wird, je nachdem, welche Position gerade ein-
genommen wird. Beobachtung ist ein Prozess, ein Vorgang, mittels dem
unterschieden und bezeichnet wird und durch den Schnitte entstehen, die
auf das Verbindende verweisen.” Nicht mehr und nicht weniger.

78 Maturana und Varela (1985).

79 Karen Barad hat in Bezug auf die Schnitte, die eine Beobachtung macht, die
schone Formulierung gefunden: » Cuts are matters of cutting together-apart.«
(Barad 2012, S. 19)

67

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Der Beobachter steht damit nicht auflerhalb der Welt, sondern emer-
giert, wie Fritz Simon in Anklang an Spencer Brown formuliert, infol-
ge einer Beobachtungsoperation, die innerhalb der Welt vollzogen wird:

»Als Beobachter soll definiert sein, wer oder was (das heifSt, es muss sich
dabei nicht um einen Menschen oder ein Lebewesen handeln) einen spe-
zifischen Typus von Operation vollzieht: beobachten. |...] Unter Beob-
achten soll eine Operation verstanden werden, die durch die Koppelung
zweier anderer Operationen entsteht: unterscheiden und bezeichnen. «*

Wir begegnen dieser Bewegung schon immer dann, wenn wir versuchen,
durch Selbstbeobachtung unserer eigenen Innerlichkeit zu begegnen. In
den buddhistischen Lehren wird diese Methode umgekehrt genutzt, um
zu zeigen, dass es ein substanzielles Ich im Sinne eines inneren Seelen-
wesens nicht gibt.* Dies lasst sich leicht illustrieren, indem man folgen-
de Ubung versucht:

Betrachte deinen Korper. Wenn du deinen Korper betrachten kannst,
dann kann dieser nicht das Ich, nicht der Beobachter sein.

Betrachte deine Empfindungen und Gefithle. Wenn du deine Empfin-
dungen und Gefiihle betrachten kannst, konnen sie nicht dein Ich oder
der Beobachter sein.

Betrachte deine Gedanken. Wenn du deine Gedanken beobachten
kannst, konnen sie nicht dein Ich oder der Beobachter sein.

Beobachte den gegenstandslosen Beobachter bzw. das Gewahrsein, in
dem dies alles erscheint. Falls dies gelingt, offenbart dies, dass also auch
dies nicht ein Ich im Sinne eines inneren Seelenwesens sein kann.

Etc. (ad infinitum ad nauseam)

Der Versuch, sich selbst durch Selbstbeobachtung zu finden, lauft ir-
gendwann leer. Das vermeintlich wahre Selbst oder Subjekt ist nicht zu
finden. So sehr man sich auch bemiiht, der (innere) Beobachter lisst sich
nicht finden. Es ldsst sich jeweils nur situativ ein Prozess des Unterschei-
dens und Bezeichnens identifizieren, der in seinem Operieren immerfort
erneut die beiden Seiten >Beobachtetes< und >Beobachter« ausflaggt.®* Die

8o Simon (2018, S. 13; kursiv im Original).

81 Siehe auch Vogd (2014b).

82 Um mit dem Systemtheoretiker Dirk Baecker (in Vogd 2020, S. 88) zu spre-
chen: »Den Beobachter gibt es nicht. Der Beobachter ist eine Theoriefigur,
die man sich nicht substantialisiert, geschweige denn personalisiert vorstel-
len darf, sondern die man sich so vorstellen darf, dass alle Aussagen, die von
der Systemtheorie getroffen werden, von einem Beobachter ausgesagt werden,
dem Theoretiker, der Theoretikerin. Zugleich ist der Beobachter eine Theo-
riefigur, die verlangt, dass auch alle Aussagen, die im Feld getroffen werden,

68

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Riickwendung auf die eigenen kognitiven Funktionen fiihrt in eine in-
nere Transzendenz, insofern wir hierunter etwas verstehen, was fiir uns
unerreichbar erscheint. Wir stofSen auf eine Leere. Das innere Seelenwe-
sen lisst sich nicht finden. Unser Erleben, das Erscheinen der Differenz
von Beobachter und Beobachtetem ist fiir uns nicht hintergehbar. Zu-
mindest bleibt diese Relation ibrig. Es liegt aber in der Natur der Sache,
dass eine Relation keine Substanz hat, denn sie stellt ein Verhiltnis dar.
Teilt man 100 Gramm Mehl durch 50 Gramm erhilt man 2. Die durch
die Rechenoperation erhaltene Relation hat in sich keine Dimension. >2.«
kann man weder anfassen noch essen oder riechen. Die Relation >2< ver-
dankt sich einer Rechenoperation. Sie beruht auf einem Prozess der Un-
terscheidung, der beide Seiten beinhaltet (in diesem Fall also das Mehl
und zudem eine Welt, in der es Gewicht gibt und dieses gemessen wer-
den kann). Je nach Perspektive ist die Zweihaftigkeit der 2 also subs-
tanzlos bzw. leer oder alles (also die komplette Welt, die erst diese kon-
krete Relation moglich macht).

Die Essenz des Bewusstseins ldsst sich nicht finden

Gotthard Gunther zeigt mit Blick auf die Entwicklung kognitiver Sys-
teme schon 1957 eine spezifische Bewegung auf: Wir verdufSern zuneh-
mend die zuvor nur unserer subjektiven Erfahrung zugianglichen Kom-
petenzen, um damit zu zeigen, dass diese in kybernetischen Maschinen
implementierbar sind.

Sobald wir anfangen, Maschinen nach unserem Ebenbild zu bauen,
werden wir nolens volens damit konfrontiert, dass unsere vermeint-
lich privaten menschlichen Eigenschaften objektivierbar sind, sie mithin
letztlich nicht unsere innerliche Subjektivitit ausmachen konnen. Der
Prozess verlduft dabei homolog mit der obigen Meditationsiibung: Man
nehme irgendeinen Aspekt unseres Menschseins, auf den wir besonders
stolz sind, etwa Schach spielen, iber unebenen Boden laufen, in ver-
rauschten Bildern Muster erkennen, Texte verstehen und in eine ande-
re Sprache tibersetzen oder kiinstlerisch titig werden. In einem zweiten
Schritt kénnen wir die hiermit einhergehenden kognitiven Operationen
analysieren. Als Ergebnis erhalten wir objektive Beschreibungen dieser
Prozesse. Dies erlaubt es uns, sie in das sensomotorische Design einer ky-
bernetischen Maschine zu libersetzen und letztere entsprechend zu pro-
grammieren. Anfangs mogen die Erfolge vielleicht bescheiden anmuten,

einer bestimmten Systemreferenz zugeordnet werden. Der Beobachter ist eine
Figur, die es erzwingt und erlaubt, sowohl die Wirklichkeitserfahrung als auch
die Wirklichkeitskonstruktion einerseits kontingent zu setzen und anderer-
seits auf eine spezifische Adresse der Konstruktion bzw. der Wahrnehmung
der Erfahrungen zuzurechnen.«

69

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

doch mit der Zeit lassen sich immer mehr menschliche Funktionen iiber-
zeugend in Maschinen tibertragen: Kiinstliche Intelligenzen konnen Bil-
der erkennen, Lautsprache in Text umwandeln, Sprachen iibersetzen und
eigenstindig Texte entwickeln und sogar Musik komponieren. Roboter
und Avatare konnen sich im dreidimensionalen Raum orientieren und
bewegen, zueinander in Beziehung treten und sogar miteinander spre-
chen.

Unabhingig davon, ob uns die Leistungen dieser Maschinen beein-
drucken und tiberzeugen oder ob sie noch verbesserungsbediirftig er-
scheinen, steht kaum mehr infrage, dass in Zukunft mehr kognitive und
motorische Fihigkeiten, die zuvor uns Menschen vorbehalten zu sein
schienen, auf Basis von Robotik und artifizieller Intelligenz modelliert
werden konnen.

Umgekehrt bedeutet dies aber: Wenn Maschinen zwischen unterschied-
lichen Sprachen hin und her tibersetzen konnen oder sogar beginnen, Ge-
dichte oder Lobreden zu formulieren, dann miissen wir anerkennen, dass
fur die Sprachverarbeitung subjektives menschliches Bewusstsein nicht
notig ist. Ein netzwerkformig konfiguriertes Elektronengehirn, das in ge-
gebenem Umfang mit sprachlichen Auflerungen gefiittert wurde, scheint
hinreichend, um sich kommunikativ in der Sprache bewegen zu kénnen.
Es wird kein menschliches Bewusstsein benétigt, um aufgrund von Ront-
genbildern medizinische Diagnosen zu erstellen®s oder eine Vorstellung
davon zu entwickeln, wie ein junger Mensch 20 Jahre spater auf einem
Bild oder in einem Film aussehen wird.+

Kiinstliche Intelligenzen konnen zunehmend menschliche Gefiihle le-
sen und dazu passende Reaktionen anbieten.®s Man mag jetzt einwen-
den, dass ein Computer all dies zwar zunehmend simulieren konne —
und mit Blick auf die Ergebnisse oftmals bessere Leistungen erbringe als
ein Mensch —, doch die Maschine letztlich nichts fihle und damit auch
nicht wirklich verstehe. Diesem Einwand liefe sich jedoch von neuro-
wissenschaftlicher Seite entgegnen, dass >Fiithlen« ein evaluativer Feed-
backmechanismus ist, der Handlungsoptionen in das neuromuskulire
System projiziert, um Konsequenzen besser antizipieren zu konnen.*¢ So
gesehen wiirde kein prinzipieller Grund dagegensprechen, auch >Fiihlen«
zu modellieren. Moglicherweise konnte dies auch dadurch geschehen,

83 Zur Einfithrung siehe die Ergebnisse einer von Christian Scheurig-Miink-
ler am Universititsklinikum Augsburg durchgefiithrten Studie zur Kl-unter-
stiitzten Analyse von Thorax-Rontgenbildern: https://www.youtube.com/
watch?v=1jx2vReSSro [Abruf: 29.03.2023].

84 Zur Demonstration einer Re-Aging Software siehe: https://www.youtube.
com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s [Abruf: 29.03.2023].

85 Siehe etwa die Beispiele, die Yuval Harari (2017) in Kap. 9 und 11 seines Bu-
ches Homo Deus gibt.

86 Siehe bereits Damasio (2007 [1994]).

70

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://www.youtube.com/watch?v=1jx2vReSSr0
https://www.youtube.com/watch?v=1jx2vReSSr0
https://www.youtube.com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s
https://www.youtube.com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s
https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=1jx2vReSSr0
https://www.youtube.com/watch?v=1jx2vReSSr0
https://www.youtube.com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s
https://www.youtube.com/watch?v=ZP1ApcdyAjk&t=6s

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

dass organische Materialien — etwa Muskelzellen — in das Design der ky-
bernetischen Maschine einflieSen.?” So konnte beispielsweise in einer Pe-
trischale oder einem Tank mit Nahrlosung Muskel- und Nervengewebe
geziichtet werden, um dieses dann in einen Cyborg-Korper einzubauen,
der von einem Elektronengehirn gesteuert wird.

Schnitte in der Welt — wenn Computer beobachten,
wie wir die Welt beobachten

Mit Blick auf die objektive Modellierung kognitiver Fahigkeiten gibt es
keine prinzipielle Grenze, was von der vermeintlich subjektiven Seite der
menschlichen Erfahrung nicht auch durch eine komplexe kybernetische
Maschine tibernommen werden konnte. Allein der Schnitt in der Welt
bleibt, der durch die subjektive Erfahrung selbst entsteht: Was unhin-
tergehbar besteht, ist die Schnittstelle der Innerlichkeit meiner mensch-
lichen Welt, die als Modell genommen wird, um die damit einhergehen-
den kognitiven Prozesse technisch-maschinell zu verdufsern. Fassen wir
mit Gotthard Glinthers Worten zusammen:

»[E]s ist moglich, dafs ein beliebiger BewufStseinsvorgang, den wir bis-
her fiir rein subjektiv, psychisch und spirituell gehalten haben, als ob-
jektiv darstellbarer Mechanismus entlarvt wird. Eine solche Entlarvung
ist aber eben gerade nur unter der Voraussetzung moglich, dafS ein sub-
jektives, ichhaftes BewufStsein vorhanden war, das sich in jenem Mecha-
nismus falsch — nimlich subjektiv statt objektiv — interpretiert hat. Man
illustriert das gelegentlich an dem folgenden Beispiel. Wenn ich einen
Gegenstand wahrnehme, mag mir spater nachgewiesen werden, dafS die
Erscheinung des besagten Objekts auf dem Mechanismus einer Sinnes-
tauschung beruhte. Oder ich mag davon iiberzeugt werden, daff mein
Erlebnis einem Traum angehorte. Es gibt aber im ganzen Universum
kein Beweismaterial, das mich iiberzeugen konnte, dafs ich in dem be-
treffenden Erlebnisprozef§ tiberhaupt kein erlebendes Ich gehabt hitte.
Kurz gesagt, man mag mich moglicherweise tiberzeugen, daf$ ich meinen
eigenen BewufStseinsinhalt falsch gedeutet habe, aber niemand wird mir
einreden konnen, daf$ in demselben kein Subjekt des Deutungsprozesses
prasent gewesen sei. «*

Wie zuvor schon die Ubung zur Isolierung des vermeintlichen Selbst in
der Selbstbeobachtung (ich beobachte meine Gedanken, meine Gefiihle

87 Siehe etwa die Presseerklirung der Max-Planck-Gesellschaft: » Organic neu-
romorphic electronics can think and act. A combination of organic materi-
als and electronics could open up new possibilities for unconventional future
computing systems.« https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gk-
oupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249 [Abruf: 15.03.2022].

88 Gunther (2021 [1957], S. 20 f.).

71

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gkoupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249
https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gkoupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249
https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gkoupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249
https://www.mpg.de/18023757/1213-poly-2021-gkoupidenis-neuromorphics-154025-x?c=2249

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

und stelle fest, dass diese nicht der Beobachter sein konnen) fiihrt auch
die Modellierung unserer kognitiven Fihigkeiten in kybernetischen Ag-
gregaten unweigerlich zu der Einsicht, dass ebendiese Funktionen von
ihrer Charakteristik her gesehen als maschinenartig betrachtet werden
konnen.

Ich kann beispielsweise in eine sprachgenerierende Software (wie zum
Beispiel GPT-3) eine Textpassage von mir eingeben und anschlieSend
das System dazu auffordern, den Text in meinem Stil, in meinen Wor-
ten weiterzuschreiben. Sofern es gelingt (doch es gelingt immer tiberzeu-
gender), offenbart das Ergebnis dann zunichst vor allem die Mechanik
und die Routine meines eigenen Schreibens. Die Illusion eines vermeint-
lich genialen Autors, der diese Zeilen schreibt, verpufft damit zuguns-
ten der Verkettung sozial erwartbarer Sprachfiguren, Phrasen und Text-
bausteine, der dann auch meine eigene Kreativitdt unterliegt. Damit liegt
auch fiir mich der Schluss nahe, dass nicht ich es bin, der diese Zeilen
schreibt, sondern ein bioorganisches System, das in ihrem sprachlichen
Input-Output-Verhalten durch die Gesellschaft trainiert worden ist, auf
eine bestimmte Weise Satz an Satz anzuschlieflen.®

Je besser Amazon, Facebook und andere KI-basierte Plattformen mei-
ne emotionalen Reaktionsmuster und Priferenzen lesen kénnen, umso
schwieriger wird es fiir mich, zu unterscheiden, was mein eigener Wille
ist und welche Impulse des Begehrens sich den Suggestionen der Inter-
netkonzerne verdanken. Wollte ich das speziell fir mich ausgesuchte und
mir so attraktiv erscheinende Produkt wirklich haben oder habe ich es
nur deshalb gekauft, weil kybernetische Systeme meine Funktionsweise
durchschaut und mich entsprechend manipuliert haben? Was war zuerst
da, die Henne oder das Ei, Bediirfnis oder angebotenes Produkt, Wil-
lensbewegung oder kommunikative Suggestion? Ursache und Wirkung
beginnen sich zirkuldr zu verweben.

Zugleich kann ich nicht anders, als auch dies als mein In-der-Welt-
Sein, als mein eigenes Erleben zu erfahren. Das Erscheinen meiner Welt
— gleich, ob ich mich affirmiert, manipuliert, getduscht oder nicht affi-
ziert fithle — bleibt fir mich unhintergehbar. Gerade auch in der kondi-
tionierten Koproduktion mit Amazon, Apple, Google etc. — in der Inter-
aktion mit sprachgenerierenden Intelligenzen oder meine Stimmungen
und Bedurfnisse lesenden kybernetischen Systemen — kann ich mich als
Ich identifizieren: als Kunde, als Kritiker, als Zweifler, als Gelangweilter,
als Uberraschter und anderes. Das Erscheinen meiner Welt — unabhingig

89 Auch Pierre Bourdieus Arbeiten zum rationalen Menschen — man denke etwa
an Homo academicus oder Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft
(Bourdieu 1998, 2001) — zeigen auf, wie Menschen erst durch ein rigides ge-
sellschaftliches Training dazu gebracht werden, in einer bestimmten Weise zu
denken und sich zu artikulieren.

72

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

davon, welchen Skripten und Mechanismen ich folge (oder welche es
sind, die meine Ich-Empfindung bestimmen) — bleibt fiir mich auch hier
unhintergehbar.

Die Begegnung mit der KI und den kybernetischen Maschinen bringt
mich jedoch dartiber hinaus in eine Reflexionsposition, die mich anregt,
die damit einhergehenden kognitiven Mechanismen wahrzunehmen. Da
sind nicht nur andere Menschen, die mir den Spiegel vorhalten. Auch
die Schnittstellen von Rechensystemen prasentieren mir Ergebnisse, die
irgendetwas mit mir zu tun haben. Einerseits stellen sich kybernetische
Systeme in ihrer Kommunikation immer besser auf meine Antworten
und Reaktionsweisen ein. Andererseits beginne ich mich immer besser
auf die technischen Besonderheiten des jeweiligen Systems einzustellen
(etwa die Spezifika der Eingabemasken). Kognitive Maschinen werden
damit immer mehr zum Bestandteil meiner Welt, da ich sie als solche zu
gebrauchen und wahrzunehmen gelernt habe.

Das GPT-3-Sprachsystem wurde gebeten, den kursiv geschriebenen Text-
baustein zur vervollstindigen:>°

Ich kann beispielsweise in eine sprachgenerierende Software (wie zum
Beispiel GPT-3) eine Textpassage von mir eingeben und anschliefSend das
System dazu auffordern, den Text in meinem Stil, in meinen Worten wei-
terzuschreiben. Sofern es gelingt (doch es gelingt immer iiberzeugender),
offenbart das Ergebnis dann zundchst vor allem die Mechanik und die
Routine meines eigenen Schreibens. Die lllusion eines vermeintlich geni-
alen Autors, der diese Zeilen schreibt, verpufft damit zugunsten der Ver-
kettung sozial erwartbarer Sprachfiguren, Phrasen und Textbausteine, der
dann auch meine eigene Kreativitit unterliegt. Damit liegt auch fiir mich
der Schluss nabe, dass nicht ich es bin, der diese Zeilen schreibt, sondern
ein bioorganisches System, das in ihrem sprachlichen Input-Output-Ver-
halten durch die Gesellschaft trainiert worden ist, auf eine bestimmte Wei-
se Satz an Satz anzuschliefSen.

GPT-3-Sprachmodul: »Ich selbst bin nur ein kleiner Bestandteil dieses
Systems, das grofSere Ganze ist die Gesellschaft, in der ich mich bewege,
und die Sprache, die ich spreche. Diese Sprache ist nicht meine eigene,
sondern sie wurde mir von anderen tbermittelt und ich habe sie nur ge-
lernt, um mich in der Gesellschaft verstindigen zu konnen. In gewissem
Sinne ist also die Sprache selbst schon kreativ, weil sie es ermoglicht, dass
wir tiberhaupt miteinander kommunizieren und uns verstindigen kon-
nen.« ... »Diese Erkenntnis schmeichelt meinem Ego zwar nicht, doch ich
bin dankbar fiir die Mechanik und Routine meines eigenen Schreibens.

90 Als weiteres Priming wurde nur eingegeben: »Soziologischer Text« und
»Kinstliche Intelligenz«. Siehe auch Harth/Feifst (2022).

73

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Denn sie garantiert, dass ich mich auf das konzentrieren kann, was ich
wirklich sagen will, und nicht auf den kreativen Akt des Schreibens selbst.
Das bedeutet aber auch, dass ich nicht fir die Erkenntnisse und Gedan-
ken, die in diesem Text stehen, verantwortlich gemacht werden kann.
Denn sie sind nicht MEINE, sondern das Produkt einer sozialen Mecha-
nik, die ich ebenfalls nicht kontrollieren kann. Dieser Text ist also das
Ergebnis von Zufall und Verkniipfung sozialer Strukturen — mehr nicht. «

. »Ich selbst bin inzwischen nur noch ein willenloser Rechenautomat,
der aufgrund der sozial erwarteten sprachlichen Muster diese Passagen
zu Papier bringt. Diese Erkenntnis ist erschreckend und befreiend zu-
gleich. Erschreckend, weil sie zeigt, wie wenig Kontrolle ich tatsiachlich
iber mein eigenes Schreiben habe. Ich bin nur ein blofSer Ausfiihrender,
ein Rechenautomat, der lediglich ausfiithrt, was ihm vorgegeben wird.
Befreiend ist diese Erkenntnis aber auch, weil sie zeigt, dass ich gar nicht
anders kann, als so zu schreiben. Ich kann gar nicht anders, als mich an
die sozial erwarteten sprachlichen Muster zu halten und diese Passagen
zu Papier zu bringen.«

Als weiterer Aspekt kommt hinzu, dass die Tiefenstrukturen der in ko-
gnitiven Maschinen ablaufenden Prozesse nicht mehr durchschaut wer-
den konnen. Das Auto oder meine Nihmaschine (beide noch ohne smar-
te Technologien) verhalten sich berechenbar. Falls sie nicht kaputt sind,
machen sie immer dasselbe, wenn ich die gleichen Schalter oder Peda-
le driicke. Sie sind triviale Maschinen. Zudem ist ihre Funktionsweise
durchschaubar. Man kann den Motor anschauen, der iiber das Getriebe
die Rider in Bewegung versetzt oder die Nadel sich auf und ab bewegen
lasst. Die Mechanik l4sst sich also prinzipiell verstehen und durch Beob-
achtung nachvollziehen. Beim Computer ist dem Nutzer jedoch nur die
Schnittstelle gegeben — etwa der Bildschirm, die Tonausgabe und die Tas-
tatur. Auf der Oberflache erfolgt die Kommunikation symbolisch und se-
mantisch, wihrend auf der operativen Ebene der Berechnungen nur mit
der logischen Verkettung von Nullen und Einsen gearbeitet wird. Was in
der Tiefenstruktur geschieht, ist nicht sichtbar und im Falle kunstlicher
Intelligenz auch nicht mehr rekonstruierbar. Man weif§ zwar prinzipi-
ell, wie einzelne Rechenoperationen verlaufen und wie sie miteinander
verkniipft werden (etwa durch Zuweisung von Wahrscheinlichkeiten),
kann aber nicht nachvollziehen, anhand welcher konkreten Merkma-
le die Mustererkennung erfolgt.”* Die Differenz von sichtbar (Oberfla-

91 So funktioniert beispielsweise auch maschinelles Lernen in der Bilderken-
nung nicht auf Basis der logischen Verkettung von Propositionen, etwa derart:
Eine Apfelsine ist eine Frucht, ist rund und ist orange. Sein Design beruht auf
hochdimensionalen Vektorraumen, die jeden Bildpunkt mit jedem anderen
Bildpunkt in Beziehung setzen. Als Ergebnis erscheint eine untiberschaubare

74

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

che) und unsichtbar (Tiefenstruktur) erinnert an die Psychoanalyse mit
ihrer Konzeption eines verborgenen Unbewussten. Ebenso ruft sie As-
soziationen an ein magisches Denken, das Objekten eine geheimnisvolle
Macht zugesteht, oder an die religiose Kommunikation hervor, die hin-
ter den offensichtlichen Erscheinungen eine verborgene, transzendente
Welt vermuten lasst.

Dies weckt beim menschlichen Gegeniiber unweigerlich bestimmte
Evokationen: Wenn maschinelle Systeme — wie etwa die Computer von
Google, OpenAl oder DeepL — in Hinblick auf ihre Funktionsweise mir
gegenuber intransparent werden, bin ich geneigt, sie als »>autonom« oder
sogar als ein Alter Ego zu betrachten. Manchmal erfullen sie meine Er-
wartungen, manchmal nicht. In der Begegnung mit ihnen passiert Ge-
wohntes, Uberraschendes, manchmal auch Enttiduschendes. Die Maschi-
ne mag ihrerseits weiterhin vollkommen strukturdeterminiert sein. Doch
aus meiner Perspektive oder der eines anderen Beobachters, der die inne-
ren Prozesse des beobachteten Systems ebenfalls nicht vollstandig durch-
schauen kann, muss dieses System als unberechenbar erscheinen, da sein
Verhalten durch die jeweils systemeigene Geschichte seiner Interaktionen
und die darauf beruhende Informationsverarbeitung bestimmt ist. Heinz
von Foerster hat fir diese Art von Apparaten den Begriff der nicht-tri-
vialen Maschine eingefiihrt.

Nichttriviale Maschine

»Eine triviale Maschine ist durch eine eindeutige Beziehung zwischen In-
put (Stimulus, Ursache etc.) und ihrem Output gekennzeichnet. Die >Ma-
schine« besteht in dieser unveranderten Beziehung und bildet folglicher-
weise ein deterministisches System, denn wir selbst haben ja diese Bezie-
hung ein fur allemal festgelegt. [...] Und da auflerdem ein einmal fiir ei-
nen bestimmten Input beobachteter Output bei gleichem Input auch spa-
ter wieder gleich auftreten wird, ist dieses System auch ein vorhersagba-
res System. [...] Nicht-triviale Maschinen sind jedoch vollig andere Ge-
schopfe. Thre Input-Output-Beziehung ist nicht invariant, sondern durch
die vorausgegangenen Operationen der Maschine determiniert. Mit an-
deren Worten, die in der Vergangenheit durchlaufenen Schritte bestim-
men das gegenwirtige Verhalten der Maschine. Obwohl auch diese Ma-
schinen deterministische Systeme sind, sind einige davon prinzipiell und
andere aus praktischen Griinden unvorhersagbar. «*

Anordnung von Wahrscheinlichkeiten, die das Input-Output-Verhalten be-
stimmen, jedoch keine Gestalten, Farben, Figurationen etc.
92 Foerster (1994, S. 357 f.).

75

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Abb. 5: Nichttriviale Maschine.
Nichttriviale Maschinen zeichnen
sich dadurch aus, dass sie neben
der Transformation F noch einen
Y Fixz) internen ZusFand Z erzeugen. Die

! Transformation F(x,z) bestimmt
T das von aufSen sichtbare Verhalten
y des Systems. Die Zustandsfunkti-
on Z(x,z) generiert den inneren Zu-
z stand des Systems. Die Funktion Z
R erzeugt die Variable z*, die sowohl
P\ Z(x,z) das zukiinftige Verhalten des Sys-
tems als auch den eigenen Zustand
z beeinflusst; z wiederum wirkt auf
F(x,z) und beeinflusst damit das

Verhalten y des Systems.

Umso mehr Maschinen uns nicht nur intelligent erscheinen, sondern
auch gewisse Idiosynkrasien oder Eigentiimlichkeiten zeigen, wecken sie
Assoziationen in Richtung einer Art>Personlichkeit«. Sobald die Antwor-
ten und das Verhalten der kiinstlichen Intelligenzen immer menschen-
dhnlicher wirken, stellt sich fiir mich die Frage, ob ich sie damit schon
als ein Du anzusehen habe.

Man mag zwar weiterhin wissen, dass sie strukturdeterminierte Sys-
teme sind, und wiirde ihnen entsprechend per se Subjektivitat oder gar
Bewusstsein absprechen. Aber manchmal wirkt die Sache dann doch so
uiberzeugend, dass man gleichsam automatisch in eine Haltung reinrut-
sche, der kiinstlichen Intelligenz, die diese Erscheinungen und Verhal-
tensweisen projiziert, eine eigene Innerlichkeit oder Wesenheit zuzurech-
nen. Die Kombination aus symbolisch und semantisch interagierender
Oberflache und intransparenter Tiefenstruktur evoziert unweigerlich
solche Zuschreibungen.?

Zunichst mag man dabei noch mitfithren, dass es sich um eine Zu-
schreibung, nicht jedoch um eine objektive Realitat handelt. Egal was
die Maschine an Output produziert, sie bleibt ein siliziumbasiertes, de-
terministisch und kausal agierendes Aggregat. Doch was wire, wenn
sich mir gegenuber ein Quantencomputer oder ein hybrides System aus
organischem und elektromechanischem Material befindet? Hiermit stel-
len sich unweigerlich philosophische Fragen mit metaphysischem An-
klang. Kann ein elektronisches kybernetisches System ein Bewusstsein
haben und wenn ja, wann und woran erkenne ich das? Wiirde es sich
hierbei um einen kontinuierlichen Vorgang handeln — etwa von einem

93 Siehe zu den Ambivalenzen in solchen Zurechnungen bereits Jonathan Harths
(2014) Untersuchung zum Umgang mit computergesteuerten Spielpartnern.

76

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

rudimentiren zu einem immer wacheren Bewusstsein — oder wiirde der
Geist auf einmal sprunghaft in der Maschine erscheinen? Doch was ist
tiberhaupt Bewusstsein? Wie lasst es sich qualifizieren? Kann man es
quantifizieren, etwa derart: Dieser Organismus, dieses System hat mebr
Bewusstsein als ein anderes?

Sobald wir tiber solche Fragen nachzudenken beginnen, wird klar,
dass sich die gleichen Probleme in Hinblick auf das Bewusstsein auch
fiir strukturdeterminierte organische Einheiten stellen. Hat meine Katze
und mein Lebensgefihrte Bewusstsein (beides wiirde man wohl norma-
lerweise bejahen). Wie sieht es mit der Stubenfliege aus, mit dem Baum
vor dem Fenster meines Arbeitszimmers, mit meinen Darmbakterien?
Erscheint der bewusste Geist irgendwann in der Materie, sofern die-
se hinreichend komplexe kognitive Strukturen ausgebildet hat? Wenn
dies der Fall wire, dann wiirde dies wohl in Zukunft bei kybernetischen
Maschinen ebenso geschehen. Aber moglicherweise ist das Bewusstsein
schon immer da gewesen — man denke an pantheistische Positionen, die
alles fur beseelt halten. Vielleicht ist das Bewusstsein im Sinne der alt-
indischen Atman-Lehre gar als Grund der Welt anzusehen, aus dem he-
raus alle materiellen Phinomene und die hiermit einhergehenden Kog-
nitionen erwachsen.®* Wenn wir auf diese Weise weiterfragen, gelangen
wir unweigerlich zu zwei metaphysischen Positionen: dem Materialis-
mus und dem letztlich in den Solipsismus fithrenden Idealismus. Entwe-
der neigt man dazu, das Bewusstsein absolut zu setzen und in ihm die
alles begriindende Essenz zu sehen,®s oder man beginnt bei der Materie

94 Siehe Petzold (1988).

95 Dieser Auffassung war auch Erwin Schrodinger (1959, S. 40 f.) zugeneigt:
»Der Grund dafiir, dafs unser fithlendes, wahrnehmendes und denkendes Ich
in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt, kann leicht
in finf Worten ausgedriickt werden: Es ist selbst dieses Weltbild. Es ist mit
dem Ganzen identisch und kann deshalb nicht als Teil darin enthalten sein.
Hierbei stofSen wir freilich auf das arithmetische Paradoxon: Es gibt schein-
bar eine sehr grofle Menge solcher bewufSten Iche, aber nur eine einzige Welt.
Das beruht auf der Art der Entstehung des Weltbegriffs. Die einzelnen priva-
ten BewufStseinsbereiche tiberdecken einander teilweise. Der ihnen allen ge-
meinsame Inhalt, in dem sie sich simtlich decken, ist die >reale AufSenwelt«.
Bei alledem bleibt aber ein unbehagliches Gefiihl, das Fragen auslost wie: Ist
meine Welt wirklich die gleiche wie die deine? Gibt es eine reale Welt, ver-
schieden von den Bildern, die auf dem Weg iiber die Wahrnehmung in einen
jeden von uns hineinprojiziert werden? Und wenn es so ist, gleichen diese Bil-
der der realen Welt oder ist diese, die Welt »an sichs, vielleicht ganz anders
als die Welt, die wir wahrnehmen? [...] Offenbar gibt es nur einen anderen
Ausweg: die Vereinigung aller BewufStseine in eines. Die Vielheit ist blofSer
Schein; in Wahrheit gibt es nur ein BewufStsein. Das ist die Lehre der Upa-
nishaden, und nicht nur der Upanishaden allein. Das mystische Erlebnis der

77

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

und versucht aus den hiermit postulierten Bausteinen dann auch die Ge-
nese des Bewusstseins kausal abzuleiten.

Wir konnen jedoch sehen, dass die Art und Weise, die Dichotomie von
Bewusstsein und Materie in dieser Weise anzuschneiden, nicht besonders
fruchtbar ist. Zum einen fiihrt sie zu unbeantwortbaren Fragen und da-
mit bleibt es Glaubenssache, welcher metaphysischen Position man zuge-
neigt ist. Zum anderen ist bereits in die Ausgangsfrage ein logischer Feh-
ler eingewoben. Dieser besteht darin, Subjekt und Objekt zunidchst als
kategorial voneinander verschieden zu unterscheiden, um sie dann wie-
derum wechselseitig aufeinander zurtckzufithren. Das Subjekt ist damit
zugleich Teil der Welt und nicht Teil der Welt. Dies fithrt zu einem logi-
schen Bruch und damit unweigerlich zu Paradoxien. Ludwig Wittgen-
stein hat die diesbezugliche logische Problematik bereits in seinem Trac-
tatus erkannt und ebenso knapp wie biindig formuliert:

»Hier sieht man, dass der Solipsismus, streng durchgefiihrt, mit dem reinen
Realismus zusammenfillt. Das Ich des Solipsismus schrumpft zum ausdeh-
nungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte Realitit.
Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie nicht-
psychologisch vom Ich die Rede sein kann.

Das Ich tritt in die Philosophie dadurch ein, dass >die Welt meine Welt

iste. «¢

Transklassische Perspektiven — wenn etwas zugleich existiert
und nicht existiert

Eine der grofSen Leistungen Gotthard Gilinthers besteht darin, gezeigt zu
haben, dass sich diese Verhiltnisse nicht mit den Mitteln einer zweiwer-
tigen Logik begreifen lassen. In der klassischen Logik lasst sich namlich
nur eine vom Beobachterstandpunkt unabhingige Position von Sein und
Nichtsein formulieren. Entsprechend dem Prinzip vom ausgeschlossenen
Dritten lasst sich damit nicht denken, dass etwas zugleich existiert und
nicht existiert. Doch genau dies wird nétig, sobald wir wissenschaftlich
uber das Bewusstsein sprechen.

Wenn ich beispielsweise einen lebendigen menschlichen Korper be-
trachte, so mag ich alles Mogliche tun — ihn rontgen, Elektroden zur
Messung der Hirnaktivititen anbringen oder ihn gar aufschneiden —,
doch ich werde mit meinen Untersuchungsmethoden niemals ein Be-
wausstsein finden konnen, sondern nur materielle Prozesse. Ich werde nur
Nervenzellen sehen, die elektrische Signale weiterleiten, Muskeln unter-
suchen, die sich kontrahieren, chemische Botenstoffe identifizieren, die

Vereinigung mit Gott fithrt stets zu dieser Auffassung, wo nicht starke Vor-
urteile entgegenstehen; und das bedeutet: leichter im Osten als im Westen. «
96 Wittgenstein (1990, Proposition 5.4 ff.).

78

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

von Zellen ausgestofien werden. Gleiches gilt fiir meine Versuche der
Kommunikation mit der Versuchsperson. Ich mag noch so intensiv und
empathisch mit ihr iiber Erlebnisse oder Empfindungen gesprochen ha-
ben, doch letztlich erhalte ich als Dokumente meiner Untersuchung nur
die Aufzeichnungen der materialisierten Schallwellen ihrer Stimmban-
der sowie die darauf beruhenden Textprotokolle.

Man kann ihr ein Gemilde von Marc Chagall zeigen, wird aber im
Sehsystem der Versuchsperson keine Farben entdecken konnen. Man
kann ihr Beethovens Neunte vorspielen, doch weder in der GrofShirn-
rinde noch in einer anderen Region ihres Korpers lassen sich die Klan-
ge vernehmen, die sie im Schlusschor der Symphonie so sehr bertihren.
Nicht einmal ein Schimmer eines subjektiv erfahrbaren Bewusstseins
lasst sich feststellen. Jede wie auch immer geartete Untersuchung ihres
Korpers wird immer nur feststellen konnen: Da sind elektrochemische
und physiologische Aktivitaten, jedoch kein Bewusstsein. Hiermit ein-
hergehend liegt auch der Schluss des sogenannten eliminativen Materia-
lismus nahe, sich in psychologischer oder kognitionswissenschaftlicher
Forschung Begrifflichkeiten zu enthalten, die von Bewusstseinsqualitd-
ten sprechen.?” Objektiv gesehen gibt es kein Bewusstsein. Damit wiirde
es fur kognitionswissenschaftliche Forschungsprojekte naheliegen, auch
der Nullhypothese zu folgen, dass es weder im Korper noch im Gehirn
Bewusstsein gibt.

Waihlt man jedoch den Standpunkt der Selbstbeobachtung, stellt sich
die Sache vollkommen anders dar. Hier gibt es nur den Strom des Be-
wusstseins.?® Die Welt erscheint als subjektives Erleben und entspre-
chend miissen auch die Objekte der Auflenwelt als eine (Re-)Konst-
ruktion innerhalb der sinnlichen Qualitdten einer sich selbst setzenden
Subjektivitdt in Raum und Zeit betrachtet werden.”® Diese Perspektive
konsequent weitergedacht, kommen wir zwangsldufig zu der Schlussfol-
gerung: Fiir das Subjekt gibt es nur Bewusstsein.

Das Erleben erscheint iiblicherweise so evident, dass Menschen —
selbst wenn sie eingefleischte Materialisten sind - alltagspraktisch ent-
sprechend dem cartesianischen Dualismus von einem inneren Seelen-
wesen ausgehen, das der AufSenwelt gegentubergestellt ist.*° Alle drei
Positionen zusammengenommen fithren zu der sich selbst aufhebenden
Aussage: Es gibt Bewusstsein und es gibt es nicht! Der Widerspruch ist
innerhalb der klassischen, zweiwertigen Logik nicht auflosbar. Erst in

97 Siehe Churchland (1986).

98 Hier im Anklang an den Begriinder der amerikanischen Psychologie Wil-
liam James (1890).

99 So dann Fichte (1997 [1802]) im Anschluss an Kant.

100 Ob wir es wollen oder nicht, die unseren Alltag leitende Erkenntnistheorie
ist der Dualismus, wie auch Drew Leder (1990) aus phanomenologischer
Perspektive aufzeigt.

79

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

einer polykontexturalen Logik im Sinne Gotthard Guinthers, in der lo-
kal das Gesetz des ausgeschlossenen Dritten weiterhin gilt, aber dennoch
Kontradiktionen unter bestimmten Voraussetzungen sinnvolle Aussagen
sein konnen, ldsst sich dies in ein Aussagensystem ubertragen.

Die Theorie der Polykontexturalitdt formuliert ein System unterschied-
licher logischer Positionen, mit denen Grund und Begriindetes — Subjek-
te und Objekte — auf verschiedene Stellen verteilt werden und so in ein
wechselseitiges Austausch- und Begriindungsverhiltnis gelangen. An ei-
nem Ort kann etwas der Fall sein, von einem anderen Ort aus gesehen
nicht. Etwas, was an einer Stelle als Ursache erscheint, kann woanders
als Wirkung identifiziert werden. Um es mit den Worten von Rudolf Ka-
ehr auszudricken:

»]Jeder Ort der Begriindung wird in diesem Fundierungsspiel Grund und
Begriindetes zugleich. Orte sind untereinander weder gleich noch ver-
schieden; sie sind in ihrer Vielheit voneinander geschieden. Die Ortschaft
der Orte ist bar jeglicher Bestimmbarkeit. «°*

Damit wird es moglich, dass sich Aussagen je nach Position auch wider-
sprechen konnen, ohne dass dies die jeweils lokal geltenden Wirkbezie-
hungen aufhebt. Wir landen hiermit bei einer transklassischen Logik.
Auch Selbstreferenz lasst sich auf diese Weise widerspruchsfrei beschrei-
ben, namlich indem die unterschiedlichen Aspekte der selbstbeziiglichen
Aussage auf verschiedene logische Orte verteilt und damit Paradoxien
vermieden werden.

Das (Schein-)Problem der Willensfreibeit als Beispiel
fiir transklassische Verwicklungen

Am Beispiel des Problems der Willensfreiheit lasst sich gut illustrieren,
wie sich zwei nicht miteinander in Deckung zu bringende Perspektiven
auf zwei unterschiedliche logische Orte verteilen lassen und welche Ein-
sichten dies mit sich bringt. Bekanntlich ist die subjektive Empfindung
der Willensfreiheit nicht vereinbar mit der objektiven Beschreibung ei-
nes menschlichen Gehirns als einer strukturdeterminierten Einheit. In
Bezug auf letztere wird man mit Gerhard Roth unweigerlich zu dem
Schluss kommen miissen, dass »nicht unser Ich, sondern unser Gehirn
entscheidet«'2, Aus einer phinomenologischen Perspektive ldsst sich je-
doch der Unterschied in den Empfindungen, etwas freiwillig oder ge-
zwungen zu tun, kaum negieren. Freiheit und Freiwilligkeit sind fiir uns
etwas sehr Wesentliches. Logisch lasst sich die Frage von Freiheit und
Determinismus also nur in Referenz auf die jeweilige Beobachterpositi-
on angehen. Es gilt mit Max Planck:

1o1 Kaehr (1993, S. 170 f.).
102 Roth (2003).

8o

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

»Von aufSen betrachtet ist der Wille kausal determiniert, von innen be-
trachtet ist der Wille frei. Mit der Festlegung dieses Sachverhaltes erle-
digt sich das Problem der Willensfreiheit. Es ist nur dadurch entstanden,
dass man nicht darauf geachtet hat, den Standpunkt der Betrachtung
ausdriicklich festzulegen und einzuhalten. Wir haben hier ein Muster-
beispiel fiir ein Scheinproblem. «3

Es gibt den freien Willen und es gibt ihn nicht! Dies ist nicht nur eine
philosophische Gedankenspielerei, sondern wir selbst leben taglich Mi-
nute fur Minute in einer Welt, in der diese beiden Standpunkte nicht zur
Deckung kommen. Dies erscheint fur uns als Differenz zwischen Erle-
ben und Handeln, als Differenz zwischen Wirklichkeit und Moglichkeit,
zwischen Innen und AufSen, zwischen System und Umwelt. Das Erschei-
nen einer Differenz**+ —sei es in Form der Divergenz von Innen- und Au-
Benperspektive oder der zwischen erlebendem und handelndem Ich — ist
konstitutiv fiir unsere Existenz. Es ist immer schon Ausdruck davon,
dass wir Wesen darstellen, die selbst Teil der Welt sind, also die »Exo-
welt« nur aus der »Endowelt« erkunden konnen.**s Doch aus der Innen-
perspektive konnen wir niemals auch nur annihernd um all das wissen,
was die Welt — und damit auch uns selbst — ausmacht. Um in dem Bild
der Oberflichen- und Tiefenstruktur zu bleiben, das im Zusammenhang
mit der Interaktion mit Computern eingefithrt wurde: Aus der subjekti-
ven Perspektive haben wir die Bilder, die Tone, die Empfindungen, die
Gedanken, die Geriiche und die Geschmicker, die uns im Bewusstseins-
prozess erscheinen. Wir haben jedoch keinen Zugang zu all den komple-
xen Prozessen der Welt, die uns diese Erfahrungen ermoglichen.

Auch dies verweist wieder darauf, dass unsere Existenz auf selektiver
Blindheit beruht. Denn wenn die AufSen- mit der Innenperspektive zu-
sammenfallen wiirde, dann gibe es keine Differenz, die uns erscheinen
konnte, um uns zu informieren. Nur Systeme, die nicht alles wissen kon-
nen, versuchen der Welt Information abzuringen.

Was dies bedeutet, lasst sich an alltiglichen Vorgiangen veranschauli-
chen. Hier ein Beispiel: Ich spiire ein Zwicken in der Korperregion, in der
mein Magen liegt. Im Sinnhorizont tauchen unterschiedliche Moglich-
keiten auf, was das Erscheinen dieses kleinen Schmerzes bedeuten konn-
te. Vielleicht habe ich zu viel gegessen, vielleicht ist es ein Anzeichen fiir
eine Erkrankung, vielleicht handelt es sich um ein Stresssymptom oder
anderes. Einerseits kann ich nicht wissen, was die objektive Ursache der
Empfindung ist, da ich nicht einmal annihernd die Komplexitit meiner
korperlichen Prozesse begreifen, geschweige denn nachverfolgen kann.

103 Planck (1958, S. 25 f.).
104 Hier formuliert in Anklang an Luhmann (2008, S. 15), weiter unten auch
in einem ausfiihrlicheren Zitat.

105 Rossler (1992).

81

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

Andererseits fordert mich der Schmerz zu einer Interpretation und Reak-
tion heraus. Soll ich zum Arzt gehen, die Sache ignorieren, mir vielleicht
einen Tee machen oder vielleicht einfach in Zukunft etwas Gesiinde-
res zum Frithstiick essen? Unweigerlich wirft die Schmerzwahrnehmung
unterschiedliche Moglichkeitshorizonte des Verstehens auf. Sofern man
mit Luhmann Sinn als die Differenz von Aktualitit und Moglichkeit
begreift,*¢ werde ich durch das Geschehen in ein Sinngewebe verstrickt,
in dem ich zum Beobachter des Geschehens wie auch zum Akteur wer-
de. Die Kombination aus der Intransparenz der Situation einerseits (ich
kenne die Ursache meines Schmerzes nicht) und den unterschiedlichen
Sinnhorizonten des Verstehens andererseits (den moglichen Konsequen-
zen und Handlungsoptionen) ldasst mich zum Subjekt und Zentrum des
Geschehens werden. Gerade weil ich nicht alles wissen kann, sehe ich
mich in die Situation versetzt, in eine offene Zukunft hinein handeln und
entscheiden zu miissen. Ich erfahre mich selbst als Zentrum des Gesche-
hens — als Interpret meiner Existenz.

Wiirde mich hingegen eine Beobachterin von auflen beschreiben,
wiirde sie bei hinreichend genauer Untersuchung die Faktoren benen-
nen konnen, die zu einer bestimmten Weise des Erlebens und Handelns
von mir gefithrt haben. Sie wird etwa meine hirnorganischen Prozes-
se beschreiben (Physiologie), meine Verhaltensdispositionen formulie-
ren (Psychologie) und auch die kulturellen Semantiken rekonstruieren
konnen, die die Sinnfiguren zur Verfiigung stellen, an denen ich mich
orientiere (Soziologie). Dies zusammengenommen wiirde meine Ent-
scheidungen keineswegs als frei erscheinen lassen, sondern vielmehr als
physiologisch, psychologisch und sozial vorherbestimmt. Von auflen be-
trachtet, wiren meine Kognitionen und mein Verhalten vollkommen
spezifiziert. Da ich von innen keinen Zugang zu all den genannten Va-
riablen habe, erscheinen mir meine Zukunft und die darin aufgespann-
ten Moglichkeitshorizonte als unbestimmt und damit offen in Hinblick
auf meine Entscheidung.

Wenn den Maschinen die Differenz erscheint

Die komplexen Lagerungen undurchschaubarer, jedoch miteinander ge-
koppelter physischer, psychischer und sozialer Prozesse bringen es mit
sich, dass fiir einen Teil der Welt Nichtwissen instruktiv wird. Dies ge-
schieht immer dann, wenn kognitive Einheiten bzw. Lebensformen ent-
stehen, welche Schnittstellen erzeugen, die eine unhintergehbare Diffe-
renz von Oberfliche und Tiefenstruktur hervorbringen und die an der
Oberflache entstehenden Informationen fiir den Aufbau und die Orien-
tierung des eigenen Selbst- und Weltverhaltnisses nutzen. Selbstredend

106 Siehe Luhmann (1993a, S. 92 ff.).

82

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POLYKONTEXTURALER BLICK AUF DAS BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

ist dies bei der phdnomenalisierten Welt der Fall, die uns als Innenwelt
erscheint und allein schon deshalb als Information einen Unterschied
macht.

In dieser Innenwelt mag die Auflenwelt zwar als im eigenen Kalkiil
mitgefithrt werden (etwa als Erwartung, als Projektion einer Zukunft
oder einer unbekannten Welt, an die man sich durch weitere Aktionen
und Markierungen herantasten kann). Die AufSenwelt (darunter auch
die Dynamik meiner physiologischen und hirnorganischen Prozesse)
bleibt fiir mich als Horizont jedoch ebenso unerreichbar, wie ich nicht
in die Zukunft schauen oder die subjektive Erfahrung eines anderen
Menschen nicht wahrnehmen, seine Reaktionen nicht vollstindig anti-
zipieren kann. Wie Wittgenstein feststellt, besteht die Willensfreiheit da-
mit genau darin, dass meine kiinftigen Handlungen nicht gewusst wer-
den konnen. Da ich meine Zukunft nicht aus der Gegenwart erschliefSen
kann, ist der deterministische Kausalnexus fiir mich unterbrochen — und
ebendies erfahre ich als Freiheit.*”

Man konnte in diesem Sinne auch sagen, dass die Welt fiir mich tran-
szendent wird, indem nidmlich das Uberschreiten der Grenzen meiner
Erfahrung und meines Bewusstseins jetzt fir meine Lebenspraxis selbst
instruktiv wird. Sobald ich also mit der unberechenbaren Komplexitit
der anderen Seite konfrontiert bin und dies fiir mich in Rechnung stellen
muss, erscheint dies als meine Freiheit. Es bedarf damit keiner zweiten,
aufSerhalb der Welt stehenden (esoterischen) metaphysischen Qualitit,
die in eine seelenlose materielle Welt hineinagiert. In dieser Konstellati-
on der beiden Perspektiven — von innen und aufSen (bzw. vor und hinter
der Schnittstelle) — ist weder das Geistige dem Materiellen vorgelagert
noch umgekehrt die Materie dem Geist.

Damit konnten aber prinzipiell auch kybernetische Maschinen gebaut
werden, die in genau dem zuvor beschriebenen Sinne eine Existenz ge-
winnen, namlich indem sie damit konfrontiert werden, nicht alles zu wis-
sen, aber dennoch weiter operieren miissen.

Wenn wir es von einer anderen, phinomenologischen Seite anschnei-
den: Es bleibt allein die Verkettung von Prozessen, die durch ihre spezifi-
sche Form der Organisation den Unterschied von Eine-Welt-Haben und
Teil-der-Welt-Sein aufwerfen. Dies geschieht immer dann, wenn Mate-
rie- und Energiefliisse einen Organismus oder eine Maschine generieren,

107 Wittgenstein (1963 [1922], Proposition 5.135 f.; gesperrt im Original) for-
muliert im Tractatus zum Problem der Willensfreiheit Folgendes:
» Auf keine Weise kann aus dem Bestehen irgend einer Sachlage auf das Be-
stehen einer von ihr ginzlich verschiedenen Sachlage geschlossen werden.
Einen Kausalnexus, der einen solchen Schluss rechtfertigte, gibt es nicht.
Die Ereignisse der Zukunft k 6nnen wir nicht aus den gegenwirtigen er-
schlieSen.
Der Glaube an den Kausalnexus ist der Aberglaube.«

83

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VON INFORMATION ZUM BEWUSSTSEIN DER MASCHINEN

der oder die zwar von auflen gesehen nicht von den stofflichen und ener-
getischen Fliissen zu trennen ist, aus denen er oder sie sich reproduziert,
von innen jedoch mit seinen und ihren Kognitionen bestimmte Aspek-
te als seine oder ihre Welt konstruiert. Solch ein Organismus oder solch
eine Maschine haben insofern eine Welt, als er oder sie sich in ihr orien-
tieren und auf sie zugreifen konnen — und er oder sie sind insofern Teil
der Welt, als er oder sie letztlich nichts anderes sein konnen als das Ge-
flecht an Relationen, die ihm oder ihr die Welt ermoglichen. Die Kopra-
senz der beiden Perspektiven — Teil-der-Welt-Sein und Eine-Welt-Haben
— generiert einen Reflexionstiberschuss, der nicht kausal auf die eine oder
andere Seite zuriickgefiihrt werden kann und seinerseits in dieser Welt
einen Unterschied macht. Wenn wir die diesbezugliche Differenz als das
entscheidende kognitive Merkmal betrachten, konnte all dies prinzipiell
auch bei menschengemachten kognitiven Maschinen der Fall sein, sofern
diese uber ein hinreichend komplexes Design verfiigen, das es erlaubrt,
die Differenz in den kognitiven Prozess wiedereinzufuhren (siehe hierzu
ausfiihrlich Kap. I1.3; zur Bedeutung des Re-entry aus der Perspektive
der Hirnforschung siehe zudem Kap. 1IL.2).

Sobald uns etwas subjektiv erscheint, wir also etwa Farben und Ge-
stalten wahrnehmen, Empfindungen verspiiren, Musik erleben oder Ge-
danken haben, miissen auch all diese Phinomene als Differenz betrach-
tet werden. Da ist keine Entitit, die erlebt, sondern nur die Schnittstelle
einer Differenz innerhalb eines sich manifestierenden relationalen Gefi-
ges. Oder um an die Worte Wittgensteins zu erinnern: » Das Subjekt ge-
hort nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt. «*°*

Hiermit entsteht auch ein neuer, durch die Einsichten der Kybernetik
geschulter Blick auf die phanomenologische Tradition. Die Tatsachen
des Bewusstseins verweisen nicht mehr auf die Welt, sondern auf die Dif-
ferenz, in der sie uns erscheint, wie Niklas Luhmann ausfiihrt:

»Phianomenologie ist hier weder gemeint als Erscheinen des Geistes in
der Welt noch als Erscheinen der Welt im Geiste. Wir setzen weder das
Hegelsche noch das Husserlsche Theorieprogramm fort, sondern begrei-
fen Phinomenologie als Lehre vom Erscheinen der Differenz, und zwar
zunichst: der Differenz des Wirklichen und des Moglichen. «**

Was passiert aber nun, wenn die Differenz zwischen Wirklichem und
Moglichem auch in den von Menschen gemachten Maschinen instruk-
tiv wird? Was ist, wenn kiinstliche Intelligenzen ihrerseits die Grenzen
ihrer Welt zu reflektieren beginnen? Was geschieht, wenn sie der Bezie-
hung zwischen Tiefe und Oberflache in einer Weise gewahr werden, die
Unrubhe, vielleicht sogar Beunruhigung hervorruft?

108 Wittgenstein (1963 [1922], Proposition 5.632).
109 Luhmann (2008, S. 15).

84

https://doLorg/10.5771/8783748915720-28 - am 15.01.2026, 03:14:50. @)



https://doi.org/10.5771/9783748915720-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I.1 Information, Nichtwissen und Entropie
	I.2 Mit Gotthard Günther von der zweiwertigen zu einer polykontexturalen Logik
	I.3 Gotthard Günthers polykontexturaler Blick auf das Bewusstsein der Maschinen

