
https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


ETHIK 
MORAL

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


Ethik und Moral

Herausgegeben von Sebastian Schleidgen
Band 2

Sebastian Schleidgen  

Gleichheit und Gerechtigkeit
Beiträge zur Egalitarismusdebatte

 

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


Sebastian Schleidgen    
Gleichheit und Gerechtigkeit. Beiträge zur Egalitarismusdebatte
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017
ISBN: 978-3-8288-6937-0
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4096-6  im Tectum Verlag erschienen.)

Ethik und Moral
Herausgegeben von Sebastian Schleidgen
Band 2
Umschlaggestaltung: Thomas Wasmer | Tectum Verlag

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
 

sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


5 

Inhalt 

Sebastian Schleidgen 
Einleitung ..................................................................................... 7 

Stephan Schlothfeldt 
Gleichheit richtig verstanden ................................................... 11 

Jörg Löschke 
Egalitarismus und Parteilichkeit .............................................. 25 

Angelika Krebs 
„Was von allein wächst, wird weggemacht.“ 
Natur, Gleichheit und Gerechtigkeit ....................................... 45 

Bernward Gesang 
Egalitarismus und Prioritarismus auf dem Prüfstand ........... 71 

Julian Culp 
Globaler Egalitarismus. Eine Kritik ....................................... 101 

Johannes J. Frühbauer 
Komplexe Gleichheit in einer  
pluralistischen Güterperspektive.  
Notizen zu Michael Walzers gerechtigkeitsethischem  
und sozialhermeneutischem Denken .................................... 127 

Orsolya Friedrich & Sebastian Schleidgen 
Zur Rolle von Selbstbestimmung und Autonomie  
in John Rawls‘ kontraktualistischer Begründung eines 
pluralistischen Egalitarismus ................................................. 145 

Autoreninformationen ............................................................ 159 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

7 

Sebastian Schleidgen 
Einleitung 

Ungerecht scheint zu sein: 
einmal der Gesetzesübertreter, 

[…] zweitens der Habsüchtige, 
der andere übervorteilt, […] drittens 

der Feind der Gleichheit.  
Hieraus erhellt denn auch, 

daß gerecht sein wird 
wer die Gesetze beobachtet 

und Freund der Gleichheit ist. 
(NE V, 2; 1129a) 

 
[…] wo immer beim Handeln es ein Mehr oder 

Weniger gibt, gibt es auch ein Gleiches. Ist nun das 
Ungerechte ungleich, so wird das Gerechte gleich sein. 

Davon sind auch ohne Beweis alle überzeugt. 
(NE V, 6; 1131a) 

Die Bedeutung der Begriffe Gleichheit und Gerechtigkeit und ihr Verhält-
nis ist seit der Antike Gegenstand intensiver philosophischer Debatten. 
Aristoteles etwa vertritt bereits in seiner Nikomachischen Ethik die Auf-
fassung, dass Gleichheit wesentlicher Bezugspunkt für Gerechtigkeit 
ist. Dabei unterscheidet er bekanntermaßen zwischen allgemeiner und 
spezieller Gerechtigkeit: Die allgemeine Gerechtigkeit dient der Beförde-
rung des Gemeinwohls durch die Einhaltung der gesetzlichen Pflichten 
(worunter nach Aristoteles auch die Pflichten zur sittlichen Haltung fal-
len). Sie entspricht letztlich vollkommener Tugendhaftigkeit, bezieht 
sich dabei aber notwendig auf die adäquate Anerkennung aller anderen 
(Mitbürger). Die allgemeine Gerechtigkeit zielt mithin darauf ab, jedem 
anderen – als in gewissem Sinne Gleichen – gerecht zu werden. 

Im Unterschied dazu ist die spezielle Gerechtigkeit bei Aristoteles mit 
Fragen der distributiven bzw. Verteilungsgerechtigkeit sowie der kom-
mutativen bzw. ausgleichenden Gerechtigkeit befasst.1 Gemäß Aristote-
les‘ Vorstellung von distributiver Gerechtigkeit sollen materielle und 
immaterielle Güter in Abhängigkeit von relevanten Eigenschaften der 
in einer Verteilungssituation betrachteten Personen – etwa ihrer Wür-
digkeit, Fähigkeit, Bedürftigkeit, etc. – verteilt werden: Das Verhältnis 

                                                             
1 Letztere sollen hier allerdings vernachlässigt werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

8 

der Quantität eines Gutes, das eine Person X erhält zur Quantität dieses 
Gutes, das eine Person Y erhält, soll gleich dem Verhältnis der Würdig-
keit, Fähigkeit, Bedürftigkeit o.ä. von X zur Würdigkeit, Fähigkeit, Be-
dürftigkeit o.ä. von Y sein. Verteilungsgerechtigkeit in diesem Sinne 
folgt also nicht dem Diktum absoluter Gleichheit, sondern vielmehr je-
nem der Verhältnisgleichheit (von zugeteilten Gütern und Würdigkeit, 
Fähigkeit, Bedürftigkeit etc.). 

Wiewohl Aristoteles je nach (Gerechtigkeits-)Zusammenhang unter-
schiedliche Gleichheitsbegriffe in Anschlag bringt, liegt seinen Überle-
gungen prinzipiell das Postulat der Anerkennung aller anderen (Mit-
bürger) als Gleiche im Sinne einer als selbstevident ausgezeichneten 
Prämisse zugrunde. Notorisch strittig und zentraler Bezugspunkt der 
Egalitarismus-Debatte ist dabei bis heute, ob dieses Postulat zutrifft und 
– falls ja – wie es zu verstehen ist, d.h., inwiefern Gleichheit gerechtig-
keitsrelevant ist, was gerechtigkeitsrelevante Gleichheit ggf. bedeutet 
und worauf sie sich bezieht. 

Diesen Fragen widmen sich die Beiträge im vorliegenden Band: Stephan 
Schlothfeldt vertritt die These, dass es Egalitaristen primär nicht um eine 
Gleichverteilung von Gütern – einen distributiven Egalitarismus –, son-
dern zuallererst um die gleiche Achtung aller Menschen – einen men-
schenrechtlichen Egalitarismus – ginge, der allerdings eine gewisse 
Gleichverteilung wahrscheinlich notwendig machen würde. 

Jörg Löschke verweist in seinem Beitrag auf Probleme, die seiner Ansicht 
nach mit einem solchen menschenrechtliche Egalitarismus verbunden 
sind, insbesondere den angemessenen Umgang mit der Intuition beson-
derer moralischer Pflichten gegenüber nahestehenden Personen. 

Angelika Krebs konstatiert, dass ein menschenrechtlicher Egalitarismus 
trivial bzw. redundant, ein distributiver hingegen ungerecht sei und ar-
gumentiert demgegenüber für einen Humanismus, der insbesondere 
auf der angemessenen Berücksichtigung von Menschenwürde sowie 
Genügsamkeit basiert. 

Bernward Gesang beschäftigt sich mit jeweils zwei Varianten des Egali-
tarismus und des Prioritarismus (als einem der philosophischen Haupt-
gegner des Egalitarismus), kritisiert beide als unplausibel und wirft die 
Frage auf, ob Gerechtigkeit vor diesem Hintergrund überhaupt als Leit-
idee der politischen Philosophie dienen kann. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


9 

Julian Culp diskutiert die Idee eines globalen distributiven Egalitaris-
mus und lehnt sie mit Blick auf die ihr zugrundeliegende Begründungs-
strategie bzw. ihre praktischen Konsequenzen ab. 

Johannes J. Frühbauer verweist demgegenüber auf die Vorzüge von Mi-
chael Walzers Konzeption komplexer Gleichheit und die in ihr enthal-
tene partikularistische Sensitivität gegenüber Differenzen in und zwi-
schen verschiedenen Gesellschaften. 

Orsolya Friedrich und Sebastian Schleidgen beschließen den Band mit ei-
ner Diskussion kontraktualistischer Begründungsstrategien pluralis-
tisch-egalitaristischer Ansätze und insbesondere der Frage, welches 
Autonomieverständnis solchen Ansätzen zugrunde liegen kann bzw. 
muss. 

Mein Dank gilt allen Autoren für ihre Bereitschaft, einen Beitrag zu die-
sem Band beizusteuern sowie dem TECTUM Verlag für die Möglich-
keit der Veröffentlichung und Sarah Bellersheim für die Betreuung der 
Publikation. Danken möchte ich außerdem Jörg Müller für die Geneh-
migung des Abdrucks von vier Bildern aus seiner Bilderbuchmappe 
Alle Jahre wieder saust der Presslufthammer nieder. Und schließlich danke 
ich dem Suhrkamp Verlag für die Genehmigung, eine leicht veränderte 
Fassung eines Kapitels aus Bernward Gesangs 2011 erschienenen Buchs 
Klimaethik abdrucken zu dürfen. 

Vallendar, Dezember 2017  Sebastian Schleidgen 

Literatur 
Aristoteles (1995): Philosophische Schriften, Bd. 3: Nikomachische Ethik 

(übers. v. Eugen Rolfes, bearbeitet von Günther Bien). Hamburg: Felix 
Meiner. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

11 

Stephan Schlothfeldt 
Gleichheit richtig verstanden  

All men are created equal.  
(Amerikanische Unabhängigkeitserklärung, 1776) 

 
Liberté, egalité, fraternité.  

(Rekonstruierter Leitspruch der Französischen Revolution, 1789) 
In den bedeutenden Dokumenten der Aufklärungs- und Revolutions-
zeit begegnet uns überall die Idee der Gleichheit. Sie wurde offensicht-
lich dem alten Regime entgegengehalten, das wesentlich inegalitäre 
Züge trug. Zwar wurde, wie man am ersten Zitat sieht, oft von fakti-
scher Gleichheit geredet, aber das ist eher irreführend und scheint mir 
auch nicht der tragende Gedanke zu sein, denn wir gleichen uns nur in 
wenigen Hinsichten. Gemeint war vielmehr die normative Behaup-
tung, dass alle Menschen gleich zählen und gleiche Beachtung verdie-
nen. 

Von diesem Impetus ist in der zeitgenössischen (oft technischen) philo-
sophischen Debatte über Gleichheit nicht viel zu spüren.1 Im Gegenteil 
mehren sich gar die Stimmen, die der Gleichheit normative Relevanz 
absprechen wollen.2 Sind die traditionellen Gleichheitsforderungen 
teils obsolet, teils überzogen, teils nur rhetorisch, wie Kritiker meinen? 
Oder sind sie substantiell und heute so aktuell wie früher? Zu dieser 
Frage will ich im vorliegenden Beitrag Stellung nehmen. Dabei wird es 
zum einen um Aspekte gehen, die in der enggeführten heutigen Dis-
kussion kaum eine Rolle spielen (Abschnitte 1 u. 3), zum anderen soll 
in Grundzügen eine kritische Auseinandersetzung mit der neueren 
Gleichheitskritik stattfinden (Abschnitt 2). Für die Gegenkritik bietet es 

                                                             
 Für hilfreiche Hinweise danke ich Insa Lawler und Sebastian Schleidgen. 

1 Die Debatte um Gleichheit, die ab den 1980er Jahren zwischen Ronald Dwor-
kin, Richard Arneson, Gerald Cohen, Amartya Sen und John Roemer geführt 
wurde, kreiste vor allem um die Frage, ob als Gleichheitsindex Wohlergehen 
oder Ressourcen geeignet seien und wie dies genauer ausbuchstabiert wer-
den müsse (Dworkin 1981a&b, Arneson 1989, Cohen 1989, Sen 1993, Roemer 
1996). 

2 Am prägnantesten wurde diese These von Harry Frankfurt (2000) formuliert; 
sie findet sich aber bereits früher bei Joseph Raz (2000). Im deutschen Sprach-
raum hat sich vor allem Angelika Krebs (2000) mit einer solchen Position her-
vorgetan. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


12 

sich an, sich zunächst vor Augen zu führen, was mit der Idee der 
Gleichheit eigentlich einmal gemeint war. 

1. Die Idee der Gleichheit
Um den Impetus der aufklärerischen Gleichheitsforderung zu verste-
hen, muss man sich deutlich machen, wie die soziale Welt bis dahin 
aussah. Vor allem erkennen wir eine hierarchische Gliederung: Men-
schen wurden weitgehend von Geburt an je nach Stand abgestuft hin-
sichtlich dessen, was ihnen zustand – einige regierten, andere hatten zu 
gehorchen; einige frönten dem Müßiggang, während andere schufte-
ten; einige hatten immense Besitztümer, während andere von der Hand 
in den Mund lebten. Sogar die rechtliche Stellung war unterschiedlich 
in Abhängigkeit vom sozialen Stand,3 und selbst die Grußformeln un-
terschieden sich je nach Rang. 

Angesichts dieser Befunde wäre es irreführend zu sagen, dass Gleich-
heit vor der Neuzeit eine nennenswerte Rolle spielte. In der Antike ist 
nur der Grundsatz etabliert, dass Gleiches gleich zu behandeln sei, Un-
gleiches ungleich – aber das ist offensichtlich kein egalitäres Prinzip im 
hier relevanten Sinne,4 denn es ist mit den genannten Rangunterschie-
den vereinbar: Menschen von „edler“ und von „niederer“ Geburt gal-
ten eben nicht als gleich, also stand ihnen auch nicht dasselbe zu. Im 
Christentum war eine Tendenz zur Gleichheit der Menschen zwar an-
gelegt, aber das bezog sich natürlich nur auf Gläubige und nach domi-
nanter Auffassung auch ausschließlich auf religiöse Belange (hinsicht-
lich der Stellung gegenüber Gott), ohne dass daraus wesentliche recht-
liche, politische oder soziale Konsequenzen gezogen worden wären 
(Lübbe 1992). 

Abgesehen von Zwang wurde die hierarchische Ordnung wesentlich 
dadurch gestützt, dass den Schlechtergestellten ihre untergeordnete 
Stellung anerzogen wurde. Man muss wohl davon ausgehen, dass dies 
tief in ihrem Selbstbild verankert war, also von den meisten weitgehend 
akzeptiert wurde. Da sie keine gegenteiligen Erfahrungen machen 
konnten, ist es auch nicht überraschend, dass sie den Eindruck hatten, 

3 Als Beispiel lässt sich anführen, dass Verbrechen gegen Höherrangige gra-
vierender bestraft wurden als gleichartige Vergehen der Höhergestellten ge-
gen Niedriggestellte. 

4 Stefan Gosepath (2004: 122) weist allerdings darauf hin, dass bereits dieses 
Prinzip Ungleichheiten reduziert. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

13 

sie seien für anspruchsvolle Tätigkeiten, politische Aufgaben und der-
gleichen nicht geschaffen. Erstaunlich ist eher, dass dennoch manche 
das Selbstvertrauen hatten, sich gegen diese Ordnung aufzulehnen. 

Die Idee der Gleichheit wird erst mit der Aufklärung relevant. Hier 
wurde erstmals die Gleichheit der Menschen propagiert. Hinsichtlich 
der praktischen Forderungen scheint es zunächst Gleichheit vor dem 
Recht zu sein, die eingeklagt wird.5 In Verbindung damit ging es um 
Standesunterschiede, die in Frage gestellt wurden; später folgte die For-
derung nach gleicher politischer Partizipation und schließlich die For-
derung nach der Beseitigung ökonomischer Ungleichheiten. Ebenfalls 
erweiterte sich der Kreis derjenigen, für die Gleichheit gefordert wurde 
– ging es zunächst um männliche Bürger eines Landes, wurden später 
die Ungleichheiten zwischen den Geschlechtern und dann auch die 
zwischen Nationalitäten und Rassen angeprangert.6 

Auch wenn es offensichtlich unterschiedliche Dimensionen sind, auf 
denen Gleichheit gefordert wurde, und sich die Forderungen in ihrer 
Radikalität unterscheiden, glaube ich dennoch, dass es ein verbinden-
des Element gibt, das sich immer mehr ausgeweitet hat: die Forderung 
nach gleicher Anerkennung oder Achtung.7 Zunächst wurden die of-
fensichtlichsten Verletzungen dieses Prinzips attackiert – dass Men-
schen nicht einmal rechtlich als Gleiche anerkannt wurden und ihre so-
ziale Stellung von der Standeszugehörigkeit abhing. Ebenfalls wurde 
bald deutlich, dass geringerer politischer Einfluss einen Mangel an Ach-
tung darstellt.8 Auch die unterschiedlichen Entfaltungsspielräume 

                                                             
5 Genauer handelt es sich um zwei Dimensionen: Zum einen um die Gleichbe-

handlung im etablierten Rechtssystem, zum anderen um die Beseitigung von 
Vorrechten (gleiche Rechte). 

6 Eine schöne Rekonstruktion der historischen Abfolge dieser egalitären For-
derungen findet sich bei Honneth (1992: 175ff.). 

7 Die Begriffe „Achtung“, „Anerkennung“ und „Respekt“ verwende ich in 
diesem Aufsatz synonym. Sie sind nicht zu verwechseln mit gradueller Wert-
schätzung. Dass gleiche Achtung die Grundlage unseres modernen Selbst-
verständnisses bildet, ist in der politischen Philosophie vielfach betont wor-
den (Dworkin 1981a, Kymlicka 1990, Sen 1992, Gosepath 2004), allerdings 
unter Vernachlässigung einiger Aspekte, die mich hier interessieren. Thomas 
Nagel (1979) hat einen weiteren Blick auf die verschiedenen Dimensionen der 
Gleichheit, lässt sie aber in seinem Beitrag dazu bis auf die individualistische 
Verteilungsfrage gleich fallen. 

8 Das demokratische Prinzip hat vor allem eine symbolische Funktion: Es be-
gründet sich weniger daher, dass jeder in gleicher Weise politisch kompetent 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


14 

durch die ökonomische Lage konnten in diesem Sinne als eine unglei-
che Anerkennung der Menschen gesehen werden hinsichtlich ihrer 
Möglichkeiten, ein wünschenswertes Leben zu führen. 

Nun könnte man sagen: Das war einmal, und mit Ausnahme der öko-
nomischen Ungleichheit sind diese Missstände behoben; schließlich 
sind wir (zumindest als Staatsbürger) vor dem Gesetz gleich, haben die 
gleichen Rechte, es gibt keine Stände- und Klassenprivilegien mehr, 
und alle dürfen politisch mitbestimmen. Also ist es vernünftig, sich – 
wie bei Gleichheitsverfechtern üblich – gleich über ökonomische Un-
gleichheit zu unterhalten, also zu prüfen, inwieweit Gleichheit hier 
wünschenswert ist und wie sie zu messen wäre. Ich glaube aber nicht, 
dass das so zutrifft. In weiten Teilen hat sich nur der Fokus verschoben 
hinsichtlich dessen, woran Unterschiede zwischen Menschen festge-
macht werden: Heute geht es darum, wie erfolgreich man in einem Sys-
tem ist, das nach Leistung(sfähigkeit) in (nach)gefragten Hinsichten dif-
ferenziert. Menschen, die nach diesen Kriterien versagen, sind nicht nur 
ökonomisch schlechter gestellt, sondern sie genießen auch weniger 
Achtung. Man denke nur an Menschen, die die Schule abbrechen, aus 
dem Arbeitsleben herausfallen oder gar auf der Straße leben: Nicht sel-
ten werden diese Personen auf Ämtern oder auch in Geschäften wie 
Menschen zweiter Klasse behandelt; von einer gleichen Achtung kann 
also keine Rede sein. Die Botschaft des Egalitarismus war und ist aber: 
Du zählst nicht mehr als ich, weil du Professor bist und ich ein arbeits-
loser Landstreicher.  

Natürlich könnte man der Meinung sein, dass es sich dabei im Unter-
schied zu Stand, Klasse, Rasse oder Geschlecht um begründete Diffe-
renzierungen handelt: Immerhin sind es Leistungen und Verdienste, 
nach denen wir heute unterscheiden, und eine differentielle Wertschät-
zung erscheint hier nicht unangebracht.9 Aber das halte ich letztlich für 
nicht sonderlich überzeugend. Wie Menschen auf der relevanten Leis-
tungsskala abschneiden, ist offensichtlich von Faktoren geprägt, für die 
sie ebenso wenig können wie für ihre Hautfarbe oder ihr Geschlecht – 
etwa natürliche Begabungen, familiärer Hintergrund, soziales Umfeld 

ist, sondern bringt die gleiche Achtung in der politischen Dimension zum 
Ausdruck. 

9 Tugendhat (1993) spricht von sekundärer vs. primärer Diskriminierung; ers-
tere bezieht sich auf Leistung und Verdienst, letztere auf Stand, Klasse, Rasse 
oder Geschlecht.  

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

15 

und dergleichen mehr.10 Warum sollte jemand, der aus einer bildungs-
bürgerlichen Familie kommt, dem viele Möglichkeiten in den Schoß ge-
legt wurden und der eine erfolgreiche Karriere macht, mehr Anerken-
nung verdienen als ein anderer, dessen Eltern von Sozialhilfe lebten, der 
keine Ermutigung und Unterstützung erfahren hat und sein Leben als 
Hilfsarbeiter fristet?11 

Aber selbst wenn eine differenzierte Wertschätzung trotz der genannten 
Bedenken vertretbar sein sollte, gilt das nicht für die Achtung, die wir 
Menschen schulden: Die Idee der Gleichheit verlangt eben, dass wir 
hinsichtlich der Achtung keine Abstufungen machen.12 Das scheint mir 
nach wie vor auch in unserer Gesellschaft nicht gegeben, nicht einmal 
in der Haltung gegenüber und im alltäglichen Umgang mit den Mit-
menschen. 

Zur Stützung der vorgebrachten Thesen bietet sich ein Blick auf einen 
Beitrag von Bernard Williams an, der das geschilderte Problem schon 
früh gesehen und thematisiert hat. Williams unterscheidet verschie-
dene Dimensionen der Gleichheit, die uns hier nicht alle interessieren 
müssen.13 Relevant sind vor allem seine Ausführungen zum gleichen 
Respekt, da sie in eine ähnliche Richtung gehen wie meine obigen Über-
legungen. Williams (1978: 376ff.) konstatiert, dass Menschen sich hin-
sichtlich solcher Eigenschaften wie Begabung, Leistung und Erfolg un-
terscheiden, meint aber, dass sich gerade hier die Gleichheit bewähren 
muss – als eine gleiche Achtung der Menschen hinter den (Miss-) Erfol-
gen und den sozialen Rollen. Es geht also gerade nicht darum, Gleiches 
gleich und Ungleiches ungleich zu behandeln, sondern um gleiche Ach-
tung trotz der genannten Unterschiede. Dies hat nach Williams auch 
praktisch-politische Konsequenzen, denn es ist nicht zuletzt gefordert, 

                                                             
10 Die sozialisatorischen Faktoren kann man zwar auszugleichen versuchen, 

aber das wird sicher nur zu einem gewissen Grad gelingen. 
11 Für eine ausführlichere Kritik am Verdienstgedanken vgl. Schlothfeldt 2012: 

68ff. 
12 Deutlich herausgestellt wird der Unterschied zwischen nicht-gradueller Ach-

tung und gradueller Wertschätzung von Gosepath (2004: 165f.): Mangel an 
Achtung ist Demütigung, im Unterschied zu Kränkung im Falle mangelnder 
Wertschätzung (vgl. zu dieser Unterscheidung auch Honneth 1992: 179ff. so-
wie Ladwig 2006). 

13 Nicht alles, was Williams verhandelt, ist im übrigen gleichheitsbezogen – 
„Gleichheit des Menschseins“ („common humanity“) liegt eher auf der Linie 
des nonegalitären Humanismus (s.u.). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

16 

Menschen ein für gleiche Achtung adäquates Selbstbild zu ermögli-
chen; schließlich können sie durch Erziehung und Sozialisation auch 
dahin gebracht werden, dass sie meinen, gar keinen gleichen Respekt 
zu verdienen, insbesondere bei vollständiger Identifikation mit ihrer 
untergeordneten sozialen Rolle oder Position (Ebd.: 378). 

Williams erkennt also (und das ist in der Debatte selten), dass gleiche 
Anerkennung in unserer heutigen Gesellschaft keineswegs garantiert 
ist. Darüber hinaus behauptet er, es bestünde ein Konflikt mit einer an-
deren Gleichheitsforderung und damit eine innere Spannung im Ideal 
der Gleichheit: einerseits fordere es gleiche Anerkennung, andererseits 
Chancengleichheit beim Streben nach sozialen Positionen. Durch die 
Fokussierung auf höhere (und niedere) Positionen im Rahmen der 
Chancengleichheit werde aber die gleiche Anerkennung, die ja von sol-
chen Positionen absehen soll, eher gefährdet als gefördert (Ebd.: 395ff.). 

Ich denke, dass Williams hier durchaus zu Recht auf eine Gefahr auf-
merksam macht. Allerdings scheint mir das Problem eher darin zu lie-
gen, dass im Rahmen der etablierten Auffassung von Chancengleich-
heit die unterschiedlichen sozialen Positionen nicht angetastet werden. 
Chancengleichheit lässt sich aber auch weiter verstehen, als gleiche 
Aussichten auf ein gutes Leben; so verstanden gibt es nicht nur keinen 
Konflikt mit dem Prinzip der gleichen Achtung, sondern Chancen-
gleichheit könnte sogar als Konsequenz aus diesem Grundsatz angese-
hen werden.14 Die Gefährdung der gleichen Anerkennung ergibt sich 
nicht durch Bemühungen um Chancengleichheit per se, sondern durch 
das Leistungsprinzip. Ob eine auf Leistung („Verdienst“) aufgebaute 
Gesellschaft mit der Idee der gleichen Anerkennung vereinbar ist, er-
scheint allerdings in der Tat fragwürdig: Kann man Achtung und Wert-
schätzung separieren, oder müssten die herrschenden sozialen Bedin-
gungen geändert werden? Auf diese Frage werde ich im Schlussab-
schnitt des Aufsatzes zurückkommen.  

 

2. Gleichheitskritik 
Nachdem ich die Gleichheitsidee und deren heutige Relevanz verdeut-
licht habe, wird es leichter fallen zu sehen, weshalb die zeitgenössische 
Gleichheitskritik nicht überzeugt. Als Repräsentanten dieser Kritik will 
ich vor allem Harry Frankfurt herausgreifen, der in seinem Aufsatz 
                                                             
14 Das scheint Williams nicht zu sehen, denn er verhandelt Verteilungsfragen 

unabhängig vom Prinzip der gleichen Achtung.  

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

17 

Gleichheit und Achtung die provokative Behauptung aufgestellt hat, 
Gleichheit habe in keinem wie auch immer gearteten Sinne normative 
Relevanz.15 

Grundsätzlich sieht Frankfurt nicht, warum es nicht reichen soll, genug 
(für ein gutes Leben) zu haben; den Vergleich mit Bessergestellten hält 
er für fehlgeleitet. Schlechte Leben seien ein Übel, weil sie schlecht sind, 
nicht weil sie schlechter seien als andere Leben (Frankfurt 2000: 41). 

Speziell hinsichtlich des hier thematisierten Anspruchs auf gleiche Ach-
tung spricht Frankfurt einfach von Achtung und setzt sie der Gleichheit 
entgegen. Angeblich werden beide von Egalitaristen verwechselt: Ach-
tung soll heißen, Menschen angesichts ihrer wirklichen Eigenschaften 
zu berücksichtigen, also (so Frankfurt) unparteilich und ohne Willkür. 
Mit Gleichheit habe das aber nichts zu tun; diese sei nur ein Beiprodukt, 
wenn es keine relevanten Unterschiede gibt, also Mensch zu sein der 
allein normativ ausschlaggebende Gesichtspunkt sei (Ebd.: 44ff.). 

Merkwürdig an dieser Position erscheint bereits, dass wir offenbar von 
gleicher Achtung reden, also kein Gegensatz vorzuliegen scheint, son-
dern Achtung von uns durch Gleichheit qualifiziert wird. Frankfurt 
würde dazu wohl sagen, die Formulierung „gleiche Achtung“ sei nur 
Ausdruck der von ihm konstatierten Begriffsverwirrung. Also müssen 
wir prüfen, ob Achtung in Frankfurts Sinne tatsächlich das meint, was 
wir mit gleicher Anerkennung ausdrücken wollten. 

Genau das leuchtet mir nicht ein. Achtung ist bei Frankfurt differentiell; 
unterschiedliche Fähigkeiten und Leistungen bringen unterschiedliche 
Achtung mit sich.16 Dagegen wendet sich aber die Idee der gleichen 
Achtung – man verdient eben nicht mehr Respekt, weil man begabter 
ist oder mehr geleistet hat. Es ist nicht zu sehen, dass Achtung und 
Gleichheit von Egalitaristen verwechselt werden; die Rede von gleicher 
Anerkennung hat vielmehr einen klaren Sinn. Eher verwechselt Frank-
furt etwas, nämlich Achtung mit Wertschätzung, welche durchaus dif-
ferentiell ausfallen dürfte (s.o.). 

In ähnlicher Weise scheitert auch Joseph Raz´ Behauptung, das Prinzip 
der gleichen Achtung sei nur rhetorisch egalitär: Seiner Ansicht nach 

                                                             
15 Angelika Krebs ist moderater, denn sie gesteht wenigstens zu, dass Gleich-

heit bis zu einem gewissen Grad normativ relevant sein kann (Krebs 2000: 
32f.). 

16 Bezeichnenderweise spricht Frankfurt von „angemessener“ Achtung (Frank-
furt 2000: 42). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


18 

bedeutet die Rede von gleichem Respekt „wenig mehr […] als dass jede 
Person zählen sollte“ (Raz 2000: 53), und das Prinzip lasse sich ange-
messener formulieren als „Mensch zu sein ist für sich genommen ein 
hinreichender Grund für Respekt“ (Ebd.: 63). Beides scheint mir nicht 
zu stimmen. Dem Prinzip der gleichen Achtung zufolge soll eben nicht 
jeder nur (irgendwie) zählen, sondern alle sollen gleich zählen; und es 
geht auch nicht nur um einen hinreichenden Grund für (irgendeinen) 
Respekt, sondern um gleichen Respekt.17 

Unparteilichkeit und Willkürverbot als (laut Frankfurt) Bestandteile der 
Achtung sind ebenfalls schwächer als das Prinzip der gleichen Aner-
kennung. Innerhalb des hierarchischen Rahmens galt die Ungleichbe-
handlung der Mitglieder unterschiedlicher Stände eben nicht als will-
kürlich und auch nicht als parteiisch. Doch selbst wenn man argumen-
tieren könnte, dass das dennoch Willkür sei (aber wie?), wäre jedenfalls 
eine ungleiche Anerkennung nach Leistung oder Begabung nicht im 
selben Sinne willkürlich – was Frankfurt ja auch unumwunden aus-
spricht. Eine solche Differenzierung der Anerkennung ist aber genau 
das, was (wie gesehen) aus egalitärer Sicht an der heutigen Gesellschaft 
kritikwürdig erscheint. Es kann also keine Rede davon sein, dass Ach-
tung in Frankfurts Sinne mit gleicher Achtung zusammenfällt. 

Was stört Frankfurt dann an der Gleichheitsidee? Offenbar meint er, 
dass sie die Menschen auf die falsche Fährte lockt – sie schielten, wenn 
sie an Gleichheit interessiert seien, zu sehr auf andere, denen es besser 
geht (Frankfurt 2000: 49). Mit Ungleichheit lässt sich leben, scheint die 
Botschaft zu sein, solange das eigene Potential ausgeschöpft werden 
kann und anerkannt wird. Nur wer in einer relevanten Hinsicht nicht 
respektiert werde, erleide einen moralisch zu berücksichtigenden Scha-
den; eine mögliche Schädigung durch den Vergleich mit anderen füg-
ten sich die Menschen hingegen unnötig selbst zu.  

Aber auch in dieser Hinsicht kann ich den behaupteten Gegensatz zwi-
schen Achtung und Gleichheit nicht sehen: Die von Frankfurt (Ebd.: 
48f.) herausgestellten verletzenden und verstörenden Effekte der kom-
pletten Missachtung stellen sich auch ein, wenn Menschen weniger an-
erkannt werden als andere – sofern ihnen bewusst ist, dass sie gleich 

17 Raz bezeichnet den Grundsatz der gleichen Achtung als Abschlussprinzip 
(closure principle): Er soll anzeigen, dass nur eine bestimmte Eigenschaft (hier: 
Menschsein) zu Ansprüchen berechtigt. Das scheint mir aber ein Trick zu 
sein, denn dass nur das Menschsein (und nichts anderes) zählt, ist erst dann 
einsichtig, wenn man bereits voraussetzt, dass alle gleich zählen (Ladwig 
(2006) sieht das ähnlich). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

19 

zählen. Die Kritik an der überzogenen Orientierung auf Bessergestellte 
(die es ja durchaus geben mag) liegt hingegen auf einer ganz anderen 
Ebene; dieses Problem ist sicher keine Konsequenz der Forderung nach 
gleicher Anerkennung. 

Vor dem Hintergrund der von mir explizierten gleichen Achtung lässt 
sich auch verstehen, was Frankfurt grundsätzlich nicht versteht: Wa-
rum es nicht ausreicht, genug zu haben, sofern andere mehr haben. Das 
ist nicht, wie Frankfurt unterstellt, selbstentfremdetes Schielen auf an-
dere, sondern es geht darum, dass man hinsichtlich der eigenen Anlie-
gen weniger zu zählen scheint als andere, also eine geringere Anerken-
nung erfährt. Es ist durchaus nachvollziehbar, dass Menschen damit 
nicht einverstanden sind. Anhand dieses Aspekts lässt sich sogar ein-
sichtig machen, dass keineswegs jeder den auch im egalitaristischen La-
ger üblichen Kompromiss akzeptieren muss, dass Ungleichheiten ge-
rechtfertigt sind, wenn sie die sozioökonomische Lage der Schlechter-
gestellten verbessern (Rawls´ Differenzprinzip): Die Bessergestellten 
kommen dabei noch besser weg, und das kann als ein Zeichen einer ge-
ringeren Achtung der Schlechtergestellten gedeutet werden.18 

Ich will im Übrigen nicht bestreiten, dass es das von Frankfurt heraus-
gestellte Phänomen gibt. Dass bestimmte Menschen(gruppen) in man-
chen gesellschaftlichen Konstellationen nicht nur weniger, sondern gar 
nicht geachtet, also nicht als Menschen anerkannt werden, ist eine trau-
rige Tatsache – man denke an Sklaverei und Shoa (vgl. dazu insbeson-
dere Margalit 2000). Insofern hat Frankfurts Position ihre Berechtigung. 
Diese gänzliche Missachtung ist auch sicherlich noch grausamer und 
verletzender als eine Abstufung der Menschen – die unteren Stände 
wurden im Mittelalter immerhin als Menschen geachtet. Aber der hu-
manitäre Nonegalitarismus19 deckt eben nicht alles ab, was uns aus mo-
ralischer Perspektive interessieren kann. In dieser Hinsicht irrt Frank-
furt, und das festzuhalten ist wichtig, um zu erkennen, dass hier etwas 
zu entscheiden ist. Damit ist natürlich noch nicht gesagt, wer Recht hat 
                                                             
18 Nagel (1979: 110) macht deutlich, dass eine Schädigung der Selbstachtung ein 

Grund sein kann, Ungleichheit trotz eigener materieller Besserstellung abzu-
lehnen. Insofern lässt sich die angedeutete Position evtl. auch im Rawlsschen 
Rahmen vertreten, wenn man das Grundgut der Selbstachtung berücksich-
tigt. Allerdings ist es bezeichnend, dass Rawls (wie alle liberalen Egalitaris-
ten) nicht von wechselseitiger Achtung redet, sondern ein individuelles Gut 
konstruiert. 

19 Für diese Formulierung sowie eine etwas anders gelagerte Kritik am huma-
nitären Nonegalitarismus vgl. Gosepath 2004: 180ff. Siehe dazu auch Schloth-
feldt 2012: 78ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


20 

– man kann durchaus der Meinung sein, dass der Egalitarismus über-
zogen und der humanitäre Nonegalitarismus die plausiblere Position
ist. Dazu wird im folgenden Abschnitt mehr gesagt werden.

3. Folgerungen
Das Prinzip der gleichen Achtung oder Anerkennung ist wichtig, und 
es ist nicht nur rhetorisch, sondern substantiell egalitär. Aber wie weit 
reicht dieser Grundsatz, hat er nennenswerte sozialkritische Implikati-
onen?  

Zunächst einmal kann man den Eindruck haben, dass es sich (wie bei 
Williams) um ein sehr eingeschränktes und wenig radikales Prinzip 
handelt. Könnten nicht viele faktische Ungleichheiten bestehen bleiben, 
sofern nur dafür gesorgt ist, dass sich die Menschen trotz der Unter-
schiede als Gleiche anerkennen? Für rechtliche und politische Ungleich-
heit ist das zwar kaum vorstellbar – es wäre zynisch zu sagen, Men-
schen würden gleich geachtet, wenn sie rechtlich schlechter gestellt sind 
und politisch nicht mitbestimmen dürfen. Aber es scheint weniger klar, 
ob gleiche Achtung und unterschiedliche sozioökonomische Stellung 
nicht zusammengehen können. 

Theoretisch wäre die eben genannte Kombination denkbar, scheint mir, 
und unter dieser Voraussetzung müsste man (sofern man es will) für 
eine Beseitigung sozioökonomischer Ungleichheiten zusätzlich argu-
mentieren. Aber de facto halte ich die angedachte Separierung von An-
erkennung und sozioökonomischer Position für eine Illusion. Ganz of-
fensichtlich gelingt es den meisten nicht, Menschen unabhängig von ih-
rer Stellung und Leistung anzuerkennen, also Wertschätzung und Ach-
tung zu trennen; die sozialen Ungleichheiten strahlen auf die Achtung 
aus. Dafür sprechen die im ersten Abschnitt dieses Artikels genannten 
Beispiele, die sich leicht ergänzen ließen.  

Hinzu kommt, dass diejenigen, die schlechter dastehen, dies durchaus 
mit einem gewissen Recht als eine Verletzung der gleichen Anerken-
nung (hinsichtlich ihrer Anliegen) empfinden können. Diese direkte 
Implikation der gleichen Achtung reicht allerdings nicht so weit, dass 
sie sozioökonomische Ungleichheiten, die alle besser stellen, zwingend 
ausschließt; das gelingt nur über die zuvor geschilderten indirekten Fol-
gen für die wechselseitige Anerkennung. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

21 

Wenn diese Bemerkungen zutreffend sind, lassen sich aus dem Prinzip 
der gleichen Achtung durchaus radikale Schlüsse ziehen. Es erscheint 
mir nicht abwegig, dass unsere etablierte soziale Welt die Forderung 
nach gleicher Anerkennung faktisch verletzt.20 Inwieweit dem so ist, 
also welche (funktionalen) Ungleichheiten hinsichtlich Status, Position 
und ökonomischer Ausstattung noch mit dem Prinzip der gleichen 
Achtung vereinbar sind, ist eine empirische Frage; dazu würde man 
von den Sozialwissenschaften gerne mehr erfahren.21 

Nach meiner Einschätzung würde eine Welt, die das Prinzip der glei-
chen Achtung ernstnimmt, deutlich weniger sozioökonomische Un-
gleichheiten zulassen als wir sie gewohnt sind, und sie wäre in man-
chen Hinsichten wohl sehr anders gestaltet als die Gesellschaften, in de-
nen wir leben.22 Das hätte natürlich seinen Preis. Eine solche Welt wäre 
weniger leistungsorientiert und damit weniger effizient, würde also 
auch insgesamt weniger Wohlstand bieten. Möchte man diesen Preis 
zahlen? Muss man ihn aus moralischen Gründen gar zu zahlen bereit 
sein? Ich denke nicht, dass man muss – eine weniger anspruchsvolle 
humanitäre Moral à la Frankfurt ist ja durchaus eine denkbare Alterna-
tive, und verschiedene Kompromisse zwischen Gleichheit und Effizi-
enz sind ebenfalls möglich. Ob und inwieweit man Egalitarist sein will, 
muss letztlich jede(r) selbst beantworten, indem er/sie sich die Konse-
quenzen einer solchen Einstellung vor Augen führt. Zwingend argu-
mentieren lässt sich hier m.E. nicht mehr; man kann sich nur klarma-
chen, was bei der Entscheidung auf dem Spiel steht, und muss sich ein 
eigenes Urteil bilden. 

Abschließend festhalten lässt sich jedoch, dass Gleichheit ein wichtiges 
Ideal ist, das mindestens ein Stachel gegen die vorliegenden Verhält-
nisse bleibt und von dem ich persönlich hoffe, dass es sich mehr und 
                                                             
20 Man könnte durchaus auch bezweifeln, ob die Differenz zwischen denjeni-

gen, die über Produktionsmittel verfügen, und denjenigen, die von ihnen 
(durch Lohnarbeit) abhängig sind, eine gleiche Achtung zulässt. Es fällt auf, 
dass diese Ungleichheit von den heutigen Gleichheitsvertretern kaum einmal 
in Frage gestellt wird. 

21 Die etablierte Idee der Chancengleichheit scheint mir eher ein schlechter 
Kompromiss zu sein, denn sie läuft in letzter Konsequenz darauf hinaus, die 
sozioökonomischen Unterschiede bestehen zu lassen. Das ist aber nicht 
Gleichheit, welche vielmehr nahelegt, die Unterschiede einzuebnen. 

22 Als Beispiel im Kleinen für eine egalitäre Orientierung könnte man koopera-
tiv organisierte Unternehmen heranziehen, in denen alle Werktätigen (von 
Arbeitern über Ingenieure bis zum Management) gleich bezahlt werden und 
sogar Unternehmensentscheidungen demokratisch abgestimmt werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


22 

mehr durchsetzen wird. Gleichheitskritikern wie Frankfurt ist entge-
genzuhalten: Wir Egalitaristen haben uns selbst sehr wohl richtig ver-
standen. Da du das, was wir wollen, nicht teilst, sind wir tatsächlich 
nicht im selben Lager – auch wenn wir uns hinsichtlich humanitärer 
Forderungen und deren Vordringlichkeit einigen können. Den zeitge-
nössischen Egalitaristen wiederum möchte man sagen: Ihr macht euch 
zu wenig klar, welche Sprengkraft in der Idee der gleichen Anerken-
nung steckt, und wendet euch zu schnell den individualistisch aufge-
fassten Verteilungsfragen zu. 

Literatur 
Arneson R (1989): Equality and Equal Opportunity for Welfare. Philo-

sophical Studies 56: 77-93. 

Cohen G (1989): On the Currency of Egalitarian Justice. Ethics 99: 906-
944. 

Dworkin R (1981a): What is Equality? Part 1: Equality of Welfare. Phi-
losophy and Public Affairs 10: 185-246. 

Dworkin R (1981b): What is Equality? Part 2: Equality of Resources. Phi-
losophy and Public Affairs 10: 283-345. 

Frankfurt H (2000): Gleichheit und Achtung. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt 
a. Main: Suhrkamp: 38-49.

Gosepath S (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egali-
tarismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Honneth A (1992): Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gramma-
tik sozialer Konflikte. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Krebs A (2000): Einleitung: Die neue Egalitarismuskritik im Überblick. 
In: Dies. (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 7-37. 

Kymlicka W (1990): Contemporary Political Philosophy. An Introduction 
Oxford: Oxford University Press. 

Ladwig B (2006): Gerechtigkeit und Gleichheit. Ein Forschungsbericht. 
Information Philosophie 3: 24-31. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

23 

Lübbe W (1992): Rechtsgleichheit. Historisches Wörterbuch der Philosophie 
Bd. 8. Basel: Schwabe: 272-278. 

Margalit A (2000): Menschenwürdige Gleichheit. In: Krebs A (Hg.): 
Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. 
Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 107-116. 

Nagel T (1979): Equality. In: Ders. (Hg.): Mortal Questions. Cambridge: 
Cambridge University Press: 106-127. 

Rawls J (1971): A Theory of Justice. Cambridge/Mass.: Harvard Univer-
sity Press. 

Raz J (2000): Strenger und rhetorischer Egalitarismus. In: Krebs A (Hg.): 
Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. 
Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 50-80. 

Roemer J (1996): Theories of Distributive Justice. Cambridge/Mass.: Har-
vard University Press. 

Schlothfeldt S (2012): Gerechtigkeit. Berlin: De Gruyter. 

Sen A (1992): Inequality Reexamined. Cambridge/Mass.: Harvard Uni-
versity Press. 

Tugendhat E (1993): Vorlesungen über Ethik. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp. 

Williams, Bernard (1978): Der Gleichheitsgedanke. In: Ders. (Hg.): Prob-
leme des Selbst. Philosophische Aufsätze 1956-1972. Stuttgart: Reclam: 
366-397. 

 

  

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


25 

Jörg Löschke 
Egalitarismus und Parteilichkeit  

Egalitaristische Theorien zeichnen sich dadurch aus, dass sie dem Wert 
der Gleichheit eine zentrale Rolle zusprechen. Aber Gleichheit wovon? 
Und in welcher Hinsicht? Dies sind die eigentlichen Fragen. In einer be-
stimmten Hinsicht lässt sich nämlich bei allen zeitgenössischen Theo-
rien von einem „egalitaristischen Niveau“ (Kymlicka 1996: 11) reden, 
das sie teilen: Jede ernstzunehmende Moraltheorie muss von der mora-
lischen Gleichwertigkeit aller Personen ausgehen und in diesem Sinne 
der Gleichheit eine zentrale Rolle zusprechen. Abstufungen im morali-
schen Status von Personen, die sich etwa durch Hautfarbe, Geschlecht 
oder sexuelle Orientierung ergeben, sind in dieser Auffassung nicht zu-
lässig. Dieser menschenrechtliche Egalitarismus ist wichtig, stellt er doch 
eine wichtige Waffe gegen Sexismus, Nationalismus, Rassismus und 
andere Formen von willkürlicher, chauvinistischer Diskriminierung 
dar. 

Neben dieser basalen Form des Egalitarismus gibt es allerdings noch 
ein weiteres und umfassenderes Verständnis von Egalitarismus: Der 
verteilungstheoretische Egalitarismus besagt, dass auch die Gerechtigkeit 
einer Verteilung maßgeblich davon abhängt, dass in einer näher zu be-
stimmenden Weise auf den Wert der Gleichheit Bezug genommen 
wird. Manche Autoren leiten den verteilungstheoretischen Egalitaris-
mus direkt aus dem menschenrechtlichen ab, aber dies ist umstritten. 
Mit Blick auf dieses weitere Egalitarismusverständnis kann es durchaus 
ernstzunehmende Theorien geben, die dem Wert der Gleichheit keine 
zentrale Rolle zusprechen, zumindest mit Blick auf Verteilungsmuster. 

Der menschenrechtliche und der verteilungstheoretische Egalitarismus 
stimmen allerdings in einem wichtigen Punkt überein. Beide identifi-
zieren den moralischen Standpunkt mit dem Standpunkt der Unpartei-
lichkeit. Dies ist prima facie plausibel: Wenn Personen moralisch gleich-
wertig sind, dürfen von gültigen moralischen Regeln keine willkürli-
chen Ausnahmen gemacht werden – etwa wegen der Hautfarbe, des 
Geschlechts, oder der Beziehung, in der Personen zueinander stehen. 

 Dieser Aufsatz entstand im Rahmen des vom Schweizerischen National-
fonds (SNF) geförderten Forschungsprojekts „Der normative Stellenwert ak-
teur-relativer Gründe“. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


26 

Damit scheint der menschenrechtliche Egalitarismus aber in Konflikt 
mit einem wichtigen Teil unserer moralischen Praxis zu stehen. Ein 
zentrales sinnstiftendes Element menschlichen Lebens sind persönliche 
Beziehungen – Freundschaften, romantische Liebespartnerschaften, Fa-
milienbeziehungen. Solche Beziehungen implizieren aber gerade keine 
Unparteilichkeit, sondern Parteilichkeit: Die Interessen bestimmter Per-
sonen werden stärker gewichtet als die Interessen von Fremden. Dies 
ist nicht nur eine deskriptive Aussage, sondern eine normative: Die be-
teiligten Personen schulden einander mehr als Fremden; sie haben spe-
zielle Pflichten gegeneinander. Dies kann insbesondere aus Sicht des 
verteilungstheoretischen Egalitarismus problematisch sein. Wenn El-
tern die Interessen ihrer Kinder höher gewichten als die Interessen 
fremder Kinder, kann dies etwa dazu führen, dass materielle Ungleich-
heiten iteriert werden. Zudem hängen die Chancen einer Person unter 
anderem von der Förderung ab, die sie als Kind durch die Eltern erfah-
ren haben. Die Familie, in die eine Person hineingeboren wird, ist ein 
zufälliger Faktor, der die Lebenschancen massiv beeinflusst. Sind per-
sönliche Beziehungen und spezielle Pflichten daher problematisch? 
Steht der Egalitarismus in einer Weise mit unserer moralischen Praxis 
in Konflikt, die ihn zu einer unplausiblen Position macht? Oder lassen 
sich Egalitarismus und Parteilichkeit vereinbaren? 

Im Folgenden werde ich einige grundsätzliche Überlegungen zu diesen 
Fragen anstellen, ohne dabei zu reklamieren, endgültige Antworten zu 
liefern. Vielmehr soll es darum gehen, das eigentliche Problem zu loka-
lisieren und zu überlegen, welche Wege erfolgreich sein könnten, um 
es zu lösen, und welche nicht. Zunächst werden also einige grundsätz-
liche Überlegungen zum Egalitarismus angestellt, die dabei helfen, das 
eigentliche Problem zu bestimmen; es wird gezeigt, dass das Problem 
tiefer geht, als viele Autoren annehmen. Anschließend werden einige 
Lösungsvorschläge diskutiert, die unzureichend zu sein scheinen. Der 
Punkt, an dem diese Ansätze scheitern, weist allerdings auf eine Mög-
lichkeit hin, wie Egalitarismus und Parteilichkeit versöhnt werden kön-
nen; der Text schließt mit der Skizze eines möglichen Lösungsansatzes. 

1. Der Egalitarismus: Allgemeine Bemerkungen
Eine Theorie ist egalitaristisch, wenn sie dem Wert der Gleichheit eine 
zentrale und unabgeleitete Rolle zuspricht (Krebs 2002: 108). Mit dieser 
Bestimmung ist allerdings noch nicht viel gesagt. Gleichheit ist ein 
dreistelliges Prädikat (Gosepath 2004): A und B sind gleich mit Blick auf 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

27 

X. Um eine Gleichheitsrelation darstellen zu können, muss immer ein 
tertium comparationis angegeben werden, also der Aspekt, mit Blick auf 
den zwei Personen (oder Entitäten allgemein) als gleich gelten können. 
Der menschenrechtliche Egalitarismus bestimmt als Hinsicht der 
Gleichheit den moralischen Wert einer Person: A und B sind gleich mit 
Blick auf ihren jeweiligen moralischen Wert. Dies darf natürlich nicht 
als deskriptive These missverstanden werden – vielmehr ist es eine nor-
mative Aussage darüber, wie Personen behandelt werden sollen, näm-
lich als gleichwertige Wesen. 

Aber auch diese Aussage fordert weitere Spezifizierung. Was bedeutet 
es, Personen als gleichwertige Wesen zu behandeln? Der verteilungs-
theoretische Egalitarismus bietet eine Antwort auf diese Frage. Zwei 
Personen werden demzufolge als gleichwertige Wesen behandelt, 
wenn die moralische Gleichheit sich auch als Gleichheit in der Vertei-
lung näher zu bestimmender Güter niederschlägt. Bezüglich der Kon-
zeptionalisierung der zu verteilenden Güter gibt es verschiedene Vor-
schläge – Grundgüter (Rawls 1975), Ressourcen (Dworkin 1981), Fähig-
keiten (Sen 1992) oder Chancen auf Wohlergehen (Arneson 1989) sind 
einige Vorschläge. Welche dieser Optionen zu präferieren ist, muss an 
dieser Stelle nicht entschieden werden; wichtig ist, dass ein verteilungs-
theoretischer Egalitarismus entweder die These vertritt, dass das ent-
sprechende Gut gleich verteilt werden muss oder zumindest die Gleich-
verteilung eines Gutes die Ausgangsposition darstellt, von der Abwei-
chungen gerechtfertigt werden müssen. 

Dieser letzte Punkt ist wichtig. Auch verteilungsegalitaristische Theo-
rien können ungleiche Verteilungen befürworten, ohne deshalb den 
Charakter als egalitaristische Theorien einzubüßen. Wenn eine Theorie 
die Gleichverteilung eines Gutes als Ausgangsposition betrachtet, von 
der aus Abweichungen zu begründen sind, spricht sie dem Wert der 
Gleichheit eine zentrale Rolle zu und zählt insofern als egalitaristische 
Theorie. Für Prinzipien gerechtfertigter Ungleichheiten gibt es ebenfalls 
verschiedene Vorschläge. Für glücksegalitaristische Theorien in der 
Nachfolge Dworkins ist das Verantwortungsprinzip maßgeblich: Un-
gleichverteilungen werden als gerechtfertigt angesehen, wenn sie sich 
auf eigenverantwortliches Handeln von Individuen zurückführen las-
sen. Eine ungleiche Verteilung, die auf Faktoren zurückzuführen ist, für 
die eine Person nicht verantwortlich ist, wird dagegen als moralisch un-
zulässig betrachtet und muss durch entsprechende Maßnahmen verän-
dert werden (Dworkin 1981). Das Differenzprinzip von Rawls sieht Un-
gleichheiten dagegen als gerechtfertigt an, wenn durch die ungleiche 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


28 

Verteilung die Schlechtestgestellten einer Gesellschaft absolut gesehen 
besser gestellt sind als in einem Zustand der Gleichverteilung (Rawls 
1975).  

Erneut muss nicht entschieden werden, welche Option überzeugender 
ist. Wichtig ist vielmehr die Frage nach dem Verhältnis von menschen-
rechtlichem und verteilungstheoretischem Egalitarismus. Ist der men-
schenrechtliche Egalitarismus eine hinreichende Bedingung für den 
verteilungstheoretischen Egalitarismus? Lässt sich der verteilungstheo-
retische Egalitarismus direkt aus dem menschenrechtlichen ableiten? 

Manche Autoren bejahen dies. Ein prominentes Beispiel ist Ernst Tu-
gendhat, der die „Präsumtion der Gleichheit“ (Tugendhat 1997) – die 
These, dass Ungleichverteilungen begründungsbedürftig sind und 
Gleichverteilung die nicht weiter hinterfragte Ausgangposition dar-
stellt – direkt aus einem Menschenrechtsegalitarismus ableitet. Er argu-
mentiert dabei folgendermaßen: Moralische Forderungen müssen allen 
von ihnen betroffenen Personen gegenüber gerechtfertigt werden, sonst 
hätten diese keinen Grund, den Forderungen zu folgen. Eine religiöse 
Rechtfertigung, die allgemein akzeptiert wird, kann nicht mehr gelin-
gen. Vielmehr muss die Rechtfertigung eines Moralsystems darin beste-
hen, dass die Moral den eigenen Interessen dient. Ohne ein jenseitiges 
Heilsversprechen kann keine Person akzeptieren, dass ihren Interessen 
ein geringerer Stellenwert eingeräumt wird als den Interessen anderer 
Personen. Eine Moraltheorie, die einer Person einen geringeren morali-
schen Wert zuspricht, kann von dieser Person also nicht akzeptiert wer-
den, und daher muss eine moderne, nicht-religiöse Moral den men-
schenrechtlichen Egalitarismus als Grundprämisse aufweisen. 

Aus diesen Überlegungen leitet Tugendhat den verteilungstheoreti-
schen Egalitarismus ab. Wenn ein Moralsystem nur dann gerechtfertigt 
ist, wenn es allen Betroffenen gegenüber gerechtfertigt werden kann, 
dann ist auch eine Verteilung nur gerecht, wenn sie allen Beteiligten ge-
genüber gerechtfertigt werden kann. Eine ungleiche Verteilung kann 
gegenüber den Schlechtergestellten nicht gerechtfertigt werden ohne 
Angabe von Gründen, die sie selbst akzeptieren können. Können solche 
Gründe nicht vorgebracht werden, muss also gleich verteilt werden. 
Der verteilungstheoretische Egalitarismus folgt in dieser Auffassung di-
rekt aus dem menschenrechtlichen – dies kann man als Implikationsthese 
bezeichnen. 

Die Implikationsthese ist allerdings umstritten. Erstens lässt sich gegen 
Tugendhat einwenden, dass seine Argumentation mitnichten zeigt, 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

29 

dass aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus der verteilungstheo-
retische folgt. Was Tugendhat vielmehr zeigt, ist, dass eine Verteilung 
immer gemäß relevanter Kriterien erfolgen muss. Eine Gleichverteilung 
ist ebenso auf relevante Kriterien bezogen wie jede andere Art der Ver-
teilung, und insofern lässt sich nicht davon reden, dass die Gleichver-
teilung in irgendeiner Weise ausgezeichnet wäre (Rosenthal 2006). Tu-
gendhat scheint eher zu zeigen, dass aus dem menschenrechtlichen 
Egalitarismus das Gebot der Unparteilichkeit folgt, denn Unparteilich-
keit bedeutet gerade, sich nur von Kriterien leiten zu lassen, die in einer 
gegebenen Situation relevant sind. Ich komme auf diesen Punkt zurück. 

Ein weiterer Einwand, der gegen die Implikationsthese spricht, kam im 
Zuge der sogenannten „Why Equality“-Debatte auf. Gleichheit wird in 
Verteilungssituationen nicht mehr als zentraler und unabgeleiteter 
Wert begriffen, sondern als Nebenprodukt, das sich einstellt, wenn die 
berechtigten Ansprüche von Personen erfüllt sind. Diese Ansprüche 
werden ihrerseits aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus heraus 
bestimmt. Wenn beispielsweise alle Personen Anspruch auf die Chance 
auf ein gutes Leben haben und diese Ansprüche erfüllt sind, stellt sich 
im Ergebnis Gleichheit ein: Alle Personen sind gleich darin, dass sie die 
Chance auf ein gutes Leben haben. Dies liegt aber nicht daran, dass 
Gleichheit einen unabgeleiteten Wert darstellt, sondern daran, dass alle 
Ansprüche erfüllt worden sind. Der verteilungstheoretische Egalitaris-
mus, so die Kritik, verwechselt Gleichheit und Allgemeinheit (Raz 1986, 
Frankfurt 1997, Krebs 2002). 

Bisweilen wird sogar die Kritik vorgebracht, dass der verteilungstheo-
retische Egalitarismus – je nach Ausrichtung – dem menschenrechtli-
chen Egalitarismus direkt widerspricht. Diese Kritik richtet sich insbe-
sondere gegen glücksegalitaristische Ansätze, die das Verantwortungs-
prinzip als Prinzip gerechtfertigter Ungleichheiten begreifen. Ungleich-
heiten, die auf eigenverantwortliches Handeln bzw. eigene Entschei-
dungen zurückgeführt werden können, sind in einer solchen Auffas-
sung berechtigt, während Ungleichheiten, die auf Faktoren zurückge-
hen, für die eine Person nicht verantwortlich ist – beispielsweise ihre 
natürliche Ausstattung mit Talenten – ungerecht sind und ausgeglichen 
werden müssen. Dies kann zu der Konsequenz führen, dass Personen, 
die aufgrund eigener Entscheidungen in existenzielle Not geraten, kei-
nen Anspruch auf Hilfe haben, sondern um Almosen betteln müssen. 
Umgekehrt müssen Personen, die einen Nachteil erleiden, der nicht auf 
eigenverantwortliches Handeln zurückgeht – etwa weil sie untalentiert 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


30 

sind – ihre eigene unverschuldete Minderwertigkeit beweisen, um ei-
nen Anspruch auf Ausgleichszahlungen geltend zu machen. In beiden 
Fällen führt eine egalitaristische Position zu demütigenden Konsequen-
zen (Anderson 1999). Eine Demütigung besteht ihrerseits in der Herab-
würdigung eines Menschen und seinem Ausschluss aus der Gemein-
schaft von Personen mit gleichem Status (Margalit 1999). Demütigun-
gen widersprechen damit den Forderungen des menschenrechtlichen 
Egalitarismus, da die gedemütigte Person nicht behandelt wird wie eine 
gleichwertige Person, und in diesem Sinne ist eine verteilungstheoreti-
sche Position, die zu demütigenden Konsequenzen führt, mit dem men-
schenrechtlichen Egalitarismus nicht vereinbar. 

Diese Überlegungen legen nahe, dass der menschenrechtliche Egalita-
rismus keine hinreichende Bedingung für den verteilungstheoretischen 
Egalitarismus darstellt. Aus der Annahme der moralischen Gleichwer-
tigkeit aller Personen lässt sich nicht ohne weiteres ableiten, welches 
Verteilungsmuster aus Gerechtigkeitsgründen gefordert ist. Der men-
schenrechtliche Egalitarismus scheint aber eine notwendige Bedingung 
des verteilungstheoretischen Egalitarismus zu sein. Es ist schwer zu se-
hen, wie ein verteilungstheoretischer Egalitarismus begründet werden 
könnte ohne die Annahme des gleichen moralischen Werts aller Perso-
nen. Der menschenrechtliche Egalitarismus ist dabei die grundlegen-
dere Annahme – was schon dadurch deutlich wird, dass Vertreter wie 
Kritiker des verteilungstheoretischen Egalitarismus ihre Argumente 
aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus heraus entwickeln. 

Auch wenn aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus der vertei-
lungstheoretische nicht notwendig folgt, lässt sich doch die Forderung 
nach Unparteilichkeit ableiten. Insofern lohnt es sich, die Verbindungen 
zwischen menschenrechtlichem Egalitarismus einerseits und Unpartei-
lichkeitsforderungen andererseits ein wenig genauer zu betrachten. 
Dies ist Gegenstand des folgenden Abschnitts. 

2. Egalitarismus und Unparteilichkeit
Unparteilichkeit kann auf verschiedene Weisen operationalisiert wer-
den. Grundsätzlich bedeutet Unparteilichkeit aber, „sich ausschließlich 
von Überlegungen leiten zu lassen, von denen man annimmt, dass sie 
den besonderen Fall, der gerade vorliegt, betreffen, und den Versu-
chungen zu widerstehen, die zu einem Verhalten führen würden, das 
jenen widerspricht“ (Mill 2006: 69). In diesem Sinne ist beispielsweise 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

31 

ein Schiedsrichter unparteiisch, wenn er sich bei der Entscheidung, ob 
er einen Elfmeter gibt oder nicht, nur von der Überlegung leiten lässt, 
ob ein Spieler im Strafraum ein Foul begangen hat. Er ist dagegen par-
teiisch, wenn er eine irrelevante Erwägung in seine Entscheidung ein-
fließen lässt – beispielsweise die Tatsache, dass der Spieler bei Bayern 
München spielt und nicht beim 1. FC Köln. 

Für moralische Entscheidungssituationen gilt dasselbe: Um zu entschei-
den, was sie tun soll, lässt sich eine unparteiische Akteurin nur von 
Überlegungen leiten, die in der entsprechenden Situation relevant sind. 
Es geht also um die Identifizierung der moralischen Gründe, die in ei-
ner bestimmten Situation vorliegen. Moralische Gründe werden ihrer-
seits durch den moralischen Wert von Personen erzeugt; da der men-
schenrechtliche Egalitarismus besagt, dass alle Personen den gleichen 
Wert haben, scheint er die These zu implizieren, dass der moralische 
Wert jeder Person die gleichen Gründe erzeugt: Was sie gebieten oder 
verbieten, unterscheidet sich weder in ihrem Inhalt noch in ihrer Stärke 
von Person zu Person. 

An dieser Stelle stellt sich nun die Herausforderung durch persönliche 
Beziehungen. Freundschaften, Familienbande und romantische Part-
nerschaften gehören zu den wichtigsten sinnstiftenden Elementen 
menschlichen Lebens, aber sie scheinen egalitaristischen Forderungen 
zu widersprechen. Schon Rawls diskutiert gerechtigkeitstheoretische 
Probleme, die sich durch Familien ergeben können, beeinflusst die Fa-
milie, in die eine Person hineingeboren wird, doch ihre Lebenschancen 
enorm (Rawls 1979: 335). Andere Autoren folgen ihm in diesen Befürch-
tungen und rechtfertigen die Familie durch pragmatische Überlegun-
gen, etwa dass Familie wichtig ist, um einen Gerechtigkeitssinn zu ent-
wickeln (Munoz-Darde 1998), oder weil sie alles in allem das kleinere 
Übel darstellt (Archard 2010). Typischerweise wird darauf hingewie-
sen, dass persönliche Beziehungen unproblematisch sind, wenn staatli-
che Institutionen für Hintergrundgerechtigkeit sorgen (Tan 2010). Die 
Wirkung, die persönliche Beziehungen auf Verteilungsmuster haben 
können, sollen daher durch politische Maßnahmen gelindert werden.  

Wie die vorangegangen Überlegungen zeigen, stellt sich für den vertei-
lungstheoretischen Egalitarismus allerdings ein tieferliegendes Prob-
lem als die Tatsache, dass persönliche Beziehungen Effekte hervorrufen 
können, die durch politische Maßnahmen korrigiert werden könnten. 
Der menschenrechtliche Egalitarismus ist eine notwendige Bedingung 
für den verteilungstheoretischen Egalitarismus und besagt, dass der 
moralische Wert jeder Person gleich ist und moralische Gründe von 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


32 

gleichem Inhalt und gleicher Stärke erzeugt. Persönliche Beziehungen 
scheinen dem aber zu widersprechen: Eltern begehen einen morali-
schen Fehler, wenn sie die Interessen ihrer Kinder zumindest in be-
stimmten Situationen nicht stärker gewichten als die Interessen anderer 
Personen – Parteilichkeit ist in bestimmten Situationen moralisch gefor-
dert (Rachels 1989) und konstitutiv für die Richtigkeit einer Handlung 
(Scheffler 2010a). Dies gilt womöglich sogar nicht nur mit Blick auf 
Handlungen, sondern auch mit Blick auf Urteile: Freundschaften oder 
andere Arten von persönlichen Beziehungen implizieren eine schwache 
Pflicht zur epistemischen Parteilichkeit, also zu einer wohlwollenderen 
Beurteilung des Anderen im Vergleich zu Fremden (Stroud 2006, Keller 
2007). In solchen Fällen unterscheiden sich die (moralischen oder epis-
temischen) Gründe, die sich an eine Person richten, je nach der Bezie-
hung, in der sie zu einer anderen Person steht. 

Das eigentliche Problem für den verteilungstheoretischen Egalitaris-
mus, das sich aus persönlichen Beziehungen ergibt, sind also nicht ihre 
möglichen Effekte auf Verteilungsmuster. Vielmehr zieht die Praxis 
persönlicher Beziehungen die Grundannahme in Zweifel, dass der mo-
ralische Wert jeder Person stets die gleichen Gründe generiert. Und dies 
ist eine konzeptionelle Frage, keine, die durch politische Maßnahmen 
gelöst werden könnte. Der Egalitarismus kann daher nur überzeugen, 
wenn erklärt werden kann, wie der gleiche moralische Wert von Perso-
nen unterschiedliche Gründe erzeugen kann. Dies ist keine leichte Auf-
gabe, wie im Folgenden gezeigt wird. 

3. Menschenrechtlicher Egalitarismus und Parteilichkeit
Werte können subjektiv oder objektiv sein. Subjektive Werte gründen 
in Wertungen eines Akteurs, sind also auf seine Präferenzen bezogen 
und enthalten so einen Bezug zum Handelnden und seiner besonderen 
Situation. Beispielsweise hat ein Panini-Aufkleber von Miroslav Klose 
keinen sonderlich starken objektiven Wert. Wenn es aber der letzte Auf-
kleber ist, den ich brauche, um mein Sammelalbum für die Fußball-
Weltmeisterschaft zu vervollständigen und mir ein vollständiges Al-
bum sehr wichtig ist, hat der Aufkleber für mich einen subjektiven 
Wert, der seinem objektiven Wert nicht entspricht. Dadurch erzeugt er 
für mich besondere Handlungsgründe, die andere Personen nicht ha-
ben: Ich habe einen Grund, Panini-Aufkleber zu kaufen, bis ich den letz-
ten Aufkleber gefunden habe, oder im Internet nach einschlägigen 
Tauschbörsen zu suchen, durch die ich meine überzähligen Aufkleber 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


33 

gegen den fehlenden Sticker eintauschen kann etc. Bei subjektiven Wer-
ten ist es offensichtlich unproblematisch, dass sie verschiedene Gründe 
für verschiedene Personen erzeugen. 

Der moralische Wert von Personen ist aber kein subjektiver, sondern 
ein objektiver Wert. Er entsteht nicht auf gleiche Weise durch Präferen-
zen anderer Personen: Wer keine Familie, Freunde oder romantische 
Partner hat, ist kein moralisches Freiwild. Es muss also gezeigt werden, 
wie ein objektiver Wert, der unabhängig von Präferenzen od-er Wert-
schätzung existiert, für verschiedene Personen verschiedene Gründe 
generieren kann. Und dies scheint keine einfache Aufgabe zu sein: 
Wenn objektive Werte unabhängig von der Wertschätzung von Perso-
nen Gründe generieren, richten sich diese Gründe auch an alle Perso-
nen. Jede Person hat dementsprechend Gründe, sich auf angemessene 
Weise zu den Werten zu verhalten. Das bedeutet nicht in jedem Fall, 
den entsprechenden Wert zu maximieren – andere Verhaltensweisen 
als eine Maximierung können dem Wert eher angemessen sein (Scanlon 
1998). Grundsätzlich gilt aber, dass die angemessene Reaktionsweise 
auf einen objektiven Wert ebenfalls objektiv gültig ist, also nicht im blo-
ßen Ermessen eines wertenden Subjekts liegt. 

Wie kann der moralische Wert einer Person als objektiver Wert also 
Gründe generieren, die sich von Person zu Person unterscheiden? Ein 
Lösungsvorschlag stammt von Joseph Raz. Raz betont, dass niemand 
auf alle objektiven Werte gleichermaßen reagieren kann. Dies gilt ins-
besondere für nicht-moralische Werte: Sein Leben der Philosophie zu 
widmen und die eigenen Fähigkeiten als Pianist zur Vollendung zu 
bringen, sind beides angemessene Reaktionen auf Werte. Aber den we-
nigsten Personen sind beide Arten von Wertreaktionen in ihrem Leben 
möglich: Wer ein möglichst guter Pianist werden will, hat meistens gar 
keine Zeit, sein Leben zusätzlich der Philosophie zu widmen. Raz un-
terscheidet daher drei verschiedene Arten von möglichen (angemesse-
nen) Wertreaktionen: Personen können Werte anerkennen (acknow-
ledging value), Werte respektieren (respecting value) und sich auf Werte 
einlassen (engaging with value) (Raz 2001). Die Arten unterscheiden sich 
in dem Umfang, in dem sie Gründe erzeugen: Die Anerkennung eines 
Wertes erzeugt Gründe, den Wert angemessen in den eigenen Gedan-
ken zu repräsentieren und diese Anerkennung symbolisch zum Aus-
druck zu bringen. Einen Wert zu respektieren erzeugt Gründe, beste-
hende Instanziierungen des Wertes zu schützen und zu bewahren. Sich 
auf einen Wert einzulassen erzeugt dagegen umfassende Gründe – 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


34 

Gründe, den Wert zu fördern, neue Instanziierungen des Wertes her-
vorzubringen, den Wert in seinem eigenen Leben eine zentrale Rolle 
zuzusprechen etc. Es handelt sich um drei aufeinander aufbauende Stu-
fen: Wer einen Grund respektiert, für den ergeben sich auch die 
Gründe, die durch die Anerkennung des Wertes entstehen. Der Wech-
sel von einer Stufe der Wertreaktion zu einer höheren Stufe fügt ent-
sprechend weitere Handlungsgründe zu den bereits bestehenden 
hinzu. Diese Unterscheidung überträgt Raz auf die Frage nach der Re-
aktion auf den Wert von Personen: Dass der moralische Wert einer Per-
son für A und B unterschiedliche Gründe generiert, ist in dieser Auffas-
sung darauf zurückzuführen, dass A den Wert der Person respektiert, 
während B sich auf diesen Wert einlässt. 

Dieser Lösungsvorschlag überzeugt allerdings nicht. Die Analogie zwi-
schen dem moralischen Wert von Personen und den erwähnten nicht-
moralischen Werten ist problematisch: Zweifelsohne kann kaum je-
mand sowohl in der Philosophie als auch im Klavierspiel seine Talente 
zur Perfektion bringen – die entsprechenden Handlungsmuster sind zu 
komplex und daher zu zeitintensiv. Sich einem dieser Werte zu ver-
schreiben, bedeutet nicht nur singuläre Handlungsgründe zu haben, 
sondern Sequenzen von Handlungsgründen – dem Akteur ergeben 
sich Gründe, die mit Blick auf Gründe existieren, nach denen er vorher 
gehandelt hat. Es ist gerade das tägliche Üben, das dazu führt, dass der 
Wert klassischer Klaviermusik irgendwann Handlungsgründe gene-
riert, deren Inhalt etwa darin besteht, ein Konzert zu geben oder mit 
dem Üben eines besonders komplizierten Stückes zu beginnen – wer 
täglich philosophiert, Texte liest und Aufsätze schreibt und daher keine 
Zeit hat, Klavier zu üben, für den ergeben sich diese Gründe entspre-
chend nicht. 

Dies gilt aber nicht in gleichem Maße für den moralischen Wert von 
Personen. Nehmen wir das folgende Beispiel: Als Teil der besonderen 
Pflichten, die sich aus Freundschaften ergeben, mag die gegenseitige 
Hilfe beim Umzug gelten. Auch wenn dies keine sonderlich starke 
Pflicht ist, kann eine entsprechende Bitte eines Freundes nicht ohne wei-
teres ausgeschlagen werden – zumindest ist eine Entschuldigung oder 
Erklärung angemessen, und der bloße Hinweis darauf, keine Lust zum 
Kisten schleppen zu haben, ist keine angemessene Entschuldigung. Im 
Gegenteil, eine solche Reaktion auf die Bitte um Umzugshilfe würde 
wohl Reaktionen hervorrufen, die typisch sind für moralisches Fehlver-
halten – der Freund würde womöglich Groll hegen, und der Akteur 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


35 

selbst würde sich womöglich schämen oder hätte ein schlechtes Gewis-
sen. Im Gegensatz dazu kann die Bitte um Umzugshilfe eines Fremden 
ohne Entschuldigung ausgeschlagen werden. Hier liegt keine entspre-
chende Pflicht vor. Es existiert zwar ein Grund für die entsprechende 
Handlung – einem Fremden beim Umzug zu helfen ist keine irrationale 
oder unverständliche Handlung – aber einem Fremden beim Umzug zu 
helfen und dafür eigene Pläne abzusagen ist nicht verpflichtend, son-
dern supererogatorisch. 

Der Unterschied dieser beiden Fälle – Hilfe zugunsten eines Freundes 
und Hilfe zugunsten eines Fremden – lässt sich allerdings nicht ange-
messen dadurch erklären, dass man sich auf den Wert des Freundes 
einlässt, auf den Wert des Fremden aber nicht (sondern ihn lediglich 
respektiert). Die Beziehung mit dem Freund spielt keine epistemische 
Rolle, um die vorliegenden Gründe zu identifizieren – im Beispiel bittet 
der Fremde ja um Umzugshilfe, sodass der Akteur weiß, dass es einen 
moralischen Grund gibt, dem Fremden zu helfen. Die Existenz des 
Grundes hängt ebenfalls nicht davon ab, dass der Akteur sich auf den 
Wert des Freundes einlässt, nicht aber auf den Wert des Fremden: Im-
merhin existiert auch ohne Beziehung ein entsprechender Grund, und 
das bedeutet, dass der Grund nicht dadurch entsteht, dass er in eine Se-
quenz von Handlungen eingebettet ist, wie es bei den genannten Pro-
jekten der Fall ist, die sich auf nicht-moralische Werte beziehen. 

Ein anderer Vorschlag, das Problem der unterschiedlichen Gründe zu 
lösen, kommt von Simon Keller (zum Folgenden vgl. auch Löschke 
2014). Wie Raz verortet Keller (2013) den Grund spezieller Pflichten im 
Wert von Personen. Die Tatsache, dass der gleiche Wert von Personen 
unterschiedliche Gründe erzeugt, erklärt Keller durch eine Kombina-
tion verschiedener Überlegungen: Erstens durch eine Überlegung, die 
er als Kantianisch bezeichnet (Ebd.: 129). Bei dem moralischen Wert ei-
ner Person und dem moralischen Wert einer anderen Person handelt es 
sich demnach um inkommensurable Werte. Die Ansprüche einer Per-
son, die sich aus ihrem Wert ergeben, können daher nicht gegen die An-
sprüche einer anderen Person aufgerechnet werden. Auch wenn 
Fremde also den gleichen Wert haben wie Personen, mit denen ein Ak-
teur persönliche Beziehungen führt, haben diese Fremden keinen An-
spruch auf dieselben Handlungen, die der Akteur zugunsten seiner Na-
hestehenden vollzieht. Zweitens bringt Keller partikularistische Erwä-
gungen ins Spiel (Ebd.: 132), wobei er an Überlegungen anschließt, die 
von Jonathan Dancy (2004) entwickelt wurden. Gründe verhalten sich 
einer solchen partikularistischen Theorie zufolge nicht konstant – eine 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


36 

Erwägung kann in einer Situation einen Handlungsgrund darstellen, in 
einer anderen Situation aber nicht. Was als Grund zählt, ist demzufolge 
kontextabhängig. Die Tatsache, dass der Wert einer Person im einen 
Fall Handlungsgründe für mich generiert (nämlich dann, wenn die Per-
son mir nahesteht), bedeutet demzufolge nicht, dass der Wert einer an-
deren (fremden) Person, obschon es sich um den gleichen Wert handelt, 
für mich dieselben Handlungsgründe erzeugt. Drittens betont Keller 
(2013: 125) einen konsequentialistischen Gedanken: Es ist denkbar, dass 
auf den Wert von Personen insgesamt am besten reagiert wird, wenn 
bestimmte Arrangements getroffen werden. Wenn Eltern beispiels-
weise insbesondere auf den Wert ihrer eigenen Kinder statt auf den 
Wert fremder Kinder reagieren, kann dies insgesamt zu der größtmög-
lichen Menge an angemessenen Reaktionen auf den Wert aller Kinder 
führen. Dem gleichen Wert von Personen wäre somit am besten durch 
Praktiken der Parteilichkeit Rechnung getragen. 

Allerdings lassen sich gegen alle drei Punkte Einwände formulieren. 
Der partikularistische Aspekt steht vor dem Problem, dass der Partiku-
larismus Parteilichkeit nicht angemessen fixieren kann. Einer solchen 
Position zufolge verhalten Gründe sich nicht konstant, weswegen der 
Wert einer Person mir bestimmte Handlungsgründe liefert, die der 
Wert anderer Personen nicht erzeugt. Wenn der Partikularismus wahr 
ist, kann dies aber zu weitaus radikaleren Konsequenzen führen: Die 
radikale Kontextabhängigkeit von moralischen Gründen kann auch be-
deuten, dass der Wert einer mir nahestehenden Person mir heute Hand-
lungsgründe liefert, aber nicht nächste Woche, weil sich nächste Woche 
die Umstände auf eine Weise geändert haben, die die gründegenerie-
rende Kraft des moralischen Werts dieser Person außer Kraft setzt. 
Auch wenn ein solches Szenario unrealistisch sein mag, kann es in ei-
nem partikularistischen Ansatz nicht ausgeschlossen werden. Kellers 
partikularistische Überlegung kann also eventuell den menschenrecht-
lichen Egalitarismus mit dem Gedanken versöhnen, dass der Wert 
mancher Personen besondere Handlungsgründe generiert, aber nur um 
den Preis der Instabilität spezieller Pflichten. Eine solche Instabilität 
spezieller Pflichten widerspricht aber der moralischen Praxis, die Par-
teilichkeit als konstitutiv für die Richtigkeit einer Handlung auffasst – 
die These, dass Eltern spezielle Pflichten gegenüber ihren Kindern ha-
ben, besagt sicherlich mehr als die These, dass der Wert des eigenen 
Kindes, gegeben bestimmter günstiger Umstände, besondere Hand-
lungsgründe für Eltern erzeugt. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

37 

Für den konsequentialistischen Aspekt ergibt sich das Problem, dass 
die soziale Funktion bestimmter Arrangements von Wertreaktionen 
schlicht nicht ausreicht, um gerechtfertigte Parteilichkeit zu begründen. 
Es ist nämlich durchaus denkbar, dass ein Arrangement, in dem nicht 
angemessen auf den Wert einiger weniger Personen reagiert wird, eine 
noch höhere soziale Funktion erfüllt – alles hängt davon ab, was mit 
„sozialer Funktion“ gemeint ist. Entweder wird die Funktion nicht-mo-
ralisch bestimmt, dann scheint eine Instrumentalisierung weniger Per-
sonen nicht ohne weiteres ausgeschlossen zu sein. Oder die Funktion 
wird selbst moralisch aufgefasst, etwa indem sie dem moralischen Ziel 
dient, die größtmögliche angemessene Reaktion auf den Wert von Per-
sonen herbeizuführen. In diesem Fall kann die Instrumentalisierung 
von Personen zu nicht-moralischen Zwecken ausgeschlossen werden, 
aber es ergibt sich ein weiteres Problem: Konstitutiv für konsequentia-
listische Positionen ist eine Maximierungslogik. Aber wenn es um die 
Maximierung eines bestimmten Wertes geht, sind punktuelle Vernach-
lässigungen – oder sogar Verletzungen – dieses Wertes durchaus denk-
bar (McNaughton u. Rawling 1991). Nehmen wir den Fall, dass die an-
gemessene Reaktion auf den Wert eines Kindes darin besteht, dass der 
eigene Vater sich um es kümmert. Es sind nun Fälle denkbar, in denen 
einige Väter ihre Kinder vernachlässigen würden, aber durch die Ver-
nachlässigung eines einzelnen anderen Kindes dazu gebracht werden 
könnten, sich um ihre eigenen Kinder zu kümmern – zum Beispiel, weil 
die Vernachlässigung dieses einen Kindes ihnen vor Augen führt, wie 
schlimm die Vernachlässigung von Kindern ist. In einem solchen Fall 
wäre die richtige Handlung für den Vater dieses einzelnen Kindes, es 
zu vernachlässigen – selbst dann, wenn er sich eigentlich um das Kind 
kümmern würde: Auf diese Weise würden die anderen Väter zu ange-
messenen Wertreaktionen gebracht und daher die größtmögliche 
Menge an angemessenen Wertreaktionen herbeigeführt, und in einer 
Maximierungslogik ist dies das angestrebte Ziel. Eine Theorie, die es 
zumindest denkbar erscheinen lässt, dass die Vernachlässigung des ei-
genen Kindes nicht nur gerechtfertigt, sondern sogar gefordert sein 
kann, kann den Gedanken, dass Parteilichkeit konstitutiv für die Rich-
tigkeit einer Handlung ist, aber nicht mehr angemessen einholen. 

Auch der Kantianische Gedanke kann spezielle Pflichten nicht mit dem 
menschenrechtlichen Egalitarismus versöhnen. Die Inkommensurabili-
tät des jeweiligen moralischen Werts verschiedener Personen sowie der 
Ansprüche, die sich aus diesem Wert je ergeben, kann erklären, warum 
es besondere Handlungsgründe zugunsten weniger Personen geben 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


38 

kann, ohne dass dadurch eine Minderwertigkeit anderer Personen im-
pliziert ist. Es ist aber nicht klar, inwiefern dies spezielle Pflichten be-
gründet. Nach Keller impliziert die Inkommensurabilität, dass Ansprü-
che nicht gegeneinander aufgerechnet werden können und dass deswe-
gen die Personen, zu deren Gunsten nicht gehandelt wird, sich nicht 
beklagen können; dies soll spezielle Pflichten rechtfertigen. Es ist aber 
nicht klar, ob diese Folgerung wirklich aus der Inkommensurabilitäts-
these gezogen werden kann. Genauso gut könnte man für das Gegenteil 
argumentieren: Die Person, auf deren Wert nicht angemessen reagiert 
wird, hat immer noch Grund sich zu beklagen, denn sie kann geltend 
machen, dass ihre Ansprüche zwar nicht gegen die Ansprüche der an-
deren Person aufgerechnet werden können, dies aber auch im umge-
kehrten Fall gilt. Wenn die Inkommensurabilität der Werte bedeutet, 
dass die Person, zu deren Gunsten nicht gehandelt wird, keinen Grund 
zu Klage hat, dann gilt dies in jedem Fall, gleichgültig, in welcher Be-
ziehung der Handelnde selbst zu der Person steht. Die eigenen 
Freunde, Kinder oder Familienangehörige könnten dann auch keine 
Handlungen einfordern, sofern zugunsten von Fremden gehandelt 
wird – die Ansprüche sind ja inkommensurabel. Damit geht aber erneut 
der Gedanke verloren, dass Parteilichkeit konstitutiv für die Richtigkeit 
einer Handlung sein kann und es spezielle Pflichten gegenüber be-
stimmten Personen gibt. Eine moralische Pflicht impliziert ja gerade, 
dass Handlungen eingefordert werden können – in erster Linie (aber 
nicht exklusiv) von der Person, gegenüber der die Pflicht besteht (Dar-
wall 2006). Wenn also die Personen, mit denen ein Akteur eine persön-
liche Beziehung unterhält, im Fall einer Vernachlässigung zugunsten 
anderer keinen Grund zur Klage haben, existieren ihnen gegenüber 
auch keine speziellen Pflichten. Der Kantianische Gedanke kann somit 
zwar den menschenrechtlichen Egalitarismus abbilden, dies aber auf 
Kosten des Gedankens spezieller Pflichten – und die Vereinbarkeit von 
menschenrechtlichem Egalitarismus und speziellen Pflichten ist ja ge-
rade, was in Frage steht. 

Es lässt sich somit festhalten, dass weder Raz noch Keller überzeugend 
einsichtig machen können, wie der Wert einer Person unterschiedliche 
Gründe generieren kann und dies im Ergebnis zu speziellen Pflichten 
gegenüber bestimmten Personen führt. Es könnte daher der Gedanke 
naheliegen, dass es die Beziehung ist, die hier eine entscheidende Rolle 
spielt. Einer einflussreichen Position zufolge erzeugt nicht der Wert ei-
ner Person, sondern die Beziehung, in der ein Akteur zu ihr steht, 
Gründe der Parteilichkeit (Scheffler 1997, Jeske 2007, Kolodny 2007). 
Dies mag zunächst einleuchten, immerhin scheint die Beziehung, in der 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

39 

ein Akteur zu einer Person steht, eine wichtige Rolle in der Erklärung 
und Rechtfertigung von Handlungen zu spielen. Wenn ich beispiels-
weise meinem Freund beim Umzug helfe und anschließend gefragt 
werde, warum ich so gehandelt habe, besteht eine naheliegende Ant-
wort darin, auf meine Freundschaft zu verweisen: Ich habe ihm gehol-
fen, weil er mein Freund ist. Die Tatsache, dass er mein Freund ist, scheint 
also meine Handlung zu rechtfertigen bzw. zu erklären, und insofern 
scheint es sich um einen Grund zu handeln: Gründe rationalisieren 
Handlungen und spielen daher in einer Rechtfertigung oder Erklärung 
einer Handlung eben die Rolle, die die Freundschaft in diesem Beispiel 
innehat. 

Vertreter solcher beziehungszentrierter Ansätze weisen darauf hin, 
dass dies keine Abstufung im moralischen Wert von Personen impli-
ziert. Die moralische Gleichwertigkeit von Personen wird dadurch ein-
geholt, dass alle Beziehungen als gleichwertig erachtet werden. Ich habe 
entsprechend besondere Gründe, zugunsten meiner Freunde zu han-
deln, aber ich muss gleichzeitig einsehen, dass andere Personen ebenso 
besondere Gründe haben, zugunsten ihrer Freunde zu handeln – 
Gründe, die jeweils durch die Freundschaften generiert werden – und 
dies bedeutet, dass ich die Freundschaften anderer Personen respektie-
ren muss. Diese anderen Beziehungen generieren entsprechend eben-
falls Handlungsgründe für mich, die aber einen anderen Inhalt haben 
als die Gründe, die durch meine eigenen Freundschaften für mich er-
zeugt werden. In erster Linie handelt es sich um Gründe, die fremden 
Beziehungen nicht zu untergraben oder auf andere Art zu gefährden 
(Scheffler 2010b). Der menschenrechtliche Egalitarismus überträgt sich 
entsprechend auf einen Beziehungsegalitarismus (Beziehungen sind 
gleichwertig), und der Beziehungsegalitarismus kann immer noch 
durch den menschenrechtlichen Egalitarismus erklärt werden: Dass Be-
ziehungen überhaupt wertvoll sind, kann dadurch erklärt werden, dass 
sie zu den sinnstiftenden Elementen menschlichen Lebens gehören; 
und dass geschützt werden muss, was einem menschlichen Leben Sinn 
verleiht, lässt sich durch den Wert der Person erklären. Weil Personen 
(moralischen) Wert haben, sind ihre Wünsche, Bedürfnisse und Interes-
sen moralisch relevant. Und weil alle Personen moralisch gleichwertig 
sind, sind es auch ihre Beziehungen. 

Wenn nun Beziehungen Gründe generieren, und diese gründegenerie-
rende Kraft von Beziehungen durch den moralischen Wert der invol-
vierten Personen entsteht, kann leicht erklärt werden, warum der Wert 
einer Person in einem Fall Gründe generiert, im anderen dagegen nicht: 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


40 

Es ist in dieser Auffassung streng genommen nicht der moralische Wert 
einer Person, der die Gründe generiert, sondern die Beziehung; der mo-
ralische Wert einer Person ist dagegen die Voraussetzung dafür, dass 
Beziehungen Gründe erzeugen können. Menschenrechtlicher Egalita-
rismus und Parteilichkeit bzw. spezielle Pflichten sind dann versöhnt. 
Ist diese Lösungsstrategie überzeugend? 

Bei näherem Überlegen stellen sich hier ernsthafte Zweifel ein. Wenn es 
wirklich die Beziehung wäre, die Handlungsgründe generiert – etwa 
den Grund, seinem Freund beim Umzug zu helfen – dann würde ein 
solcher Grund außerhalb der Beziehung nicht existieren. Ich hätte dem-
entsprechend einen Grund, meinem Freund beim Umzug zu helfen, 
aber keinen Grund, einem Fremden beim Umzug zu helfen. Aber ich 
habe einen solchen Grund mit Blick auf den Fremden – keine Pflicht, 
aber einen Grund. Es kann daher nicht die Beziehung sein, die den 
Grund erzeugt, meinem Freund beim Umzug zu helfen. Der bezie-
hungszentrierte Lösungsansatz scheitert daher ebenfalls. 

4. Konklusion
Der menschenrechtliche Egalitarismus ist eine notwendige Bedingung 
für den verteilungstheoretischen Egalitarismus. Persönliche Beziehun-
gen bringen den verteilungstheoretischen Egalitarismus in theoretische 
Bedrängnis: Nicht nur, weil sie unverdiente Vor- oder Nachteile erzeu-
gen oder iterieren können (ein Problem, das grundsätzlich durch poli-
tische Maßnahmen zu lösen wäre), sondern vielmehr, weil sie die 
Grundannahme des verteilungstheoretischen Egalitarismus in Zweifel 
zu ziehen scheinen, nämlich die Annahme, dass Personen moralisch 
gleichwertig sind und daher der moralische Wert jeder Person die glei-
chen Handlungsgründe generiert. Es wurden verschiedene Strategien 
diskutiert, auf diese Herausforderung zu reagieren, allerdings haben 
sich die bisher vorgebrachten Lösungsvorschläge als ungenügend er-
wiesen. Dadurch scheint sich ein Dilemma für die verteilungstheoreti-
sche Egalitaristin zu ergeben: Entweder gibt sie die These des men-
schenrechtlichen Egalitarismus und damit die Grundlage ihrer eigenen 
Position auf, oder sie gibt die These auf, dass persönliche Beziehungen 
besondere Pflichten implizieren; damit stellt sie sich aber gegen einen 
wesentlichen Teil unserer moralischen Praxis. Wie erwähnt, lässt sich 
dieses Dilemma nicht durch politische Maßnahmen lösen, die die Ef-

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

41 

fekte von persönlichen Beziehungen auf Verteilungsmuster ausglei-
chen. Das Problem stellt sich auf einer tieferen, konzeptionellen Ebene, 
die von bloßen Umverteilungsmaßnahmen nicht berührt wird. 

Steht der Egalitarismus somit vor dem Dilemma, entweder seine 
Grundannahme aufgeben zu müssen oder eine wesentliche moralische 
Praxis als grundsätzlich unmoralisch verdammen zu müssen? Dies 
wäre vorschnell geurteilt. Es gibt noch eine weitere Möglichkeit, mit 
dem Problem spezieller Pflichten umzugehen, das ich im Folgenden 
kurz skizzieren möchte, auch wenn sie an dieser Stelle nicht im Detail 
ausbuchstabiert werden kann. 

Die diskutierten Lösungsvorschläge stimmen darin überein, dass sich 
das Problem der Vereinbarkeit von Egalitarismus und Parteilichkeit mit 
Blick auf den Inhalt von Gründen ergibt: Wer in einer Beziehung mit 
einer anderen Person steht, so die Annahme, hat besondere Gründe zu 
bestimmten Handlungen, und dies bedeutet, dass Beziehungen inhalt-
lich weitreichendere Gründe implizieren. Dies ist im Fall der bezie-
hungszentrierten Ansätze besonders deutlich. Beziehungen erzeugen 
Gründe, und dies ist in erster Linie eine Frage nach dem Inhalt der 
Gründe, die sich jeweils an eine Person richten: Der Inhalt der Gründe, 
die eine Person hat, spricht für bestimmte Handlungen zugunsten Na-
hestehender, aber nicht zugunsten Außenstehender. Dies erwies sich 
allerdings als unplausibel. Auch bei den Ansätzen von Raz und Keller 
ging es um Erwägungen inhaltlicher Art: Raz unterscheidet drei Arten, 
wie eine Person angemessen auf Werte reagieren kann, und die eigent-
liche Differenz dieser Arten besteht im Umfang der jeweiligen Gründe; 
beim Umfang eines Grundes handelt es sich aber ebenfalls um eine in-
haltliche Frage. Auch Keller teilt diese Grundannahme – nehmen wir 
nur sein Kantisches Argument als Beispiel: Wenn die Ansprüche von 
Personen inkommensurabel sind, kann dies eben bedeuten, dass die 
Ansprüche (bzw. Bedürfnisse) einer Person für mich Gründe erzeugen, 
aber nicht die Ansprüche einer anderen Person – erneut geht es um eine 
inhaltliche Frage: Für welche Handlungen habe ich jeweils einen 
Grund?  

Die diskutierten Lösungsvorschläge, die sich auf den Inhalt von Grün-
den konzentrieren, schienen allesamt nicht gänzlich zu überzeugen. Da-
mit ist aber eine andere Möglichkeit noch nicht ausgeräumt: Es ist mög-
lich, dass Beziehungen nicht den Inhalt von Gründen verändern, son-
dern ihre jeweilige Stärke. Der menschenrechtliche Egalitarismus 
könnte dann dadurch eingeholt werden, dass der Wert jeder Person in-
haltlich identische Gründe für jede andere Person generiert, aber diese 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


42 

Gründe sich in ihrer jeweiligen Stärke unterscheiden, je nach der Bezie-
hung, in der eine Person zu einer anderen steht. Dies wäre in Einklang 
mit den genannten Wertüberlegungen: Natürlich generiert nicht jeder 
Wert für jede Person dieselben Gründe, was die Stärke des Grundes an-
geht – dafür spricht schon die Tatsache, dass die Kapazität einer Perso-
nen zu angemessenen Wertreaktionen begrenzt ist. Im genannten Bei-
spiel des Philosophen, der nicht gleichzeitig Pianist werden kann, be-
deutet dies aber nicht, dass der Wert der klassischen Musik inhaltlich 
keine Gründe für den Philosophen erzeugt: Die Gründe, die durch die-
sen Wert erzeugt werden, richten sich inhaltlich nach wie vor an den 
Philosophen. Die Stärke dieser Gründe ist aber im Vergleich zu der 
Stärke der Gründe, die sich durch den Wert der Philosophie ergeben, 
derartig schwach, dass sie in den allermeisten Fällen übertrumpft wer-
den. Im Zweifelsfall mag ihre Stärke sogar Null sein, sodass es wirkt, 
als würden die Gründe nicht existieren. 

Mehr müsste gesagt werden, um diesen Vorschlag überzeugend auszu-
buchstabieren. Insbesondere stellt sich natürlich die Frage, warum Be-
ziehungen die Stärke von Gründen auf diese Weise verändern können. 
Und es stellt sich die Frage nach den praktischen Implikationen dieser 
Auffassung. Zumindest lässt sich aber sagen, dass ein solcher Ansatz 
einen Weg weist, wie das konzeptionelle Problem, das sich für den ver-
teilungstheoretischen Egalitarismus ergibt, gelöst werden kann. 

Literatur 
Anderson E (1999): What is the Point of Equality? Ethics 109: 287-337. 

Archard D (2010): The Family. A Liberal Defence. Basingstoke: Palgrave 
Macmillan. 

Arneson R (1989): Equality and Equal Opportunity for Welfare. Philo-
sophical Studies 56: 77-93. 

Dancy J (2004): Ethics without Principles. Oxford: Oxford University 
Press. 

Darwall S (2006): The Second-Person Standpoint. Morality, Respect, and Ac-
countability. Cambridge: Harvard University Press. 

Dworkin R (1981): What is Equality? Part 2: Equality of Resources. Phi-
losophy & Public Affairs 10: 283-345. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

43 

Frankfurt H (1997): Equality and Respect. Social Research 64: 3-15. 

Gosepath S (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egali-
tarismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Jeske D (2007): Rationality and Moral Theory. How Intimacy Generates Rea-
sons. New York: Routledge. 

Keller S (2013): Partiality. Princeton: Princeton University Press. 

Keller S (2007): The Limits of Loyalty. Cambridge: Cambridge University 
Press. 

Kolodny N (2003): Love as Valuing a Relationship. The Philosophical Re-
view 112: 135-189. 

Krebs A (2002): Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer 
Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Kymlicka W (1996): Politische Philosophie heute. Eine Einführung. Frank-
furt a. Main/New York: Campus. 

Löschke J (2014): Partiality, Agent-Relative Reasons, and the Individu-
als View. Social Theory and Practice 40: 673-682. 

Margalit A (1999): Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung. 
Frankfurt a. Main: Fischer. 

McNaughton D & Rawling P (1991): Agent-Relativity and the Doing-
Happening Distinction. Philosophical Studies 63: 167-185. 

Mill JS (2006): Utilitarismus. Hamburg: Felix Meiner. 

Munoz-Darde V (1998): Rawls, Justice in the Family and the Justice of 
the Family. The Philosophical Quarterly 48: 335-352. 

Rachels J (1989): Morality, Parents, and Children. In: Graham G & 
LaFollette H (Hgg.): Person to Person. Philadelphia: Temple Uni-
versity Press: 46-62. 

Rawls J (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp. 

Raz J (2001): Value, Respect, and Attachment. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 

Raz J (1986): The Morality of Freedom. Oxford: Clarendon Press. 

Scanlon T (1998): What We Owe to Each Other. Cambridge: Harvard Uni-
versity Press. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


44 

Rosenthal, J (2006): Der Primat der Gleicheit, oder: der Symmetriesatz 
in Ernst Tugendhats Ethik. In: Scarano N & Suárez M (Hgg.): 
Ernst Tugendhats Ethik. Einwände und Erwiderungen. München: 
C.H. Beck: 134-152 und 319-321.

Scheffler S (2010a): Morality and Reasonable Partiality. In: Feltham B & 
Cottingham J (Hgg.): Partiality and Impartiality. Morality, Special 
Relationships, and the Wider World. Oxford: Oxford University 
Press: 98-130. 

Scheffler, Samuel (2010b): What is Egalitarianism? In: Ders. (Hg.): Equal-
ity and Tradition. Questions of Value in Moral and Political Theory. 
Oxford: Oxford University Press: 175-207. 

Scheffler S (1997): Relationships and Responsibilities. Philosophy and 
Public Affairs 26: 189-209. 

Sen A (1992): Inequality Reexamined. New York: Harvard University 
Press. 

Stroud S (2006): Epistemic Partiality in Friendship. Ethics 116: 498-524. 

Tan KC (2010): Equality and Special Concern. Canadian Journal of Philos-
ophy 40: 73-98. 

Tugendhat E (1997): Dialog in Leticia. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

45 

Angelika Krebs 
„Was von allein wächst, wird weggemacht.“ 

Natur, Gleichheit und Gerechtigkeit 

Wie wichtig ist die Idee der Gleichheit für Gerechtigkeit? Welche Rolle 
spielt die Gleichheit zwischen Menschen in einer gerechten Welt? Ist 
eine gerechte Welt eine, in der alle Menschen über gleich viele Ressour-
cen verfügen, um ihre Vorstellung vom guten Leben zu verwirklichen? 

Ich glaube, nein. Die Idee der Gleichheit ist nicht sonderlich wichtig für 
Gerechtigkeit. Mitunter ist sie der Gerechtigkeit sogar abträglich. Mit 
der These, dass Gerechtigkeit mit Gleichheit nicht viel zu tun hat, 
schwimme ich gegen den Strom der Zeit. Für die meisten Menschen gilt 
Gleichheit als Inbegriff von Gerechtigkeit. Gleichheit ist ein Hurra-
Wort. Das ist so im Leben wie in der Philosophie. Der Mainstream der 
politischen Gegenwartsphilosophie von John Rawls über Ronald 
Dworkin zu Amartya Sen begreift Gerechtigkeit als Gleichheit. 

Eine Bitte habe ich an Sie vorweg. Stecken Sie mich mit meiner gleich-
heitskritischen Stoßrichtung nicht gleich in die politisch rechte Ecke. Sie 
bekämen dann nämlich alles in den falschen Hals. So einfach liegen die 
Dinge nicht: Für Gleichheit, also politisch links, gegen Gleichheit, also 
politisch rechts. Das zeigt schon der von mir herausgegebene Sammel-
band Gleichheit oder Gerechtigkeit (Krebs 2000a), der die wichtigsten 
Gleichheitskritiker der Gegenwart versammelt. Mit Michael Walzer 
und Avishai Margalit sind da namhafte linke Intellektuelle mit von der 
Partie. 

Der Aufbau meines Artikels ist wie folgt. Auf einen großen gerechtig-
keitstheoretischen Teil (1-4) folgt ein kleiner angewandter Teil (5). Der 
erste gerechtigkeitstheoretische Teil klärt zunächst die Begriffe der 
Gleichheit (1) und des Egalitarismus (2), um dann Kritik am Egalitaris-
mus zu üben (3) und eine bessere Alternative, den Humanismus, anzu-
bieten (4). Dieser Teil ist philosophisch anspruchsvoll, trocken und abs-
trakt. Der zweite angewandte Teil ist, wie schon die Überschrift, ein Zi-
tat aus einem Roman von Peter Kurzeck, zeigt, ansprechender, konkre-
ter und plastischer. Er macht die allgemeinen Überlegungen des ersten 
Teils für einen bestimmten Schauplatz der Gerechtigkeit fruchtbar, un-
seren Umgang mit der Natur. Dieser Schauplatz ist in den letzten Jahr-
zehnten aus dem Abseits zu einem der Hauptschauplätze avanciert. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


46 

Mein Augenmerk liegt dabei, wiederum im Gegenzug zur alles domi-
nierenden Klimadebatte, auf der „Ausräumung“ der Landschaft. Nach 
einem geographischen, bildnerischen und dichterischen Aufweis der 
galoppierenden Landschaftszerstörung trete ich für ein Recht auf 
Schönheit und Heimat ein. 

1. Gleichheit
Dem Gleichheitsbegriff nähert man sich am besten über Kontexte, in 
denen er unproblematisch funktioniert, wie deskriptive Kontexte der 
Messung verschiedener Objekte auf ihr Gewicht, ihre Länge oder Ge-
schwindigkeit hin. 

1.1. Deskriptive Gleichheit: Gleich viel Butter, Mehl und Zucker im 
Pfundkuchen 

Gleichheit lässt sich in deskriptiven oder beschreibenden Kontexten fassen 
als Ununterscheidbarkeit mindestens zweier Objekte in einer relevanten Hin-
sicht oder gemessen an einem relevanten Standard.1 

Der Gleichheitsbegriff steht damit zwischen dem Begriff der Identität, 
der Ununterscheidbarkeit in jeder Hinsicht (z.B. Gottlob Freges Mor-
gen- und Abendstern), und dem Begriff der Ähnlichkeit, der Fast-Unun-
terscheidbarkeit in relevanter Hinsicht (z.B. der Geschmack von Pfirsi-
chen und Nektarinen). 

Stellen Sie sich vor, Sie backen einen „Pfundkuchen“, in den jeweils ein 
Pfund Mehl, Zucker und Butter gehören. Sie nehmen eine digitale Kü-
chenwaage und schütten zunächst so viel Mehl auf die Waage, bis die 
Waage 500 Gramm anzeigt. Sie wiederholen diesen Vorgang mit dem 
Zucker und der Butter. Sie haben dann gleich viel Mehl, Zucker und 
Butter. Mehl, Zucker und Butter sind ununterscheidbar gemessen an 
dem für das Backen eines Pfundkuchens relevanten Standard „ein 
Pfund auf der Küchenwaage“. 

1 So definiert denn auch Peter Westen (1990: 39) den Gleichheitsbegriff in sei-
nem Buch Speaking of Equality, der derzeit gründlichsten Analyse des Gleich-
heitsbegriffes. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

47 

Anstatt Gewichtsgleichheit mit einer nicht-komparativen Waage, wie 
der digitalen Küchenwaage, zu messen, kann man sich auch einer kom-
parativen Waage, der Balkenwaage orientalischer Märkte zum Beispiel, 
bedienen. Die komparative Waage nimmt uns den Vergleich der Mess-
ergebnisse ab, sagt uns dafür aber nichts über das absolute Gewicht der 
gewogenen Objekte. Für das Backen eines Pfundkuchens ist eine kom-
parative Waage daher nicht ohne weiteres geeignet. 

 

1.2. Normative Gleichheit: Alle Menschen sind gleich 

Normative Gleichheit lässt sich genauso fassen wie deskriptive Gleich-
heit, nämlich als Identität mindestens zweier Objekte gemessen an ei-
nem geeigneten Standard. Nur handelt es sich bei diesem Standard nun 
um einen präskriptiven oder vorschreibenden Standard, der besagt, was 
sein soll, und nicht mehr um einen deskriptiven, der nur misst, was der 
Fall ist. Dass alle Menschen normativ gleich sind, heißt dann, dass sie 
gleich sind in dem, was für sie sein soll, wie sie behandelt werden sollen 
oder was sie selbst zu tun haben, in ihren Rechten und Pflichten also. 

Wie bei deskriptiver Gleichheit muss man auch bei normativer Gleich-
heit dazu sagen, gemessen an welchem Standard genau man verschie-
dene Objekte für gleich befindet. Der elliptische Charakter vieler Gleich-
heitsforderungen – man denke nur an „Alle Menschen sind gleich“, 
„Chancengleichheit“ oder „Gleichheit vor dem Gesetz“ – war und ist 
denn auch oft Ursache von Verwirrung. 

 

1.3. Komparative versus absolute Standards: Erster Mann: „Wie 
geht es Ihren Kindern?“ – Zweiter Mann: „Im Vergleich wozu?“ 

Die Standards zur Messung normativer Gleichheit können, wie im de-
skriptiven Fall auch, komparativer oder nicht-komparativer Art sein.2 
Nicht-komparative präskriptive Standards geben absolute Werte für alle 
betrachteten Objekte vor. Ein Beispiel eines nicht-komparativen prä-
skriptiven Standards für die Verteilung eines Kuchens an alle Anwe-
senden ist: „Jeder Anwesende soll satt werden“. 

                                                             
2 Der „locus classicus“ für die Unterscheidung zwischen komparativen und 

nicht-komparativen Gerechtigkeitsstandards ist Joel Feinbergs Aufsatz Non-
comparitive Justice (1974). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

48 

Ein Beispiel eines komparativen oder relationalen präskriptiven Stan-
dards der Kuchenverteilung ist dagegen: „Alle Anwesenden sollen ein 
gleich großes Stück Kuchen erhalten“. Dass komparative Standards 
nicht überall angemessen sind, macht der in der Überschrift angeführte 
kleine Witz deutlich. 

 

1.4. Redundante versus eigentliche Gleichheit: Alle Menschen 
sollen gleich sein darin, dass sie genug zu essen haben 

Nur komparative präskriptive Standards zielen auf Gleichheit. Ihnen 
kommt es auf die Ununterscheidbarkeit der betrachteten Objekte in der 
relevanten Hinsicht an. Nicht-komparative Standards zielen gar nicht 
auf Gleichheit. Ihnen kommt es auf die Erfüllung gewisser absoluter 
Messwerte für alle Objekte an. Die mit dieser Erfüllung einhergehende 
Ununterscheidbarkeit der Objekte bezogen auf die absoluten Mess-
werte ist nur eine Begleiterscheinung oder ein Nebenprodukt der Erfül-
lung dieser Messwerte für alle. Gleichheit sitzt hier auf Allgemeinheit 
auf. Die Gleichheitsterminologie ist redundant. Es geht nichts verloren, 
wenn man anstelle von: „Alle Menschen sind normativ gleich darin, 
dass sie genug zu essen haben sollen“ einfach nur sagt: „Alle Menschen 
sollen genug zu essen haben“ (vgl. wiederum die Überschrift). 

Im komparativen Fall ist die Gleichheitsterminologie dagegen nicht re-
dundant. Man kann zwar anstelle von: „Alle Kinder sind normativ 
gleich darin, dass sie ein gleich großes Stück Kuchen erhalten sollen“ 
auch einfach sagen: „Alle Kinder sollen ein gleich großes Stück Kuchen 
erhalten“, aber das „gleich“ in „gleich großes Stück Kuchen“ wird man 
nicht los.  

Wir können damit einen redundanten oder rhetorischen Gebrauch der 
Gleichheitsterminologie von ihrem eigentlichen oder strengen Ge-
brauch unterscheiden. 

 

2. Egalitarismus 
Eine Konzeption von Gerechtigkeit ist egalitaristisch, wenn sie Gerechtig-
keit wesentlich über Gleichheit versteht, also Gleichheit als ein zentrales 
und unabgeleitetes Ziel von Gerechtigkeit ansieht, als moralischen 
Selbstzweck oder Eigenwert.  

 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


49 

2.1. Eigenwert der Gleichheit: P1 steht G zu, weil andere P2,…, Pn 
G auch haben 

Anders gesagt, bestimmt eine egalitaristische Gerechtigkeitstheorie das 
einem jeden gerechtermaßen Zustehende wesentlich relational od-er 
komparativ, mit Blick auf andere, und nicht absolut, unabhängig von an-
deren. Die Standardform von Gerechtigkeitsansprüchen im Egalitaris-
mus ist demnach: Person P1 steht Gut G zu, weil andere Personen P2, 
…, Pn G auch haben oder bekommen haben. In den Worten von Derek 
Parfit: 

Für eine wirklich egalitaristische Position hat Gleichheit intrinsi-
schen Wert, ist Gleichheit an sich gut. [...] Dem Egalitarismus geht es 
um Relationen, darum auf welchem Niveau im Vergleich zu ande-
ren sich eine jede Person befindet (Parfit 2000: 86, 97). 

2.2. Hinsicht der Gleichheit: „Equality of What?“ 

Die Hinsicht, in welcher der Egalitarismus Gleichheit unter den Men-
schen verwirklichen will, ist gewöhnlich ihre Möglichkeit, gut zu leben, 
ihre Lebensaussichten. Die sogenannte „Equality of What?”-Debatte kreist 
um die Frage, wie man diese Hinsicht genauer interpretiert. Die einen 
wollen die Gleichheit der Lebensaussichten festmachen an der Verfü-
gung über gleich viele Ressourcen („equality of resources“: Ronald Dwor-
kin, Eric Rakowski, Philippe Van Parijs) oder Grundgüter (John Rawls). 
Die anderen bestimmen die Gleichheit der Lebensaussichten als Gleich-
heit der Gelegenheit zur Erlangung von Wohlergehen („equality of op-
portunity to welfare“/„access to advantage“: Richard Arneson, Gerald Co-
hen, John Roemer). Wieder andere interpretieren das Gleichheitsideal 
als Gleichheit der Funktionsfähigkeit („equality of capability to function“: 
Amartya Sen).3 

Die Hinsicht „Lebensaussichten“ (wie auch immer genauer interpre-
tiert) erfährt im Egalitarismus allerdings meist noch eine Einschrän-
kung auf unverdiente Lebensaussichten, da Menschen mitunter selbst et-
was dafür könnten, wie gut oder schlecht sie im Vergleich zu anderen 
dastehen. Wenn die einen hart arbeiten oder sparen, während die ande-
ren „sich auf die faule Haut legen“ oder „das Geld zum Fenster heraus-
schmeißen“, und die einen fortan über bessere Lebensaussichten verfü-

3 Für einen Überblick über die „Equality of What?“-Debatte vgl. Cohen 1993. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


50 

gen als die anderen, dürfe dies nicht als Verletzung der normativ gebo-
tenen Gleichheit gelten, sondern sei moralisch ganz in Ordnung. Für 
ihre Entscheidungen müssten die Menschen schon selbst einstehen. 
Egalisiert müsse nur werden, was Menschen einfach so zufällt, zum Bei-
spiel die Gaben der Natur, der äußeren wie der inneren, Erbschaften 
oder Geschenke. 

2.3. Gleichheit nicht der einzige Eigenwert: Nichts für alle wäre 
auch gleich viel 

Gleichheit muss nicht der einzige Eigenwert sein, den eine egalitaristi-
sche Gerechtigkeitstheorie verfolgt. Typischerweise verbindet eine ega-
litaristische Theorie den Eigenwert von Gleichheit mit dem Eigenwert 
von Wohlfahrt. Denn Gleichheit unter den Menschen lässt sich schließ-
lich auch dadurch schaffen, dass man alle umbringt, wie William Fran-
kena schreibt: „wenn ein Herrscher alle seine Untertanen in Öl braten 
würde und dann selbst hineinspränge, wäre das keine Ungleichheit in 
der Behandlung [Übers. d. Verf.]“ (Frankena 1962: 17). 

Dieses Beispiel macht die Notwendigkeit des Übergangs von einem 
„reinen“ Egalitarismus, mit nur dem einen Eigenwert Gleichheit, zu ei-
nem „pluralistischen“ Egalitarismus, mit zumindest einem weiteren Ei-
genwert für Wohlfahrt deutlich. 

2.4. Gleichheit nicht immer Trumpf: John Rawls‘ Differenzprinzip 

Der pluralistische Egalitarismus sollte zudem vielleicht „moderat“ ge-
nug sein, um im Konfliktfall „Gleichheit versus Wohlfahrt“ nicht immer 
Gleichheit Trumpf sein zu lassen, sondern Abstriche an Gleichheit um 
einer höheren Lebensqualität für alle willen hinzunehmen. Ein berühm-
tes Beispiel für einen moderaten, pluralistischen Egalitarismus ist John 
Rawls’ Abmilderung des Gleichheitsprinzips zum Differenzprinzip, das 
Ungleichheiten, welche die absolute Position der am schlechtest Gestell-
ten anheben, als gerecht ausweist.4 

Damit ist das Grundmuster der egalitaristischen Gerechtigkeitskonzep-
tion vorgestellt: Der Egalitarismus kombiniert in der Regel, als pluralis-
tischer Egalitarismus, ein Gleichheitsprinzip bezüglich unverdienter 

4 Die Unterscheidungen “pluralistisch versus rein” und “moderat versus 
stark” gehen terminologisch wiederum auf Parfit (2000: 85, 102) zurück. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

51 

Lebensaussichten mit einem Wohlfahrtsprinzip und nimmt moderater-
weise im Konfliktfall „Gleichheit versus Wohlfahrt“ gewisse Abstriche 
an Gleichheit um einer größeren allgemeinen Wohlfahrt willen hin. 

 

3. Kritik am Egalitarismus 
Vier Einwände gegen den Egalitarismus lassen sich in der neuen „Why 
Equality?“-Debatte unterscheiden. Der gravierendste Vorwurf an den 
Egalitarismus lautet auf Verwechslung von Allgemeinheit mit Gleichheit. 
Danach ist Gleichheit nur Nebenprodukt von Allgemeinheit und dort, 
wo sie mehr ist, wirken Neid und Gier, also alles andere als das hehre 
Motiv der Gerechtigkeit. Dieser Text konzentriert sich auf eine Darstel-
lung dieses Vorwurfes. Die drei anderen, ebenfalls einschlägigen Ein-
wände gegen den Egalitarismus seien hier aber zumindest genannt.5 

 

3.1. Wo bleibt das Mitleid? 

Der erste Einwand bezichtigt den Egalitarismus der Inhumanität. Da-
nach hat die konsequente Durchführung der egalitaristischen Unter-
scheidung zwischen zu egalisierenden unverdienten Lebensumständen 
und nicht zu egalisierenden Folgen freier Entscheidungen verheerende 
Konsequenzen für Menschen, die an ihrem Elend selbst schuld sind 
(man denke nur an Raucherlunge oder Trinkerleber). Solchen Men-
schen stünde dann nämlich gerechtigkeitshalber keine Unterstützung 
zu. Das wäre aber unbarmherzig. 

 

3.2. Freunde einfacher Verhältnisse 

Die zweite Art von Egalitarismuskritik bemängelt die Verkennung der 
Komplexität unserer Gerechtigkeitskultur im Egalitarismus. Neben Prin-
zipien, die Gleichheit verlangen, gibt es auch Prinzipien, die Ungleich-
heit verlangen, wie das Verdienstprinzip, das Prinzip der Tauschfrei-
heit oder das Qualifikationsprinzip. Wenn Ehren nach hervorragender 
Leistung, Wohlstandsgüter nach freiem Tausch und Ämter nach Quali-
fikation verteilt würden, sei an diesen Ungleichheiten nichts auszuset-
zen, im Gegenteil. Diese Verteilung entspreche vielmehr der Eigenlogik 

                                                             
5 Ausführlicher dazu Krebs 2000b, 2002: Kap. 3. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


52 

der Güter. Zwar spiele Glück dabei eine nicht unwesentliche Rolle – Ta-
lente etwa habe man nicht verdient, sondern bekomme man geschenkt 
–, doch Gerechtigkeit sei nun einmal keine gleichmacherische Glücks-
korrekturmaschine. Unsere Gerechtigkeitskultur sei „so kompliziert, 
wie das Leben selbst“. Der Glaube, man könne diese Kultur im Wesent-
lichen über ein oder zwei Prinzipien, das Gleichheitsprinzip in Kombi-
nation mit dem Prinzip der Wohlfahrtssteigerung, einfangen, zeuge 
von der Philosophenkrankheit der theorieverliebten Überheblichkeit 
gegenüber der Wirklichkeit. Die Egalitaristen seien zu sehr „Freunde 
einfacher Verhältnisse“, um der Pluralität unserer Gerechtigkeitskultur 
gerecht zu werden. Wie Henry Louis Mencken es so schön formuliert: 
„Für jedes Problem gibt es eine Lösung, die klar, einfach und falsch ist.“ 

3.3. Machbarkeitswahn 

Die dritte Gruppe pragmatischer Argumente wendet ein, dass Gleichheit 
ohnehin nicht herstellbar ist. Der Egalitarismus hinke mit seinen Egali-
sierungsversuchen den sich reaktiv auf immer neue Güter verlagern-
den Ungleichheiten (z.B. von Adel auf Geld, von Geld auf Bildung) stets 
nur hinterher, sein ganzes Trachten nach Gleichheit führe zu nichts als 
einem „Verschiebebahnhof“ für Ungleichheiten. Wie wahnhaft der Glaube 
an die Machbarkeit ist, habe man im realexistierenden Sozialismus gut 
studieren können.6 

3.4. Neid und Gier 

Der Haupteinwand der Verwechslung von Allgemeinheit mit Gleichheit 
wird von einer ganzen Reihe von Philosophinnen und Philosophen ge-
gen den Egalitarismus vorgebracht, am deutlichsten von Joseph Raz 
(2000), Harry Frankfurt (2000) und Peter Westen (1990: 71ff.). Der Ein-
wand besagt, dass zumindest die besonders wichtigen, elementaren 
Standards der Gerechtigkeit nicht-relationaler Art sind und Gleichheit 
nur als Nebenprodukt ihrer Erfüllung mit sich führen. Gleichheit kann 

6 Michael Walzer (1992: 45) pointiert in Sphären der Gerechtigkeit: „Wir werden 
Macht mobilisieren, um das Monopol in Schach zu halten, und danach nach 
einer Möglichkeit suchen, die Macht, die wir monopolisiert haben, einzu-
dämmen. Es gibt aber keine solche Möglichkeit, die nicht zugleich strategisch 
gut postierten Männern und Frauen Gelegenheit dazu böte, wichtige soziale 
Güter an sich zu raffen und diese zu ihrem höchstpersönlichen Wohl zu nut-
zen.“ 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

53 

daher als Ziel von Gerechtigkeit nicht so wesentlich sein, wie der Egali-
tarismus glaubt. 

Die elementaren Standards der Gerechtigkeit garantieren allen Men-
schen menschenwürdige Lebensbedingungen. Sie verlangen, dass jeder 
Mensch Zugang zu Nahrung, Obdach, medizinischer Grundversor-
gung und leiblich-seelischem Wohlbefinden haben muss. Sie fordern, 
dass in jedem menschlichen Leben Raum für persönliche Nahbeziehun-
gen, private wie politische Autonomie, Besonderung und Spiel sein soll. 
Sie verlangen, dass jeder Mensch sich in seiner Gesellschaft zugehörig, 
als „einer von uns“, fühlen können soll. Diese Standards geben absolute 
Schwellenwerte vor, die allerdings noch kulturspezifisch zu konkretisie-
ren sind, womit zu dem Pluralismus der Standards ein Pluralismus der 
Kulturen tritt. So führt zum Beispiel die kulturspezifische Konkretisie-
rung des Rechtes auf soziale Zugehörigkeit in Arbeitsgesellschaften, 
und nur in diesen, zu einem Recht auf Arbeit.7 

Wenn nun ein Mensch unter Hunger oder Krankheit leidet, ist ihm zu 
helfen, weil Hunger und Krankheit für jeden Menschen schreckliche Zu-
stände sind, und nicht deswegen, weil es anderen schließlich besser geht 
als ihm. Ob andere Menschen auch unter Hunger oder Krankheit lei-
den, ist für die Frage, was man diesem einen Menschen schuldet, zu-
nächst einmal nicht von Belang. Das Übel des Hungers und der Krank-
heit sagt einem vielmehr direkt, was man zu tun hat. Man muss sich 
nicht erst umsehen und vergleichen. In den Worten von Harry Frank-
furt: 

Sicherlich sind es nicht formale, sondern substantielle Bestimmun-
gen, die genuin moralische Bedeutung haben. Es kommt darauf an, 
ob Menschen ein gutes Leben führen, und nicht, wie deren Leben 
relativ zu dem Leben anderer steht (Frankfurt 2000: 41). 

Die Gleichheitsrelation, die sich einstellt, wenn im Namen der Gerech-
tigkeit allen Hilfsbedürftigen geholfen ist und alle tatsächlich men-
schenwürdig leben können, ist nichts als das Nebenprodukt der Erfül-
lung der absoluten Gerechtigkeitsstandards für alle. Gleichheit sitzt auf 
Universalität auf. Die Gleichheitsterminologie ist redundant. Es geht 
nichts verloren, wenn man anstelle von: „Alle Menschen sollen gleich-
ermaßen genug zu essen haben“ einfach nur sagt: „Alle Menschen sol-
len genug zu essen haben“. 

                                                             
7 Wie dies genauer zu begründen ist, habe ich in Arbeit und Liebe (Krebs 2002: 

Kap. 6) ausgeführt. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


54 

Bei relationalen Standards ist, wie wir im ersten Abschnitt gesehen ha-
ben, die Gleichheitsterminologie dagegen nicht redundant. Relationale 
Standards funktionieren wie eine Balkenwaage, die nur messen soll, ob 
die betrachteten Objekte gleich schwer sind, aber nicht, wie schwer je-
des für sich genommen ist. Absolute Standards funktionieren dagegen 
wie eine Digitalwaage, die messen soll, ob jedes Objekt einen bestimm-
ten Messwert, ein Pfund zum Beispiel, erreicht. Indem der Egalitaris-
mus Gerechtigkeit wesentlich relational, als Gleichheit in unverdienten 
Lebensaussichten, begreift, verfehlt er die Natur elementarer Gerechtig-
keitsansprüche. Menschenwürde ist ein absoluter Begriff. Im Herzen 
der Gerechtigkeit steht der Respekt vor der Würde des Menschen und 
nicht der neidvolle und gierige Blick nach links und rechts. Wie Nietz-
sche über den Menschen mit Sklavenmoral sagt: „Seine Seele schielt.“ 

Auch in Mangelsituationen, wo nicht allen ein menschenwürdiges Leben 
ermöglicht werden kann, geben die absoluten Gerechtigkeitsstandards 
selbst eine Verteilung vor: Je weiter ein Mensch von dem eigentlich ge-
botenen Niveau entfernt ist, desto dringlicher ist (in der Regel) sein An-
spruch auf Hilfe. Die Bedürftigeren haben damit Vorrang. In Mangelsi-
tuationen muss man sich also doch, bevor man handelt, umsehen und 
vergleichen. Aber dieser Vergleich ist den Gerechtigkeitsstandards 
nachgeordnet, er findet nur auf der Ebene ihrer Umsetzung statt. Die 
Standards selbst kommen ohne Vergleich aus und bestimmen für Man-
gelsituationen die Reihenfolge der Hilfe. Der Vergleich dient nur dazu 
festzustellen, wer wo in der Reihenfolge steht. Dass Gleichbedürftige 
gleich viel Hilfe erhalten sollen, ist wieder nichts als ein Nebenprodukt 
absoluter Gerechtigkeitsstandards.8 

4. Humanismus als Alternative zum Egalitarismus
Ein nonegalitaristischer Gerechtigkeitsansatz misst Gleichheit keinen 
zentralen Wert an sich zu. Er versteht Gerechtigkeit vielmehr wesentlich 
über absolute Standards. Je nachdem, welche absoluten Standards das 
sind, ergeben sich verschiedene Varianten der nonegalitaristischen Ge-
rechtigkeitskonzeption. Es gibt nicht nur eine Alternative zum Egalita-
rismus, es gibt ihrer viele. 

8 Meine MitarbeiterInnen in Basel haben in den letzten Jahren den nonegalita-
ristischen Ansatz für diverse Mangelsituationen ausbuchstabiert (Schmitz 
2007, Martinsen 2010 und Schnüriger 2014). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

55 

So stellt zum Beispiel der Libertarianismus Robert Nozicks (1976) eine 
nonegalitaristische Gerechtigkeitskonzeption dar. Nozick will die nega-
tive Freiheit aller schützen. Niemand darf seines Lebens, seiner Gesund-
heit, seiner Freiheit oder seines Eigentums beraubt werden. Einen Staat, 
der über die Garantie dieser minimalen Abwehrrechte hinausgeht, be-
greift Nozick als Unrechtsstaat. 

Die Autoren und Autorinnen der neuen Egalitarismuskritik geben sich 
mit solch minimalen absoluten Standards nicht zufrieden. Die Vision 
der gerechten Gesellschaft, die sie dem Egalitarismus gegenüberstellen, 
ist weit attraktiver als der Nozicksche Libertarianismus. Im neuen No-
negalitarismus hat der Staat nicht nur die negative Freiheit aller zu 
schützen. Er hat auch dafür zu sorgen, dass niemand unter elenden 
Umständen existieren muss. Jeder muss Zugang zu Nahrung, Obdach, 
medizinischer Grundversorgung, leiblich-seelischem Wohlergehen, 
persönlichen Nahbeziehungen, sozialer Zugehörigkeit, Individualität, 
Muße und privater wie politischer Autonomie haben. Allen muss ein 
menschenwürdiges Leben effektiv ermöglicht werden. Jeder soll genug 
haben. Niemand soll unter Niveau leben müssen. 

 

4.1. Menschenwürde und Genügsamkeit: humanitärer Sockel 

Im nonegalitaristischen Humanismus weitet sich damit der Fokus von 
negativer Freiheit auf Menschenwürde und Genügsamkeit oder Suffizienz. 
Gerechtigkeit muss jedoch im Humanismus nicht einfach mit der unbe-
dingten Garantie eines humanitären Sockels für alle zusammenfallen. 
Dem Sockel nachgeordnet können vielmehr diverse Verteilungsprinzi-
pien rangieren, wie das Verdienstprinzip, das Qualifikationsprinzip o-
der das Prinzip der Tauschfreiheit. 

 

4.2. Allgemeine versus besondere Gerechtigkeit: 
Verteilungsgerechtigkeit 

Die Garantieprinzipien des Sockel-Bereichs sind als „allgemeine Gerech-
tigkeit“, „Menschenrechte“, „Anstand“ („decency“) oder „politische So-
lidarität“ terminologisch zu unterscheiden von den darüber liegenden 
Verteilungsprinzipien der „besonderen Gerechtigkeit“, „Gerechtigkeit (im 
engeren Sinne)“, „Bindestrich-“ oder „Verteilungsgerechtigkeit (en)“. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


56 

Die derzeit bekanntesten humanistischen Gerechtigkeitstheorien dürf-
ten Michael Walzers (1992) Sphärentheorie der Gerechtigkeit, Martha 
Nussbaums (1993) Aristotelischer Essentialismus und Avishai Marga-
lits (1997) Politik der Würde sein.9 In der philosophischen Fachliteratur 
tritt der humanistische Nonegalitarismus unter verschiedenen Namen 
auf: „doctrine of sufficiency“ (Frankfurt 1987), „Solidarität und Suffizi-
enz“ oder „Liberalismus sans phrase“ (Kersting 2000: 237, 244) oder, et-
was irreführend, „Vorrangposition“ (Parfit 2000: 95) oder, noch irrefüh-
render, „komplexe Gleichheit“ (Walzer 1992: 46) und „demokratische 
Gleichheit“ (Anderson 2000: 151). 

Auf die Feinheiten des nonegalitaristischen Humanismus sei hier nicht 
weiter eingegangen. Stattdessen sei die Frage aufgeworfen, welche 
Rolle Gleichheit in einer nonegalitaristischen Gerechtigkeitstheorie 
spielt. Gleichheit kommt im Humanismus an mindestens vier Stellen 
herein. Erst wenn man diese Rolle genau übersieht, wird man dem 
„Sexappeal“ des Egalitarismus nicht mehr erliegen. 

4.3. Rolle von Gleichheit im Humanismus: ein Eigenwert neben 
vielen anderen, Nebenprodukt bzw. Vorbedingung absoluter 
Standards und Ausfluss politischer Autonomie 

Zunächst einmal muss der Humanismus relationalen Gerechtigkeitsge-
sichtspunkten nicht jede Geltung absprechen, wenn auch viele Nonegalita-
risten diese radikale Gegenposition beziehen. So mögen zum Beispiel 
beim Verdienstprinzip Gesichtspunkte proportionaler (wenn auch 
nicht numerischer) Gleichheit eine eigene Kraft entfalten (Miller 1999: 
Kap. 7). Und bei der Frage der sozialen Zugehörigkeit und Nicht-Dis-
kriminierung dürfte sogar ein Gesichtspunkt numerischer Gleichheit 
ins Spiel kommen. Der moderne Bürgerstatus duldet keine Hierarchien. 
Statusgleichheit ist angesagt. Es geht nicht mehr an, dass man Frauen, 

9 Den Ansätzen von Margalit, Nussbaum und auch Walzer ist gemeinsam, 
dass sie mehr oder weniger explizit starke anthropologische Voraussetzun-
gen machen und diese dann in die Form von Grund- und Menschenrechten 
gießen.  

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

57 

Behinderte, Schwarze, Juden oder Angehörige des Prekariats als Men-
schen zweiter Klasse behandelt.10 

Zum zweiten verlangt, wovon bisher schon die Rede war, der Huma-
nismus ein beträchtliches Maß an Gleichheit als Begleiterscheinung der 
Erfüllung seiner absoluten allgemeinen Standards. Daher ist es auch 
nicht so, dass der Nonegalitarismus automatisch politisch rechts und 
der Egalitarismus automatisch politisch links einzuordnen wäre. 

Zum dritten setzen gewisse absolute Standards voraus, dass keine zu 
große Ungleichheit zwischen den Lebensbedingungen der Menschen 
besteht. So können zum Beispiel zu große Unterschiede zwischen Arm 
und Reich das Grundrecht eines Teils der Bürger auf politische Auto-
nomie untergraben und einen „herrschaftsfreien“ politischen Diskurs 
vereiteln. Ungleichheit wirkte dann als Demokratiekiller. Außerdem 
mögen diese Unterschiede das Grundrecht auf soziale Zugehörigkeit, 
insbesondere in der Konsumgesellschaft, tangieren. Wer zum Beispiel 
nicht das Geld hat, um sich so anzuziehen, dass er ohne Scham in der 
Öffentlichkeit auftreten kann, etwa für eine Beerdigung als Mann kei-
nen schwarzen Anzug hat, ist von sozialem Ausschluss bedroht. In so-
ziale Zugehörigkeit und politische Autonomie sind damit relationale 
Vorbedingungen eingelassen. Als relationale Vorbedingungen gewisser 
absoluter Standards haben diese Gleichheiten jedoch nur einen vom 
Wert dieser Standards abgeleiteten Wert. Sie sind nur als Mittel zum 
Zweck, als Wege zum Ziel geboten. 

Zum letzten mag sich in gewissen Sondersituationen Gleichverteilung 
als Ergebnis eines Prozesses politischer Einigung ergeben. Wenn ein Gut, 
etwa der Reichtum aus der Entdeckung und Erschließung neuer Erdöl-
felder, in einem Land zu verteilen ist, und wenn, was selten genug vor-

                                                             
10 Mehr dazu in Krebs 2012. Eine spannende Anschlussfrage ist, ob die Bevor-

zugung schöner Menschen vor hässlichen eine Diskriminierung im gerech-
tigkeitsrelevanten Sinn ist und einer Gleichbehandlung Platz machen sollte, 
wie dies z.B. Nancy Etcoff (1999) fordert (Anders als das Diskriminierungs-
verbot dürfte die Forderung nach „Gleichheit vor dem Gesetz“ eher eine 
„Maske“ sein für ein ganzes Bündel mehrheitlich oder gänzlich nonegalita-
ristischer Gerechtigkeitsstandards, etwa der Immunitätsnorm, nach der nie-
mand über dem Recht steht, der Unparteilichkeitsnorm, nach der Gerichte alle 
Seiten anhören müssen, der Rationalitätsnorm, nach der willkürliche Unter-
scheidungen zwischen Personen untersagt sind, oder der Norm des freien Zu-
gangs zur Gerichtsbarkeit, nach der der Zugang zu den Gerichten nicht vom 
Geldbeutel abhängen darf). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

58 

kommen dürfte, die Berücksichtigung einschlägiger Gerechtigkeits-
standards, wie der Anerkennung von Verdienst, der Wiedergutma-
chung vergangenen Unrechts, der Antidiskriminierungsmaßnahmen 
für benachteiligte Gruppen, der Vorsorge für harte Zeiten und für zu-
künftige Generationen, der humanitären Hilfe für arme Länder etc., die-
sen Reichtum nicht erschöpft, mag man sich auf die Gleichverteilung 
des restlichen Geldes auf alle Bürger des Landes einigen. 

Auch diese Gleichverteilungen haben, da sie nur ein Ausfluss des Rech-
tes aller auf politische Autonomie sind, lediglich einen abgeleiteten Wert. 
Politische Autonomie realisiert sich in diesen Fällen in Form einer Ent-
scheidung für Gleichverteilung. Gut an der Gleichverteilung ist, dass 
sie die von allen gewollte Verteilung ist.11 

 

5. Naturzerstörung oder „Was von allein wächst, wird 
weggemacht“ (Peter Kurzeck) 

Natur ist Inbegriff dessen, was von allein wächst und immer mehr weg-
gemacht wird. Über eine Straße im Frankfurter Stadtteil Bockenheim 
heißt es in Peter Kurzecks Roman Oktober und wer wir selbst sind: 

Und zwischen den Pflastersteinen wächst Gras. Gut, dass die Stadt-
verwaltung von diesem Gras nichts weiß. Sonst müssten immer 
wieder städtische Arbeitstruppen kommen, die es immer wieder 
amtlich entfernen (was von allein wächst, wird weggemacht!) 
(Kurzeck 2007a: 41). 

Unser Umgang mit der Natur ist eine der ganz großen Gerechtigkeits-
herausforderungen unserer Zeit. Der Klimawandel ist in aller Munde. 
Die Angst, dass es schon zu spät ist, geht um. Die Erwärmung des Erd-
klimas gefährdet basale Menschenrechte, etwa auf Obdach und Nah-
rung, nicht so sehr hier bei uns, als in anderen Ländern der Welt, nicht 
so sehr heute, als in der Zukunft. Auch die Frage, ob nicht neben Men-
schenrechten die Rechte von Tieren oder gar Pflanzen verletzt werden, 
lässt sich anhand des Klimawandels aufwerfen. Es soll nun jedoch wie 
gesagt nicht noch einmal um den Klimawandel gehen.  

Vielmehr sei der Blick gerichtet auf etwas, das bisher kaum gesehen 
wird, wofür es einer Sehschule bedarf, der Sehschule etwa der bildenden 
                                                             
11 Auf dieser differenzierten Grundlage kann und muss man dann die sich im-

mer weiter öffnende Schere zwischen Arm und Reich, die immer größere Un-
gleichheit kritisieren, wie dies z.B. Joseph Stiglitz (2012) tut. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

59 

Kunst und der Dichtung, nämlich: Die Zerstörung oder Ausräumung 
der uns umgebenden Landschaft. Wir müssen unseren Blick schärfen 
für einen doppelten Verlust, der uns und vor allem denen, die nach uns 
kommen, droht, der Verlust einmal an erfüllter Zeit und Geborgenheit 
in schöner Landschaft, zum anderen an Verwurzelung unserer Identität 
in Natur als Heimat.  

Dieser doppelte Verlust ist nicht so fundamental wie Obdachlosigkeit 
oder Hunger. Dennoch tangiert er wesentliche Dimensionen des men-
schenwürdigen Lebens, einmal unser Bedürfnis nach spielerischem Ab-
stand zu Alltag und Arbeit, nach Muße, „interesselosem Wohlgefallen“ 
und einer Welt, die „resoniert“,12 zum anderen nach Besonderung oder 
Individualität, danach, keine bloße Nummer zu sein. 

Der Humanismus scheut sich, im Unterschied zum Egalitarismus, 
nicht, substantielle Aussagen zum guten menschlichen Leben zu ma-
chen und diese ins Zentrum der Gerechtigkeit zu stellen. Angesichts der 
Verschandelung der Landschaft fordert er ein Recht auf schöne Natur 
und auf Heimat. Der Egalitarismus dagegen will neutral bleiben, was 
das gute Leben von Menschen angeht. Dadurch kapriziert er sich aber 
auf ein unkritisches, am besten quantitativ messbares, unterkomplexes, 
kontingenzfeindliches, macherwahnerisches „Gleich Viel“ und „Immer 
Mehr“ an Ressourcen für alle. Es ist diese materielle Gier und dieser 
materielle Neid, welche im Alltag und eingebaut in unser kapitalisti-
sches ökonomisches System die Maschine der Naturzerstörung anhei-
zen.13 

 

                                                             
12 Zum Phänomen der Resonanz mit der Natur vgl. Otto Friedrich Bollnows 

unveröffentlichtes Manuskript Mensch und Natur aus den achtziger Jahren, 
ferner König 1978 wie, heute, Rosa 2012. 

13 In seinem Buch Beschleunigung arbeitet Hartmut Rosa (2005) diverse System-
zwänge heraus, die die Einzelnen zum „Immer Mehr“ aus Angst vor dem 
Zurückfallen drängen. Rosa unterscheidet drei Systemzwänge: Erstens den 
ökonomischen Imperativ „Zeit ist Geld“ (der den technischen Wandel an-
treibt), zweitens die Gier funktional ausdifferenzierter Sphären (die den so-
zialen Wandel beschleunigt) und drittens das kulturelle Gebot der Erlebnis-
versdichtung (welches das Lebenstempo steigert). Die diversen Systeme 
würden freilich nicht funktionieren, ohne dass die Einzelnen mitspielen. Es 
ist daher von einer Mischung aus Systemzwang und Angst einerseits und 
Gier und Neid andererseits auszugehen. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


60 

5.1. Ausräumung der Landschaft: „dass man jederzeit überall im 
vierten Gang“ 

Aus den wissenschaftlichen Studien, welche die rasant fortschreitende 
Zerstörung der Landschaft dokumentieren, sei hier nur eine herausge-
griffen: Das 750 Seiten starke Monumentalwerk Die Auswechslung der 
Landschaft des ETH-Landschaftsgeographen Klaus Ewald aus dem Jahr 
2009. Eine Negativserie auf dem Back Cover des Werkes zeigt, wie es in 
der einst so schönen Schweiz inzwischen vielerorts aussieht: 

[…] planiert, flurbereinigt, entwässert, kanalisiert, überdüngt, ar-
tenarm, verbaut, zersiedelt, verschandelt, beleuchtet, zerschnitten, 
begradigt, beschneit, überlaufen und verkabelt (Ewald u. Klaus 
2009). 

Mit malerischen Mitteln schon früh sichtbar gemacht hat den Land-
schaftswandel der Schweizer Illustrator Jörg Müller (1973) in seiner be-
rühmten Bilderbuchmappe Alle Jahre wieder saust der Presslufthammer 
nieder. Sieben große Farbbilder zeigen im Zeitraffer den Übergang eines 
beschaulichen Bauerndorfes zur industriellen Agglomerationssied-
lung. Hier sehen Sie vier der sieben Bilder: 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


61 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


62 

Während auf dem ersten Bild von 1953 Kindern noch fast die ganze Flä-
che als Spiel- und Lebensraum zur Verfügung steht, bietet sich auf dem 
letzten Bild von 1972 neben einem nichtbetretbaren Rasendreieck nur 
noch ein betonierter Sandkasten mit einer Betonröhre an. „Spielmög-
lichkeiten, die für das Einüben in die Gesellschaft unerlässlich sind, sind 
reduziert auf reglementierte Reservate“, heißt es dazu im Klappen-
text.14 Das Gras darf nur noch da wachsen, wo es hinbefohlen wird. Au-
ßer Gras ist von der Natur nicht viel übrig geblieben: Die Bäume sind 
weg, die Wiesen, die Kühe, die Hecken, der Bach, der Tümpel, die ge-
schwungenen Wege. Während man auf dem ersten Bild gleich sieht, 
dass Frühling ist – die Obstbäume blühen weiß –, erkennt man auf dem 
letzten Bild kaum noch die Jahreszeit – der Rasen ist das ganze Jahr 
grün. Das Leben hat sich zurückgezogen in Wohn-, Einkaufs-, Arbeits- 
und Fahrmaschinen. Das rosarote Haus im Zentrum des ersten Bildes 
hat einer Autobahn Platz gemacht. Aus dem Bauerndorf ist ein Nicht-
Ort geworden. Die Landschaft ist überzogen mit einer hässlichen grau-
gelben menschlichen Kruste. 

Wenn das jetzt hier ein Vortrag wäre, würde ich Ihnen als dritte Schu-
lung des Auges und auch des Ohres zwei kurze Ausschnitte aus dem 
Hörbuch Ein Sommer, der bleibt von Peter Kurzeck (2007b) vorspielen. 
Kurzeck, der alles andere als ein Nostalgiker und Idyllendichter ist (das 
zeigt u.a. sein Roman Kein Frühling), schildert darin in freier Rede die 
Zerstörung des Tals seiner Jugend im hessischen Dorf Staufenberg 
durch den Bau einer Autobahn. 

Der erste Ausschnitt („Das verschwundene Tal“, CD 2, 05, 2:13) malt 
das Tal aus. Das Tal ist schön, man fühlt sich dort zuhause. Man geht 
darin herum, sieht viel, und verweilt in erfüllter Gegenwart. 

Der zweite Ausschnitt („Die Autobahn“, CD 2, 08, 3:28) zeigt den Ver-
lust. Es gibt im Tal nichts mehr zu sehen, man kann da nicht mehr ge-
hen, nur noch fahren, sein kann man auch nicht mehr dort, wegen des 
Lärms, der überall hin dringt. „Alles dröhnt. Und man steht und weiß 
nicht, wo man sich festhalten soll“ (Kurzeck 2011: 949). Das ist keine 
Welt für Menschen mehr. Das ist eine Welt für Autos. Hier die beiden 
Ausschnitte in Transkription: 

14 Zu den Auswirkungen des Naturverlusts auf Kinder vgl. Mitscherlich 1965 
und ausführlicher Gebhard 1994. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

63 

Das verschwundene Tal 
Der Weg zur Lahn ging durch ein sehr schönes Tal. Er war am 
Westabhang des Berges, da standen schon keine Häuser mehr. Also 
das Dorf eigentlich erstreckte sich nach Süden hin – nach Süden 
und Südosten. Und an diesem West- oder Nordwestabhang waren 
eigentlich nur noch – erst noch Gärten – und dann war eine Wildnis 
und dazwischen gingen ein paar Treppengässchen den Berg her-
unter. Und das Land war mit/also die Erde war mit Mauern eigent-
lich wurde die gehalten, also terrassenförmig angelegt. Mit alten 
Feldsteinmauern, die zum Teil lose aufgeschichtet waren und zum 
Teil eben grob gemauert. Da gingen ein paar Treppengässchen run-
ter, dann konnte man auf die Strasse nach Odenhausen kommen, 
und es gab sehr, sehr schöne Wegraine eigentlich und große He-
cken und Erlengehölze und, und überall floss dann im Frühling 
noch Wasser – also kleine Bächlein, die im Lauf des Sommers ver-
siegten. 
Das ganze Tal, das nach Westen ging, das war wie ein altes Bild ei-
gentlich, wie der Hintergrund eines Heiligenbildes oder so. Es war 
voller Gärten und Wassergräben und Fischteichen vom Dorf bis an 
die Chaussee. Und jenseits der Chaussee waren dann Wiesen und 
Felder bis zum Bahndamm, der zugleich eine Art Deich war, gegen 
/ aber weiter kam das Hochwasser dann eben nicht. Und dieses 
ganze Tal ist jetzt mittlerweile zugebaut. Es ist eigentlich total ein-
genommen von einer Autobahn und einer Autobahnabfahrt. Man 
merkt dann erst, wie riesig, also wie viel Platz so eine Autobahn 
braucht. Und vor allem auch eine Abfahrt oder eine Autobahnkreu-
zung geht weit ins Land rein eigentlich – es ist überhaupt nichts 
mehr übrig. So lang es das Tal gab und so lang ich in Staufenberg 
wohnte, bin ich jeden Tag wenigstens einmal dort gegangen, weil 
da am Nachmittag und am Abend auch das Licht am schönsten ist. 
Man sieht dann die Berge und Wälder im Westen, hinter denen die 
Sonne untergeht. Und im Frühsommer geht sie weit im Norden un-
ter und bei einer bestimmten Lichtkonstellation kann man das Rot-
haargebirge sehen, das man eigentlich nicht sieht von Staufenberg 
aus. 
 
Die Autobahn 
Und als ich dort weg bin, das heißt 1977, da war es so, dass ein gro-
ßer Teil der Stadtautobahn des Gießener Rings schon fertig war. 
Und der sollte ja neue Anschlüsse zu neuen Autobahnen auch 
gleichzeitig bieten. Das heißt, man hat überall Schnellstraßen und 
Autobahnen und Autobahnteilstücke schon gebaut und das Tal, 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


64 

das zur Lahn hin ging, von dem ich sprach, dieses Tal war noch da, 
aber man wusste, es sind seine letzten Tage, man muss jeden Abend 
da gehen, um es nochmal zu sehen. Um zu sehen, wie die Wasser-
gräben zwischen den Flüchtlingsgärten leuchten, Wassergräben 
zur Bewässerung, die voller Blutegel waren, und die Fischteiche 
und die Brunnen, die es da alle gab. Brunnen mit schönen Dächern, 
zum Teil sogar mit gewölbten Steindächern.  
Und als wir wegzogen, da war es so, dass die Autobahn gebaut 
wurde, also dieses Teilstück der Autobahn direkt unterhalb von 
Staufenberg, das das ganze Tal ausfüllt und seither hört man unent-
wegt Tag und Nacht im Dorf den Lärm von der Autobahn. Also ein 
ständiges Rauschen, das man im ganzen Dorf hört. Stille gibt es ei-
gentlich nicht mehr. Man kann mittlerweile das Dorf nicht mehr / 
also man kann nicht mehr nach Westen aus dem Dorf gehen, ohne 
dass man dazu verurteilt ist, unter der Autobahn irgendwie durch-
zukriechen eigentlich. Wenn man nach Lollar geht, dann überquert 
man die Autobahn. Da ist ein Stück Horizont abgegraben. Das 
heißt, wenn man ein Gedächtnis hat – was einem ja abgewöhnt 
werden soll –, wenn man ein Gedächtnis hat, dann hat man den 
Eindruck, da fehlt ein Stück von der Erde. Und man muss diese Au-
tobahn überqueren, es gibt auch nichts mehr zu sehen eigentlich. 
Wege, die zu meinen Kindheitswegen gehörten, wie der zum 
Daublinger Bahnhof, wo man wusste, man geht jetzt durch Korn-
felder, sieht kleine Wäldchen. Und wenn man morgens geht, weil 
man ja in die Schule fahren muss mit dem Zug, dann sieht man 
überall Rehe. Und jetzt ist da ja überhaupt nichts mehr – da ist zwi-
schen den Dörfern kein Land übrig geblieben. Und eigentlich wirk-
lich gut und in Ruhe kann man aus dem Dorf raus nur noch nach 
Nordosten gehen. Das ist der Weg zum Friedhof und zugleich der 
Weg, der zu dem entfernteren Wald führt. Zu dem großen Wald, 
von dem wir in den ersten Jahren nach dem Krieg gelebt haben, alle 
Flüchtlinge eigentlich. Und mittlerweile fahren die Leute mit Autos 
an diesen Waldrand, zum Joggen. Das heißt, sie gehen nicht dahin 
oder so, sondern sie fahren mit dem Auto an den Waldrand, joggen 
und fahren dann mit dem Auto zurück und gucken, ob sie’s noch 
zum Fernsehen für die Vorabendkrimiserien schaffen. Und der 
ganze Gießener Ring, diese Stadtautobahn geht eigentlich auf die 
Vorabendkrimiserien zurück, weil die Leute die ganzen Fünfziger- 
und Sechzigerjahre hindurch im Fernsehen diese Serien gesehen 
haben, in denen es Stadtautobahnen gibt – also amerikanische Se-
rien – und dann haben sie diese Stadtautobahnen gebaut. Und ich 
glaube, in den Köpfen, in ihren eigenen Köpfen spielen die Leute 
jetzt diese Vorabendserien nach. Man weiß nur nie, welche Rolle 
einer hat, entweder ist er auf der Flucht – jahrelang schon auf der 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

65 

Flucht – oder er nimmt jedes Mal, wenn er ins Auto steigt, wieder 
die Verfolgung auf oder plant umsichtig einen Amoklauf. 

Die Mündlichkeit des Erzählens, die auch Kurzecks geschriebenes 
Werk kennzeichnet, zeigt sich hier in den mehrfachen Anläufen, Nach-
besserungen, Ellipsen, den vielen Füllseln („eigentlich“, „oder so“), den 
ständigen Wiederholungen und Assonanzen (etwa das tiefe, ruhige „a“ 
in „so lang, so lang, es das Tal gab“) und dem Fluss des Erzählens („erst 
noch“, „keine mehr“, „und“, „dann“). 

Die erste Passage beginnt wie ein Märchen, das man einem Kind er-
zählt: „Der Weg zur Lahn ging durch ein sehr schönes Tal.“ Die Sprache 
ist denkbar einfach: „Weg“, „schön“, „Tal“, „Dorf“, „Berg“, „Wald“. 
Trotzdem entfaltet sich das Tal in seiner Konkretheit vor unseren Au-
gen mit seinen im Abendlicht leuchtenden Terrassen, Bächen und Was-
sergräben. 

Wenn dann die Autobahn kommt und das Tal „einnimmt“, wie ein 
feindliches Heer, ist es aus mit dem Gehen (das im ersten Abschnitt al-
lein sechs Mal vorkommt), nur noch zum Friedhof kann man dann noch 
gehen als Mensch, sonst muss man kriechen wie ein Tier oder überque-
ren oder gleich fahren in einer Maschine. Den Platz, den die Autobahn 
im Tal einnimmt, holt sie sich auch in der Sprache, sie vervielfältigt sich 
wie von selbst in Versatzstücken: „Autobahnteilstück“, „Autobahnab-
fahrt“, „Autobahnkreuzung“, „Anschluss“, „Schnellstraße“, „Stadtau-
tobahn“, „Gießener Ring“. Auch der Lärm, den die Autobahn macht, 
hallt in der Sprache wider: Als „ständiges Rauschen, das man im gan-
zen Dorf hört“, „unentwegt Tag und Nacht“, „Stille gibt es eigentlich 
nicht mehr“. Die äußere und innere Landnahme wird hier nicht distan-
ziert bilanziert, sondern rückt uns, wenn wir mit Kurzeck mitgehen, 
selbst auf den Leib. 

Wie das kommen konnte, dass aus einer, wie immer ärmlichen, Welt 
für Menschen eine Welt für Autos werden konnte, deutet das Ende der 
zweiten Passage in ironischer Überspitzung an: Die Vorabendkrimise-
rien, die den „American Way of Life“ bis in die letzten Hinterzimmer 
der nachkriegsdeutschen Provinz trugen. 

Kurzecks Roman Vorabend, der letzte zu seinen Lebzeiten erschienene 
Band seiner Chronik Das alte Jahrhundert, dringt tiefer. Da heißt es „je-
dem Dorf seine Autobahnzufahrt“, da wird „geteert und noch einmal 
besser geteert“, dass man „jederzeit überall im vierten Gang“. Da müs-
sen die Flüsse weg, die Bäume, das „ganze alte Zeug weg“, das „wächst 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


66 

wie es will“, „von allein“. Da werden die „Frösche nebenbei ausgerot-
tet“, die Kinder in Kindergärten verwahrt. „Schön übersichtlich die 
Landschaft“. Eine „Blaupausenlandschaft, Leitplankenlandschaft, 
Reißbrettlandschaft, Bauunternehmerlandschaft“. „Seitdem fahren 
wir“. „Immer schneller die Zeit“. 

An die Stelle der alten Mühsal auf dem Hof und bei der Arbeit in der 
„Eisenhütt“, der Enge, der Kälte und des Hungers im Dorf ist nicht ein 
gutes, sinnerfülltes Leben getreten, sondern ein Leben, das kein Maß 
mehr kennt, versinnbildlicht im Supermarkt „Massa“, wohin die Leute 
auf der Autobahn rasen, um ihre neuen Tiefkühltruhen aufzufüllen und 
die Sonderangebote dann nach Verfallsdatum aufessen und damit sie 
nicht zu dick werden, vom vielen Fressen und vom Vor-dem-Fernse-
her-Sitzen mit Chips und Bier, gehen sie joggen. Oder sie werkeln 
herum mit den Bohrmaschinen vom Baumarkt, sind endlich ihre eige-
nen Herren, spritzen ihren Hof ab, kacheln ihn, putzen – „Krieg dem 
Unkraut“. 

Ein suchtartiges, zielloses „Immer mehr“, ein neidisches „So viel wie 
die anderen“ und eine macherwahnerische, technikbegeisterte, fort-
schrittsgläubige Kontrollsucht hat die Menschen von sich selbst ent-
fremdet, von den anderen und der Natur. Die Tiere haben sie verraten, 
die Erde aufgegeben, die alten Häuser abgerissen. Doch zuhause sind 
sie nirgendwo mehr. 

Nicht, dass sie es vorher so gut hatten. Armut, Krankheit und zu früher 
Tod machten ihr Leben oft elend. Doch es gab auch Schönheit und Hei-
mat („Und jetzt in der Nacht: jedes Ding fängt zu flüstern an und erzählt 
uns unsre Geschichte, das Leben. Sind zu uns gekommen, der Wind 
rührt uns an“ (Kurzeck 2007c: 340)). Heimat und Schönheit hätte man 
bewahren sollen im neuen Wohlstand, statt „Hauptsache neu!“ zu ru-
fen. Die Trauer um den Verlust der heimatlichen, schönen Natur bei 
Kurzeck ist, um es noch einmal ganz deutlich zu sagen, keine Nostalgie, 
kein „Früher war alles besser“ („Daß uns die verlorene Zeit nur nicht 
nachträglich noch zur Idylle missrät“ (Kurzeck 2007a: 10)).15 Vielmehr 
gilt seine Klage der besinnungslosen Zerstörung dessen, was immerhin 
gut war damals, bis vor kurzem noch, Jahrhunderte lang, was da war 
wie ein Geschenk, als Reichtum in materieller Armut. Kurzecks Klage 
gilt der seelischen Armut im neuen materiellen Reichtum. 

15 Für Sekundärliteratur vgl. Bauer u. Riedel 2013. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

67 

5.2. Recht auf Schönheit und Heimat 

Das Recht auf schöne Natur konkretisiert das im vierten Abschnitt ge-
nannte Menschenrecht auf Spiel oder Muße, das Recht auf Natur als 
Heimat das Menschenrecht auf Besonderung oder Individualität. 

Letzteres, das Recht auf Natur als Heimat, verliert als Rechtfertigung 
für Naturschutz immer mehr an Kraft, je weniger Menschen noch Natur 
als ihre Heimat ansehen, je mehr Menschen in Städten aufwachsen und 
sich dort beheimaten. 

Daher dürfte Ersteres, das Recht auf schöne Natur, auf Dauer die stär-
kere Rechtfertigung für Naturschutz abgeben, insbesondere wenn man 
zeigen kann, dass die Schönheit der Natur nicht ohne weiteres ersetzbar 
ist durch die Schönheit der Kunst oder der Architektur. Das aber lässt 
sich zeigen. Denn in der ästhetischen Erfahrung schöner Natur resonie-
ren wir mit etwas, „was von allein wächst“, was von sich aus entsteht 
und vergeht (so die Aristotelische Begriffsbestimmung von „Natur“) 
und erfahren uns dadurch in unserer eigenen Kreatürlichkeit als Teil 
der Natur. Wir lernen, um es mit Martin Heidegger zu sagen, auf der 
Erde zu „wohnen“. Oder, wie es der Heideggerianer Otto Friedrich 
Bollnow formuliert: 

Es ist verhängnisvoll, wenn die Menschen in den Steinwüsten der 
Städte, in möglicherweise noch vollklimatisierten Räumen, vom 
Wechsel der Jahreszeiten kaum noch erfasst werden. Darum ist es 
außerordentlich wichtig, dass die Menschen im Miterleben des 
Rhythmus der Natur auch die rhythmische Gliederung des eigenen 
Lebens erfahren, dass sie die Haltepunkte spüren und einhalten 
und mit voller Kraft das neu erwachende Leben des Frühlings als 
eine radikale Erneuerung erfahren. Das aber gelingt nur im intensi-
ven Miterleben des neu aufsprießenden Grüns der Natur. So heißt 
es ja auch in den schönen Versen Hölderlins, dass das „heilige 
Grün“ uns „erfrischt“ und wieder zum „Jüngling“ verwandelt. 
(Bollnow 1988: 55)16 

Ein „caveat“ zum Abschluss. Die These dieses Artikels war nicht, dass 
der Egalitarismus schuld ist an der Zerstörung der Natur. Natürlich ist 
es, platt gesagt, der Egoismus der Einzelnen und der Staaten, welcher 
die Naturzerstörung auf dem Gewissen hat. Der Egalitarismus ist im-
merhin eine Form oder Interpretation von Gerechtigkeit, also von et-
was, das dem Egoismus entgegentritt und Grenzen setzen will. Der 
Egalitarismus ist aber, das war die These dieser Artikels, eine Form von 
                                                             
16 Zur Naturethik vgl. Krebs 1997 sowie 1999.  

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


68 

Gerechtigkeit, welche nicht konsequent genug bricht mit den egoisti-
schen Motiven des Neids und der Gier. 

Literatur 
Anderson E (2000): Warum eigentlich Gleichheit? In: Krebs A (Hg.): 

Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. 
Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 117-171. 

Bauer M & Riedel C (2013) (Hgg.): Text + Kritik 199: Peter Kurzeck. Mün-
chen: Edition Text + Kritik. 

Bollnow OF (1988): Die Stadt, das Grün und der Mensch. In: Ders.: Zwi-
schen Philosophie und Pädagogik. Vorträge und Aufsätze. Aachen: 
Weitz: 44-62. 

Cohen G (1993): Equality of What? On Welfare, Goods, and Capabili-
ties. In: Nussbaum M & Sen A (Hgg.): The Quality of Life. Oxford: 
Clarendon Press: 9-29. 

Etcoff N (1999): Survival of the Prettiest: The Science of Beauty. New York: 
Anchor Books. 

Ewald KC & Klaus G (2009): Die ausgewechselte Landschaft. Vom Umgang 
der Schweiz mit ihrer wichtigsten natürlichen Ressource. Bern: Haupt. 

Feinberg J (1974): Noncomparative Justice. Philosophical Review 83: 297-
338. 

Frankena W (1962): The Concept of Social Justice. In: Brandt RB (Hg.): 
Social Justice. Englewood Cliffs: Prentice Hall: 1-29. 

Frankfurt H (2000): Gleichheit und Achtung. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt 
a. Main: Suhrkamp: 38-49.

Frankfurt H (1987): Equality as a Moral Ideal. Ethics 98: 21-42. 

Gebhard U (1994): Kind und Natur. Die Bedeutung der Natur für die psy-
chische Entwicklung. Berlin: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Kersting W (2000): Politische Solidarität statt Verteilungsgerechtigkeit. 
In: Ders. (Hg.): Politische Philosophie des Sozialstaats. Weilerswist: 
Velbrück Wissenschaft: 202-256. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

69 

König J (1978): Die Natur der ästhetischen Wirkung. In: Patzig G (Hg.): 
Vorträge und Aufsätze. Freiburg: Karl Alber-Broschur Philosophie: 
256-337. 

Krebs A (2002): Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer 
Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Krebs A (2000a) (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egali-
tarismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Krebs A (2000b): Einleitung: Die neue Egalitarismuskritik im Überblick. 
In: Dies. (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 7-37. 

Krebs A (1999): Ethics of Nature. A Map. Berlin: De Gruyter.  

Krebs A. (1997) (Hg.): Naturethik. Grundtexte der gegenwärtigen tier- und 
ökoethischen Diskussion. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Krebs A (2012): Gleichheit und Gerechtigkeit. Wie egalitaristisch ist Mi-
chael Walzers Ideal der „komplexen Gleichheit“? In: Nusser K-H 
(Hg.): Freiheit, soziale Güter und Gerechtigkeit. Michael Walzers 
Staats- und Gesellschaftsverständnis. Baden-Baden: Nomos: 89-105. 

Kurzeck P (2011): Vorabend. Frankfurt a. Main: Stroemfeld. 

Kurzeck P (2007a): Oktober und wer wir selbst sind. Frankfurt a. Main: 
Stroemfeld. 

Kurzeck P (2007b): Ein Sommer, der bleibt: Peter Kurzeck erzählt das Dorf 
seiner Kindheit. Berlin: Supposé. 

Kurzeck P (2007c): Kein Frühling. Frankfurt a. Main: Stroemfeld. 

Margalit A (1997): Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung. Ber-
lin: Suhrkamp. 

Martinsen F (2010): Verteilung über Grenzen? Gerechtigkeit und Kosmopo-
litismus. Frankfurt a. Main: Peter Lang. 

Miller D (1999): Principles of Social Justice. Cambridge, Mass.: Harvard 
University Press. 

Mitscherlich A (1965): Die Unwirtlichkeit unserer Städte. Frankfurt a. 
Main: Suhrkamp. 

Müller J (1973): Alle Jahre wieder saust der Presslufthammer nieder. Oder: 
Die Veränderung der Landschaft. Aarau: Sauerländer. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


70 

Nozick R (1976): Anarchie, Staat, Utopia. München: MVG Moderne Ver-
lagsgesellschaft. 

Nussbaum M (1993): Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. In: 
Brumlik M & Brunkhorst H (Hgg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit. 
Frankfurt a. Main: Fischer: 323-361. 

Parfit D (2000): Gleichheit und Vorrangigkeit. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt 
a. Main: Suhrkamp: 81-106.

Raz J (2000): Strenger und rhetorischer Egalitarismus. In: Krebs A (Hg.): 
Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. 
Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 50-80. 

Rosa H (2012). Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umrisse 
einer neuen Gesellschaftskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Rosa H (2005): Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der 
Moderne. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Schmitz B (2007): Bedürfnisse und globale Gerechtigkeit. In: Bleisch B & 
Schaber P (Hgg.): Weltarmut und Ethik. Paderborn: Mentis: 247-
266. 

Schnüriger H (2014): Eine Statustheorie moralischer Rechte. Münster: Men-
tis. 

Stiglitz J (2012): The Price of Inequality. How Today's Divided Society En-
dangers Our Future. New York: Norton & Company. 

Walzer M (1992): Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und 
Gleichheit. Frankfurt a. Main: Campus. 

Westen P (1990): Speaking of Equality. Princeton: Princeton University 
Press. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

71 

Bernward Gesang 
Egalitarismus und Prioritarismus 

auf dem Prüfstand 

1. Der absolute Egalitarismus 
Die zwei heute meistverhandelten Theorien distributiver Gerechtigkeit 
sind der Egalitarismus und der Prioritarismus. Diese beiden Optionen 
können hier nicht vollumfänglich analysiert und kritisiert werden. Das 
wäre ein eigenes Buchprojekt. Aber da gerade der Prioritarismus aktu-
ell häufig als sehr attraktiv angesehen wird und er auch losgelöst vom 
Gerechtigkeitsparadigma, z.B. als Teil einer Mitleidsethik, vertreten 
werden kann, soll er ausführlicher geprüft werden. Ist er eine haltbare 
Position? Da sich der Prioritarismus aber kaum ohne seine ursprüngli-
che Abgrenzung zum Egalitarismus verstehen lässt, soll der Egalitaris-
mus auch thematisiert werden. In den nächsten Abschnitten soll er vor-
gestellt und mit einer groben aber treffenden Kritik konfrontiert wer-
den. Diese zeigt, dass er sich letztlich wohl kaum verteidigen lässt. Da-
ran anschließend sollen die prioritaristischen Ansätze detaillierter kriti-
siert werden. 

Der absolute Egalitarist vertritt die These, dass Gleichheit allein einen 
intrinsischen Wert besitzt (Page 2006: Kap. 4). Es kommt bei Gerechtig-
keitsfragen also nicht darauf an, ein gewisses Wohlstandsniveau für alle 
zu überschreiten (wie es der sogenannte Suffizienziarismus vertritt), 
sondern es sind relationale Aspekte entscheidend. Diese machen das 
Gleichheitsprinzip aus. Gleichgültig, welches absolute Niveau ich auf 
der Wohlstandsskala erreicht habe: Ob ein gerechter Zustand vorliegt, 
entscheidet sich an relationalen Aspekten. Wie groß ist der Abstand von 
mir zu anderen? Je geringer der Abstand zwischen den Individuen ist, 
desto gerechter ist die Welt. Dabei geht es nicht um die Auswirkungen 
der Ungleichheit auf das Bewusstsein der Schlechtgestellten. Dass diese 
unter dem Bewusstsein der Ungleichheit leiden, ist evident und betrifft 
ihr Wohlergehen. Man ist eventuell geneigt zu sagen, dass Wohlerge-
hen intrinsisch wertvoll ist und seine Verringerung vermieden werden 
sollte. Aber das ist nicht das Anliegen des absoluten Egalitaristen. Die-
ser meint, dass die Gleichheit selbst und nicht das Wohlergehen einen 
intrinsischen Wert hat. Also wäre eine mögliche Welt auch dann unge-
recht, wenn niemand von den existenten Ungleichheiten wissen würde 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


72 

bzw. jemals wissen könnte (Parfit 1991: 6f.). Das Leiden an der Unge-
rechtigkeit wird als Grund für die Ablehnung einer ungleichen Vertei-
lung ausgeschlossen. Gleichheit allein zählt. 

2. Der moderate Egalitarismus
Aber die meisten Egalitaristen sind keine absoluten Egalitaristen. Ein 
moderater Egalitarist erklärt Gleichheit zu einem intrinsischen Wert un-
ter anderen, der aber eben eigenständig ist und bleibt: „Jeder vernünftige 
Egalitarist wird ein Pluralist sein. Gleichheit ist nicht das einzige, was 
für den Egalitaristen zählt” (Temkin 2003: 63). 

Den Unterschied kann man sich klarmachen, indem man sich die Reak-
tionen der Egalitaristen auf die berühmteste Kritik an dieser Position 
anschaut. Diese hat u.a. Derek Parfit mit seinem Levelling Down-Einwand 
formuliert. Der Einwand lautet:  

Sofern Ungleichheit an sich schlecht ist, muss ihr Verschwinden in 
einer Hinsicht ein Umschwung zum Besseren sein, ganz gleich, wie 
dieser Umschwung geschieht. Gesetzt den Fall, bei einer Naturka-
tastrophe verlieren die Bessergestellten all ihre zusätzlichen Res-
sourcen und sind fortan in einer genauso schlechten Lage wie die 
anderen auch. Da dieser Umschwung die Ungleichheit beseitigte, 
müsste er der teleologischen Position [=dem Egalitarismus – Anm. 
d. Verf.] zufolge in einer Hinsicht begrüßenswert sein. Obgleich sie 
für einige Menschen eine Verschlechterung und für niemanden
eine Verbesserung nach sich zöge, müsste diese Katastrophe in ei-
ner Hinsicht als ein Umschwung zum Besseren verstanden werden 
(Parfit 2000: 93). 

Damit wird nicht behauptet, der moderate Egalitarist müsse die imagi-
nierte Katastrophe insgesamt begrüßen oder ähnliche Zustände selbst 
herbeiführen. Das könnte einem absoluten Egalitaristen angelastet wer-
den. Dieser ist darauf festgelegt, Levelling Down insgesamt zu begrüßen. 
Das diskreditiert ihn vollständig. Der moderate Egalitarist könnte sich 
im Beispielfall auf einen Wertkonflikt zwischen Wohlergehen und 
Gleichheit berufen, bei dem das Wohlergehen dominiert. Allerdings 
fällt es Parfit und anderen Kritikern des Egalitarismus schwer einzuse-
hen, dass eine Angleichung nach unten auch nur „in einer bestimmten 
Hinsicht“ einen Vorteil darstellt. Das hieße ja, dass sie zumindest teil-
weise die Welt verbessert, auch wenn sie insgesamt gesehen, wegen des 
großen Leids, das sie verursacht, ein Übel ist. Parfit meint, am Levelling 
Down sei eben nichts gut (Parfit 1991: 18). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

73 

Ganz anders die Sichtweise von Larry Temkin. Er schreibt, bezogen auf 
das Beispiel einer Welt mit Blinden und Sehenden und hinsichtlich des 
Gedankens, die Sehenden „nach unten anzupassen“: 

Egalitaristen glauben, dass es ungerecht ist, dass manche blind ge-
boren wurden, während andere nicht blind geboren wurden. Also 
glauben sie, dass es eine Hinsicht gibt, in der eine gänzlich blinde 
Welt besser wäre als eine, in der die einen blind sind und die ande-
ren sehen können; diese Welt wäre hinsichtlich der komparativen 
Gerechtigkeit besser. Allerdings glauben Egalitaristen nicht, dass 
wir jeden erblinden lassen sollten. Erstens, weil es deontologische 
Gründe geben könnte, die eine solche Tat verbieten und darüber 
hinaus zweitens […], weil Egalitaristen Pluralisten sind und alles in 
allem die gänzlich blinde Welt sicher schlechter ist, als die teilweise 
blinde Welt. Gleichheit ist nicht alles, was zählt. Dennoch zählt sie 
irgendwie und ich sehe wenig Anlass für den Egalitaristen, diese 
Überzeugung angesichts des Levelling Down-Einwands aufzuge-
ben (Temkin 2003: 68). 

Weitere Kritiken am moderaten Egalitarismus können jenseits der of-
fenbar auf divergente Basisintuitionen verweisenden Problematik des 
Levelling Down gewonnen werden. Angelika Krebs will zeigen, dass 
sich Hilfe gänzlich ohne komparative Überlegungen rechtfertigen lässt: 

Wenn nun ein Mensch unter Hunger oder Krankheit leidet, ist ihm 
zu helfen, weil Hunger und Krankheit für jeden Menschen schreck-
liche Zustände sind, und nicht deswegen, weil es anderen schließ-
lich besser geht als ihm. [...] Das Übel des Hungers und der Krank-
heit sagt einem vielmehr direkt, was man zu tun hat. Man muss sich 
nicht erst umsehen und vergleichen (Krebs 2000: 18). 

Das aufnehmend, kann man sagen, dass die Begründung von Hilfe so-
gar darunter litte, wenn man komparative Überlegungen mit hinzu-
nimmt. Wenn man sagt, man helfe jemandem auch, weil es anderen 
besser gehe, dann drückt man damit nicht den Teilwert der Gleichheit 
aus, sondern man führt redundante Aspekte an. Jemand, der sich im 
Falle größter Not erst umsähe und vergleichen würde, bevor er hilft, 
wäre in der beschriebenen Situation moralisch suspekt. Hätte Gleich-
heit hingegen einen partiellen Wert, dann müsste ihre Erwähnung die 
Rechtfertigung verbessern. Aber das auf sie gegründete „vergleichen“ 
stellt den Akteur de facto moralisch ins Abseits. Auch Harry Frankfurt 
kritisiert den Egalitarismus mit guten Gründen:  

Die egalitäre Verdammung von Ungleichheit als inhärent schlecht 
verliert meines Erachtens an Überzeugungskraft, sobald die Mög-
lichkeit anerkannt wird, dass Personen, die bedeutend schlechter 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


74 

gestellt sind als andere, dennoch sehr gut gestellt sein können 
(Frankfurt 2000: 41). 

Eine interessante Variante des Egalitarismus lässt sich in Anlehnung an 
Julius Schälike als Levelling Up-Egalitarismus bezeichnen. Schälike argu-
mentiert, dass sich der Egalitarist gegen den Levelling Down-Einwand 
wehren könne. Er dürfe Gleichheit nur wertschätzen, wenn sie durch 
eine Angleichung nach oben zustande käme. Schälike versteht Gerech-
tigkeit als generalisierten Neid (dazu auch Mill 2000: 90), aber unter-
scheidet Missgunst von diesem Neid: 

Wenn ich einen Kollegen um sein Motorboot beneide, so miss-
gönne ich es ihm nicht im Geringsten – ich hätte nur gern auch so 
etwas. [...] Dem Neidischen ist intrinsisch daran gelegen, so gestellt 
zu sein, wie die Bessergestellten, aber nicht durch Angleichung 
nach unten. [...] Der intrinsische Wert liegt also in der Angleichung 
nach oben, nicht in der Gleichheit als solcher (Schälike 2009, 434).1 

Gerechtigkeit impliziere Missgunst nicht und nur der Missgünstige be-
fürworte Levelling Down. Allerdings überzeugt auch dieses Argument 
nicht. Man stelle sich vor, es gebe die Personen A, B und C. C ist am 
Verhungern, und A und B sind Milliardäre, aber A ist 10.000 Euro2 rei-
cher als B. Nun könnte ich – wenn ich nur 10.000 Euro zur Verfügung 
habe –, B auf das Niveau von A heben, statt C zu versorgen. Dann hätte 
ich Gleichheit über Levelling Up hergestellt. Für den absoluten Levelling 
Up-Egalitaristen könnte diese Handlung richtig gewesen sein. Aber ich 
hätte etwas getan, was offensichtlich für Utilitaristen, Prioritaristen und 
den gesunden Menschenverstand falsch ist. Erneut ist der absolute Ega-
litarismus diskreditiert. 

Nun könnte ich aber als moderater Levelling Up-Egalitarist das Wohler-
gehen von C über die Gleichheit zwischen A und B stellen. Damit wäre 
impliziert, dass hier ein kleines Gut, die Gleichheit, einem großen Gut, 
dem Überleben von C, weichen müsste. Hätte der Gleichheitsaspekt 
hier aber wenigstens einen gewissen Wert? Ja, wenn man an einen Nut-
zenzuwachs für den einen Milliardär oder den neutralen Beobachter 
des Verteilungsproblems denkt. Allerdings geht es im Gedankenexpe-
riment um den Eigenwert der Gleichheit und nicht um Nutzenzu-
wächse. Folglich muss man von letztgenannten abstrahieren. Es ist 

1 Schälike (2009: 435) will keinen direkten Egalitarismus „erster Stufe“ vertei-
digen, sondern versteht den Egalitarismus komplexer. 

2 Natürlich könnte man das Beispiel auf der fundamentaleren Ebene der 
Glückseinheiten ansiedeln. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

75 

nicht ersichtlich, dass nach dieser Abstraktion noch etwas Positives üb-
rig bleibt. Wenn man die Faktoren – hier Gleichheit und Wohlergehen 
– streng separiert, zeigt sich, dass nur Wohlergehen Wert hat.  

 

3. Ist Gleichverteilung nicht begründungsbedürftig? 
Harry Frankfurt verneint eine weitere Kernthese des Egalitarismus. 
Egalitaristen meinen, dass Gleichverteilung gegenüber Ungleichvertei-
lung der nicht begründungspflichtige Standardfall sei (Frankfurt 2000: 
45f.). Ungleichverteilung sei hingegen immer begründungsbedürftig. 
Stefan Gosepath (2004: 203ff.) meint: In einer Situation, in der keine 
Gründe für Gleich- oder Ungleichverteilungen existieren, sei die Un-
gleichverteilung willkürlich, die Gleichverteilung hingegen nicht. Eine 
Zufallsverteilung werde den Personen nicht gerecht, eine Gleichvertei-
lung schon. 

Beide Thesen Gosepaths leuchten nicht ein. Beide Verteilungsmodi sind 
im Beispielfall gleichermaßen unbegründet. Auch eine Gleichvertei-
lung kann den Personen nicht gerecht werden, wenn diese z.B. unter-
schiedliche Bedürfnisse haben. Wenn Gosepath meint, nur der, welcher 
die Präsumtion der Gleichheit beachte, behandele gleiche Fälle gleich, 
dann muss man ergänzen: Er behandelt auch ungleiche Fälle gleich, 
was ungerecht sein kann.  

Im Hintergrund der These, dass Gleichverteilung der privilegierte Ver-
teilungsmodus sei, stehen (im Normalfall einfach vorausgesetzte) em-
pirische Überzeugungen. Mit diesen wird eine häufige Ähnlichkeit von 
Bedürfnissen und Präferenzen konstatiert. Das bestätigt etwa Wilfried 
Hinsch. Dieser will ebenfalls begründen, dass „Ungleichverteilungen 
[...], anders als Gleichverteilungen, grundsätzlich rechtfertigungsbe-
dürftig sind.“ Dazu führt er anhand des bekannten Problems der Ku-
chenverteilung aus: „Wir nehmen aber an, dass alle Kinder, was den 
Kuchen betrifft, ähnliche Bedürfnisse und Präferenzen haben“ (Hinsch 
2002: 169; genauso Tugendhat 1997: 12ff.). Erst auf Basis dieser empiri-
schen Prämisse wird Gleichverteilung die überzeugende Option. Das 
bestätigt auch Jacob Rosenthal: 

In moralischer Hinsicht scheint mir klar, daß ohne eine begründete 
Konzeption moralisch relevanter Eigenschaften keine Verteilung 
moralisch ausgezeichnet werden kann und daß mit einer solchen 
Konzeption für einen Primat der Gleichheit [...] kein Platz ist (Ro-
senthal 2006: 141). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


76 

Bezogen auf Basisbedürfnisse ist diese Ähnlichkeit der Präferenzen 
anthropologisch verankert. Daher gehen wir ganz natürlich im Regelfall 
von ihr aus. Zudem schafft Ungleichbehandlung psychische Verletzun-
gen, weil die Gleichbehandlung die aus den benannten Gründen etab-
lierte Norm ist. Der ungleich Behandelte wird sich fragen „Wieso erhal-
ten andere mehr als ich?“. Dabei unterstellt er, dass die anderen und er 
selbst die gleichen Bedürfnisse und Präferenzen haben. Um dieses psy-
chische Leid der Ungleichbehandlung zu vermeiden, tut man gut da-
ran, im Zweifelsfalle gleich zu verteilen. Aber auf diese Überlegungen 
darf in einer Situation jenseits jeglicher Verteilungsgründe nicht zurückge-
griffen werden. Ein logischer Primat der Gleichverteilung ist nicht aus-
zumachen, lediglich ein anthropologisch begründeter. Wenn Hinsch 
anführt, das Universalisierungsgebot bedinge einen solchen logischen 
Primat (Hinsch 2002: 170), muss man erwidern: Wir sind es zwar ge-
wohnt, von Gleichheit auszugehen und dann nach Ausnahmegründen 
für Ungleichheiten zu suchen. Genauso gut könnten wir aber bei un-
gleichen Verteilungen nach Gleichheitsaspekten suchen. So könnte man 
Gleichverteilung als Abweichung von der Norm rechtfertigen, ungleich 
zu verteilen. Hier ist Gewohnheit,3 nicht Logik, im Spiel. 

4. Der moderate Egalitarismus scheidet aus
Nachdem der absolute Egalitarismus bereits verworfen wurde, bleibt 
ein Urteil über den moderaten Egalitarismus zu fällen. Der moderate 
Egalitarist muss zusätzlich zu den besagten Problemen gewichten, wie 
wichtig der Wert der Gleichheit verglichen mit anderen Werten wie 
Wohlergehen ist. Der moderate Egalitarist muss wie der Vertreter eines 
gewichteten Prioritarismus mehrere Parameter gegeneinander abwä-
gen.4 Ein Egalitarismus ist nur sinnvoll, wenn der Wert der Gleichheit 
als bedeutend angesetzt wird. Sonst brauchte man die Position nicht ei-
gens aufzumachen. Damit muss Gleichheit allerdings auch in einigen 
Situationen Wohlergehen übertrumpfen können. Die Kritik des Utilita-
risten ist nun die, dass erhebliche Nutzenverluste für die Realisierung 
von Gleichheit nicht statthaft sind. 

3 Eventuell auch eine Heuristik anderer Art (Rosenthal 2006: 150f.). 
4 Page (2006: Kap. 4) unterscheidet dazu einen schwachen und einen starken 

Egalitarismus. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

77 

Wenn man Gleichheit dennoch bedeutend findet und ihr demgemäß ei-
nen Primat einräumt, dann werden auch innerhalb des Gerechtigkeits-
paradigmas wichtige Vorwürfe gegen den moderaten Egalitarismus 
laut, die Angelika Krebs so formuliert:  

Der Nebenprodukteinwand [...] besagt, dass zumindest die beson-
ders wichtigen, elementaren Standards der Gerechtigkeit nicht-re-
lationaler Art sind und Gleichheit nur als Nebenprodukt ihrer Er-
füllung mit sich führen. Gleichheit kann daher als Ziel von Gerech-
tigkeit nicht so wesentlich sein, wie der Egalitarismus glaubt. Die 
elementaren Standards der Gerechtigkeit garantieren allen Men-
schen menschenwürdige Lebensbedingungen. Sie verlangen etwa, dass 
jeder Mensch Zugang zu Nahrung hat. [...] Diese Standards geben 
absolute Erfüllungswerte vor [...] (Krebs 2000: 18). 

Ob der moderate Egalitarismus gerecht ist oder nicht, darum werden 
erbitterte Debatten geführt (Gosepath 2004: 180ff.). 

Hier bleibt nur zu konstatieren, dass jenseits der Frage, ob dieser Egali-
tarismus gerecht ist, der intrinsische Wert von Gleichheit und Gerech-
tigkeit abzulehnen ist. Daher verfolgen wir den moderaten Egalitaris-
mus nicht weiter.  

 

5. Die Grundidee des Prioritarismus 
Die Ärmsten und in anderen Hinsichten Schlechtestgestellten besser zu 
stellen, ist ein Anliegen, das die Moral von je her mitbestimmt. Der Pri-
oritarist will es ausbauen. Dieses Anliegen kann auch der Utilitarismus 
umsetzen: Für die Armen sollte im Normalfall gelten, dass sie aus je-
dem zusätzlichen Euro entsprechend mehr Nutzen ziehen können, als 
dies Reiche vermögen. Für den Millionär ist ein zusätzlicher Euro fast 
wertlos. Für denjenigen, der nur einen Euro pro Tag verdient, besitzt er 
einen großen Wert. D.h., das Prinzip vom abnehmenden Grenznutzen 
sorgt automatisch für eine Bevorzugung der Armen bei Verteilungen.  

Aber der Prioritarist hat ein darüber hinausgehendes Anliegen: Auch 
wenn ein Armer und ein Reicher die gleiche Glücksmenge durch eine 
Güterverteilung erhalten würden, soll der Ärmere bevorzugt werden.5 
Die Priorität des Armen gilt auch, wenn man von den Ungleichheiten 

                                                             
5 „Genauso wie Ressourcen abnehmenden Grenznutzen haben, hat Nutzen [im 

Prioritarismus – Anm. d. Verf.] abnehmende moralische Wichtigkeit” (Parfit 
1991: 24). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


78 

absieht, die sich aus der unterschiedlichen Empfänglichkeit für Güter 
ergeben. Das schlechtere Nutzenniveau des Ärmeren sorgt dafür, ihm 
den Zuschlag zu geben. Das gilt auch, wenn bei einem Verteilungsakt 
die gleiche zusätzlich zum Ausgangsniveau hinzukommende Glücks-
menge (nicht Gütermenge!) zwischen ihm und einem Reicheren zur 
Verteilung ansteht. 

Dieses Anliegen der Bevorzugung der Schlechtestgestellten kann man 
in verschiedenen Formen vorbringen. Das absolute Vorrangprinzip 
geht auf das Differenzprinzip von John Rawls zurück. Wenn man das 
Differenzprinzip isoliert betrachtet, begründet es einen absoluten Priori-
tarismus. Das Prinzip lautet: „Soziale und ökonomische Ungleichheiten 
müssen […] sich zum größtmöglichen Vorteil für die am wenigsten be-
günstigten Gesellschaftsmitglieder auswirken“ (Rawls 1993: 69f.). 

Bei Verteilungen soll also die Position der Schlechtestgestellten den 
Ausschlag geben: Die Verteilung ist zu wählen, die ihnen den größten 
Vorteil, bzw. bei Rawls konkret den größten Einkommenszuwachs, 
bringt. Wenn beispielsweise die Landwirte die am schlechtesten ge-
stellte soziale Gruppe sind, dann ist die Verteilung zu suchen, bei der 
sie ihren Vorteil maximieren. Wenn dies eine Verteilung ist, die auch 
andere, z.B. Fabrikanten, begünstigt, ist das kein Problem. Folgendes 
darf jedoch nicht eintreten: Die ehemals schlecht gestellten stehen in der 
neuen Verteilung besser da, aber dafür sind andere bei dieser Vertei-
lung unter das ursprüngliche Niveau der Landwirte abgerutscht, etwa 
die ungelernten Arbeiter. Es geht nicht darum, bestimmten Individuen, 
etwa den Landwirten, zu helfen: 

Vielmehr soll das Einkommen einer Gruppe von Personen maxi-
miert werden, die nicht durch die zu einem gegebenen Zeitpunkt 
zu ihr gehörigen Personen definiert ist, sondern durch ihre relative 
Stellung im System der gesellschaftlich realisierbaren Einkom-
mensverteilungen (Hinsch 2002: 15). 

Dieses Differenzprinzip soll in einer fiktiven Vertragssituation unter ei-
nem „Schleier des Nichtwissens“ gewählt werden. Dieser erstreckt sich 
auf alle konkreten oder individuellen Informationen der Individuen un-
ter dem Schleier, insbesondere bzgl. der Stellung und Chancen in einer 
Gesellschaft der Zukunft (Rawls 1993). 

Eine andere, nicht absolut zu verstehende Variante des Prioritarismus, 
die ich gewichteten Prioritarismus nenne, hat Derek Parfit formuliert:  

Die Sicht des Prioritarismus: Menschen zu unterstützen zählt umso 
mehr, je schlechter gestellt diese Menschen sind (Parfit 1991: 19). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

79 

Der Grund für diesen Prioritarismus ist nicht der, dass so mehr Gleich-
heit realisiert wird. Deren intrinsischer Wert ist keine Voraussetzung 
für den Prioritarismus. Der moralische Grund zur Hilfe für die 
Schlechtgestellten liegt in deren absoluter Stellung. Je schlechter die Stel-
lung, desto größer die Hilfe, die der Prioritarist gewährt. Man soll den 
Schlechtgestellten demnach immer eine gewisse Bevorzugung gewäh-
ren. Das ist unabhängig davon, ob sie sich über einer absoluten Wohl-
standsschwelle befinden oder nicht. Das unterscheidet den Prioritaris-
mus vom Suffizienziarismus. Gewichteter Prioritarismus heißt, dass 
der sozialen Position nicht absoluter Vorrang bei Verteilungsfragen ge-
geben wird, sondern sie wird gewichtet, z.B. gegen die Nützlichkeit. 
Roger Crisp bringt das auf einen Nenner: 

Die Sicht des gewichteten Prioritarismus: Menschen zu unterstützen 
zählt umso mehr, je schlechter gestellt diese Menschen sind, je mehr 
dieser Menschen es gibt und je größer der betreffende Nutzen ist 
(Crisp 2003: 752). 

Dieses Prinzip entwickelt Crisp weiter, da es immer noch erlaube, das 
kleine Leiden sehr vieler Bessergestellter gegen das Leben eines 
Schlechtergestellten aufzuwiegen.6 Daher kommt Crisp zu einem Prin-
zip, das ich als mustergültigen Ausdruck des gewichteten Prioritaris-
mus verwenden will:  

Die Sicht des numerisch gewichteten Prioritarismus: Menschen zu un-
terstützen zählt umso mehr, je schlechter gestellt diese Menschen 
sind, je mehr dieser Menschen es gibt und je größer der betreffende 
Nutzen ist. Jedoch zählt die Zahl der Begünstigten umso weniger, 
je wohlhabender sie sind (Crisp 2003: 754). 

Durch den letzten Satz wird erreicht, dass Nutzen von Wohlhabenden 
mit Zunahme des Reichtums entwertet wird. So soll auch der kleine 
Nutzen vieler Bessergestellter nicht mehr den großen Nutzen eines 
Schlechtergestellten aufwiegen können: Der Nutzen des Wohlhaben-
den verliert sein Gewicht auf der Nutzenwaage zunehmend, bis er 
schließlich kein Gramm mehr auf diese Waage bringt. 

 

                                                             
6 Fleurbaey et al. (2009: 262, 279f.) nennen das „Tyrannei der Aggregation“ 

und wollen dies beim gewichteten Prioritarismus durch Einschränkung der 
Aggregierbarkeit ebenfalls unterbinden. Dass dem Prioritaristen dazu nicht 
viele Optionen offen stehen, ist ihr Ergebnis (Ebd.: 285). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

80 

6. Rechtfertigungsstrategien für das Differenzprinzip 
Der absolute Prioritarismus soll nun zuerst genauer untersucht werden. 
Dabei wird insbesondere seine mögliche Rechtfertigung durch das 
Konzept der öffentlichen Moralbegründung thematisiert. Diese Rechtferti-
gungsstrategie wird am Ende dieses Abschnitts referiert und sie wird 
uns auch die nächsten Abschnitte beschäftigen. 

Der absolute Prioritarismus ist in seiner ursprünglichen Form an die 
Rawlssche Theorie gekoppelt. Diese muss uns nicht im Detail interes-
sieren. Letztlich scheitert sie u.a. daran, dass es unbegründet ist, wenn 
die Subjekte sich unter dem Schleier des Nichtwissens so verhalten, als 
ob die Wahrscheinlichkeit eins sei, eine schlechte Position in der Gesell-
schaft einzunehmen. Es ist nicht einmal eine empirische Wahrheit, dass 
Menschen in der Regel völlig risikoaversiv sind. Gleichwohl scheint die 
Theorie von Rawls mindestens auf der Plausibilität dieser These zu ba-
sieren. Das hat schon John Harsanyi an Rawls kritisiert. Harsanyi (1976) 
wollte zeigen, dass es unter dem Schleier des Nichtwissens vernünftiger 
sei, die Laplacesche Regel anzuwenden. Diese besagt, unter Unsicher-
heit alle zukünftigen Ereignisse für gleichwahrscheinlich zu halten. Das 
sei gegenüber dem von Rawls bevorzugten entscheidungstheoretischen 
Maximin-Prinzip zu präferieren. 

Hinsch hat mögliche Verteidigungen für Rawls durchgespielt. Die 
stärkste lautet: Vertragspartner sollten einen Vertrag nicht so konzipie-
ren, dass sie möglicherweise Positionen einnehmen werden, die sie 
dazu zwingen, den Vertrag zu brechen. Diese Gefahr sollte sie abschre-
cken, das Risiko einzugehen, zu den Schlechtestgestellten zu gehören. 
Aber Hinsch weist darauf hin, dass auch solche Verträge rational sind. 
Die Risiken, die schlechteste Position zu bekleiden, müssen bloß gering 
sein (Hinsch 2002: 84ff.). Das zeigt, dass das Rawlssche Prinzip unter 
der ursprünglichen Annahme eines rationalen Maximierers nicht als 
einzig vernünftige Wahl auszuzeichnen ist (Ebd.: 96f.). 

Lediglich wenn man eine schon an Gerechtigkeit orientierte moralische 
Perspektive einnimmt, kann es Hinsch zufolge berechtigt sein, am Diffe-
renzprinzip festzuhalten. Rawls habe diese Perspektive im Laufe der 
Zeit in die Prämissen seiner Argumentation übernommen (Hinsch 
1992: I). 

Aus dieser moralischen Perspektive heraus gelte: Auf Ebene der Ge-
samtgesellschaft wisse man, dass irgendwer die Rolle des Schlechtest-
gestellten übernehmen werde. Wenn man moralisch denke, müsse man 
diesem gegenüber seine Position rechtfertigen können: 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

81 

Der Grund für die besondere Berücksichtigung der Interessen […] 
der am wenigsten Begünstigten durch die Parteien im Urzustand 
liegt nicht in der individuellen Abwägung bestehender Risiken, 
sondern in der Notwendigkeit Grundsätze zu finden, die allen ge-
genüber zu rechtfertigen sind (Hinsch 2002: 92). 

Nach diesem skeptischen Blick auf die Rechtfertigung des Differenz-
prinzips bei Rawls wollen wir uns der Position von Hinsch widmen. 
Die Prüfung dieses Rechtfertigungsversuchs wird das Ziel der weiteren 
Untersuchung sein. Hinsch selbst versucht, die Probleme der Rawlss-
chen Theorie zu umgehen und will das Differenzprinzip als Vertei-
lungsprinzip stützen. Dazu nimmt er auf eine Konzeption der öffentli-
chen Rechtfertigung Bezug, die sich im letzten Zitat schon ankündigt. 
Für Hinsch gibt es bedarfsbezogene Ausnahmen von der eigentlich ge-
botenen Gleichverteilung aller Güter. Beispielsweise müssen Behinderte 
mehr erhalten als Gesunde. Ansonsten werden Ausnahmen von der 
Gleichverteilung allein aus prudenziellen Gründen gerechtfertigt. Da-
bei gilt, dass im Rahmen einer öffentlichen Rechtfertigung jeder diesen 
Ausnahmen zustimmen muss (Ebd.: 173f., 268). Um dieses zu erreichen, 
bleibt nach Hinsch nichts anderes übrig, als dass jeder von einer solchen 
Verteilung profitiert. Das wird für Hinsch allein durch Maximin-Vertei-
lungen sichergestellt:  

Sobald wir die Bedingung reziproker Vorteile auf die einseitigen 
Einkommenszuwächse der Begünstigten anwenden und nicht 
pauschal auf ihre Einkommensverbesserungen gegenüber der ur-
sprünglichen Gleichverteilung, folgt aus ihr, dass nur Maximin-
Verteilungen öffentlich zu rechtfertigen sind. Denn die am wenigs-
ten Begünstigten haben keinen prudenziellen Grund, einseitigen 
Einkommenszuwächsen für die Begünstigteren zuzustimmen, so-
lange eine andere Verteilung realisiert werden kann, die mit zusätz-
lichen Einkommensverbesserungen für sie selbst verbunden ist 
(Ebd.: 272f.). 

Dieses Argument könnte man nun insgesamt weiter auf seine Schlüs-
sigkeit prüfen. Insbesondere hinsichtlich der Frage, weshalb Reiche ihm 
de facto zustimmen sollten. Das soll aber nicht vertieft werden. Wir 
wollen allein die Bedingung des Arguments diskutieren, dass eine Zu-
stimmung von Jedermann erforderlich ist, um etwas moralisch zu recht-
fertigen. Diese anspruchsvolle und immer wieder vertretene These 
führt uns ins Zentrum der Moralphilosophie. Wir wollen die These erst 
allgemeiner verfolgen, ehe wir uns wieder ihrer Entfaltung durch Hin-
sch zuwenden. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


82 

7. Das Ideal der öffentlichen Moralbegründung
Das Ideal einer öffentlichen Moralbegründung findet sich an vielen 
Stellen in der Moralphilosophie, besonders häufig aber in egalitaristi-
schen Theorien. Ernst Tugendhat meint, eine Begründung jedweder 
Normen sei nur denkbar, wenn ihnen jeder aufgeklärt zustimmen 
könne. Nur wer aufgeklärt zustimmen kann, wird sich demnach dem 
„zwanglosen Zwang“ dieser Begründung unterordnen:  

Das Wort ‚gleich’ scheint also deswegen in der Moral so eine Be-
deutung zu gewinnen, weil es aus dem folgt, was hier Begründung 
heißt. Die Begründung der Norm muß für alle gleich sein, weil, so-
bald sie es nicht ist, das für einige heißen würde, daß sie ihnen ge-
genüber nicht begründet ist oder nur partiell; ein Ungleichgewicht 
wäre die Folge, die einem Teil der Mitglieder gegenüber nicht be-
gründet werden könnte, und das würde heißen, daß von ihrem 
Standpunkt aus das normative System kein moralisches, sondern 
ein Zwangssystem wäre, willkürlich, und man könnte jetzt sagen: 
Wenn es im Ungleichgewicht von einem Standpunkt aus gesehen 
ist, ist es im Ungleichgewicht; wenn es gegenüber einigen nicht be-
gründet ist, ist es nicht begründet (Tugendhat 1997: 17). 

Aus diesem formalen, begründungstheoretischen Egalitarismus soll sich 
ein Primat der Gleichheit entwickeln, der auch zu Gleichverteilungen 
führt: 

Wieso, [...] ist, wenn es keine gegenteiligen Gründe gibt, die, wie wir 
jetzt sehen, ihrerseits gegenüber allen begründet werden müßten, 
die gleiche Verteilung die einzig gerechte? Weil sie, [...] die einzige 
ist, die allen gegenüber begründbar ist (Ebd.: 18). 

Hier muss man Tugendhat wohl so verstehen, dass die gleiche Vertei-
lung nicht nur die einzig gerechte, sondern auch die einzig moralische 
sei. Das soll dann zum materialen Egalitarismus führen, der besagt „daß 
alle die gleichen moralischen Rechte haben“ (Ebd.: 5). Nur so sei die 
aufgeklärte Zustimmung von jedermann zu erwarten. Wenn die Rechte 
von X missachtet würden, werde X nicht zustimmen (dazu auch Gose-
path 2004: 158ff.). Wie Gosepath zusammenfassend argumentiert, 
werde Begründung nur erzielt, wenn kein Betroffener sein Veto gegen 
eine Norm erkläre: „Jede Person hat ein Vetorecht, ein Recht auf Recht-
fertigung derjenigen Maßnahmen, die ihre Interessen berühren“ 
(Ebd.: 160). Es liegt nahe zu meinen, dass diejenigen, deren Leben zu-
gunsten anderer verrechnet werden soll, ein solches Veto einlegen wer-
den. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

83 

Das könnte man durch folgende „Zustimmungsargumente“ Z 1) und 
Z 2) wiedergeben, die auch Diskursethiker verteidigen werden: 

Z 1) 
1) Ein Konsens bzgl. der Norm N ist notwendig für eine moralische 
Begründung von N. 
2) Einen Konsens bzgl. N zu erzielen, bedeutet, dass jedes aufge-
klärte Individuum der Norm N zustimmen muss. 
3) Wenn X und Y durch N gegenüber anderen Individuen benach-
teiligt werden, werden sie N nicht aufgeklärt zustimmen. 
K) Wenn X und Y durch N benachteiligt werden, ist eine moralische 
Begründung von N nicht möglich. 

Z 2) 
1) Wenn niemand durch N gegenüber anderen Individuen benach-
teiligt wird, dann ist N moralisch begründbar. 
2) Wenn N Verteilungsgerechtigkeit herstellt, wird niemand durch 
N benachteiligt.  
3) N stellt Verteilungsgerechtigkeit her. 
K) N ist moralisch begründbar. 

Hier ist noch genauer zu fragen, was mit „Zustimmung“ in Z 1) gemeint 
ist. Ist es die faktische, die aufgeklärte oder welche sonst? Bedeutet „zu-
stimmen“ vielleicht nur, dass jemand, der bereits auf dem moralischen 
Standpunkt steht, zustimmen könnte? Könnte diese Zustimmung dann 
unter idealen Diskursbedingungen oder unter anderen, wirkungsglei-
chen Mechanismen erzielt werden? Wäre sie nur rational zwingend, 
wenngleich sie de facto nicht erfolgt? Welche Antwort hier für welchen 
Autor zutrifft, ist schwer ermittelbar. Daher werde ich im Folgenden 
nicht die gerade benannten konkreten Autoren kritisieren, sondern eine 
Position, die von den Argumenten Z 1) und Z 2) ausgeht. 

Nun zur spezifischen Erweiterung dieser Z-Argumente durch Hinsch. 
Die Theorie von Hinsch dient der Rechtfertigung des Differenzprinzips. 
Die Theorie soll sich nicht gemäß der ursprünglichen Rawlsschen Vor-
gabe allein auf Rationalität stützen, sondern sie ist schon auf einem mo-
ralischen Standpunkt angesiedelt. Und dieser Standpunkt impliziert 
z.B., dass nur universalisierbare Interessen zählen (Hinsch 2002: 149f.). 
Hinsch expliziert, was unter einer Anerkennung von Normen zu verste-
hen ist: 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

84 

Die Anerkennung einer Norm muss überwiegend, aber nicht ma-
ximal vorteilhaft für eine Person sein und dies ist dann der Fall, 
wenn die mit der Anerkennung der Norm verbundenen Vorteile 
für sie alles in allem die Nachteile überwiegen (Ebd.: 306). 

Er stellt fest, dass Konsense nicht auf den für jedes Subjekt gleichen Be-
gründungsprämissen beruhen müssen. Es zählt die gemeinsam ermit-
telte Norm und es zählen nicht etwaige unterschiedliche Gründe für 
diese. Hinsch meint weiter, wenn die Diskurspartner zudem einen öf-
fentlichen Standpunkt einnehmen würden, der sie auf die wechselsei-
tige Anerkennung als freie und gleiche Personen verpflichtet, „wird nie-
mand etwa eine Regelung nur deshalb ablehnen, weil sie mit Nachtei-
len für ihn selbst verbunden ist“ (Ebd.: 127). 

Das alles soll die Möglichkeit eines Konsenses über Normen auf dem 
moralischen Standpunkt plausibilisieren.7 Z.B. indem argumentiert 
wird, Benachteiligungen durch Norm N – im Sinne von Prämisse 3) aus 
Z 1) – lägen auch dann nicht notwendig vor, wenn X oder Y durch N 
einige Nachteile auferlegt würden. Einen Konsens benötigt Hinsch, um 
eine Moralbegründung als möglich auszuweisen. Wie wir schon gehört 
haben, soll dann das Differenzprinzip als einzig begründbare Norm ge-
rechtfertigt werden.  

Die Kritik der gerade dargestellten Konzeptionen der öffentlichen 
Rechtfertigung (Z-Argumente und Hinsch) soll in mehrere Unter-
punkte aufgespalten werden. 

1) Begründung gelingt nicht nur bei Gleichheit der Interessen: Zuerst zu ei-
ner Verschärfung der Z-Argumente, welche die Probleme mit ihnen 
vergrößert. Zwar verlangt jedwede Begründung, dass neutrale Gründe 
vorgebracht werden, deren Kraft man nicht nur von einem bestimmten, 
etwa epistemischen, Standpunkt8 oder mit einer bestimmten Identität 
einsehen kann. Insofern muss jeder diese Gründe teilen können. Dass 
Begründungen hingegen zusätzlich neutral gegenüber Interessendiffe-
renzen sein müssen, d.h. nicht möglich sind, solange solche Divergen-

                                                             
7 Die These, dass die erhofften Konsense nicht zustande kommen werden, ver-

teidigt hingegen Thomas Nagel (1991: 81). 
8 Gemeint ist etwa ein Offenbarungswissen. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

85 

zen bestehen, scheint ein Anspruch mancher Verteidiger von Z-Argu-
menten zu sein.9 Also bringt nicht nur die obige Prämisse 3) das Argu-
ment Z 1) zu der Konklusion K), dass N nicht begründbar ist. Auch fol-
gende alternative und allgemeinere Prämisse hat diesen Effekt: 

3*) Wenn die Individuen X und Y unterschiedliche aufgeklärte In-
teressen bzgl. N haben, werden sie N nicht aufgeklärt zustimmen. 

Während die im Argument Z 1) geforderte Zustimmung durch die Her-
stellung von Verteilungsgleichheit eventuell sicherzustellen ist, ist das 
Problem, das mit 3*) auftritt, viel prekärer, da Interessendivergenzen 
hartnäckig sein können. Das erschwert es für Z-Argumentationen er-
folgreich zu sein.  

Unsere Bewertung dieser Problematik lautet: Die Unabhängigkeit der 
Begründung einer Norm von Interessendivergenzen ist eine zu starke 
Forderung. Eine Begründung der Position P ist auch möglich, wenn In-
teressendivergenzen bestehen und P nicht jeder zustimmt, wofür noch 
weiter argumentiert werden wird. Interessenrelative Gründe können 
perfekt rational sein. Moralische Begründungen gehen darüber hinaus. 
Aber es kann auch Divergenzen über Präferenzen geben, nachdem man 
sich in die Position jedes Betroffenen versetzt und sie somit unparteilich 
beleuchtet hat. Moralische Ideale (Hare 1983: 169ff.) sind ein klassischer 
Kandidat für Präferenzen, die auch nach einer Universalisierung diver-
gieren können. Zu sagen, dass alle Urteile, die auf nicht von jedermann 
nach einer Universalisierung geteilten Interessen beruhen, keine mora-
lisch begründbaren Urteile sind, ist extrem gewagt.10 

2) Gleichheit heißt nicht „Zustimmbarkeit für alle“: Eine Anmerkung zu den 
Hintergrundannahmen für die Z-Argumente: Selbst wenn man etwa 
Tugendhat zustimmt, dass im moralischen Begründen ein Gleichheits-
postulat enthalten ist, so ist es klärungswürdig, was das bedeutet. Of-
fenbar ist es nicht notwendig mit einer Zustimmung von jedermann 
verbunden. So meint z.B. ein Utilitarist, er komme diesem Postulat 
nach, wenn er den Nutzen einer jeden Person erhebt und „einfach“ in 
sein Kalkül eingehen lässt. Das heißt es für ihn, die Person zu achten 
oder zu respektieren bzw. ihrem Anspruch auf Gleichbehandlung 

                                                             
9 Vgl. obige Zitate von Tugendhat. 
10 Unten wird zu zeigen versucht, dass viele Moralurteile auf derartigen nicht 

von allen geteilten Interessen beruhen. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


86 

nachzukommen. Das muss dann keineswegs zu „gleichen Grundrech-
ten für alle“ oder „Zustimmbarkeit für alle“ führen, wenngleich es das 
natürlich kann. 

3) Es gibt keine allgemeinen Interessen: Jede Moralbegründung hat von In-
teressen auszugehen. Das ist hier zwischen den Streitparteien unstrittig. 
Man könnte im Geiste des Kontraktualismus suggerieren, dass man sich
nur auf die von allen geteilten vormoralischen Interessen beziehen
müsse, um eine allgemeine Rechtfertigung und den dazu benötigten
Konsens zu plausibilisieren.11 Für Hinsch ist dieses Manöver nicht an-
wendbar, denn seine Variante der allgemeinen Konzeption öffentlicher
Rechtfertigung geht vom moralischen Standpunkt aus. Aber man
könnte ja versuchen, basaler anzusetzen. Das ist jedoch nicht tragfähig.
Die besagten von allen geteilten Interessen gibt es nicht. Der Selbstmör-
der hat z.B. andere Interessen als die meisten anderen Menschen.12 Und 
selbst wenn es solche allgemeinen Interessen gäbe, wären es nur ganz
wenige. Auf sie könnte man höchstens eine unzureichende Minimalmo-
ral aufbauen, denn die Konvergenzen der Individuen wären extrem
schmal. Es kann daher vormoralische oder – wie beim vorletzten Punkt
veranschaulicht – auch universalisierte Interessen bei den Einzelnen ge-
ben, die deren Zustimmung zu bestimmten moralischen Normen ver-
eiteln. Z.B. Tugendhat bestreitet die Existenz einer gültigen Moral an-
gesichts eines solchen Dissenses, wenn er über ein normatives System
schreibt: „Wenn es gegenüber einigen nicht begründet ist, ist es nicht
begründet“ (Tugendhat 1997: 17).

4) Keine Moralbegründung für Amoralisten: Die Theorie von Hinsch ope-
riert bereits auf dem moralischen Standpunkt. Das gilt aber nicht für
alle Theorien, die von einer öffentlichen Rechtfertigung als Basis der
Moral ausgehen. Für Theorien jenseits des moralischen Standpunkts be-
steht das Problem, dass man keine auch für Amoralisten verpflichtende
Moralbegründung geben kann (Tugendhat 1993: 88ff.) und dass dies ei-
gentlich die Unmöglichkeit jedweder Moralbegründung impliziert.

11 In dieses Fahrwasser gerät auch Tugendhat, selbst wenn er sich energisch 
vom Kontraktualismus abgrenzt (Steinfath 2006: 269). 

12 Gewirth (1978: 59) meint, auch der Selbstmörder sei auf Freiheit angewiesen. 
Das überdeckt aber nicht, dass er viele Interessen hat, die andere nicht haben. 
Und auch die eigene Freiheit ist kein transzendental begründetes Interesse. 
Es gibt Menschen, die sie und ihre eigene Rolle als Handelnde aufgeben. 
Diese Menschen kann Gewirth nur zu pathologischen Fällen erklären. Dabei 
bemüht er sich sowieso nur um logische Erfordernisse für den Status des Ak-
teurs, nicht um Interessendivergenzen (Ebd.: 53f.). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

87 

Moral ist nicht gegenüber jedermann begründbar, sondern wie Gose-
path (1992: 340) noch in seiner Dissertation schreibt: „Moralische For-
derungen greifen nur bei demjenigen, der moralisch handeln will.“ Der 
starke Begründungsanspruch der Z-Argumente führt aber dann zu der 
Konsequenz: Moral ist gar nicht begründbar, da sie nicht gegenüber je-
dermann begründbar ist. Maximale Begründungsansprüche implizie-
ren schnell, dass man zu keiner Moral kommt: Alles oder Nichts führt oft 
zum Nichts. Das muss man auch dem hobbesianischen Kontraktualis-
mus ins Stammbuch schreiben. 

5) Konsens bei massiver Selbstschädigung: Verdeutlichen wir uns noch ein-
mal die Bedingungen, die Hinsch für die Akzeptanz einer Norm nennt: 

Die Anerkennung einer Norm muss überwiegend, aber nicht ma-
ximal vorteilhaft für eine Person sein und dies ist dann der Fall, 
wenn die mit der Anerkennung der Norm verbundenen Vorteile 
für sie alles in allem die Nachteile überwiegen (Hinsch 2002: 306). 

Aber extreme Nachteile, die eine Anerkennung von N unter dieser Be-
dingung verhindern dürften, sind durch die Anwendung des Diffe-
renzprinzips sehr wohl für manche zu befürchten. Bei Hinsch wird (wie 
bei Rawls) aus egalitaristischen Gründen eine ursprüngliche Gleichver-
teilung der Güter als fiktive und gerechte Ausgangsbasis angenommen 
(Ebd.: 169f.).13 Dann wird die gerechte Lösung für Zuwächse von die-
sem gemeinsamen Basisniveau14 aus eruiert.15 Wenn man nicht die 
kontrafaktische Situation der Gleichverteilung als Basis nimmt, sondern 
die faktische Ungleichheit betrachtet, wird ein Konsens über das Diffe-
renzprinzip jedoch noch fragwürdiger: Wieso sollten die Bessergestell-
ten zustimmen, massiv zugunsten der Schlechtestgestellten abzuge-
ben? Wie ist das mit der oben zitierten Akzeptanzbedingung für Nor-
men vereinbar? Moralische und prudenzielle Argumentationen passen 
weder bei Rawls noch bei Hinsch zusammen. Ihre Ansätze changieren 

                                                             
13 Dieses Postulat hatten wir oben schon im Kontext des Egalitarismus zurück-

gewiesen. 
14 Dieses bezieht sich auf Wohlfahrtsoptionen, die bedarfsbezogene Ungleich-

verteilungen einbeziehen. 
15 Hier lassen sich zwei Prioritarismustypen unterscheiden: Der vergangen-

heitsbezogene Prioritarismus (VP) versucht, die Rolle des vor einem Vertei-
lungsakt Schlechtestgestellten zu verbessern. Der zukunftsbezogene Priori-
tarismus (ZP) dient nur dem Zweck, bei einer zukünftigen Verteilung die 
Rolle dessen, wer auch immer nach dieser Verteilung der Schlechtestgestellte 
ist, so gut wie möglich zu gestalten. Wenn man mit Rawls von einer ur-
sprünglichen Gleichverteilung ausgeht, macht nur ZP Sinn. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


88 

zwischen beiden Welten. D.h. hier konkret, dass sich eine Spannung 
auftut zwischen der Gleichverteilung als moralischer Ausgangsbasis – 
bzw. der geforderten Umverteilung bei gegebenen Ungleichheiten – 
und der oben zitierten prudenziellen Akzeptanzbedingung für Nor-
men. Erneut rückt ein Konsens über Normen in weite Ferne: Normen 
werden nur unter prudenziellen Bedingungen akzeptiert, die durch die 
moralischen Ausgangspunkte der Theorie vereitelt werden. Das soll 
hier nicht weiter vertieft werden. Es reicht, die notwendige Bedingung 
der öffentlichen Rechtfertigung zu erschüttern. Das allein genügt, um 
die Rechtfertigung des Differenzprinzips zu bestreiten. Zu fragen, ob 
(nur) dieses Prinzip öffentlich zu rechtfertigen ist, wäre ein zweiter 
Schritt. 

6) Konsens auf einem gerechtigkeitsorientierten moralischen Standpunkt:
Wenn wir nun von den Ambiguitäten der Theorie von Hinsch bzgl. des 
Verhältnisses von Moral und Klugheit einmal absehen und die Theorie
ganz auf dem moralischen Standpunkt verorten: Was ergibt sich dann?
Die Theorie von Hinsch impliziert noch mehr, als dass die Subjekte auf
einem beliebigen moralischen Standpunkt stehen und sich dort über
Normen einigen müssen. Sie müssen auf einem bestimmten, von Gerech-
tigkeitsinteressen („Freiheit und Gleichheit“) schon gekennzeichneten
Standpunkt stehen. Auf diesem Standpunkt ist ein Konsens über
höchste Gerechtigkeitsgrundsätze für Hinsch unverzichtbar. Hinsch
geht auf Fälle unauflöslich scheinender Interessen- bzw. Überzeu-
gungskonflikte ein, die wir unten noch exemplifizieren werden. Er
meint, in solchen Fällen sei allein ein prozedurales Vorgehen (etwa Ab-
stimmen oder Losen) zu rechtfertigen (Ebd.: 127). Allerdings weist Hin-
sch selbst darauf hin: Darüber, worüber beispielsweise abgestimmt
werden soll, darf nicht per Abstimmung, sondern muss per Konsens
entschieden werden. Das verweist die Theorie zurück an das Gelingen
eines rationalen normativen Konsenses aller Beteiligten, wenigstens be-
züglich oberster Grundsätze der Gerechtigkeit (Ebd.: 128).

Der beschriebene Konsens über die obersten Gerechtigkeitsgrundsätze 
ist aber selbst innerhalb der Theorien von Hinsch und Rawls problema-
tisch. Beide erkennen die Bürden der Vernunft als Grenzen rationaler Ar-
gumentation an (Ebd.: 148; dazu auch Rawls 1992: 337f.). D.h., es kann 
gelten, dass zwei Subjekte völlig aufgeklärt und moralisch sind und sich 
gleichwohl nicht argumentativ auf eine bestimmte moralische Norm ei-
nigen können. Relativismus bleibt also möglich, auch wenn die Urtei-
lenden völlig vernünftig sind: 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

89 

Viele unserer wichtigsten Urteile werden unter Bedingungen ge-
fällt, die es äußerst unwahrscheinlich erscheinen lassen, daß [...] un-
eingeschränkt vernünftige Personen, [...] alle zur selben Entschei-
dung kommen (Rawls 1992: 339). 

Selbst wenn diese Bürden der Vernunft die Diskurspartner dazu brin-
gen, die eigenen Vorstellungen zu relativieren und anzuerkennen, dass 
andere Vorstellungen gleichermaßen rational wie die eigenen sind, re-
sultiert daraus kein Konsens, sondern ein Patt. Wie dieses argumenta-
tive Patt aufgelöst werden soll, ist nicht erkennbar. Wie dieser einge-
standene Relativismus und die Hoffnung darauf zusammenpassen, 
dass der für die Moralbegründung als erforderlich angesetzte Konsens 
gerade nicht von den Bürden der Vernunft betroffen sein wird, bleibt 
unverständlich. 

7) Konsens bei Gerechtigkeitsgrundsätzen: Vielleicht basiert die Hoffnung, 
diese Probleme zu lösen, darauf, dass Hinsch sich weniger auf die Mo-
ralbegründung allgemein bezieht (wenngleich er Bedingungen der Gel-
tung von Normen überhaupt thematisieren will), sondern primär die 
Wahl von Gerechtigkeitsgrundsätzen bzw. gesellschaftlichen Instituti-
onen thematisiert. Politisch ist es natürlich angebracht, nach Regeln zu 
suchen, die angesichts des faktischen Pluralismus ein Zusammenleben 
ermöglichen. Konsense werden in der politischen Sphäre pragmatisch 
erforderlich und so auch bei bestimmten Machtkonstellationen wahr-
scheinlich. 

Allerdings sind besagte politische Grundsätze etc. nur dann moralisch 
berechtigt, wenn sie zu guten Konsequenzen führen. D.h., als Konse-
quenzialist kommt man nicht umhin, die Rechtfertigung pragmatisch 
ausgehandelter politischer Regeln an der konsequenzialistischen Theo-
rie des Guten zu messen. Und andere Moraltheorien werden ebenfalls 
auf ihrem Richtigkeitskriterium bestehen. Ohne eine Verankerung in ei-
ner Theorie des Guten sind die politischen Regeln moralisch unbegrün-
det.16 Die Theorie von Hinsch soll ebenfalls von Prämissen ausgehen, 
„die von allen vernünftigen Konzeptionen des Guten gestützt werden“ 
(Hinsch 2002: 168). Aber dass es substantielle Prämissen dieser Art gibt, 
wird hier gerade bezweifelt. 

                                                             
16 Auch der Deontologe braucht als Theorie des Guten die Annahme, dass man-

che Handlungstypen intrinsisch gut oder schlecht sind (Birnbacher 2003: 
119). Deontische Begriffe lassen sich durch Wertbegriffe definieren (v. Kut-
schera 1982: 22). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


90 

In der Politik kann man nur hoffen, dass es manche Regeln gibt, die für 
viele Vertreter verschiedener Theorien des Guten akzeptabel sind, so 
dass man eine möglichst große Schnittmenge erzielt. Aber dass diesen 
Regeln jeder zustimmen kann, ist nicht zu erwarten. Dazu sind die ver-
schiedenen Theorien des Guten zu heterogen (vgl. das Beispiel Utilita-
rismus versus Deontologie). Es wird immer wieder Vertreter morali-
scher Theorien des Guten geben, die auch einem Kompromiss mit gro-
ßer Schnittmenge nicht zustimmen können. Diese muss man dann lei-
der zwingen, sich regelkonform zu verhalten.17 Oder man gibt die eigene 
Vorstellung des Guten Preis. Den Zwang wird man natürlich auf ein 
Minimum beschränken, weil der soziale Friede ein hohes Gut ist. Dass 
man sie erzwingen muss, tut der Begründung der Regeln aber keinen 
Abbruch, denn solange eine der sie fundierenden Theorien des Guten 
richtig ist, sind es auch die Regeln. 

Wenn man relativistischer an die Ethik herangeht, könnte man sagen: 
Zwang tut der Begründung für mich und andere, die meine Überzeu-
gungen teilen, keinen Abbruch. Das gilt solange die Begründung mit 
der von uns für verbindlich gehaltenen Theorie des Guten überein-
stimmt. Von dieser müssen wir aus „transzendentalen Gründen“ als 
Maßstab ausgehen, da wir eben keine anderen Maßstäbe als die eigenen 
geprüften Überzeugungen zur Verfügung haben (Gesang 2000: Kap. 2). 

Konsens ist also in der politischen Sphäre pragmatisch wichtig, aber 
schon dort kein Rechtfertigungskriterium. Sich auf die Politik zurück-
zuziehen, löst also nicht das Problem, wie ein Konsens als Ermögli-
chungsbedingung von Moralbegründung denkbar ist. Konsens brau-
chen wir in der Politik, da wir uns einigen müssen. In der Moral wäre 
das auch wünschenswert, aber Gesellschaften funktionieren auch, 
wenn moralische Divergenzen bestehen. 

8) Konsens und Moralbegründung: Hinsch würde erwidern, dass eine sol-
che Sicht des Politischen andere Positionen nicht als gleichberechtigt an-
erkennt. Sie tue nur so, „als ob“ sie gleichberechtigt wären, wenn so
strategische Güter wie der soziale Frieden erreicht werden (Hinsch
2002: 161). Die unter 7) dargestellte Position würde Hinsch wohl als fun-
damentalistisch einstufen, da die Berechtigung politischer Normen dort
in bestimmten Theorien des Guten begründet liegt. Dagegen wendet
Hinsch ein:

17 Eventuell ist es sogar ein Zwang, einem Kompromiss zuzustimmen (Rosent-
hal 2006: 143f.). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

91 

Sobald wir annehmen, dass über die Wahrheit [...] einer Norm N! 
begründete Meinungsverschiedenheiten bestehen, stellt sich die 
Frage, was einen Fundamentalisten rationalerweise berechtigt zu 
glauben, N! sei eine ‚wahre Norm’ [...]. Er kann sich nicht auf die 
bloße Tatsache seines subjektiven Überzeugtseins berufen. Und 
ebensowenig kann er sich auf Gründe berufen, die alle Beteiligten 
rationalerweise anzuerkennen hätten. Dies folgt daraus, dass wir ex 
hypothesi vom Bestehen begründeter Meinungsverschiedenheiten 
über die Gültigkeit von N! ausgehen (Hinsch 2002: 164). 

Daher sei N! unbegründbar, selbst wenn N! wahr sei. Nach dem oben 
skizzierten Rechtfertigungsmodell für Normen stellt sich die Sache an-
ders dar. 

Man vertritt N! aufgrund von Intuitionen und auf diesen basierenden 
Gründen, von denen man versucht, andere zu überzeugen. Man ver-
sucht diesen zu zeigen, dass sie diese Intuitionen und Gründe letztend-
lich (manchmal unbewusst) teilen. Aber dass das jedermann gegenüber 
gelingt, ist unwahrscheinlich, weil die Menschen unterschiedliche Intu-
itionen und Wünsche haben. Jemandem, der kein Mitgefühl kennt, 
kann man es nicht andienen. Damit beruft sich der von N! Überzeugte 
auf Gründe für N!, die er allen zu vermitteln versucht, die aber eben 
nicht alle teilen werden. Da Begründung nicht Begründung gegenüber 
jedermann meinen muss (sondern z.B. die Norm N! für a und b begrün-
det ist, wenn a und b dieselben Gründe teilen), ist es überzogen, N! als 
unbegründbar abzuweisen. 

Zwischenfazit: Wir waren mit den Z-Argumenten beim Konsens als 
Kriterium der Moralbegründung gestartet. Wie für Vertreter von Z-Ar-
gumenten ist für Hinsch ein Konsens erforderlich, um Moral zu begrün-
den. Man muss sich wenigstens über die obersten Grundsätze der Mo-
ral einigen, ehe man z.B. prozedurale Verfahren zur Konfliktlösung zu-
lässt. Wie dieser Konsens möglich sein soll, da gleichzeitig die „Bürden 
der Vernunft“ und damit ein zumindest partieller Relativismus von 
Hinsch anerkannt werden, ist offen geblieben. Wie dieser wunde Punkt 
überwunden werden soll, ist nicht zu erkennen.  

Dieses Fazit kann man wie folgt exemplifizieren: In der Moral ist gerade 
die Einigung über die höchsten Grundsätze besonders schwierig. Ein 
zentraler Grundsatzstreit in der Moral ist der zwischen Deontologen 
und Utilitaristen. Dass Deontologen ihre moralischen Überzeugungen 
zum überwiegenden Teil in einem System realisiert sehen werden, in 
dem Verrechnungen von Menschenleben erlaubt sind, ist unwahr-

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


92 

scheinlich. Und sie werden einem Kompromiss, bei dem dieses morali-
sche Interesse immer noch relativ stark geachtet wird („verrechnet wird 
nur, wenn über 1000 Leben gegen eines stehen etc.“) höchstens strate-
gisch zustimmen. Sie werden ihn aber nicht als richtig verinnerlichen. 
Richtig wäre es für sie, kein Leben zu verrechnen. Und auch eine stra-
tegische Zustimmung dürfte ausgeschlossen sein. Die Deontologie 
wendet sich ja gerade gegen solche strategischen Manöver in der Moral, 
denen sie ein „so nicht, gleichgültig wie die Konsequenzen sind“ entge-
genstellt. Auch noch so viele Vorteile des Kompromissvorschlags wer-
den Deontologen daher nicht zur aufrichtigen und verinnerlichten oder 
auch nur zur strategischen Zustimmung zu diesem Vorschlag bringen 
(Rosenthal 2006: 143f.). Für Utilitaristen sieht es ähnlich aus, wenn jede 
Verrechnung kategorisch verboten wird. Dieser Dissens ist bei unpar-
teilichen, aufgeklärten und im normativ aufgeladenen Gebrauch von 
Hinschs „vernünftigen“ Personen (2002: 146ff.) durchaus nicht nur zu 
befürchten, sondern sicher zu erwarten.  

Das zwingt zu einer Reflexion auf die Leistungsfähigkeit von Moralbegrün-
dungen generell. Die gerade angestellten Überlegungen sollen nicht hei-
ßen, dass rationales Argumentieren in der Ethik völlig machtlos ist und 
es keine Konvergenzen und keine nahezu universell anerkannten 
Werte gibt. Aber es gibt Grenzen. Begründung heißt nicht notwendig 
„Begründung gegenüber jedermann“, sondern man kann bescheidener 
von der Relation „x begründet z gegenüber y“ ausgehen. Das ist eine 
Relation, die den Begründungsbegriff auf Individualebene entfaltet. 
Wir versuchen in der Ethik vorrangig, unsere Intuitionen und Überzeu-
gungen in Kohärenz zu bringen. Wir werden unsere Diskussions-
partner durch Argumente darauf hinweisen, dass auch sie eventuell 
derartige Intuitionen haben,18 nur verkennen oder untergewichten. Wir 
versuchen argumentativ Gemeinsamkeiten in den Überzeugungen zu 
entdecken oder versuchen Gemeinsamkeiten durch Kritik und Modifi-
kation von Intuitionen zu kreieren, auf die wir aufbauen können. Wir 
werben dabei natürlich für unsere eigene Position. Mit einem Wort: Wir 
leisten beim Begründen harte Kohärenzarbeit. 

Stellen wir uns unsere moralischen Überzeugungen als eine große Ku-
gel vor, in deren Zentrum basale Intuitionen stehen und an deren Rand 
Einzelfallbeurteilungen angesiedelt sind. Es wird vergleichsweise ein-
fach fallen, die Überzeugungen an den Randregionen zu revidieren. 
Aber die basalen Ausgangspunkte im Zentrum sind ganz eng mit un-

18 Oder der Kohärenz wegen ausbilden müssten. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

93 

serem gesamten Persönlichkeitsmuster verwoben und sind schwer ver-
änderbar. Es gibt also Grenzen der Begründung bzw. der Veränderbar-
keit von Überzeugungen (Gesang 2000: Kap. 2). So gibt es z.B. mora-
lisch völlig desinteressierte Menschen, die allen Bemühungen gegen-
über taub sind, sie auf gemeinsame moralische Gefühle hinzuweisen. 
Es gibt auch innerhalb der Moral Positionen, die einfach unvereinbar 
sind, weil sie z.B. mit verschiedenen Persönlichkeitsmustern zusam-
menhängen. Der Konflikt zwischen Deontologen und Utilitaristen 
scheint von dieser Sorte zu sein: Die Divergenz ist durchaus hartnäckig. 

Man nehme als empirischen Beleg für diese letzte These den Fall der 
Diskussion in einem guten Universitätsseminar. Dort treffen sich gut 
informierte Menschen, an der Wahrheit interessiert, im (moraltheoreti-
schen) Urteilen geübt, manchmal von konkretem Zeitdruck befreit und 
nicht von Fremd- oder Machtinteressen gesteuert. Aber die Praxis lehrt: 
Selbst unter solch weitgehend idealen Diskursbedingungen lässt sich in ei-
nem Seminar über Ethik kein Konsens erzielen, ob z.B. deontologische 
oder utilitaristische Meinungen richtig sind.19 Daher ist es zwar ver-
ständlich, dass Vertreter der Z-Argumente und Hinsch die Moralbe-
gründung auf jedermann ausdehnen und an umfassenden Konsensen 
festmachen wollen, um Zwang als Alternative zur Begründung zu eli-
minieren. Aber das Manöver misslingt. 

Abschließend kann gesagt werden: Ein Konsens ist bei Vertretern der 
Z-Argumente und bei Hinsch unverzichtbar. Aber unsere kritischen 
Überlegungen zeigen – gemeinsam mit den von Hinsch und Rawls an-
erkannten „Bürden der Vernunft“ –, dass ein solcher Konsens nicht im-
mer zu erwarten ist. Bei vielen moralischen Normen funktioniert die 
öffentliche Begründung gegenüber jedermann eben nicht. Wenn das 
Begründungsmodell der öffentlichen Begründung aber für einige mo-
ralische Normen nicht anwendbar ist, wieso sollte man dann andere 
(das Differenzprinzip) auf es stützen? Wenn die öffentliche Rechtferti-
gung und der daran gekoppelte allgemeine Konsens keine notwendige 
Bedingung für die Geltung einer Norm sind, dann kann man das Diffe-
renzprinzip auch nicht damit rechtfertigen, dass es allein diese ver-
meintlich notwendige Bedingung erfülle. 

9) Prioritarismus und Verhältnismäßigkeit: Ein weiterer, lange bekannter 
und schlagender Einwand gegen den absoluten Prioritarismus ist fol-
gender: Nach dieser Theorie müsste man es begrüßen, wenn den 

                                                             
19 Weitere Argumente für einen bestimmten ethischen Relativismus in Gesang 

2008. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


94 

Schlechtestgestellten ein minimaler Gewinn von 0,01 Cent zuwächst, 
auch wenn jemandem, der eine mittlere Position auf der Wohlstands-
skala bekleidet, dadurch ein erheblicher Verlust von sagen wir 100.000 
Euro entsteht. Der Schlechtestgestellte hat eben absoluten Vorrang. Das 
ist mit den moralischen Intuitionen vieler Menschen völlig unvereinbar. 
Das zeigt, dass die moralischen Intuitionen eben auch einen Bezug zum 
Nutzen haben und dass dieser nicht beliebig zu vernachlässigen ist. 
Dass Intuitionen bei der Rechtfertigung der Moral überhaupt eine nicht 
übergehbare Rolle spielen, ist eine zu diskutierende kohärentistische 
These, die hier aber unterstützt wird (Gesang 2010). 

Damit sind mehrere Vorhaben von Gerechtigkeitstheoretikern zurück-
zuweisen:  

1. Ein Anlauf, Gerechtigkeit als das einzig begründbare Moralprinzip
zu erweisen, da es allein konsensuell zu legitimieren sei, ist gescheitert.
Die Idee der öffentlichen Moralbegründung gegenüber jedermann
wurde verworfen.
2. Die These, dass das Differenzprinzip als einziges Verteilungsprinzip
öffentlich zu rechtfertigen sei, brauchen wir nicht weiter zu untersu-
chen, wenn wir das Konzept der öffentlichen Rechtfertigung als solches 
ablehnen.
3. Der absolute Prioritarismus ist nicht plausibel.

8. Gewichteter Prioritarismus: Wer ist der
Schlechtestgestellte?

Der gewichtete oder moderate Prioritarismus ist auf den ersten Blick 
eine vielversprechende Konzeption. Sie vermeidet den Anschein, starr 
auf einem Prinzip zu beharren, das sichtlich Wohlergehen kosten kann. 
Damit befindet sich der moderate Prioritarist in einem Boot mit vielen 
Konsequenzialisten, während der absolute Prioritarist häufig nur noch 
Deontologen in seinem Boot vorfinden dürfte. Neben der Vermehrung 
des Wohlergehens schiebt der gewichtete Prioritarismus noch weitere 
Maßstäbe ein, die uns intuitiv wohlvertraut sind. Diese sind sehr gut 
mit einer Mitleidsethik vereinbar, die an unserem natürlichsten morali-
schen Affekt ansetzt und daher unmittelbar plausibel erscheint. Die ver-
meintlichen blinden Flecken des Utilitarismus werden so vermieden. 
Zum Utilitarismus werden eine nicht der Blindheit gegen die Vorge-
schichte einer Situation verdächtige Gerechtigkeits- und eine Mitleids-
komponente ergänzt. So kann man einigen der mächtigsten Einwände 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

95 

gegen den Utilitarismus begegnen. Mit der Sicht des numerisch gewich-
teten Prioritarismus von Crisp kann man zudem noch das Problem lö-
sen, dass der Utilitarist sehr kleine Nutzengewinne sehr vieler Men-
schen gegen elementaren Nutzen von wenigen verrechnen muss.  

Aber der Teufel steckt im Detail. Wie sollen die verschiedenen Parame-
ter, die der moderate Prioritarist anführt, gegeneinander gewichtet wer-
den? Ehe man das nicht genauer bestimmt, wird der Ansatz kaum kon-
kret diskutierbar sein. Soll die soziale Position einen erheblichen Vor-
rang gegenüber dem Nutzen haben? Oder soll die Relevanz der Posi-
tion eher marginal sein, so dass die soziale Stellung nur in Ausnahme-
fällen eine Verteilung bestimmt? Gehen wir die Probleme im Einzelnen 
durch:  

Der Prioritarist geht davon aus, dass der Schlechtestgestellte derjenige ist, 
der besonderer Unterstützung bei zukünftigen Verteilungen bedarf. 
Wie ermittelt man aber, wer der Schlechtestgestellte ist? Man könnte 
das einfach anhand der Einkommensverhältnisse entscheiden. Aber 
nicht alle Verteilungen sind Verteilungen von Geld und selbst diese 
sind diesbezüglich mehrdeutig. Wird der Schlechtestgestellte relativ zu 
einem Zeitpunkt t oder bezogen auf mehrere Zeitpunkte, ja auf seine 
gesamte bisherige Lebensspanne, ermittelt (Parfit 1991: 20ff.)?20 

Gerechtigkeit scheint letzteres Maß zu befürworten, während Mitleid 
z.B. im Gesundheitssystem häufig auf die bezogen wird, die momentan 
in der medizinisch aussichtslosesten und leidvollsten Lage sind (Crisp 
2003: 762). 

Es kann also verschiedene prioritaristische Prinzipien geben, die ver-
schiedenen Alltagsintuitionen Rechnung tragen. Sie alle setzen voraus, 
dass man bestimmen kann, wer der Schlechtestgestellte ist, dem Vor-
rang gebührt. Dabei müssen eventuell Messungen nicht nur über das 
Einkommen, sondern über die gesamte bisherige Lebensfreude ange-
stellt werden, die jemand genossen hat. Das verkompliziert die Ent-
scheidung enorm. Zwar will auch der Utilitarist ermitteln, wie sich eine 
konkrete Handlungsalternative auf das Glück der Betroffenen aus-

                                                             
20 Benbaji (2005: 317) fordert für den Suffizienziaristen jedenfalls: „Es wäre ein 

Fehler all unsere suffizienziaristischen Bemühungen auf unser Leben als 
Ganzes statt auf kurze Lebensabschnitte zu richten.“ McKerlie (1989: 476) 
stellt hingegen fest, dass Egalitaristen sich meist auf Wohlergehen – bezogen 
auf das gesamte Leben – beziehen. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


96 

wirkt. Aber dazu braucht er viel weniger Informationen als der (Gerech-
tigkeits-)Prioritarist, der sich mit der gesamten Biographie der Betroffe-
nen auseinandersetzen muss. 

Fazit: Der moderate Prioritarist hat im eigenen Lager normative Diver-
genzen bei der Bestimmung des Schlechtestgestellten zu erwarten. 
Diese werden seine Position voraussichtlich spalten. Gerechtigkeit kon-
kurriert z.B. mit Mitleid. Zudem kommen Messprobleme größten Aus-
maßes hinzu. 

9. Verdienst und Gewichtung
Wenn der Prioritarismus den Utilitarismus im Sinne der Alltagsmoral 
verbessern will, dann funktioniert das nur, wenn auch die alltagsmora-
lischen Maßstäbe für Gerechtigkeit und Mitleid beachtet werden. Der 
Prioritarist darf dann nicht nur die absolute Stellung von Personen auf 
einer Wohlstandsskala beachten, sondern muss auch Selbstverschulden, 
Verdienst, Leistung usw. einbeziehen (Persson 2001: 27). Damit muss der 
Prioritarist aber noch andere Parameter als Nutzen, Zahl und absolute 
Position der Betroffenen verwenden, um über die Vergabe eines Gutes 
zu entscheiden. Dies gilt zumindest dann, wenn sich der Prioritarist der 
Alltagsmoral annähern will. Das macht die Entscheidung noch vorur-
teilsanfälliger und beliebiger, denn es gibt keine einheitlichen Maßstäbe 
für Verdienst, Verschulden usw.  

Nachdem der moderate Prioritarist die verschiedenen Größen be-
stimmt hat, die er miteinander verrechnen will, stellt sich die entschei-
dende Frage: Wie sind die relevanten Faktoren genau gegeneinander 
zu gewichten und wie ist das zu begründen? Ihm bleiben als Begrün-
dungsressource primär normative Intuitionen (oder, suggestiver ge-
sagt, normative Vorurteile), denn welches Prinzip sollte hier sonst Aus-
kunft geben? Sollte die soziale Stellung den Nutzen um das ein-, zwei- 
oder vierfache überwiegen? Letztlich werden sich viele an Intuitionen 
über vermeintlich vernünftige Ergebnisse orientieren, die man mit be-
stimmten Gewichtungsfaktoren in Beispielfällen erzielen kann. Die In-
tuitionen werden divergieren zwischen eher gerechtigkeits- und mit-
leidsorientierten Ansätzen, zwischen verschiedenen Konzeptionen, 
Verdienste zu fassen, und zwischen verschiedenen Gewichtungen des 
Nutzens gegen die soziale Position. Ein ganzes Spektrum prioritaristi-
scher Prinzipien mit Angabe konkreter Gewichtungsverhältnisse ist 
also zu erwarten. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

97 

Es steht, wie gesagt, zu befürchten, dass die Gewichtungsfaktoren des 
Prioritaristen von Ergebnissen bestimmt werden, die in konkreten Fall-
beispielen mit ihnen erzielt werden. Da die Begründung der prioritaris-
tischen Verteilungsprinzipien sich primär dieser Ergebnisorientierung 
verdankt, führt das bei unterschiedlichen Einzelfällen schnell zu Inko-
härenzen21 und Beliebigkeit.  

Zu ergänzen wäre noch eine utilitaristische Kritik: Es macht nur Sinn, 
einen Prioritarismus einzuführen, wenn wir die soziale Position ganz 
erheblich gegenüber dem Nutzen privilegieren. Das entspräche etwa 
folgenden Beispielen: X ist todkrank und war sein Leben lang schlecht 
gestellt. X hat noch eine Lebenserwartung von wenigen Monaten. Soll 
man X eine neue Hüfte implantieren? X würde damit die Mittel auf-
brauchen, die Y aus dem sozialen Mittelfeld benötigen würde, um eine 
neue Hüfte zu erhalten. Y könnte mit ihr 20 und mehr Jahre gehen, ohne 
bei jedem Schritt stechende Schmerzen zu verspüren. Das wäre ein Bei-
spiel für eine erhebliche Bevorzugung der sozialen Position und ich 
kann nur sagen, ich würde den Prioritarismus hier nicht wählen. Aber 
hier treffen Grundintuitionen aufeinander, dazu kann wenig Weiteres 
gesagt werden. 

Fazit: Weder der moderate oder absolute Egalitarismus, noch der absolute od-
er moderate Prioritarismus erweisen sich als Positionen, die letztlich plausibel 
sind. Entweder Verteidiger von Gerechtigkeitstheorien bringen andere Kandi-
daten oder bessere Argumente vor oder man muss darüber diskutieren, ob Ge-
rechtigkeit überhaupt als Leitparadigma der politischen Philosophie fungieren 
kann. 

 

 

Literatur 
Benbaji Y (2005): The Doctrine of Sufficiency: A Defense. Utilitas 17: 310-

332. 

Birnbacher D (2003): Analytische Einführung in die Ethik. Berlin: De Gru-
yter. 

                                                             
21 Die Folgen von Inkohärenzen dieser Art demonstriert Birnbacher (1998). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

98 

Birnbacher D (1998): Wie kohärent ist eine pluralistische Gerechtigkeits-
theorie? In: Gesang B (Hg.): Gerechtigkeitsutilitarismus. Paderborn: 
Ferdinand Schöningh: 157-178. 

Crisp R (2003): Equality, Priority and Compassion. Ethics 113: 745-763. 

Fleurbaey M, Tungodden B & Vallentyne P (2009): On the Possibility of 
Nonaggregative Priority for the Worst Off. Social Philosophy & Po-
litical Foundation 26: 258-285. 

Frankfurt HG (2000): Gleichheit und Achtung. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt 
a. Main: Suhrkamp: 38-49. 

Gesang B (2000): Kritik des Partikularismus. Paderborn: Mentis. 

Gesang B (2010): Are Moral Philosophers Moral Experts? Bioethics 24: 
153-159. 

Gesang B (2008): Der moralische Realismus und das Relativitätsargu-
ment. Zeitschrift für philosophische Forschung 62: 157-180. 

Gewirth A (1978): Reason and Morality. Chicago: University of Chicago 
Press. 

Gosepath S (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egali-
tarismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Gosepath S (1992): Aufgeklärtes Eigeninteresse. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp. 

Hare RM (1983): Freiheit und Vernunft. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Harsanyi JC (1976): Essays on Ethics, Social Behaviour and Scientific Expla-
nation. Dordrecht: Springer. 

Hinsch W (2002): Gerechtfertigte Ungleichheiten. Berlin: De Gruyter. 

Hinsch W (1992) Einleitung. In: Ders. (Hg.): John Rawls. Die Idee des poli-
tischen Liberalismus. Aufsätze 1978-1989. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp: 9-44. 

Krebs A (2000): Einleitung: Die neue Egalitarismuskritik im Überblick. 
In: Dies. (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 7-37. 

McKerlie D (1989): Equality and Time. Ethics 99: 475-491. 

Mill JS (2000): Der Utilitarismus. Stuttgart: Reclam. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


99 

Nagel T (1991): Equality and Partiality. Oxford: Oxford University Press. 

Page EA (2006): Climate Change, Justice and Future Generations. Chelten-
ham: Edward Elgar Publishing. 

Parfit D (1991): Equality or Priority? Kansas: University of Kansas. 

Parfit D (2000): Gleichheit und Vorrangigkeit. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt 
a. Main: Suhrkamp: 81-106.

Persson I (2001): Equality, Priority, and Person-Affecting Value. Ethical 
Theory and Moral Practice 4: 23-39. 

Rawls J (1993): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp. 

Rawls J (1992): Der Bereich des Politischen und der Gedanke eines über-
greifenden Konsenses. In: Hinsch W (Hg.): John Rawls. Die Idee des 
politischen Liberalismus. Aufsätze 1978-1989. Frankfurt a. Main: 
Suhrkamp: 333-363. 

Rosenthal, J (2006): Der Primat der Gleicheit, oder: der Symmetriesatz 
in Ernst Tugendhats Ethik. In: Scarano N & Suárez M (Hgg.): 
Ernst Tugendhats Ethik. Einwände und Erwiderungen. München: 
C.H. Beck: 134-152.

Schälike J (2009): Levelling-up-Egalitarismus. Zeitschrift für philosophi-
sche Forschung 63: 417-437. 

Steinfath H (2006): Gleichheit und Interessen. In: Scarano N & Suárez M 
(Hgg.): Ernst Tugendhats Ethik. Einwände und Erwiderungen. Mün-
chen: C.H. Beck: 255-272. 

Temkin L (2003): Equality, Priority or What? Philosophy and Economics 
19: 61-87. 

Temkin L (2000): Equality, Priority and the Levelling Down Objection. 
In: Clayton M & Williams A (Hgg.): The Ideal of Equality. Basing-
stoke: Palgrave Macmillan: 126-161. 

Tugendhat E (1993): Vorlesungen über Ethik. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp. 

Tugendhat E (1997): Gleichheit und Universalität in der Moral. In: Wil-
laschek M (Hg.): Ernst Tugendhat: Moralbegründung und Gerechtig-
keit. Vortrag und Kolloquium in Münster 1997. Münster: LIT: 3- 28. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

101 

Julian Culp 
Globaler Egalitarismus. Eine Kritik  

1. Einleitung 
Dieser Aufsatz kritisiert die sogenannte „globalistische“ Auffassung 
globaler Gerechtigkeit, der zufolge egalitäre sozioökonomische Vertei-
lungsgrundsätze weltweit Gültigkeit besitzen. Solche Grundsätze, die 
sich auf interpersonale Verhältnisse beziehen, kennzeichnen sich durch 
eine Präsumtion der Gleichheit oder durch einen sozio-komparativen 
Aussagegehalt (Gosepath 2004: 200ff.).1 „Globalisten“ beurteilen das 
global existierende, äußerst hohe Niveau interpersonaler, sozioökono-
mischer Ungleichheit als extrem ungerecht, da es sich mittels der von 
ihnen verteidigten Grundsätze, obgleich aus je unterschiedlichen Grün-
den, in keiner Weise rechtfertigen lässt.2 

Viele dieser Globalisten verschreiben sich dem „distributiven Para-
digma“ (Young 1990: Kap. 1),3 das politische Gerechtigkeitsfragen ent-
weder gänzlich vernachlässigt oder diesen nur eine sekundäre Bedeu-
tung zuschreibt. Hierfür gehen die Globalisten davon aus, dass Fragen 
sozialer Gerechtigkeit immer auch separat zu beantwortende Vertei-
lungsfragen betreffen (Gosepath 2001: 154), dass Probleme politischer 
Gerechtigkeit ohne weiteres ausgeklammert werden können (Tan 2004: 

                                                             
 Dieser Text ist von mir aus dem amerikanischen Englisch übersetzt und über-

arbeitet. Eine längere Version dieses Textes wurde zuerst veröffentlicht als 
„Globalism“ in Global Justice and Development. Ich bin Sebastian Schleidgen 
für inhaltliche und Susanne Schlee für hilfreiche, sprachliche und formale 
Hinweise zu einer früheren Fassung des deutschen Textes sehr dankbar. 

1 Im Folgenden bezieht sich der Ausdruck „egalitäre (sozioökonomische) 
(Verteilungs-)Grundsätze“ auf (sozioökonomische) (Verteilungs-)Grund-
sätze, die für interpersonale Beziehungen zwischen Individuen Gültigkeit 
beanspruchen. 

2 Jüngsten Statistiken zufolge erreicht die Ungleichheit unter Individuen welt-
weit einen Gini-Koeffizient von 70 Punkten. D.h. u.a., dass 8% aller Indivi-
duen über die Hälfte des weltweiten Einkommens verfügen, und dass drei 
Viertel der (ärmeren) Weltbevölkerung über lediglich ein Fünftel des welt-
weiten Einkommens verfügen (Milanovic 2012: 8f.). 

3 Paradigmatisch lautet der Titel von Charles Beitz‘ wegweisendem dritten 
Teil seines modernen Klassikers Political Theory and International Relations 
(1999a) „International Distributive Justice“ (Herv. d. Verf.). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

102 

6) oder dass politische Gerechtigkeitsfragen denen der Verteilungsge-
rechtigkeit untergeordnet sind (Gosepath 2004: 84ff., 2011). 

Globalisten liefern eine Vielzahl von Argumenten für ihre These, dass 
egalitäre Grundsätze der Verteilungsgerechtigkeit globale Gültigkeit 
besitzen. Alle können als Analogieargumente (Caney 2001: 117f., 
2005a: 270f., 2008: 488) rekonstruiert werden. Diese besagen, dass, so-
fern man egalitäre Grundsätze der Verteilungsgerechtigkeit im inner-
staatlichen Raum anerkennt, man bei genauerer Betrachtung dazu ge-
zwungen ist, solche Grundsätze als global gültig anzuerkennen. Diese 
Argumente bedienen sich gewöhnlich einer von zwei Arten von Ansät-
zen, um dies zu zeigen. Der eine Ansatz wird als praxisunabhängig be-
zeichnet, da dieser sich nicht auf die besondere Praxis bezieht, die Mit-
glieder eines Staates gemeinsam konstituieren. Praxisunabhängige An-
sätze rechtfertigen die globale Gültigkeit egalitärer Grundsätze der Ver-
teilungsgerechtigkeit auf zwei unterschiedliche Weisen. Entweder re-
kurrieren sie auf moralisch relevante Eigenschaften von Menschen, o-
der sie verweisen auf den intuitiv attraktiven Grundsatz, dass es unge-
recht ist, wenn Personen schlechter gestellt sind als andere, ohne dass 
dies auf die verantwortbaren Handlungen der schlechter situierten zu-
rückzuführen wäre. Praxisabhängige Ansätze behaupten hingegen, 
dass die Existenz globaler – entweder zwangsbewehrter oder umfäng-
lich einflussreicher – sozialer Praktiken die globalistische Position be-
gründet.4 In den nächsten beiden Abschnitten ist es mein Ziel, zu zei-
gen, dass beide dieser Wege, die globalistische Position zu verteidigen, 
nicht überzeugen. 

 

2. Praxisunabhängiger Globalismus 
Praxisunabhängige Ansätze der Rechtfertigung von Gerechtigkeits-
grundsätzen verneinen die „These der Praxisabhängigkeit“, die besagt, 
dass „der Inhalt, die Reichweite und die Rechtfertigung einer Gerechtig-
keitsauffassung von der Struktur und Form der Praktiken abhängt, welche 
diese Auffassung regulieren sollen“ (Sangiovanni 2008: 138 [Übers. d. 
Verf.]). Soziale Praktiken spielen diesem Ansatz zufolge also keine Rolle 
bei der Rechtfertigung einer Gerechtigkeitsauffassung. Gleichwohl ge-

                                                             
4 Zur Unterscheidung zwischen praxisunabhängigen und praxisabhängigen 

Arten, Gerechtigkeitsgrundsätze zu rechtfertigen, siehe James 2005, San-
giovanni 2007, 2008 sowie Banai et al. 2011. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

103 

winnen solche Praktiken an Bedeutung, wenn es darum geht zu bestim-
men, was eine Gerechtigkeitsauffassung praktisch tatsächlich erfordert. 
Es ist also charakteristisch für solche praxisunabhängigen Ansätze, dass 
sie diese Rechtfertigungs- von Anwendungsfragen strikt trennen. 

Die Verteidiger des praxisunabhängigen Ansatzes sind deswegen aber 
nicht notwendigerweise desinteressiert hinsichtlich der voraussichtli-
chen praktischen Folgen ihres normativen Standpunktes. Viele Globa-
listen, so etwa Simon Caney (2006), geben sich große Mühe, diese Fol-
gen genauer zu spezifizieren.5 Entscheidend ist jedoch, dass diese Fol-
gen für die praxisunabhängigen Ansätze nicht als relevante Überlegun-
gen gelten, um die als gültig angenommenen Gerechtigkeitsgrundsätze 
zu korrigieren oder zu erweitern. Die praktischen Folgen können zwar 
hinsichtlich empirischer Gesichtspunkte hinterfragt werden, nicht je-
doch die Grundsätze selbst, die der Bestimmung dieser Folgen zu-
grunde liegen. Schließlich beansprucht ein praxisunabhängiger Ansatz, 
dass Gerechtigkeitsgrundsätze eben nicht mit Blick auf die besondere 
Form und Struktur der sozialen Praxis zu rechtfertigen sind, welche 
diese regeln sollen. Oder anders formuliert: Der Anwendungskontext 
der Grundsätze ist irrelevant für deren Rechtfertigung. 

Diese besondere Methodik von Globalisten, wie z.B. Kok-Chor Tan o-
der Simon Caney, offenbart sich u.a. in deren Äußerungen zu den prak-
tischen Auswirkungen ihrer Gerechtigkeitsauffassungen, wie etwa die-
ser von Tan:  

Working out the practical and technical details of a just global dis-
tributive scheme is […] outside the domain of philosophy and best 
left to experts in other fields. Nonetheless we can begin to seriously 
consider the practical details of the cosmopolitan [i.e. globalist – 
Anm. d. Verf.] alternative to our current global order only when we 
are convinced of the moral force and coherence of the cosmopolitan 
vision (Tan 2004: 14). 

Es entspricht demnach der Logik eines praxisunabhängigen Rechtferti-
gungsansatzes, dass eine Theoretikerin zuerst eine Gerechtigkeitsauf-
fassung begründet, bevor sie dann in einem zweiten Schritt daran geht 
– möglicherweise in Zusammenarbeit mit sozialwissenschaftlich ausge-
richteten Wissenschaftlerinnen –, die politischen Maßnahmen sowie so-
zialen und kulturellen Veränderungen zu identifizieren, die für die Re-
alisierung ihrer jeweiligen Gerechtigkeitsauffassung erforderlich sind. 

                                                             
5 Vgl. zu vier kosmopolitischen Modellen globaler politischer Ordnung auch 

Zürn 2011. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


104 

Auf ähnliche Art und Weise argumentiert Simon Caney, dass prakti-
sche Überlegungen hinsichtlich der Realisierbarkeit einer Gerechtig-
keitsauffassung kein Gewicht für deren Rechtfertigung tragen. Der Um-
stand etwa, dass manche Kritiker globalistischer Grundsätze in Frage 
stellen, dass Maßnahmen zur Reduzierung sozioökonomischer Un-
gleichheit jemals in dem Maße erfolgreich sein könnten wie dies von 
den globalistischen Grundsätzen verlangt wird, sei irrelevant für die 
Rechtfertigung solcher Grundsätze der Verteilungsgerechtigkeit. 
Caney drückt diesen Gedanken so aus: 

They [the realist critiques] are directed against specific policies and 
programs but not against the moral principles. There is, then, in this 
sense not necessarily a value-conflict between these realist points 
and cosmopolitan [i.e. globalist – Anm. d. Verf.] principles of justice. 
This bears out the point […] of the utility of differentiating between 
different levels of philosophical analysis and distinguishing be-
tween claims about what fundamentally matters and claims about 
what particular policies should be adopted (Caney 2005a: 139).6 

Wiederum werden also Fragen der Anwendung von Gerechtigkeits-
grundsätzen von deren Rechtfertigung getrennt. Somit akzeptieren 
Caney und Tan eine der Hauptaussagen des praxisunabhängigen An-
satzes der Rechtfertigung von Gerechtigkeitsgrundsätzen, nämlich dass 
die Rechtfertigung einer Gerechtigkeitsauffassung nicht auf einer Aus-
einandersetzung mit den besonderen Praktiken beruhen muss, für die 
sie Gültigkeit beansprucht. 

Globalistische Theoretiker, die einen solchen praxisunabhängigen An-
satz verfolgen, benennen zwei unterschiedliche Arten von Gründen, 
um ihre Gerechtigkeitsauffassung zu rechtfertigen. Manche berufen 
sich auf menschheitsbasierte Gründe, welche besagen, dass moralisch re-
levante menschliche Eigenschaften allein die globale Gültigkeit von 
egalitären Grundsätzen der Verteilungsgerechtigkeit rechtfertigen. Sol-
che globalistischen Theoretiker (Richards 1982, Beitz 1983, Moellendorf 
2002: 24) argumentieren, dass, sofern solche Gründe innerstaatlich als 
Rechtfertigung für egalitäre Grundsätze der Verteilungsgerechtigkeit 

6 An anderer Stelle betont Caney (2005a: 3) ebenso: „the application of princi-
ples to specific issues [...] can be performed only by integrating principles 
with an enormous amount of empirical detail and by concentrating on spe-
cific issues in a case-by-case way. Rather than focusing on any specific case-
studies, this book seeks to identify what principles should be applied at the 
global level.” 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

105 

herangezogen werden, man letztlich die globale Gültigkeit solcher 
Grundsätze akzeptieren muss. Schließlich besitzen Menschen auf der 
ganzen Welt diese moralisch relevanten Charakteristika.7 

Globalistische Philosophen wie Caney (2005) argumentieren manchmal 
allerdings auch, dass die Gründe für die Akzeptanz einer egalitären 
Auffassung der Verteilungsgerechtigkeit im innerstaatlichen Raum 
nicht nur unabhängig von den spezifischen sozialen Praktiken inner-
halb eines Staates sind, sondern auch unabhängig von jeglichen 
menschlichen Eigenschaften. Solche Theoretiker behaupten somit, dass 
die Rechtfertigung von Gerechtigkeitsgrundsätzen „tatsachen-unab-
hängig“ ist, und folgen somit G. A. Cohen (2003, 2008: Kap. 6), der be-
hauptet, dass Tatsachen für die Rechtfertigung von Gerechtigkeits-
grundsätzen irrelevant sind. Sobald man die „tatsachen-unabhängige“ 
Gültigkeit egalitärer Verteilungsgrundsätze anerkannt hat, so manche 
Globalisten, ist man dazu gezwungen, die globale Reichweite dieser 
Grundsätze zu akzeptieren.  

Die Verteidiger einer solchen tatsachenunabhängigen Version des pra-
xisunabhängigen Ansatzes machen insbesondere geltend, dass, sofern 
wir intuitiv überzeugt sind, dass niemand, der keinen verantwortbaren 
Fehler begangen hat, schlechter als andere gestellt sein sollte, wir den 
Globalismus anerkennen müssen. Die tatsachenunabhängige, intuitive 
Plausibilität eines solchen Verteilungsgrundsatzes wird zwar gewöhn-
lich zur Rechtfertigung einer innerstaatlichen Gerechtigkeitsauffassung 
herangezogen, im Grunde liefert sie jedoch die Rechtfertigung für eine 
„glücksegalitaristische“ Position des Globalismus: Nicht verantwort-
bare Umstände wie der Geburtsort dürfen keinen Einfluss auf den An-
teil an (gerechtigkeitsrelevanten) Gütern haben, über die eine Person 
verfügt.8 

Caney erklärt die Relevanz einer solchen glücksegalitaristischen Posi-
tion für die Rechtfertigung des Globalismus wie folgt: 
                                                             
7 Allen Buchanan (1990) bezeichnet eine solche Begründung als „subjekt-

zentriert“. Caney (2010, 2011) unterscheidet sorgfältig zwischen mensch-
heitsbasierten Begründungen einerseits und andererseits solchen, die auf den 
umfänglichen Einfluss sozialer Praktiken abheben. Letztere beschreibe ich 
weiter unten genauer. 

8 Elizabeth Anderson (1999) verwendete als erste den Begriff „glücksegalita-
ristisch” (luck-egalitarian), um hiermit eine in ihren Augen äußerst problema-
tische Gerechtigkeitsauffassung zu bezeichnen; weitere Kritiker einer sol-
chen Auffassung sind u.a. Joseph Heath (2006), Christian Schemmel (2007) 
und Wolfgang Kersting (2008). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


106 

The [globalist – Anm. d. Verf.] point can be put in more colloquial 
terms: in recent years the term ‚postcode lottery’ has been employed 
in Britain to criticize the situation in which people who lived in the 
jurisdictions of different councils have very unequal access to health 
and education. This, it was said, was unfair for it is wrong that 
someone should get less simply because he or she lives in one place 
rather than another. The cosmopolitan [i.e. globalist – Anm. d. Verf.] 
point is simply to radicalize this and to see through its logic at the 
global level (Caney 2005a: 122). 

Der glücksegalitaristischen Position folgend ist es ungerecht, wenn Per-
sonen aufgrund zufälliger Umstände wie deren Geschlecht, Ethnizität 
oder Familienhintergrund schlechter gestellt sind als andere. Diese Ei-
genschaften sind in dem Sinne zufällig, dass diejenigen, die sie besitzen, 
nicht sinnvoller Weise kausal für diese verantwortlich gemacht werden 
können. Sofern es nackter Zufall (brute luck)9 ist, ob man männlich oder 
weiblich ist, ob man der einen oder der anderen Ethnie angehört, und 
ob man Nachkomme reicher, mächtiger oder armer, ohnmächtiger El-
tern ist, so dürfen diese Tatsachen nicht als Gründe für die Abweichung 
von einer egalitären Verteilung gerechtigkeitsrelevanter Güter verwen-
det werden. Wenn aber diese Tatsachen, die allein dem Zufall und nicht 
einer Entscheidung zuzuschreiben sind, keine Ungleichheit gerechtig-
keitsrelevanter Güter rechtfertigen können, so kann ebenso wenig der 
Besitz einer unterschiedlichen Staatsbürgerschaft eine solche Ungleich-
heit rechtfertigen. Schließlich wählen Personen gewöhnlich nicht ihre 
Staatsbürgerschaft, sondern werden einfach als Bürgerinnen und Bür-
ger eines bestimmten Staates geboren. Etwas anderes zu denken, würde 
heißen – wie Joseph Carens (2008: 212) dies ausgedrückt hat –, die feu-
dale Idee geburtsrechtlicher Privilegien in das politische Denken wie-
der einzuführen.  

Im Folgenden kritisiere ich diese praxisunabhängigen Rechtfertigungen 
des Globalismus, indem ich allgemein praxisunabhängige Ansätze der 
Rechtfertigung von Gerechtigkeitsgrundsätzen in Frage stelle.10 Meine 
Kritik besteht darin zu zeigen, dass solche praxisunabhängigen Ansätze 

9 Nackter Zufall ist von kalkuliertem Glück (option luck) gemäß Ronald Dwor-
kin (2011: 92f.) wie folgt zu trennen: „Beim kalkulierten Glück geht es darum, 
wie eine bewußt eingegangene aber risikobehaftete Entscheidung ausgeht – 
ob jemand gewinnt oder verliert, wenn er ein bestimmtes Risiko eingeht, das 
er hätte voraussehen sollen und hätte ablehnen können. Bei reinem Glück 
geht es um die Folgen von Risiken, die nicht in diesem Sinn auf bewußt ge-
troffene Entscheidungen zurückzuführen sind.“  

10 Diese Argumentation verwende ich auch in Culp 2011. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

107 

inkompatibel mit der Methode des Überlegungsgleichgewichts sind. 
Dieser Umstand allein genügt, so behaupte ich, um derartige praxisun-
abhängige Ansätze zurückzuweisen. Auf die Gründe hierfür, weshalb 
jede Rechtfertigung von Gerechtigkeitsgrundsätzen mit der Methode 
des Überlegungsgleichgewichts im Einklang stehen sollte, kann ich an 
dieser Stelle leider nicht eingehen. Es sei jedoch zumindest darauf ver-
wiesen, dass diese Methode im Anschluss an Rawls vom zeitgenössi-
schen Mainstream der liberalen politischen Philosophie vertreten wird, 
und sich kaum noch Vertreter eines alternativen, fundamentistischen 
Modells finden lassen (Nida-Rümelin 1996). 

Um zu verstehen, warum die praxisunabhängige Rechtfertigung des 
Globalismus nicht mit der Methode des Überlegungsgleichgewichts 
vereinbar ist, lohnt es sich noch einmal hervorzuheben, dass der ge-
nannte praxisunabhängige Ansatz Fragen der Rechtfertigung von Ge-
rechtigkeitsgrundsätzen von solchen der Anwendung von Gerechtig-
keitsgrundsätzen trennt. Die Methode des Überlegungsgleichgewichts 
fordert nämlich, dass die erwartbaren Konsequenzen, die sich aus einer 
Befolgung bestimmter Gerechtigkeitsgrundsätze ergeben, bei der 
Rechtfertigung der Gerechtigkeitsgrundsätze berücksichtigt werden. 
Es ist daher wenig verwunderlich, dass John Rawls (1979: 48), der die 
Methode des Überlegungsgleichgewichts maßgeblich geprägt hat, es 
als „verrückt“ bezeichnete, normative Prinzipien ohne eine Berücksich-
tigung ihrer Konsequenzen als gültig anzuerkennen.11 Üblicherweise 
verlangt die Methode des Überlegungsgleichgewichts Gerechtigkeits-
grundsätze nicht bloß deswegen zu akzeptieren, weil sie intuitiv über-
zeugend erscheinen und untereinander kohärent sind – ausgenommen 
den Fall, in dem man ein Überlegungsgleichgewicht nur mit Blick auf 
eine Menge an normativen Prinzipien anstrebt, die zwar für sich ge-
nommen zunächst reizvoll scheinen, aber untereinander in Konflikt ste-
hen.12 

Eine überzeugendere Variante des Überlegungsgleichgewichts fordert 
jedoch, dass der anfängliche, intuitive Reiz jeglicher Grundsätze einer 
Prüfung standhalten muss, in der diese mit Blick auf deren vorherseh-
baren Folgen, die einer Befolgung dieser entspringen würden, unter-
sucht werden. Denn sofern die Befolgung der Grundsätze Auswirkun-

                                                             
11 Rawls’ Verständnis der Methode des Überlegungsgleichgewichts findet sich 

in Rawls 1979: 65ff., 1999: 1ff. sowie 2006: 59ff. 
12 Für unterschiedliche Verwendungsweisen der Methode des Überlegungs-

gleichgewichts vgl. Birnbacher 2007: 92ff. Vgl. auch Daniels 2011. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


108 

gen hat, die einem wohlüberlegten moralischen Urteil zufolge als inak-
zeptabel gelten, so empfiehlt es sich, diese Grundsätze zu korrigieren 
und nicht das wohlüberlegte moralische Urteil. 

Auf diese Weise weist Rawls (2003: Kap. 7) zum Beispiel Anspruchsthe-
orien (entitlement theories) zurück, wie etwa die von Robert Nozick. 
Rawls zeigt, dass diese Theorien soziale Arrangements als zulässig er-
achten können, die von einem extrem hohen Niveau an sozioökonomi-
scher Ungleichheit gekennzeichnet sind, gerade deswegen aber not-
wendige Hintergrundbedingungen unterminieren, die für gerechte In-
teraktionen zwischen Individuen erforderlich sind. Nozicks (1976: 
Kap. 7) Grundsätze der gerechten Aneignung und des gerechten 
Tauschs mögen zunächst sehr plausibel scheinen. Sie erfordern freiwil-
lige Vereinbarungen zwischen Personen, die auf gerechte Weise ihren 
Besitz erworben haben. Betrachtet man jedoch deren praktische Aus-
wirkungen, so sind sie abzulehnen. Denn in der Tat könnte eine Reihe 
scheinbar gerechter Tauschvorgänge zwischen Individuen in Abwesen-
heit gerechter Hintergrundbedingungen auf lange Sicht schwerwie-
gende strukturelle Ungerechtigkeiten mit sich bringen. Ohne kollektiv 
organisierte und angemessen eingerichtete Institutionen kann es an-
sonsten unter Umständen dazu kommen, dass Personen nicht in der 
Lage sind, sich effektiv an politischen Entscheidungsfindungsprozes-
sen zu beteiligen. So zeigt sich, dass es vielversprechend ist, bei der Ab-
wägung, ob bestimmte Gerechtigkeitsgrundsätze unsere Anerkennung 
verdienen, der Methode des Überlegungsgleichgewichts zu folgen und 
die praktischen Auswirkungen der Befolgung von Gerechtigkeits-
grundsätzen zu berücksichtigen. 

Ayelet Banai, Miriam Ronzoni und Christian Schemmel (2011) betonen 
ebenfalls die Spannung zwischen der Methode des Überlegungsgleich-
gewichts einerseits und dem praxisunabhängigen Ansatz der Rechtfer-
tigung von Gerechtigkeitsgrundsätzen andererseits, auf die sich man-
che Globalisten berufen. Sie argumentieren, dass eine praxisunabhän-
gige Rechtfertigung des Globalismus unplausibel sei, da es einfach 
nicht hinreichend Klarheit darüber gäbe, wie alternative globale insti-
tutionelle Arrangements globalistische Gerechtigkeitsgrundsätze reali-
sieren würden. Die Folge davon, so die Autoren, ist, dass es schier un-
möglich ist zu bestimmen, ob das globale institutionelle Arrangement, 
welches den Gerechtigkeitsgrundsätzen entsprechen würde, praktische 
Auswirkungen nach sich zieht, die mit unseren wohlüberlegten Urtei-
len in Einklang stehen oder nicht. Insofern wir die empirischen Infor-

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

109 

mationen nicht besitzen, die wir benötigen, um zu testen, ob die zu er-
wartenden Konsequenzen der Befolgung der egalitären Grundsätze 
globaler Verteilungsgerechtigkeit mit unseren wohlüberlegten morali-
schen Urteilen zusammenpassen oder nicht, fehlt ein entscheidendes 
Element für eine überzeugende Rechtfertigung dieser Grundsätze. 
Banai, Ronzoni und Schemmel ziehen daraus folgenden Schluss:  

[P]rinciples of global equality developed on the basis of a practice-
independent account (PIA) cannot even be evaluated as to their 
very soundness, because the means necessary to do so are lacking; 
a PIA has a methodological problem of justification, not merely a 
problem of application. […The lack of] the knowledge about the 
comparative merits of different schemes of global institutions 
[means that] there is no adequate way of testing our allegiance to 
the principles developed on the basis of PIA (Banai et al. 2011: 51f.). 

Sie behaupten also, dass auf globaler Ebene die Informationen fehlen, 
die nötig wären, um eine bestimmte Version einer globalistischen Posi-
tion zu rechtfertigen und weisen somit die praxisunabhängige Recht-
fertigung dieser Position als unvollständig zurück. Ebenso schließt auch 
Allen Buchanan (2004: 64ff.), dass aufgrund des Mangels an epistemi-
scher Bestimmtheit hinsichtlich der Institutionalisierung des Globalis-
mus dieser nicht anzuerkennen sei. Schließlich sei es nicht auszu-
machen, worin eine solche Position überhaupt genau besteht. Obwohl 
dieser Schluss und die ihm zugrundeliegende Beobachtung bereits ein 
gewichtiges Argument gegen den Globalismus darstellen, so wird er 
wohl doch zumindest von solchen Globalisten wie Simon Caney (2006) 
angezweifelt werden, die bereits viel zur Skizzierung der praktischen, 
institutionellen Implikationen des Globalismus geleistet haben. 

Es gibt jedoch eine noch grundlegendere Kritik der praxisunabhängi-
gen Rechtfertigung des Globalismus. Diese besteht darin, dass diese 
Rechtfertigung deswegen fehlerhaft ist, weil diese es nicht einmal als 
notwendig erachtet, die Akzeptabilität der Gerechtigkeitsgrundsätze 
anhand der praktischen Auswirkungen der Befolgung dieser Grund-
sätze zu testen. Schließlich bestreitet eine praxisunabhängige Rechtfer-
tigung die These, dass „die Rechtfertigung einer Gerechtigkeitsauffas-
sung von der Struktur und Form der Praktiken abhängt, welche diese 
Auffassung regulieren soll“ (Sangiovanni 2008: 138 [Übers. d. Verf.]) 

Somit schreibt ein solcher Ansatz den moralischen Urteilen, die wir mit 
Blick auf die erwartbaren praktischen Auswirkungen des Globalismus 
fällen, keinerlei rechtfertigungsrelevantes Gewicht zu. Deswegen ist 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


110 

das größte Problem der praxisunabhängigen Rechtfertigung des Globa-
lismus nicht, so wie Banai, Ronzoni und Schemmel behaupten, dass die 
Verteidiger dieser Rechtfertigung sich nicht in der erforderlichen epis-
temischen Position befinden, um eine plausible Institutionalisierung 
des Globalismus vorherzusehen. Vielmehr besteht das tieferliegende 
Problem darin, dass die Globalisten solche Informationen und die da-
rauf bezogenen, wohlüberlegten moralischen Urteile nicht einmal als 
relevant für die Rechtfertigung des Globalismus einstufen. Dies lässt 
die Plausibilität der praxisunabhängigen Rechtfertigung des Globalis-
mus als sehr fragwürdig erscheinen. 

Anders verhält es sich mit der praxisabhängigen Rechtfertigung des 
Globalismus, welche mit der Methode des Überlegungsgleichgewichts 
nicht in Konflikt steht, da sie eine Gerechtigkeitsauffassung im Lichte 
der Struktur und Form der Praktiken rechtfertigt, welche diese Auffas-
sung regeln soll. Somit basiert diese Art der Rechtfertigung einer Ge-
rechtigkeitsauffassung unter anderem eben auch darauf, welche er-
wartbaren praktischen Auswirkungen diese haben würde, wenn sie tat-
sächlich befolgt werden würde. Der nächste Abschnitt wird jedoch zei-
gen, dass die praxisabhängige Rechtfertigung des Globalismus den-
noch nicht völlig überzeugend ist, und zwar gerade deswegen, weil das 
institutionelle Arrangement, welches die Realisierung der Grundsätze 
des Globalismus erfordert, bei genauerer Betrachtung nicht mit unseren 
wohlüberlegten moralischen Urteilen zu vereinbaren ist.  

3. Praxisabhängiger Globalismus
Es lassen sich zwei unterschiedliche praxisabhängige Rechtfertigungen 
für den Globalismus unterscheiden. Beide dieser Rechtfertigungen be-
absichtigen zu zeigen, dass die Geltungsgründe einer egalitären Auffas-
sung der Verteilungsgerechtigkeit im Vorhandensein bestimmter Arten 
von Praktiken bestehen, und dass diese Praktiken nicht nur innerstaat-
lich, sondern auch global vorzufinden sind. Die erste Rechtfertigung be-
hauptet, dass unfreiwillig auferlegte, zwangsbewehrte Praktiken den Globa-
lismus begründen; die zweite hingegen argumentiert, dass es Praktiken 
mit umfänglicher Wirkung sind, die diese Position rechtfertigen. 

Thomas Pogge, der in Realizing Rawls (1989) ebenfalls ein Analogiear-
gument verwendet, ist ein Vertreter der ersten Art praxisabhängiger 
Rechtfertigung. Es besagt, dass, sofern man anerkennt, dass unfreiwillig 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

111 

auferlegte, zwangsbewehrte Praktiken egalitäre Grundsätze der Vertei-
lungsgerechtigkeit innerhalb des Staates rechtfertigen, man eine globa-
listische Position einnehmen muss. Schließlich gibt es eine globale le-
gale und politische Ordnung, welche eine Form unfreiwillig auferleg-
ter, zwangsbewehrter Praktiken ausdrückt. Da Pogge zufolge weder 
für Staaten noch für deren Mitglieder die Teilhabe an globalen, legalen 
Institutionen freiwillig ist, in der gleichen Weise wie die Mitglieder ei-
nes Staates nicht (zu zumutbaren Kosten) ihre Teilhabe an den Institu-
tionen ihres Staates aufgeben können, sind die Geltungsgründe für ega-
litäre Grundsätze der Verteilungsgerechtigkeit auf globaler Ebene vor-
handen. 

Andere globalistische Theoretiker behaupten hingegen, wie bereits er-
wähnt, dass es Praktiken mit umfänglicher Wirkung sind, welche die 
Geltungsgründe egalitärer Grundsätze der Verteilungsgerechtigkeit 
begründen.13 Da es globale soziale Praktiken gibt, die eine solche Wir-
kung auf alle haben, so das Argument, sind solche Grundsätze nicht 
innerstaatlich, sondern global als gültig anzuerkennen. Darrel Moellen-
dorf (2002: 30ff.) vertritt eine solche praxisabhängige Rechtfertigung des 
Globalismus. Er begründet seine globalistische Position mit der Exis-
tenz globaler Assoziationen, welche auf umfängliche Weise deren Mit-
glieder beeinflusst. Diese finden sich in Form eines globalen Handels 
und geteilter globaler politischer Institutionen. Moellendorf erklärt die 
gerechtigkeitstheoretische Relevanz solcher Art von Assoziationen wie 
folgt: 

Because associations affect a person’s moral interests, they naturally 
yield questions that do not arise between non-associates, namely, 
questions about the morality of the principles that govern it or the 
justice of the association (Moellendorf 2002: 32). 

Im Folgenden kritisiere ich die praxisabhängige Rechtfertigung des 
Globalismus, da, wie ich zu zeigen beabsichtige, diese nur auf Basis der 
Annahme überzeugend verteidigt werden kann, dass es einen politi-
schen Kontext gibt, der Individuen auf effektive Weise gleiche politi-
sche Rechte zugesteht. Denn solche politischen Rechte würden es Indi-
viduen erlauben mitzubestimmen, auf welche Weise welche Güter 
gleich verteilt werden sollten. Da ein solcher politischer Kontext jedoch 
weder existent noch wünschbar ist, scheitert die praxisabhängige 
Rechtfertigung des Globalismus. Obwohl Globalisten einerseits also 
                                                             
13 Caney (2005b: 394ff.) zufolge beruht diese Position auf einer willkürlichen 

Unterscheidung zwischen sozialen Praktiken, die hinreichend umfänglich 
und tiefgehend wirksam sind und solchen, die es nicht sind. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


112 

sensibel für soziale Praktiken sind, auf welche sie sich schließlich in ih-
rer Rechtfertigung ihrer globalen Gerechtigkeitsauffassung berufen, se-
hen sie andererseits nicht ein, dass die besondere Form und Struktur 
globaler sozialer Praktiken ein Hindernis für eine praxisabhängige 
Rechtfertigung des Globalismus darstellt. Es ist also eine sorgfältige Be-
rücksichtigung globaler sozialer Praktiken, für welche der Globalismus 
Gültigkeit beansprucht, welche den Grund enthüllt, weshalb der Glo-
balismus eine unplausible Auffassung globaler Gerechtigkeit darstellt. 

Die genauere Ausführung meiner Kritik an der praxisabhängigen 
Rechtfertigung des Globalismus konzentriert sich auf die Frage, was es 
bedeuten würde, die Gültigkeit von Rawls’ Auffassung von „Gerech-
tigkeit als Fairness“ auf globaler Ebene anzuerkennen.14 Diese Eineng-
ung der Frage ist angemessen, da die meisten globalistischen Theoreti-
ker (Beitz 1999a, Pogge 1989, 1994, Moellendorf 2002, Tan 2004) genau 
diese Auffassung als global gültig verteidigt haben. Meine Kritik wird 
zunächst herausstellen, dass es problematisch ist, allein die sozio-öko-
nomischen und distributiven Grundsätze von Gerechtigkeit als Fair-
ness (Rawls 2006: 77f.) auf der globalen Ebene als gültig anzuerkennen. 
Dies liegt daran, dass die Akzeptabilität dieser Grundsätze von der 
Existenz eines sozio-politischen Kontextes abhängt, in dem die politi-
schen Erfordernisse von Gerechtigkeit als Fairness erfüllt sind. Dies 
heißt, dass eine „exklusive“ Anwendung der sozioökonomischen und 
distributiven Grundsätze, bei der diese Grundsätze selbst dann als gül-
tig anerkannt werden, wenn die anderen, politischen Grundsätze, noch 
nicht erfüllt sind, nicht überzeugt. 

14 Die Rawlsianische Gerechtigkeitsauffassung folgt derjenigen von Rawls, wie 
dieser sie in Eine Theorie der Gerechtigkeit (1979) und Gerechtigkeit als Fairness 
(2006) entwickelt hat. Sie ist nicht zu verwechseln mit den Kriterien, die 
Rawls in Politischer Liberalismus (2003: 46) für eine vernünftige liberale Ge-
rechtigkeitsauffassung aufstellt. Im Folgenden ist mit dem sozioökonomi-
schen Gerechtigkeitsgrundsatz der Grundsatz fairer Chancengleichheit und 
mit dem distributiven Gerechtigkeitsgrundsatz das Differenzprinzip ge-
meint. Die Forderungen politischer Gerechtigkeit werden durch den Grund-
satz gleicher Grundfreiheiten ausgedrückt. Eine Formulierung dieser drei 
Grundsätze findet sich in Rawls 2006: 77f. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

113 

3.1. Rawlsianische ökonomische Gerechtigkeit globalisieren? 

In gleicher Weise wie auf der innerstaatlichen Ebene das Differenzprin-
zip15 nur unter der Bedingung verteidigt werden kann, dass der Grund-
satz fairer Chancengleichheit bereits realisiert ist (Rawls 2006: 112f.), 
kann auch auf globaler Ebene die Gültigkeit des Differenzprinzips nur 
unter der gleichen Prämisse gerechtfertigt werden. Denn andernfalls 
würde es möglicherweise zu inakzeptabel hohen Niveaus ökonomi-
scher Ungleichheit kommen, und dies würde die moralische Gültigkeit 
des Differenzprinzips unter Umständen, in denen der Grundsatz fairer 
Chancengleichheit noch nicht erfüllt wurde, ernsthaft in Frage stellen. 

Die ökonomischen Anreize, die das Differenzprinzip unter solchen 
Umständen zulässt, könnten zu einem sozialem Arrangement führen, 
in dem die Bessergestellten wesentlich größere Teile der gesamten wirt-
schaftlichen Produktion einstreichen als die Schlechtestgestellten, ob-
wohl die Schlechtestgestellten trotzdem dadurch die bestmöglichen 
Aussichten hinsichtlich ihres zu erwartenden Einkommens und Ver-
mögens haben würden. Dieses Ergebnis würde vielen als eindeutig un-
gerecht erscheinen, obwohl ein (globales) Differenzprinzip ein solches 
Arrangement gutheißen würde. 

Beispielsweise könnten große Ungleichheiten einem globalen Diffe-
renzprinzip genügen, wenn nur eine kleine Gruppe bestimmte Fähig-
keiten besitzen würde. Wenn es etwa nur einige wenige Ärzte geben 
würde, so dass das Angebot an medizinischen Dienstleistungen deut-
lich unter der Nachfrage solcher Dienstleistungen liegen würde, so 
könnten diese Ärzte ein Oligopol formen.16 Preise müssten nicht als 
vom Marktwettbewerb vorgegeben anerkannt werden, sondern könn-
ten gemeinsam relativ willkürlich bestimmt werden. D.h., dass selbst 
dann, wenn der rechtlich-regulatorische Rahmen in einer Art und 
Weise eingerichtet wäre, die zum größten Vorteil der Schlechtestgestell-
ten sein würde, trotzdem enorme Einkommens- und Vermögensun-
gleichheiten zwischen der Gruppe der Ärzte und der Schlechtestgestell-
ten fortbestehen könnten. Dies spräche wohl relativ eindeutig gegen die 
Anerkennung eines globalen Differenzprinzips, da es als Verteilungs-
prinzip unserem wohlüberlegten moralischen Urteil entgegenstehen 

                                                             
15 Dem Differenzprinzip zufolge lassen sich Einkommens- und Vermögensun-

terschiede nur dann rechtfertigen, wenn diese die in dieser Hinsicht Schlech-
testgestellten bestmöglich stellen. 

16 Rawls (2006: 113, Fn. 35) verwendet dieses Beispiel im innerstaatlichen Be-
reich. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


114 

würde, dass ein gerechter Verteilungsgrundsatz ein bestimmtes Maß an 
Einkommens- und Vermögensungleichheit nicht zulassen sollte. 

Wie gesagt könnte ein ähnlicher Einwand auch gegenüber dem Diffe-
renzprinzip auf der innerstaatlichen Ebene formuliert werden. Rawls 
begegnet diesem Einwand, indem er klarstellt, dass dieser eine unplau-
sible Vorannahme trifft. Denn sofern der Grundsatz gleicher Freiheiten 
und der Grundsatz fairer Chancengleichheit bereits realisiert sind, so 
würde das Differenzprinzip keineswegs allzu hohe Einkommens- und 
Vermögensungleichheiten zulassen. Rawls erklärt dies so: 

Dabei geht man von der Vorstellung aus, daß – sofern die gleichen 
Grundfreiheiten und faire Chancengleichheit gegeben sind – die of-
fene Konkurrenz zwischen der erhöhten Anzahl der gut Ausgebil-
deten und besser Geschulten das Verhältnis der Anteile [an Ein-
kommen und Vermögen] schrumpfen läßt, bis es sich im Rahmen 
eines akzeptablen Spielraums bewegt. Hier ist zu beachten, wie wir 
uns bei der Antwort auf diesen Einwand auf die Art und Weise ver-
lassen, in der das Differenzprinzip seine Funktion gemeinsam mit 
den vorrangigen Prinzipien erfüllt (Rawls 2006: 113). 

Der Logik dieser Entkräftung des Einwands folgend müssten Globalis-
ten, um die Gültigkeit eines globalen Differenzprinzips zu verteidigen, 
ebenfalls darauf verweisen, dass dieses Prinzip in einem Kontext anzu-
wenden ist, in dem eine globalisierte Version des Grundsatzes fairer 
Chancengleichheit und des Grundsatzes gleicher politischer Freiheiten 
bereits realisiert ist. Das Problem hieran ist jedoch, wie ich noch genauer 
erläutern werde, dass die Realisierung des Grundsatzes fairer Chancen-
gleichheit schwerwiegende Probleme mit sich bringt, die nur dann ver-
nünftig gelöst werden könnten, wenn es eine angemessene Weise gäbe, 
den Grundsatz gleicher Grundfreiheiten auf der globalen Ebene zu ver-
wirklichen. Dies heißt, dass nicht nur das Differenzprinzip von einer 
vorrangigen Erfüllung der beiden eben genannten Grundsätze abhängt, 
sondern dass auch die Gültigkeit des Grundsatzes fairer Chancen-
gleichheit von einer vorausgehenden Beachtung des Grundsatzes glei-
cher Grundfreiheiten abhängig ist. Demnach müssen Globalisten über-
zeugend zeigen, auf welche Weise gleiche Grundfreiheiten aller Indivi-
duen global realisiert werden könnten, da andernfalls auch die Recht-
fertigung der Anwendung des Grundsatzes fairer Chancengleichheit 
auf globaler Ebene scheitert.17 

17 Die folgende Diskussion eines globalen Grundsatzes fairer Chancengleich-
heit basiert u.a. auf Caney 2001b, Miller 2007: Kap. 3, Brock 2005, 2009: Kap. 3 
und Moellendorf 2009: Kap. 4. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

115 

Beginnen wir zunächst aber mit Rawls’ Formulierung des Grundsatzes 
fairer Chancengleichheit auf der innerstaatlichen Ebene, bevor wir uns 
dann der Frage dessen globaler Gültigkeit zuwenden. Rawls definiert 
diesen Grundsatz wie folgt: 

Um die Idee der fairen Chancen näher zu bestimmen, sagen wir: 
Angenommen, es gibt eine gewisse Verteilung der angeborenen 
Anlagen, dann sollten diejenigen mit dem gleichen Maß an Talent 
und Fähigkeit und der gleichen Bereitschaft zum Gebrauch dieser 
Begabungen auch die gleichen Aussichtgen auf Erfolg haben, uner-
achtet ihrer ursprünglichen Zugehörigkeit zu dieser oder jener 
Klasse, also der Klasse, in die sie hineingeboren wurden und in der 
sie herangewachsen sind, bis sie selbstständig ihre Vernunft ge-
brauchen konnten (Rawls 2006: 79). 

Ein großes Problem der Anwendung dieses Grundsatzes auf der globa-
len Ebene besteht darin, zu bestimmen, was unter „Erfolg“ verstanden 
werden soll. Schließlich variieren die Auffassungen von „Erfolg“ be-
trächtlich.18 Bernard Boxill weist eindringlich auf dieses Problem hin, 
indem er erklärt: 

The principle of fair equality can be only imperfectly carried out, at 
least as long as different cultures exist. Thus, if, in some societies the 
pinnacle is occupied by the businessman and businesswoman, this 
is by no means always the case; in Hindu society it was occupied by 
the priest, in old China, by the learned man, and in other societies, 
by the soldier. For which of these standards are opportunities to be 
equalized? To choose one over the other seems invidious and pre-
sumptuous (Boxill 1987: 148). 

Caney stimmt mit Boxill überein und bietet deswegen eine Neuformu-
lierung eines globalen Grundsatzes fairer Chancengleichheit an, der ge-
genüber dieser Kritik von Boxill immun sein soll: 

Global equality of opportunity requires that persons (of equal abil-
ity and motivation) have equal opportunities to attain an equal 
number of positions of a commensurate standard of living 
(Caney 2001b: 120). 

                                                             
18 Das hier diskutierte Problem des Grundsatzes fairer Chancengleichheit tritt 

auch im innerstaatlichen Bereich auf, da nicht vorausgesetzt werden kann, 
dass es ein geteiltes Verständnis von Erfolg in einer (pluralistischen bzw. li-
beralen) Gesellschaft gibt. Später gehe ich darauf ein, wie das Problem im 
innerstaatlichen Bereich mittels fairer Verfahren öffentlicher Meinungs- und 
Willensbildung gelöst werden kann.  

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

116 

In dieser Formulierung Caneys müssen Personen, die über gleiche Ta-
lente verfügen und über die gleiche Motivation, diese zu nutzen, nicht 
die gleichen Chancen haben, entsprechend eines bestimmten kulturel-
len Standards erfolgreich zu sein. Vielmehr sollen sie die gleichen Chan-
cen haben einen vergleichbaren Lebensstandard erreichen zu können. 
Caney bedient sich Martha Nussbaums Fähigkeitenansatzes, um einen 
solchen Lebensstandard genauer auszubuchstabieren. Nussbaum 
(2000: 78ff., 2010: 112ff., 2011: 33f.) bestimmt zehn zentrale menschliche 
Fähigkeiten, die ihr zufolge Forderungen fundamentaler sozialer und 
politischer Gerechtigkeit sind: Leben; körperliche Gesundheit; körper-
liche Integrität; Sinne, Vorstellungskraft und Denken; Gefühle; prakti-
sche Vernunft; Zugehörigkeit; Kontakt zu anderen Spezies; Spiel; und 
Kontrolle über seine Umwelt. Mittels dieser zentralen menschlichen Fä-
higkeiten interpretiert Caney den globalen Grundsatz fairer Chancen-
gleichheit neu, indem er diesen als Forderung danach versteht, dass 
gleich talentierte und gleich motivierte Personen die gleichen Chancen 
haben sollten, diese zentralen Fähigkeiten auszuüben. 

Ein ernsthaftes Problem dieser Neuinterpretation ist jedoch, wie Gillian 
Brock (2009: Kap. 3) betont, dass die zentralen menschlichen Fähigkei-
ten in unterschiedlichen Kontexten auf verschiedene Weise verwirk-
licht werden können. Während in manchen Gesellschaften die Realisie-
rung dieser Fähigkeiten unter Umständen einen Zugang zu ökono-
misch ertragreichen Positionen erforderlich macht, mag dies in anderen 
Gesellschaften nicht der Fall sein. Daraus folgt wiederum, dass zwei 
Personen in zwei verschiedenen Gesellschaften auf der einen Seite zwar 
in der Tat die gleichen Chancen haben mögen, auf der anderen Seite 
jedoch womöglich über radikal unterschiedliche Möglichkeiten verfü-
gen, auf die globalen und internationalen politischen Arrangements 
Einfluss zu nehmen. Brock verdeutlicht das Problem von Caneys Auf-
fassung anhand zweier hypothetischer Personen A und B: 

Still, there might be an enormous difference in the levels and kinds 
of power A and B have and so also in their abilities to influence pub-
lic policy, political arrangements, or global institutions that shape 
their lives […], and this difference in power must count as a relevant 
difference in their opportunities, even if they enjoy an equal stand-
ard of living (Brock 2009: 60). 

Somit scheitert Caneys Vorschlag eines global geteilten Verständnisses 
von „Erfolg“ im Sinne eines vergleichbaren Lebensstandards, da dieser 
Vorschlag zu eng ist, um das Aufkommen bestimmter Ungleichheiten 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

117 

zu vermeiden, die viele als Verletzungen des Grundsatzes fairer Chan-
cengleichheit ansehen werden. Es besteht also folgendes Dilemma. Ent-
weder man beruft sich auf ein dünnes Verständnis von Erfolg, das ver-
spricht Teil einer jeden Auffassung von Erfolg zu sein, läuft dann aber 
Gefahr, dass der darauf basierende Grundsatz fairer Chancengleichheit 
nichtsdestotrotz Chancenungleichheiten zwischen zwei Personen un-
terschiedlicher Gesellschaften zulässt; oder aber man bestimmt ein di-
ckeres Verständnis von Erfolg und riskiert dadurch ein bestimmtes Ver-
ständnis von Erfolg gegenüber einem anderen willkürlich zu favorisie-
ren (Miller 2007: Kap. 3).19 

Dieses Dilemma kann sowohl global als auch innerstaatlich auftreten. 
Entscheidend ist jedoch, dass politische Prozesse der Meinungs- und 
Willensbildung, welche der Grundsatz der gleichen Grundfreiheiten 
gewährleisten soll, es ermöglichen, ein angemessenes Verständnis von 
Erfolg auf kontextsensitive Weise diskursiv zu ermitteln. Auf diese 
Weise ist die Gültigkeit des Grundsatzes fairer Chancengleichheit, in-
nerstaatlich und global, davon abhängig, dass zunächst gleiche Grund-
freiheiten und dadurch politische Gerechtigkeit gesichert werden. 

Diese Erkenntnis, dass die Gültigkeit sozioökonomischer und distribu-
tiver Grundsätze von einer vorausgehenden Verwirklichung politi-
scher Gerechtigkeit abhängig ist, unterminiert diejenigen globalisti-
schen Auffassungen, die lediglich Grundsätze globaler sozioökonomi-
scher und Verteilungsgerechtigkeit verteidigen. Denn die Gültigkeit 
letzterer Grundsätze hängt davon ab, dass diese in einem Kontext An-
wendung finden, in dem politische Gerechtigkeit bereits realisiert ist. 
Denn sofern dies nicht der Fall ist, führt die Befolgung der sozioökono-
mischen und Verteilungsgrundsätze zu problematischen praktischen 
Konsequenzen, welche es äußerst fraglich erscheinen lassen, dass diese 
Grundsätze gelten sollten.  

 

3.2. Rawlsianische politische Gerechtigkeit globalisieren? 

Im innerstaatlichen Bereich besteht in der liberalen politischen Philoso-
phie ein weitgehender Konsens darüber, wie politische Gerechtigkeit 
zu realisieren ist. Indem sich Bürgerinnen und Bürgern wechselseitig 
                                                             
19 Moellendorf (2006, 2009: Kap. 4) schlägt eine dritte Möglichkeit vor, die darin 

besteht, Erfolg zu bestimmen, indem das in den gegenwärtigen Praktiken der 
ökonomischen Produktion und des Konsums inhärente Verständnis von Er-
folg rekonstruiert wird. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


118 

gleiche politische Freiheiten einräumen, können sie kollektiv und fair 
mittels öffentlicher Prozesse der Meinungs- und Willensbildung ent-
scheiden, wie die sozialen und politischen Institutionen ihrer Gesell-
schaft eingerichtet werden sollen. Auf globaler Ebene ist es weitaus we-
niger klar, wie der Grundsatz gleicher Grundfreiheiten überhaupt je-
mals effektiv realisiert werden könnte. 

Freilich bestünde eine Möglichkeit darin, einen Weltstaat zu errichten, 
der dann die gleichen Grundfreiheiten aller Individuen gewährleisten 
könnte. In Analogie zur innerstaatlichen Ebene hätte ein solcher Welt-
staat die Aufgabe, es allen Individuen zu ermöglichen, von dem politi-
schen Recht Gebrauch zu machen, die regulativen Prinzipien aller poli-
tischen Institutionen mitzubestimmen. Seit Immanuel Kants Zum Ewi-
gen Frieden (1984) sind sich jedoch die meisten politischen Theoretike-
rinnen und Philosophinnen einig, dass ein Weltstaat derart unwünsch-
bare Konsequenzen haben würde, dass wir einen solchen nicht anstre-
ben sollten.20 Denn entweder würde er so viel politische Macht auf sich 
vereinigen, dass er despotisch wäre, oder er wäre so ohnmächtig, dass 
er nicht dazu im Stande wäre, einen Bürgerkrieg zu vermeiden. Aber 
wenn nicht mittels eines Weltstaates, wie sind dann gleiche Grundfrei-
heiten auf globaler Ebene zu realisieren? 

An dieser Stelle betonen eine Reihe von Globalisten, dass sie keine An-
hänger eines „legalen“ Globalismus bzw. des Kosmopolitismus sind, 
welcher einen globalen legalen Rahmen als notwendig ansieht. Viel-
mehr vertreten sie lediglich eine „moralische“ Version des Globalismus 
bzw. des Kosmopolitismus, die sich agnostisch hinsichtlich der spezifi-
schen legalen Ordnung verhält, welche die Forderungen des Globalis-
mus erfüllen soll. Pogge erklärt dies folgendermaßen: 

Moral cosmopolitanism holds that all persons stand in certain moral 
relations to one another: we are required to respect one another’s 
status as ultimate units of moral concern – a requirement that im-
poses limits upon our conduct and, in particular, upon our efforts 
to construct institutional schemes. This view is more abstract, and 
this sense weaker than, legal cosmopolitanism: though compatible 
with the latter, it is also compatible with other patterns of human 
interaction, for example, with a system of autonomous states and 

20 Manche, etwa Clark u. Sohn (1958) sowie Nielsen (1988) verteidigen trotz-
dem einen Weltstaat; Horn (1996: 230) weist darauf hin, dass ein Weltstaat so 
viele Vorteile mit sich bringen würde, dass diejenigen, die ihn ablehnen, gro-
ßem „Rechtfertigungsdruck“ ausgesetzt sind. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

119 

even with a plurality of self-contained communities (Pogge 1992: 
49). 

Aufgrund ihrer Beschränkung auf die Verteidigung eines moralischen 
Kosmopolitismus bzw. Globalismus, so die Globalisten, können sie den 
Einwand entkräften, dass die Realisierung des Grundsatzes gleicher 
Grundfreiheiten einen Weltstaat erforderlich machen würde. Charles 
Beitz hält daher fest: 

If advocacy of world government is a mistake, this is more likely 
because it exhibits political naivety than philosophical error. More 
importantly, what moral cosmopolitanism requires of political in-
stitutions is a complex question – more complex than both the 
friends and the opponents of cosmopolitan views have sometimes 
appreciated (Beitz 1994: 26). 

Obwohl die Globalisten es in der Tat aus guten Gründen ablehnen, ei-
nen Weltstaat zu befürworten, ist es trotzdem sehr fragwürdig, dass es 
möglich ist, den Grundsatz gleicher Grundfreiheiten aller Individuen 
global ohne eine solche Institution zu realisieren.21 Denn insofern in ei-
nem „System autonomer Staaten“ bestimmte Souveränitätsrechte fest 
auf der innerstaatlichen Ebene verankert bleiben, scheint es unmöglich 
zu sein, dass alle Personen global gleiche politische Rechte besitzen 
könnten, die Ausgestaltung globaler politischer Institutionen mitzube-
stimmen. Dies liegt daran, dass in einer Welt ohne einen Weltstaat die 
Bürgerinnen und Bürger aller Staaten kollektiv in der Lage sein sollten, 
auf faire Weise die Ausgestaltung ihrer innerstaatlichen Grundstruktur 
zu bestimmen, so dass unklar ist, inwiefern Bürgerinnen anderer Staa-
ten in gleicher Weise dazu in der Lage sein sollten, diese Art von politi-
scher Macht auf faire Weise auszuüben. 

Zur Klarstellung ist hervorzuheben, dass mein Einwand nicht lautet, 
dass die Realisierung gleicher politischer Rechte auf globaler Ebene per 
se inkompatibel mit der Realisierung gleicher politischer Rechte auf der 
innerstaatlichen Ebene ist. Im Prinzip ist es möglich, sich vorzustellen, 
dass auf der einen Seite Individuen global nur mit Blick auf bestimmte 
politische Themen über gleiche politische Rechte verfügen, während sie 
nur hinsichtlich anderer politischer Themen auf der innerstaatlichen 
Ebene gleiche politische Rechte besitzen. In der Praxis wird es jedoch 
immer zu Konflikten darüber kommen, ob ein bestimmtes politisches 
                                                             
21 Deswegen ist es auch wenig verwunderlich, dass Altman u. Wellman (2009: 

124) gegenüber dem Globalismus einwenden, dass dieser politischen Ge-
meinschaften zu wenig Spielraum ließe, ihrer politischen Autonomie Aus-
druck zu verleihen. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


120 

Thema auf der innerstaatlichen oder auf der globalen Ebene behandelt 
werden sollte – die Einrichtung des Bildungssystems ist hierfür ein gu-
tes Beispiel. 

Vermutlich würden ohne einen Weltstaat autonome Staaten ein be-
trächtliches Maß an Diskretion darüber verfügen, welche politischen 
Fragen überhaupt kollektiv und auf faire Weise auf der globalen Ebene 
gelöst werden sollten. Dies würde jedoch die gleichen politischen 
Rechte, über die Individuen global den Globalisten zufolge verfügen 
sollten, in erheblichem Umfang einschränken. Zwar würde dies eine 
Welt gewährleisten, in der eine Vielzahl selbstbestimmter politischer 
Gemeinschaften bestehen würde, jedoch wäre der Preis hierfür, dass 
das Ausmaß der gleichen politischen Rechte aller Individuen auf globa-
ler Ebene ziemlich stark eingeschränkt wäre. 

Besonders problematisch daran wäre, dass Individuen sich nicht in glei-
cher Weise an politischen Diskursen darüber beteiligen könnten, wie 
der Grundsatz fairer Chancengleichheit zu verstehen ist. Denn „auto-
nome Staaten“ können es ablehnen, supranationale Entitäten mit sol-
chen Kompetenzen auszustatten, welche diese benötigen würden, da-
mit Individuen in der Lage wären, realistisch darüber zu diskutieren, 
auf welche Weise dieser Grundsatz zu verstehen ist. Nur wenn politi-
sche Autorität auf globaler Ebene ein Recht einschließen würde, inner-
staatliche Souveränität beträchtlich einzuschränken, wäre eine offene 
Diskussion über die Art und Weise der Verwirklichung des Grundsat-
zes fairer Chancengleichheit möglich. Dies würde allerdings wiederum 
bedeuten – aufgrund der Vielzahl an politischen Vorhaben, die von der 
Durchsetzung eines bestimmten Verständnisses dieses Grundsatzes be-
troffen sein könnten –, dass Staaten somit ihre Kompetenz verlieren 
würden, zu entscheiden, welche Politikbereiche innerstaatlich geregelt 
werden sollten. Somit können Globalisten nicht auf plausible Weise ver-
teidigen, dass ein Weltstaat unnötig wäre, um die Auffassung von „Ge-
rechtigkeit als Fairness“ global zu realisieren.  

Sofern die Globalisten also darauf insistieren, dass ihre Auffassung glo-
baler Gerechtigkeit die Errichtung eines Weltstaates nicht erforderlich 
macht, so würde lediglich eine übermäßig begrenzte Auffassung des 
Grundsatzes gleicher Grundfreiheiten verwirklicht werden können. 
Daher ist eine exklusive Anwendung der sozioökonomischen und dis-
tributiven Gerechtigkeitsgrundsätze auf globaler Ebene sehr problema-
tisch, da der sozio-politische Kontext, der auf der innerstaatlichen 
Ebene für die Rechtfertigbarkeit dieser Grundsätze vorausgesetzt wer-
den kann, global nicht vorhanden ist. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

121 

Zusammenfassend ist die praxisabhängige Rechtfertigung des Globa-
lismus mit folgendem Dilemma konfrontiert: Einerseits können die Glo-
balisten nicht auf plausible Weise dafür argumentieren, dass ein hinrei-
chend substantielles Verständnis des Grundsatzes gleicher Grundfrei-
heiten auf der globalen Ebene realisiert werden könnte, da dies der Be-
fürwortung einer bestimmten Form des Weltstaates gleich kommen 
würde; andererseits können die Globalisten nicht auf befriedigende 
Weise davon unabhängig die globale Gültigkeit egalitärer Grundsätze 
der Verteilungsgerechtigkeit begründen, da die moralisch problemati-
schen praktischen Auswirkungen der Befolgung dieser Grundsätze nur 
dann vermieden werden könnten, wenn ein hinreichend substantielles 
Verständnis des Grundsatzes gleicher Grundfreiheiten ebenso realisiert 
werden könnte. Aufgrund dieses Dilemmas überzeugt die praxisab-
hängige Rechtfertigung des Globalismus also letztlich nicht. 

 

4. Konklusion 
Das globalistische Analogieargument besagt, dass, sofern man be-
stimmte Geltungsgründe für eine egalitäre Auffassung distributiver 
Gerechtigkeit innerhalb des Staates anerkennt, man bei genauerer Be-
trachtung dazu gezwungen ist, die Gültigkeit dieser Auffassung global 
anzuerkennen; schließlich unterscheidet sich der globale Kontext nicht 
in moralisch relevanter Hinsicht vom innerstaatlichen Kontext. Dieser 
Aufsatz unterschied eine praxisunabhängige von einer praxisabhängi-
gen Rechtfertigung des Globalismus und legte dar, auf welche Weise 
das Analogieargument im Rahmen dieser beiden Rechtfertigungswei-
sen verwendet wird. 

Der Aufsatz wendete sich sodann kritisch gegen praxisunabhängige 
Rechtfertigungen des Globalismus, da diese im Grunde bestreiten, dass 
eine Gerechtigkeitsauffassung unter Berücksichtigung der zu erwarten-
den Konsequenzen beurteilt werden muss, welche deren Befolgung 
nach sich ziehen würde. Somit ließ sich feststellen, dass diese Rechtfer-
tigungsart nicht mit der weithin akzeptierten Methode des Überle-
gungsgleichgewichts in Einklang zu bringen ist. Folglich musste diese 
praxisunabhängige Rechtfertigung des Globalismus zurückgewiesen 
werden. 

Die praxisabhängige Rechtfertigung des Globalismus ist hingegen sehr 
wohl mit der Methode des Überlegungsgleichgewichts vereinbar, da 
diese es als relevant anerkennt, die zu erwartenden Konsequenzen der 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


122 

Befolgung einer Gerechtigkeitsauffassung bei deren Rechtfertigung zu 
berücksichtigen. Schließlich sieht eine praxisabhängige Rechtfertigung 
den praktischen Anwendungskontext für die Rechtfertigung von Ge-
rechtigkeitsgrundsätze selbst als konstitutiv an. Somit lässt sich ein 
Überlegungsgleichgewicht herstellen zwischen, auf der einen Seite, der 
Akzeptabilität der Gerechtigkeitsgrundsätze und, auf der anderen 
Seite, der Akzeptabilität der wohlüberlegten moralischen Urteile, wel-
che wir mit Blick auf die praktischen Auswirkungen fällen, welche sich 
aus einer effektiven Befolgung dieser Gerechtigkeitsgrundsätze voraus-
sichtlich ergeben würden. 

Berücksichtigt man allerdings die zu erwartenden praktischen Konse-
quenzen der Befolgung der Grundsätze des Globalismus, so ist man ge-
zwungen, diese Auffassung aufzugeben. Denn entweder muss man 
dann auch die Rechtfertigbarkeit eines Weltstaates verteidigen, oder 
aber für eine globale institutionelle Ordnung plädieren, in der politische 
Autorität zwar verteilt ist, der Grundsatz gleicher Grundfreiheiten je-
doch nicht hinreichend erfüllt ist, um die Gültigkeit des Globalismus 
begründen zu können. Die mittels Analogieargumenten angestrebte 
Extrapolation innerstaatlicher Gerechtigkeitsgrundsätze auf die globale 
Ebene gelingt also nicht. 

Literatur 
Altman A & Wellman C (2009): A Liberal Theory of International Justice. 

New York: Oxford University Press. 

Anderson E (1999): What’s the Point of Equality? Ethics 109: 287-337. 

Banai A, Ronzoni M & Schemmel C (2011): Global Social Justice. In: 
Dies. (Hgg.): Social Justice, Global Dynamics. London: Routledge: 
46-60. 

Beitz C (1999a): Political Theory and International Relations. Princeton: 
Princeton University Press. 

Beitz C (2008): Cosmopolitan Ideals and National Sentiment. In: Pogge 
T & Horton K (Hgg.): Global Ethics – Seminal Essays. St. Paul: Para-
gon House: 107-117. 

Beitz C (2000): Rawls’ Law of Peoples. Ethics 110: 669-96. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

123 

Beitz C (1999b): International Liberalism and Distributive Justice: A Sur-
vey of Recent Thought. World Politics 51: 269-96. 

Beitz C (1994): Cosmopolitan Liberalism and the States System. In: 
Brown C (Hg.): Political Restructuring in Europe: Ethical Perspec-
tives. London: Routledge: 123-136. 

Birnbacher D (2007): Analytische Einführung in die Ethik. Berlin: De Gru-
yter. 

Boxill B (1987): Global Equality of Opportunity and National Integrity. 
Social Philosophy and Policy 5: 143-168. 

Brock G (2009): Global Justice – A Cosmopolitan Account. New York: Ox-
ford University Press. 

Brock G (2005): The Difference Principle, Equality of Opportunity, and 
Cosmopolitan Justice. Journal of Moral Philosophy 2: 333-51. 

Brown C (1992): International Relations Theory. New Normative Ap-
proaches. New York: Columbia University Press. 

Buchanan A (2004): Justice, Legitimacy, and Self-Determination. The Moral 
Foundations of International Law. Oxford: Oxford University Press.  

Buchanan A (1990): Justice as Reciprocity Versus Subject-Centered Jus-
tice. Philosophy & Public Affairs 19: 227-52. 

Caney S (2005a): Justice Beyond Borders. A Global Political Theory. Oxford: 
Oxford University Press. 

Caney S (2011): Humanity, Associations and Global Justice: A Defence 
of Humanity-Centred Cosmopolitan Egalitarianism. The Monist 
94: 506-534. 

Caney S (2010): Cosmopolitanism. In: Bell D (Hg.): Ethics and World Pol-
itics. Oxford: Oxford University Press: 146-163. 

Caney S (2008): Global Distributive Justice and the State. Political Studies 
56: 487-518. 

Caney S (2006): Cosmopolitan Justice and Institutional Design: An Egal-
itarian Liberal Conception of Global Governance. Social Theory 
and Practice 32: 725-56. 

Caney S (2005b): Global Interdependence and Distributive Justice. Re-
view of International Studies 31: 389-99.  

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


124 

Caney S (2001a). Review Article: International Distributive Justice. Po-
litical Studies 48: 974-997. 

Caney S (2001b): Cosmopolitan Justice and Equalizing Opportunities. 
Metaphilosophy 32: 113-134. 

Carens J (2008): Aliens and Citizens: Open Borders. In: Pogge T & Moel-
lendorf D (Hgg.): Global Justice – Seminal Essays. St. Paul: Paragon 
House: 211-233. 

Chwaszcza C (1996): Politische Ethik II: Ethik der internationalen Bezie-
hungen. In: Nida-Rümelin J (Hg.): Angewandte Ethik. Die Bereich-
sethiken und ihre theoretische Fundierung. Stuttgart: Alfred Krüner: 
154-198. 

Clark G & Sohn LB (1960): World Peace through World Law. Cambridge, 
Mass.: Harvard University Press. 

Cohen GA (2008): Rescuing Justice and Equality. Cambridge, Mass.: Har-
vard University Press. 

Cohen GA (2003): Facts and Principles. Philosophy & Public Affairs 31: 
211-245. 

Culp J (2014): Global Justice and Development. Basingstoke: Palgrave 
Macmillan. 

Culp J (2011): Warum für eine Theorie der Gerechtigkeit zählt, ob sie in 
der Praxis taugt. In: Amman C, Bleisch B & Goppel A (Hgg.): Müs-
sen Ethiker moralisch sein? Frankfurt a. Main: Campus: 302-312. 

Daniels N (2011): The Method of Reflective Equilibrium. http://pla 
to.stanford.edu/entries/reflective-equilibrium [Stand: November 
2011]. 

DeMartino G (2000): Global Economy, Global Justice: Theoretical Objections 
and Policy Alternatives to Neoliberalism. London: Routledge. 

Dworkin R (2011): Was ist Gleichheit? Berlin: Suhrkamp. 

Gosepath S (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Gosepath, S (2011): Zur Verteidigung der sozialen Gerechtigkeit. In: 
Kreide R, Landwehr C & Toens K (Hgg.): Demokratie und Gerech-
tigkeit in Verteilungskonflikten. Baden-Baden: Nomos: 35-50. 

Gosepath S (2001): The Global Scope of Justice. Metaphilosophy 32: 135-
159.

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

125 

Heath J (2006): On the Scope of Egalitarian Justice. Les ateliers de l’éthique 
1: 21-41. 

Horn C (1996): Philosophische Argumente für einen Weltstaat. Allge-
meine Zeitschrift für Philosophie 21: 229-51. 

James A (2005): Constructing Justice for Existing Practice: Rawls and the 
Status Quo. Philosophy & Public Affairs 33: 281-316. 

Kant I (1984 ): Zum Ewigen Frieden. Stuttgart: Reclam. 

Kersting W (2002): Kritik der Gleichheit. Über die Grenzen der Gerechtigkeit 
und der Moral. Weilerswist: Velbrück. 

Moellendorf D (2009): Global Inequality Matters. Basingstoke and New 
York: Palgrave Macmillan. 

Moellendorf D (2002): Cosmopolitan Justice. Boulder: Westview Press. 

Moellendorf D (2006): Equality of Opportunity Globalized? Canadian 
Journal of Law and Jurisprudence 19: 301-18. 

Milanovic B (2012): Global Inequality By The Numbers: In History and 
Now. Policy Research Working Paper 6259. http://elibrary. 
worldbank.org/doi/pdf/10.1596/1813-9450-6259 [Zugang im Novem-
ber 2014]. 

Miller D (2007): National Responsibility and Global Justice. Oxford: Oxford 
University Press. 

Nida-Rümelin J (1996): Theoretische und angewandte Ethik: Paradig-
men, Begründungen, Bereiche. In: Ders. (Hg.): Angewandte Ethik. 
Die Bereichsethiken und ihre Fundierung. Stuttgart: Alfred Krüner: 
2-85. 

Nielsen K (1988): World Government, Security, and Global Justice. In: 
Luper-Foy S (Hg.): Problems of International Justice. Boulder: 
Westview Press: 263-282. 

Nussbaum M (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung, Nationa-
lität und Spezieszugehörigkeit. Berlin: Suhrkamp. 

Nozick R (1976): Anarchie, Staat, Utopia. München: MVG Moderne Ver-
lagsgesellschaft. 

Pogge T (1994): An Egalitarian Law of Peoples. Philosophy & Public Af-
fairs 23: 195-224.  

Pogge T (1992): Cosmopolitanism and Sovereignty. Ethics 103: 48-75.  

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


126 

Rawls J (2006): Gerechtigkeit als Fairness. Ein Neuentwurf. Frankfurt a. 
Main: Suhrkamp. 

Rawls J (2003): Politischer Liberalismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Rawls J (1999): Collected Papers. Cambridge, Mass.: Harvard University 
Press. 

Rawls J (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp. 

Richards D (1982): International Distributive Justice. In: Pennock, R & 
Chapman J (Hgg.): Nomos 24: Ethics, Economics, and the Law. New 
York: New York University Press. 

Ronzoni M (2009): The Global Order. A Case of Background Injustice? 
Philosophy & Public Affairs 37: 229-256. 

Sangiovanni A (2008): The Priority of Politics over Morality. The Journal 
of Political Philosophy 16: 137-164. 

Sangiovanni A (2007): Global Justice, Reciprocity, and the State. Philos-
ophy & Public Affairs 35: 3-39. 

Schemmel C (2007): On the Usefulness of Luck Egalitarian Arguments 
for Global Justice. Global Justice: Theory Practice Rhetoric 1: 55-67. 

Tan, K-C (2004): Justice without Borders. Cosmopolitanism, Nationalism and 
Patriotism. Cambridge: Cambridge University Press. 

Young I (1990): Justice and the Politics of Difference. Princeton: Princeton 
University Press. 

Zürn M (2011): Vier Modelle einer globalen Ordnung in kosmopoliti-
scher Absicht. Politische Vierteljahresschrift 52: 78-118. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

127 

Johannes J. Frühbauer 
Komplexe Gleichheit in einer pluralistischen 

Güterperspektive. Notizen zu Michael Walzers 
gerechtigkeitsethischem und 

sozialhermeneutischem Denken  

1. Hinführung 
Ungleichheit wird vor allem dann zum Reflexionsgegenstand, wenn 
von wahrnehmbaren Ungleichheiten in einer Gesellschaft die Rede ist, 
wie sie uns etwa seit langem mit dem Bild der Schere, die sich zwischen 
Arm und Reich immer weiter öffnet, eindrücklich nahe gebracht wer-
den. Ungleichheiten dieser und anderer Art lösen offenkundig ein Un-
behagen bei vielen Mitgliedern einer Gesellschaft aus und bestimmen 
schon seit geraumer Zeit in verstärktem Maße die politische Debatte vor 
allem um die sozialen Kontexte von Arbeit, Bildung, Gesundheit und 
ganz allgemein gesellschaftliche Teilhabe. Nicht von ungefähr haben 
sich in den zurückliegenden Jahren Begriffe wie Bildungsgerechtigkeit, 
Gerechtigkeit in der medizinischen Grundversorgung, gerechter Lohn 
oder Beteiligungsgerechtigkeit etabliert. Ostentativ wird Chancen-
gleichheit in bestimmten gesellschaftlichen Bereichen beschworen und 
eingefordert. Und man müsste wirklich die Augen verschließen, wollte 
man vorhandene, oftmals frappierende Ungleichheiten in den genann-
ten Bereichen nicht sehen. 

Mit einem gewissen Abstand zu den harten Fakten der Realität und ab-
seits von den Arenen des oftmals flachen, diffusen und Allgemein-
plätze generierenden tagespolitischen Schlagabtauschs wird in der so-
zialethischen und politisch-philosophischen Reflexion um Prinzipien 
und Kriterien gerungen, die sich als normativ für die Gestaltung sowie 
für Modifikationen gesellschaftlicher Bereiche aus einer gerechtig-
keitsethischen Perspektive erweisen können. 

Mit den folgenden Überlegungen wird dieses ethische Ringen um die 
Frage von Gleichheit und Gerechtigkeit exemplarisch in der Referenz 
auf das politisch-philosophische Denken von Michael Walzer aufge-
zeigt. Im zweiten Abschnitt geht es darum, Gleichheitsintuitionen zu 
benennen und den Begriff der sozialen Ungleichheit zu explizieren. 
                                                             
 Michael Walzer zu seinem 80. Geburtstag am 3. März 2015 gewidmet. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

128 

Ausgehend von der soziologischen Bestimmung und Differenzierung 
von Ungleichheit wird in einem dritten Abschnitt auf das gerechtig-
keitsethische Denken von Michael Walzer hingeführt – und zwar unter 
den Aspekten der Verteilungsgerechtigkeit und der Forderung nach 
Trennung gesellschaftlicher Sphären. Im vierten Abschnitt kommt un-
ter dem Titel einer „hermeneutischen Theorie der Güter“ ein Spezifi-
kum Walzers zur Darstellung. Den Gemeinschaften und Prinzipien der 
Verteilung wendet sich dann der fünfte Abschnitt zu. Im Mittelpunkt 
des sechsten Abschnittes steht die zentrale Frage nach Gleichheit, bevor 
im siebten Abschnitt in Walzers Unterscheidung zwischen „einfacher“ 
und „komplexer Gleichheit“ eingeführt wird. Anschließend wird im 
Rahmen eines kurzen Exkurses der Bedeutung von Chancengleichheit 
bei Walzer nachgegangen. Zusammenfassend beschließt der achte Ab-
schnitt unter kritischer Perspektive die hier gewonnenen Erkenntnisse 
zu Walzers Gerechtigkeitsethik. 

 

2. Gleichheitsintuitionen und Ungleichheitserfahrungen 
Wenn wir uns als Philosophen, Ethiker oder Soziologen daran machen, 
über Gleichheit nachzudenken, so finden wir uns ziemlich unvermittelt 
im Spannungsfeld zweier Pole wieder. Auf der einen Seite identifizie-
ren wir unverzichtbare Gleichheitsforderungen, die uns zur Selbstver-
ständlichkeit geworden sind: Etwa die Forderung nach Gleichheit vor 
dem Gesetz oder nach politischer Gleichheit der bürgerlichen Grund-
freiheiten, wie sie als Errungenschaften der europäisch-westlichen Mo-
derne gelten und substanziellen Eingang in Menschenrechtskataloge 
und Verfassungstexte gefunden haben. Auf der anderen Seite kommen 
wir nicht umhin einzugestehen: In allen Gesellschaften gibt es Un-
gleichheiten, die als unvermeidbar erscheinen oder es faktisch sind.  

Geht man von der Intuition zur Reflexion über, dann gelangen wir zu 
grundlegenden Fragen: Wie gleich muss Gleichheit tatsächlich sein? 
Und wie ungleich dürfen Ungleichheiten wirklich sein? Allerdings gibt 
es auf diese Fragen weder eine schnelle noch eine eindeutige und un-
umstrittene Antwort. Das werden die weiteren Darlegungen zeigen. 
Blicken wir auf die gesellschaftlichen Gegebenheiten, so kommt sozial-
empirisch niemand an den nüchternen Realitäten der Ungleichheit vor-
bei. Prima facie nehmen wir Ungleichheit wahr als Verschiedenheit, 
und zwar zumeist und zunächst als binäre Verschiedenheit: 
Mann/Frau, jung/alt, reich/arm, frei/unfrei, gebildet/ungebildet, be-

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

129 

hindert/nicht-behindert, weiß/farbig, beschäftigt/arbeitslos, erfolg-
reich/gescheitert etc. Diese Verschiedenheiten sind zum Teil natürlich 
bzw. biologisch bedingt, und wir können sie äußerlich wahrnehmen, 
sie sind zum Teil aber auch sozial generiert oder durch Schicksal und 
Unglück verursacht. Zudem lassen sich die Polaritäten zum einen aus-
differenzieren, zum anderen auch kombinieren. Setzen wir an dieser 
Stelle zur Vereinfachung zunächst Verschiedenheit und Ungleichheit 
gleich. Die verschiedenen Entstehungsfaktoren bzw. -ursachen von Un-
gleichheit legen nahe, dass es zum Abbau, zur Minderung oder zur Ver-
meidung von biologisch bedingter, gesellschaftlich generierter oder 
schicksalhaft verursachter Ungleichheit unterschiedlicher Konzepte be-
darf. Umstritten ist dabei vor allem, inwiefern bzw. in welchem Um-
fang es der Solidarität der Mitglieder einer Gesellschaft oder dem Han-
deln sowie der institutionellen Arrangements des Staates obliegt, Maß-
nahmen gegen Ungleichheiten zu ergreifen, die entweder natürlich, 
schicksalhaft oder möglicherweise auch selbstverschuldet sind. 

Nimmt man nicht generell Verschiedenheiten in den Blick, sondern be-
grenzt die Wahrnehmung und den Diskurs auf so genannte soziale Un-
gleichheiten, dann lässt sich von folgendem Grundverständnis ausge-
hen: Soziale Ungleichheit kennzeichnet die Situation von Menschen, die 
im Vergleich miteinander nicht einfach in einer bestimmten Hinsicht 
verschiedenartig, sondern faktisch als besser oder schlechter, höher o-
der tiefer gestellt, als privilegiert oder benachteiligt anzusehen sind. 
Diese komparativen und explizit oder implizit wertenden Differenzie-
rungen nennt der Soziologe Stefan Hradil „Erscheinungen sozialer Un-
gleichheit“ (Hradil 2001: 27). Von diesen ausgehend entfaltet Hradil 
drei begriffliche Komponenten: Erstens bezieht sich soziale Ungleich-
heit auf solche Güter, die als gesellschaftlich wertvoll erachtet werden: 
Je mehr der einzelne von diesen wertvollen Gütern besitzt, desto güns-
tiger sind seine Lebensbedingungen. „Wertvolle Güter“ sind in den 
Wertvorstellungen und partikulären Zielvorstellungen eines guten Le-
bens einer Gesellschaft verankert (Ebd.: 28). Zweitens verbindet sich mit 
dem Begriff der sozialen Ungleichheit eine Vorstellung davon, wie die 
„wertvollen Güter“ unter den Mitgliedern einer Gesellschaft verteilt 
sein müssen, um im Ergebnis der Verteilung als ungleich zu gelten. 
Drittens umfasst soziale Ungleichheit nur jene „wertvollen Güter“, 

[…] die aufgrund der Stellung von Menschen in gesellschaftlichen 
Beziehungsgefügen auf regelmäßige Weise (absolut) ungleich ver-
teilt werden. Nicht alle Vor- und Nachteile, nicht alle Besser- bzw. 
Schlechterstellungen usw. sind Erscheinungsformen sozialer Un-
gleichheit, sondern nur jene, die in gesellschaftlich strukturierter, 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


130 

vergleichsweise beständiger und verallgemeinerter Form zur Ver-
teilung kommen (Ebd.). 

Wenngleich etwa ein Lottogewinn oder eine Erbschaft zu plötzlichem 
Reichtum führen kann und im interpersonalen Vergleich zweifelsohne 
Ungleichheit erzeugt, so weist das dritte Kriterium diesen Sachverhalt 
als irrelevant für die Erfassung sozialer Ungleichheit aus. Infolgedessen 
gelten der soziologischen Begriffsbestimmung zufolge natürliche, indi-
viduelle, momentane und zufällige Ungleichheiten nicht per se als so-
ziale Ungleichheiten. Diese definitorische Abgrenzung darf jedoch 
nicht dazu führen, den Blick für das Zusammenwirken und die vielfäl-
tigste Verschränkung natürlicher, individueller, momentaner oder zu-
fälliger Ungleichheit mit sozialen, strukturierten Ungleichheiten zu ver-
lieren. Wo nun die Soziologie an die Grenzen ihrer Kompetenz bzw. der 
ihr zugewiesenen Aufgabenerfüllung stößt, sind andere Disziplinen 
wie politische Philosophie und Sozialethik in der Pflicht, zum einen auf 
der Grundlage der empirischen Erkenntnisse, zum andern über die em-
pirische Identifizierung von Problemlagen und deren instruktive Diffe-
renzierung hinaus analytisch, kritisch und normativ zu wirken. 

3. Verteilungsgerechtigkeit und das Postulat der
Sphärentrennung

Die von Hradil vorgenommene Kennzeichnung „wertvoller Güter“ 
und insbesondere deren hermeneutische Rückbindung an die partiku-
lären Vorstellungen und Überzeugungen einer bestimmten Gesell-
schaft führt uns auf direktem Wege zum gerechtigkeitsethischen An-
satz der Sphärentrennung des amerikanischen Sozialphilosophen Mi-
chael Walzer. Dieser gehört zur Reihe jener, die einen eigenen gerech-
tigkeitstheoretischen Ansatz im Kontrast zu John Rawls’ 1971 in A The-
ory of Justice umfassend dargestellten Entwurf konzipiert haben (hierzu 
etwa Haus 2000: 323ff.). Sein spezifischer Widerspruch zu Rawls: Wal-
zer wendet sich gegen die Vorstellung, dass ein einziges Gerechtigkeits-
prinzip bzw. einige wenige abstrakte Gerechtigkeitsprinzipien in der 
Lage sein sollen zu bestimmen, wie alle wichtigen Güter einer Gesell-
schaft zu verteilen sind (Walzer 1994: 12, 29). Zudem sieht Walzer 
Rawls’ Vorgehen einem Streben nach Vereinheitlichung verhaftet, das 
„der Unterschiedlichkeit der zu verteilenden Güter und ihrer Einbet-
tung in soziale Zusammenhänge nicht gerecht wird“ (Haus 2000: 229). 
Demgegenüber weiß sich Walzers gerechtigkeitstheoretischer Stand-
punkt dem „Plädoyer für Pluralität und Gleichheit“ verpflichtet, das 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

131 

ihn zur differenzierten Wahrnehmung der Komplexität von Vertei-
lungsvorgängen führt. Dieser versucht Walzer infolgedessen in seinem 
theoretischen Zugang sowohl hinsichtlich der Vielfalt an Gütern als 
auch der aus diesen hervorgehenden Vielfalt von Distributionsverfah-
ren, -agenten und -kriterien gerecht zu werden (Walzer 1994: 27, Haus 
2000: 229). Somit vertritt Walzer die Vorstellung einer Eigenständigkeit 
von Gerechtigkeitsregeln unter Autonomie einzelner Verteilungssphä-
ren. Wenngleich keine einzelne Verteilungsregel Allgemeinzuständig-
keit beanspruchen kann, so sieht er zumindest eine universelle Verfah-
rensregel gegeben: „Jedes Gut soll nach den Geltungskriterien seiner ei-
genen ‚Sphäre’ zugeteilt werden“ (Walzer 1994: 12). 

Methodologisch ist hervorzuheben, dass Walzer „streng subjektiv“ ar-
gumentiert und seine ethische Position eingebettet sieht in einen parti-
kulären Deutungs- und Reflexionskontext. Ausdrücklich geht er daher 
auf Distanz zu einem objektiven und universellen Standpunkt (Ebd.: 
20). Zudem ist er immer wieder bemüht, seinen partikularistischen An-
satz zu plausibilisieren (Ebd.: 29 et passim). Sein historisch-anthropolo-
gischer Zugang zu den Fragestellungen wird deutlich in den konkret-
praktischen Veranschaulichungen seiner Reflexionen. Die Favorisie-
rung einer interpretativen Moralhermeneutik des Partikulären und die 
deutliche Zurückhaltung gegenüber universalistischen und prozedura-
len Begründungsstrategien (Walzer 1993) führten zur generellen, je-
doch durchaus ambivalenten Zuordnung Walzers zur breiten Strö-
mung des in den 1980er Jahren entstehenden Kommunitarismus (Ebd., 
Reese-Schäfer 1994, Haus 2000: 11) 

Von welchen Grundannahmen geht Walzer in seiner Konzeption der 
Gerechtigkeitstheorie aus? Er sieht die Gesellschaft segmentiert in ver-
schiedene Bereiche der Interaktion, und er nennt diese Bereiche „Sphä-
ren“. Entscheidend ist nun, dass diese Sphären hinsichtlich ihrer Güter, 
deren sozialer Bedeutung und Distribution durch die „Kunst der Tren-
nung“ bzw. „Kunst der Grenzziehung“ voneinander getrennt bleiben. 
Das Postulat der Sphärentrennung und Grenzziehung ergibt sich aus 
dem zentralen Ziel, strukturell zu unterbinden, dass ein einzelnes sozi-
ales Gut einer bestimmten Sphäre andere soziale Güter und deren Dis-
tribution in anderen Sphären dominiert. Die Sphärentrenn-ung hat zur 
Folge, dass es kein singuläres Kriterium oder singuläres Set miteinan-
der verknüpfter Kriterien gibt, das für alle Distributionsvorgänge der 
unterschiedlichen Sphären gleichermaßen Geltung hätte (Walzer 1994: 
28). Nach Walzers Verständnis entspricht der Pluralität der Sphären 
eine Vielgestaltigkeit der Verteilung. Folglich missversteht und verfehlt 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


132 

die Suche nach Einheitlichkeit den Gegenstand der distributiven Ge-
rechtigkeit (Ebd.: 26, 28). 

Walzer grenzt sich in seiner moralphilosophischen Position sowohl von 
naturrechtlichen und menschenrechtlichen Ansätzen als auch von utili-
taristischen Konzeptionen ab (Ebd.: 21f). D.h., er wählt weder eine men-
schenrechtliche noch eine utilitaristische Argumentation – überhaupt 
vermeidet er eine universalisierungsfähige Begründungsstrategie. Für 
die Aufgabe einer distributiven Gerechtigkeit seien Rechte nur von be-
grenztem Nutzen. Walzer artikuliert somit seine Skepsis gegenüber der 
Reichweite und Wirksamkeit von Rechten, zumindest sofern es Rechte 
jenseits der Rechte auf Leben und Freiheit sind (Ebd.: 21, Walzer 2006: 
V, Krebs 2012: 92). 

Mit seinem Plädoyer für ein pluralistisches Gerechtigkeitsverständnis 
verleiht Michael Walzer letztlich seinem Zweifel Ausdruck, dass Ge-
rechtigkeit – als menschliches Konstrukt – nur auf eine einzige Weise 
hergestellt werden könne. Die Erörterung der distributiven Gerechtig-
keit muss Raum lassen für kulturelle Diversität, für moralische Vielfalt 
und für politische Alternativen (Walzer 1994: 30). Vor diesem Hinter-
grund ist auch Walzers Zielsetzung zu sehen: Mit Sphären der Gerechtig-
keit geht es Michael Walzer um den Nachweis, 

[…] dass die Prinzipien der Gerechtigkeit ihrerseits in ihrer Form 
selbst pluralistisch sind, dass die verschiedenen Sozialgüter aus un-
terschiedlichen Gründen von verschiedenen Agenten und Mittlern 
auf der Basis unterschiedlicher Verfahren verteilt werden sollten; 
und dass alle diese Unterschiede sich herleiten aus den unterschied-
lichen Bedeutungen der Sozialgüter selbst – dem unvermeidbaren 
Resultat eines historischen und kulturellen Partikularismus (Ebd.). 

4. Eine gemeinschaftsorientierte hermeneutische
„Theorie der Güter“

Walzer ergänzt und präzisiert die allgemeine Distributionsgrammatik, 
der zufolge Menschen an andere Menschen Güter verteilen: „Menschen 
ersinnen und erzeugen Güter, die sie alsdann unter sich verteilen“ 
(Ebd.: 31). Güter werden somit nicht zum Tauschobjekt, sondern auch 
zum Medium sozialer Beziehungen; dabei richten sich die sich heraus-
bildenden Verteilungsmuster „an den gemeinsamen Vorstellungen da-
von aus, welche Bedeutung die Güter haben und wozu sie da sind“ 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

133 

(Ebd.). Aufgrund der sozial konstituierten Bedeutung der Güter be-
merkt Walzer zugespitzt, dass im Grunde genommen die Güter sich 
selbst unter die Menschen verteilen (Ebd.). 

Um seine Theorie der Güter zu explizieren, formuliert Walzer sechs 
Thesen (Ebd.: 32ff.): Erstens sind alle Güter mit Relevanz für die distri-
butive Gerechtigkeit soziale Güter. Das hängt zweitens damit zusam-
men, dass Güter zum einen eine gemeinschaftliche Bedeutung haben, 
und zum anderen, dass ihre Konzeption und Erzeugung soziale Pro-
zesse sind. Das Ersinnen und Herstellen von sozialen Gütern wirkt sich 
daher identitätsstiftend auf die beteiligten Individuen aus. Drittens geht 
die „Vorstellung, es könne ein einziges, sozusagen singuläres Set von 
Primär- und Grundgütern für alle moralischen und materiellen Welten 
geben“, nicht nur an der Realität vorbei, nein, „es müsste auch so abs-
trakt konzipiert sein, dass sich über die Art der Verteilung der Güter auf 
seiner Basis kaum etwas aussagen ließe“ (Ebd.: 33). Viertens: Die Bedeu-
tung der Güter wird bestimmt durch die Art und Richtung ihrer Bewe-
gung: „Distributionskriterien und -arrangements stecken nicht im Gut 
selbst bzw. im Gut an sich, sondern im sozialen, d.h. im gesellschaftli-
chen Gut“ (Ebd.: 34). Fünftens kommt eine geschichtliche Dimension 
zum Tragen, „denn soziale Güter tragen historischen Charakter, und so 
wandeln sich die Verteilungspraktiken […] im Lauf der Zeit“ (Ebd.: 35). 
Sechstens schließlich verlangt die distinkte Bedeutung der Güter für ihre 
Verteilung Autonomie: 

Das je einzelne soziale Gut oder Set von Gütern konstituiert gewis-
sermaßen seine eigene Distributionssphäre, innerhalb derer sich 
nur ganz bestimmte Kriterien und Arrangements als angemessen 
und dienlich erweisen (Ebd.: 36). 

Es existiert unter den Mitgliedern einer Gesellschaft ein gemeinsam ge-
teiltes Sinnverständnis hinsichtlich der Natur von Gütern, der Legitimi-
tät von Macht etc. Nur unter Voraussetzung eines gemeinsam geteilten 
Sinnverständnisses über Wesen und Bedeutung von Gütern lässt sich 
auch ein gesellschaftliches Verteilungssystem etablieren und bewahren: 

Mächtige soziale Sinngebungen für die begehrenswerten Dinge 
sind in tagtäglichen Praktiken verkörpert, werden zeremoniell be-
stätigt und ideologisch begründet, und sie werden eher umgedeu-
tet und revidiert als plötzlich aufgekündigt (Ebd.: 13). 

 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


134 

5. Distributionsgemeinschaften und
Distributionsprinzipien

Ganz allgemein konstatiert Walzer: Die menschliche Gemeinschaft ist 
eine Distributionsgemeinschaft. Walzer zufolge sind es vor allem „der 
gemeinsame Besitz, die Verteilung und der Tausch von Dingen, die uns 
zweckhaft zusammenführen“ (Ebd.: 26). Daher kann es nicht verwun-
dern wenn die distributive Gerechtigkeit „die gesamte Güter- und Wer-
tewelt in den Bannkreis philosophischer Reflexion“ hineinzieht (Ebd.). 
Und aus Walzers philosophischer Reflexion ergibt sich, dass die Vertei-
lungsgerechtigkeit, wie bereits dargelegt in Relation zu sozialen Sinn-
bezügen steht (Ebd.: 11). Das heißt: Wir können die Verteilung gesell-
schaftlicher Güter weder verstehen noch beurteilen und kritisieren, 
wenn wir nicht die Bedeutung kennen, die diese Güter für jene Frauen 
und Männer haben, unter denen sie verteilt werden.  

Wie bereits herausgestellt, muss der pluralen Gestalt der Gesellschaft 
auch die distributive Gerechtigkeit in ihrer Durchführung und Wir-
kung entsprechen. Unterschiedliche Güter werden daher verschieden 
verteilt: Von unterschiedlichen Instanzen, nach verschiedenen Verfah-
ren und gemäß verschiedener Kriterien (Ebd.). Diese Vielfalt, die weder 
ein universelles Tauschmittel noch einen singulären Ort der Distributi-
onsentscheidung und auch keine singuläre Gruppe von Entscheidungs-
trägern kennt (Ebd.: 27), bedarf einer Offenheit hinsichtlich der Geltung 
und Anwendung von Distributionsprinzipien. 

Drei Kriterien nennt Walzer, die seinem Verständnis zufolge die Erfor-
dernisse eines offenen Distributionsprinzips in etwa erfüllen und reale 
Gestaltungskraft haben: Der freie Austausch, das Verdienst und das Be-
dürfnis, wobei Walzer selbst der Bedürftigkeit eine ausschlaggebende 
Bedeutung zuweist (Ebd.: 55ff., Krebs 2012: 95). Im Gesundheitsbereich 
beispielsweise gilt die Distributionsregel: Dringend gebrauchte und an 
bedürftige Menschen gemäß Ihrer Bedürftigkeit verteilte Güter werden 
erkennbar nicht von anderen Gütern dominiert. Relevant ist nicht das 
Haben von Y, sondern das Fehlen von X (Walzer 1994: 50). Mangel an 
Gesundheit bzw. Krankheit wird folglich zu einem zentralen Distribu-
tionskriterium. Dass bei Güterknappheit die Zahl der Bedürftigen nicht 
in gleicher Weise befriedigt werden kann, macht es erforderlich, dass 
neben der Bedürftigkeit noch weitere Kriterien für eine begründete und 
zu rechtfertigende Entscheidung gewonnen und herangezogen werden 
müssen. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

135 

6. Die Idee der Gleichheit und Kritik des Egalitarismus 
Von der Idee der Gleichheit geht für Walzer eine gewisse Anziehungs-
kraft aus (Ebd.: 15). Doch geht es ihm in seinem Ansatz nicht in erster 
Linie darum zu fragen, worin alle Menschen gleich sind oder welche 
besonderen Merkmalen sie jeweils zu Gleichen machen. Sein Interesse 
gilt nicht einer essentialistischen oder gar metaphysischen Konzeption 
von Gleichheit, sondern einem performativ-interaktiven Verständnis: 
Er setzt für (s)eine Reflexion auf Gleichheit voraus, dass Menschen sich 
wechselseitig als menschliche Wesen anerkennen, als Angehörige der 
gleichen Art (Ebd.: 17). Erkenntnis und Anerkenntnis des gemeinsamen 
Menschseins sind das Fundament, auf dem die Idee der Gleichheit auf-
zubauen ist: Grundlegend für den Gleichheitsgedanken ist folglich das 
gemeinsam geteilte Bewusstsein, „dass wir einerseits zwar sehr ver-
schieden voneinander, aber andererseits auch erkennbar gleich sind“ 
(Ebd.).  

Gleichheit im Sinne eines radikalen Egalitarismus führt Walzer zufolge 
nicht nur zu Konformität, sondern auch zu Repression. Doch eine er-
zwungene Gleichheit von Gleichen wäre eine bloße Scheinwirklichkeit. 
Individuen, die sich letztlich in vielen Merkmalen voneinander unter-
scheiden, müssten sich so geben und so handeln als wären sie gleich – 
obwohl sie es faktisch nicht sind (Ebd.: 16). Für einen einfachen, wört-
lich verstandenen Egalitarismus sind nicht nur unsere gesellschaftli-
chen Realitäten, sondern auch unsere Sozialentwürfe allesamt zu kom-
pliziert (Ebd.: 21). Den Egalitarismus kennzeichnet Walzer ursprüng-
lich als „abolitionistische Konzeption“: Deren Ziel gilt nicht der Ab-
schaffung aller Unterschiede in toto, sondern der Beseitigung einer be-
stimmten Konstellation von Unterschieden, die je nach kontextueller 
Verortung variieren kann (Ebd.: 17). Im Visier des Egalitarismus finden 
sich konkrete Angriffspunkte: „[A]ristokratische Prinzipien, kapitalisti-
scher Reichtum, bürokratische Macht, rassistische oder sexuelle Vor-
herrschaft“ (Ebd.). Walzer sieht nun das Entstehen egalitaristischer 
Konzepte weniger durch materielle Differenzen als vielmehr durch de-
ren Wirkungen provoziert, insofern sie zu sozio-politischen Asymmet-
rien insbesondere im Verhältnis von Macht und Machtlosigkeit führen 
(Ebd.: 18). Infolgedessen sieht Walzer das Ziel eines politischen Egalita-
rismus in einer Gesellschaft, die frei von Herrschaft ist: Gleichheit durch 
Freiheit. Doch kann es sich dabei keineswegs um eine simple Gleichma-
cherei handeln, es geht nicht um die Auslöschung aller Unterschiede. 
Menschen sind verschieden, sie müssen nicht gleich sein, um die glei-

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


136 

che Menge gleicher Dinge zu besitzen. Für Walzer sind Menschen mo-
ralisch und politisch gesehen dann gleich, wenn es keinen gibt, der über 
Mittel verfügt, um andere zu beherrschen (Ebd.: 18f). 

Fazit: Walzer wendet sich gegen einen repressiv wirkenden „Egalitaris-
mus im Prokrustesbett“ und plädiert für einen offenen Egalitarismus. 
Er hält fest an der liberalen und zugleich kontextsensitiven Idee von 
Gleichheit, die vor allem politische Implikationen mit sich bringt. Seine 
sozialphilosophische Option gilt einem Egalitarismus, der vereinbar, ja 
geradezu gleichzusetzen ist mit Freiheit (Ebd.: 19, hierzu auch Nida-
Rümelin 2006: 147ff.). 

7. Einfache Gleichheit vs. Komplexe Gleichheit
Die Forderung nach „komplexer Gleichheit“ ist die zentrale Idee in 
Walzers Sphären der Gerechtigkeit. In allen modernen Gesellschaften 
sieht er komplexe Gleichheit als gültigen Standard (Walzer 1994: 11). 
Bevor der Begriff der „komplexen Gleichheit“ genauer erläutert wird, 
drängt sich zunächst die Frage in den Vordergrund, was denn im Kon-
trast hierzu „einfache Gleichheit“ bedeutet. In Walzers Konzeption 
kennzeichnet einfache Gleichheit die Dominanz eines bestimmten Gu-
tes innerhalb einer Distributionssphäre und würde infolgedessen eine 
aus liberaler Sicht kaum wünschenswerte kontinuierliche Staatsinter-
vention erfordern „mit dem stets gleichen Ziel, neu sich herausbildende 
Monopole aufzubrechen oder einzuschränken und neue Formen der 
Dominanz nicht aufkommen zu lassen“ (Ebd.: 43). Michael Haus be-
tont, die Gegenüberstellung von einfacher und komplexer Gleichheit 
werde „in ihrem vollen Sinn nur verständlich vor dem Hintergrund 
zweier zentraler gütertheoretischer Begriffe“: Dominanz und Monopol. 
Insofern bilden die 

[...] Konzepte von komplexer und einfacher Gleichheit [...] die zwei 
möglichen egalitären Gegenforderungen als Reaktion auf die er-
folgte und historisch vorgefundene Monopolisierung eines domi-
nanten Gutes und deren ideologischer Legitimation (Haus 2000: 
247). 

Der entscheidende Unterschied zwischen einfacher und komplexer 
Gleichheit besteht nun darin, 

[…] dass sie verschiedene Aspekte des Herrschaftsverhältnisses 
kritisieren: Die Forderung nach einfacher Gleichheit ist eine Kritik 
des Monopols und verlangt dementsprechend, dass alle Mitglieder 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

137 

der Gesellschaft möglichst gleichmäßig in den Besitz des dominan-
ten Gutes gelangen; die Forderung nach komplexer Gleichheit setzt 
bei der Dominanz des in Frage stehenden Gutes an und fordert die 
autonome Distribution aller sozialen Güter gemäß ihrer sozialen 
Bedeutung (Ebd.). 

Wenngleich Walzer die „komplexe Gleichheit“ als Zielperspektive vor 
Augen hat, geht es ihm nicht um eine generelle Diskreditierung einfa-
cher Gleichheit: Nur sollte sie niemals die absolute und alleinige Forde-
rung sein (Ebd.). Gegen einfache Gleichheit lässt sich insofern auch po-
litisch-praktisch argumentieren, als dass eine einmal durchgesetzte 
Gleichverteilung keinen dauerhaften Bestand hat: Neue Monopole 
kommen auf und die bisherige Dominanz verschiebt sich auf andere 
Güter (Ebd.: 247f). Überdies gelangt Haus zu der Feststellung: „Einfa-
che Gleichheit steht primär für eine als legitim erachtete Verteilung von 
Gütern, komplexe Gleichheit für einen als legitim erachteten Umgang 
mit Gütern“ (Ebd.: 255). 

Was meint nun „komplexe Gleichheit“? Das System der komplexen 
Gleichheit 

[…] erzeugt ein Netz von Beziehungen, das dominanten Vorherr-
schaft verhindert. Formal gesprochen bedeutet komplexe Gleich-
heit, dass die Position eines Bürgers in einer bestimmten Sphäre 
hinsichtlich eines bestimmten sozialen Guts nicht unterhöhlt wer-
den kann durch die Stellung in einer anderen Sphäre oder hinsicht-
lich eines anderen sozialen Guts (Walzer 1994: 49). 

Komplexe Gleichheit kennzeichnet mithin 
[…] eine gesellschaftliche Situation, in der keine Gruppe von An-
sprüchen (und Anspruchsinhabern) alle verschiedenen Vertei-
lungsprozesse beherrscht. Kein einzelnes Gut wird über all die an-
deren Güter bestimmen, so dass sein Besitz alle anderen nach sich 
zöge (Walzer 1996: 51). 

Mit anderen Worten: Das normative Postulat der komplexen Gleichheit 
fordert ein Arrangement der gesellschaftlichen Institutionen, das ver-
hindert, dass Menschen mit mehr Geld, mehr Macht oder mehr Wissen 
als andere, allein aufgrund einer dieser Ungleichheit generierenden 
Vorteile sich in den Besitz eines jeden anderen Gutes bringen können 
(Walzer 1994: 12). Somit kommt der Forderung nach komplexer Gleich-
heit eine präskriptive Qualität zu (Walzer 1996: 58f). Eine privilegierte 
soziale Position darf ein Mitglied der Gesellschaft nicht automatisch in 
eine weitere Vorteilsposition bringen. Michael Walzers Sozialphiloso-
phie zielt somit ganz allgemein auf eine Gesellschaft, „in der Güter und 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


138 

Werte nicht als Mittel der Herrschaft genutzt werden bzw. nicht als sol-
che genutzt werden können“ (Walzer 1994: 19). Vorrangig geht es bei 
dem Konzept der komplexen Gleichheit folglich um die Reduzierung 
und Unterbindung einer asymmetrisierenden Dominanzdynamik. Da-
her weist die Kritik an Dominanz und Herrschaft eines singulären Gu-
tes den Weg zu einem offenen Distributionsprinzip und zu Walzers ge-
rechtigkeitsethischer Kernaussage: 

Kein soziales Gut X sollte ungeachtet einer Bedeutung an Männer 
und Frauen, die im Besitz eines anderen Gutes Y sind, einzig und 
allein deshalb [an sie] verteilt werden, weil sie dieses Y besitzen 
(Ebd.: 50). 

Der Zweck dieses Prinzips liegt in der Konzentration auf das, was wir 
verteilen. Es gibt jedoch weder vor, wie groß die zu verteilenden Anteile 
sein sollen, noch welcher Distributionsmodus zu wählen ist. 

Bleibt zu fragen: Ist Walzers Konzept nun egalitär oder non-egalitär? 
Nach Michael Haus lassen sich vier Gleichheitsdimensionen, die den 
letztlich egalitären Charakter von Walzers Konzeption unterstreichen, 
identifizieren: Erstens lässt sich eine Form von Chancengleichheit aus-
machen, die „in der pluralen und autonomen Distribution sozialer Kon-
zeptgüter konzeptuell enthalten“ ist: Alle Akteure sind bei der Vertei-
lung eines bestimmten sozialen Gutes hinsichtlich anderer sozialer Gü-
ter oder Distributionssphären insofern gleich zu behandeln, als diese ir-
relevant sind für das Erlangen dieses einen Gutes. Alle Akteure sind 
also 

[…] innerhalb einer Distributionssphäre dahingehend gleich zu be-
handeln [...], dass für alle gleichermaßen die soziale Bedeutung die-
ses Gutes bzw. die in der jeweiligen Distributionssphäre der gülti-
gen Verteilungskriterien maßgebend sind (Haus 2000: 257). 

Eine weitere Gleichheitsdimensionen ist zweitens die sphärenübergrei-
fende Ausgleichswirkung (A hat in Sphäre Politik Erfolg, B in der 
Sphäre Sport etc.); drittens eine anerkannte Gleichwertigkeit durch die 
Selbsteinschätzung der Akteure; und viertens das soziale Gut der Mit-
gliedschaft in einer politischen Gemeinschaft, die die grundsätzliche 
und gleiche Teilhabe an den Distributionsprozessen ermöglicht. Diese 
Gleichheitsdimensionen sind allesamt diskussionswürdig und lassen 
sich zunächst als idealtypische Kennzeichnung charakterisieren.  

Der Frage, ob Walzers Ideal der komplexen Gleichheit egalitaristisch ist 
oder nicht, geht auch Angelika Krebs nach. In ihrem viel beachteten und 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

139 

grundlegenden Sammelband Gleichheit oder Gerechtigkeit ordnet sie Wal-
zers Denken der Egalitarismuskritik zu (Krebs 2000). Insbesondere zwei 
der vier Typen der Egalitarismuskritik sieht sie bei Walzer am überzeu-
gendsten vorgetragen: Komplexitätsverkennung und Nichtrealisierbar-
keit (Ebd.: 25ff.). Grundsätzlich erkennt Krebs in der Gleichheit nicht 
das wesentliche Ziel oder Ideal von Walzers Gerechtigkeitsansatz 
(Krebs 2012: 101). Aus ihrer Sicht spielt Gleichheit nur die Rolle einer zu 
erwartenden Folge von Gerechtigkeit und stellt nicht deren Kern dar. 
Überdies hält sie die Gleichheitsterminologie bei Walzer für geradezu 
irreführend in der Charakterisierung von Walzers Ansatz. Krebs selbst 
kennzeichnet den Ansatz von Walzer als einen „universalistischen 
nicht-gleichheitsfixierten Pluralismus“ und stellt dessen egalitarismus-
kritische Seite in den Vordergrund (Ebd.: 102). In Walzers egalitär ge-
fordertem Bürgerrecht für alle erkennt sie jedoch eine Art „Rest-‚Egali-
tarismus’“, den sie als negativ qualifiziert: Denn 

[…] er verlangt die Abschaffung einer bestimmten Form von Un-
gleichheit und zwar um ihrer selbst willen und nicht um eines an-
deren Zieles willen. Positive Gleichheit verlangt er jedoch nicht 
(Ebd.). 

 

Exkurs: Chancengleichheit 
In der Forderung nach Chancengleichheit sieht Walzer eine Maxime, 
mit der die liberale oder bürgerliche Gerechtigkeit auf den Punkt ge-
bracht wird (Walzer 1996: 38). Historisch lässt sich im Hintergrund die-
ses Begriffes der Kampf gegen erbliche Privilegien erkennen. D.h. mit 
Chancengleichheit geht die normative Vorstellung einher, dass (Le-
bens-)Karrieren allen offenstehen müssen: 

Sie sollten von allen Hindernissen befreit und damit auch jeder Art 
von Garantie beraubt sein. Talente werden nicht einfach anerkannt 
und belohnt, sie müssen im freien Wettbewerb um alle sich bieten-
den Chancen entfaltet werden und sich bewähren (Ebd.: 39). 

Moralisch gefordert sieht Walzer folglich eine Gleichheit der Chancen, 
die eben genauso eine Gleichheit des Risikos ist (Ebd.: 39). In der Chan-
cengleichheit sieht er nur dann ein „denkbares und wertvolles Vertei-
lungsprinzip“, wenn eine beträchtliche Anzahl von Männern und 
Frauen sich von vorgegebenen, verfügten, geordneten oder spontanen 
Lebensverständnissen abwendet und beginnt ihr Leben als selbst und 
autonom zu gestaltende Laufbahn zu verstehen. Was letztlich zur Ver-

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


140 

teilung kommt ist die Chance ein solch selbstgewähltes und selbstge-
staltetes Leben zu führen. Überdies greift die Idee der Chancengleich-
heit auch und gerade dann, wenn der Mensch mit einer Krisensituation 
konfrontiert ist – z.B. wenn die Frage nach Überlebenschancen etwa in 
der Situation einer Triage virulent wird: Die Hilfe für Menschen wird 
nach der Chance zu überleben praktiziert. Zuerst behandelt oder ver-
sorgt werden Verletzte, Verwundete oder Schwersterkrankte dann, 
wenn sie fähig sind „immer noch eine lebenslange Laufbahn zu verfol-
gen“ (Ebd.: 41). Die Frage nach der Chancengleichheit und insbeson-
dere die Frage nach Triage-Kriterien bedürften einer intensiveren ethi-
schen Auseinandersetzung, um die es hier jedoch nicht gehen soll. 

8. Gerechtigkeitsethik als Sozialkritik
Mit seiner Sphärengerechtigkeit und der damit einhergehenden plura-
listischen Distributionsgrammatik, hat Michael Walzer 

[…] ein ethisches Gegenstück zur soziologischen These der gesell-
schaftlichen Ausdifferenzierung geliefert, das es gestattet, moderni-
tätstypische Tendenzen wirtschaftstranszendierender Ökonomi-
sierung, ethos-verdrängender Verrechtlichung und sonstige For-
men der Lebensweltkolonisierung als Deformationen einer plura-
listischen Verteilungsgerechtigkeit zu interpretieren (Kersting 2000: 
26). 

Mit dieser kurzen Umschreibung von Walzers gerechtigkeitstheoreti-
schem Ansatz hebt Wolfgang Kersting vor allem dessen hermeneu-
tisch-interpretativen Charakter hervor und signalisiert mit dem von 
ihm gewählten Begriff der „Deformation“ zugleich die sozialkritische 
Spitze in Walzers Konzeption. Damit wird verdeutlicht, dass Walzers 
Entwurf einer Sphärengerechtigkeit Grundlagenreflexion und Gesell-
schaftskritik in einem bietet und in seiner pointierten Enthaltsamkeit 
hinsichtlich konkreter Distributionsregeln und Distributionsverfahren 
weit davon entfernt ist, „Gerechtigkeit als Kompensationsmathematik 
zu operationalisieren“, um Auswirkungen natürlicher wie sozialer Un-
gleichheiten zu kompensieren, wie Kersting dies diversen Konzeptio-
nen des egalitären Liberalismus vorhält. Denn in diesem sieht Kersting 
den „Versuch, die natürlichen und sozialen Ausgangsungleichheiten 
als bürgerliche Anspruchsgrundlage moralisch zu diskreditieren“; dies 
führe dann „zu kontrafaktischen Egalitätskonstruktionen, von denen 
kein akzeptabler Weg in die politische Wirklichkeit zurückführt“. Über-
dies befürchtet Kersting 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

141 

[…] freiheitsprekäre Auswirkungen, die die Konzeptionen des ega-
litären Liberalismus in einen deutlichen Gegensatz zu den Grund-
überzeugungen des normativen Individualismus und den darin 
begründeten individualrechtlichen und bürgerrechtlichen Verfü-
gungsrechten setzen (Ebd.: 5). 

Aus Walzers partikularistisch eingefärbter Gerechtigkeitshermeneutik, 
die einerseits auf der Ebene der Grundlagenreflexion anzusiedeln ist, 
andererseits eine gesellschaftspolitische Perspektive einnimmt, lassen 
sich zusammenfassend folgende Aspekte festhalten: 

• Walzer denkt realitätsnah in Sphären des Sozialen und damit ver-
wandt zur soziologischen Theorie der ausdifferenzierten Gesell-
schaft. Er formuliert infolgedessen ein Postulat der Sphärentren-
nung. Einzelne gesellschaftliche Lebensbereiche müssen so vonei-
nander abgrenzt werden, dass keine sphärenüberschreitende Do-
minanz einzelner Güter über andere Güter oder eine Privilegie-
rungskette entstehen kann. Die Sphärenvermessung erfolgt über 
die in einer Sphäre enthaltenen sozialen Güter und der Ihnen zu-
geschriebenen Bedeutung. 

• Walzers partikularistisch ausgeprägte Gerechtigkeitsethik erweist 
sich als sensitiv gegenüber der Differenz in und zwischen Gesell-
schaften. 

• Wenngleich Walzer die Distributionstrias Bedürfnis, Leistung, 
Verdienst aufstellt, so räumt er gerechtigkeitsethisch dem Krite-
rium der Bedürftigkeit, soweit dies in einer Sphäre bzw. hinsicht-
lich eines sozialen Gutes Relevanz hat, den Vorrang ein. Dies lässt 
sich zumindest nachvollziehbar für den Bereich der Gesundheits-
versorgung aufzeigen (Walzer 1994: 55, 137ff., Frühbauer 2005: 
75ff.). 

• Insofern die Mitglieder einer Gesellschaft Distributionsentschei-
dungen auf der Grundlage ihrer Wertoptionen im Sinne von Wert-
zuschreibungen an soziale Güter treffen, kommt prinzipiell der 
freien und autonomen Entscheidung der Individuen und nicht ir-
gendwelchen externen Faktoren oder so genannten ökonomischen 
Sachzwängen die Aufgabe zur Weichenstellung für die Zukunft 
zu. 

• Gerechtigkeit als kritische Kraft ist weit davon entfernt, die beste-
henden und dominierenden Verteilungsarrangements zu konser-
vieren; vielmehr hinterfragt ein allgemein anerkannter Gerechtig-
keitsstandard diese: „Die theoretisch anerkannte Autonomie der 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


142 

verschiedenen Sphären wendet sich gegen die tatsächliche Usur-
pation sozialer Güter durch politische, wirtschaftliche und techni-
sche Eliten“ (Walzer 1994: 14). 

• Die Einordnung als Grundlagenreflexion bringt unübersehbar eine 
Begrenzung mit sich. Walzer gibt den Mitgliedern einer Gesell-
schaft keine praktischen Handlungsanleitungen mit auf den Weg
ihrer sozialen Interaktion: Interpretation hat Vorrang vor Instruk-
tion.

• Kommunitaristische Positionen, zu denen Walzers Ansatz zu zäh-
len ist, lassen sich insofern als defizitär markieren, als dass sie mit
Blick auf Allokationsfragen in ihren konstitutiven Übereinkünften
partikulärer Gemeinschaften aus den universalistisch ausgerichte-
ten Begründungsdiskursen über Verteilungsprinzipien weit ge-
hend ausgestiegen sind.

• Wie bei anderen Gerechtigkeitsdenkern bleibt auch bei Walzer of-
fen, welche Ungleichheiten letztlich akzeptabel bzw. tolerierbar
sind, und welche es nicht (mehr) sind. Überdies wird Walzer vor-
gehalten, sein Ansatz generiere sowohl sphäreninterne wie auch
sphärenübergreifende Ungleichheiten und führe nicht zu einer
komplexen Gleichheit, sondern vielmehr zu einer komplexen Un-
gleichheit (Haus 2000: 259).

Michael Walzer hat vor mehr als 30 Jahren mit Sphären der Gerechtigkeit 
eine originelle gerechtigkeitsethische Konzeption entworfen. Von blei-
bender Bedeutung auch für gegenwärtige und zukünftige Diskurse zu 
Gerechtigkeitsfragen sind die Begriffe der „Sphärentrennung“, der 
„Kunst der Trennung“ sowie der „komplexen Gleichheit“. Sein Grund-
anliegen bleibt ein liberales und partikularistisches. Zu beachten ist je-
doch, dass Walzer den Akzent stets auf das Politische und weniger auf 
das Philosophische in seinem politisch-philosophischen Denken setzt. 
Ihm geht es um konkrete Gesellschaftspraxis und nicht um abstrakte 
Prinzipienkonstruktion. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

143 

Literatur 
Frühbauer JJ (2006): Ungleichheiten rechtfertigen? Notizen zur Idee der 

„komplexen Gleichheit“ und zur Balance zwischen Freiheit und 
Gleichheit. In: Kurzke-Maasmeier S, Mandry C & Oberer C 
(Hgg.): Baustelle Sozialstaat! Sozialethische Sondierungen in unüber-
sichtlichem Gelände (Forum Sozialethik 4). Münster: Aschendorff: 37-
53. 

Frühbauer JJ (2005): „Komplexe Gleichheit“ – Michael Walzers Egalita-
rismuskritik und die Frage nach einer gerechten Gesundheitsver-
sorgung. In: Rauprich O, Marckmann G & Vollmann J (Hgg.): 
Gleichheit und Gerechtigkeit in der modernen Medizin. Paderborn: 
Mentis: 67-84 

Haus M (2000): Die politische Philosophie Michael Walzers. Kritik, Gemein-
schaft, Gerechtigkeit. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten. 

Hradil S (2001): Soziale Ungleichheit in Deutschland. Wiesbaden: VS Ver-
lag für Sozialwissenschaften. 

Kersting W (2000): Theorien der sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart: J.B. Metz-
ler. 

Krause S & Malowitz K (1998): Michael Walzer zur Einführung. Hamburg: 
Junius. 

Krebs A (2012): Gleichheit und Gerechtigkeit. Wie egalitaristisch ist Mi-
chael Walzers Idee der „komplexen Gleichheit“? In: Nusser KH 
(Hg.): Freiheit, soziale Güte und Gerechtigkeit. Michael Walzers Staats- 
und Gesellschaftsverständnis. Baden-Baden: Nomos: 89-104. 

Krebs A (2000) (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

Nida-Rümelin J (2006): Demokratie und Wahrheit. München: C.H. Beck. 

Reese-Schäfer W (1994): Was ist Kommunitarismus. Frankfurt a. Main: 
Campus. 

Walzer M (2006): Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und 
Gleichheit. Frankfurt a. Main: Campus. 

Walzer M (1996): Lokale Kritik – globale Standards. Zwei Formen moralischer 
Auseinandersetzung. Hamburg: Rotbuch Verlag. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


144 

Walzer M (1994): Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und 
Gleichheit. Frankfurt a. Main: Campus. 

Walzer M (1993): Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik. 
Frankfurt a. Main: Fischer Wissenschaft. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

145 

Orsolya Friedrich & Sebastian Schleidgen 
Zur Rolle von Selbstbestimmung und Autonomie in 
John Rawls‘ kontraktualistischer Begründung eines 

pluralistischen Egalitarismus 

Die Forderung nach Gleichheit unter Menschen wirft eine Vielzahl von 
Fragen auf: Worauf bezieht sich Gleichheit? Ist etwa der moralische Sta-
tus aller Menschen gleich, sollen bestimmte Güter gleich verteilt wer-
den oder folgt gar Letzteres aus Ersterem? Ist gleicher moralischer Sta-
tus bereits hinreichend oder lediglich notwendig für die Gleichvertei-
lung von Grundgütern oder Lebenschancen (Rawls 1975, Sen 1995, Par-
fit 2000, Krebs 2000)? Non-Egalitaristen bezweifeln, dass aus dem glei-
chen moralischen Status Gleichheit als intrinsischer Wert für Vertei-
lungsfragen ableitbar ist. Es käme vielmehr darauf an, absolute Stan-
dards einzuhalten, durch die Menschenwürde begründete (Minimal-) 
Ansprüche zu erfüllen oder Grundbedürfnisse zu befriedigen (Krebs 
2000). 

Eine andere Gruppe von Fragen umfasst die Rechtfertigung von Gleich-
heitsforderungen. Eine Möglichkeit besteht darin, Gleichheitsforderun-
gen kontraktualistisch, d. h. unter Rekurs auf eine (hypothetische) Eini-
gung aller moralischen Subjekte auf einen entsprechenden Vertrag, zu 
begründen. Die Grundlage der Zustimmung zu einem solchen Vertrag 
wird zumeist in den für die Vertragspartner günstigen Effekten einer 
gesicherten Kooperation begründet. Dazu bedarf es einer Zustimmung 
der Einzelnen zu gemeinsamen Interessen. Das gemeinsame Interesse 
kann beispielsweise in Gleichheit bestehen. Eine in den meisten kon-
traktualistischen Theorien implizierte Voraussetzung ist die Freiwillig-
keit der Verhandlungspartner: Die Zustimmung zu einem (Gesell-
schafts-)Vertrag soll ohne Zwang oder Erpressung erfolgen. Allerdings 
zählen nicht nur negative, sondern auch positive Freiheiten traditionell 
zu jenen Bedingungen, unter denen sich die Verhandlungspartner etwa 
auf Gleichheitsforderungen einigen würden. Entscheidend ist also nicht 
nur, dass Subjekte frei von bestimmten äußeren Zwängen sind, sondern 
auch, dass sie frei sind etwa zu eigenen Entscheidungen. Positive Frei-
heit z.B. bei Berlin und Taylor verweist auf Autonomie, eine Gleichset-
zung ist jedoch nicht notwendigerweise möglich, wie dies für Imma-
nuel Kants positive Charakterisierung von praktischer Freiheit noch der 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


146 

Fall ist (Taylor 1992, Kant 2003, Berlin 2006). Kants Autonomieverständ-
nis ist mit Selbstgesetzgebung verbunden, wohingegen positive Frei-
heit auch lediglich mit individueller Selbstbestimmung und deren Rea-
lisierung verbunden sein kann. 

Vor diesem Hintergrund wird nachfolgend der Frage nachgegangen, 
welches Verständnis von Selbstbestimmung bzw. Autonomie voraus-
zusetzen ist, damit die Verhandlungspartner in einer hypothetischen 
Vertragssituation Gleichheit als gemeinsames Interesse und schließlich 
als Gerechtigkeitsprinzip identifizieren und wählen. Beantwortet wird 
diese Frage mit Blick auf Rawls‘ Gerechtigkeitstheorie, da seine Kon-
zeption gleich mehrere Antwortmöglichkeiten bereithält. Damit soll 
eine zentrale Präsupposition von Theorien herausgearbeitet und spezi-
fiziert werden, die Gleichheit als Gerechtigkeitsgrundsatz durch hypo-
thetische Einigung selbstbestimmter Vertragspartner rechtfertigen. 

1. Rawls‘ Gerechtigkeitsgrundsätze und der Urzustand
John Rawls strebt in seinem Werk Eine Theorie der Gerechtigkeit einen mo-
deraten, pluralistischen Egalitarismus an, für den gleiche Zugangsmög-
lichkeiten zu sowie gleiche Verteilung von gesellschaftlichen Grundgü-
tern zentral sind. Gewisse Einschränkungen sozialer und wirtschaftli-
cher Gleichheit zugunsten des größtmöglichen Vorteils für die Schlech-
testgestellten einer Gesellschaft werden jedoch in Kauf genommen 
(Krebs 2000: 13). Gerechtigkeit ist für Rawls eine notwendige, nicht je-
doch hinreichende Bedingung für eine lebensfähige Gesellschaft. Dar-
über hinaus müssen etwa Stabilität und Effizienz gegeben sein (Ebd.: 9). 
Mögen die Lebenspläne Einzelner in einer pluralistischen Gesellschaft 
noch so different sein, zu ihrer Verwirklichung sind laut Rawls gewisse 
Vorbedingungen zwingend notwendig. Dazu zählen bestimmte 
Rechte, Freiheiten, Chancen und Macht, Einkommen und Wohlstand 
sowie Selbstachtung. 

Um dies zu gewährleisten, ist die Etablierung von Gerechtigkeitsgrund-
sätzen erforderlich. Diese Etablierung erfolgt durch eine hypothetische 
Wahl im sogenannten Urzustand. In diesem Urzustand befinden sich 
freie Akteure mit gleichen Rechten hinter einem Schleier des Nichtwissens 
und einigen sich ohne Kenntnis ihrer späteren Stellung in der Gesell-
schaft auf bestimmte Gerechtigkeitsgrundsätze. Die Akteure im Urzu-
stand wissen also nicht, welcher sozialen Klasse sie später zugehören 
werden, welches Einkommen oder Vermögen sie haben werden oder 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

147 

wie ihre physischen oder psychischen Fähigkeiten beschaffen sein wer-
den. Diese Unkenntnis verhindert, dass sie sich im Urzustand auf 
Grundsätze einigen, die sie lediglich aufgrund ihrer besonderen Ver-
hältnisse wählen würden (Rawls 1975: 27ff.). 

Im Urzustand, so Rawls, würden sich die Vertragspartner auf zwei 
Grundsätze der Gerechtigkeit einigen. Im ersten Grundsatz der fairen 
Chancengleichheit heißt es, dass „[j]edermann gleiches Recht auf das 
umfangreichste Gesamtsystem gleicher Grundfreiheiten [hat], das für 
alle möglich ist“ (Ebd.: 336). Im zweiten Grundsatz werden die Bedin-
gungen festgelegt und spezifiziert, unter denen soziale und wirtschaft-
liche Ungleichheiten als gerechtfertigt gelten können. Wesentlich dabei 
ist, dass diese Ungleichheiten,  

[…] den am wenigsten Begünstigten den größtmöglichen Vorteil 
bringen“ und „mit Ämtern und Positionen verbunden sein [müs-
sen], die allen gemäß fairer Chancengleichheit offenstehen (Ebd.). 

Ferner wird von Rawls eine lexikalische Ordnung der zwei Grundsätze 
festgelegt, gemäß derer der erste dem zweiten Grundsatz prinzipiell 
vorgeordnet ist. Grundfreiheiten dürfen demnach nur eingeschränkt 
werden, wenn dies der Freiheit dient, wenn also „das Gesamtsystem 
der Freiheiten für alle“ (Ebd.) dadurch gestärkt wird. Dabei muss eine 
Freiheitsbeschränkung allerdings auch für die von ihr Betroffenen an-
nehmbar sein (Ebd.: 337). 

 

2. Selbstbestimmung als Zweckrationalität 
Entscheidend für die Legitimation der beiden Gerechtigkeitsprinzipien 
ist die Gleichheit und Freiheit der sie im Urzustand wählenden Ak-
teure; diese sollen eine selbstbestimmte Wahl ermöglichen. Allerdings 
stellt sich die Frage, in welchem Sinne die Akteure im Urzustand als 
selbstbestimmt bzw. autonom zu verstehen sind. Dieser Frage wird im 
Folgenden nachgegangen. 

Die für den Urzustand zunächst formulierte Grundbedingung an die 
internen Fähigkeiten einer Person ist das Vorhandensein von Zweckra-
tionalität: Ein Akteur, der eigene Wünsche und Interessen verfolgt, ist 
demnach dann selbstbestimmt,1 wenn er dies in einer kompetenten Art 

                                                             
1 An dieser Stelle und in Folge wird Selbstbestimmung dort verwendet, wo 

der Terminus Autonomie zu eng ist. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


148 

und Weise tut, d.h., wenn er in der Lage ist, adäquate Mittel zur Reali-
sierung seiner Ziele zu identifizieren und in entsprechende Handlun-
gen umzusetzen. In Rawls‘ Terminologie bedeutet das, ein wider-
spruchsfreies System von Präferenzen aufzustellen und zielführende 
Rangordnungen zu etablieren (Ebd.: 166f.). Rawls setzt dabei zunächst 
voraus, dass jeder Akteur aus Selbstinteresse um eine Entscheidung be-
müht ist, die ihm ein möglichst hohes Maß an gesellschaftlichen Grund-
gütern verspricht. Zwar kennen die Akteure im Urzustand dabei ihre 
eigenen Ziele in einem konkreten gesellschaftlichen Kontext nicht, mit 
der Kenntnis des Vorhandenseins gesellschaftlicher Grundgüter über-
haupt haben sie laut Rawls dennoch genügend Informationen an der 
Hand, um eine Rangordnung erstellen und Grundsätze der Gerechtig-
keit etablieren zu können (Ebd.).2 

Wären die Akteure im Urzustand durch Zweckrationalität hinreichend 
bestimmt, so ließe sich unsere Ausgangsfrage folgendermaßen beant-
worten: Um Gleichheit als Gerechtigkeitsgrundsatz selbstbestimmt zu 
wählen, müssen die Akteure zweckrational sein. Rawls verlangt jedoch 
zusätzlich, dass Personen im Urzustand über keine konkreten späteren 
Selbstinteressen, dafür über gegenseitiges Desinteresse (etwa Freiheit 
von Neid) verfügen. Letztere Bedingung garantiert, dass das Streben 
des Einzelnen nach einem möglichst hohen Maß an gesellschaftlichen 
Grundgütern nicht zum Versuch führt, im Vergleich zu anderen mehr 
zu erlangen. Rein egoistische Nutzenmaximierer würden demgegen-
über wohl nicht für die beiden Gerechtigkeitsgrundsätze votieren. Viel-
mehr würden sie – in Abhängigkeit von ihrer Risikoeinstellung und ih-
rer entscheidungstheoretischen Intuition – auf ganz unterschiedliche 
Art und Weise versuchen, ihren Anteil an gesellschaftlichen Grundgü-
tern zu maximieren. Dass sich dabei Gleichheit als Verteilungsmuster 
ergibt, wäre lediglich eine mögliche, nicht aber zwingende Option. Die 
Charakterisierung selbstbestimmter Personen im Urzustand als ledig-
lich zweckrational ist demnach für Rawls nicht ausreichend, um die bei-
den Gerechtigkeitsgrundsätze durch die Wahl ebensolcher Akteure zu 
rechtfertigen. Mehr noch: Durch den Schleier des Nichtwissens wird die 
Zweckrationalität der Akteure durch einen Mangel an konkreten spä-
teren Selbstinteressen und dem zu ihrer Umsetzung nötigen Wissen be-
schränkt. Die in diesem Sinne eingeschränkte Selbstbestimmung wird 
im Urzustand zusätzlich verbunden mit Aspekten wie etwa der Neid-

2 Zur Kompetenzbedingung von Selbstbestimmung vgl. Friedrich u. Hein-
richs 2014. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

149 

freiheit oder Unparteilichkeit der Akteure. Die bereits durch Unwissen-
heit reduzierten Fähigkeiten zur Durchsetzung konkreter, rationaler 
Selbstinteressen müssen also zusätzlich mit externen, Moralität fördern-
den Elementen verbunden werden, um sicherzustellen, dass ein (plura-
listischer) Egalitarismus tatsächlich selbstbestimmt gewählt werden 
kann. Damit folgen die Akteure im Urzustand zwar der Maxime der 
Nutzenmaximierung, allerdings in Unkenntnis der konkreten eigenen 
Interessen und in einer Weise, die jedem der Akteure zugutekommt. Bei 
der Konzeption des Schleiers des Nichtwissens wird damit zwar auf 
Zweckrationalität zurückgegriffen (Maus 1998: 77f.); es müssen jedoch 
weitere Faktoren als Einschränkung hinzukommen, um die normativen 
Ansprüche von Rawls‘ Theorie zu erfüllen. Die Differenz von Rawls‘ 
Idee zu Zweckrationalität, wie sie gewöhnlich angewendet wird, be-
steht darin, dass keine konkreten, individuellen Ziele in Kenntnis der 
persönlich hierfür zur Verfügung stehenden Mittel rational gewählt 
werden sollen, sondern individuelle Ziele in der rationalen Wahl der als 
sinnvoll erachteten gesellschaftlichen Grundgüter aufgehen, auch ohne 
die späteren eigenen Mittel zu deren Umsetzung konkret zu kennen. 

Rawls diskutiert in seinem Werk selbst, dass Zweckrationalität als 
Kennzeichen selbstbestimmter Akteure keine hinreichende Bedingung 
sein kann, um in einer Vertragssituation zu adäquaten Gerechtigkeits-
grundsätzen zu gelangen. So zeigt er anhand einer Kritik am klassi-
schen Utilitarismus, dass im Rahmen der Übertragung zweckrationaler 
Einzelentscheidungen auf eine Gesellschaft durch den Versuch der 
Nutzenmaximierung nicht sichergestellt ist, keine ungleich verteilten 
Vorteile oder Freiheiten zu generieren (Rawls 1975: 40ff.). Es ist dieser 
Hintergrund, vor dem die Selbstbestimmung der Akteure im Urzu-
stand im Sinne von Zweckrationalität zwar aufrechterhalten, zugleich 
aber eingeschränkt und gewissermaßen anonymisiert werden muss, 
um sie in die Lage zu versetzen, Gleichheit als Gerechtigkeitsprinzip 
überhaupt selbstbestimmt wählen zu können. Es ließe sich fragen, in-
wiefern die äußere Beschränkung egoistischer Selbstinteressen im Ur-
zustand mit Selbstbestimmung vereinbar ist. Denn die Kenntnis der re-
levanten Handlungsoptionen für die eigene Lebenssituation ist für ge-
wöhnlich ein wesentliches Kennzeichen von Zweckrationalität. Man 
könnte jedoch argumentieren, dass im Urzustand hinter dem Schleier 
des Nichtwissens alle relevanten Informationen in abstrakter Form vor-
handen sind, um zweckrational handeln zu können, und diese Informa-
tionen lediglich von der konkreten Erwartung für das eigene Leben be-
reinigt sind. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


150 

3. Reflexive Identifikationsprozesse als Grundlage von
Autonomie und der Gerechtigkeitssinn bei Rawls

Allerdings lässt sich Rawls‘ Konzeption auch mit einem vorausset-
zungsreicheren Verständnis von Autonomie in Verbindung bringen, 
das die Komponente reflexiver Authentizität einschließt. Autonom ist ein 
Akteur demgemäß dann, wenn er zusätzlich zu seiner Fähigkeit, kom-
petent zu handeln, auch in der Lage ist, Lebenspläne zu entwerfen, 
Werthaltungen aufzustellen und diesen in angemessener Weise zu fol-
gen. Wesentlich für dieses Verständnis von Autonomie ist, dass die 
Handlungsgründe einer Person mit ihren langfristigen Werthaltungen 
kohärent sind. Diese Kohärenz kommt über explizite Reflexions- und 
Identifikationsprozesse zustande (Frankfurt 1971, Friedrich u. Hein-
richs 2014). Für Akteure im Urzustand ist dieses Autonomieverständnis 
insofern relevant, als sie gemäß Rawls durch die Formulierung der Ge-
rechtigkeitsgrundsätze langfristige Werthaltungen ausdrücken. Auch 
wenn die Akteure im Urzustand ihre konkreten langfristigen Lebens-
pläne nicht kennen, spiegeln ihre Interessen langfristige Werthaltungen 
und Lebenspläne wider, die sie vor dem Hintergrund ihres allgemeinen 
Wissens über wirtschaftliche, soziale und psychologische Zusammen-
hänge entwickeln. 

Ein deutlicher Verweis auf diese Autonomiekonzeption findet sich in 
Rawls‘ Bedingung eines Gerechtigkeitssinns der Akteure im Urzu-
stand. Dieser Gerechtigkeitssinn ist nicht an eine bestimmte Gerechtig-
keitsvorstellung gebunden, sondern soll vielmehr gewährleisten, dass 
diejenigen Grundsätze, auf die man sich einigt, nach dem Lüften des 
Schleiers auch eingehalten werden (Rawls 1975: 168f.). Um dies zu ge-
währleisten, müsste Rawls davon ausgehen, dass der Gerechtigkeits-
sinn eng verbunden ist mit Identifikationsprozessen. Zwar sind bei der 
Bestimmung des Gerechtigkeitssinns „geistige Fähigkeiten notwendig, 
als auch ein wirksamer Wunsch“ (Scarano 1998: 235) – beide Bedingun-
gen wurden zuvor unter Zweckrationalität diskutiert. Darüber hinaus 
sind jedoch auch „dauerhafte Dispositionen“ der Akteure nötig, um ge-
mäß den getroffenen Urteilen zu handeln (Ebd.). 

Implizit fordert Rawls von den Akteuren im Urzustand, dass sie die Ge-
rechtigkeitsgrundsätze im Sinne ihrer langfristigen Werthaltungen aus-
reichend reflektiert haben und sich mit denjenigen Handlungsgründen 
identifizieren, die damit in kohärentem Zusammenhang stehen. Erst 
eine solche Identifikation kann die spätere Umsetzung der gewählten 
Gerechtigkeitsgrundsätze sichern. Damit löst Rawls die Frage nach der 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

151 

Stabilität einer gerechten Gesellschaft auf, indem er durch den Gerech-
tigkeitssinn seine Gerechtigkeitskonzeption als sich selbst stabilisieren-
des System entwirft und es unabhängig macht von der Notwendigkeit 
äußerer Strafen (Ebd.: 233). Der fiktive Charakter der Vertragssituation 
soll gewissermaßen in Verbindlichkeit überführt werden. Der Gerech-
tigkeitssinn ist jedoch nur potenziell; erst wenn die Gerechtigkeits-
grundsätze in einer Gesellschaft verwirklicht sind, würden Menschen 
sich ihn tatsächlich aneignen (Höffe 1998: 75). Rawls geht bei seiner 
Konzeption also von idealen Sozialisationsverhältnissen aus, bei denen 
es zu der höchsten Stufe der Moralentwicklung im Sinne Kohlbergs 
kommen könnte (Kohlberg 1996, Scarano 1998: 244,).3 Dabei führt er im 
Gegensatz zu Kohlberg keine empirischen Studien durch, er nimmt je-
doch analog an, dass der Gerechtigkeitssinn und – wie oben diskutiert 
– diese Stufe von Selbstbestimmung nur erreicht werden kann, wenn 
bestimmte soziale Verhältnisse etabliert sind. In dieser Weise selbstbe-
stimmte oder zumindest mit dem Potenzial dazu ausgestattete Akteure 
sind demnach die Voraussetzung dafür, die entsprechenden Gerechtig-
keitsgrundsätze zu wählen und umzusetzen, aber gleichzeitig muss die 
Erfüllung der Grundsätze gewährleistet werden, um diese Ebene von 
Selbstbestimmung entfalten zu können. Das Potenzial zum Gerechtig-
keitssinn im Urzustand ermöglicht die Wahl der Rawls‘schen Grunds-
ätze, gleichzeitig ist die Umsetzung der richtigen Grundsätze eine Be-
dingung, um den Gerechtigkeitssinn später in der Lebenswelt entfalten 
zu können. 

Mit dem Gerechtigkeitssinn autonomer Akteure im Urzustand bringt 
Rawls also eine neue Autonomieebene ins Spiel. Denn der Gerechtig-
keitssinn macht die Akteure in einem weiteren Sinne autonom, als dies 
durch die im Urzustand beschränkte Zweckrationalität erfasst werden 
kann. Letztere führt zwar zu den langfristigen Werthaltungen der rati-
onalen Akteure, die als Wahloptionen zur Verfügung stehen. Um die 
Idee des Urzustandes für eine verlässliche Umsetzung denkbar zu ma-
chen, welche nicht auf Rechtsgehorsam oder äußeren Motiven wie Stra-
fen basiert, müssen sich die Akteure zusätzlich zu ihrer rationalen Wahl 
im Urzustand mit den getroffenen Urteilen langfristig identifizieren 
können. Dies wird durch den Gerechtigkeitssinn gewährleistet. 

                                                             
3 Scarano diskutiert, ob es für die Stabilität ausreichend wäre, statt der mora-

lisch anspruchsvollen Variante der Rechtsmoralität Rechtsgehorsam in An-
spruch zu nehmen. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

152 

Mit Blick auf unsere Ausgangsfrage ergibt sich, dass Personen, die ge-
mäß Rawls´ Konzeption Gleichheit als Gerechtigkeitsgrundsatz auto-
nom wählen, in einem stärkeren Sinne autonom sein müssen als das für 
lediglich zweckrationale Wesen mit äußeren Einschränkungen im Ur-
zustand der Fall wäre. Die Vertragsparteien müssen sich darauf verlas-
sen können, dass die vertraglich vereinbarte Gleichheit von allen qua 
autonomer Zustimmung in einer Weise gewollt wird, dass es zu ihrer 
Durchsetzung kommt. 

 

4. Kantisches Autonomieverständnis bei Rawls 
Bisher haben wir zwei Möglichkeiten diskutiert, wie die Eingangsfrage 
beantwortet werden könnte. Dabei wurde festgestellt, dass eine selbst-
bestimmte Entscheidung von Akteuren, die lediglich im Sinne von 
Zweckrationalität als selbstbestimmt gelten, nicht notwendigerweise 
dazu führt, dass Gleichheit als Gerechtigkeitsgrundsatz gewählt 
würde. Rawls selbst beschränkt und anonymisiert Zweckrationalität 
daher im Urzustand, um eine solche Wahl zu ermöglichen. Für eine ge-
sicherte Umsetzung der gewählten Gerechtigkeitsgrundsätze führt 
Rawls den Gerechtigkeitssinn ein und damit Identifikationsprozesse, 
die mit reflexiver Authentizität und einer „höheren“ Stufe von Autono-
mie verbunden sind. Um die Betrachtung zu vervollständigen, wird im 
Anschluss ein weiteres Konzept von Autonomie betrachten, wie dies 
etwa in kantischer Denktradition zu finden ist. Bei Kant heißt es: 

[…] daß jedes vernünftige Wesen als Zweck an sich selbst sich 
in Ansehung aller Gesetze, denen es nur immer unterworfen 
sein mag, zugleich als allgemein gesetzgebend müsse ansehen 
können, weil eben diese Schicklichkeit seiner Maximen zur all-
gemeinen Gesetzgebung es als Zweck an sich selbst auszeich-
net, imgleichen daß dieses seine Würde (Prärogativ) vor allen 
bloßen Naturwesen es mit sich bringe, seine Maximen jederzeit 
aus dem Gesichtspunkte seiner selbst, zugleich aber auch jedes 
andern vernünftigen als gesetzgebenden Wesens (die darum 
auch Personen heißen) nehmen zu müssen (Kant 1999: 438). 
[…] Autonomie des Willens ist die Beschaffenheit des Willens, 
dadurch derselbe ihm selbst (unabhängig von aller Beschaffen-
heit der Gegenstände des Wollens) ein Gesetz ist. Das Princip 
der Autonomie ist also: nicht anders zu wählen als so, daß die 
Maximen seiner Wahl in demselben Wollen zugleich als allge-
meines Gesetz mit Begriffen seien (Ebd.: 440). 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

153 

Gleichheit des moralischen Status steht für Kant im direkten Zusam-
menhang mit diesem Autonomieverständnis. Für Kant verfügen Perso-
nen als zur Vernunft fähige Wesen über Freiheit und Gleichheit. In ihrer 
Autonomie ist auch die individuelle Würde von Personen begründet, 
die jedem in gleicher Weise zukommt, unabhängig von seinen persön-
lichen Merkmalen oder seiner Stellung in der Gesellschaft (Nida-Rüme-
lin 2007). Autonomie ist damit verbunden, dass Personen nach verall-
gemeinerbaren Maximen handeln. Erst wenn ein Subjekt sich an Hand-
lungsmaximen ausrichtet, die widerspruchsfrei verallgemeinerbar 
sind, kann man in Kants Verständnis von einem autonomen Willen 
sprechen. In der Wahl solcher Maximen drücken Personen sich als freie 
Vernunftwesen aus, die nach selbst gegebenen moralischen Gesetzen 
handeln. Aus dieser Autonomievorstellung, die notwendigerweise Re-
ziprozität impliziert, entstehen Ansprüche auf Freiheit und Gleichheit 
(Kant 1999, Sturma 2004, Nida-Rümelin 2007, Friedrich u. Heinrichs 
2014). 

Rawls legt an vielen Stellen seines Hauptwerks ein genuin kantisches 
Autonomieverständnis zugrunde, wenn er schreibt, dass autonom han-
deln hieße, nach Grundsätzen zu „handeln, denen man als freies und 
gleiches Vernunftwesen zustimmen würde“ (Rawls 1975: 560). Dabei 
handelt es sich um Grundsätze, „von denen man wünschen würde, daß 
jeder (auch man selbst) sie befolge“ (Ebd.). In diesem Sinne wären für 
Rawls solche Grundsätze auch objektiv (Ebd.). In der Wahl von Hand-
lungsmaximen, die als bestmöglicher Ausdruck von freien und glei-
chen Vernunftwesen interpretiert werden können, besteht eine auto-
nome Handlung für Kant in Rawls‘ Lesart. Das setzt für Rawls auch bei 
Kant voraus, dass gegenseitiges Desinteresse in der Handlungsmotiva-
tion besteht (Ebd.: 284ff.). Bis hierhin scheint Rawls dem kantischen Au-
tonomieverständnis zu folgen. Er ist jedoch der Auffassung, dass Sidg-
wicks Einwand gerechtfertigt ist, dass Kant nicht hinreichend zeigen 
konnte, dass nur ein Handeln nach dem moralischen Gesetz und nicht 
ein Handeln nach anderen Grundsätzen unsere Natur als Vernunftwe-
sen adäquat ausdrückt (Ebd.). 

Würde Rawls diesen Einwand in Kants Werken entkräftet gesehen ha-
ben, dann müsste für ihn folgen, dass freie und gleiche Vernunftwesen 
automatisch, ohne die Notwendigkeit eines voraussetzungsreichen Ur-
zustandes, gerechte Grundsätze und somit auch Gleichheit wählen 
würden. Solche Vernunftwesen würden notwendigerweise das erste 
Grundprinzip der Gerechtigkeit wählen, also gleiche Achtung jedem 
entgegenzubringen, unabhängig von der gesellschaftlichen Position 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


154 

des Einzelnen, weil moralische Subjekte sich gegenseitige Achtung 
schuldig sind (Ebd.: 555). Die Bedingungen für die Wahl dieses Grund-
satzes fallen hier zusammen mit dem Grundsatz selbst. Gleiche und 
freie Vernunftwesen würden Rawls‘ Logik folgend diesen ersten Ge-
rechtigkeitsgrundsatz ohne weitere Vertragsbedingungen wählen müs-
sen, sofern sie im strengen kantischen Sinne autonom wären. 

Dennoch scheint Rawls die kantische Autonomievorstellung zur Wahl 
der Gerechtigkeitsgrundsätze für nicht hinreichend belastbar zu halten, 
denn er konstruiert zusätzlich den Urzustand, der dazu beitragen soll, 
die Vorstellungen zu konkretisieren. Die Beschreibung des Urzustan-
des soll dabei zwar der Perspektive freier und gleicher Vernunftwesen, 
intelligiblen Personen, ähneln (Ebd.: 288). Der Urzustand soll Kants Be-
griff der Autonomie jedoch verfahrensmäßig deuten und den Begriff 
mit seinem transzendentalen Charakter in Verbindung bringen mit fak-
tischem menschlichem Verhalten (Ebd.: 289f.). Für die Entscheidungs-
situation im Urzustand scheint Rawls die menschliche Natur für nicht 
autonomiefähig im starken Sinne Kants zu erachten, denn durch die 
Konstruktion des Urzustandes entfaltet sich die gesamte kantische 
Tragweite von freien moralischen Subjekten für ihn nicht von allein. 
Der Schleier des Nichtwissens soll vielmehr erst verhindern, dass mo-
ralische Überzeugungen sich lediglich am eigenen Wohl und an eige-
nen Interessen ausrichten. Mit dem Schleier des Nichtwissens ermög-
licht Rawls gewissermaßen, dass sich in den Grundsätzen nicht nur 
subjektive moralische Auffassungen manifestieren, die eigenen Interes-
sen folgen, sondern ein zusätzliches formales Kriterium im Sinne Kants 
für autonome Akteure zum Tragen kommt, jedoch ohne von den mora-
lischen Subjekten den Vollzug kantischer Autonomie zu erwarten. 

Wir haben zuvor angesprochen, dass die Zuschreibung gleicher Ach-
tung aller sowie von Ansprüchen auf Freiheit und Gleichheit, die sich 
beispielsweise in Menschenrechten ausdrücken, in unserer demokrati-
schen Kultur auf der kantischen Vorstellung von Autonomie beruht. 
Theoretisch wäre es mit dieser Autonomievorstellung auch für Rawls 
möglich gewesen, seine Gerechtigkeitsprinzipien zu begründen. Rawls 
selbst schränkt jedoch die Reichweite dieses Autonomieverständnisses 
ein, indem er äußere Bedingungen konstruiert, die für eine von mensch-
lichen Schwächen bereinigte Umsetzung der Autonomievorstellungen 
Kants sorgen sollen. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

155 

5. Fazit 
Legt man Rawls‘ Werk Eine Theorie der Gerechtigkeit den Überlegungen 
zugrunde, dann eröffnen sich unterschiedliche Antwortmöglichkeiten 
auf die Eingangsfrage. Wenn man untersucht, mit welchem Autono-
mieverständnis Gleichheit als Gemeinschaftsinteresse autonom ge-
wählt werden kann, dann gewinnt man durch die Analyse von Rawls‘ 
Werk gleich drei Antworten. Folgte man vollständig einem kantischen 
Autonomieverständnis wäre eine solche Wahl wohl zu rechtfertigen; 
dann würde dieses ohne weitere Zusatzbedingungen ausreichen, um 
Gleichheit als Gerechtigkeitsprinzip von autonomen Subjekten wählen 
und legitimieren zu lassen. Rawls distanziert sich allerdings von dieser 
Möglichkeit. Er sieht es als nicht hinreichend gezeigt, dass nur ein Han-
deln nach dem moralischen Gesetz unsere Natur als Vernunftwesen 
adäquat ausdrückt. Eine Grundbedingung von Rawls an die Selbstbe-
stimmung von Akteuren ist die Fähigkeit der Zweckrationalität. Diese 
wird bei Rawls durch äußere Bedingungen im Urzustand einge-
schränkt, anonymisiert und mit weiteren Bedingungen verknüpft. 
Durch Unwissenheit im Urzustand reduzierte Fähigkeiten zur Durch-
setzung rationaler Selbstinteressen werden bei Rawls mit externen, Mo-
ralität fördernden Elementen wie Neidfreiheit verbunden, um sicher-
zustellen, dass Gerechtigkeitsgrundsätze eines (pluralistischen) Egalita-
rismus selbstbestimmt wählbar werden. Rawls fordert von den Akteu-
ren im Urzustand implizit weitere Eigenschaften, die mit Autonomie-
vorstellungen in Einklang gebracht werden können, um seine Gerech-
tigkeitsgrundsätze zu sichern. Der von Rawls zusätzlich geforderte Ge-
rechtigkeitssinn der Akteure soll dazu beitragen, dass die beschlosse-
nen Grundsätze auch umgesetzt werden und die Beteiligten sich auf die 
Umsetzung verlassen können. Dazu ist es erforderlich, dass die Akteure 
die Gerechtigkeitsgrundsätze im Sinne langfristiger Werthaltungen 
ausreichend reflektiert haben und sich mit denjenigen Handlungsgrün-
den identifizieren, die damit in einem kohärenten Zusammenhang ste-
hen. Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass eine selbstbe-
stimmte Wahl der von Rawls formulierten Gerechtigkeitsgrundsätze 
prinzipiell mit allen drei hier untersuchten Konzepten von Selbstbe-
stimmung erfolgen könnte. Es sind jedoch jeweils unterschiedliche Zu-
satzbedingungen oder Annahmen notwendig, um eine solche Wahl zu 
gewährleisten. 

Die Analyse von Rawls‘ Konzeption selbstbestimmter respektive auto-
nomer Akteure, die bei ihm vorausgesetzt werden, um die Wahl seiner 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


156 

Gerechtigkeitsgrundsätze zu rechtfertigen, soll weitere Untersuchun-
gen anregen, die sich mit der selbstbestimmten Wahl von Gleichheit als 
Gerechtigkeitsprinzip in gesellschaftlichen Vertragssituationen befas-
sen. Sie soll unterschiedliche Möglichkeiten aufzeigen, wie jene selbst-
bestimmten Akteure gedacht werden können und mit welchen Überle-
gungen sowie Schwierigkeiten die einzelnen Optionen bei Rawls ver-
bunden sind. 

Literatur 
Berlin I (2006): Freiheit: Vier Versuche. Berlin: Fischer Taschenbuch. 

Frankfurt H (1971): Freedom of the Will and the Concept of a Person. 
Journal of Philosophy 68: 5-20. 

Friedrich O & Heinrichs J-H (2014): Autonomie als Rechtfertigungs-
grund psychiatrischer Therapien. Ethik in der Medizin 26: 317-330. 

Höffe O (1998): Einführung in Rawls´ Theorie der Gerechtigkeit. In: 
Ders. (Hg.): John Rawls. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Berlin: Aka-
demie Verlag: 3-26. 

Kant I (2003): Kritik der praktischen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner. 

Kant I (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg: Felix 
Meiner. 

Kohlberg L (1996): Die Psychologie der Moralentwicklung. Frankfurt a. 
Main: Suhrkamp. 

Krebs A (2000): Einleitung: Die neue Egalitarismuskritik im Überblick. 
In: Dies. (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 7-37. 

Maus I (1998): Der Urzustand. In: Höffe O (Hg.): John Rawls. Eine Theorie 
der Gerechtigkeit. Berlin: Akademie Verlag: 71-95. 

Nida-Rümelin J (2007): Freiheit und Gleichheit. http://www.fes-online-
akademie.de [Zugang im März 2015]. 

Parfit D (2000): Gleichheit und Vorrangigkeit. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt 
a. Main: Suhrkamp: 81-106.

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


157 

Rawls J (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp. 

Scarano N (1998): Der Gerechtigkeitssinn. In: Höffe O (Hg.): John Rawls. 
Eine Theorie der Gerechtigkeit. Berlin: Akademie Verlag: 231-249. 

Sen A (1995): Inequality Reexamined. Cambridge: Harvard University 
Press. 

Sturma D (2004): Kants Ethik der Autonomie. In: Ameriks, K & Sturma 
D (Hgg.): Kants Ethik. Beiträge aus der angloamerikanischen und kon-
tinentaleuropäischen Gegenwartsphilosophie. Paderborn: Mentis: 
160-177. 

Taylor C (1992): Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individua-
lismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


 

159 

Autoreninformationen 

Dr. Julian Culp wurde an der Goethe-Universität Frankfurt im Fach 
Philosophie promoviert und studierte Philosophie, Volkswirtschafts-
lehre und Politikwissenschaften in Bayreuth (BA), Bern (MA), São 
Paulo, Princeton und an der Duke University. Als Postdoktorand 
forschte und unterrichtete er am Centre for Ethics der University of 
Toronto. Derzeit ist er als wissenschaftlicher Mitarbeiter der Leibniz-
Forschungsgruppe “Transnationale Gerechtigkeit” an der Goethe-Uni-
versität Frankfurt beschäftigt. Er ist Autor von Global Justice and Develo-
pment (Palgrave Macmillan) und Mitherausgeber von Global Justice: The-
ory Practice Rhetoric. 

Dr. Dr. Orsolya Friedrich studierte Philosophie und Medizin. Sie ist 
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Ethik, Geschichte und 
Theorie der Medizin an der Ludwig-Maximilians-Universität Mün-
chen. 

Dr. Johannes J. Frühbauer studierte Katholische Theologie, Politikwis-
senschaften und Romanistik in Tübingen und Paris. Er promovierte in 
Christlicher Sozialethik. 2002-2010 war er wissenschaftlicher Mitarbei-
ter an der Professur für Christliche Sozialethik an der Universität Augs-
burg; 2010-2013 vertrat er eine Professur am Institut für Sozialethik an 
der Universität Luzern. Er lehrt an diversen Universitäten und Hoch-
schulen – unter anderem an den Universitäten Augsburg, Luzern, Saar-
brücken, München sowie der Privathochschule für Wirtschaft in Bern. 
Seine wissenschaftlichen Schwerpunkte sind: Politische Ethik, Gerech-
tigkeitsethik, Friedensethik, Religion und Politik, Dialog und Ethik der 
Religionen, Umweltethik. Seit 2014 ist er Bereichsleiter „Weltethos und 
Gesellschaft“ bei der Stiftung Weltethos in Tübingen. 

Prof. Dr. Bernward Gesang ist seit 2009 Professor für Philosophie und 
Wirtschaftsethik an der Universität Mannheim. Seine Schwerpunkte 
sind: Normative und angewandte Ethik. Seine letzte Veröffentlichung 
ist Wirtschaftsethik und Menschenrechte (UTB). 

Prof. Dr. Angelika Krebs studierte Philosophie, Deutsche Literatur 
und Musikwissenschaft in Freiburg im Breisgau, Oxford, Konstanz und 
Berkeley. 1993 promovierte sie in Frankfurt mit ihrer im Auftrag der 
UNO verfassten und mit dem Stegmüller-Preis ausgezeichneten Studie 
Ethics of Nature bei Friedrich Kambartel, Bernard Williams und Jürgen 
Habermas. Ihre Habilitation erfolgte 2001, ebenfalls in Frankfurt, mit 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370


160 

der Schrift Arbeit und Liebe. Seit 2001 ist sie Professorin für Praktische 
Philosophie an der Universität Basel. Das akademische Jahr 2005/2006 
verbrachte sie als Rockefeller Visiting Fellow am Center for Human Va-
lues in Princeton, 2010 war sie Faculty Visitor am Institut für Philoso-
phie der Universität Oxford und 2014 Rachel Carson Fellow an der Lud-
wig-Maximilians-Universität München. 

Dr. Jörg Löschke studierte Philosophie, Politische Wissenschaften und 
Neue Deutsche Literaturwissenschaften an der Rheinischen Friedrich-
Wilhelms-Universität Bonn und promovierte dort 2011 mit der Arbeit 
Solidarität als moralische Arbeitsteilung. Er war wissenschaftlicher Mitar-
beiter am Deutschen Referenzzentrum für Ethik in den Biowissenschaf-
ten an der Universität Bonn und ist derzeit im vom Schweizerischen 
Nationalfonds geförderten Forschungsprojekt Der normative Stellenwert 
akteur-relativer Gründe an der Universität Bern beschäftigt. Er hatte For-
schungsaufenthalte an der Florida State University, der University of 
Washington und der Princeton University. 

Sebastian Schleidgen, M.A. studierte Philosophie und Soziologie an 
der Universität Konstanz und promovierte an der Eberhard-Karls-Uni-
versität Tübingen. Er war wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für 
Ethik, Geschichte und Theorie der Medizin an der Ludwig-Maximili-
ans-Universität München sowie am Nationalen Centrum für Tumorer-
krankungen in Heidelberg. Derzeit ist er am Lehrstuhl Ethik, Theorie 
und Geschichte der Medizin an der Philosophisch-Theologischen 
Hochschule Vallendar beschäftigt. 

PD Dr. Stephan Schlothfeldt studierte Philosophie und Mathematik an 
der Universität Göttingen, promovierte an der Universität Düsseldorf 
und habilitierte sich an der Universität Konstanz. Nach Tätigkeiten in 
Forschung und Lehre an der HU Berlin, den Universitäten Göttingen, 
Magdeburg, Konstanz, Saarbrücken und Leipzig sowie der Rice Uni-
versity (Houston/Texas) ist er derzeit Akademischer Oberrat an der 
Universität Bielefeld. Zu seinen Arbeitsgebieten gehören Anwendun-
gen und Grundlagen der Ethik, Politische Philosophie und Sozialphilo-
sophie. 

https://doi.org/10.5771/9783828869370 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869370

	Inhalt
	Sebastian Schleidgen: Einleitung
	Literatur

	Stephan Schlothfeldt: Gleichheit richtig verstanden
	1. Die Idee der Gleichheit
	2. Gleichheitskritik
	3. Folgerungen
	Literatur

	Jörg Löschke: Egalitarismus und Parteilichkeit
	1. Der Egalitarismus: Allgemeine Bemerkungen
	2. Egalitarismus und Unparteilichkeit
	3. Menschenrechtlicher Egalitarismus und Parteilichkeit
	4. Konklusion
	Literatur

	Angelika Krebs: „Was von allein wächst, wird weggemacht.“Natur, Gleichheit und Gerechtigkeit
	1. Gleichheit
	1.1. Deskriptive Gleichheit: Gleich viel Butter, Mehl und Zucker im Pfundkuchen
	1.2. Normative Gleichheit: Alle Menschen sind gleich
	1.3. Komparative versus absolute Standards: Erster Mann: „Wie geht es Ihren Kindern?“ – Zweiter Mann: „Im Vergleich wozu?“
	1.4. Redundante versus eigentliche Gleichheit: Alle Menschen sollen (gleich sein darin, dass sie) genug zu essen haben

	2. Egalitarismus
	2.1. Eigenwert der Gleichheit: P1 steht G zu, weil andere P2,…, PnG auch haben
	2.2. Hinsicht der Gleichheit: „Equality of What?“
	2.3. Gleichheit nicht der einzige Eigenwert: Nichts für alle wäreauch gleich viel
	2.4. Gleichheit nicht immer Trumpf: John Rawls‘ Differenzprinzip

	3. Kritik am Egalitarismus
	3.1. Wo bleibt das Mitleid?
	3.2. Freunde einfacher Verhältnisse
	3.3. Machbarkeitswahn
	3.4. Neid und Gier

	4. Humanismus als Alternative zum Egalitarismus
	4.1. Menschenwürde und Genügsamkeit: humanitärer Sockel
	4.2. Allgemeine versus besondere Gerechtigkeit: Verteilungsgerechtigkeit
	4.3. Rolle von Gleichheit im Humanismus: ein Eigenwert nebenvielen anderen, Nebenprodukt bzw. Vorbedingung absoluter Standards und Ausfluss politischer Autonomie

	5. Naturzerstörung oder „Was von allein wächst, wird weggemacht“ (Peter Kurzeck)
	5.1. Ausräumung der Landschaft: „dass man jederzeit überall im vierten Gang“
	5.2. Recht auf Schönheit und Heimat

	Literatur

	Bernward Gesang: Egalitarismus und Prioritarismus auf dem Prüfstand
	1. Der absolute Egalitarismus
	2. Der moderate Egalitarismus
	3. Ist Gleichverteilung nicht begründungsbedürftig?
	4. Der moderate Egalitarismus scheidet aus
	5. Die Grundidee des Prioritarismus
	6. Rechtfertigungsstrategien für das Differenzprinzip
	7. Das Ideal der öffentlichen Moralbegründung
	8. Gewichteter Prioritarismus: Wer ist der Schlechtestgestellte?
	9. Verdienst und Gewichtung
	Literatur

	Julian Culp: Globaler Egalitarismus. Eine Kritik
	1. Einleitung
	2. Praxisunabhängiger Globalismus
	3. Praxisabhängiger Globalismus
	3.1. Rawlsianische ökonomische Gerechtigkeit globalisieren?
	3.2. Rawlsianische politische Gerechtigkeit globalisieren?

	4. Konklusion
	Literatur

	Johannes J. Frühbauer: Komplexe Gleichheit in einer pluralistischen Güterperspektive. Notizen zu Michael Walzers gerechtigkeitsethischem und sozialhermeneutischem Denken
	1. Hinführung
	2. Gleichheitsintuitionen und Ungleichheitserfahrungen
	3. Verteilungsgerechtigkeit und das Postulat der Sphärentrennung
	4. Eine gemeinschaftsorientierte hermeneutische „Theorie der Güter“
	5. Distributionsgemeinschaften und Distributionsprinzipien
	6. Die Idee der Gleichheit und Kritik des Egalitarismus
	7. Einfache Gleichheit vs. Komplexe Gleichheit
	Exkurs: Chancengleichheit
	8. Gerechtigkeitsethik als Sozialkritik
	Literatur

	Orsolya Friedrich & Sebastian Schleidgen: Zur Rolle von Selbstbestimmung und Autonomie in John Rawls‘ kontraktualistischer Begründung eines pluralistischen Egalitarismus
	1. Rawls‘ Gerechtigkeitsgrundsätze und der Urzustand
	2. Selbstbestimmung als Zweckrationalität
	3. Reflexive Identifikationsprozesse als Grundlage von Autonomie und der Gerechtigkeitssinn bei Rawls
	4. Kantisches Autonomieverständnis bei Rawls
	5. Fazit
	Literatur

	Autoreninformationen

