Gleichut:%it
Gerechtigkeit

Beitrage zur Egalitarismusdebatte

—
=
-
—
e
!
-
o
=



https://doi.org/10.5771/9783828869370

ETHI
MORA

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:

:04.0
‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:

:04.0
‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Ethik und Moral

Herausgegeben von Sebastian Schleidgen
Band 2

Sebastian Schleidgen

Gleichheit und Gerechtigkeit

Beitrdge zur Egalitarismusdebatte

Tectum Verlag

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat 3

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828869370

Sebastian Schleidgen

Gleichheit und Gerechtigkeit. Beitrdge zur Egalitarismusdebatte

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017
ISBN: 978-3-8288-6937-0

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN
978-3-8288-4096-6 im Tectum Verlag erschienen.)

Ethik und Moral
Herausgegeben von Sebastian Schleidgen
Band 2

Umschlaggestaltung: Thomas Wasmer | Tectum Verlag

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Inhalt

Sebastian Schleidgen

EInleitung .........cooviiiiiiiiiiiccccce 7
Stephan Schlothfeldt

Gleichheit richtig verstanden ..., 11
Jorg Loschke

Egalitarismus und Parteilichkeit.............cccccocccvvniinninnne. 25
Angelika Krebs

»Was von allein wéchst, wird weggemacht.”

Natur, Gleichheit und Gerechtigkeit ..............cccoccoeiniinnn. 45
Bernward Gesang

Egalitarismus und Prioritarismus auf dem Priifstand........... 71
Julian Culp

Globaler Egalitarismus. Eine Kritik ............cccooviiiinnies 101

Johannes |. Friihbauer

Komplexe Gleichheit in einer

pluralistischen Giiterperspektive.

Notizen zu Michael Walzers gerechtigkeitsethischem

und sozialhermeneutischem Denken............cccccoeeiinnncacne. 127

Orsolya Friedrich & Sebastian Schleidgen

Zur Rolle von Selbstbestimmung und Autonomie

in John Rawls” kontraktualistischer Begriindung eines
pluralistischen Egalitarismus ............ccccooviinicccciinnnee. 145

AutoreninformMatioNeI .. ....eeeeeee e 159

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:

:04.0
‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Sebastian Schleidgen
Einleitung

Ungerecht scheint zu sein:

einmal der Gesetzestibertreter,

[...] zweitens der Habstichtige,

der andere iibervorteilt, [...] drittens
der Feind der Gleichheit.

Hieraus erhellt denn auch,

daf gerecht sein wird

wer die Gesetze beobachtet

und Freund der Gleichheit ist.

(NE V, 2, 1129a)

[...] wo immer beim Handeln es ein Mehr oder
Weniger gibt, gibt es auch ein Gleiches. Ist nun das
Ungerechte ungleich, so wird das Gerechte gleich sein.
Davon sind auch ohne Beweis alle tiberzeugt.

(NE V, 6; 1131a)

Die Bedeutung der Begriffe Gleichheit und Gerechtigkeit und ihr Verhalt-
nis ist seit der Antike Gegenstand intensiver philosophischer Debatten.
Aristoteles etwa vertritt bereits in seiner Nikomachischen Ethik die Auf-
fassung, dass Gleichheit wesentlicher Bezugspunkt fiir Gerechtigkeit
ist. Dabei unterscheidet er bekanntermafien zwischen allgemeiner und
spezieller Gerechtigkeit: Die allgemeine Gerechtigkeit dient der Beforde-
rung des Gemeinwohls durch die Einhaltung der gesetzlichen Pflichten
(worunter nach Aristoteles auch die Pflichten zur sittlichen Haltung fal-
len). Sie entspricht letztlich vollkommener Tugendhaftigkeit, bezieht
sich dabei aber notwendig auf die addquate Anerkennung aller anderen
(Mitbtirger). Die allgemeine Gerechtigkeit zielt mithin darauf ab, jedem
anderen - als in gewissem Sinne Gleichen - gerecht zu werden.

Im Unterschied dazu ist die spezielle Gerechtigkeit bei Aristoteles mit
Fragen der distributiven bzw. Verteilungsgerechtigkeit sowie der kom-
mutativen bzw. ausgleichenden Gerechtigkeit befasst.! Gemif3 Aristote-
les” Vorstellung von distributiver Gerechtigkeit sollen materielle und
immaterielle Giiter in Abhangigkeit von relevanten Eigenschaften der
in einer Verteilungssituation betrachteten Personen - etwa ihrer Wiir-
digkeit, Fahigkeit, Bedtirftigkeit, etc. - verteilt werden: Das Verhiltnis

1 Letztere sollen hier allerdings vernachlissigt werden.

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

der Quantitit eines Gutes, das eine Person X erhilt zur Quantitit dieses
Gutes, das eine Person Y erhiilt, soll gleich dem Verhiltnis der Wiirdig-
keit, Fahigkeit, Bedirftigkeit 0.4. von X zur Wiirdigkeit, Fahigkeit, Be-
dirftigkeit 0.4. von Y sein. Verteilungsgerechtigkeit in diesem Sinne
folgt also nicht dem Diktum absoluter Gleichheit, sondern vielmehr je-
nem der Verhiltnisgleichheit (von zugeteilten Giitern und Wiirdigkeit,
Fahigkeit, Bediirftigkeit etc.).

Wiewohl Aristoteles je nach (Gerechtigkeits-)Zusammenhang unter-
schiedliche Gleichheitsbegriffe in Anschlag bringt, liegt seinen Uberle-
gungen prinzipiell das Postulat der Anerkennung aller anderen (Mit-
biirger) als Gleiche im Sinne einer als selbstevident ausgezeichneten
Pramisse zugrunde. Notorisch strittig und zentraler Bezugspunkt der
Egalitarismus-Debatte ist dabei bis heute, ob dieses Postulat zutrifft und
- falls ja - wie es zu verstehen ist, d.h., inwiefern Gleichheit gerechtig-
keitsrelevant ist, was gerechtigkeitsrelevante Gleichheit ggf. bedeutet
und worauf sie sich bezieht.

Diesen Fragen widmen sich die Beitrdge im vorliegenden Band: Stephan
Schlothfeldt vertritt die These, dass es Egalitaristen primar nicht um eine
Gleichverteilung von Giitern - einen distributiven Egalitarismus -, son-
dern zuallererst um die gleiche Achtung aller Menschen - einen men-
schenrechtlichen Egalitarismus - ginge, der allerdings eine gewisse
Gleichverteilung wahrscheinlich notwendig machen wiirde.

Jorg Loschke verweist in seinem Beitrag auf Probleme, die seiner Ansicht
nach mit einem solchen menschenrechtliche Egalitarismus verbunden
sind, insbesondere den angemessenen Umgang mit der Intuition beson-
derer moralischer Pflichten gegentiber nahestehenden Personen.

Angelika Krebs konstatiert, dass ein menschenrechtlicher Egalitarismus
trivial bzw. redundant, ein distributiver hingegen ungerecht sei und ar-
gumentiert demgegentiber fiir einen Humanismus, der insbesondere
auf der angemessenen Berticksichtigung von Menschenwtiirde sowie
Gentigsamkeit basiert.

Bernward Gesang beschaftigt sich mit jeweils zwei Varianten des Egali-
tarismus und des Prioritarismus (als einem der philosophischen Haupt-
gegner des Egalitarismus), kritisiert beide als unplausibel und wirft die
Frage auf, ob Gerechtigkeit vor diesem Hintergrund tiberhaupt als Leit-
idee der politischen Philosophie dienen kann.

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Julian Culp diskutiert die Idee eines globalen distributiven Egalitaris-
mus und lehnt sie mit Blick auf die ihr zugrundeliegende Begrtindungs-
strategie bzw. ihre praktischen Konsequenzen ab.

Johannes ]. Friihbauer verweist demgegentiber auf die Vorziige von Mi-
chael Walzers Konzeption komplexer Gleichheit und die in ihr enthal-
tene partikularistische Sensitivitdt gegentiber Differenzen in und zwi-
schen verschiedenen Gesellschaften.

Orsolya Friedrich und Sebastian Schleidgen beschlieffen den Band mit ei-
ner Diskussion kontraktualistischer Begriindungsstrategien pluralis-
tisch-egalitaristischer Ansdtze und insbesondere der Frage, welches
Autonomieverstindnis solchen Ansdtzen zugrunde liegen kann bzw.
muss.

Mein Dank gilt allen Autoren fiir ihre Bereitschaft, einen Beitrag zu die-
sem Band beizusteuern sowie dem TECTUM Verlag fuir die Moglich-
keit der Veroffentlichung und Sarah Bellersheim fiir die Betreuung der
Publikation. Danken mochte ich aufierdem Jorg Miiller fiir die Geneh-
migung des Abdrucks von vier Bildern aus seiner Bilderbuchmappe
Alle Jahre wieder saust der Presslufthammer nieder. Und schliefdlich danke
ich dem Suhrkamp Verlag fiir die Genehmigung, eine leicht veranderte
Fassung eines Kapitels aus Bernward Gesangs 2011 erschienenen Buchs
Klimaethik abdrucken zu dirfen.

Vallendar, Dezember 2017 Sebastian Schleidgen

Literatur

Aristoteles (1995): Philosophische Schriften, Bd. 3: Nikomachische Ethik
(1ibers. v. Eugen Rolfes, bearbeitet von Giinther Bien). Hamburg: Felix
Meiner.

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:

:04.0
‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Stephan Schlothfeldt
Gleichheit richtig verstanden®

All men are created equal.
(Amerikanische Unabhingigkeitserklirung, 1776)

Liberté, egalité, fraternité.
(Rekonstruierter Leitspruch der Franzésischen Revolution, 1789)
In den bedeutenden Dokumenten der Aufkldrungs- und Revolutions-
zeit begegnet uns tiberall die Idee der Gleichheit. Sie wurde offensicht-
lich dem alten Regime entgegengehalten, das wesentlich inegalitdre
Ziige trug. Zwar wurde, wie man am ersten Zitat sieht, oft von fakti-
scher Gleichheit geredet, aber das ist eher irrefithrend und scheint mir
auch nicht der tragende Gedanke zu sein, denn wir gleichen uns nur in
wenigen Hinsichten. Gemeint war vielmehr die normative Behaup-
tung, dass alle Menschen gleich zdhlen und gleiche Beachtung verdie-
nen.

Von diesem Impetus ist in der zeitgendssischen (oft technischen) philo-
sophischen Debatte {iber Gleichheit nicht viel zu sptiren.! Im Gegenteil
mehren sich gar die Stimmen, die der Gleichheit normative Relevanz
absprechen wollen.? Sind die traditionellen Gleichheitsforderungen
teils obsolet, teils tiberzogen, teils nur rhetorisch, wie Kritiker meinen?
Oder sind sie substantiell und heute so aktuell wie frither? Zu dieser
Frage will ich im vorliegenden Beitrag Stellung nehmen. Dabei wird es
zum einen um Aspekte gehen, die in der enggefiihrten heutigen Dis-
kussion kaum eine Rolle spielen (Abschnitte 1 u. 3), zum anderen soll
in Grundztigen eine kritische Auseinandersetzung mit der neueren
Gleichheitskritik stattfinden (Abschnitt 2). Fuir die Gegenkritik bietet es

Fiir hilfreiche Hinweise danke ich Insa Lawler und Sebastian Schleidgen.

1 Die Debatte um Gleichheit, die ab den 1980er Jahren zwischen Ronald Dwor-
kin, Richard Arneson, Gerald Cohen, Amartya Sen und John Roemer gefiihrt
wurde, kreiste vor allem um die Frage, ob als Gleichheitsindex Wohlergehen
oder Ressourcen geeignet seien und wie dies genauer ausbuchstabiert wer-
den miisse (Dworkin 1981a&b, Arneson 1989, Cohen 1989, Sen 1993, Roemer
1996).

2 Am pragnantesten wurde diese These von Harry Frankfurt (2000) formuliert;
sie findet sich aber bereits frither bei Joseph Raz (2000). Im deutschen Sprach-
raum hat sich vor allem Angelika Krebs (2000) mit einer solchen Position her-
vorgetan.

11

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

sich an, sich zundchst vor Augen zu fithren, was mit der Idee der
Gleichheit eigentlich einmal gemeint war.

1. Die Idee der Gleichheit

Um den Impetus der aufkldrerischen Gleichheitsforderung zu verste-
hen, muss man sich deutlich machen, wie die soziale Welt bis dahin
aussah. Vor allem erkennen wir eine hierarchische Gliederung: Men-
schen wurden weitgehend von Geburt an je nach Stand abgestuft hin-
sichtlich dessen, was ihnen zustand - einige regierten, andere hatten zu
gehorchen; einige fronten dem Miuffiggang, wahrend andere schufte-
ten; einige hatten immense Besitzttimer, wiahrend andere von der Hand
in den Mund lebten. Sogar die rechtliche Stellung war unterschiedlich
in Abhingigkeit vom sozialen Stand,® und selbst die Grufiformeln un-
terschieden sich je nach Rang.

Angesichts dieser Befunde wire es irrefithrend zu sagen, dass Gleich-
heit vor der Neuzeit eine nennenswerte Rolle spielte. In der Antike ist
nur der Grundsatz etabliert, dass Gleiches gleich zu behandeln sei, Un-
gleiches ungleich - aber das ist offensichtlich kein egalitdres Prinzip im
hier relevanten Sinne,* denn es ist mit den genannten Rangunterschie-
den vereinbar: Menschen von ,edler” und von ,niederer” Geburt gal-
ten eben nicht als gleich, also stand ihnen auch nicht dasselbe zu. Im
Christentum war eine Tendenz zur Gleichheit der Menschen zwar an-
gelegt, aber das bezog sich natiirlich nur auf Gldubige und nach domi-
nanter Auffassung auch ausschlieSlich auf religiose Belange (hinsicht-
lich der Stellung gegentiber Gott), ohne dass daraus wesentliche recht-
liche, politische oder soziale Konsequenzen gezogen worden wiren
(Ltibbe 1992).

Abgesehen von Zwang wurde die hierarchische Ordnung wesentlich
dadurch gestiitzt, dass den Schlechtergestellten ihre untergeordnete
Stellung anerzogen wurde. Man muss wohl davon ausgehen, dass dies
tief in ihrem Selbstbild verankert war, also von den meisten weitgehend
akzeptiert wurde. Da sie keine gegenteiligen Erfahrungen machen
konnten, ist es auch nicht iiberraschend, dass sie den Eindruck hatten,

3 Als Beispiel ldsst sich anfiihren, dass Verbrechen gegen Hoherrangige gra-
vierender bestraft wurden als gleichartige Vergehen der Hohergestellten ge-
gen Niedriggestellte.

4 Stefan Gosepath (2004: 122) weist allerdings darauf hin, dass bereits dieses
Prinzip Ungleichheiten reduziert.

12

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

sie seien fiir anspruchsvolle Tatigkeiten, politische Aufgaben und der-
gleichen nicht geschaffen. Erstaunlich ist eher, dass dennoch manche
das Selbstvertrauen hatten, sich gegen diese Ordnung aufzulehnen.

Die Idee der Gleichheit wird erst mit der Aufkldrung relevant. Hier
wurde erstmals die Gleichheit der Menschen propagiert. Hinsichtlich
der praktischen Forderungen scheint es zunéchst Gleichheit vor dem
Recht zu sein, die eingeklagt wird.> In Verbindung damit ging es um
Standesunterschiede, die in Frage gestellt wurden; spater folgte die For-
derung nach gleicher politischer Partizipation und schlieSlich die For-
derung nach der Beseitigung ckonomischer Ungleichheiten. Ebenfalls
erweiterte sich der Kreis derjenigen, fiir die Gleichheit gefordert wurde
- ging es zundchst um ménnliche Biirger eines Landes, wurden spéter
die Ungleichheiten zwischen den Geschlechtern und dann auch die
zwischen Nationalitdten und Rassen angeprangert.®

Auch wenn es offensichtlich unterschiedliche Dimensionen sind, auf
denen Cleichheit gefordert wurde, und sich die Forderungen in ihrer
Radikalitdt unterscheiden, glaube ich dennoch, dass es ein verbinden-
des Element gibt, das sich immer mehr ausgeweitet hat: die Forderung
nach gleicher Anerkennung oder Achtung.” Zundchst wurden die of-
fensichtlichsten Verletzungen dieses Prinzips attackiert - dass Men-
schen nicht einmal rechtlich als Gleiche anerkannt wurden und ihre so-
ziale Stellung von der Standeszugehorigkeit abhing. Ebenfalls wurde
bald deutlich, dass geringerer politischer Einfluss einen Mangel an Ach-
tung darstellt® Auch die unterschiedlichen Entfaltungsspielraume

5 Genauer handelt es sich um zwei Dimensionen: Zum einen um die Gleichbe-
handlung im etablierten Rechtssystem, zum anderen um die Beseitigung von
Vorrechten (gleiche Rechte).

6 Eine schone Rekonstruktion der historischen Abfolge dieser egalitiren For-
derungen findet sich bei Honneth (1992: 175ff.).

7 Die Begriffe ,, Achtung”, ,, Anerkennung” und ,Respekt” verwende ich in
diesem Aufsatz synonym. Sie sind nicht zu verwechseln mit gradueller Wert-
schatzung. Dass gleiche Achtung die Grundlage unseres modernen Selbst-
verstindnisses bildet, ist in der politischen Philosophie vielfach betont wor-
den (Dworkin 1981a, Kymlicka 1990, Sen 1992, Gosepath 2004), allerdings
unter Vernachléssigung einiger Aspekte, die mich hier interessieren. Thomas
Nagel (1979) hat einen weiteren Blick auf die verschiedenen Dimensionen der
Gleichheit, lésst sie aber in seinem Beitrag dazu bis auf die individualistische
Verteilungsfrage gleich fallen.

8 Das demokratische Prinzip hat vor allem eine symbolische Funktion: Es be-
griindet sich weniger daher, dass jeder in gleicher Weise politisch kompetent

13

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

durch die 6konomische Lage konnten in diesem Sinne als eine unglei-
che Anerkennung der Menschen gesehen werden hinsichtlich ihrer
Moglichkeiten, ein wiinschenswertes Leben zu fithren.

Nun kénnte man sagen: Das war einmal, und mit Ausnahme der 6ko-
nomischen Ungleichheit sind diese Missstande behoben; schliefilich
sind wir (zumindest als Staatsbiirger) vor dem Gesetz gleich, haben die
gleichen Rechte, es gibt keine Stinde- und Klassenprivilegien mehr,
und alle diirfen politisch mitbestimmen. Also ist es verniinftig, sich -
wie bei Gleichheitsverfechtern tiblich - gleich tiber konomische Un-
gleichheit zu unterhalten, also zu priifen, inwieweit Gleichheit hier
wiinschenswert ist und wie sie zu messen wire. Ich glaube aber nicht,
dass das so zutrifft. In weiten Teilen hat sich nur der Fokus verschoben
hinsichtlich dessen, woran Unterschiede zwischen Menschen festge-
macht werden: Heute geht es darum, wie erfolgreich man in einem Sys-
tem ist, das nach Leistung(sfahigkeit) in (nach)gefragten Hinsichten dif-
ferenziert. Menschen, die nach diesen Kriterien versagen, sind nicht nur
okonomisch schlechter gestellt, sondern sie genieflen auch weniger
Achtung. Man denke nur an Menschen, die die Schule abbrechen, aus
dem Arbeitsleben herausfallen oder gar auf der Strafle leben: Nicht sel-
ten werden diese Personen auf Amtern oder auch in Geschiften wie
Menschen zweiter Klasse behandelt; von einer gleichen Achtung kann
also keine Rede sein. Die Botschaft des Egalitarismus war und ist aber:
Du zihlst nicht mehr als ich, weil du Professor bist und ich ein arbeits-
loser Landstreicher.

Nattirlich konnte man der Meinung sein, dass es sich dabei im Unter-
schied zu Stand, Klasse, Rasse oder Geschlecht um begriindete Diffe-
renzierungen handelt: Immerhin sind es Leistungen und Verdienste,
nach denen wir heute unterscheiden, und eine differentielle Wertschit-
zung erscheint hier nicht unangebracht.” Aber das halte ich letztlich fiir
nicht sonderlich tiberzeugend. Wie Menschen auf der relevanten Leis-
tungsskala abschneiden, ist offensichtlich von Faktoren geprégt, fiir die
sie ebenso wenig konnen wie fiir ihre Hautfarbe oder ihr Geschlecht -
etwa nattirliche Begabungen, familidrer Hintergrund, soziales Umfeld

ist, sondern bringt die gleiche Achtung in der politischen Dimension zum
Ausdruck.

9 Tugendhat (1993) spricht von sekundérer vs. primérer Diskriminierung; ers-
tere bezieht sich auf Leistung und Verdienst, letztere auf Stand, Klasse, Rasse
oder Geschlecht.

14

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

und dergleichen mehr.1® Warum sollte jemand, der aus einer bildungs-
biirgerlichen Familie kommt, dem viele Moglichkeiten in den Schofs ge-
legt wurden und der eine erfolgreiche Karriere macht, mehr Anerken-
nung verdienen als ein anderer, dessen Eltern von Sozialhilfe lebten, der
keine Ermutigung und Unterstiitzung erfahren hat und sein Leben als
Hilfsarbeiter fristet?!

Aber selbst wenn eine differenzierte Wertschitzung trotz der genannten
Bedenken vertretbar sein sollte, gilt das nicht fur die Achtung, die wir
Menschen schulden: Die Idee der Gleichheit verlangt eben, dass wir
hinsichtlich der Achtung keine Abstufungen machen.!? Das scheint mir
nach wie vor auch in unserer Gesellschaft nicht gegeben, nicht einmal
in der Haltung gegentiber und im alltdglichen Umgang mit den Mit-
menschen.

Zur Stuitzung der vorgebrachten Thesen bietet sich ein Blick auf einen
Beitrag von Bernard Williams an, der das geschilderte Problem schon
frith gesehen und thematisiert hat. Williams unterscheidet verschie-
dene Dimensionen der Gleichheit, die uns hier nicht alle interessieren
miissen.!® Relevant sind vor allem seine Ausfiihrungen zum gleichen
Respekt, da sie in eine dhnliche Richtung gehen wie meine obigen Uber-
legungen. Williams (1978: 376ff.) konstatiert, dass Menschen sich hin-
sichtlich solcher Eigenschaften wie Begabung, Leistung und Erfolg un-
terscheiden, meint aber, dass sich gerade hier die Gleichheit bew&hren
muss - als eine gleiche Achtung der Menschen hinter den (Miss-) Erfol-
gen und den sozialen Rollen. Es geht also gerade nicht darum, Gleiches
gleich und Ungleiches ungleich zu behandeln, sondern um gleiche Ach-
tung frotz der genannten Unterschiede. Dies hat nach Williams auch
praktisch-politische Konsequenzen, denn es ist nicht zuletzt gefordert,

10  Die sozialisatorischen Faktoren kann man zwar auszugleichen versuchen,
aber das wird sicher nur zu einem gewissen Grad gelingen.

11 Fir eine ausfiihrlichere Kritik am Verdienstgedanken vgl. Schlothfeldt 2012:
68ff.

12 Deutlich herausgestellt wird der Unterschied zwischen nicht-gradueller Ach-
tung und gradueller Wertschitzung von Gosepath (2004: 165f.): Mangel an
Achtung ist Demtitigung, im Unterschied zu Kriankung im Falle mangelnder
Wertschétzung (vgl. zu dieser Unterscheidung auch Honneth 1992: 179ff. so-
wie Ladwig 2006).

13 Nicht alles, was Williams verhandelt, ist im tibrigen gleichheitsbezogen -
,Gleichheit des Menschseins” (,,common humanity”) liegt eher auf der Linie
des nonegalitiren Humanismus (s.u.).

15

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Menschen ein fiir gleiche Achtung adédquates Selbstbild zu ermogli-
chen; schliefilich konnen sie durch Erziehung und Sozialisation auch
dahin gebracht werden, dass sie meinen, gar keinen gleichen Respekt
zu verdienen, insbesondere bei vollstindiger Identifikation mit ihrer
untergeordneten sozialen Rolle oder Position (Ebd.: 378).

Williams erkennt also (und das ist in der Debatte selten), dass gleiche
Anerkennung in unserer heutigen Gesellschaft keineswegs garantiert
ist. Dartiber hinaus behauptet er, es bestiinde ein Konflikt mit einer an-
deren Gleichheitsforderung und damit eine innere Spannung im Ideal
der Gleichheit: einerseits fordere es gleiche Anerkennung, andererseits
Chancengleichheit beim Streben nach sozialen Positionen. Durch die
Fokussierung auf hohere (und niedere) Positionen im Rahmen der
Chancengleichheit werde aber die gleiche Anerkennung, die ja von sol-
chen Positionen absehen soll, eher gefdhrdet als gefordert (Ebd.: 395ff.).

Ich denke, dass Williams hier durchaus zu Recht auf eine Gefahr auf-
merksam macht. Allerdings scheint mir das Problem eher darin zu lie-
gen, dass im Rahmen der etablierten Auffassung von Chancengleich-
heit die unterschiedlichen sozialen Positionen nicht angetastet werden.
Chancengleichheit ldsst sich aber auch weiter verstehen, als gleiche
Aussichten auf ein gutes Leben; so verstanden gibt es nicht nur keinen
Konflikt mit dem Prinzip der gleichen Achtung, sondern Chancen-
gleichheit kénnte sogar als Konsequenz aus diesem Grundsatz angese-
hen werden.’* Die Gefdhrdung der gleichen Anerkennung ergibt sich
nicht durch Bemithungen um Chancengleichheit per se, sondern durch
das Leistungsprinzip. Ob eine auf Leistung (,Verdienst”) aufgebaute
Gesellschaft mit der Idee der gleichen Anerkennung vereinbar ist, er-
scheint allerdings in der Tat fragwiirdig: Kann man Achtung und Wert-
schidtzung separieren, oder miissten die herrschenden sozialen Bedin-
gungen gedndert werden? Auf diese Frage werde ich im Schlussab-
schnitt des Aufsatzes zurtickkommen.

2. Gleichheitskritik

Nachdem ich die Gleichheitsidee und deren heutige Relevanz verdeut-
licht habe, wird es leichter fallen zu sehen, weshalb die zeitgentssische
Gleichheitskritik nicht tiberzeugt. Als Reprasentanten dieser Kritik will
ich vor allem Harry Frankfurt herausgreifen, der in seinem Aufsatz

14 Das scheint Williams nicht zu sehen, denn er verhandelt Verteilungsfragen
unabhéngig vom Prinzip der gleichen Achtung.

16

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Gleichheit und Achtung die provokative Behauptung aufgestellt hat,
Gleichheit habe in keinem wie auch immer gearteten Sinne normative
Relevanz.'>

Grundsitzlich sieht Frankfurt nicht, warum es nicht reichen soll, genug
(fur ein gutes Leben) zu haben; den Vergleich mit Bessergestellten hilt
er fuir fehlgeleitet. Schlechte Leben seien ein Ubel, weil sie schlecht sind,
nicht weil sie schlechter seien als andere Leben (Frankfurt 2000: 41).

Speziell hinsichtlich des hier thematisierten Anspruchs auf gleiche Ach-
tung spricht Frankfurt einfach von Achtung und setzt sie der Gleichheit
entgegen. Angeblich werden beide von Egalitaristen verwechselt: Ach-
tung soll heifsen, Menschen angesichts ihrer wirklichen Eigenschaften
zu berticksichtigen, also (so Frankfurt) unparteilich und ohne Willkiir.
Mit Gleichheit habe das aber nichts zu tun; diese sei nur ein Beiprodukt,
wenn es keine relevanten Unterschiede gibt, also Mensch zu sein der
allein normativ ausschlaggebende Gesichtspunkt sei (Ebd.: 44ff.).

Merkwtiirdig an dieser Position erscheint bereits, dass wir offenbar von
gleicher Achtung reden, also kein Gegensatz vorzuliegen scheint, son-
dern Achtung von uns durch Gleichheit qualifiziert wird. Frankfurt
wiirde dazu wohl sagen, die Formulierung , gleiche Achtung” sei nur
Ausdruck der von ihm konstatierten Begriffsverwirrung. Also miissen
wir priifen, ob Achtung in Frankfurts Sinne tatsdchlich das meint, was
wir mit gleicher Anerkennung ausdrticken wollten.

Genau das leuchtet mir nicht ein. Achtung ist bei Frankfurt differentiell;
unterschiedliche Fahigkeiten und Leistungen bringen unterschiedliche
Achtung mit sich.’® Dagegen wendet sich aber die Idee der gleichen
Achtung - man verdient eben nicht mehr Respekt, weil man begabter
ist oder mehr geleistet hat. Es ist nicht zu sehen, dass Achtung und
Gleichheit von Egalitaristen verwechselt werden; die Rede von gleicher
Anerkennung hat vielmehr einen klaren Sinn. Eher verwechselt Frank-
furt etwas, namlich Achtung mit Wertschitzung, welche durchaus dif-
ferentiell ausfallen diirfte (s.0.).

In dhnlicher Weise scheitert auch Joseph Raz” Behauptung, das Prinzip
der gleichen Achtung sei nur rhetorisch egalitdr: Seiner Ansicht nach

15 Angelika Krebs ist moderater, denn sie gesteht wenigstens zu, dass Gleich-
heit bis zu einem gewissen Grad normativ relevant sein kann (Krebs 2000:
32f).

16 Bezeichnenderweise spricht Frankfurt von ,,angemessener” Achtung (Frank-
furt 2000: 42).

17

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

bedeutet die Rede von gleichem Respekt ,wenig mehr [...] als dass jede
Person zéhlen sollte” (Raz 2000: 53), und das Prinzip lasse sich ange-
messener formulieren als ,Mensch zu sein ist fiir sich genommen ein
hinreichender Grund fiir Respekt” (Ebd.: 63). Beides scheint mir nicht
zu stimmen. Dem Prinzip der gleichen Achtung zufolge soll eben nicht
jeder nur (irgendwie) zdhlen, sondern alle sollen gleich zdhlen; und es
geht auch nicht nur um einen hinreichenden Grund fiir (irgendeinen)
Respekt, sondern um gleichen Respekt.1”

Unparteilichkeit und Willkiirverbot als (laut Frankfurt) Bestandteile der
Achtung sind ebenfalls schwicher als das Prinzip der gleichen Aner-
kennung. Innerhalb des hierarchischen Rahmens galt die Ungleichbe-
handlung der Mitglieder unterschiedlicher Stinde eben nicht als will-
kirlich und auch nicht als parteiisch. Doch selbst wenn man argumen-
tieren konnte, dass das dennoch Willkiir sei (aber wie?), wére jedenfalls
eine ungleiche Anerkennung nach Leistung oder Begabung nicht im
selben Sinne willkiirlich - was Frankfurt ja auch unumwunden aus-
spricht. Eine solche Differenzierung der Anerkennung ist aber genau
das, was (wie gesehen) aus egalitdrer Sicht an der heutigen Gesellschaft
kritikwiirdig erscheint. Es kann also keine Rede davon sein, dass Ach-
tung in Frankfurts Sinne mit gleicher Achtung zusammenfallt.

Was stort Frankfurt dann an der Gleichheitsidee? Offenbar meint er,
dass sie die Menschen auf die falsche Fihrte lockt - sie schielten, wenn
sie an Gleichheit interessiert seien, zu sehr auf andere, denen es besser
geht (Frankfurt 2000: 49). Mit Ungleichheit ldsst sich leben, scheint die
Botschaft zu sein, solange das eigene Potential ausgeschopft werden
kann und anerkannt wird. Nur wer in einer relevanten Hinsicht nicht
respektiert werde, erleide einen moralisch zu berticksichtigenden Scha-
den; eine mogliche Schadigung durch den Vergleich mit anderen fiig-
ten sich die Menschen hingegen unnétig selbst zu.

Aber auch in dieser Hinsicht kann ich den behaupteten Gegensatz zwi-
schen Achtung und Gleichheit nicht sehen: Die von Frankfurt (Ebd.:
48f.) herausgestellten verletzenden und verstérenden Effekte der kom-
pletten Missachtung stellen sich auch ein, wenn Menschen weniger an-
erkannt werden als andere - sofern ihnen bewusst ist, dass sie gleich

17 Raz bezeichnet den Grundsatz der gleichen Achtung als Abschlussprinzip
(closure principle): Er soll anzeigen, dass nur eine bestimmte Eigenschaft (hier:
Menschsein) zu Anspriichen berechtigt. Das scheint mir aber ein Trick zu
sein, denn dass nur das Menschsein (und nichts anderes) z&hlt, ist erst dann
einsichtig, wenn man bereits voraussetzt, dass alle gleich zdhlen (Ladwig
(2006) sieht das ghnlich).

18

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

zdhlen. Die Kritik an der tiberzogenen Orientierung auf Bessergestellte
(die es ja durchaus geben mag) liegt hingegen auf einer ganz anderen
Ebene; dieses Problem ist sicher keine Konsequenz der Forderung nach
gleicher Anerkennung.

Vor dem Hintergrund der von mir explizierten gleichen Achtung lasst
sich auch verstehen, was Frankfurt grundsétzlich nicht versteht: Wa-
rum es nicht ausreicht, genug zu haben, sofern andere mehr haben. Das
ist nicht, wie Frankfurt unterstellt, selbstentfremdetes Schielen auf an-
dere, sondern es geht darum, dass man hinsichtlich der eigenen Anlie-
gen weniger zu zdhlen scheint als andere, also eine geringere Anerken-
nung erfahrt. Es ist durchaus nachvollziehbar, dass Menschen damit
nicht einverstanden sind. Anhand dieses Aspekts Iésst sich sogar ein-
sichtig machen, dass keineswegs jeder den auch im egalitaristischen La-
ger iiblichen Kompromiss akzeptieren muss, dass Ungleichheiten ge-
rechtfertigt sind, wenn sie die soziookonomische Lage der Schlechter-
gestellten verbessern (Rawls” Differenzprinzip): Die Bessergestellten
kommen dabei noch besser weg, und das kann als ein Zeichen einer ge-
ringeren Achtung der Schlechtergestellten gedeutet werden.'8

Ich will im Ubrigen nicht bestreiten, dass es das von Frankfurt heraus-
gestellte Phanomen gibt. Dass bestimmte Menschen(gruppen) in man-
chen gesellschaftlichen Konstellationen nicht nur weniger, sondern gar
nicht geachtet, also nicht als Menschen anerkannt werden, ist eine trau-
rige Tatsache - man denke an Sklaverei und Shoa (vgl. dazu insbeson-
dere Margalit 2000). Insofern hat Frankfurts Position ihre Berechtigung.
Diese géanzliche Missachtung ist auch sicherlich noch grausamer und
verletzender als eine Abstufung der Menschen - die unteren Stinde
wurden im Mittelalter immerhin als Menschen geachtet. Aber der hu-
manitidre Nonegalitarismus!® deckt eben nicht alles ab, was uns aus mo-
ralischer Perspektive interessieren kann. In dieser Hinsicht irrt Frank-
furt, und das festzuhalten ist wichtig, um zu erkennen, dass hier etwas
zu entscheiden ist. Damit ist nattirlich noch nicht gesagt, wer Recht hat

18 Nagel (1979: 110) macht deutlich, dass eine Schadigung der Selbstachtung ein
Grund sein kann, Ungleichheit trotz eigener materieller Besserstellung abzu-
lehnen. Insofern lésst sich die angedeutete Position evtl. auch im Rawlsschen
Rahmen vertreten, wenn man das Grundgut der Selbstachtung berticksich-
tigt. Allerdings ist es bezeichnend, dass Rawls (wie alle liberalen Egalitaris-
ten) nicht von wechselseitiger Achtung redet, sondern ein individuelles Gut
konstruiert.

19 Fir diese Formulierung sowie eine etwas anders gelagerte Kritik am huma-
nitdaren Nonegalitarismus vgl. Gosepath 2004: 180ff. Siehe dazu auch Schloth-
feldt 2012: 78ff.

19

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

- man kann durchaus der Meinung sein, dass der Egalitarismus tiber-
zogen und der humanitire Nonegalitarismus die plausiblere Position
ist. Dazu wird im folgenden Abschnitt mehr gesagt werden.

3. Folgerungen

Das Prinzip der gleichen Achtung oder Anerkennung ist wichtig, und
es ist nicht nur rhetorisch, sondern substantiell egalitér. Aber wie weit
reicht dieser Grundsatz, hat er nennenswerte sozialkritische Implikati-
onen?

Zunichst einmal kann man den Eindruck haben, dass es sich (wie bei
Williams) um ein sehr eingeschranktes und wenig radikales Prinzip
handelt. Kénnten nicht viele faktische Ungleichheiten bestehen bleiben,
sofern nur dafiir gesorgt ist, dass sich die Menschen trotz der Unter-
schiede als Gleiche anerkennen? Fiir rechtliche und politische Ungleich-
heit ist das zwar kaum vorstellbar - es wire zynisch zu sagen, Men-
schen wiirden gleich geachtet, wenn sie rechtlich schlechter gestellt sind
und politisch nicht mitbestimmen dtirfen. Aber es scheint weniger klar,
ob gleiche Achtung und unterschiedliche soziookonomische Stellung
nicht zusammengehen konnen.

Theoretisch wire die eben genannte Kombination denkbar, scheint mir,
und unter dieser Voraussetzung miisste man (sofern man es will) fiir
eine Beseitigung soziookonomischer Ungleichheiten zusitzlich argu-
mentieren. Aber de facto halte ich die angedachte Separierung von An-
erkennung und soziookonomischer Position fiir eine Illusion. Ganz of-
fensichtlich gelingt es den meisten nicht, Menschen unabhingig von ih-
rer Stellung und Leistung anzuerkennen, also Wertschédtzung und Ach-
tung zu trennen; die sozialen Ungleichheiten strahlen auf die Achtung
aus. Daftiir sprechen die im ersten Abschnitt dieses Artikels genannten
Beispiele, die sich leicht ergénzen liefSen.

Hinzu kommt, dass diejenigen, die schlechter dastehen, dies durchaus
mit einem gewissen Recht als eine Verletzung der gleichen Anerken-
nung (hinsichtlich ihrer Anliegen) empfinden konnen. Diese direkte
Implikation der gleichen Achtung reicht allerdings nicht so weit, dass
sie soziookonomische Ungleichheiten, die alle besser stellen, zwingend
ausschliefst; das gelingt nur tiber die zuvor geschilderten indirekten Fol-
gen fiir die wechselseitige Anerkennung.

20

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Wenn diese Bemerkungen zutreffend sind, lassen sich aus dem Prinzip
der gleichen Achtung durchaus radikale Schliisse ziehen. Es erscheint
mir nicht abwegig, dass unsere etablierte soziale Welt die Forderung
nach gleicher Anerkennung faktisch verletzt.? Inwieweit dem so ist,
also welche (funktionalen) Ungleichheiten hinsichtlich Status, Position
und 6konomischer Ausstattung noch mit dem Prinzip der gleichen
Achtung vereinbar sind, ist eine empirische Frage; dazu wiirde man
von den Sozialwissenschaften gerne mehr erfahren.?!

Nach meiner Einschitzung wiirde eine Welt, die das Prinzip der glei-
chen Achtung ernstnimmt, deutlich weniger soziookonomische Un-
gleichheiten zulassen als wir sie gewohnt sind, und sie wére in man-
chen Hinsichten wohl sehr anders gestaltet als die Gesellschaften, in de-
nen wir leben.?? Das hétte nattirlich seinen Preis. Eine solche Welt wire
weniger leistungsorientiert und damit weniger effizient, wiirde also
auch insgesamt weniger Wohlstand bieten. Mochte man diesen Preis
zahlen? Muss man ihn aus moralischen Griinden gar zu zahlen bereit
sein? Ich denke nicht, dass man muss - eine weniger anspruchsvolle
humanitdre Moral a la Frankfurt ist ja durchaus eine denkbare Alterna-
tive, und verschiedene Kompromisse zwischen Gleichheit und Effizi-
enz sind ebenfalls moglich. Ob und inwieweit man Egalitarist sein will,
muss letztlich jede(r) selbst beantworten, indem er/sie sich die Konse-
quenzen einer solchen Einstellung vor Augen fiihrt. Zwingend argu-
mentieren ldsst sich hier m.E. nicht mehr; man kann sich nur klarma-
chen, was bei der Entscheidung auf dem Spiel steht, und muss sich ein
eigenes Urteil bilden.

Abschliefiend festhalten l&sst sich jedoch, dass Gleichheit ein wichtiges
Ideal ist, das mindestens ein Stachel gegen die vorliegenden Verhalt-
nisse bleibt und von dem ich personlich hoffe, dass es sich mehr und

20 Man kénnte durchaus auch bezweifeln, ob die Differenz zwischen denjeni-
gen, die tiber Produktionsmittel verfiigen, und denjenigen, die von ihnen
(durch Lohnarbeit) abhingig sind, eine gleiche Achtung zulésst. Es fallt auf,
dass diese Ungleichheit von den heutigen Gleichheitsvertretern kaum einmal
in Frage gestellt wird.

21 Die etablierte Idee der Chancengleichheit scheint mir eher ein schlechter
Kompromiss zu sein, denn sie lduft in letzter Konsequenz darauf hinaus, die
soziookonomischen Unterschiede bestehen zu lassen. Das ist aber nicht
Gleichheit, welche vielmehr nahelegt, die Unterschiede einzuebnen.

22 Als Beispiel im Kleinen fiir eine egalitire Orientierung kénnte man koopera-
tiv organisierte Unternehmen heranziehen, in denen alle Werktatigen (von
Arbeitern tiber Ingenieure bis zum Management) gleich bezahlt werden und
sogar Unternehmensentscheidungen demokratisch abgestimmt werden.

21

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

mehr durchsetzen wird. Gleichheitskritikern wie Frankfurt ist entge-
genzuhalten: Wir Egalitaristen haben uns selbst sehr wohl richtig ver-
standen. Da du das, was wir wollen, nicht teilst, sind wir tatsdchlich
nicht im selben Lager - auch wenn wir uns hinsichtlich humanitarer
Forderungen und deren Vordringlichkeit einigen kénnen. Den zeitge-
nossischen Egalitaristen wiederum mochte man sagen: Ihr macht euch
zu wenig klar, welche Sprengkraft in der Idee der gleichen Anerken-
nung steckt, und wendet euch zu schnell den individualistisch aufge-
fassten Verteilungsfragen zu.

Literatur

Arneson R (1989): Equality and Equal Opportunity for Welfare. Philo-
sophical Studies 56: 77-93.

Cohen G (1989): On the Currency of Egalitarian Justice. Ethics 99: 906-
944.

Dworkin R (1981a): What is Equality? Part 1: Equality of Welfare. Phi-
losophy and Public Affairs 10: 185-246.

Dworkin R (1981b): What is Equality? Part 2: Equality of Resources. Phi-
losophy and Public Affairs 10: 283-345.

Frankfurt H (2000): Gleichheit und Achtung. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt
a. Main: Suhrkamp: 38-49.

Gosepath S (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egali-
tarismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Honneth A (1992): Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gramma-
tik sozialer Konflikte. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Krebs A (2000): Einleitung: Die neue Egalitarismuskritik im Uberblick.
In: Dies. (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 7-37.

Kymlicka W (1990): Contemporary Political Philosophy. An Introduction
Oxford: Oxford University Press.

Ladwig B (2006): Gerechtigkeit und Gleichheit. Ein Forschungsbericht.
Information Philosophie 3: 24-31.

22

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Liibbe W (1992): Rechtsgleichheit. Historisches Worterbuch der Philosophie
Bd. 8. Basel: Schwabe: 272-278.

Margalit A (2000): Menschenwtiirdige Gleichheit. In: Krebs A (Hg.):
Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik.
Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 107-116.

Nagel T (1979): Equality. In: Ders. (Hg.): Mortal Questions. Cambridge:
Cambridge University Press: 106-127.

Rawls ] (1971): A Theory of Justice. Cambridge/Mass.: Harvard Univer-
sity Press.

Raz ] (2000): Strenger und rhetorischer Egalitarismus. In: Krebs A (Hg.):
Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik.
Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 50-80.

Roemer ] (1996): Theories of Distributive Justice. Cambridge/Mass.: Har-
vard University Press.

Schlothfeldt S (2012): Gerechtigkeit. Berlin: De Gruyter.

Sen A (1992): Inequality Reexamined. Cambridge/Mass.: Harvard Uni-
versity Press.

Tugendhat E (1993): Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

Williams, Bernard (1978): Der Gleichheitsgedanke. In: Ders. (Hg.): Prob-
leme des Selbst. Philosophische Aufsiitze 1956-1972. Stuttgart: Reclam:
366-397.

23

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:

:04.0
‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Jorg Loschke
Egalitarismus und Parteilichkeit”

Egalitaristische Theorien zeichnen sich dadurch aus, dass sie dem Wert
der Gleichheit eine zentrale Rolle zusprechen. Aber Gleichheit wovon?
Und in welcher Hinsicht? Dies sind die eigentlichen Fragen. In einer be-
stimmten Hinsicht ldsst sich ndmlich bei allen zeitgentssischen Theo-
rien von einem ,egalitaristischen Niveau” (Kymlicka 1996: 11) reden,
das sie teilen: Jede ernstzunehmende Moraltheorie muss von der mora-
lischen Gleichwertigkeit aller Personen ausgehen und in diesem Sinne
der Gleichheit eine zentrale Rolle zusprechen. Abstufungen im morali-
schen Status von Personen, die sich etwa durch Hautfarbe, Geschlecht
oder sexuelle Orientierung ergeben, sind in dieser Auffassung nicht zu-
lassig. Dieser menschenrechtliche Egalitarismus ist wichtig, stellt er doch
eine wichtige Waffe gegen Sexismus, Nationalismus, Rassismus und
andere Formen von willkiirlicher, chauvinistischer Diskriminierung
dar.

Neben dieser basalen Form des Egalitarismus gibt es allerdings noch
ein weiteres und umfassenderes Verstindnis von Egalitarismus: Der
verteilungstheoretische Egalitarismus besagt, dass auch die Gerechtigkeit
einer Verteilung mafigeblich davon abhéngt, dass in einer naher zu be-
stimmenden Weise auf den Wert der Gleichheit Bezug genommen
wird. Manche Autoren leiten den verteilungstheoretischen Egalitaris-
mus direkt aus dem menschenrechtlichen ab, aber dies ist umstritten.
Mit Blick auf dieses weitere Egalitarismusverstandnis kann es durchaus
ernstzunehmende Theorien geben, die dem Wert der Gleichheit keine
zentrale Rolle zusprechen, zumindest mit Blick auf Verteilungsmuster.

Der menschenrechtliche und der verteilungstheoretische Egalitarismus
stimmen allerdings in einem wichtigen Punkt tiberein. Beide identifi-
zieren den moralischen Standpunkt mit dem Standpunkt der Unpartei-
lichkeit. Dies ist prima facie plausibel: Wenn Personen moralisch gleich-
wertig sind, diirfen von giiltigen moralischen Regeln keine willktirli-
chen Ausnahmen gemacht werden - etwa wegen der Hautfarbe, des
Geschlechts, oder der Beziehung, in der Personen zueinander stehen.

* Dieser Aufsatz entstand im Rahmen des vom Schweizerischen National-
fonds (SNF) geforderten Forschungsprojekts , Der normative Stellenwert ak-
teur-relativer Griinde”.

25

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Damit scheint der menschenrechtliche Egalitarismus aber in Konflikt
mit einem wichtigen Teil unserer moralischen Praxis zu stehen. Ein
zentrales sinnstiftendes Element menschlichen Lebens sind personliche
Beziehungen - Freundschaften, romantische Liebespartnerschaften, Fa-
milienbeziehungen. Solche Beziehungen implizieren aber gerade keine
Unparteilichkeit, sondern Parteilichkeit: Die Interessen bestimmter Per-
sonen werden stédrker gewichtet als die Interessen von Fremden. Dies
ist nicht nur eine deskriptive Aussage, sondern eine normative: Die be-
teiligten Personen schulden einander mehr als Fremden; sie haben spe-
zielle Pflichten gegeneinander. Dies kann insbesondere aus Sicht des
verteilungstheoretischen Egalitarismus problematisch sein. Wenn El-
tern die Interessen ihrer Kinder hoher gewichten als die Interessen
fremder Kinder, kann dies etwa dazu fithren, dass materielle Ungleich-
heiten iteriert werden. Zudem héngen die Chancen einer Person unter
anderem von der Forderung ab, die sie als Kind durch die Eltern erfah-
ren haben. Die Familie, in die eine Person hineingeboren wird, ist ein
zufélliger Faktor, der die Lebenschancen massiv beeinflusst. Sind per-
sonliche Beziehungen und spezielle Pflichten daher problematisch?
Steht der Egalitarismus in einer Weise mit unserer moralischen Praxis
in Konflikt, die ihn zu einer unplausiblen Position macht? Oder lassen
sich Egalitarismus und Parteilichkeit vereinbaren?

Im Folgenden werde ich einige grundsitzliche Uberlegungen zu diesen
Fragen anstellen, ohne dabei zu reklamieren, endgtiltige Antworten zu
liefern. Vielmehr soll es darum gehen, das eigentliche Problem zu loka-
lisieren und zu tiberlegen, welche Wege erfolgreich sein konnten, um
es zu losen, und welche nicht. Zunichst werden also einige grundsatz-
liche Uberlegungen zum Egalitarismus angestellt, die dabei helfen, das
eigentliche Problem zu bestimmen; es wird gezeigt, dass das Problem
tiefer geht, als viele Autoren annehmen. Anschliefend werden einige
Losungsvorschldge diskutiert, die unzureichend zu sein scheinen. Der
Punkt, an dem diese Ansétze scheitern, weist allerdings auf eine Mog-
lichkeit hin, wie Egalitarismus und Parteilichkeit versohnt werden kon-
nen; der Text schliefSt mit der Skizze eines moglichen Losungsansatzes.

1. Der Egalitarismus: Allgemeine Bemerkungen

Eine Theorie ist egalitaristisch, wenn sie dem Wert der Gleichheit eine
zentrale und unabgeleitete Rolle zuspricht (Krebs 2002: 108). Mit dieser
Bestimmung ist allerdings noch nicht viel gesagt. Gleichheit ist ein
dreistelliges Pradikat (Gosepath 2004): A und B sind gleich mit Blick auf

26

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

X. Um eine Gleichheitsrelation darstellen zu konnen, muss immer ein
tertium comparationis angegeben werden, also der Aspekt, mit Blick auf
den zwei Personen (oder Entitédten allgemein) als gleich gelten konnen.
Der menschenrechtliche Egalitarismus bestimmt als Hinsicht der
Gleichheit den moralischen Wert einer Person: A und B sind gleich mit
Blick auf ihren jeweiligen moralischen Wert. Dies darf nattirlich nicht
als deskriptive These missverstanden werden - vielmehr ist es eine nor-
mative Aussage dariiber, wie Personen behandelt werden sollen, ndm-
lich als gleichwertige Wesen.

Aber auch diese Aussage fordert weitere Spezifizierung. Was bedeutet
es, Personen als gleichwertige Wesen zu behandeln? Der verteilungs-
theoretische Egalitarismus bietet eine Antwort auf diese Frage. Zwei
Personen werden demzufolge als gleichwertige Wesen behandelt,
wenn die moralische Gleichheit sich auch als Gleichheit in der Vertei-
lung naher zu bestimmender Giiter niederschldgt. Beztiglich der Kon-
zeptionalisierung der zu verteilenden Giiter gibt es verschiedene Vor-
schldge - Grundgtiter (Rawls 1975), Ressourcen (Dworkin 1981), Fahig-
keiten (Sen 1992) oder Chancen auf Wohlergehen (Arneson 1989) sind
einige Vorschldge. Welche dieser Optionen zu préferieren ist, muss an
dieser Stelle nicht entschieden werden; wichtig ist, dass ein verteilungs-
theoretischer Egalitarismus entweder die These vertritt, dass das ent-
sprechende Gut gleich verteilt werden muss oder zumindest die Gleich-
verteilung eines Gutes die Ausgangsposition darstellt, von der Abwei-
chungen gerechtfertigt werden miissen.

Dieser letzte Punkt ist wichtig. Auch verteilungsegalitaristische Theo-
rien konnen ungleiche Verteilungen befiirworten, ohne deshalb den
Charakter als egalitaristische Theorien einzubtifien. Wenn eine Theorie
die Gleichverteilung eines Gutes als Ausgangsposition betrachtet, von
der aus Abweichungen zu begriinden sind, spricht sie dem Wert der
Gleichheit eine zentrale Rolle zu und zihlt insofern als egalitaristische
Theorie. Fuir Prinzipien gerechtfertigter Ungleichheiten gibt es ebenfalls
verschiedene Vorschldge. Fiir gliicksegalitaristische Theorien in der
Nachfolge Dworkins ist das Verantwortungsprinzip mafigeblich: Un-
gleichverteilungen werden als gerechtfertigt angesehen, wenn sie sich
auf eigenverantwortliches Handeln von Individuen zurtickfiihren las-
sen. Eine ungleiche Verteilung, die auf Faktoren zurtickzufiihren ist, fiir
die eine Person nicht verantwortlich ist, wird dagegen als moralisch un-
zuldssig betrachtet und muss durch entsprechende Mafinahmen veran-
dert werden (Dworkin 1981). Das Differenzprinzip von Rawls sieht Un-
gleichheiten dagegen als gerechtfertigt an, wenn durch die ungleiche

27

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Verteilung die Schlechtestgestellten einer Gesellschaft absolut gesehen
besser gestellt sind als in einem Zustand der Gleichverteilung (Rawls
1975).

Erneut muss nicht entschieden werden, welche Option tiberzeugender
ist. Wichtig ist vielmehr die Frage nach dem Verhiltnis von menschen-
rechtlichem und verteilungstheoretischem Egalitarismus. Ist der men-
schenrechtliche Egalitarismus eine hinreichende Bedingung fiir den
verteilungstheoretischen Egalitarismus? Lasst sich der verteilungstheo-
retische Egalitarismus direkt aus dem menschenrechtlichen ableiten?

Manche Autoren bejahen dies. Ein prominentes Beispiel ist Ernst Tu-
gendhat, der die , Prasumtion der Gleichheit” (Tugendhat 1997) - die
These, dass Ungleichverteilungen begriindungsbediirftig sind und
Gleichverteilung die nicht weiter hinterfragte Ausgangposition dar-
stellt - direkt aus einem Menschenrechtsegalitarismus ableitet. Er argu-
mentiert dabei folgendermaflen: Moralische Forderungen miissen allen
von ihnen betroffenen Personen gegentiber gerechtfertigt werden, sonst
hitten diese keinen Grund, den Forderungen zu folgen. Eine religiose
Rechtfertigung, die allgemein akzeptiert wird, kann nicht mehr gelin-
gen. Vielmehr muss die Rechtfertigung eines Moralsystems darin beste-
hen, dass die Moral den eigenen Interessen dient. Ohne ein jenseitiges
Heilsversprechen kann keine Person akzeptieren, dass ihren Interessen
ein geringerer Stellenwert eingerdaumt wird als den Interessen anderer
Personen. Eine Moraltheorie, die einer Person einen geringeren morali-
schen Wert zuspricht, kann von dieser Person also nicht akzeptiert wer-
den, und daher muss eine moderne, nicht-religiose Moral den men-
schenrechtlichen Egalitarismus als Grundpramisse aufweisen.

Aus diesen Uberlegungen leitet Tugendhat den verteilungstheoreti-
schen Egalitarismus ab. Wenn ein Moralsystem nur dann gerechtfertigt
ist, wenn es allen Betroffenen gegeniiber gerechtfertigt werden kann,
dann ist auch eine Verteilung nur gerecht, wenn sie allen Beteiligten ge-
geniiber gerechtfertigt werden kann. Eine ungleiche Verteilung kann
gegeniiber den Schlechtergestellten nicht gerechtfertigt werden ohne
Angabe von Griinden, die sie selbst akzeptieren kénnen. Kénnen solche
Griinde nicht vorgebracht werden, muss also gleich verteilt werden.
Der verteilungstheoretische Egalitarismus folgt in dieser Auffassung di-
rekt aus dem menschenrechtlichen - dies kann man als Implikationsthese
bezeichnen.

Die Implikationsthese ist allerdings umstritten. Erstens ldsst sich gegen
Tugendhat einwenden, dass seine Argumentation mitnichten zeigt,

28

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

dass aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus der verteilungstheo-
retische folgt. Was Tugendhat vielmehr zeigt, ist, dass eine Verteilung
immer gemdfs relevanter Kriterien erfolgen muss. Eine Gleichverteilung
ist ebenso auf relevante Kriterien bezogen wie jede andere Art der Ver-
teilung, und insofern ldsst sich nicht davon reden, dass die Gleichver-
teilung in irgendeiner Weise ausgezeichnet wire (Rosenthal 2006). Tu-
gendhat scheint eher zu zeigen, dass aus dem menschenrechtlichen
Egalitarismus das Gebot der Unparteilichkeit folgt, denn Unparteilich-
keit bedeutet gerade, sich nur von Kriterien leiten zu lassen, die in einer
gegebenen Situation relevant sind. Ich komme auf diesen Punkt zurtick.

Ein weiterer Einwand, der gegen die Implikationsthese spricht, kam im
Zuge der sogenannten ,Why Equality”-Debatte auf. Gleichheit wird in
Verteilungssituationen nicht mehr als zentraler und unabgeleiteter
Wert begriffen, sondern als Nebenprodukt, das sich einstellt, wenn die
berechtigten Ansprtiche von Personen erfiillt sind. Diese Anspriiche
werden ihrerseits aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus heraus
bestimmt. Wenn beispielsweise alle Personen Anspruch auf die Chance
auf ein gutes Leben haben und diese Anspriiche erfiillt sind, stellt sich
im Ergebnis Gleichheit ein: Alle Personen sind gleich darin, dass sie die
Chance auf ein gutes Leben haben. Dies liegt aber nicht daran, dass
Gleichheit einen unabgeleiteten Wert darstellt, sondern daran, dass alle
Anspriiche erfiillt worden sind. Der verteilungstheoretische Egalitaris-
mus, so die Kritik, verwechselt Gleichheit und Allgemeinheit (Raz 1986,
Frankfurt 1997, Krebs 2002).

Bisweilen wird sogar die Kritik vorgebracht, dass der verteilungstheo-
retische Egalitarismus - je nach Ausrichtung - dem menschenrechtli-
chen Egalitarismus direkt widerspricht. Diese Kritik richtet sich insbe-
sondere gegen gliicksegalitaristische Ansitze, die das Verantwortungs-
prinzip als Prinzip gerechtfertigter Ungleichheiten begreifen. Ungleich-
heiten, die auf eigenverantwortliches Handeln bzw. eigene Entschei-
dungen zurtickgefiihrt werden kénnen, sind in einer solchen Auffas-
sung berechtigt, wiahrend Ungleichheiten, die auf Faktoren zurtickge-
hen, fiir die eine Person nicht verantwortlich ist - beispielsweise ihre
nattirliche Ausstattung mit Talenten - ungerecht sind und ausgeglichen
werden miissen. Dies kann zu der Konsequenz fithren, dass Personen,
die aufgrund eigener Entscheidungen in existenzielle Not geraten, kei-
nen Anspruch auf Hilfe haben, sondern um Almosen betteln miissen.
Umgekehrt miissen Personen, die einen Nachteil erleiden, der nicht auf
eigenverantwortliches Handeln zurtickgeht - etwa weil sie untalentiert

29

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

sind - ihre eigene unverschuldete Minderwertigkeit beweisen, um ei-
nen Anspruch auf Ausgleichszahlungen geltend zu machen. In beiden
Féllen fiihrt eine egalitaristische Position zu demiitigenden Konsequen-
zen (Anderson 1999). Eine Demiitigung besteht ihrerseits in der Herab-
wiirdigung eines Menschen und seinem Ausschluss aus der Gemein-
schaft von Personen mit gleichem Status (Margalit 1999). Demiitigun-
gen widersprechen damit den Forderungen des menschenrechtlichen
Egalitarismus, da die gedemiitigte Person nicht behandelt wird wie eine
gleichwertige Person, und in diesem Sinne ist eine verteilungstheoreti-
sche Position, die zu demiitigenden Konsequenzen fiihrt, mit dem men-
schenrechtlichen Egalitarismus nicht vereinbar.

Diese Uberlegungen legen nahe, dass der menschenrechtliche Egalita-
rismus keine hinreichende Bedingung fiir den verteilungstheoretischen
Egalitarismus darstellt. Aus der Annahme der moralischen Gleichwer-
tigkeit aller Personen ldsst sich nicht ohne weiteres ableiten, welches
Verteilungsmuster aus Gerechtigkeitsgriinden gefordert ist. Der men-
schenrechtliche Egalitarismus scheint aber eine notwendige Bedingung
des verteilungstheoretischen Egalitarismus zu sein. Es ist schwer zu se-
hen, wie ein verteilungstheoretischer Egalitarismus begriindet werden
konnte ohne die Annahme des gleichen moralischen Werts aller Perso-
nen. Der menschenrechtliche Egalitarismus ist dabei die grundlegen-
dere Annahme - was schon dadurch deutlich wird, dass Vertreter wie
Kritiker des verteilungstheoretischen Egalitarismus ihre Argumente
aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus heraus entwickeln.

Auch wenn aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus der vertei-
lungstheoretische nicht notwendig folgt, ldsst sich doch die Forderung
nach Unparteilichkeit ableiten. Insofern lohnt es sich, die Verbindungen
zwischen menschenrechtlichem Egalitarismus einerseits und Unpartei-
lichkeitsforderungen andererseits ein wenig genauer zu betrachten.
Dies ist Gegenstand des folgenden Abschnitts.

2. Egalitarismus und Unparteilichkeit

Unparteilichkeit kann auf verschiedene Weisen operationalisiert wer-
den. Grundsitzlich bedeutet Unparteilichkeit aber, ,sich ausschliefSlich
von Uberlegungen leiten zu lassen, von denen man annimmt, dass sie
den besonderen Fall, der gerade vorliegt, betreffen, und den Versu-
chungen zu widerstehen, die zu einem Verhalten fithren wiirden, das
jenen widerspricht” (Mill 2006: 69). In diesem Sinne ist beispielsweise

30

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

ein Schiedsrichter unparteiisch, wenn er sich bei der Entscheidung, ob
er einen Elfmeter gibt oder nicht, nur von der Uberlegung leiten lasst,
ob ein Spieler im Strafraum ein Foul begangen hat. Er ist dagegen par-
teiisch, wenn er eine irrelevante Erwagung in seine Entscheidung ein-
fliefen ldsst - beispielsweise die Tatsache, dass der Spieler bei Bayern
Miinchen spielt und nicht beim 1. FC Kaln.

Fiir moralische Entscheidungssituationen gilt dasselbe: Um zu entschei-
den, was sie tun soll, ldsst sich eine unparteiische Akteurin nur von
Uberlegungen leiten, die in der entsprechenden Situation relevant sind.
Es geht also um die Identifizierung der moralischen Griinde, die in ei-
ner bestimmten Situation vorliegen. Moralische Griinde werden ihrer-
seits durch den moralischen Wert von Personen erzeugt; da der men-
schenrechtliche Egalitarismus besagt, dass alle Personen den gleichen
Wert haben, scheint er die These zu implizieren, dass der moralische
Wert jeder Person die gleichen Griinde erzeugt: Was sie gebieten oder
verbieten, unterscheidet sich weder in ihrem Inhalt noch in ihrer Stiarke
von Person zu Person.

An dieser Stelle stellt sich nun die Herausforderung durch personliche
Beziehungen. Freundschaften, Familienbande und romantische Part-
nerschaften gehoren zu den wichtigsten sinnstiftenden Elementen
menschlichen Lebens, aber sie scheinen egalitaristischen Forderungen
zu widersprechen. Schon Rawls diskutiert gerechtigkeitstheoretische
Probleme, die sich durch Familien ergeben konnen, beeinflusst die Fa-
milie, in die eine Person hineingeboren wird, doch ihre Lebenschancen
enorm (Rawls 1979: 335). Andere Autoren folgen ihm in diesen Befiirch-
tungen und rechtfertigen die Familie durch pragmatische Uberlegun-
gen, etwa dass Familie wichtig ist, um einen Gerechtigkeitssinn zu ent-
wickeln (Munoz-Darde 1998), oder weil sie alles in allem das kleinere
Ubel darstellt (Archard 2010). Typischerweise wird darauf hingewie-
sen, dass personliche Beziehungen unproblematisch sind, wenn staatli-
che Institutionen fiir Hintergrundgerechtigkeit sorgen (Tan 2010). Die
Wirkung, die personliche Beziehungen auf Verteilungsmuster haben
konnen, sollen daher durch politische Mafinahmen gelindert werden.

Wie die vorangegangen Uberlegungen zeigen, stellt sich fiir den vertei-
lungstheoretischen Egalitarismus allerdings ein tieferliegendes Prob-
lem als die Tatsache, dass personliche Beziehungen Effekte hervorrufen
konnen, die durch politische Mafinahmen korrigiert werden konnten.
Der menschenrechtliche Egalitarismus ist eine notwendige Bedingung
fur den verteilungstheoretischen Egalitarismus und besagt, dass der
moralische Wert jeder Person gleich ist und moralische Griinde von

31

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

gleichem Inhalt und gleicher Stdrke erzeugt. Personliche Beziehungen
scheinen dem aber zu widersprechen: Eltern begehen einen morali-
schen Fehler, wenn sie die Interessen ihrer Kinder zumindest in be-
stimmten Situationen nicht stérker gewichten als die Interessen anderer
Personen - Parteilichkeit ist in bestimmten Situationen moralisch gefor-
dert (Rachels 1989) und konstitutiv fiir die Richtigkeit einer Handlung
(Scheffler 2010a). Dies gilt womdoglich sogar nicht nur mit Blick auf
Handlungen, sondern auch mit Blick auf Urteile: Freundschaften oder
andere Arten von personlichen Beziehungen implizieren eine schwache
Pflicht zur epistemischen Parteilichkeit, also zu einer wohlwollenderen
Beurteilung des Anderen im Vergleich zu Fremden (Stroud 2006, Keller
2007). In solchen Fillen unterscheiden sich die (moralischen oder epis-
temischen) Griinde, die sich an eine Person richten, je nach der Bezie-
hung, in der sie zu einer anderen Person steht.

Das eigentliche Problem fiir den verteilungstheoretischen Egalitaris-
mus, das sich aus personlichen Beziehungen ergibt, sind also nicht ihre
moglichen Effekte auf Verteilungsmuster. Vielmehr zieht die Praxis
personlicher Beziehungen die Grundannahme in Zweifel, dass der mo-
ralische Wert jeder Person stets die gleichen Griinde generiert. Und dies
ist eine konzeptionelle Frage, keine, die durch politische Mafinahmen
gelost werden konnte. Der Egalitarismus kann daher nur tiberzeugen,
wenn erklart werden kann, wie der gleiche moralische Wert von Perso-
nen unterschiedliche Griinde erzeugen kann. Dies ist keine leichte Auf-
gabe, wie im Folgenden gezeigt wird.

3. Menschenrechtlicher Egalitarismus und Parteilichkeit

Werte konnen subjektiv oder objektiv sein. Subjektive Werte griinden
in Wertungen eines Akteurs, sind also auf seine Priferenzen bezogen
und enthalten so einen Bezug zum Handelnden und seiner besonderen
Situation. Beispielsweise hat ein Panini-Aufkleber von Miroslav Klose
keinen sonderlich starken objektiven Wert. Wenn es aber der letzte Auf-
kleber ist, den ich brauche, um mein Sammelalbum fiir die Fuf$ball-
Weltmeisterschaft zu vervollstaindigen und mir ein vollstindiges Al-
bum sehr wichtig ist, hat der Aufkleber fiir mich einen subjektiven
Wert, der seinem objektiven Wert nicht entspricht. Dadurch erzeugt er
fur mich besondere Handlungsgriinde, die andere Personen nicht ha-
ben: Ich habe einen Grund, Panini-Aufkleber zu kaufen, bis ich den letz-
ten Aufkleber gefunden habe, oder im Internet nach einschliagigen
Tauschborsen zu suchen, durch die ich meine tiberzahligen Aufkleber

32

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

gegen den fehlenden Sticker eintauschen kann etc. Bei subjektiven Wer-
ten ist es offensichtlich unproblematisch, dass sie verschiedene Griinde
fur verschiedene Personen erzeugen.

Der moralische Wert von Personen ist aber kein subjektiver, sondern
ein objektiver Wert. Er entsteht nicht auf gleiche Weise durch Priferen-
zen anderer Personen: Wer keine Familie, Freunde oder romantische
Partner hat, ist kein moralisches Freiwild. Es muss also gezeigt werden,
wie ein objektiver Wert, der unabhéngig von Préferenzen od-er Wert-
schitzung existiert, fuir verschiedene Personen verschiedene Griinde
generieren kann. Und dies scheint keine einfache Aufgabe zu sein:
Wenn objektive Werte unabhangig von der Wertschiatzung von Perso-
nen Griinde generieren, richten sich diese Griinde auch an alle Perso-
nen. Jede Person hat dementsprechend Griinde, sich auf angemessene
Weise zu den Werten zu verhalten. Das bedeutet nicht in jedem Fall,
den entsprechenden Wert zu maximieren - andere Verhaltensweisen
als eine Maximierung konnen dem Wert eher angemessen sein (Scanlon
1998). Grundsitzlich gilt aber, dass die angemessene Reaktionsweise
auf einen objektiven Wert ebenfalls objektiv gtiltig ist, also nicht im blo-
en Ermessen eines wertenden Subjekts liegt.

Wie kann der moralische Wert einer Person als objektiver Wert also
Griinde generieren, die sich von Person zu Person unterscheiden? Ein
Losungsvorschlag stammt von Joseph Raz. Raz betont, dass niemand
auf alle objektiven Werte gleichermafien reagieren kann. Dies gilt ins-
besondere fiir nicht-moralische Werte: Sein Leben der Philosophie zu
widmen und die eigenen Fahigkeiten als Pianist zur Vollendung zu
bringen, sind beides angemessene Reaktionen auf Werte. Aber den we-
nigsten Personen sind beide Arten von Wertreaktionen in ihrem Leben
moglich: Wer ein moglichst guter Pianist werden will, hat meistens gar
keine Zeit, sein Leben zusitzlich der Philosophie zu widmen. Raz un-
terscheidet daher drei verschiedene Arten von moglichen (angemesse-
nen) Wertreaktionen: Personen konnen Werte anerkennen (acknow-
ledging value), Werte respektieren (respecting value) und sich auf Werte
einlassen (engaging with value) (Raz 2001). Die Arten unterscheiden sich
in dem Umfang, in dem sie Griinde erzeugen: Die Anerkennung eines
Wertes erzeugt Griinde, den Wert angemessen in den eigenen Gedan-
ken zu reprasentieren und diese Anerkennung symbolisch zum Aus-
druck zu bringen. Einen Wert zu respektieren erzeugt Griinde, beste-
hende Instanziierungen des Wertes zu schiitzen und zu bewahren. Sich
auf einen Wert einzulassen erzeugt dagegen umfassende Griinde -

33

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Griinde, den Wert zu foérdern, neue Instanziierungen des Wertes her-
vorzubringen, den Wert in seinem eigenen Leben eine zentrale Rolle
zuzusprechen etc. Es handelt sich um drei aufeinander aufbauende Stu-
fen: Wer einen Grund respektiert, fiir den ergeben sich auch die
Griinde, die durch die Anerkennung des Wertes entstehen. Der Wech-
sel von einer Stufe der Wertreaktion zu einer hoheren Stufe fiigt ent-
sprechend weitere Handlungsgriinde zu den bereits bestehenden
hinzu. Diese Unterscheidung tibertrdgt Raz auf die Frage nach der Re-
aktion auf den Wert von Personen: Dass der moralische Wert einer Per-
son fiir A und B unterschiedliche Griinde generiert, ist in dieser Auffas-
sung darauf zurtickzufiihren, dass A den Wert der Person respektiert,
wéhrend B sich auf diesen Wert einldsst.

Dieser Losungsvorschlag tiberzeugt allerdings nicht. Die Analogie zwi-
schen dem moralischen Wert von Personen und den erwédhnten nicht-
moralischen Werten ist problematisch: Zweifelsohne kann kaum je-
mand sowohl in der Philosophie als auch im Klavierspiel seine Talente
zur Perfektion bringen - die entsprechenden Handlungsmuster sind zu
komplex und daher zu zeitintensiv. Sich einem dieser Werte zu ver-
schreiben, bedeutet nicht nur singuldre Handlungsgriinde zu haben,
sondern Sequenzen von Handlungsgriinden - dem Akteur ergeben
sich Griinde, die mit Blick auf Griinde existieren, nach denen er vorher
gehandelt hat. Es ist gerade das tégliche Uben, das dazu fiihrt, dass der
Wert klassischer Klaviermusik irgendwann Handlungsgriinde gene-
riert, deren Inhalt etwa darin besteht, ein Konzert zu geben oder mit
dem Uben eines besonders komplizierten Stiickes zu beginnen - wer
taglich philosophiert, Texte liest und Aufsétze schreibt und daher keine
Zeit hat, Klavier zu tiben, fiir den ergeben sich diese Griinde entspre-
chend nicht.

Dies gilt aber nicht in gleichem Mafle fiir den moralischen Wert von
Personen. Nehmen wir das folgende Beispiel: Als Teil der besonderen
Pflichten, die sich aus Freundschaften ergeben, mag die gegenseitige
Hilfe beim Umzug gelten. Auch wenn dies keine sonderlich starke
Pflicht ist, kann eine entsprechende Bitte eines Freundes nicht ohne wei-
teres ausgeschlagen werden - zumindest ist eine Entschuldigung oder
Erkldrung angemessen, und der blofle Hinweis darauf, keine Lust zum
Kisten schleppen zu haben, ist keine angemessene Entschuldigung. Im
Gegenteil, eine solche Reaktion auf die Bitte um Umzugshilfe wiirde
wohl Reaktionen hervorrufen, die typisch sind ftir moralisches Fehlver-
halten - der Freund wiirde womoglich Groll hegen, und der Akteur

34

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

selbst wiirde sich womoglich schdmen oder hitte ein schlechtes Gewis-
sen. Im Gegensatz dazu kann die Bitte um Umzugshilfe eines Fremden
ohne Entschuldigung ausgeschlagen werden. Hier liegt keine entspre-
chende Pflicht vor. Es existiert zwar ein Grund fiir die entsprechende
Handlung - einem Fremden beim Umzug zu helfen ist keine irrationale
oder unverstandliche Handlung - aber einem Fremden beim Umzug zu
helfen und dafiir eigene Pline abzusagen ist nicht verpflichtend, son-
dern supererogatorisch.

Der Unterschied dieser beiden Fille - Hilfe zugunsten eines Freundes
und Hilfe zugunsten eines Fremden - ldsst sich allerdings nicht ange-
messen dadurch erkldren, dass man sich auf den Wert des Freundes
einldsst, auf den Wert des Fremden aber nicht (sondern ihn lediglich
respektiert). Die Beziehung mit dem Freund spielt keine epistemische
Rolle, um die vorliegenden Griinde zu identifizieren - im Beispiel bittet
der Fremde ja um Umzugshilfe, sodass der Akteur weifs, dass es einen
moralischen Grund gibt, dem Fremden zu helfen. Die Existenz des
Grundes hangt ebenfalls nicht davon ab, dass der Akteur sich auf den
Wert des Freundes einldsst, nicht aber auf den Wert des Fremden: Im-
merhin existiert auch ohne Beziehung ein entsprechender Grund, und
das bedeutet, dass der Grund nicht dadurch entsteht, dass er in eine Se-
quenz von Handlungen eingebettet ist, wie es bei den genannten Pro-
jekten der Fall ist, die sich auf nicht-moralische Werte beziehen.

Ein anderer Vorschlag, das Problem der unterschiedlichen Griinde zu
losen, kommt von Simon Keller (zum Folgenden vgl. auch Loschke
2014). Wie Raz verortet Keller (2013) den Grund spezieller Pflichten im
Wert von Personen. Die Tatsache, dass der gleiche Wert von Personen
unterschiedliche Grpnde erzeugt, erklart Keller durch._eine Kombina-
tion verschiedener Uberlegungen: Erstens durch eine Uberlegung, die
er als Kantianisch bezeichnet (Ebd.: 129). Bei dem moralischen Wert ei-
ner Person und dem moralischen Wert einer anderen Person handelt es
sich demnach um inkommensurable Werte. Die Anspriiche einer Per-
son, die sich aus ihrem Wert ergeben, konnen daher nicht gegen die An-
spriiche einer anderen Person aufgerechnet werden. Auch wenn
Fremde also den gleichen Wert haben wie Personen, mit denen ein Ak-
teur personliche Beziehungen fiihrt, haben diese Fremden keinen An-
spruch auf dieselben Handlungen, die der Akteur zugunsten seiner Na-
hestehenden vollzieht. Zweitens bringt Keller partikularistische Erwa-
gungen ins Spiel (Ebd.: 132), wobei er an Uberlegungen anschliefit, die
von Jonathan Dancy (2004) entwickelt wurden. Griinde verhalten sich
einer solchen partikularistischen Theorie zufolge nicht konstant - eine

35

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Erwédgung kann in einer Situation einen Handlungsgrund darstellen, in
einer anderen Situation aber nicht. Was als Grund z&hlt, ist demzufolge
kontextabhingig. Die Tatsache, dass der Wert einer Person im einen
Fall Handlungsgriinde fiir mich generiert (ndmlich dann, wenn die Per-
son mir nahesteht), bedeutet demzufolge nicht, dass der Wert einer an-
deren (fremden) Person, obschon es sich um den gleichen Wert handelt,
fur mich dieselben Handlungsgriinde erzeugt. Drittens betont Keller
(2013: 125) einen konsequentialistischen Gedanken: Es ist denkbar, dass
auf den Wert von Personen insgesamt am besten reagiert wird, wenn
bestimmte Arrangements getroffen werden. Wenn Eltern beispiels-
weise insbesondere auf den Wert ihrer eigenen Kinder statt auf den
Wert fremder Kinder reagieren, kann dies insgesamt zu der grofitmog-
lichen Menge an angemessenen Reaktionen auf den Wert aller Kinder
fithren. Dem gleichen Wert von Personen wére somit am besten durch
Praktiken der Parteilichkeit Rechnung getragen.

Allerdings lassen sich gegen alle drei Punkte Einwdnde formulieren.
Der partikularistische Aspekt steht vor dem Problem, dass der Partiku-
larismus Parteilichkeit nicht angemessen fixieren kann. Einer solchen
Position zufolge verhalten Griinde sich nicht konstant, weswegen der
Wert einer Person mir bestimmte Handlungsgriinde liefert, die der
Wert anderer Personen nicht erzeugt. Wenn der Partikularismus wahr
ist, kann dies aber zu weitaus radikaleren Konsequenzen fiihren: Die
radikale Kontextabhéngigkeit von moralischen Griinden kann auch be-
deuten, dass der Wert einer mir nahestehenden Person mir heute Hand-
lungsgriinde liefert, aber nicht nachste Woche, weil sich ndchste Woche
die Umstdnde auf eine Weise gedndert haben, die die griindegenerie-
rende Kraft des moralischen Werts dieser Person aufser Kraft setzt.
Auch wenn ein solches Szenario unrealistisch sein mag, kann es in ei-
nem partikularistischen Ansatz nicht ausgeschlossen werden. Kellers
partikularistische Uberlegung kann also eventuell den menschenrecht-
lichen Egalitarismus mit dem Gedanken verschnen, dass der Wert
mancher Personen besondere Handlungsgriinde generiert, aber nur um
den Preis der Instabilitit spezieller Pflichten. Eine solche Instabilitét
spezieller Pflichten widerspricht aber der moralischen Praxis, die Par-
teilichkeit als konstitutiv fiir die Richtigkeit einer Handlung auffasst -
die These, dass Eltern spezielle Pflichten gegentiber ihren Kindern ha-
ben, besagt sicherlich mehr als die These, dass der Wert des eigenen
Kindes, gegeben bestimmter giinstiger Umstidnde, besondere Hand-
lungsgriinde fiir Eltern erzeugt.

36

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Fir den konsequentialistischen Aspekt ergibt sich das Problem, dass
die soziale Funktion bestimmter Arrangements von Wertreaktionen
schlicht nicht ausreicht, um gerechtfertigte Parteilichkeit zu begriinden.
Es ist ndmlich durchaus denkbar, dass ein Arrangement, in dem nicht
angemessen auf den Wert einiger weniger Personen reagiert wird, eine
noch hohere soziale Funktion erfiillt - alles hdngt davon ab, was mit
»sozialer Funktion” gemeint ist. Entweder wird die Funktion nicht-mo-
ralisch bestimmt, dann scheint eine Instrumentalisierung weniger Per-
sonen nicht ohne weiteres ausgeschlossen zu sein. Oder die Funktion
wird selbst moralisch aufgefasst, etwa indem sie dem moralischen Ziel
dient, die grofStmogliche angemessene Reaktion auf den Wert von Per-
sonen herbeizufiihren. In diesem Fall kann die Instrumentalisierung
von Personen zu nicht-moralischen Zwecken ausgeschlossen werden,
aber es ergibt sich ein weiteres Problem: Konstitutiv fiir konsequentia-
listische Positionen ist eine Maximierungslogik. Aber wenn es um die
Maximierung eines bestimmten Wertes geht, sind punktuelle Vernach-
lassigungen - oder sogar Verletzungen - dieses Wertes durchaus denk-
bar (McNaughton u. Rawling 1991). Nehmen wir den Fall, dass die an-
gemessene Reaktion auf den Wert eines Kindes darin besteht, dass der
eigene Vater sich um es kitmmert. Es sind nun Félle denkbar, in denen
einige Viter ihre Kinder vernachlédssigen wiirden, aber durch die Ver-
nachléssigung eines einzelnen anderen Kindes dazu gebracht werden
konnten, sich um ihre eigenen Kinder zu kiimmern - zum Beispiel, weil
die Vernachlassigung dieses einen Kindes ihnen vor Augen fiihrt, wie
schlimm die Vernachléssigung von Kindern ist. In einem solchen Fall
wiére die richtige Handlung fiir den Vater dieses einzelnen Kindes, es
zu vernachldssigen - selbst dann, wenn er sich eigentlich um das Kind
kiimmern wiirde: Auf diese Weise wiirden die anderen Viter zu ange-
messenen Wertreaktionen gebracht und daher die grofitmogliche
Menge an angemessenen Wertreaktionen herbeigefiihrt, und in einer
Maximierungslogik ist dies das angestrebte Ziel. Eine Theorie, die es
zumindest denkbar erscheinen ldsst, dass die Vernachldssigung des ei-
genen Kindes nicht nur gerechtfertigt, sondern sogar gefordert sein
kann, kann den Gedanken, dass Parteilichkeit konstitutiv fiir die Rich-
tigkeit einer Handlung ist, aber nicht mehr angemessen einholen.

Auch der Kantianische Gedanke kann spezielle Pflichten nicht mit dem
menschenrechtlichen Egalitarismus versshnen. Die Inkommensurabili-
tét des jeweiligen moralischen Werts verschiedener Personen sowie der
Anspriiche, die sich aus diesem Wert je ergeben, kann erkldren, warum
es besondere Handlungsgriinde zugunsten weniger Personen geben

37

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

kann, ohne dass dadurch eine Minderwertigkeit anderer Personen im-
pliziert ist. Es ist aber nicht klar, inwiefern dies spezielle Pflichten be-
griindet. Nach Keller impliziert die Inkommensurabilitit, dass Ansprii-
che nicht gegeneinander aufgerechnet werden kénnen und dass deswe-
gen die Personen, zu deren Gunsten nicht gehandelt wird, sich nicht
beklagen konnen; dies soll spezielle Pflichten rechtfertigen. Es ist aber
nicht klar, ob diese Folgerung wirklich aus der Inkommensurabilitéts-
these gezogen werden kann. Genauso gut konnte man fiir das Gegenteil
argumentieren: Die Person, auf deren Wert nicht angemessen reagiert
wird, hat immer noch Grund sich zu beklagen, denn sie kann geltend
machen, dass ihre Anspriiche zwar nicht gegen die Anspriiche der an-
deren Person aufgerechnet werden konnen, dies aber auch im umge-
kehrten Fall gilt. Wenn die Inkommensurabilitit der Werte bedeutet,
dass die Person, zu deren Gunsten nicht gehandelt wird, keinen Grund
zu Klage hat, dann gilt dies in jedem Fall, gleichgiiltig, in welcher Be-
ziehung der Handelnde selbst zu der Person steht. Die eigenen
Freunde, Kinder oder Familienangehdorige konnten dann auch keine
Handlungen einfordern, sofern zugunsten von Fremden gehandelt
wird - die Anspriiche sind ja inkommensurabel. Damit geht aber erneut
der Gedanke verloren, dass Parteilichkeit konstitutiv fiir die Richtigkeit
einer Handlung sein kann und es spezielle Pflichten gegeniiber be-
stimmten Personen gibt. Eine moralische Pflicht impliziert ja gerade,
dass Handlungen eingefordert werden konnen - in erster Linie (aber
nicht exklusiv) von der Person, gegentiber der die Pflicht besteht (Dar-
wall 2006). Wenn also die Personen, mit denen ein Akteur eine person-
liche Beziehung unterhilt, im Fall einer Vernachldssigung zugunsten
anderer keinen Grund zur Klage haben, existieren ihnen gegentiber
auch keine speziellen Pflichten. Der Kantianische Gedanke kann somit
zwar den menschenrechtlichen Egalitarismus abbilden, dies aber auf
Kosten des Gedankens spezieller Pflichten - und die Vereinbarkeit von
menschenrechtlichem Egalitarismus und speziellen Pflichten ist ja ge-
rade, was in Frage steht.

Es lasst sich somit festhalten, dass weder Raz noch Keller tiberzeugend
einsichtig machen kénnen, wie der Wert einer Person unterschiedliche
Griinde generieren kann und dies im Ergebnis zu speziellen Pflichten
gegeniiber bestimmten Personen fiihrt. Es konnte daher der Gedanke
naheliegen, dass es die Beziehung ist, die hier eine entscheidende Rolle
spielt. Einer einflussreichen Position zufolge erzeugt nicht der Wert ei-
ner Person, sondern die Beziehung, in der ein Akteur zu ihr steht,
Griinde der Parteilichkeit (Scheffler 1997, Jeske 2007, Kolodny 2007).
Dies mag zunichst einleuchten, immerhin scheint die Beziehung, in der

38

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

ein Akteur zu einer Person steht, eine wichtige Rolle in der Erkldrung
und Rechtfertigung von Handlungen zu spielen. Wenn ich beispiels-
weise meinem Freund beim Umzug helfe und anschlieflend gefragt
werde, warum ich so gehandelt habe, besteht eine naheliegende Ant-
wort darin, auf meine Freundschaft zu verweisen: Ich habe ihm gehol-
fen, weil er mein Freund ist. Die Tatsache, dass er mein Freund ist, scheint
also meine Handlung zu rechtfertigen bzw. zu erkldren, und insofern
scheint es sich um einen Grund zu handeln: Griinde rationalisieren
Handlungen und spielen daher in einer Rechtfertigung oder Erklarung
einer Handlung eben die Rolle, die die Freundschaft in diesem Beispiel
innehat.

Vertreter solcher beziehungszentrierter Ansédtze weisen darauf hin,
dass dies keine Abstufung im moralischen Wert von Personen impli-
ziert. Die moralische Gleichwertigkeit von Personen wird dadurch ein-
geholt, dass alle Beziehungen als gleichwertig erachtet werden. Ich habe
entsprechend besondere Griinde, zugunsten meiner Freunde zu han-
deln, aber ich muss gleichzeitig einsehen, dass andere Personen ebenso
besondere Griinde haben, zugunsten ihrer Freunde zu handeln -
Griinde, die jeweils durch die Freundschaften generiert werden - und
dies bedeutet, dass ich die Freundschaften anderer Personen respektie-
ren muss. Diese anderen Beziehungen generieren entsprechend eben-
falls Handlungsgriinde fiir mich, die aber einen anderen Inhalt haben
als die Griinde, die durch meine eigenen Freundschaften fiir mich er-
zeugt werden. In erster Linie handelt es sich um Griinde, die fremden
Beziehungen nicht zu untergraben oder auf andere Art zu gefdhrden
(Scheffler 2010b). Der menschenrechtliche Egalitarismus tibertrégt sich
entsprechend auf einen Beziehungsegalitarismus (Beziehungen sind
gleichwertig), und der Beziehungsegalitarismus kann immer noch
durch den menschenrechtlichen Egalitarismus erklédrt werden: Dass Be-
ziehungen tiberhaupt wertvoll sind, kann dadurch erklart werden, dass
sie zu den sinnstiftenden Elementen menschlichen Lebens gehoren;
und dass geschiitzt werden muss, was einem menschlichen Leben Sinn
verleiht, l4sst sich durch den Wert der Person erkldren. Weil Personen
(moralischen) Wert haben, sind ihre Wiinsche, Bediirfnisse und Interes-
sen moralisch relevant. Und weil alle Personen moralisch gleichwertig
sind, sind es auch ihre Beziehungen.

Wenn nun Beziehungen Griinde generieren, und diese griindegenerie-
rende Kraft von Beziehungen durch den moralischen Wert der invol-
vierten Personen entsteht, kann leicht erklart werden, warum der Wert
einer Person in einem Fall Griinde generiert, im anderen dagegen nicht:

39

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Es istin dieser Auffassung streng genommen nicht der moralische Wert
einer Person, der die Griinde generiert, sondern die Beziehung; der mo-
ralische Wert einer Person ist dagegen die Voraussetzung dafiir, dass
Beziehungen Griinde erzeugen konnen. Menschenrechtlicher Egalita-
rismus und Parteilichkeit bzw. spezielle Pflichten sind dann versshnt.
Ist diese Losungsstrategie tiberzeugend?

Bei nidherem Uberlegen stellen sich hier ernsthafte Zweifel ein. Wenn es
wirklich die Beziehung wére, die Handlungsgriinde generiert - etwa
den Grund, seinem Freund beim Umzug zu helfen - dann wiirde ein
solcher Grund auflerhalb der Beziehung nicht existieren. Ich hitte dem-
entsprechend einen Grund, meinem Freund beim Umzug zu helfen,
aber keinen Grund, einem Fremden beim Umzug zu helfen. Aber ich
habe einen solchen Grund mit Blick auf den Fremden - keine Pflicht,
aber einen Grund. Es kann daher nicht die Beziehung sein, die den
Grund erzeugt, meinem Freund beim Umzug zu helfen. Der bezie-
hungszentrierte Losungsansatz scheitert daher ebenfalls.

4. Konklusion

Der menschenrechtliche Egalitarismus ist eine notwendige Bedingung
fur den verteilungstheoretischen Egalitarismus. Personliche Beziehun-
gen bringen den verteilungstheoretischen Egalitarismus in theoretische
Bedrangnis: Nicht nur, weil sie unverdiente Vor- oder Nachteile erzeu-
gen oder iterieren kénnen (ein Problem, das grundsitzlich durch poli-
tische Mafinahmen zu losen wire), sondern vielmehr, weil sie die
Grundannahme des verteilungstheoretischen Egalitarismus in Zweifel
zu ziehen scheinen, ndmlich die Annahme, dass Personen moralisch
gleichwertig sind und daher der moralische Wert jeder Person die glei-
chen Handlungsgriinde generiert. Es wurden verschiedene Strategien
diskutiert, auf diese Herausforderung zu reagieren, allerdings haben
sich die bisher vorgebrachten Losungsvorschlidge als ungentigend er-
wiesen. Dadurch scheint sich ein Dilemma fiir die verteilungstheoreti-
sche Egalitaristin zu ergeben: Entweder gibt sie die These des men-
schenrechtlichen Egalitarismus und damit die Grundlage ihrer eigenen
Position auf, oder sie gibt die These auf, dass personliche Beziehungen
besondere Pflichten implizieren; damit stellt sie sich aber gegen einen
wesentlichen Teil unserer moralischen Praxis. Wie erwihnt, ldsst sich
dieses Dilemma nicht durch politische Mafinahmen l6sen, die die Ef-

40

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

fekte von personlichen Beziehungen auf Verteilungsmuster ausglei-
chen. Das Problem stellt sich auf einer tieferen, konzeptionellen Ebene,
die von blofien Umverteilungsmafsnahmen nicht bertihrt wird.

Steht der Egalitarismus somit vor dem Dilemma, entweder seine
Grundannahme aufgeben zu miissen oder eine wesentliche moralische
Praxis als grundsitzlich unmoralisch verdammen zu miissen? Dies
wadre vorschnell geurteilt. Es gibt noch eine weitere Moglichkeit, mit
dem Problem spezieller Pflichten umzugehen, das ich im Folgenden
kurz skizzieren mochte, auch wenn sie an dieser Stelle nicht im Detail
ausbuchstabiert werden kann.

Die diskutierten Losungsvorschldge stimmen darin tiberein, dass sich
das Problem der Vereinbarkeit von Egalitarismus und Parteilichkeit mit
Blick auf den Inhalt von Griinden ergibt: Wer in einer Beziehung mit
einer anderen Person steht, so die Annahme, hat besondere Griinde zu
bestimmten Handlungen, und dies bedeutet, dass Beziehungen inhalt-
lich weitreichendere Griinde implizieren. Dies ist im Fall der bezie-
hungszentrierten Ansitze besonders deutlich. Beziehungen erzeugen
Griinde, und dies ist in erster Linie eine Frage nach dem Inhalt der
Griinde, die sich jeweils an eine Person richten: Der Inhalt der Griinde,
die eine Person hat, spricht fiir bestimmte Handlungen zugunsten Na-
hestehender, aber nicht zugunsten Aufienstehender. Dies erwies sich
allerdings als unplausibel. Auch bei den Ansitzen von Raz und Keller
ging es um Erwagungen inhaltlicher Art: Raz unterscheidet drei Arten,
wie eine Person angemessen auf Werte reagieren kann, und die eigent-
liche Differenz dieser Arten besteht im Umfang der jeweiligen Griinde;
beim Umfang eines Grundes handelt es sich aber ebenfalls um eine in-
haltliche Frage. Auch Keller teilt diese Grundannahme - nehmen wir
nur sein Kantisches Argument als Beispiel: Wenn die Anspriiche von
Personen inkommensurabel sind, kann dies eben bedeuten, dass die
Anspriiche (bzw. Bedtirfnisse) einer Person fiir mich Griinde erzeugen,
aber nicht die Anspriiche einer anderen Person - erneut geht es um eine
inhaltliche Frage: Fiir welche Handlungen habe ich jeweils einen
Grund?

Die diskutierten Losungsvorschlige, die sich auf den Inhalt von Griin-
den konzentrieren, schienen allesamt nicht ganzlich zu tiberzeugen. Da-
mit ist aber eine andere Moglichkeit noch nicht ausgerdumt: Es ist mog-
lich, dass Beziehungen nicht den Inhalt von Griinden verandern, son-
dern ihre jeweilige Stirke. Der menschenrechtliche Egalitarismus
konnte dann dadurch eingeholt werden, dass der Wert jeder Person in-
haltlich identische Griinde fiir jede andere Person generiert, aber diese

41

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Griinde sich in ihrer jeweiligen Stirke unterscheiden, je nach der Bezie-
hung, in der eine Person zu einer anderen steht. Dies wire in Einklang
mit den genannten Wertiiberlegungen: Natiirlich generiert nicht jeder
Wert fiir jede Person dieselben Griinde, was die Stirke des Grundes an-
geht - daftir spricht schon die Tatsache, dass die Kapazitit einer Perso-
nen zu angemessenen Wertreaktionen begrenzt ist. Im genannten Bei-
spiel des Philosophen, der nicht gleichzeitig Pianist werden kann, be-
deutet dies aber nicht, dass der Wert der klassischen Musik inhaltlich
keine Griinde fiir den Philosophen erzeugt: Die Griinde, die durch die-
sen Wert erzeugt werden, richten sich inhaltlich nach wie vor an den
Philosophen. Die Stdrke dieser Griinde ist aber im Vergleich zu der
Starke der Griinde, die sich durch den Wert der Philosophie ergeben,
derartig schwach, dass sie in den allermeisten Féllen tibertrumpft wer-
den. Im Zweifelsfall mag ihre Stirke sogar Null sein, sodass es wirkt,
als wiirden die Griinde nicht existieren.

Mehr miisste gesagt werden, um diesen Vorschlag tiberzeugend auszu-
buchstabieren. Insbesondere stellt sich nattirlich die Frage, warum Be-
ziehungen die Stérke von Griinden auf diese Weise verdndern konnen.
Und es stellt sich die Frage nach den praktischen Implikationen dieser
Auffassung. Zumindest ldsst sich aber sagen, dass ein solcher Ansatz
einen Weg weist, wie das konzeptionelle Problem, das sich ftir den ver-
teilungstheoretischen Egalitarismus ergibt, gelost werden kann.

Literatur
Anderson E (1999): What is the Point of Equality? Ethics 109: 287-337.

Archard D (2010): The Family. A Liberal Defence. Basingstoke: Palgrave
Macmillan.

Arneson R (1989): Equality and Equal Opportunity for Welfare. Philo-
sophical Studies 56: 77-93.

Dancy ] (2004): Ethics without Principles. Oxford: Oxford University
Press.

Darwall S (2006): The Second-Person Standpoint. Morality, Respect, and Ac-
countability. Cambridge: Harvard University Press.

Dworkin R (1981): What is Equality? Part 2: Equality of Resources. Phi-
losophy & Public Affairs 10: 283-345.

42

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Frankfurt H (1997): Equality and Respect. Social Research 64: 3-15.

Gosepath S (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egali-
tarismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Jeske D (2007): Rationality and Moral Theory. How Intimacy Generates Rea-
sons. New York: Routledge.

Keller S (2013): Partiality. Princeton: Princeton University Press.

Keller S (2007): The Limits of Loyalty. Cambridge: Cambridge University
Press.

Kolodny N (2003): Love as Valuing a Relationship. The Philosophical Re-
view 112: 135-189.

Krebs A (2002): Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer
Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Kymlicka W (1996): Politische Philosophie heute. Eine Einfiihrung. Frank-
furt a. Main/New York: Campus.

Loschke J (2014): Partiality, Agent-Relative Reasons, and the Individu-
als View. Social Theory and Practice 40: 673-682.

Margalit A (1999): Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung.
Frankfurt a. Main: Fischer.

McNaughton D & Rawling P (1991): Agent-Relativity and the Doing-
Happening Distinction. Philosophical Studies 63: 167-185.

Mill JS (2006): Utilitarismus. Hamburg: Felix Meiner.

Munoz-Darde V (1998): Rawls, Justice in the Family and the Justice of
the Family. The Philosophical Quarterly 48: 335-352.

Rachels ] (1989): Morality, Parents, and Children. In: Graham G &
LaFollette H (Hgg.): Person to Person. Philadelphia: Temple Uni-
versity Press: 46-62.

Rawls ] (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

Raz] (2001): Value, Respect, and Attachment. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Raz J (1986): The Morality of Freedom. Oxford: Clarendon Press.

Scanlon T (1998): What We Owe to Each Other. Cambridge: Harvard Uni-
versity Press.

43

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Rosenthal, ] (2006): Der Primat der Gleicheit, oder: der Symmetriesatz
in Ernst Tugendhats Ethik. In: Scarano N & Suarez M (Hgg.):
Ernst Tugendhats Ethik. Einwinde und Erwiderungen. Miinchen:
C.H. Beck: 134-152 und 319-321.

Scheffler S (2010a): Morality and Reasonable Partiality. In: Feltham B &
Cottingham ] (Hgg.): Partiality and Impartiality. Morality, Special
Relationships, and the Wider World. Oxford: Oxford University
Press: 98-130.

Scheffler, Samuel (2010b): What is Egalitarianism? In: Ders. (Hg.): Equal-
ity and Tradition. Questions of Value in Moral and Political Theory.
Oxford: Oxford University Press: 175-207.

Scheffler S (1997): Relationships and Responsibilities. Philosophy and
Public Affairs 26: 189-209.

Sen A (1992): Inequality Reexamined. New York: Harvard University
Press.

Stroud S (2006): Epistemic Partiality in Friendship. Ethics 116: 498-524.

Tan KC (2010): Equality and Special Concern. Canadian Journal of Philos-
ophy 40: 73-98.

Tugendhat E (1997): Dialog in Leticia. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

44

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Angelika Krebs
»~Was von allein wiachst, wird weggemacht.”
Natur, Gleichheit und Gerechtigkeit

Wie wichtig ist die Idee der Gleichheit fiir Gerechtigkeit? Welche Rolle
spielt die Gleichheit zwischen Menschen in einer gerechten Welt? Ist
eine gerechte Welt eine, in der alle Menschen tiber gleich viele Ressour-
cen verftigen, um ihre Vorstellung vom guten Leben zu verwirklichen?

Ich glaube, nein. Die Idee der Gleichheit ist nicht sonderlich wichtig fiir
Gerechtigkeit. Mitunter ist sie der Gerechtigkeit sogar abtraglich. Mit
der These, dass Gerechtigkeit mit Gleichheit nicht viel zu tun hat,
schwimme ich gegen den Strom der Zeit. Fiir die meisten Menschen gilt
Gleichheit als Inbegriff von Gerechtigkeit. Gleichheit ist ein Hurra-
Wort. Das ist so im Leben wie in der Philosophie. Der Mainstream der
politischen Gegenwartsphilosophie von John Rawls tiber Ronald
Dworkin zu Amartya Sen begreift Gerechtigkeit als Gleichheit.

Eine Bitte habe ich an Sie vorweg. Stecken Sie mich mit meiner gleich-
heitskritischen StofSrichtung nicht gleich in die politisch rechte Ecke. Sie
bekdmen dann namlich alles in den falschen Hals. So einfach liegen die
Dinge nicht: Fiir Gleichheit, also politisch links, gegen Gleichheit, also
politisch rechts. Das zeigt schon der von mir herausgegebene Sammel-
band Gleichheit oder Gerechtigkeit (Krebs 2000a), der die wichtigsten
Gleichheitskritiker der Gegenwart versammelt. Mit Michael Walzer
und Avishai Margalit sind da namhafte linke Intellektuelle mit von der
Partie.

Der Aufbau meines Artikels ist wie folgt. Auf einen grofien gerechtig-
keitstheoretischen Teil (1-4) folgt ein kleiner angewandter Teil (5). Der
erste gerechtigkeitstheoretische Teil kldrt zundchst die Begriffe der
Gleichheit (1) und des Egalitarismus (2), um dann Kritik am Egalitaris-
mus zu tiben (3) und eine bessere Alternative, den Humanismus, anzu-
bieten (4). Dieser Teil ist philosophisch anspruchsvoll, trocken und abs-
trakt. Der zweite angewandte Teil ist, wie schon die Uberschrift, ein Zi-
tat aus einem Roman von Peter Kurzeck, zeigt, ansprechender, konkre-
ter und plastischer. Er macht die allgemeinen Uberlegungen des ersten
Teils fiir einen bestimmten Schauplatz der Gerechtigkeit fruchtbar, un-
seren Umgang mit der Natur. Dieser Schauplatz ist in den letzten Jahr-
zehnten aus dem Abseits zu einem der Hauptschauplidtze avanciert.

45

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Mein Augenmerk liegt dabei, wiederum im Gegenzug zur alles domi-
nierenden Klimadebatte, auf der , Ausraumung” der Landschaft. Nach
einem geographischen, bildnerischen und dichterischen Aufweis der
galoppierenden Landschaftszerstorung trete ich fiir ein Recht auf
Schonheit und Heimat ein.

1. Gleichheit

Dem Gleichheitsbegriff ndhert man sich am besten tiber Kontexte, in
denen er unproblematisch funktioniert, wie deskriptive Kontexte der
Messung verschiedener Objekte auf ihr Gewicht, ihre Lange oder Ge-
schwindigkeit hin.

1.1. Deskriptive Gleichheit: Gleich viel Butter, Mehl und Zucker im
Pfundkuchen

Gleichheit l4sst sich in deskriptiven oder beschreibenden Kontexten fassen
als Ununterscheidbarkeit mindestens zweier Objekte in einer relevanten Hin-
sicht oder gemessen an einem relevanten Standard.!

Der Gleichheitsbegriff steht damit zwischen dem Begriff der Identitit,
der Ununterscheidbarkeit in jeder Hinsicht (z.B. Gottlob Freges Mor-
gen- und Abendstern), und dem Begriff der Ahnlichkeit, der Fast-Unun-
terscheidbarkeit in relevanter Hinsicht (z.B. der Geschmack von Pfirsi-
chen und Nektarinen).

Stellen Sie sich vor, Sie backen einen , Pfundkuchen”, in den jeweils ein
Pfund Mehl, Zucker und Butter gehoren. Sie nehmen eine digitale Kii-
chenwaage und schiitten zunéchst so viel Mehl auf die Waage, bis die
Waage 500 Gramm anzeigt. Sie wiederholen diesen Vorgang mit dem
Zucker und der Butter. Sie haben dann gleich viel Mehl, Zucker und
Butter. Mehl, Zucker und Butter sind ununterscheidbar gemessen an
dem fiir das Backen eines Pfundkuchens relevanten Standard ,ein
Pfund auf der Kiichenwaage”.

1 So definiert denn auch Peter Westen (1990: 39) den Gleichheitsbegriff in sei-
nem Buch Speaking of Equality, der derzeit griindlichsten Analyse des Gleich-
heitsbegriffes.

46

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Anstatt Gewichtsgleichheit mit einer nicht-komparativen Waage, wie
der digitalen Kiichenwaage, zu messen, kann man sich auch einer kom-
parativen Waage, der Balkenwaage orientalischer Mirkte zum Beispiel,
bedienen. Die komparative Waage nimmt uns den Vergleich der Mess-
ergebnisse ab, sagt uns dafiir aber nichts tiber das absolute Gewicht der
gewogenen Objekte. Fiir das Backen eines Pfundkuchens ist eine kom-
parative Waage daher nicht ohne weiteres geeignet.

1.2. Normative Gleichheit: Alle Menschen sind gleich

Normative Gleichheit ldsst sich genauso fassen wie deskriptive Gleich-
heit, ndmlich als Identitdt mindestens zweier Objekte gemessen an ei-
nem geeigneten Standard. Nur handelt es sich bei diesem Standard nun
um einen praskriptiven oder vorschreibenden Standard, der besagt, was
sein soll, und nicht mehr um einen deskriptiven, der nur misst, was der
Fall ist. Dass alle Menschen normativ gleich sind, heifst dann, dass sie
gleich sind in dem, was fiir sie sein soll, wie sie behandelt werden sollen
oder was sie selbst zu tun haben, in ihren Rechten und Pflichten also.

Wie bei deskriptiver Gleichheit muss man auch bei normativer Gleich-
heit dazu sagen, gemessen an welchem Standard genau man verschie-
dene Objekte fiir gleich befindet. Der elliptische Charakter vieler Gleich-
heitsforderungen - man denke nur an ,Alle Menschen sind gleich”,
»,Chancengleichheit” oder ,Gleichheit vor dem Gesetz” - war und ist
denn auch oft Ursache von Verwirrung.

1.3. Komparative versus absolute Standards: Erster Mann: ,Wie
geht es IThren Kindern?” - Zweiter Mann: , Im Vergleich wozu?”

Die Standards zur Messung normativer Gleichheit konnen, wie im de-
skriptiven Fall auch, komparativer oder nicht-komparativer Art sein.2
Nicht-komparative praskriptive Standards geben absolute Werte fiir alle
betrachteten Objekte vor. Ein Beispiel eines nicht-komparativen préa-
skriptiven Standards fiir die Verteilung eines Kuchens an alle Anwe-
senden ist: ,Jeder Anwesende soll satt werden”.

2 Der ,locus classicus” fiir die Unterscheidung zwischen komparativen und
nicht-komparativen Gerechtigkeitsstandards ist Joel Feinbergs Aufsatz Non-
comparitive Justice (1974).

47

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Ein Beispiel eines komparativen oder relationalen praskriptiven Stan-
dards der Kuchenverteilung ist dagegen: ,, Alle Anwesenden sollen ein
gleich grofles Stiick Kuchen erhalten”. Dass komparative Standards
nicht tiberall angemessen sind, macht der in der Uberschrift angefiihrte
kleine Witz deutlich.

1.4. Redundante versus eigentliche Gleichheit: Alle Menschen
sollen gleich-sein-darin;dass-sie genug zu essen haben

Nur komparative praskriptive Standards zielen auf Gleichheit. Ihnen
kommt es auf die Ununterscheidbarkeit der betrachteten Objekte in der
relevanten Hinsicht an. Nicht-komparative Standards zielen gar nicht
auf Gleichheit. Ihnen kommt es auf die Erfiillung gewisser absoluter
Messwerte fiir alle Objekte an. Die mit dieser Erfiillung einhergehende
Ununterscheidbarkeit der Objekte bezogen auf die absoluten Mess-
werte ist nur eine Begleiterscheinung oder ein Nebenprodukt der Erfiil-
lung dieser Messwerte fiir alle. Gleichheit sitzt hier auf Allgemeinheit
auf. Die Gleichheitsterminologie ist redundant. Es geht nichts verloren,
wenn man anstelle von: ,,Alle Menschen sind normativ gleich darin,
dass sie genug zu essen haben sollen” einfach nur sagt: ,, Alle Menschen
sollen genug zu essen haben” (vgl. wiederum die Uberschrift).

Im komparativen Fall ist die Gleichheitsterminologie dagegen nicht re-
dundant. Man kann zwar anstelle von: , Alle Kinder sind normativ
gleich darin, dass sie ein gleich grofies Stiick Kuchen erhalten sollen”
auch einfach sagen: , Alle Kinder sollen ein gleich grofses Stiick Kuchen
erhalten”, aber das , gleich” in , gleich grofies Sttick Kuchen” wird man
nicht los.

Wir konnen damit einen redundanten oder rhetorischen Gebrauch der
Gleichheitsterminologie von ihrem eigentlichen oder strengen Ge-
brauch unterscheiden.

2. Egalitarismus

Eine Konzeption von Gerechtigkeit ist egalitaristisch, wenn sie Gerechtig-
keit wesentlich iiber Gleichheit versteht, also Gleichheit als ein zentrales
und unabgeleitetes Ziel von Gerechtigkeit ansieht, als moralischen
Selbstzweck oder Eigenwert.

48

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

2.1. Eigenwert der Gleichheit: P1 steht G zu, weil andere P2,..., Pn
G auch haben

Anders gesagt, bestimmt eine egalitaristische Gerechtigkeitstheorie das
einem jeden gerechtermafien Zustehende wesentlich relational od-er
komparativ, mit Blick auf andere, und nicht absolut, unabhéngig von an-
deren. Die Standardform von Gerechtigkeitsanspriichen im Egalitaris-
mus ist demnach: Person P1 steht Gut G zu, weil andere Personen P2,
..., Pn G auch haben oder bekommen haben. In den Worten von Derek
Parfit:

Fuir eine wirklich egalitaristische Position hat Gleichheit intrinsi-
schen Wert, ist Gleichheit an sich gut. [...] Dem Egalitarismus geht es
um Relationen, darum auf welchem Niveau im Vergleich zu ande-
ren sich eine jede Person befindet (Parfit 2000: 86, 97).

2.2. Hinsicht der Gleichheit: ,, Equality of What?”

Die Hinsicht, in welcher der Egalitarismus Gleichheit unter den Men-
schen verwirklichen will, ist gewohnlich ihre Moglichkeit, gut zu leben,
ihre Lebensaussichten. Die sogenannte ,, Equality of What?”-Debatte kreist
um die Frage, wie man diese Hinsicht genauer interpretiert. Die einen
wollen die Gleichheit der Lebensaussichten festmachen an der Verfii-
gung tiber gleich viele Ressourcen (,, equality of resources”: Ronald Dwor-
kin, Eric Rakowski, Philippe Van Parijs) oder Grundgititer (John Rawls).
Die anderen bestimmen die Gleichheit der Lebensaussichten als Gleich-
heit der Gelegenheit zur Erlangung von Wohlergehen (, equality of op-
portunity to welfare”/, access to advantage”: Richard Arneson, Gerald Co-
hen, John Roemer). Wieder andere interpretieren das Gleichheitsideal
als Gleichheit der Funktionsfahigkeit (,,equality of capability to function”:
Amartya Sen).?

Die Hinsicht ,Lebensaussichten” (wie auch immer genauer interpre-
tiert) erfahrt im Egalitarismus allerdings meist noch eine Einschran-
kung auf unverdiente Lebensaussichten, da Menschen mitunter selbst et-
was daftir konnten, wie gut oder schlecht sie im Vergleich zu anderen
dastehen. Wenn die einen hart arbeiten oder sparen, wiahrend die ande-
ren ,sich auf die faule Haut legen” oder ,, das Geld zum Fenster heraus-
schmeifien”, und die einen fortan iiber bessere Lebensaussichten verfii-

3 Fiir einen Uberblick tiber die , Equality of What?“-Debatte vgl. Cohen 1993.

49

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

gen als die anderen, diirfe dies nicht als Verletzung der normativ gebo-
tenen Gleichheit gelten, sondern sei moralisch ganz in Ordnung. Fiir
ihre Entscheidungen miissten die Menschen schon selbst einstehen.
Egalisiert miisse nur werden, was Menschen einfach so zuféllt, zum Bei-
spiel die Gaben der Natur, der dufleren wie der inneren, Erbschaften
oder Geschenke.

2.3. Gleichheit nicht der einzige Eigenwert: Nichts fiir alle ware
auch gleich viel

Gleichheit muss nicht der einzige Eigenwert sein, den eine egalitaristi-
sche Gerechtigkeitstheorie verfolgt. Typischerweise verbindet eine ega-
litaristische Theorie den Eigenwert von Gleichheit mit dem Eigenwert
von Wohlfahrt. Denn Gleichheit unter den Menschen ldsst sich schliefs-
lich auch dadurch schaffen, dass man alle umbringt, wie William Fran-
kena schreibt: ,wenn ein Herrscher alle seine Untertanen in Ol braten
wiirde und dann selbst hineinsprénge, wire das keine Ungleichheit in
der Behandlung [Ubers. d. Verf.]” (Frankena 1962: 17).

Dieses Beispiel macht die Notwendigkeit des Ubergangs von einem
,reinen” Egalitarismus, mit nur dem einen Eigenwert Gleichheit, zu ei-
nem , pluralistischen” Egalitarismus, mit zumindest einem weiteren Ei-
genwert fiir Wohlfahrt deutlich.

2.4. Gleichheit nicht immer Trumpf: John Rawls’ Differenzprinzip

Der pluralistische Egalitarismus sollte zudem vielleicht ,moderat” ge-
nug sein, um im Konfliktfall , Gleichheit versus Wohlfahrt” nicht immer
Gleichheit Trumpf sein zu lassen, sondern Abstriche an Gleichheit um
einer hoheren Lebensqualitit fiir alle willen hinzunehmen. Ein berithm-
tes Beispiel fiir einen moderaten, pluralistischen Egalitarismus ist John
Rawls” Abmilderung des Gleichheitsprinzips zum Differenzprinzip, das
Ungleichheiten, welche die absolute Position der am schlechtest Gestell-
ten anheben, als gerecht ausweist.

Damit ist das Grundmuster der egalitaristischen Gerechtigkeitskonzep-
tion vorgestellt: Der Egalitarismus kombiniert in der Regel, als pluralis-
tischer Egalitarismus, ein Gleichheitsprinzip beziiglich unverdienter

4 Die Unterscheidungen “pluralistisch versus rein” und “moderat versus
stark” gehen terminologisch wiederum auf Parfit (2000: 85, 102) zurtick.

50

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Lebensaussichten mit einem Wohlfahrtsprinzip und nimmt moderater-
weise im Konfliktfall ,Gleichheit versus Wohlfahrt” gewisse Abstriche
an Gleichheit um einer grofleren allgemeinen Wohlfahrt willen hin.

3. Kritik am Egalitarismus

Vier Einwénde gegen den Egalitarismus lassen sich in der neuen , Why
Equality?”-Debatte unterscheiden. Der gravierendste Vorwurf an den
Egalitarismus lautet auf Verwechslung von Allgemeinheit mit Gleichheit.
Danach ist Gleichheit nur Nebenprodukt von Allgemeinheit und dort,
wo sie mehr ist, wirken Neid und Gier, also alles andere als das hehre
Motiv der Gerechtigkeit. Dieser Text konzentriert sich auf eine Darstel-
lung dieses Vorwurfes. Die drei anderen, ebenfalls einschldgigen Ein-
wénde gegen den Egalitarismus seien hier aber zumindest genannt.>

3.1. Wo bleibt das Mitleid?

Der erste Einwand bezichtigt den Egalitarismus der Inhumanitit. Da-
nach hat die konsequente Durchfithrung der egalitaristischen Unter-
scheidung zwischen zu egalisierenden unverdienten Lebensumstdnden
und nicht zu egalisierenden Folgen freier Entscheidungen verheerende
Konsequenzen fiir Menschen, die an ihrem Elend selbst schuld sind
(man denke nur an Raucherlunge oder Trinkerleber). Solchen Men-
schen sttiinde dann nédmlich gerechtigkeitshalber keine Unterstiitzung
zu. Das wire aber unbarmherzig.

3.2. Freunde einfacher Verhiltnisse

Die zweite Art von Egalitarismuskritik bemangelt die Verkennung der
Komplexitit unserer Gerechtigkeitskultur im Egalitarismus. Neben Prin-
zipien, die Gleichheit verlangen, gibt es auch Prinzipien, die Ungleich-
heit verlangen, wie das Verdienstprinzip, das Prinzip der Tauschfrei-
heit oder das Qualifikationsprinzip. Wenn Ehren nach hervorragender
Leistung, Wohlstandsgiiter nach freiem Tausch und Amter nach Quali-
fikation verteilt wiirden, sei an diesen Ungleichheiten nichts auszuset-
zen, im Gegenteil. Diese Verteilung entspreche vielmehr der Eigenlogik

5 Ausfiihrlicher dazu Krebs 2000b, 2002: Kap. 3.

51

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

der Giiter. Zwar spiele Gliick dabei eine nicht unwesentliche Rolle - Ta-
lente etwa habe man nicht verdient, sondern bekomme man geschenkt
-, doch Gerechtigkeit sei nun einmal keine gleichmacherische Gliicks-
korrekturmaschine. Unsere Gerechtigkeitskultur sei ,so kompliziert,
wie das Leben selbst”. Der Glaube, man konne diese Kultur im Wesent-
lichen tiber ein oder zwei Prinzipien, das Gleichheitsprinzip in Kombi-
nation mit dem Prinzip der Wohlfahrtssteigerung, einfangen, zeuge
von der Philosophenkrankheit der theorieverliebten Uberheblichkeit
gegeniiber der Wirklichkeit. Die Egalitaristen seien zu sehr ,Freunde
einfacher Verhiltnisse”, um der Pluralitit unserer Gerechtigkeitskultur
gerecht zu werden. Wie Henry Louis Mencken es so schon formuliert:
,Fir jedes Problem gibt es eine Losung, die klar, einfach und falsch ist.”

3.3. Machbarkeitswahn

Die dritte Gruppe pragmatischer Argumente wendet ein, dass Gleichheit
ohnehin nicht herstellbar ist. Der Egalitarismus hinke mit seinen Egali-
sierungsversuchen den sich reaktiv auf immer neue Giiter verlagern-
den Ungleichheiten (z.B. von Adel auf Geld, von Geld auf Bildung) stets
nur hinterher, sein ganzes Trachten nach Gleichheit fithre zu nichts als
einem ,, Verschiebebahnhof” fiir Ungleichheiten. Wie wahnhaft der Glaube
an die Machbarkeit ist, habe man im realexistierenden Sozialismus gut
studieren konnen.

3.4. Neid und Gier

Der Haupteinwand der Verwechslung von Allgemeinheit mit Gleichheit
wird von einer ganzen Reihe von Philosophinnen und Philosophen ge-
gen den Egalitarismus vorgebracht, am deutlichsten von Joseph Raz
(2000), Harry Frankfurt (2000) und Peter Westen (1990: 71ff.). Der Ein-
wand besagt, dass zumindest die besonders wichtigen, elementaren
Standards der Gerechtigkeit nicht-relationaler Art sind und Gleichheit
nur als Nebenprodukt ihrer Erfiillung mit sich fithren. Gleichheit kann

6 Michael Walzer (1992: 45) pointiert in Sphiren der Gerechtigkeit: , Wir werden
Macht mobilisieren, um das Monopol in Schach zu halten, und danach nach
einer Moglichkeit suchen, die Macht, die wir monopolisiert haben, einzu-
dammen. Es gibt aber keine solche Moglichkeit, die nicht zugleich strategisch
gut postierten Mannern und Frauen Gelegenheit dazu bote, wichtige soziale
Giiter an sich zu raffen und diese zu ihrem hochstpersonlichen Wohl zu nut-
zen.”

52

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

daher als Ziel von Gerechtigkeit nicht so wesentlich sein, wie der Egali-
tarismus glaubt.

Die elementaren Standards der Gerechtigkeit garantieren allen Men-
schen menschenwiirdige Lebensbedingungen. Sie verlangen, dass jeder
Mensch Zugang zu Nahrung, Obdach, medizinischer Grundversor-
gung und leiblich-seelischem Wohlbefinden haben muss. Sie fordern,
dass in jedem menschlichen Leben Raum fiir personliche Nahbeziehun-
gen, private wie politische Autonomie, Besonderung und Spiel sein soll.
Sie verlangen, dass jeder Mensch sich in seiner Gesellschaft zugehorig,
als ,,einer von uns”, fithlen kénnen soll. Diese Standards geben absolute
Schwellenwerte vor, die allerdings noch kulturspezifisch zu konkretisie-
ren sind, womit zu dem Pluralismus der Standards ein Pluralismus der
Kulturen tritt. So fiihrt zum Beispiel die kulturspezifische Konkretisie-
rung des Rechtes auf soziale Zugehorigkeit in Arbeitsgesellschaften,
und nur in diesen, zu einem Recht auf Arbeit.”

Wenn nun ein Mensch unter Hunger oder Krankheit leidet, ist ihm zu
helfen, weil Hunger und Krankheit fiir jeden Menschen schreckliche Zu-
stande sind, und nicht deswegen, weil es anderen schliefSlich besser geht
als ihm. Ob andere Menschen auch unter Hunger oder Krankheit lei-
den, ist fiir die Frage, was man diesem einen Menschen schuldet, zu-
nichst einmal nicht von Belang. Das Ubel des Hungers und der Krank-
heit sagt einem vielmehr direkt, was man zu tun hat. Man muss sich
nicht erst umsehen und vergleichen. In den Worten von Harry Frank-
furt:

Sicherlich sind es nicht formale, sondern substantielle Bestimmun-
gen, die genuin moralische Bedeutung haben. Es kommt darauf an,
ob Menschen ein gutes Leben fiihren, und nicht, wie deren Leben
relativ zu dem Leben anderer steht (Frankfurt 2000: 41).

Die Gleichheitsrelation, die sich einstellt, wenn im Namen der Gerech-
tigkeit allen Hilfsbediirftigen geholfen ist und alle tatséchlich men-
schenwiirdig leben kénnen, ist nichts als das Nebenprodukt der Erfiil-
lung der absoluten Gerechtigkeitsstandards fiir alle. Gleichheit sitzt auf
Universalitit auf. Die Gleichheitsterminologie ist redundant. Es geht
nichts verloren, wenn man anstelle von: ,, Alle Menschen sollen gleich-
ermaflen genug zu essen haben” einfach nur sagt: ,, Alle Menschen sol-
len genug zu essen haben”.

7 Wie dies genauer zu begriinden ist, habe ich in Arbeit und Liebe (Krebs 2002:
Kap. 6) ausgefiihrt.

53

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Bei relationalen Standards ist, wie wir im ersten Abschnitt gesehen ha-
ben, die Gleichheitsterminologie dagegen nicht redundant. Relationale
Standards funktionieren wie eine Balkenwaage, die nur messen soll, ob
die betrachteten Objekte gleich schwer sind, aber nicht, wie schwer je-
des fiir sich genommen ist. Absolute Standards funktionieren dagegen
wie eine Digitalwaage, die messen soll, ob jedes Objekt einen bestimm-
ten Messwert, ein Pfund zum Beispiel, erreicht. Indem der Egalitaris-
mus Gerechtigkeit wesentlich relational, als Gleichheit in unverdienten
Lebensaussichten, begreift, verfehlt er die Natur elementarer Gerechtig-
keitsanspriiche. Menschenwiirde ist ein absoluter Begriff. Im Herzen
der Gerechtigkeit steht der Respekt vor der Wiirde des Menschen und
nicht der neidvolle und gierige Blick nach links und rechts. Wie Nietz-
sche tiber den Menschen mit Sklavenmoral sagt: ,Seine Seele schielt.”

Auch in Mangelsituationen, wo nicht allen ein menschenwiirdiges Leben
ermoglicht werden kann, geben die absoluten Gerechtigkeitsstandards
selbst eine Verteilung vor: Je weiter ein Mensch von dem eigentlich ge-
botenen Niveau entfernt ist, desto dringlicher ist (in der Regel) sein An-
spruch auf Hilfe. Die Bedtirftigeren haben damit Vorrang. In Mangelsi-
tuationen muss man sich also doch, bevor man handelt, umsehen und
vergleichen. Aber dieser Vergleich ist den Gerechtigkeitsstandards
nachgeordnet, er findet nur auf der Ebene ihrer Umsetzung statt. Die
Standards selbst kommen ohne Vergleich aus und bestimmen fiir Man-
gelsituationen die Reihenfolge der Hilfe. Der Vergleich dient nur dazu
festzustellen, wer wo in der Reihenfolge steht. Dass Gleichbediirftige
gleich viel Hilfe erhalten sollen, ist wieder nichts als ein Nebenprodukt
absoluter Gerechtigkeitsstandards.®

4. Humanismus als Alternative zum Egalitarismus

Ein nonegalitaristischer Gerechtigkeitsansatz misst Gleichheit keinen
zentralen Wert an sich zu. Er versteht Gerechtigkeit vielmehr wesentlich
tiber absolute Standards. Je nachdem, welche absoluten Standards das
sind, ergeben sich verschiedene Varianten der nonegalitaristischen Ge-
rechtigkeitskonzeption. Es gibt nicht nur eine Alternative zum Egalita-
rismus, es gibt ihrer viele.

8 Meine MitarbeiterInnen in Basel haben in den letzten Jahren den nonegalita-
ristischen Ansatz fiir diverse Mangelsituationen ausbuchstabiert (Schmitz
2007, Martinsen 2010 und Schniiriger 2014).

54

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

So stellt zum Beispiel der Libertarianismus Robert Nozicks (1976) eine
nonegalitaristische Gerechtigkeitskonzeption dar. Nozick will die nega-
tive Freiheit aller schiitzen. Niemand darf seines Lebens, seiner Gesund-
heit, seiner Freiheit oder seines Eigentums beraubt werden. Einen Staat,
der tiber die Garantie dieser minimalen Abwehrrechte hinausgeht, be-
greift Nozick als Unrechtsstaat.

Die Autoren und Autorinnen der neuen Egalitarismuskritik geben sich
mit solch minimalen absoluten Standards nicht zufrieden. Die Vision
der gerechten Gesellschaft, die sie dem Egalitarismus gegentiberstellen,
ist weit attraktiver als der Nozicksche Libertarianismus. Im neuen No-
negalitarismus hat der Staat nicht nur die negative Freiheit aller zu
schiitzen. Er hat auch daftir zu sorgen, dass niemand unter elenden
Umstdnden existieren muss. Jeder muss Zugang zu Nahrung, Obdach,
medizinischer Grundversorgung, leiblich-seelischem Wohlergehen,
personlichen Nahbeziehungen, sozialer Zugehorigkeit, Individualitat,
Mufie und privater wie politischer Autonomie haben. Allen muss ein
menschenwiirdiges Leben effektiv ermoglicht werden. Jeder soll genug
haben. Niemand soll unter Niveau leben miissen.

4.1. Menschenwiirde und Geniigsamkeit: humanitirer Sockel

Im nonegalitaristischen Humanismus weitet sich damit der Fokus von
negativer Freiheit auf Menschenwiirde und Geniigsamkeit oder Suffizienz.
Gerechtigkeit muss jedoch im Humanismus nicht einfach mit der unbe-
dingten Garantie eines humanitidren Sockels fiir alle zusammenfallen.
Dem Sockel nachgeordnet konnen vielmehr diverse Verteilungsprinzi-
pien rangieren, wie das Verdienstprinzip, das Qualifikationsprinzip o-
der das Prinzip der Tauschfreiheit.

4.2. Allgemeine versus besondere Gerechtigkeit:
Verteilungsgerechtigkeit

Die Garantieprinzipien des Sockel-Bereichs sind als , allgemeine Gerech-
tigkeit”, ,Menschenrechte”, ,, Anstand” (,,decency”) oder , politische So-
lidaritdt” terminologisch zu unterscheiden von den dartiber liegenden
Verteilungsprinzipien der , besonderen Gerechtigkeit”, ,Gerechtigkeit (im
engeren Sinne)”, , Bindestrich-“ oder , Verteilungsgerechtigkeit (en)”.

55

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Die derzeit bekanntesten humanistischen Gerechtigkeitstheorien diirf-
ten Michael Walzers (1992) Sphirentheorie der Gerechtigkeit, Martha
Nussbaums (1993) Aristotelischer Essentialismus und Avishai Marga-
lits (1997) Politik der Wiirde sein. In der philosophischen Fachliteratur
tritt der humanistische Nonegalitarismus unter verschiedenen Namen
auf: , doctrine of sufficiency” (Frankfurt 1987), ,Solidaritdt und Suffizi-
enz” oder , Liberalismus sans phrase” (Kersting 2000: 237, 244) oder, et-
was irrefithrend, , Vorrangposition” (Parfit 2000: 95) oder, noch irrefiih-
render, , komplexe Gleichheit” (Walzer 1992: 46) und , demokratische
Gleichheit” (Anderson 2000: 151).

Auf die Feinheiten des nonegalitaristischen Humanismus sei hier nicht
weiter eingegangen. Stattdessen sei die Frage aufgeworfen, welche
Rolle Gleichheit in einer nonegalitaristischen Gerechtigkeitstheorie
spielt. Gleichheit kommt im Humanismus an mindestens vier Stellen
herein. Erst wenn man diese Rolle genau tibersieht, wird man dem
»Sexappeal” des Egalitarismus nicht mehr erliegen.

4.3. Rolle von Gleichheit im Humanismus: ein Eigenwert neben
vielen anderen, Nebenprodukt bzw. Vorbedingung absoluter
Standards und Ausfluss politischer Autonomie

Zunéchst einmal muss der Humanismus relationalen Gerechtigkeitsge-
sichtspunkten nicht jede Geltung absprechen, wenn auch viele Nonegalita-
risten diese radikale Gegenposition beziehen. So mogen zum Beispiel
beim Verdienstprinzip Gesichtspunkte proportionaler (wenn auch
nicht numerischer) Gleichheit eine eigene Kraft entfalten (Miller 1999:
Kap. 7). Und bei der Frage der sozialen Zugehorigkeit und Nicht-Dis-
kriminierung dtirfte sogar ein Gesichtspunkt numerischer Gleichheit
ins Spiel kommen. Der moderne Biirgerstatus duldet keine Hierarchien.
Statusgleichheit ist angesagt. Es geht nicht mehr an, dass man Frauen,

9 Den Ansitzen von Margalit, Nussbaum und auch Walzer ist gemeinsam,
dass sie mehr oder weniger explizit starke anthropologische Voraussetzun-
gen machen und diese dann in die Form von Grund- und Menschenrechten
gielen.

56

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Behinderte, Schwarze, Juden oder Angehorige des Prekariats als Men-
schen zweiter Klasse behandelt.10

Zum zweiten verlangt, wovon bisher schon die Rede war, der Huma-
nismus ein betrdchtliches Mafs an Gleichheit als Begleiterscheinung der
Erfullung seiner absoluten allgemeinen Standards. Daher ist es auch
nicht so, dass der Nonegalitarismus automatisch politisch rechts und
der Egalitarismus automatisch politisch links einzuordnen wére.

Zum dritten setzen gewisse absolute Standards voraus, dass keine zu
grofie Ungleichheit zwischen den Lebensbedingungen der Menschen
besteht. So konnen zum Beispiel zu grofle Unterschiede zwischen Arm
und Reich das Grundrecht eines Teils der Biirger auf politische Auto-
nomie untergraben und einen , herrschaftsfreien” politischen Diskurs
vereiteln. Ungleichheit wirkte dann als Demokratiekiller. Auflerdem
mogen diese Unterschiede das Grundrecht auf soziale Zugehorigkeit,
insbesondere in der Konsumgesellschaft, tangieren. Wer zum Beispiel
nicht das Geld hat, um sich so anzuziehen, dass er ohne Scham in der
Offentlichkeit auftreten kann, etwa fiir eine Beerdigung als Mann kei-
nen schwarzen Anzug hat, ist von sozialem Ausschluss bedroht. In so-
ziale Zugehorigkeit und politische Autonomie sind damit relationale
Vorbedingungen eingelassen. Als relationale Vorbedingungen gewisser
absoluter Standards haben diese Gleichheiten jedoch nur einen vom
Wert dieser Standards abgeleiteten Wert. Sie sind nur als Mittel zum
Zweck, als Wege zum Ziel geboten.

Zum letzten mag sich in gewissen Sondersituationen Gleichverteilung
als Ergebnis eines Prozesses politischer Einigung ergeben. Wenn ein Gut,
etwa der Reichtum aus der Entdeckung und Erschliefung neuer Erdol-
felder, in einem Land zu verteilen ist, und wenn, was selten genug vor-

10 Mehr dazu in Krebs 2012. Eine spannende Anschlussfrage ist, ob die Bevor-
zugung schéner Menschen vor hésslichen eine Diskriminierung im gerech-
tigkeitsrelevanten Sinn ist und einer Gleichbehandlung Platz machen sollte,
wie dies z.B. Nancy Etcoff (1999) fordert (Anders als das Diskriminierungs-
verbot diirfte die Forderung nach ,Gleichheit vor dem Gesetz” eher eine
,Maske” sein fiir ein ganzes Biindel mehrheitlich oder génzlich nonegalita-
ristischer Gerechtigkeitsstandards, etwa der Immunititsnorm, nach der nie-
mand tiber dem Recht steht, der Unparteilichkeitsnorm, nach der Gerichte alle
Seiten anhodren miissen, der Rationalititsnorm, nach der willkiirliche Unter-
scheidungen zwischen Personen untersagt sind, oder der Norm des freien Zu-
gangs zur Gerichtsbarkeit, nach der der Zugang zu den Gerichten nicht vom
Geldbeutel abhiéngen darf).

57

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

kommen diirfte, die Berticksichtigung einschlidgiger Gerechtigkeits-
standards, wie der Anerkennung von Verdienst, der Wiedergutma-
chung vergangenen Unrechts, der Antidiskriminierungsmafinahmen
fuir benachteiligte Gruppen, der Vorsorge fiir harte Zeiten und fiir zu-
kiinftige Generationen, der humanitdren Hilfe fiir arme Lander etc., die-
sen Reichtum nicht erschopft, mag man sich auf die Gleichverteilung
des restlichen Geldes auf alle Biirger des Landes einigen.

Auch diese Gleichverteilungen haben, da sie nur ein Ausfluss des Rech-
tes aller auf politische Autonomie sind, lediglich einen abgeleiteten Wert.
Politische Autonomie realisiert sich in diesen Féllen in Form einer Ent-
scheidung fiir Gleichverteilung. Gut an der Gleichverteilung ist, dass
sie die von allen gewollfe Verteilung ist.™*

5. Naturzerstorung oder ,Was von allein wichst, wird
weggemacht” (Peter Kurzeck)

Natur ist Inbegriff dessen, was von allein wichst und immer mehr weg-
gemacht wird. Uber eine Strafie im Frankfurter Stadtteil Bockenheim
heifit es in Peter Kurzecks Roman Oktober und wer wir selbst sind:

Und zwischen den Pflastersteinen wichst Gras. Gut, dass die Stadt-
verwaltung von diesem Gras nichts weif3. Sonst miissten immer
wieder stddtische Arbeitstruppen kommen, die es immer wieder
amtlich entfernen (was von allein wiachst, wird weggemacht!)
(Kurzeck 2007a: 41).

Unser Umgang mit der Natur ist eine der ganz grofien Gerechtigkeits-
herausforderungen unserer Zeit. Der Klimawandel ist in aller Munde.
Die Angst, dass es schon zu spit ist, geht um. Die Erwdrmung des Erd-
klimas gefdhrdet basale Menschenrechte, etwa auf Obdach und Nah-
rung, nicht so sehr hier bei uns, als in anderen Landern der Welt, nicht
so sehr heute, als in der Zukunft. Auch die Frage, ob nicht neben Men-
schenrechten die Rechte von Tieren oder gar Pflanzen verletzt werden,
lasst sich anhand des Klimawandels aufwerfen. Es soll nun jedoch wie
gesagt nicht noch einmal um den Klimawandel gehen.

Vielmehr sei der Blick gerichtet auf etwas, das bisher kaum gesehen
wird, wofiir es einer Sehschule bedarf, der Sehschule etwa der bildenden

11 Auf dieser differenzierten Grundlage kann und muss man dann die sich im-
mer weiter 6ffnende Schere zwischen Arm und Reich, die immer groflere Un-
gleichheit kritisieren, wie dies z.B. Joseph Stiglitz (2012) tut.

58

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Kunst und der Dichtung, ndmlich: Die Zerstérung oder Ausrdaumung
der uns umgebenden Landschaft. Wir miissen unseren Blick schérfen
fiir einen doppelten Verlust, der uns und vor allem denen, die nach uns
kommen, droht, der Verlust einmal an erfiillter Zeit und Geborgenheit
in schéner Landschaft, zum anderen an Verwurzelung unserer Identitit
in Natur als Heimat.

Dieser doppelte Verlust ist nicht so fundamental wie Obdachlosigkeit
oder Hunger. Dennoch tangiert er wesentliche Dimensionen des men-
schenwtirdigen Lebens, einmal unser Bedtirfnis nach spielerischem Ab-
stand zu Alltag und Arbeit, nach Muf3e, , interesselosem Wohlgefallen”
und einer Welt, die , resoniert”,'> zum anderen nach Besonderung oder
Individualitit, danach, keine blofSe Nummer zu sein.

Der Humanismus scheut sich, im Unterschied zum Egalitarismus,
nicht, substantielle Aussagen zum guten menschlichen Leben zu ma-
chen und diese ins Zentrum der Gerechtigkeit zu stellen. Angesichts der
Verschandelung der Landschaft fordert er ein Recht auf schéne Natur
und auf Heimat. Der Egalitarismus dagegen will neutral bleiben, was
das gute Leben von Menschen angeht. Dadurch kapriziert er sich aber
auf ein unkritisches, am besten quantitativ messbares, unterkomplexes,
kontingenzfeindliches, macherwahnerisches ,Gleich Viel” und ,,Immer
Mehr” an Ressourcen fiir alle. Es ist diese materielle Gier und dieser
materielle Neid, welche im Alltag und eingebaut in unser kapitalisti-
sches ckonomisches System die Maschine der Naturzerstorung anhei-
zen.B3

12 Zum Phénomen der Resonanz mit der Natur vgl. Otto Friedrich Bollnows
unveroffentlichtes Manuskript Mensch und Natur aus den achtziger Jahren,
ferner Konig 1978 wie, heute, Rosa 2012.

13 In seinem Buch Beschleunigung arbeitet Hartmut Rosa (2005) diverse System-
zwiénge heraus, die die Einzelnen zum , Immer Mehr” aus Angst vor dem
Zuriickfallen drangen. Rosa unterscheidet drei Systemzwénge: Erstens den
o6konomischen Imperativ , Zeit ist Geld” (der den technischen Wandel an-
treibt), zweitens die Gier funktional ausdifferenzierter Sphéren (die den so-
zialen Wandel beschleunigt) und drittens das kulturelle Gebot der Erlebnis-
versdichtung (welches das Lebenstempo steigert). Die diversen Systeme
wiirden freilich nicht funktionieren, ohne dass die Einzelnen mitspielen. Es
ist daher von einer Mischung aus Systemzwang und Angst einerseits und
Gier und Neid andererseits auszugehen.

59

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

5.1. Ausriumung der Landschaft: ,,dass man jederzeit iiberall im
vierten Gang”

Aus den wissenschaftlichen Studien, welche die rasant fortschreitende
Zerstorung der Landschaft dokumentieren, sei hier nur eine herausge-
griffen: Das 750 Seiten starke Monumentalwerk Die Auswechslung der
Landschaft des ETH-Landschaftsgeographen Klaus Ewald aus dem Jahr
2009. Eine Negativserie auf dem Back Cover des Werkes zeigt, wie es in
der einst so schonen Schweiz inzwischen vielerorts aussieht:

[...] planiert, flurbereinigt, entwassert, kanalisiert, tiberdiingt, ar-
tenarm, verbaut, zersiedelt, verschandelt, beleuchtet, zerschnitten,
begradigt, beschneit, tiberlaufen und verkabelt (Ewald u. Klaus
2009).

Mit malerischen Mitteln schon frith sichtbar gemacht hat den Land-
schaftswandel der Schweizer Illustrator Jorg Miiller (1973) in seiner be-
rithmten Bilderbuchmappe Alle Jahre wieder saust der Presslufthammer
nieder. Sieben grofe Farbbilder zeigen im Zeitraffer den Ubergang eines
beschaulichen Bauerndorfes zur industriellen Agglomerationssied-
lung. Hier sehen Sie vier der sieben Bilder:

60

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

61

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Waihrend auf dem ersten Bild von 1953 Kindern noch fast die ganze Fla-
che als Spiel- und Lebensraum zur Verfiigung steht, bietet sich auf dem
letzten Bild von 1972 neben einem nichtbetretbaren Rasendreieck nur
noch ein betonierter Sandkasten mit einer Betonréhre an. , Spielmog-
lichkeiten, die fiir das Einiiben in die Gesellschaft unerlésslich sind, sind
reduziert auf reglementierte Reservate”, heifit es dazu im Klappen-
text.14 Das Gras darf nur noch da wachsen, wo es hinbefohlen wird. Au-
er Gras ist von der Natur nicht viel tibrig geblieben: Die Baume sind
weg, die Wiesen, die Kiihe, die Hecken, der Bach, der Tiimpel, die ge-
schwungenen Wege. Wahrend man auf dem ersten Bild gleich sieht,
dass Friihling ist - die Obstbdume blithen weifs -, erkennt man auf dem
letzten Bild kaum noch die Jahreszeit - der Rasen ist das ganze Jahr
griin. Das Leben hat sich zurtickgezogen in Wohn-, Einkaufs-, Arbeits-
und Fahrmaschinen. Das rosarote Haus im Zentrum des ersten Bildes
hat einer Autobahn Platz gemacht. Aus dem Bauerndorf ist ein Nicht-
Ort geworden. Die Landschaft ist tiberzogen mit einer hésslichen grau-
gelben menschlichen Kruste.

Wenn das jetzt hier ein Vortrag wire, wiirde ich Ihnen als dritte Schu-
lung des Auges und auch des Ohres zwei kurze Ausschnitte aus dem
Horbuch Ein Sommer, der bleibt von Peter Kurzeck (2007b) vorspielen.
Kurzeck, der alles andere als ein Nostalgiker und Idyllendichter ist (das
zeigt u.a. sein Roman Kein Friihling), schildert darin in freier Rede die
Zerstorung des Tals seiner Jugend im hessischen Dorf Staufenberg
durch den Bau einer Autobahn.

Der erste Ausschnitt (,,Das verschwundene Tal”, CD 2, 05, 2:13) malt
das Tal aus. Das Tal ist schon, man fiihlt sich dort zuhause. Man geht
darin herum, sieht viel, und verweilt in erfiillter Gegenwart.

Der zweite Ausschnitt (,,Die Autobahn”, CD 2, 08, 3:28) zeigt den Ver-
lust. Es gibt im Tal nichts mehr zu sehen, man kann da nicht mehr ge-
hen, nur noch fahren, sein kann man auch nicht mehr dort, wegen des
Larms, der tiberall hin dringt. ,Alles drohnt. Und man steht und weif3
nicht, wo man sich festhalten soll” (Kurzeck 2011: 949). Das ist keine
Welt fiir Menschen mehr. Das ist eine Welt fiir Autos. Hier die beiden
Ausschnitte in Transkription:

14  Zu den Auswirkungen des Naturverlusts auf Kinder vgl. Mitscherlich 1965
und ausfiihrlicher Gebhard 1994.

62

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Das verschwundene Tal

Der Weg zur Lahn ging durch ein sehr schénes Tal. Er war am
Westabhang des Berges, da standen schon keine Hauser mehr. Also
das Dorf eigentlich erstreckte sich nach Stiden hin - nach Stiden
und Stidosten. Und an diesem West- oder Nordwestabhang waren
eigentlich nur noch - erst noch Gérten - und dann war eine Wildnis
und dazwischen gingen ein paar Treppenggsschen den Berg her-
unter. Und das Land war mit/also die Erde war mit Mauern eigent-
lich wurde die gehalten, also terrassenférmig angelegt. Mit alten
Feldsteinmauern, die zum Teil lose aufgeschichtet waren und zum
Teil eben grob gemauert. Da gingen ein paar Treppengésschen run-
ter, dann konnte man auf die Strasse nach Odenhausen kommen,
und es gab sehr, sehr schone Wegraine eigentlich und grofie He-
cken und Erlengehdlze und, und tiberall floss dann im Friihling
noch Wasser - also kleine Bachlein, die im Lauf des Sommers ver-
siegten.

Das ganze Tal, das nach Westen ging, das war wie ein altes Bild ei-
gentlich, wie der Hintergrund eines Heiligenbildes oder so. Es war
voller Garten und Wassergraben und Fischteichen vom Dorf bis an
die Chaussee. Und jenseits der Chaussee waren dann Wiesen und
Felder bis zum Bahndamm, der zugleich eine Art Deich war, gegen
/ aber weiter kam das Hochwasser dann eben nicht. Und dieses
ganze Tal ist jetzt mittlerweile zugebaut. Es ist eigentlich total ein-
genommen von einer Autobahn und einer Autobahnabfahrt. Man
merkt dann erst, wie riesig, also wie viel Platz so eine Autobahn
braucht. Und vor allem auch eine Abfahrt oder eine Autobahnkreu-
zung geht weit ins Land rein eigentlich - es ist tiberhaupt nichts
mehr tibrig. So lang es das Tal gab und so lang ich in Staufenberg
wohnte, bin ich jeden Tag wenigstens einmal dort gegangen, weil
da am Nachmittag und am Abend auch das Licht am schonsten ist.
Man sieht dann die Berge und Wilder im Westen, hinter denen die
Sonne untergeht. Und im Frithsommer geht sie weit im Norden un-
ter und bei einer bestimmten Lichtkonstellation kann man das Rot-
haargebirge sehen, das man eigentlich nicht sieht von Staufenberg
aus.

Die Autobahn

Und als ich dort weg bin, das heif3t 1977, da war es so, dass ein gro-
er Teil der Stadtautobahn des GiefSener Rings schon fertig war.
Und der sollte ja neue Anschliisse zu neuen Autobahnen auch
gleichzeitig bieten. Das heif3t, man hat tiberall Schnellstrafsen und
Autobahnen und Autobahnteilstticke schon gebaut und das Tal,

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat 3

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster

63


https://doi.org/10.5771/9783828869370

64

das zur Lahn hin ging, von dem ich sprach, dieses Tal war noch da,
aber man wusste, es sind seine letzten Tage, man muss jeden Abend
da gehen, um es nochmal zu sehen. Um zu sehen, wie die Wasser-
griaben zwischen den Fliichtlingsgirten leuchten, Wassergrében
zur Bewidsserung, die voller Blutegel waren, und die Fischteiche
und die Brunnen, die es da alle gab. Brunnen mit schénen Déachern,
zum Teil sogar mit gewdlbten Steindéchern.

Und als wir wegzogen, da war es so, dass die Autobahn gebaut
wurde, also dieses Teilstiick der Autobahn direkt unterhalb von
Staufenberg, das das ganze Tal ausfiillt und seither hort man unent-
wegt Tag und Nacht im Dorf den Larm von der Autobahn. Also ein
standiges Rauschen, das man im ganzen Dorf hort. Stille gibt es ei-
gentlich nicht mehr. Man kann mittlerweile das Dorf nicht mehr /
also man kann nicht mehr nach Westen aus dem Dorf gehen, ohne
dass man dazu verurteilt ist, unter der Autobahn irgendwie durch-
zukriechen eigentlich. Wenn man nach Lollar geht, dann tiberquert
man die Autobahn. Da ist ein Stiick Horizont abgegraben. Das
heifst, wenn man ein Gedéchtnis hat - was einem ja abgewohnt
werden soll -, wenn man ein Gedéchinis hat, dann hat man den
Eindruck, da fehlt ein Stiick von der Erde. Und man muss diese Au-
tobahn tiberqueren, es gibt auch nichts mehr zu sehen eigentlich.
Wege, die zu meinen Kindheitswegen gehorten, wie der zum
Daublinger Bahnhof, wo man wusste, man geht jetzt durch Korn-
felder, sieht kleine Wildchen. Und wenn man morgens geht, weil
man ja in die Schule fahren muss mit dem Zug, dann sieht man
tiberall Rehe. Und jetzt ist da ja tiberhaupt nichts mehr - da ist zwi-
schen den Dérfern kein Land tibrig geblieben. Und eigentlich wirk-
lich gut und in Ruhe kann man aus dem Dorf raus nur noch nach
Nordosten gehen. Das ist der Weg zum Friedhof und zugleich der
Weg, der zu dem entfernteren Wald fiihrt. Zu dem grofsen Wald,
von dem wir in den ersten Jahren nach dem Krieg gelebt haben, alle
Flichtlinge eigentlich. Und mittlerweile fahren die Leute mit Autos
an diesen Waldrand, zum Joggen. Das heifst, sie gehen nicht dahin
oder so, sondern sie fahren mit dem Auto an den Waldrand, joggen
und fahren dann mit dem Auto zurtick und gucken, ob sie’s noch
zum Fernsehen fiir die Vorabendkrimiserien schaffen. Und der
ganze GiefSener Ring, diese Stadtautobahn geht eigentlich auf die
Vorabendkrimiserien zurtick, weil die Leute die ganzen Fiinfziger-
und Sechzigerjahre hindurch im Fernsehen diese Serien gesehen
haben, in denen es Stadtautobahnen gibt - also amerikanische Se-
rien - und dann haben sie diese Stadtautobahnen gebaut. Und ich
glaube, in den Kopfen, in ihren eigenen Kopfen spielen die Leute
jetzt diese Vorabendserien nach. Man weifs nur nie, welche Rolle
einer hat, entweder ist er auf der Flucht - jahrelang schon auf der

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat 3

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Flucht - oder er nimmt jedes Mal, wenn er ins Auto steigt, wieder
die Verfolgung auf oder plant umsichtig einen Amoklauf.

Die Miindlichkeit des Erzihlens, die auch Kurzecks geschriebenes
Werk kennzeichnet, zeigt sich hier in den mehrfachen Anldufen, Nach-
besserungen, Ellipsen, den vielen Fiillseln (,,eigentlich”, ,,oder so”), den
standigen Wiederholungen und Assonanzen (etwa das tiefe, ruhige ,,a”
in 50 lang, so lang, es das Tal gab”) und dem Fluss des Erzéhlens (,erst
noch”, ,keine mehr”, ,und”, ,,dann”).

Die erste Passage beginnt wie ein Marchen, das man einem Kind er-
zghlt: ,,Der Weg zur Lahn ging durch ein sehr schones Tal.” Die Sprache
ist denkbar einfach: ,Weg”, ,schon”, ,Tal”, ,Dorf”, ,Berg”, ,Wald”.
Trotzdem entfaltet sich das Tal in seiner Konkretheit vor unseren Au-
gen mit seinen im Abendlicht leuchtenden Terrassen, Bachen und Was-
sergrében.

Wenn dann die Autobahn kommt und das Tal , einnimmt”, wie ein
feindliches Heer, ist es aus mit dem Gehen (das im ersten Abschnitt al-
lein sechs Mal vorkommt), nur noch zum Friedhof kann man dann noch
gehen als Mensch, sonst muss man kriechen wie ein Tier oder tiberque-
ren oder gleich fahren in einer Maschine. Den Platz, den die Autobahn
im Tal einnimmt, holt sie sich auch in der Sprache, sie vervielfaltigt sich
wie von selbst in Versatzstiicken: ,, Autobahnteilstiick”, ,, Autobahnab-
fahrt”, ,, Autobahnkreuzung”, , Anschluss”, ,Schnellstraie”, , Stadtau-
tobahn”, , Gieflener Ring”. Auch der Larm, den die Autobahn macht,
hallt in der Sprache wider: Als ,stindiges Rauschen, das man im gan-
zen Dorf hort”, ,unentwegt Tag und Nacht”, ,Stille gibt es eigentlich
nicht mehr”. Die dufdere und innere Landnahme wird hier nicht distan-
ziert bilanziert, sondern riickt uns, wenn wir mit Kurzeck mitgehen,
selbst auf den Leib.

Wie das kommen konnte, dass aus einer, wie immer drmlichen, Welt
fiir Menschen eine Welt fiir Autos werden konnte, deutet das Ende der
zweiten Passage in ironischer Uberspitzung an: Die Vorabendkrimise-
rien, die den ,American Way of Life” bis in die letzten Hinterzimmer
der nachkriegsdeutschen Provinz trugen.

Kurzecks Roman Vorabend, der letzte zu seinen Lebzeiten erschienene
Band seiner Chronik Das alte Jahrhundert, dringt tiefer. Da heifst es ,je-
dem Dorf seine Autobahnzufahrt”, da wird , geteert und noch einmal
besser geteert”, dass man ,jederzeit tiberall im vierten Gang”. Da miis-
sen die Fliisse weg, die Biume, das , ganze alte Zeug weg”, das , wichst

65

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

wie es will”, ,von allein”. Da werden die , Frosche nebenbei ausgerot-
tet”, die Kinder in Kindergérten verwahrt. ,Schon tibersichtlich die
Landschaft”. Eine ,Blaupausenlandschaft, Leitplankenlandschaft,
Reiflbrettlandschaft, Bauunternehmerlandschaft”. ,Seitdem fahren
wir”. ,Immer schneller die Zeit”.

An die Stelle der alten Miihsal auf dem Hof und bei der Arbeit in der
,Eisenhtitt”, der Enge, der Kilte und des Hungers im Dorf ist nicht ein
gutes, sinnerfiilltes Leben getreten, sondern ein Leben, das kein Maf3
mehr kennt, versinnbildlicht im Supermarkt ,Massa”, wohin die Leute
auf der Autobahn rasen, um ihre neuen Tiefkiihltruhen aufzufiillen und
die Sonderangebote dann nach Verfallsdatum aufessen und damit sie
nicht zu dick werden, vom vielen Fressen und vom Vor-dem-Fernse-
her-Sitzen mit Chips und Bier, gehen sie joggen. Oder sie werkeln
herum mit den Bohrmaschinen vom Baumarkt, sind endlich ihre eige-
nen Herren, spritzen ihren Hof ab, kacheln ihn, putzen - , Krieg dem
Unkraut”.

Ein suchtartiges, zielloses ,Immer mehr”, ein neidisches ,So viel wie
die anderen” und eine macherwahnerische, technikbegeisterte, fort-
schrittsglaubige Kontrollsucht hat die Menschen von sich selbst ent-
fremdet, von den anderen und der Natur. Die Tiere haben sie verraten,
die Erde aufgegeben, die alten Hauser abgerissen. Doch zuhause sind
sie nirgendwo mehr.

Nicht, dass sie es vorher so gut hatten. Armut, Krankheit und zu friiher
Tod machten ihr Leben oft elend. Doch es gab auch Schonheit und Hei-
mat (,Und jetzt in der Nacht: jedes Ding féngt zu fliistern an und erzahlt
uns unsre Geschichte, das Leben. Sind zu uns gekommen, der Wind
rithrt uns an” (Kurzeck 2007c: 340)). Heimat und Schonheit hétte man
bewahren sollen im neuen Wohlstand, statt ,,Hauptsache neu!” zu ru-
fen. Die Trauer um den Verlust der heimatlichen, schonen Natur bei
Kurzeck ist, um es noch einmal ganz deutlich zu sagen, keine Nostalgie,
kein , Frither war alles besser” (,Daf8 uns die verlorene Zeit nur nicht
nachtréglich noch zur Idylle missrat” (Kurzeck 2007a: 10)).15 Vielmehr
gilt seine Klage der besinnungslosen Zerstorung dessen, was immerhin
gut war damals, bis vor kurzem noch, Jahrhunderte lang, was da war
wie ein Geschenk, als Reichtum in materieller Armut. Kurzecks Klage
gilt der seelischen Armut im neuen materiellen Reichtum.

15  Fur Sekundérliteratur vgl. Bauer u. Riedel 2013.

66

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

5.2. Recht auf Schonheit und Heimat

Das Recht auf schone Natur konkretisiert das im vierten Abschnitt ge-
nannte Menschenrecht auf Spiel oder Mufie, das Recht auf Natur als
Heimat das Menschenrecht auf Besonderung oder Individualitit.

Letzteres, das Recht auf Natur als Heimat, verliert als Rechtfertigung
fur Naturschutz immer mehr an Kraft, je weniger Menschen noch Natur
als ihre Heimat ansehen, je mehr Menschen in Stadten aufwachsen und
sich dort beheimaten.

Daher diirfte Ersteres, das Recht auf schone Natur, auf Dauer die star-
kere Rechtfertigung fiir Naturschutz abgeben, insbesondere wenn man
zeigen kann, dass die Schonheit der Natur nicht ohne weiteres ersetzbar
ist durch die Schonheit der Kunst oder der Architektur. Das aber ldsst
sich zeigen. Denn in der &dsthetischen Erfahrung schoner Natur resonie-
ren wir mit etwas, ,,was von allein wichst”, was von sich aus entsteht
und vergeht (so die Aristotelische Begriffsbestimmung von , Natur”)
und erfahren uns dadurch in unserer eigenen Kreattirlichkeit als Teil
der Natur. Wir lernen, um es mit Martin Heidegger zu sagen, auf der
Erde zu ,wohnen”. Oder, wie es der Heideggerianer Otto Friedrich
Bollnow formuliert:

Es ist verhéngnisvoll, wenn die Menschen in den Steinwtiisten der
Stadte, in moglicherweise noch vollklimatisierten Réumen, vom
Wechsel der Jahreszeiten kaum noch erfasst werden. Darum ist es
au8erordentlich wichtig, dass die Menschen im Miterleben des
Rhythmus der Natur auch die rhythmische Gliederung des eigenen
Lebens erfahren, dass sie die Haltepunkte spiiren und einhalten
und mit voller Kraft das neu erwachende Leben des Friihlings als
eine radikale Erneuerung erfahren. Das aber gelingt nur im intensi-
ven Miterleben des neu aufspriefenden Griins der Natur. So heif3t
es ja auch in den schonen Versen Holderlins, dass das ,heilige
Grin” uns ,erfrischt” und wieder zum ,Jingling” verwandelt.
(Bollnow 1988: 55)16

Ein ,,caveat” zum Abschluss. Die These dieses Artikels war nicht, dass
der Egalitarismus schuld ist an der Zerstérung der Natur. Nattirlich ist
es, platt gesagt, der Egoismus der Einzelnen und der Staaten, welcher
die Naturzerstorung auf dem Gewissen hat. Der Egalitarismus ist im-
merhin eine Form oder Interpretation von Gerechtigkeit, also von et-
was, das dem Egoismus entgegentritt und Grenzen setzen will. Der
Egalitarismus ist aber, das war die These dieser Artikels, eine Form von

16 Zur Naturethik vgl. Krebs 1997 sowie 1999.

67

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Gerechtigkeit, welche nicht konsequent genug bricht mit den egoisti-
schen Motiven des Neids und der Gier.

Literatur

Anderson E (2000): Warum eigentlich Gleichheit? In: Krebs A (Hg.):
Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik.
Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 117-171.

Bauer M & Riedel C (2013) (Hgg.): Text + Kritik 199: Peter Kurzeck. Miin-
chen: Edition Text + Kritik.

Bollnow OF (1988): Die Stadt, das Griin und der Mensch. In: Ders.: Zwi-
schen Philosophie und Pidagogik. Vortrige und Aufsitze. Aachen:
Weitz: 44-62.

Cohen G (1993): Equality of What? On Welfare, Goods, and Capabili-
ties. In: Nussbaum M & Sen A (Hgg.): The Quality of Life. Oxford:
Clarendon Press: 9-29.

Etcoff N (1999): Survival of the Prettiest: The Science of Beauty. New York:
Anchor Books.

Ewald KC & Klaus G (2009): Die ausgewechselte Landschaft. Vom Umgang
der Schweiz mit ihrer wichtigsten natiirlichen Ressource. Bern: Haupt.

Feinberg J (1974): Noncomparative Justice. Philosophical Review 83: 297-
338.

Frankena W (1962): The Concept of Social Justice. In: Brandt RB (Hg.):
Social Justice. Englewood Cliffs: Prentice Hall: 1-29.

Frankfurt H (2000): Gleichheit und Achtung. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt
a. Main: Suhrkamp: 38-49.

Frankfurt H (1987): Equality as a Moral Ideal. Ethics 98: 21-42.

Gebhard U (1994): Kind und Natur. Die Bedeutung der Natur fiir die psy-
chische Entwicklung. Berlin: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Kersting W (2000): Politische Solidaritét statt Verteilungsgerechtigkeit.
In: Ders. (Hg.): Politische Philosophie des Sozialstaats. Weilerswist:
Velbriick Wissenschaft: 202-256.

68

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Koénig ] (1978): Die Natur der dsthetischen Wirkung. In: Patzig G (Hg.):
Vortrige und Aufsitze. Freiburg: Karl Alber-Broschur Philosophie:
256-337.

Krebs A (2002): Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer
Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Krebs A (2000a) (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egali-
tarismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Krebs A (2000b): Einleitung;: Die neue Egalitarismuskritik im Uberblick.
In: Dies. (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 7-37.

Krebs A (1999): Ethics of Nature. A Map. Berlin: De Gruyter.

Krebs A. (1997) (Hg.): Naturethik. Grundtexte der gegenwirtigen tier- und
dkoethischen Diskussion. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Krebs A (2012): Gleichheit und Gerechtigkeit. Wie egalitaristisch ist Mi-
chael Walzers Ideal der , komplexen Gleichheit”? In: Nusser K-H
(Hg.): Freiheit, soziale Giiter und Gerechtigkeit. Michael Walzers
Staats- und Gesellschaftsverstindnis. Baden-Baden: Nomos: 89-105.

Kurzeck P (2011): Vorabend. Frankfurt a. Main: Stroemfeld.

Kurzeck P (2007a): Oktober und wer wir selbst sind. Frankfurt a. Main:
Stroemfeld.

Kurzeck P (2007b): Ein Sommer, der bleibt: Peter Kurzeck erzihlt das Dorf
seiner Kindheit. Berlin: Supposé.

Kurzeck P (2007c): Kein Friihling. Frankfurt a. Main: Stroemfeld.

Margalit A (1997): Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung. Ber-
lin: Suhrkamp.

Martinsen F (2010): Verteilung iiber Grenzen? Gerechtigkeit und Kosmopo-
litismus. Frankfurt a. Main: Peter Lang.

Miller D (1999): Principles of Social Justice. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.

Mitscherlich A (1965): Die Unuwirtlichkeit unserer Stidte. Frankfurt a.
Main: Suhrkamp.

Miiller J (1973): Alle Jahre wieder saust der Presslufthammer nieder. Oder:
Die Verinderung der Landschaft. Aarau: Sauerlander.

69

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Nozick R (1976): Anarchie, Staat, Utopia. Miinchen: MVG Moderne Ver-
lagsgesellschaft.

Nussbaum M (1993): Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. In:
Brumlik M & Brunkhorst H (Hgg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit.
Frankfurt a. Main: Fischer: 323-361.

Parfit D (2000): Gleichheit und Vorrangigkeit. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt
a. Main: Suhrkamp: 81-106.

Raz ] (2000): Strenger und rhetorischer Egalitarismus. In: Krebs A (Hg.):
Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik.
Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 50-80.

Rosa H (2012). Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umrisse
einer neuen Gesellschaftskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Rosa H (2005): Beschleunigung. Die Verinderung der Zeitstrukturen in der
Moderne. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Schmitz B (2007): Bediirfnisse und globale Gerechtigkeit. In: Bleisch B &
Schaber P (Hgg.): Weltarmut und Ethik. Paderborn: Mentis: 247-
266.

Schniiriger H (2014): Eine Statustheorie moralischer Rechte. Miinster: Men-
tis.

Stiglitz J (2012): The Price of Inequality. How Today's Divided Society En-
dangers Our Future. New York: Norton & Company.

Walzer M (1992): Sphiiren der Gerechtigkeit. Ein Plidoyer fiir Pluralitit und
Gleichheit. Frankfurt a. Main: Campus.

Westen P (1990): Speaking of Equality. Princeton: Princeton University
Press.

70

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Bernward Gesang
Egalitarismus und Prioritarismus
auf dem Priifstand

1. Der absolute Egalitarismus

Die zwei heute meistverhandelten Theorien distributiver Gerechtigkeit
sind der Egalitarismus und der Prioritarismus. Diese beiden Optionen
konnen hier nicht vollumfénglich analysiert und kritisiert werden. Das
wadre ein eigenes Buchprojekt. Aber da gerade der Prioritarismus aktu-
ell haufig als sehr attraktiv angesehen wird und er auch losgelost vom
Gerechtigkeitsparadigma, z.B. als Teil einer Mitleidsethik, vertreten
werden kann, soll er ausfiihrlicher gepriift werden. Ist er eine haltbare
Position? Da sich der Prioritarismus aber kaum ohne seine urspriingli-
che Abgrenzung zum Egalitarismus verstehen lasst, soll der Egalitaris-
mus auch thematisiert werden. In den nachsten Abschnitten soll er vor-
gestellt und mit einer groben aber treffenden Kritik konfrontiert wer-
den. Diese zeigt, dass er sich letztlich wohl kaum verteidigen ldsst. Da-
ran anschlielend sollen die prioritaristischen Ansitze detaillierter kriti-
siert werden.

Der absolute Egalitarist vertritt die These, dass Gleichheit allein einen
intrinsischen Wert besitzt (Page 2006: Kap. 4). Es kommt bei Gerechtig-
keitsfragen also nicht darauf an, ein gewisses Wohlstandsniveau fiir alle
zu Uberschreiten (wie es der sogenannte Suffizienziarismus vertritt),
sondern es sind relationale Aspekte entscheidend. Diese machen das
Gleichheitsprinzip aus. Gleichgiiltig, welches absolute Niveau ich auf
der Wohlstandsskala erreicht habe: Ob ein gerechter Zustand vorliegt,
entscheidet sich an relationalen Aspekten. Wie grofs ist der Abstand von
mir zu anderen? Je geringer der Abstand zwischen den Individuen ist,
desto gerechter ist die Welt. Dabei geht es nicht um die Auswirkungen
der Ungleichheit auf das Bewusstsein der Schlechtgestellten. Dass diese
unter dem Bewusstsein der Ungleichheit leiden, ist evident und betrifft
ihr Wohlergehen. Man ist eventuell geneigt zu sagen, dass Wohlerge-
hen intrinsisch wertvoll ist und seine Verringerung vermieden werden
sollte. Aber das ist nicht das Anliegen des absoluten Egalitaristen. Die-
ser meint, dass die Gleichheit selbst und nicht das Wohlergehen einen
intrinsischen Wert hat. Also wére eine mogliche Welt auch dann unge-
recht, wenn niemand von den existenten Ungleichheiten wissen wiirde

71

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

bzw. jemals wissen konnte (Parfit 1991: 6f.). Das Leiden an der Unge-
rechtigkeit wird als Grund fiir die Ablehnung einer ungleichen Vertei-
lung ausgeschlossen. Gleichheit allein zahlt.

2. Der moderate Egalitarismus

Aber die meisten Egalitaristen sind keine absoluten Egalitaristen. Ein
moderater Egalitarist erkldrt Gleichheit zu einem intrinsischen Wert un-
ter anderen, der aber eben eigenstandig ist und bleibt: , Jeder verntinftige
Egalitarist wird ein Pluralist sein. Gleichheit ist nicht das einzige, was
fur den Egalitaristen z&hlt” (Temkin 2003: 63).

Den Unterschied kann man sich klarmachen, indem man sich die Reak-
tionen der Egalitaristen auf die berithmteste Kritik an dieser Position
anschaut. Diese hat u.a. Derek Parfit mit seinem Levelling Down-Einwand
formuliert. Der Einwand lautet:

Sofern Ungleichheit an sich schlecht ist, muss ihr Verschwinden in
einer Hinsicht ein Umschwung zum Besseren sein, ganz gleich, wie
dieser Umschwung geschieht. Gesetzt den Fall, bei einer Naturka-
tastrophe verlieren die Bessergestellten all ihre zusétzlichen Res-
sourcen und sind fortan in einer genauso schlechten Lage wie die
anderen auch. Da dieser Umschwung die Ungleichheit beseitigte,
muisste er der teleologischen Position [=dem Egalitarismus - Anm.
d. Vert.] zufolge in einer Hinsicht begriifienswert sein. Obgleich sie
fiir einige Menschen eine Verschlechterung und fiir niemanden
eine Verbesserung nach sich zdge, miisste diese Katastrophe in ei-
ner Hinsichtals ein Umschwung zum Besseren verstanden werden
(Parfit 2000: 93).

Damit wird nicht behauptet, der moderate Egalitarist miisse die imagi-
nierte Katastrophe insgesamt begriiflen oder dhnliche Zustinde selbst
herbeifiihren. Das konnte einem absoluten Egalitaristen angelastet wer-
den. Dieser ist darauf festgelegt, Levelling Down insgesamt zu begriifSen.
Das diskreditiert ihn vollstandig. Der moderate Egalitarist konnte sich
im Beispielfall auf einen Wertkonflikt zwischen Wohlergehen und
Gleichheit berufen, bei dem das Wohlergehen dominiert. Allerdings
fallt es Parfit und anderen Kritikern des Egalitarismus schwer einzuse-
hen, dass eine Angleichung nach unten auch nur ,in einer bestimmten
Hinsicht” einen Vorteil darstellt. Das hiefie ja, dass sie zumindest teil-
weise die Welt verbessert, auch wenn sie insgesamt gesehen, wegen des
grofsen Leids, das sie verursacht, ein Ubel ist. Parfit meint, am Levelling
Down sei eben nichts gut (Parfit 1991: 18).

72

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Ganz anders die Sichtweise von Larry Temkin. Er schreibt, bezogen auf
das Beispiel einer Welt mit Blinden und Sehenden und hinsichtlich des
Gedankens, die Sehenden ,nach unten anzupassen”:

Egalitaristen glauben, dass es ungerecht ist, dass manche blind ge-
boren wurden, wiahrend andere nicht blind geboren wurden. Also
glauben sie, dass es eine Hinsicht gibt, in der eine ganzlich blinde
Welt besser wiire als eine, in der die einen blind sind und die ande-
ren sehen konnen; diese Welt wire hinsichtlich der komparativen
Gerechtigkeit besser. Allerdings glauben Egalitaristen nicht, dass
wir jeden erblinden lassen sollten. Erstens, weil es deontologische
Griinde geben konnte, die eine solche Tat verbieten und dartiber
hinaus zweitens [...], weil Egalitaristen Pluralisten sind und alles in
allem die génzlich blinde Welt sicher schlechter ist, als die teilweise
blinde Welt. Gleichheit ist nicht alles, was zdhlt. Dennoch zihlt sie
irgendwie und ich sehe wenig Anlass fiir den Egalitaristen, diese
Uberzeugung angesichts des Levelling Down-Einwands aufzuge-
ben (Temkin 2003: 68).

Weitere Kritiken am moderaten Egalitarismus konnen jenseits der of-
fenbar auf divergente Basisintuitionen verweisenden Problematik des
Levelling Down gewonnen werden. Angelika Krebs will zeigen, dass
sich Hilfe gnzlich ohne komparative Uberlegungen rechtfertigen lasst:

Wenn nun ein Mensch unter Hunger oder Krankheit leidet, ist ihm
zu helfen, weil Hunger und Krankheit fiir jeden Menschen schreck-
liche Zustinde sind, und nicht deswegen, weil es anderen schliefs-
lich besser geht als ihm. [...] Das Ubel des Hungers und der Krank-
heit sagt einem vielmehr direkt, was man zu tun hat. Man muss sich
nicht erst umsehen und vergleichen (Krebs 2000: 18).

Das aufnehmend, kann man sagen, dass die Begriindung von Hilfe so-
gar darunter litte, wenn man komparative Uberlegungen mit hinzu-
nimmt. Wenn man sagt, man helfe jemandem auch, weil es anderen
besser gehe, dann driickt man damit nicht den Teilwert der Gleichheit
aus, sondern man fiihrt redundante Aspekte an. Jemand, der sich im
Falle grofiter Not erst umsédhe und vergleichen wiirde, bevor er hilft,
wire in der beschriebenen Situation moralisch suspekt. Hétte Gleich-
heit hingegen einen partiellen Wert, dann miisste ihre Erwdhnung die
Rechtfertigung verbessern. Aber das auf sie gegriindete , vergleichen”
stellt den Akteur de facto moralisch ins Abseits. Auch Harry Frankfurt
kritisiert den Egalitarismus mit guten Griinden:

Die egalitidre Verdammung von Ungleichheit als inhérent schlecht
verliert meines Erachtens an Uberzeugungskraft, sobald die Mog-
lichkeit anerkannt wird, dass Personen, die bedeutend schlechter

73

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

gestellt sind als andere, dennoch sehr gut gestellt sein konnen
(Frankfurt 2000: 41).

Eine interessante Variante des Egalitarismus ldsst sich in Anlehnung an
Julius Schilike als Levelling Up-Egalitarismus bezeichnen. Schilike argu-
mentiert, dass sich der Egalitarist gegen den Levelling Down-Einwand
wehren konne. Er diirfe Gleichheit nur wertschitzen, wenn sie durch
eine Angleichung nach oben zustande kame. Schilike versteht Gerech-
tigkeit als generalisierten Neid (dazu auch Mill 2000: 90), aber unter-
scheidet Missqunst von diesem Neid:

Wenn ich einen Kollegen um sein Motorboot beneide, so miss-
gonne ich es ihm nicht im Geringsten - ich hétte nur gern auch so
etwas. [...] Dem Neidischen ist intrinsisch daran gelegen, so gestellt
zu sein, wie die Bessergestellten, aber nicht durch Angleichung
nach unten. [...] Der intrinsische Wert liegt also in der Angleichung
nach oben, nicht in der Gleichheit als solcher (Schalike 2009, 434).1

Gerechtigkeit impliziere Missgunst nicht und nur der Missgiinstige be-
furworte Levelling Down. Allerdings tiberzeugt auch dieses Argument
nicht. Man stelle sich vor, es gebe die Personen A, B und C. C ist am
Verhungern, und A und B sind Milliardare, aber A ist 10.000 Euro? rei-
cher als B. Nun konnte ich - wenn ich nur 10.000 Euro zur Verfiigung
habe -, B auf das Niveau von A heben, statt C zu versorgen. Dann hitte
ich Gleichheit tiber Levelling Up hergestellt. Fiir den absoluten Levelling
Up-Egalitaristen konnte diese Handlung richtig gewesen sein. Aber ich
hitte etwas getan, was offensichtlich fiir Utilitaristen, Prioritaristen und
den gesunden Menschenverstand falsch ist. Erneut ist der absolute Ega-
litarismus diskreditiert.

Nun konnte ich aber als moderater Levelling Up-Egalitarist das Wohler-
gehen von C iiber die Gleichheit zwischen A und B stellen. Damit wére
impliziert, dass hier ein kleines Gut, die Gleichheit, einem grofsen Gut,
dem Uberleben von C, weichen miisste. Hitte der Gleichheitsaspekt
hier aber wenigstens einen gewissen Wert? Ja, wenn man an einen Nut-
zenzuwachs fuir den einen Milliardédr oder den neutralen Beobachter
des Verteilungsproblems denkt. Allerdings geht es im Gedankenexpe-
riment um den Eigenwert der Gleichheit und nicht um Nutzenzu-
wichse. Folglich muss man von letztgenannten abstrahieren. Es ist

1 Schiilike (2009: 435) will keinen direkten Egalitarismus , erster Stufe” vertei-
digen, sondern versteht den Egalitarismus komplexer.

2 Nattirlich konnte man das Beispiel auf der fundamentaleren Ebene der
Gliickseinheiten ansiedeln.

74

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

nicht ersichtlich, dass nach dieser Abstraktion noch etwas Positives iib-
rig bleibt. Wenn man die Faktoren - hier Gleichheit und Wohlergehen
- streng separiert, zeigt sich, dass nur Wohlergehen Wert hat.

3. Ist Gleichverteilung nicht begriindungsbediirftig?

Harry Frankfurt verneint eine weitere Kernthese des Egalitarismus.
Egalitaristen meinen, dass Gleichverteilung gegentiber Ungleichvertei-
lung der nicht begriindungspflichtige Standardfall sei (Frankfurt 2000:
45f.). Ungleichverteilung sei hingegen immer begriindungsbedirftig.
Stefan Gosepath (2004: 203ff.) meint: In einer Situation, in der keine
Griinde fiir Gleich- oder Ungleichverteilungen existieren, sei die Un-
gleichverteilung willkiirlich, die Gleichverteilung hingegen nicht. Eine
Zufallsverteilung werde den Personen nicht gerecht, eine Gleichvertei-
lung schon.

Beide Thesen Gosepaths leuchten nicht ein. Beide Verteilungsmodi sind
im Beispielfall gleichermafien unbegriindet. Auch eine Gleichvertei-
lung kann den Personen nicht gerecht werden, wenn diese z.B. unter-
schiedliche Bediirfnisse haben. Wenn Gosepath meint, nur der, welcher
die Prasumtion der Gleichheit beachte, behandele gleiche Fille gleich,
dann muss man ergédnzen: Er behandelt auch ungleiche Félle gleich,
was ungerecht sein kann.

Im Hintergrund der These, dass Gleichverteilung der privilegierte Ver-
teilungsmodus sei, stehen (im Normalfall einfach vorausgesetzte) em-
pirische Uberzeugungen. Mit diesen wird eine hidufige Ahnlichkeit von
Bedtirfnissen und Préferenzen konstatiert. Das bestatigt etwa Wilfried
Hinsch. Dieser will ebenfalls begriinden, dass , Ungleichverteilungen
[...], anders als Gleichverteilungen, grundsitzlich rechtfertigungsbe-
diirftig sind.” Dazu fiihrt er anhand des bekannten Problems der Ku-
chenverteilung aus: ,, Wir nehmen aber an, dass alle Kinder, was den
Kuchen betrifft, dhnliche Bediirfnisse und Préferenzen haben” (Hinsch
2002: 169; genauso Tugendhat 1997: 12ff.). Erst auf Basis dieser empiri-
schen Pramisse wird Gleichverteilung die tiberzeugende Option. Das
bestitigt auch Jacob Rosenthal:

In moralischer Hinsicht scheint mir klar, dafs ohne eine begriindete
Konzeption moralisch relevanter Eigenschaften keine Verteilung
moralisch ausgezeichnet werden kann und dafs mit einer solchen
Konzeption fiir einen Primat der Gleichheit [...] kein Platz ist (Ro-
senthal 2006: 141).

75

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Bezogen auf Basisbediirfnisse ist diese Ahnlichkeit der Préferenzen
anthropologisch verankert. Daher gehen wir ganz nattirlich im Regelfall
von ihr aus. Zudem schafft Ungleichbehandlung psychische Verletzun-
gen, weil die Gleichbehandlung die aus den benannten Griinden etab-
lierte Norm ist. Der ungleich Behandelte wird sich fragen ,, Wieso erhal-
ten andere mehr als ich?”. Dabei unterstellt er, dass die anderen und er
selbst die gleichen Bediirfnisse und Praferenzen haben. Um dieses psy-
chische Leid der Ungleichbehandlung zu vermeiden, tut man gut da-
ran, im Zweifelsfalle gleich zu verteilen. Aber auf diese Uberlegungen
darf in einer Situation jenseits jeglicher Verteilungsgriinde nicht zurtickge-
griffen werden. Ein logischer Primat der Gleichverteilung ist nicht aus-
zumachen, lediglich ein anthropologisch begriindeter. Wenn Hinsch
anfiihrt, das Universalisierungsgebot bedinge einen solchen logischen
Primat (Hinsch 2002: 170), muss man erwidern: Wir sind es zwar ge-
wohnt, von Gleichheit auszugehen und dann nach Ausnahmegriinden
fiir Ungleichheiten zu suchen. Genauso gut kénnten wir aber bei un-
gleichen Verteilungen nach Gleichheitsaspekten suchen. So kénnte man
Gleichverteilung als Abweichung von der Norm rechtfertigen, ungleich
zu verteilen. Hier ist Gewohnheit,® nicht Logik, im Spiel.

4. Der moderate Egalitarismus scheidet aus

Nachdem der absolute Egalitarismus bereits verworfen wurde, bleibt
ein Urteil tiber den moderaten Egalitarismus zu féllen. Der moderate
Egalitarist muss zusitzlich zu den besagten Problemen gewichten, wie
wichtig der Wert der Gleichheit verglichen mit anderen Werten wie
Wohlergehen ist. Der moderate Egalitarist muss wie der Vertreter eines
gewichteten Prioritarismus mehrere Parameter gegeneinander abwé-
gen.* Ein Egalitarismus ist nur sinnvoll, wenn der Wert der Gleichheit
als bedeutend angesetzt wird. Sonst brauchte man die Position nicht ei-
gens aufzumachen. Damit muss Gleichheit allerdings auch in einigen
Situationen Wohlergehen tibertrumpfen kénnen. Die Kritik des Utilita-
risten ist nun die, dass erhebliche Nutzenverluste fiir die Realisierung
von Gleichheit nicht statthaft sind.

3 Eventuell auch eine Heuristik anderer Art (Rosenthal 2006: 150f.).

4 Page (2006: Kap. 4) unterscheidet dazu einen schwachen und einen starken
Egalitarismus.

76

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Wenn man Gleichheit dennoch bedeutend findet und ihr demgemafs ei-
nen Primat einrdumt, dann werden auch innerhalb des Gerechtigkeits-
paradigmas wichtige Vorwiirfe gegen den moderaten Egalitarismus
laut, die Angelika Krebs so formuliert:

Der Nebenprodukteinwand [...] besagt, dass zumindest die beson-
ders wichtigen, elementaren Standards der Gerechtigkeit nicht-re-
lationaler Art sind und Gleichheit nur als Nebenprodukt ihrer Er-
fuillung mit sich fithren. Gleichheit kann daher als Ziel von Gerech-
tigkeit nicht so wesentlich sein, wie der Egalitarismus glaubt. Die
elementaren Standards der Gerechtigkeit garantieren allen Men-
schen menschenwiirdige Lebensbedingungen. Sie verlangen etwa, dass
jeder Mensch Zugang zu Nahrung hat. [...] Diese Standards geben
absolute Erfiillungswerte vor [...] (Krebs 2000: 18).

Ob der moderate Egalitarismus gerecht ist oder nicht, darum werden
erbitterte Debatten gefiihrt (Gosepath 2004: 180ff.).

Hier bleibt nur zu konstatieren, dass jenseits der Frage, ob dieser Egali-
tarismus gerecht ist, der intrinsische Wert von Gleichheit und Gerech-
tigkeit abzulehnen ist. Daher verfolgen wir den moderaten Egalitaris-
mus nicht weiter.

5. Die Grundidee des Prioritarismus

Die Armsten und in anderen Hinsichten Schlechtestgestellten besser zu
stellen, ist ein Anliegen, das die Moral von je her mitbestimmt. Der Pri-
oritarist will es ausbauen. Dieses Anliegen kann auch der Utilitarismus
umsetzen: Fiir die Armen sollte im Normalfall gelten, dass sie aus je-
dem zusitzlichen Euro entsprechend mehr Nutzen ziehen konnen, als
dies Reiche vermogen. Fiir den Millionér ist ein zusétzlicher Euro fast
wertlos. Fiir denjenigen, der nur einen Euro pro Tag verdient, besitzt er
einen groflen Wert. D.h., das Prinzip vom abnehmenden Grenznutzen
sorgt automatisch fiir eine Bevorzugung der Armen bei Verteilungen.

Aber der Prioritarist hat ein dartiber hinausgehendes Anliegen: Auch
wenn ein Armer und ein Reicher die gleiche Gliicksmenge durch eine
Giiterverteilung erhalten wiirden, soll der Armere bevorzugt werden.
Die Prioritdt des Armen gilt auch, wenn man von den Ungleichheiten

5 ,Genauso wie Ressourcen abnehmenden Grenznutzen haben, hat Nutzen [im
Prioritarismus - Anm. d. Verf.] abnehmende moralische Wichtigkeit” (Parfit
1991: 24).

77

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

absieht, die sich aus der unterschiedlichen Empfanglichkeit fiir Giiter
ergeben. Das schlechtere Nutzenniveau des Armeren sorgt dafiir, ihm
den Zuschlag zu geben. Das gilt auch, wenn bei einem Verteilungsakt
die gleiche zusitzlich zum Ausgangsniveau hinzukommende Gliicks-
menge (nicht Giitermenge!) zwischen ihm und einem Reicheren zur
Verteilung ansteht.

Dieses Anliegen der Bevorzugung der Schlechtestgestellten kann man
in verschiedenen Formen vorbringen. Das absolute Vorrangprinzip
geht auf das Differenzprinzip von John Rawls zurtick. Wenn man das
Differenzprinzip isoliert betrachtet, begriindet es einen absoluten Priori-
tarismus. Das Prinzip lautet: ,Soziale und 6konomische Ungleichheiten
miissen [...] sich zum groitmoglichen Vorteil fiir die am wenigsten be-
gtinstigten Gesellschaftsmitglieder auswirken” (Rawls 1993: 69f.).

Bei Verteilungen soll also die Position der Schlechtestgestellten den
Ausschlag geben: Die Verteilung ist zu wihlen, die ihnen den grofiten
Vorteil, bzw. bei Rawls konkret den grofiten Einkommenszuwachs,
bringt. Wenn beispielsweise die Landwirte die am schlechtesten ge-
stellte soziale Gruppe sind, dann ist die Verteilung zu suchen, bei der
sie jhren Vorteil maximieren. Wenn dies eine Verteilung ist, die auch
andere, z.B. Fabrikanten, begiinstigt, ist das kein Problem. Folgendes
darf jedoch nicht eintreten: Die ehemals schlecht gestellten stehen in der
neuen Verteilung besser da, aber dafiir sind andere bei dieser Vertei-
lung unter das urspriingliche Niveau der Landwirte abgerutscht, etwa
die ungelernten Arbeiter. Es geht nicht darum, bestimmten Individuen,
etwa den Landwirten, zu helfen:

Vielmehr soll das Einkommen einer Gruppe von Personen maxi-
miert werden, die nicht durch die zu einem gegebenen Zeitpunkt
zu ihr gehérigen Personen definiert ist, sondern durch ihre relative
Stellung im System der gesellschaftlich realisierbaren Einkom-
mensverteilungen (Hinsch 2002: 15).

Dieses Differenzprinzip soll in einer fiktiven Vertragssituation unter ei-
nem ,,Schleier des Nichtwissens” gewahlt werden. Dieser erstreckt sich
auf alle konkreten oder individuellen Informationen der Individuen un-
ter dem Schleier, insbesondere bzgl. der Stellung und Chancen in einer
Gesellschaft der Zukunft (Rawls 1993).

Eine andere, nicht absolut zu verstehende Variante des Prioritarismus,
die ich gewichteten Prioritarismus nenne, hat Derek Parfit formuliert:

Die Sicht des Prioritarismus: Menschen zu unterstiitzen zdhlt umso
mehr, je schlechter gestellt diese Menschen sind (Parfit 1991: 19).

78

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Der Grund fiir diesen Prioritarismus ist nicht der, dass so mehr Gleich-
heit realisiert wird. Deren intrinsischer Wert ist keine Voraussetzung
fir den Prioritarismus. Der moralische Grund zur Hilfe fiir die
Schlechtgestellten liegt in deren absoluter Stellung. Je schlechter die Stel-
lung, desto grifier die Hilfe, die der Prioritarist gewéhrt. Man soll den
Schlechtgestellten demnach immer eine gewisse Bevorzugung gewéh-
ren. Das ist unabhéngig davon, ob sie sich tiber einer absoluten Wohl-
standsschwelle befinden oder nicht. Das unterscheidet den Prioritaris-
mus vom Suffizienziarismus. Gewichteter Prioritarismus heifst, dass
der sozialen Position nicht absoluter Vorrang bei Verteilungsfragen ge-
geben wird, sondern sie wird gewichtet, z.B. gegen die Niitzlichkeit.
Roger Crisp bringt das auf einen Nenner:

Die Sicht des gewichteten Prioritarismus: Menschen zu unterstiitzen

zahlt umso mehr, je schlechter gestellt diese Menschen sind, je mehr

dieser Menschen es gibt und je grofSer der betreffende Nutzen ist

(Crisp 2003: 752).
Dieses Prinzip entwickelt Crisp weiter, da es immer noch erlaube, das
kleine Leiden sehr vieler Bessergestellter gegen das Leben eines
Schlechtergestellten aufzuwiegen.® Daher kommt Crisp zu einem Prin-
zip, das ich als mustergiiltigen Ausdruck des gewichteten Prioritaris-
mus verwenden will:

Die Sicht des numerisch gewichteten Prioritarismus: Menschen zu un-
terstiitzen zahlt umso mehr, je schlechter gestellt diese Menschen
sind, je mehr dieser Menschen es gibt und je grofSer der betreffende
Nutzen ist. Jedoch zahlt die Zahl der Begtinstigten umso weniger,
je wohlhabender sie sind (Crisp 2003: 754).

Durch den letzten Satz wird erreicht, dass Nutzen von Wohlhabenden
mit Zunahme des Reichtums entwertet wird. So soll auch der kleine
Nutzen vieler Bessergestellter nicht mehr den grofien Nutzen eines
Schlechtergestellten aufwiegen konnen: Der Nutzen des Wohlhaben-
den verliert sein Gewicht auf der Nutzenwaage zunehmend, bis er
schliefslich kein Gramm mehr auf diese Waage bringt.

6 Fleurbaey et al. (2009: 262, 279f.) nennen das , Tyrannei der Aggregation”
und wollen dies beim gewichteten Prioritarismus durch Einschrankung der
Aggregierbarkeit ebenfalls unterbinden. Dass dem Prioritaristen dazu nicht
viele Optionen offen stehen, ist ihr Ergebnis (Ebd.: 285).

79

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

6. Rechtfertigungsstrategien fiir das Differenzprinzip

Der absolute Prioritarismus soll nun zuerst genauer untersucht werden.
Dabei wird insbesondere seine mogliche Rechtfertigung durch das
Konzept der dffentlichen Moralbegriindung thematisiert. Diese Rechtferti-
gungsstrategie wird am Ende dieses Abschnitts referiert und sie wird
uns auch die nichsten Abschnitte beschiftigen.

Der absolute Prioritarismus ist in seiner urspriinglichen Form an die
Rawlssche Theorie gekoppelt. Diese muss uns nicht im Detail interes-
sieren. Letztlich scheitert sie u.a. daran, dass es unbegriindet ist, wenn
die Subjekte sich unter dem Schleier des Nichtwissens so verhalten, als
ob die Wahrscheinlichkeit eins sei, eine schlechte Position in der Gesell-
schaft einzunehmen. Es ist nicht einmal eine empirische Wahrheit, dass
Menschen in der Regel vdllig risikoaversiv sind. Gleichwohl scheint die
Theorie von Rawls mindestens auf der Plausibilitit dieser These zu ba-
sieren. Das hat schon John Harsanyi an Rawls kritisiert. Harsanyi (1976)
wollte zeigen, dass es unter dem Schleier des Nichtwissens verniinftiger
sei, die Laplacesche Regel anzuwenden. Diese besagt, unter Unsicher-
heit alle zukiinftigen Ereignisse fiir gleichwahrscheinlich zu halten. Das
sei gegentiiber dem von Rawls bevorzugten entscheidungstheoretischen
Maximin-Prinzip zu préferieren.

Hinsch hat mogliche Verteidigungen fiir Rawls durchgespielt. Die
starkste lautet: Vertragspartner sollten einen Vertrag nicht so konzipie-
ren, dass sie moglicherweise Positionen einnehmen werden, die sie
dazu zwingen, den Vertrag zu brechen. Diese Gefahr sollte sie abschre-
cken, das Risiko einzugehen, zu den Schlechtestgestellten zu gehoren.
Aber Hinsch weist darauf hin, dass auch solche Vertrage rational sind.
Die Risiken, die schlechteste Position zu bekleiden, miissen blof3 gering
sein (Hinsch 2002: 84ff.). Das zeigt, dass das Rawlssche Prinzip unter
der urspriinglichen Annahme eines rationalen Maximierers nicht als
einzig verniinftige Wahl auszuzeichnen ist (Ebd.: 96f.).

Lediglich wenn man eine schon an Gerechtigkeit orientierte moralische
Perspektive einnimmt, kann es Hinsch zufolge berechtigt sein, am Diffe-
renzprinzip festzuhalten. Rawls habe diese Perspektive im Laufe der
Zeit in die Pramissen seiner Argumentation tibernommen (Hinsch
1992: 1).

Aus dieser moralischen Perspektive heraus gelte: Auf Ebene der Ge-
samtgesellschaft wisse man, dass irgendwer die Rolle des Schlechtest-
gestellten tibernehmen werde. Wenn man moralisch denke, miisse man
diesem gegentiber seine Position rechtfertigen konnen:

80

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Der Grund fiir die besondere Berticksichtigung der Interessen [...]
der am wenigsten Begiinstigten durch die Parteien im Urzustand
liegt nicht in der individuellen Abwégung bestehender Risiken,
sondern in der Notwendigkeit Grundsitze zu finden, die allen ge-
gentiber zu rechtfertigen sind (Hinsch 2002: 92).

Nach diesem skeptischen Blick auf die Rechtfertigung des Differenz-
prinzips bei Rawls wollen wir uns der Position von Hinsch widmen.
Die Priifung dieses Rechtfertigungsversuchs wird das Ziel der weiteren
Untersuchung sein. Hinsch selbst versucht, die Probleme der Rawlss-
chen Theorie zu umgehen und will das Differenzprinzip als Vertei-
lungsprinzip stiitzen. Dazu nimmt er auf eine Konzeption der 6ffentli-
chen Rechtfertigung Bezug, die sich im letzten Zitat schon ankiindigt.
Fur Hinsch gibt es bedarfsbezogene Ausnahmen von der eigentlich ge-
botenen Gleichverteilung aller Giiter. Beispielsweise miissen Behinderte
mehr erhalten als Gesunde. Ansonsten werden Ausnahmen von der
Gleichverteilung allein aus prudenziellen Griinden gerechtfertigt. Da-
bei gilt, dass im Rahmen einer dffentlichen Rechtfertigung jeder diesen
Ausnahmen zustimmen muss (Ebd.: 173f., 268). Um dieses zu erreichen,
bleibt nach Hinsch nichts anderes tibrig, als dass jeder von einer solchen
Verteilung profitiert. Das wird fiir Hinsch allein durch Maximin-Vertei-
lungen sichergestellt:

Sobald wir die Bedingung reziproker Vorteile auf die einseitigen
Einkommenszuwichse der Begiinstigten anwenden und nicht
pauschal auf ihre Einkommensverbesserungen gegentiber der ur-
spriinglichen Gleichverteilung, folgt aus ihr, dass nur Maximin-
Verteilungen offentlich zu rechtfertigen sind. Denn die am wenigs-
ten Begtinstigten haben keinen prudenziellen Grund, einseitigen
Einkommenszuwéchsen fiir die Begiinstigteren zuzustimmen, so-
lange eine andere Verteilung realisiert werden kann, die mit zusétz-
lichen Einkommensverbesserungen fiir sie selbst verbunden ist
(Ebd.: 272f.).

Dieses Argument konnte man nun insgesamt weiter auf seine Schliis-
sigkeit priifen. Insbesondere hinsichtlich der Frage, weshalb Reiche ihm
de facto zustimmen sollten. Das soll aber nicht vertieft werden. Wir
wollen allein die Bedingung des Arguments diskutieren, dass eine Zu-
stimmung von Jedermann erforderlich ist, um etwas moralisch zu recht-
fertigen. Diese anspruchsvolle und immer wieder vertretene These
fiithrt uns ins Zentrum der Moralphilosophie. Wir wollen die These erst
allgemeiner verfolgen, ehe wir uns wieder ihrer Entfaltung durch Hin-
sch zuwenden.

81

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

7. Das Ideal der offentlichen Moralbegriindung

Das Ideal einer offentlichen Moralbegriindung findet sich an vielen
Stellen in der Moralphilosophie, besonders haufig aber in egalitaristi-
schen Theorien. Ernst Tugendhat meint, eine Begriindung jedweder
Normen sei nur denkbar, wenn ihnen jeder aufgekldrt zustimmen
konne. Nur wer aufgekldrt zustimmen kann, wird sich demnach dem
,zwanglosen Zwang” dieser Begriindung unterordnen:

Das Wort ,gleich’ scheint also deswegen in der Moral so eine Be-
deutung zu gewinnen, weil es aus dem folgt, was hier Begriindung
heifst. Die Begriindung der Norm mus fiir alle gleich sein, weil, so-
bald sie es nicht ist, das fiir einige heiflen wiirde, daf3 sie ihnen ge-
gentiber nicht begriindet ist oder nur partiell; ein Ungleichgewicht
wire die Folge, die einem Teil der Mitglieder gegentiber nicht be-
griindet werden konnte, und das wiirde heiflen, daff von ihrem
Standpunkt aus das normative System kein moralisches, sondern
ein Zwangssystem wire, willkiirlich, und man konnte jetzt sagen:
Wenn es im Ungleichgewicht von einem Standpunkt aus gesehen
ist, ist es im Ungleichgewicht; wenn es gegentiber einigen nicht be-
griindet ist, ist es nicht begriindet (Tugendhat 1997:17).

Aus diesem formalen, begriindungstheoretischen Egalitarismus soll sich
ein Primat der Gleichheit entwickeln, der auch zu Gleichverteilungen
fuhrt:

Wieso, [...] ist, wenn es keine gegenteiligen Griinde gibt, die, wie wir
jetzt sehen, ihrerseits gegentiber allen begriindet werden mtifdten,
die gleiche Verteilung die einzig gerechte? Weil sie, [...] die einzige
ist, die allen gegentiber begriindbar ist (Ebd.: 18).

Hier muss man Tugendhat wohl so verstehen, dass die gleiche Vertei-
lung nicht nur die einzig gerechte, sondern auch die einzig moralische
sei. Das soll dann zum materialen Egalitarismus fithren, der besagt , dafs
alle die gleichen moralischen Rechte haben” (Ebd.: 5). Nur so sei die
aufgeklarte Zustimmung von jedermann zu erwarten. Wenn die Rechte
von X missachtet wiirden, werde X nicht zustimmen (dazu auch Gose-
path 2004: 158ff). Wie Gosepath zusammenfassend argumentiert,
werde Begriindung nur erzielt, wenn kein Betroffener sein Veto gegen
eine Norm erklire: ,Jede Person hat ein Vetorecht, ein Recht auf Recht-
fertigung derjenigen Mafinahmen, die ihre Interessen beriithren”
(Ebd.: 160). Es liegt nahe zu meinen, dass diejenigen, deren Leben zu-
gunsten anderer verrechnet werden soll, ein solches Veto einlegen wer-
den.

82

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Das kénnte man durch folgende , Zustimmungsargumente” Z 1) und
Z 2) wiedergeben, die auch Diskursethiker verteidigen werden:

Z1)

1) Ein Konsens bzg]. der Norm N ist notwendig fiir eine moralische
Begriindung von N.

2) Einen Konsens bzgl. N zu erzielen, bedeutet, dass jedes aufge-
Klarte Individuum der Norm N zustimmen muss.

3) Wenn X und Y durch N gegentiber anderen Individuen benach-
teiligt werden, werden sie N nicht aufgeklart zustimmen.

K) Wenn Xund Y durch N benachteiligt werden, ist eine moralische
Begriindung von N nicht moglich.

Z2)

1) Wenn niemand durch N gegentiber anderen Individuen benach-
teiligt wird, dann ist N moralisch begriindbar.

2) Wenn N Verteilungsgerechtigkeit herstellt, wird niemand durch
N benachteiligt.

3) N stellt Verteilungsgerechtigkeit her.
K) N ist moralisch begriindbar.

Hier ist noch genauer zu fragen, was mit , Zustimmung” in Z 1) gemeint
ist. Ist es die faktische, die aufgeklérte oder welche sonst? Bedeutet ,, zu-
stimmen” vielleicht nur, dass jemand, der bereits auf dem moralischen
Standpunkt steht, zustimmen kénnte? Konnte diese Zustimmung dann
unter idealen Diskursbedingungen oder unter anderen, wirkungsglei-
chen Mechanismen erzielt werden? Wére sie nur rational zwingend,
wenngleich sie de facto nicht erfolgt? Welche Antwort hier fiir welchen
Autor zutrifft, ist schwer ermittelbar. Daher werde ich im Folgenden
nicht die gerade benannten konkreten Autoren kritisieren, sondern eine
Position, die von den Argumenten Z 1) und Z 2) ausgeht.

Nun zur spezifischen Erweiterung dieser Z-Argumente durch Hinsch.
Die Theorie von Hinsch dient der Rechtfertigung des Differenzprinzips.
Die Theorie soll sich nicht gemafs der urspriinglichen Rawlsschen Vor-
gabe allein auf Rationalitit stiitzen, sondern sie ist schon auf einem mo-
ralischen Standpunkt angesiedelt. Und dieser Standpunkt impliziert
z.B., dass nur universalisierbare Interessen zdhlen (Hinsch 2002: 149f.).
Hinsch expliziert, was unter einer Anerkennung von Normen zu verste-
hen ist:

83

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Die Anerkennung einer Norm muss tiberwiegend, aber nicht ma-
ximal vorteilhaft fiir eine Person sein und dies ist dann der Fall,
wenn die mit der Anerkennung der Norm verbundenen Vorteile
fiir sie alles in allem die Nachteile tiberwiegen (Ebd.: 306).

Er stellt fest, dass Konsense nicht auf den fiir jedes Subjekt gleichen Be-
grindungspramissen beruhen miissen. Es zéhlt die gemeinsam ermit-
telte Norm und es zahlen nicht etwaige unterschiedliche Griinde fiir
diese. Hinsch meint weiter, wenn die Diskurspartner zudem einen 6f-
fentlichen Standpunkt einnehmen wiirden, der sie auf die wechselsei-
tige Anerkennung als freie und gleiche Personen verpflichtet, ,, wird nie-
mand etwa eine Regelung nur deshalb ablehnen, weil sie mit Nachtei-
len fiir ihn selbst verbunden ist” (Ebd.: 127).

Das alles soll die Moglichkeit eines Konsenses tiber Normen auf dem
moralischen Standpunkt plausibilisieren.” Z.B. indem argumentiert
wird, Benachteiligungen durch Norm N - im Sinne von Pramisse 3) aus
Z 1) - lagen auch dann nicht notwendig vor, wenn X oder Y durch N
einige Nachteile auferlegt wiirden. Einen Konsens benétigt Hinsch, um
eine Moralbegriindung als moglich auszuweisen. Wie wir schon gehort
haben, soll dann das Differenzprinzip als einzig begriindbare Norm ge-
rechtfertigt werden.

Die Kritik der gerade dargestellten Konzeptionen der offentlichen
Rechtfertigung (Z-Argumente und Hinsch) soll in mehrere Unter-
punkte aufgespalten werden.

1) Begriindung gelingt nicht nur bei Gleichheit der Interessen: Zuerst zu ei-
ner Verschirfung der Z-Argumente, welche die Probleme mit ihnen
vergrofiert. Zwar verlangt jedwede Begriindung, dass neutrale Griinde
vorgebracht werden, deren Kraft man nicht nur von einem bestimmten,
etwa epistemischen, Standpunkt oder mit einer bestimmten Identitat
einsehen kann. Insofern muss jeder diese Griinde teilen kénnen. Dass
Begriindungen hingegen zusatzlich neutral gegentiber Interessendiffe-
renzen sein miissen, d.h. nicht moglich sind, solange solche Divergen-

7 Die These, dass die erhofften Konsense nicht zustande kommen werden, ver-
teidigt hingegen Thomas Nagel (1991: 81).
8 Gemeint ist etwa ein Offenbarungswissen.

84

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

zen bestehen, scheint ein Anspruch mancher Verteidiger von Z-Argu-
menten zu sein.? Also bringt nicht nur die obige Pramisse 3) das Argu-
ment Z 1) zu der Konklusion K), dass N nicht begriindbar ist. Auch fol-
gende alternative und allgemeinere Pramisse hat diesen Effekt:

3*) Wenn die Individuen X und Y unterschiedliche aufgekldrte In-
teressen bzgl. N haben, werden sie N nicht aufgeklért zustimmen.

Wiéhrend die im Argument Z 1) geforderte Zustimmung durch die Her-
stellung von Verteilungsgleichheit eventuell sicherzustellen ist, ist das
Problem, das mit 3*) auftritt, viel prekarer, da Interessendivergenzen
hartnickig sein konnen. Das erschwert es fiir Z-Argumentationen er-
folgreich zu sein.

Unsere Bewertung dieser Problematik lautet: Die Unabhéngigkeit der
Begriindung einer Norm von Interessendivergenzen ist eine zu starke
Forderung. Eine Begriindung der Position P ist auch moglich, wenn In-
teressendivergenzen bestehen und P nicht jeder zustimmt, wofiir noch
weiter argumentiert werden wird. Interessenrelative Griinde kénnen
perfekt rational sein. Moralische Begriindungen gehen dartiber hinaus.
Aber es kann auch Divergenzen tiber Préferenzen geben, nachdem man
sich in die Position jedes Betroffenen versetzt und sie somit unparteilich
beleuchtet hat. Moralische Ideale (Hare 1983: 169ff.) sind ein klassischer
Kandidat fiir Praferenzen, die auch nach einer Universalisierung diver-
gieren konnen. Zu sagen, dass alle Urteile, die auf nicht von jedermann
nach einer Universalisierung geteilten Interessen beruhen, keine mora-
lisch begriindbaren Urteile sind, ist extrem gewagt.1°

2) Gleichheit heifit nicht ,, Zustimmbarkeit fiir alle”: Eine Anmerkung zu den
Hintergrundannahmen fiir die Z-Argumente: Selbst wenn man etwa
Tugendhat zustimmt, dass im moralischen Begriinden ein Gleichheits-
postulat enthalten ist, so ist es klarungswiirdig, was das bedeutet. Of-
fenbar ist es nicht notwendig mit einer Zustimmung von jedermann
verbunden. So meint z.B. ein Utilitarist, er komme diesem Postulat
nach, wenn er den Nutzen einer jeden Person erhebt und , einfach” in
sein Kalkiil eingehen lésst. Das heifst es fiir ihn, die Person zu achten
oder zu respektieren bzw. ihrem Anspruch auf Gleichbehandlung

9 Vgl. obige Zitate von Tugendhat.

10  Unten wird zu zeigen versucht, dass viele Moralurteile auf derartigen nicht
von allen geteilten Interessen beruhen.

85

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

nachzukommen. Das muss dann keineswegs zu , gleichen Grundrech-
ten fiir alle” oder ,Zustimmbarkeit fiir alle” fithren, wenngleich es das
natiirlich kann.

3) Es gibt keine allgemeinen Interessen: Jede Moralbegriindung hat von In-
teressen auszugehen. Das ist hier zwischen den Streitparteien unstrittig.
Man konnte im Geiste des Kontraktualismus suggerieren, dass man sich
nur auf die von allen geteilten vormoralischen Interessen beziehen
miisse, um eine allgemeine Rechtfertigung und den dazu benétigten
Konsens zu plausibilisieren.’* Fiir Hinsch ist dieses Manéver nicht an-
wendbar, denn seine Variante der allgemeinen Konzeption 6ffentlicher
Rechtfertigung geht vom moralischen Standpunkt aus. Aber man
konnte ja versuchen, basaler anzusetzen. Das ist jedoch nicht tragfahig.
Die besagten von allen geteilten Interessen gibt es nicht. Der Selbstmor-
der hat z.B. andere Interessen als die meisten anderen Menschen.'?> Und
selbst wenn es solche allgemeinen Interessen gébe, wiren es nur ganz
wenige. Auf sie konnte man hochstens eine unzureichende Minimalmo-
ral aufbauen, denn die Konvergenzen der Individuen wéren extrem
schmal. Es kann daher vormoralische oder - wie beim vorletzten Punkt
veranschaulicht - auch universalisierte Interessen bei den Einzelnen ge-
ben, die deren Zustimmung zu bestimmten moralischen Normen ver-
eiteln. Z.B. Tugendhat bestreitet die Existenz einer gtiltigen Moral an-
gesichts eines solchen Dissenses, wenn er iiber ein normatives System
schreibt: ,Wenn es gegentiber einigen nicht begriindet ist, ist es nicht
begriindet” (Tugendhat 1997: 17).

4) Keine Moralbegriindung fiir Amoralisten: Die Theorie von Hinsch ope-
riert bereits auf dem moralischen Standpunkt. Das gilt aber nicht fuir
alle Theorien, die von einer 6ffentlichen Rechtfertigung als Basis der
Moral ausgehen. Fiir Theorien jenseits des moralischen Standpunkts be-
steht das Problem, dass man keine auch fiir Amoralisten verpflichtende
Moralbegriindung geben kann (Tugendhat 1993: 88ff.) und dass dies ei-
gentlich die Unmoglichkeit jedweder Moralbegriindung impliziert.

11 In dieses Fahrwasser gerit auch Tugendhat, selbst wenn er sich energisch
vom Kontraktualismus abgrenzt (Steinfath 2006: 269).

12 Gewirth (1978: 59) meint, auch der Selbstmorder sei auf Freiheit angewiesen.
Das iiberdeckt aber nicht, dass er viele Interessen hat, die andere nicht haben.
Und auch die eigene Freiheit ist kein transzendental begriindetes Interesse.
Es gibt Menschen, die sie und ihre eigene Rolle als Handelnde aufgeben.
Diese Menschen kann Gewirth nur zu pathologischen Féllen erklaren. Dabei
bemiiht er sich sowieso nur um logische Erfordernisse fiir den Status des Ak-
teurs, nicht um Interessendivergenzen (Ebd.: 53f.).

86

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Moral ist nicht gegentiber jedermann begriindbar, sondern wie Gose-
path (1992: 340) noch in seiner Dissertation schreibt: ,Moralische For-
derungen greifen nur bei demjenigen, der moralisch handeln will.” Der
starke Begriindungsanspruch der Z-Argumente fiihrt aber dann zu der
Konsequenz: Moral ist gar nicht begriindbar, da sie nicht gegentiber je-
dermann begriindbar ist. Maximale Begriindungsanspriiche implizie-
ren schnell, dass man zu keiner Moral kommt: Alles oder Nichts fiihrt oft
zum Nichts. Das muss man auch dem hobbesianischen Kontraktualis-
mus ins Stammbuch schreiben.

5) Konsens bei massiver Selbstschidiqung: Verdeutlichen wir uns noch ein-
mal die Bedingungen, die Hinsch fiir die Akzeptanz einer Norm nennt:

Die Anerkennung einer Norm muss tiberwiegend, aber nicht ma-
ximal vorteilhaft fiir eine Person sein und dies ist dann der Fall,
wenn die mit der Anerkennung der Norm verbundenen Vorteile
fiir sie alles in allem die Nachteile tiberwiegen (Hinsch 2002: 306).

Aber extreme Nachteile, die eine Anerkennung von N unter dieser Be-
dingung verhindern diirften, sind durch die Anwendung des Diffe-
renzprinzips sehr wohl fiir manche zu befiirchten. Bei Hinsch wird (wie
bei Rawls) aus egalitaristischen Griinden eine urspriingliche Gleichver-
teilung der Giiter als fiktive und gerechte Ausgangsbasis angenommen
(Ebd.: 169£.).13 Dann wird die gerechte Losung fiir Zuwachse von die-
sem gemeinsamen Basisniveau'* aus eruiert.’®> Wenn man nicht die
kontrafaktische Situation der Gleichverteilung als Basis nimmt, sondern
die faktische Ungleichheit betrachtet, wird ein Konsens tiber das Diffe-
renzprinzip jedoch noch fragwiirdiger: Wieso sollten die Bessergestell-
ten zustimmen, massiv zugunsten der Schlechtestgestellten abzuge-
ben? Wie ist das mit der oben zitierten Akzeptanzbedingung fiir Nor-
men vereinbar? Moralische und prudenzielle Argumentationen passen
weder bei Rawls noch bei Hinsch zusammen. Thre Ansitze changieren

13 Dieses Postulat hatten wir oben schon im Kontext des Egalitarismus zuriick-
gewiesen.

14 Dieses bezieht sich auf Wohlfahrtsoptionen, die bedarfsbezogene Ungleich-
verteilungen einbeziehen.

15  Hier lassen sich zwei Prioritarismustypen unterscheiden: Der vergangen-
heitsbezogene Prioritarismus (VP) versucht, die Rolle des vor einem Vertei-
lungsakt Schlechtestgestellten zu verbessern. Der zukunftsbezogene Priori-
tarismus (ZP) dient nur dem Zweck, bei einer zukiinftigen Verteilung die
Rolle dessen, wer auch immer nach dieser Verteilung der Schlechtestgestellte
ist, so gut wie moglich zu gestalten. Wenn man mit Rawls von einer ur-
spriinglichen Gleichverteilung ausgeht, macht nur ZP Sinn.

87

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

zwischen beiden Welten. D.h. hier konkret, dass sich eine Spannung
auftut zwischen der Gleichverteilung als moralischer Ausgangsbasis -
bzw. der geforderten Umverteilung bei gegebenen Ungleichheiten -
und der oben zitierten prudenziellen Akzeptanzbedingung fiir Nor-
men. Erneut riickt ein Konsens tiber Normen in weite Ferne: Normen
werden nur unter prudenziellen Bedingungen akzeptiert, die durch die
moralischen Ausgangspunkte der Theorie vereitelt werden. Das soll
hier nicht weiter vertieft werden. Es reicht, die notwendige Bedingung
der offentlichen Rechtfertigung zu erschiittern. Das allein gentigt, um
die Rechtfertigung des Differenzprinzips zu bestreiten. Zu fragen, ob
(nur) dieses Prinzip offentlich zu rechtfertigen ist, wire ein zweiter
Schritt.

6) Konsens auf einem gerechtigkeitsorientierten moralischen Standpunkt:
Wenn wir nun von den Ambiguitédten der Theorie von Hinsch bzgl. des
Verhiltnisses von Moral und Klugheit einmal absehen und die Theorie
ganz auf dem moralischen Standpunkt verorten: Was ergibt sich dann?
Die Theorie von Hinsch impliziert noch mehr, als dass die Subjekte auf
einem beliebigen moralischen Standpunkt stehen und sich dort tiber
Normen einigen miissen. Sie miissen auf einem bestimmten, von Gerech-
tigkeitsinteressen (,,Freiheit und Gleichheit”) schon gekennzeichneten
Standpunkt stehen. Auf diesem Standpunkt ist ein Konsens tiber
hochste Gerechtigkeitsgrundsatze fiir Hinsch unverzichtbar. Hinsch
geht auf Fille unaufloslich scheinender Interessen- bzw. Uberzeu-
gungskonflikte ein, die wir unten noch exemplifizieren werden. Er
meint, in solchen Féllen sei allein ein prozedurales Vorgehen (etwa Ab-
stimmen oder Losen) zu rechtfertigen (Ebd.: 127). Allerdings weist Hin-
sch selbst darauf hin: Dartiber, wortiber beispielsweise abgestimmt
werden soll, darf nicht per Abstimmung, sondern muss per Konsens
entschieden werden. Das verweist die Theorie zuriick an das Gelingen
eines rationalen normativen Konsenses aller Beteiligten, wenigstens be-
ziiglich oberster Grundsitze der Gerechtigkeit (Ebd.: 128).

Der beschriebene Konsens tiber die obersten Gerechtigkeitsgrundsitze
ist aber selbst innerhalb der Theorien von Hinsch und Rawls problema-
tisch. Beide erkennen die Biirden der Vernunft als Grenzen rationaler Ar-
gumentation an (Ebd.: 148; dazu auch Rawls 1992: 337f.). D.h., es kann
gelten, dass zwei Subjekte vollig aufgeklart und moralisch sind und sich
gleichwohl nicht argumentativ auf eine bestimmte moralische Norm ei-
nigen konnen. Relativismus bleibt also moglich, auch wenn die Urtei-
lenden vollig verntinftig sind:

88

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Viele unserer wichtigsten Urteile werden unter Bedingungen ge-
fallt, die es dufSerst unwahrscheinlich erscheinen lassen, dafs [...] un-
eingeschrankt verntinftige Personen, [...] alle zur selben Entschei-
dung kommen (Rawls 1992: 339).

Selbst wenn diese Biirden der Vernunft die Diskurspartner dazu brin-
gen, die eigenen Vorstellungen zu relativieren und anzuerkennen, dass
andere Vorstellungen gleichermafSen rational wie die eigenen sind, re-
sultiert daraus kein Konsens, sondern ein Patt. Wie dieses argumenta-
tive Patt aufgelost werden soll, ist nicht erkennbar. Wie dieser einge-
standene Relativismus und die Hoffnung darauf zusammenpassen,
dass der fiir die Moralbegriindung als erforderlich angesetzte Konsens
gerade nicht von den Biirden der Vernunft betroffen sein wird, bleibt
unverstdndlich.

7) Konsens bei Gerechtigkeitsgrundsitzen: Vielleicht basiert die Hoffnung,
diese Probleme zu 16sen, darauf, dass Hinsch sich weniger auf die Mo-
ralbegriindung allgemein bezieht (wenngleich er Bedingungen der Gel-
tung von Normen {iberhaupt thematisieren will), sondern primér die
Wahl von Gerechtigkeitsgrundsitzen bzw. gesellschaftlichen Instituti-
onen thematisiert. Politisch ist es nattirlich angebracht, nach Regeln zu
suchen, die angesichts des faktischen Pluralismus ein Zusammenleben
ermoglichen. Konsense werden in der politischen Sphére pragmatisch
erforderlich und so auch bei bestimmten Machtkonstellationen wahr-
scheinlich.

Allerdings sind besagte politische Grundsétze etc. nur dann moralisch
berechtigt, wenn sie zu guten Konsequenzen fiithren. D.h., als Konse-
quenzialist kommt man nicht umhin, die Rechtfertigung pragmatisch
ausgehandelter politischer Regeln an der konsequenzialistischen Theo-
rie des Guten zu messen. Und andere Moraltheorien werden ebenfalls
auf ihrem Richtigkeitskriterium bestehen. Ohne eine Verankerung in ei-
ner Theorie des Guten sind die politischen Regeln moralisch unbegriin-
det.!® Die Theorie von Hinsch soll ebenfalls von Pramissen ausgehen,
,die von allen verniinftigen Konzeptionen des Guten gestiitzt werden”
(Hinsch 2002: 168). Aber dass es substantielle Pramissen dieser Art gibt,
wird hier gerade bezweifelt.

16 Auchder Deontologe braucht als Theorie des Guten die Annahme, dass man-
che Handlungstypen intrinsisch gut oder schlecht sind (Birnbacher 2003:
119). Deontische Begriffe lassen sich durch Wertbegriffe definieren (v. Kut-
schera 1982: 22).

89

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

In der Politik kann man nur hoffen, dass es manche Regeln gibt, die fiir
viele Vertreter verschiedener Theorien des Guten akzeptabel sind, so
dass man eine moglichst grofie Schnittmenge erzielt. Aber dass diesen
Regeln jeder zustimmen kann, ist nicht zu erwarten. Dazu sind die ver-
schiedenen Theorien des Guten zu heterogen (vgl. das Beispiel Utilita-
rismus versus Deontologie). Es wird immer wieder Vertreter morali-
scher Theorien des Guten geben, die auch einem Kompromiss mit gro-
Ber Schnittmenge nicht zustimmen konnen. Diese muss man dann lei-
der zwingen, sich regelkonform zu verhalten.!” Oder man gibt die eigene
Vorstellung des Guten Preis. Den Zwang wird man nattirlich auf ein
Minimum beschrianken, weil der soziale Friede ein hohes Gut ist. Dass
man sie erzwingen muss, tut der Begriindung der Regeln aber keinen
Abbruch, denn solange eine der sie fundierenden Theorien des Guten
richtig ist, sind es auch die Regeln.

Wenn man relativistischer an die Ethik herangeht, kénnte man sagen:
Zwang tut der Begriindung fiir mich und andere, die meine Uberzeu-
gungen teilen, keinen Abbruch. Das gilt solange die Begriindung mit
der von uns fiir verbindlich gehaltenen Theorie des Guten tiberein-
stimmt. Von dieser miissen wir aus ,transzendentalen Griinden” als
Mafistab ausgehen, da wir eben keine anderen Mafsstébe als die eigenen
gepriiften Uberzeugungen zur Verfiigung haben (Gesang 2000: Kap. 2).

Konsens ist also in der politischen Sphére pragmatisch wichtig, aber
schon dort kein Rechtfertigungskriterium. Sich auf die Politik zurtick-
zuziehen, 1ost also nicht das Problem, wie ein Konsens als Ermogli-
chungsbedingung von Moralbegriindung denkbar ist. Konsens brau-
chen wir in der Politik, da wir uns einigen miissen. In der Moral wére
das auch wiinschenswert, aber Gesellschaften funktionieren auch,
wenn moralische Divergenzen bestehen.

8) Konsens und Moralbegriindung: Hinsch wiirde erwidern, dass eine sol-
che Sicht des Politischen andere Positionen nicht als gleichberechtigt an-
erkennt. Sie tue nur so, ,als ob” sie gleichberechtigt wéren, wenn so
strategische Giiter wie der soziale Frieden erreicht werden (Hinsch
2002:161). Die unter 7) dargestellte Position wiirde Hinsch wohl als fun-
damentalistisch einstufen, da die Berechtigung politischer Normen dort
in bestimmten Theorien des Guten begriindet liegt. Dagegen wendet
Hinsch ein:

17 Eventuell ist es sogar ein Zwang, einem Kompromiss zuzustimmen (Rosent-
hal 2006: 143f.).

90

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Sobald wir annehmen, dass tiber die Wahrheit [...] einer Norm N!
begriindete Meinungsverschiedenheiten bestehen, stellt sich die
Frage, was einen Fundamentalisten rationalerweise berechtigt zu
glauben, N! sei eine ,wahre Norm' [...]. Er kann sich nicht auf die
blofle Tatsache seines subjektiven Uberzeugtseins berufen. Und
ebensowenig kann er sich auf Griinde berufen, die alle Beteiligten
rationalerweise anzuerkennen hétten. Dies folgt daraus, dass wir ex
hypothesi vom Bestehen begriindeter Meinungsverschiedenheiten
tiber die Gtiltigkeit von N! ausgehen (Hinsch 2002: 164).

Dabher sei N! unbegriindbar, selbst wenn N! wahr sei. Nach dem oben
skizzierten Rechtfertigungsmodell fiir Normen stellt sich die Sache an-
ders dar.

Man vertritt N! aufgrund von Intuitionen und auf diesen basierenden
Griinden, von denen man versucht, andere zu iiberzeugen. Man ver-
sucht diesen zu zeigen, dass sie diese Intuitionen und Griinde letztend-
lich (manchmal unbewusst) teilen. Aber dass das jedermann gegentiber
gelingt, ist unwahrscheinlich, weil die Menschen unterschiedliche Intu-
itionen und Wiinsche haben. Jemandem, der kein Mitgefiihl kennt,
kann man es nicht andienen. Damit beruft sich der von N! Uberzeugte
auf Griinde fiir N!, die er allen zu vermitteln versucht, die aber eben
nicht alle teilen werden. Da Begriindung nicht Begriindung gegentiber
jedermann meinen muss (sondern z.B. die Norm N! fiir a und b begriin-
det ist, wenn a und b dieselben Griinde teilen), ist es tiberzogen, N! als
unbegriindbar abzuweisen.

Zwischenfazit: Wir waren mit den Z-Argumenten beim Konsens als
Kriterium der Moralbegriindung gestartet. Wie fiir Vertreter von Z-Ar-
gumenten ist fiir Hinsch ein Konsens erforderlich, um Moral zu begriin-
den. Man muss sich wenigstens tiber die obersten Grundsitze der Mo-
ral einigen, ehe man z.B. prozedurale Verfahren zur Konfliktlosung zu-
lasst. Wie dieser Konsens moglich sein soll, da gleichzeitig die ,Biirden
der Vernunft” und damit ein zumindest partieller Relativismus von
Hinsch anerkannt werden, ist offen geblieben. Wie dieser wunde Punkt
tiberwunden werden soll, ist nicht zu erkennen.

Dieses Fazit kann man wie folgt exemplifizieren: In der Moral ist gerade
die Einigung tiber die hochsten Grundsétze besonders schwierig. Ein
zentraler Grundsatzstreit in der Moral ist der zwischen Deontologen
und Utilitaristen. Dass Deontologen ihre moralischen Uberzeugungen
zum iiberwiegenden Teil in einem System realisiert sehen werden, in
dem Verrechnungen von Menschenleben erlaubt sind, ist unwahr-

91

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

scheinlich. Und sie werden einem Kompromiss, bei dem dieses morali-
sche Interesse immer noch relativ stark geachtet wird (,, verrechnet wird
nur, wenn tiber 1000 Leben gegen eines stehen etc.”) hochstens strate-
gisch zustimmen. Sie werden ihn aber nicht als richtig verinnerlichen.
Richtig wiére es fiir sie, kein Leben zu verrechnen. Und auch eine stra-
tegische Zustimmung diirfte ausgeschlossen sein. Die Deontologie
wendet sich ja gerade gegen solche strategischen Manéver in der Moral,
denen sie ein ,,so nicht, gleichgiiltig wie die Konsequenzen sind” entge-
genstellt. Auch noch so viele Vorteile des Kompromissvorschlags wer-
den Deontologen daher nicht zur aufrichtigen und verinnerlichten oder
auch nur zur strategischen Zustimmung zu diesem Vorschlag bringen
(Rosenthal 2006: 143f.). Fiir Utilitaristen sieht es dhnlich aus, wenn jede
Verrechnung kategorisch verboten wird. Dieser Dissens ist bei unpar-
teilichen, aufgeklarten und im normativ aufgeladenen Gebrauch von
Hinschs ,, verniinftigen” Personen (2002: 146ff.) durchaus nicht nur zu
befiirchten, sondern sicher zu erwarten.

Das zwingt zu einer Reflexion auf die Leistungsfihigkeit von Moralbegriin-
dungen generell. Die gerade angestellten Uberlegungen sollen nicht hei-
f3en, dass rationales Argumentieren in der Ethik vollig machtlos ist und
es keine Konvergenzen und keine nahezu universell anerkannten
Werte gibt. Aber es gibt Grenzen. Begriindung heifst nicht notwendig
,Begriindung gegentiber jedermann”, sondern man kann bescheidener
von der Relation ,x begriindet z gegentiber y“ ausgehen. Das ist eine
Relation, die den Begriindungsbegriff auf Individualebene entfaltet.
Wir versuchen in der Ethik vorrangig, unsere Intuitionen und Uberzeu-
gungen in Kohdrenz zu bringen. Wir werden unsere Diskussions-
partner durch Argumente darauf hinweisen, dass auch sie eventuell
derartige Intuitionen haben,® nur verkennen oder untergewichten. Wir
versuchen argumentativ Gemeinsamkeiten in den Uberzeugungen zu
entdecken oder versuchen Gemeinsamkeiten durch Kritik und Modifi-
kation von Intuitionen zu kreieren, auf die wir aufbauen kénnen. Wir
werben dabei natirlich fiir unsere eigene Position. Mit einem Wort: Wir
leisten beim Begriinden harte Kohirenzarbeit.

Stellen wir uns unsere moralischen Uberzeugungen als eine grofe Ku-
gel vor, in deren Zentrum basale Intuitionen stehen und an deren Rand
Einzelfallbeurteilungen angesiedelt sind. Es wird vergleichsweise ein-
fach fallen, die Uberzeugungen an den Randregionen zu revidieren.
Aber die basalen Ausgangspunkte im Zentrum sind ganz eng mit un-

18 Oder der Kohirenz wegen ausbilden miissten.

92

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

serem gesamten Personlichkeitsmuster verwoben und sind schwer ver-
anderbar. Es gibt also Grenzen der Begriindung bzw. der Verdnderbar-
keit von Uberzeugungen (Gesang 2000: Kap. 2). So gibt es z.B. mora-
lisch vollig desinteressierte Menschen, die allen Bemiithungen gegen-
tiber taub sind, sie auf gemeinsame moralische Gefiihle hinzuweisen.
Es gibt auch innerhalb der Moral Positionen, die einfach unvereinbar
sind, weil sie z.B. mit verschiedenen Perstnlichkeitsmustern zusam-
menhdngen. Der Konflikt zwischen Deontologen und Utilitaristen
scheint von dieser Sorte zu sein: Die Divergenz ist durchaus hartnackig.

Man nehme als empirischen Beleg fiir diese letzte These den Fall der
Diskussion in einem guten Universitdtsseminar. Dort treffen sich gut
informierte Menschen, an der Wahrheit interessiert, im (moraltheoreti-
schen) Urteilen getibt, manchmal von konkretem Zeitdruck befreit und
nicht von Fremd- oder Machtinteressen gesteuert. Aber die Praxis lehrt:
Selbst unter solch weitgehend idealen Diskursbedingungen lasst sich in ei-
nem Seminar {iber Ethik kein Konsens erzielen, ob z.B. deontologische
oder utilitaristische Meinungen richtig sind.!® Daher ist es zwar ver-
standlich, dass Vertreter der Z-Argumente und Hinsch die Moralbe-
grindung auf jedermann ausdehnen und an umfassenden Konsensen
festmachen wollen, um Zwang als Alternative zur Begriindung zu eli-
minieren. Aber das Manover misslingt.

Abschliefiend kann gesagt werden: Ein Konsens ist bei Vertretern der
Z-Argumente und bei Hinsch unverzichtbar. Aber unsere kritischen
Uberlegungen zeigen - gemeinsam mit den von Hinsch und Rawls an-
erkannten , Biirden der Vernunft” -, dass ein solcher Konsens nicht im-
mer zu erwarten ist. Bei vielen moralischen Normen funktioniert die
offentliche Begriindung gegentiber jedermann eben nicht. Wenn das
Begriindungsmodell der offentlichen Begriindung aber fiir einige mo-
ralische Normen nicht anwendbar ist, wieso sollte man dann andere
(das Differenzprinzip) auf es stiitzen? Wenn die tffentliche Rechtferti-
gung und der daran gekoppelte allgemeine Konsens keine notwendige
Bedingung fiir die Geltung einer Norm sind, dann kann man das Diffe-
renzprinzip auch nicht damit rechtfertigen, dass es allein diese ver-
meintlich notwendige Bedingung erfiille.

9) Prioritarismus und VerhiltnismifSigkeit: Ein weiterer, lange bekannter
und schlagender Einwand gegen den absoluten Prioritarismus ist fol-
gender: Nach dieser Theorie miisste man es begriiffen, wenn den

19  Weitere Argumente fiir einen bestimmten ethischen Relativismus in Gesang
2008.

93

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Schlechtestgestellten ein minimaler Gewinn von 0,01 Cent zuwiéchst,
auch wenn jemandem, der eine mittlere Position auf der Wohlstands-
skala bekleidet, dadurch ein erheblicher Verlust von sagen wir 100.000
Euro entsteht. Der Schlechtestgestellte hat eben absoluten Vorrang. Das
ist mit den moralischen Intuitionen vieler Menschen v6llig unvereinbar.
Das zeigt, dass die moralischen Intuitionen eben auch einen Bezug zum
Nutzen haben und dass dieser nicht beliebig zu vernachléssigen ist.
Dass Intuitionen bei der Rechtfertigung der Moral tiberhaupt eine nicht
tibergehbare Rolle spielen, ist eine zu diskutierende kohérentistische
These, die hier aber unterstiitzt wird (Gesang 2010).

Damit sind mehrere Vorhaben von Gerechtigkeitstheoretikern zurtick-
zuweisen:

1. Ein Anlauf, Gerechtigkeit als das einzig begriindbare Moralprinzip
zu erweisen, da es allein konsensuell zu legitimieren sei, ist gescheitert.
Die Idee der offentlichen Moralbegriindung gegeniiber jedermann
wurde verworfen.

2. Die These, dass das Differenzprinzip als einziges Verteilungsprinzip
offentlich zu rechtfertigen sei, brauchen wir nicht weiter zu untersu-
chen, wenn wir das Konzept der 6ffentlichen Rechtfertigung als solches
ablehnen.

3. Der absolute Prioritarismus ist nicht plausibel.

8. Gewichteter Prioritarismus: Wer ist der
Schlechtestgestellte?

Der gewichtete oder moderate Prioritarismus ist auf den ersten Blick
eine vielversprechende Konzeption. Sie vermeidet den Anschein, starr
auf einem Prinzip zu beharren, das sichtlich Wohlergehen kosten kann.
Damit befindet sich der moderate Prioritarist in einem Boot mit vielen
Konsequenzialisten, wihrend der absolute Prioritarist hdufig nur noch
Deontologen in seinem Boot vorfinden dtirfte. Neben der Vermehrung
des Wohlergehens schiebt der gewichtete Prioritarismus noch weitere
Maf3stdabe ein, die uns intuitiv wohlvertraut sind. Diese sind sehr gut
mit einer Mitleidsethik vereinbar, die an unserem natiirlichsten morali-
schen Affekt ansetzt und daher unmittelbar plausibel erscheint. Die ver-
meintlichen blinden Flecken des Ultilitarismus werden so vermieden.
Zum Utilitarismus werden eine nicht der Blindheit gegen die Vorge-
schichte einer Situation verdéchtige Gerechtigkeits- und eine Mitleids-
komponente ergénzt. So kann man einigen der méachtigsten Einwande

94

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

gegen den Utilitarismus begegnen. Mit der Sicht des numerisch gewich-
teten Prioritarismus von Crisp kann man zudem noch das Problem 16-
sen, dass der Ultilitarist sehr kleine Nutzengewinne sehr vieler Men-
schen gegen elementaren Nutzen von wenigen verrechnen muss.

Aber der Teufel steckt im Detail. Wie sollen die verschiedenen Parame-
ter, die der moderate Prioritarist anfiihrt, gegeneinander gewichtet wer-
den? Ehe man das nicht genauer bestimmt, wird der Ansatz kaum kon-
kret diskutierbar sein. Soll die soziale Position einen erheblichen Vor-
rang gegentiber dem Nutzen haben? Oder soll die Relevanz der Posi-
tion eher marginal sein, so dass die soziale Stellung nur in Ausnahme-
fallen eine Verteilung bestimmt? Gehen wir die Probleme im Einzelnen
durch:

Der Prioritarist geht davon aus, dass der Schlechtestgestellte derjenige ist,
der besonderer Unterstiitzung bei zukiinftigen Verteilungen bedarf.
Wie ermittelt man aber, wer der Schlechtestgestellte ist? Man konnte
das einfach anhand der Einkommensverhéltnisse entscheiden. Aber
nicht alle Verteilungen sind Verteilungen von Geld und selbst diese
sind diesbeziiglich mehrdeutig. Wird der Schlechtestgestellte relativ zu
einem Zeitpunkt t oder bezogen auf mehrere Zeitpunkte, ja auf seine
gesamte bisherige Lebensspanne, ermittelt (Parfit 1991: 20£f.)?20

Gerechtigkeit scheint letzteres MafS zu befiirworten, wéahrend Mitleid
z.B. im Gesundheitssystem haufig auf die bezogen wird, die momentan
in der medizinisch aussichtslosesten und leidvollsten Lage sind (Crisp
2003: 762).

Es kann also verschiedene prioritaristische Prinzipien geben, die ver-
schiedenen Alltagsintuitionen Rechnung tragen. Sie alle setzen voraus,
dass man bestimmen kann, wer der Schlechtestgestellte ist, dem Vor-
rang gebtihrt. Dabei miissen eventuell Messungen nicht nur tiber das
Einkommen, sondern tiber die gesamte bisherige Lebensfreude ange-
stellt werden, die jemand genossen hat. Das verkompliziert die Ent-
scheidung enorm. Zwar will auch der Utilitarist ermitteln, wie sich eine
konkrete Handlungsalternative auf das Gliuck der Betroffenen aus-

20  Benbaji (2005: 317) fordert fiir den Suffizienziaristen jedenfalls: ,Es wire ein
Fehler all unsere suffizienziaristischen Bemithungen auf unser Leben als
Ganzes statt auf kurze Lebensabschnitte zu richten.” McKerlie (1989: 476)
stellt hingegen fest, dass Egalitaristen sich meist auf Wohlergehen - bezogen
auf das gesamte Leben - beziehen.

95

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

wirkt. Aber dazu braucht er viel weniger Informationen als der (Gerech-
tigkeits-)Prioritarist, der sich mit der gesamten Biographie der Betroffe-
nen auseinandersetzen muss.

Fazit: Der moderate Prioritarist hat im eigenen Lager normative Diver-
genzen bei der Bestimmung des Schlechtestgestellten zu erwarten.
Diese werden seine Position voraussichtlich spalten. Gerechtigkeit kon-
kurriert z.B. mit Mitleid. Zudem kommen Messprobleme grofiten Aus-
mafies hinzu.

9. Verdienst und Gewichtung

Wenn der Prioritarismus den Utilitarismus im Sinne der Alltagsmoral
verbessern will, dann funktioniert das nur, wenn auch die alltagsmora-
lischen Maf$stdbe fiir Gerechtigkeit und Mitleid beachtet werden. Der
Prioritarist darf dann nicht nur die absolute Stellung von Personen auf
einer Wohlstandsskala beachten, sondern muss auch Selbstverschulden,
Verdienst, Leistung usw. einbeziehen (Persson 2001: 27). Damit muss der
Prioritarist aber noch andere Parameter als Nutzen, Zahl und absolute
Position der Betroffenen verwenden, um tiber die Vergabe eines Gutes
zu entscheiden. Dies gilt zumindest dann, wenn sich der Prioritarist der
Alltagsmoral anndhern will. Das macht die Entscheidung noch vorur-
teilsanfilliger und beliebiger, denn es gibt keine einheitlichen Maf3stibe
fiir Verdienst, Verschulden usw.

Nachdem der moderate Prioritarist die verschiedenen Grofien be-
stimmt hat, die er miteinander verrechnen will, stellt sich die entschei-
dende Frage: Wie sind die relevanten Faktoren genau gegeneinander
zu gewichten und wie ist das zu begriinden? Ihm bleiben als Begriin-
dungsressource primdr normative Intuitionen (oder, suggestiver ge-
sagt, normative Vorurteile), denn welches Prinzip sollte hier sonst Aus-
kunft geben? Sollte die soziale Stellung den Nutzen um das ein-, zwei-
oder vierfache tiberwiegen? Letztlich werden sich viele an Intuitionen
tber vermeintlich verniinftige Ergebnisse orientieren, die man mit be-
stimmten Gewichtungsfaktoren in Beispielfdllen erzielen kann. Die In-
tuitionen werden divergieren zwischen eher gerechtigkeits- und mit-
leidsorientierten Ansidtzen, zwischen verschiedenen Konzeptionen,
Verdienste zu fassen, und zwischen verschiedenen Gewichtungen des
Nutzens gegen die soziale Position. Ein ganzes Spektrum prioritaristi-
scher Prinzipien mit Angabe konkreter Gewichtungsverhilinisse ist
also zu erwarten.

96

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Es steht, wie gesagt, zu befiirchten, dass die Gewichtungsfaktoren des
Prioritaristen von Ergebnissen bestimmt werden, die in konkreten Fall-
beispielen mit ihnen erzielt werden. Da die Begriindung der prioritaris-
tischen Verteilungsprinzipien sich primér dieser Ergebnisorientierung
verdankt, fithrt das bei unterschiedlichen Einzelfdllen schnell zu Inko-
hiirenzen®' und Beliebigkeit.

Zu ergianzen wire noch eine utilitaristische Kritik: Es macht nur Sinn,
einen Prioritarismus einzufiihren, wenn wir die soziale Position ganz
erheblich gegeniiber dem Nutzen privilegieren. Das entsprache etwa
folgenden Beispielen: X ist todkrank und war sein Leben lang schlecht
gestellt. X hat noch eine Lebenserwartung von wenigen Monaten. Soll
man X eine neue Hiifte implantieren? X wiirde damit die Mittel auf-
brauchen, die Y aus dem sozialen Mittelfeld benotigen wiirde, um eine
neue Hiifte zu erhalten. Y konnte mit ihr 20 und mehr Jahre gehen, ohne
bei jedem Schritt stechende Schmerzen zu versptiren. Das wére ein Bei-
spiel fiir eine erhebliche Bevorzugung der sozialen Position und ich
kann nur sagen, ich wiirde den Prioritarismus hier nicht wahlen. Aber
hier treffen Grundintuitionen aufeinander, dazu kann wenig Weiteres
gesagt werden.

Fazit: Weder der moderate oder absolute Egalitarismus, noch der absolute od-
er moderate Prioritarismus erweisen sich als Positionen, die letztlich plausibel
sind. Entweder Verteidiger von Gerechtigkeitstheorien bringen andere Kandi-
daten oder bessere Argumente vor oder man muss dariiber diskutieren, ob Ge-
rechtigkeit tiberhaupt als Leitparadigma der politischen Philosophie fungieren
kann.

Literatur

Benbaji Y (2005): The Doctrine of Sufficiency: A Defense. Utilitas 17: 310-
332.

Birnbacher D (2003): Analytische Einfiihrung in die Ethik. Berlin: De Gru-
yter.

21 Die Folgen von Inkohérenzen dieser Art demonstriert Birnbacher (1998).

97

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Birnbacher D (1998): Wie kohérent ist eine pluralistische Gerechtigkeits-
theorie? In: Gesang B (Hg.): Gerechtigkeitsutilitarismus. Paderborn:
Ferdinand Schoningh: 157-178.

Crisp R (2003): Equality, Priority and Compassion. Ethics 113: 745-763.

Fleurbaey M, Tungodden B & Vallentyne P (2009): On the Possibility of
Nonaggregative Priority for the Worst Off. Social Philosophy & Po-
litical Foundation 26: 258-285.

Frankfurt HG (2000): Gleichheit und Achtung. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt
a. Main: Suhrkamp: 38-49.

Gesang B (2000): Kritik des Partikularismus. Paderborn: Mentis.

Gesang B (2010): Are Moral Philosophers Moral Experts? Bioethics 24:
153-159.

Gesang B (2008): Der moralische Realismus und das Relativitdtsargu-
ment. Zeitschrift fiir philosophische Forschung 62: 157-180.

Gewirth A (1978): Reason and Morality. Chicago: University of Chicago
Press.

Gosepath S (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egali-
tarismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Gosepath S (1992): Aufgeklirtes Eigeninteresse. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

Hare RM (1983): Freiheit und Vernunft. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Harsanyi JC (1976): Essays on Ethics, Social Behaviour and Scientific Expla-
nation. Dordrecht: Springer.

Hinsch W (2002): Gerechtfertigte Ungleichheiten. Berlin: De Gruyter.

Hinsch W (1992) Einleitung. In: Ders. (Hg.): John Rawls. Die Idee des poli-
tischen Liberalismus. Aufsitze 1978-1989. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp: 9-44.

Krebs A (2000): Einleitung;: Die neue Egalitarismuskritik im Uberblick.
In: Dies. (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 7-37.

McKerlie D (1989): Equality and Time. Ethics 99: 475-491.
Mill JS (2000): Der Utilitarismus. Stuttgart: Reclam.

98

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Nagel T (1991): Equality and Partiality. Oxford: Oxford University Press.

Page EA (2006): Climate Change, Justice and Future Generations. Chelten-
ham: Edward Elgar Publishing.

Parfit D (1991): Equality or Priority? Kansas: University of Kansas.

Parfit D (2000): Gleichheit und Vorrangigkeit. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt
a. Main: Suhrkamp: 81-106.

Persson I (2001): Equality, Priority, and Person-Affecting Value. Ethical
Theory and Moral Practice 4: 23-39.

Rawls ] (1993): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

Rawls J (1992): Der Bereich des Politischen und der Gedanke eines tiber-
greifenden Konsenses. In: Hinsch W (Hg.): John Rawls. Die Idee des
politischen Liberalismus. Aufsitze 1978-1989. Frankfurt a. Main:
Suhrkamp: 333-363.

Rosenthal, ] (2006): Der Primat der Gleicheit, oder: der Symmetriesatz
in Ernst Tugendhats Ethik. In: Scarano N & Suérez M (Hgg.):
Ernst Tugendhats Ethik. Einwdinde und Erwiderungen. Miinchen:
C.H. Beck: 134-152.

Schiilike J (2009): Levelling-up-Egalitarismus. Zeitschrift fiir philosophi-
sche Forschung 63: 417-437.

Steinfath H (2006): Gleichheit und Interessen. In: Scarano N & Suédrez M
(Hgg.): Ernst Tugendhats Ethik. Einwinde und Erwiderungen. Mun-
chen: C.H. Beck: 255-272.

Temkin L (2003): Equality, Priority or What? Philosophy and Economics
19: 61-87.

Temkin L (2000): Equality, Priority and the Levelling Down Objection.
In: Clayton M & Williams A (Hgg.): The Ideal of Equality. Basing-
stoke: Palgrave Macmillan: 126-161.

Tugendhat E (1993): Vorlesungen tiber Ethik. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

Tugendhat E (1997): Gleichheit und Universalitét in der Moral. In: Wil-
laschek M (Hg.): Ernst Tugendhat: Moralbegriindung und Gerechtig-
keit. Vortrag und Kolloquium in Miinster 1997. Miinster: LIT: 3- 28.

99

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:

:04.0
‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Julian Culp
Globaler Egalitarismus. Eine Kritik*

1. Einleitung

Dieser Aufsatz kritisiert die sogenannte ,globalistische” Auffassung
globaler Gerechtigkeit, der zufolge egalitdre soziookonomische Vertei-
lungsgrundsitze weltweit Giiltigkeit besitzen. Solche Grundsitze, die
sich auf interpersonale Verhiltnisse beziehen, kennzeichnen sich durch
eine Prasumtion der Gleichheit oder durch einen sozio-komparativen
Aussagegehalt (Gosepath 2004: 200ff.)." ,Globalisten” beurteilen das
global existierende, duflerst hohe Niveau interpersonaler, soziodkono-
mischer Ungleichheit als extrem ungerecht, da es sich mittels der von
ihnen verteidigten Grundsitze, obgleich aus je unterschiedlichen Griin-
den, in keiner Weise rechtfertigen lsst.?

Viele dieser Globalisten verschreiben sich dem , distributiven Para-
digma” (Young 1990: Kap. 1),? das politische Gerechtigkeitsfragen ent-
weder géanzlich vernachlédssigt oder diesen nur eine sekundére Bedeu-
tung zuschreibt. Hierfiir gehen die Globalisten davon aus, dass Fragen
sozialer Gerechtigkeit immer auch separat zu beantwortende Vertei-
lungsfragen betreffen (Gosepath 2001: 154), dass Probleme politischer
Gerechtigkeit ohne weiteres ausgeklammert werden kénnen (Tan 2004:

* Dieser Text ist von mir aus dem amerikanischen Englisch tibersetzt und tiber-
arbeitet. Eine langere Version dieses Textes wurde zuerst verdffentlicht als
,Globalism” in Global Justice and Development. Ich bin Sebastian Schleidgen
fiir inhaltliche und Susanne Schlee fiir hilfreiche, sprachliche und formale
Hinweise zu einer fritheren Fassung des deutschen Textes sehr dankbar.

1 Im Folgenden bezieht sich der Ausdruck ,egalitire (soziookonomische)
(Verteilungs-)Grundsitze” auf (soziookonomische) (Verteilungs-)Grund-
sdtze, die fiir interpersonale Beziehungen zwischen Individuen Giiltigkeit
beanspruchen.

2 Jiingsten Statistiken zufolge erreicht die Ungleichheit unter Individuen welt-
weit einen Gini-Koeffizient von 70 Punkten. D.h. u.a., dass 8% aller Indivi-
duen tiber die Hilfte des weltweiten Einkommens verfiigen, und dass drei
Viertel der (drmeren) Weltbevolkerung iiber lediglich ein Fiinftel des welt-
weiten Einkommens verftigen (Milanovic 2012: 8f.).

3 Paradigmatisch lautet der Titel von Charles Beitz’ wegweisendem dritten
Teil seines modernen Klassikers Political Theory and International Relations
(1999a) , International Distributive Justice” (Herv. d. Verf.).

101

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

6) oder dass politische Gerechtigkeitsfragen denen der Verteilungsge-
rechtigkeit untergeordnet sind (Gosepath 2004: 84ff., 2011).

Globalisten liefern eine Vielzahl von Argumenten fiir ihre These, dass
egalitire Grundsitze der Verteilungsgerechtigkeit globale Giiltigkeit
besitzen. Alle konnen als Analogiearqumente (Caney 2001: 117f,,
2005a: 270f., 2008: 488) rekonstruiert werden. Diese besagen, dass, so-
fern man egalitire Grundsitze der Verteilungsgerechtigkeit im inner-
staatlichen Raum anerkennt, man bei genauerer Betrachtung dazu ge-
zwungen ist, solche Grundsitze als global giiltig anzuerkennen. Diese
Argumente bedienen sich gewothnlich einer von zwei Arten von Ansit-
zen, um dies zu zeigen. Der eine Ansatz wird als praxisunabhéngig be-
zeichnet, da dieser sich nicht auf die besondere Praxis bezieht, die Mit-
glieder eines Staates gemeinsam konstituieren. Praxisunabhangige An-
sédtze rechtfertigen die globale Giiltigkeit egalitdrer Grundsétze der Ver-
teilungsgerechtigkeit auf zwei unterschiedliche Weisen. Entweder re-
kurrieren sie auf moralisch relevante Eigenschaften von Menschen, o-
der sie verweisen auf den intuitiv attraktiven Grundsatz, dass es unge-
recht ist, wenn Personen schlechter gestellt sind als andere, ohne dass
dies auf die verantwortbaren Handlungen der schlechter situierten zu-
rickzufiihren ware. Praxisabhéngige Ansétze behaupten hingegen,
dass die Existenz globaler - entweder zwangsbewehrter oder umfang-
lich einflussreicher - sozialer Praktiken die globalistische Position be-
grindet.* In den nidchsten beiden Abschnitten ist es mein Ziel, zu zei-
gen, dass beide dieser Wege, die globalistische Position zu verteidigen,
nicht tiberzeugen.

2. Praxisunabhingiger Globalismus

Praxisunabhingige Ansétze der Rechtfertigung von Gerechtigkeits-
grundsatzen verneinen die ,These der Praxisabhingigkeit”, die besagt,
dass , der Inhalt, die Reichweite und die Rechtfertigung einer Gerechtig-
keitsauffassung von der Struktur und Form der Praktiken abhéngt, welche
diese Auffassung regulieren sollen” (Sangiovanni 2008: 138 [Ubers. d.
Vert.]). Soziale Praktiken spielen diesem Ansatz zufolge also keine Rolle
bei der Rechtfertigung einer Gerechtigkeitsauffassung. Gleichwohl ge-

4 Zur Unterscheidung zwischen praxisunabhingigen und praxisabhiangigen
Arten, Gerechtigkeitsgrundsitze zu rechtfertigen, siehe James 2005, San-
giovanni 2007, 2008 sowie Banai et al. 2011.

102

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

winnen solche Praktiken an Bedeutung, wenn es darum geht zu bestim-
men, was eine Gerechtigkeitsauffassung praktisch tatsachlich erfordert.
Es ist also charakteristisch fiir solche praxisunabhingigen Ansitze, dass
sie diese Rechtfertigungs- von Anwendungsfragen strikt trennen.

Die Verteidiger des praxisunabhingigen Ansatzes sind deswegen aber
nicht notwendigerweise desinteressiert hinsichtlich der voraussichtli-
chen praktischen Folgen ihres normativen Standpunktes. Viele Globa-
listen, so etwa Simon Caney (2006), geben sich grofie Miihe, diese Fol-
gen genauer zu spezifizieren.> Entscheidend ist jedoch, dass diese Fol-
gen fiir die praxisunabhéngigen Ansitze nicht als relevante Uberlegun-
gen gelten, um die als giiltig angenommenen Gerechtigkeitsgrundsétze
zu korrigieren oder zu erweitern. Die praktischen Folgen konnen zwar
hinsichtlich empirischer Gesichtspunkte hinterfragt werden, nicht je-
doch die Grundsitze selbst, die der Bestimmung dieser Folgen zu-
grunde liegen. SchliefSlich beansprucht ein praxisunabhéngiger Ansatz,
dass Gerechtigkeitsgrundsitze eben nicht mit Blick auf die besondere
Form und Struktur der sozialen Praxis zu rechtfertigen sind, welche
diese regeln sollen. Oder anders formuliert: Der Anwendungskontext
der Grundsétze ist irrelevant fiir deren Rechtfertigung.

Diese besondere Methodik von Globalisten, wie z.B. Kok-Chor Tan o-
der Simon Caney, offenbart sich u.a. in deren Auflerungen zu den prak-
tischen Auswirkungen ihrer Gerechtigkeitsauffassungen, wie etwa die-
ser von Tan:

Working out the practical and technical details of a just global dis-

tributive scheme is [...] outside the domain of philosophy and best

left to experts in other fields. Nonetheless we can begin to seriously

consider the practical details of the cosmopolitan [ie. globalist -

Anm. d. Verf ] alternative to our current global order only when we

are convinced of the moral force and coherence of the cosmopolitan

vision (Tan 2004: 14).
Es entspricht demnach der Logik eines praxisunabhingigen Rechtferti-
gungsansatzes, dass eine Theoretikerin zuerst eine Gerechtigkeitsauf-
fassung begriindet, bevor sie dann in einem zweiten Schritt daran geht
- moglicherweise in Zusammenarbeit mit sozialwissenschaftlich ausge-
richteten Wissenschaftlerinnen -, die politischen Mainahmen sowie so-
zialen und kulturellen Veranderungen zu identifizieren, die fiir die Re-
alisierung ihrer jeweiligen Gerechtigkeitsauffassung erforderlich sind.

5 Vgl. zu vier kosmopolitischen Modellen globaler politischer Ordnung auch
Ziirn 2011.

103

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Auf dhnliche Art und Weise argumentiert Simon Caney, dass prakti-
sche Uberlegungen hinsichtlich der Realisierbarkeit einer Gerechtig-
keitsauffassung kein Gewicht fiir deren Rechtfertigung tragen. Der Um-
stand etwa, dass manche Kritiker globalistischer Grundsitze in Frage
stellen, dass Mafinahmen zur Reduzierung soziockonomischer Un-
gleichheit jemals in dem MafSe erfolgreich sein konnten wie dies von
den globalistischen Grundsitzen verlangt wird, sei irrelevant fiir die
Rechtfertigung solcher Grundsdtze der Verteilungsgerechtigkeit.
Caney driickt diesen Gedanken so aus:

They [the realist critiques] are directed against specific policies and
programs but not against the moral principles. There is, then, in this
sense not necessarily a value-conflict between these realist points
and cosmopolitan [i.e. globalist - Anm. d. Verf.] principles of justice.
This bears out the point [...] of the utility of differentiating between
different levels of philosophical analysis and distinguishing be-
tween claims about what fundamentally matters and claims about
what particular policies should be adopted (Caney 2005a: 139).6

Wiederum werden also Fragen der Anwendung von Gerechtigkeits-
grundsédtzen von deren Rechtfertigung getrennt. Somit akzeptieren
Caney und Tan eine der Hauptaussagen des praxisunabhéngigen An-
satzes der Rechtfertigung von Gerechtigkeitsgrundsatzen, namlich dass
die Rechtfertigung einer Gerechtigkeitsauffassung nicht auf einer Aus-
einandersetzung mit den besonderen Praktiken beruhen muss, fiir die
sie Gtiltigkeit beansprucht.

Globalistische Theoretiker, die einen solchen praxisunabhingigen An-
satz verfolgen, benennen zwei unterschiedliche Arten von Griinden,
um ihre Gerechtigkeitsauffassung zu rechtfertigen. Manche berufen
sich auf menschheitsbasierte Griinde, welche besagen, dass moralisch re-
levante menschliche Eigenschaften allein die globale Giiltigkeit von
egalitiren Grundsitzen der Verteilungsgerechtigkeit rechtfertigen. Sol-
che globalistischen Theoretiker (Richards 1982, Beitz 1983, Moellendorf
2002: 24) argumentieren, dass, sofern solche Griinde innerstaatlich als
Rechtfertigung fiir egalitire Grundsitze der Verteilungsgerechtigkeit

6 An anderer Stelle betont Caney (2005a: 3) ebenso: ,,the application of princi-
ples to specific issues [...] can be performed only by integrating principles
with an enormous amount of empirical detail and by concentrating on spe-
cific issues in a case-by-case way. Rather than focusing on any specific case-
studies, this book seeks to identify what principles should be applied at the
global level.”

104

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

herangezogen werden, man letztlich die globale Giiltigkeit solcher
Grundsitze akzeptieren muss. SchliefSlich besitzen Menschen auf der
ganzen Welt diese moralisch relevanten Charakteristika.”

Globalistische Philosophen wie Caney (2005) argumentieren manchmal
allerdings auch, dass die Griinde fiir die Akzeptanz einer egalitdren
Auffassung der Verteilungsgerechtigkeit im innerstaatlichen Raum
nicht nur unabhéngig von den spezifischen sozialen Praktiken inner-
halb eines Staates sind, sondern auch unabhingig von jeglichen
menschlichen Eigenschaften. Solche Theoretiker behaupten somit, dass
die Rechtfertigung von Gerechtigkeitsgrundsétzen ,tatsachen-unab-
héngig” ist, und folgen somit G. A. Cohen (2003, 2008: Kap. 6), der be-
hauptet, dass Tatsachen fiir die Rechtfertigung von Gerechtigkeits-
grundsétzen irrelevant sind. Sobald man die , tatsachen-unabhéngige”
Giltigkeit egalitdrer Verteilungsgrundsatze anerkannt hat, so manche
Globalisten, ist man dazu gezwungen, die globale Reichweite dieser
Grundsitze zu akzeptieren.

Die Verteidiger einer solchen tatsachenunabhéngigen Version des pra-
xisunabhéngigen Ansatzes machen insbesondere geltend, dass, sofern
wir intuitiv tiberzeugt sind, dass niemand, der keinen verantwortbaren
Fehler begangen hat, schlechter als andere gestellt sein sollte, wir den
Globalismus anerkennen miissen. Die tatsachenunabhéngige, intuitive
Plausibilitdt eines solchen Verteilungsgrundsatzes wird zwar gewthn-
lich zur Rechtfertigung einer innerstaatlichen Gerechtigkeitsauffassung
herangezogen, im Grunde liefert sie jedoch die Rechtfertigung fiir eine
»gliicksegalitaristische” Position des Globalismus: Nicht verantwort-
bare Umstinde wie der Geburtsort diirfen keinen Einfluss auf den An-
teil an (gerechtigkeitsrelevanten) Giitern haben, {iber die eine Person
verfiigt.8

Caney erkldrt die Relevanz einer solchen gliicksegalitaristischen Posi-
tion fiir die Rechtfertigung des Globalismus wie folgt:

7 Allen Buchanan (1990) bezeichnet eine solche Begriindung als ,subjekt-
zentriert”. Caney (2010, 2011) unterscheidet sorgfaltig zwischen mensch-
heitsbasierten Begriindungen einerseits und andererseits solchen, die auf den
umfinglichen Einfluss sozialer Praktiken abheben. Letztere beschreibe ich
weiter unten genauer.

8 Elizabeth Anderson (1999) verwendete als erste den Begriff , gliicksegalita-
ristisch” (luck-egalitarian), um hiermit eine in ihren Augen duflerst problema-
tische Gerechtigkeitsauffassung zu bezeichnen; weitere Kritiker einer sol-
chen Auffassung sind u.a. Joseph Heath (2006), Christian Schemmel (2007)
und Wolfgang Kersting (2008).

105

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

The [globalist - Anm. d. Verf.] point can be put in more colloquial
terms: in recent years the term ,postcode lottery” has been employed
in Britain to criticize the situation in which people who lived in the
jurisdictions of different councils have very unequal access to health
and education. This, it was said, was unfair for it is wrong that
someone should get less simply because he or she lives in one place
rather than another. The cosmopolitan [i.e. globalist - Anm. d. Verf.]
point is simply to radicalize this and to see through its logic at the
global level (Caney 2005a: 122).

Der gliicksegalitaristischen Position folgend ist es ungerecht, wenn Per-
sonen aufgrund zufélliger Umstande wie deren Geschlecht, Ethnizitit
oder Familienhintergrund schlechter gestellt sind als andere. Diese Ei-
genschaften sind in dem Sinne zufillig, dass diejenigen, die sie besitzen,
nicht sinnvoller Weise kausal fiir diese verantwortlich gemacht werden
konnen. Sofern es nackter Zufall (brute luck)® ist, ob man ménnlich oder
weiblich ist, ob man der einen oder der anderen Ethnie angehort, und
ob man Nachkomme reicher, méchtiger oder armer, ohnméchtiger El-
tern ist, so diirfen diese Tatsachen nicht als Griinde fiir die Abweichung
von einer egalitiren Verteilung gerechtigkeitsrelevanter Giiter verwen-
det werden. Wenn aber diese Tatsachen, die allein dem Zufall und nicht
einer Entscheidung zuzuschreiben sind, keine Ungleichheit gerechtig-
keitsrelevanter Giiter rechtfertigen konnen, so kann ebenso wenig der
Besitz einer unterschiedlichen Staatsbiirgerschaft eine solche Ungleich-
heit rechtfertigen. Schliefflich wahlen Personen gewohnlich nicht ihre
Staatsbtirgerschaft, sondern werden einfach als Biirgerinnen und Biir-
ger eines bestimmten Staates geboren. Etwas anderes zu denken, wiirde
heiflen - wie Joseph Carens (2008: 212) dies ausgedriickt hat -, die feu-
dale Idee geburtsrechtlicher Privilegien in das politische Denken wie-
der einzufiihren.

Im Folgenden kritisiere ich diese praxisunabhéngigen Rechtfertigungen
des Globalismus, indem ich allgemein praxisunabhdngige Ansitze der
Rechtfertigung von Gerechtigkeitsgrundsétzen in Frage stelle.!® Meine
Kritik besteht darin zu zeigen, dass solche praxisunabhédngigen Ansétze

9 Nackter Zufall ist von kalkuliertem Gliick (option luck) gemaf Ronald Dwor-
kin (2011: 92f.) wie folgt zu trennen: , Beim kalkulierten Gliick geht es darum,
wie eine bewuf3t eingegangene aber risikobehaftete Entscheidung ausgeht -
ob jemand gewinnt oder verliert, wenn er ein bestimmtes Risiko eingeht, das
er hitte voraussehen sollen und hitte ablehnen konnen. Bei reinem Gliick
geht es um die Folgen von Risiken, die nicht in diesem Sinn auf bewuf3t ge-
troffene Entscheidungen zurtickzufiihren sind.”

10  Diese Argumentation verwende ich auch in Culp 2011.

106

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

inkompatibel mit der Methode des Uberlegungsgleichgewichts sind.
Dieser Umstand allein gentigt, so behaupte ich, um derartige praxisun-
abhédngige Ansitze zurtickzuweisen. Auf die Griinde hierfiir, weshalb
jede Rechtfertigung von Gerechtlgke1tsgrundsatzen mit der Methode
des Uberlegungsgleichgewichts im Emklang stehen sollte, kann ich an
dieser Stelle leider nicht eingehen. Es sei jedoch zumindest darauf ver-
wiesen, dass diese Methode im Anschluss an Rawls vom zeitgendssi-
schen Mainstream der liberalen politischen Philosophie vertreten wird,
und sich kaum noch Vertreter eines alternativen, fundamentistischen
Modells finden lassen (Nida-Riimelin 1996).

Um zu verstehen, warum die praxisunabhingige Rechtfertigung des
Globalismus nicht mit der Methode des Uberlegungsgleichgewichts
vereinbar ist, lohnt es sich noch einmal hervorzuheben, dass der ge-
nannte praxisunabhingige Ansatz Fragen der Rechtfertigung von Ge-
rechtigkeitsgrundsidtzen von solchen der Anwendung von Gerechtig-
keitsgrundsitzen trennt. Die Methode des Uberlegungsgleichgewichts
fordert ndmlich, dass die erwartbaren Konsequenzen, die sich aus einer
Befolgung bestimmter Gerechtigkeitsgrundsitze ergeben, bei der
Rechtfertigung der Gerechtigkeitsgrundsétze berticksichtigt werden.
Es ist daher wenig verwunderlich, dass John Rawls (1979: 48), der die
Methode des Uberlegungsgleichgewichts mafigeblich geprégt hat, es
als , verriickt” bezeichnete, normative Prinzipien ohne eine Berticksich-
tigung ihrer Konsequenzen als giiltig anzuerkennen.!? Ublicherweise
verlangt die Methode des Uberlegungsgleichgewichts Gerechtigkeits-
grundsétze nicht bloff deswegen zu akzeptieren, weil sie intuitiv tiber-
zeugend erscheinen und untereinander kohédrent sind - ausgenommen
den Fall, in dem man ein Uberlegungsgleichgewicht nur mit Blick auf
eine Menge an normativen Prinzipien anstrebt, die zwar fiir sich ge-
nommen zunichst reizvoll scheinen, aber untereinander in Konflikt ste-
hen.12

Eine iiberzeugendere Variante des Uberlegungsgleichgewichts fordert
jedoch, dass der anfdngliche, intuitive Reiz jeglicher Grundsétze einer
Priifung standhalten muss, in der diese mit Blick auf deren vorherseh-
baren Folgen, die einer Befolgung dieser entspringen wiirden, unter-
sucht werden. Denn sofern die Befolgung der Grundsitze Auswirkun-

11 Rawls” Verstindnis der Methode des Uberlegungsgleichgewichts findet sich
in Rawls 1979: 65ff., 1999: 1ff. sowie 2006: 59ff.

12 Fiir unterschiedliche Verwendungsweisen der Methode des Uberlegungs-
gleichgewichts vgl. Birnbacher 2007: 92ff. Vgl. auch Daniels 2011.

107

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

gen hat, die einem wobhliiberlegten moralischen Urteil zufolge als inak-
zeptabel gelten, so empfiehlt es sich, diese Grundsitze zu korrigieren
und nicht das wohliiberlegte moralische Urteil.

Auf diese Weise weist Rawls (2003: Kap. 7) zum Beispiel Anspruchsthe-
orien (entitlement theories) zuriick, wie etwa die von Robert Nozick.
Rawls zeigt, dass diese Theorien soziale Arrangements als zuldssig er-
achten konnen, die von einem extrem hohen Niveau an soziockonomi-
scher Ungleichheit gekennzeichnet sind, gerade deswegen aber not-
wendige Hintergrundbedingungen unterminieren, die fiir gerechte In-
teraktionen zwischen Individuen erforderlich sind. Nozicks (1976:
Kap.7) Grundsidtze der gerechten Aneignung und des gerechten
Tauschs mogen zunichst sehr plausibel scheinen. Sie erfordern freiwil-
lige Vereinbarungen zwischen Personen, die auf gerechte Weise ihren
Besitz erworben haben. Betrachtet man jedoch deren praktische Aus-
wirkungen, so sind sie abzulehnen. Denn in der Tat konnte eine Reihe
scheinbar gerechter Tauschvorgange zwischen Individuen in Abwesen-
heit gerechter Hintergrundbedingungen auf lange Sicht schwerwie-
gende strukturelle Ungerechtigkeiten mit sich bringen. Ohne kollektiv
organisierte und angemessen eingerichtete Institutionen kann es an-
sonsten unter Umstidnden dazu kommen, dass Personen nicht in der
Lage sind, sich effektiv an politischen Entscheidungsfindungsprozes-
sen zu beteiligen. So zeigt sich, dass es vielversprechend ist, bei der Ab-
wagung, ob bestimmte Gerechtigkeitsgrundsatze unsere Anerkennung
verdienen, der Methode des Uberlegungsgleichgewichts zu folgen und
die praktischen Auswirkungen der Befolgung von Gerechtigkeits-
grundsétzen zu berticksichtigen.

Ayelet Banai, Miriam Ronzoni und Christian Schemmel (2011) betonen
ebenfalls die Spannung zwischen der Methode des Uberlegungsgleich-
gewichts einerseits und dem praxisunabhéngigen Ansatz der Rechtfer-
tigung von Gerechtigkeitsgrundsitzen andererseits, auf die sich man-
che Globalisten berufen. Sie argumentieren, dass eine praxisunabhén-
gige Rechtfertigung des Globalismus unplausibel sei, da es einfach
nicht hinreichend Klarheit dartiber gébe, wie alternative globale insti-
tutionelle Arrangements globalistische Gerechtigkeitsgrundsétze reali-
sieren wiirden. Die Folge davon, so die Autoren, ist, dass es schier un-
moglich ist zu bestimmen, ob das globale institutionelle Arrangement,
welches den Gerechtigkeitsgrundsitzen entsprechen wiirde, praktische
Auswirkungen nach sich zieht, die mit unseren wohliiberlegten Urtei-
len in Einklang stehen oder nicht. Insofern wir die empirischen Infor-

108

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

mationen nicht besitzen, die wir benétigen, um zu testen, ob die zu er-
wartenden Konsequenzen der Befolgung der egalitiren Grundsitze
globaler Verteilungsgerechtigkeit mit unseren wohliiberlegten morali-
schen Urteilen zusammenpassen oder nicht, fehlt ein entscheidendes
Element fiir eine iiberzeugende Rechtfertigung dieser Grundsitze.
Banai, Ronzoni und Schemmel ziehen daraus folgenden Schluss:

[Plrinciples of global equality developed on the basis of a practice-
independent account (PIA) cannot even be evaluated as to their
very soundness, because the means necessary to do so are lacking;
a PIA has a methodological problem of justification, not merely a
problem of application. [...The lack of] the knowledge about the
comparative merits of different schemes of global institutions
[means that] there is no adequate way of testing our allegiance to
the principles developed on the basis of PIA (Banai et al. 2011: 51f.).

Sie behaupten also, dass auf globaler Ebene die Informationen fehlen,
die notig wiéren, um eine bestimmte Version einer globalistischen Posi-
tion zu rechtfertigen und weisen somit die praxisunabhéngige Recht-
fertigung dieser Position als unvollstindig zurtick. Ebenso schliefdt auch
Allen Buchanan (2004: 64ff.), dass aufgrund des Mangels an epistemi-
scher Bestimmtheit hinsichtlich der Institutionalisierung des Globalis-
mus dieser nicht anzuerkennen sei. Schliefslich sei es nicht auszu-
machen, worin eine solche Position tiberhaupt genau besteht. Obwohl
dieser Schluss und die ihm zugrundeliegende Beobachtung bereits ein
gewichtiges Argument gegen den Globalismus darstellen, so wird er
wohl doch zumindest von solchen Globalisten wie Simon Caney (2006)
angezweifelt werden, die bereits viel zur Skizzierung der praktischen,
institutionellen Implikationen des Globalismus geleistet haben.

Es gibt jedoch eine noch grundlegendere Kritik der praxisunabhéngi-
gen Rechtfertigung des Globalismus. Diese besteht darin, dass diese
Rechtfertigung deswegen fehlerhaft ist, weil diese es nicht einmal als
notwendig erachtet, die Akzeptabilitdt der Gerechtigkeitsgrundsitze
anhand der praktischen Auswirkungen der Befolgung dieser Grund-
sdtze zu testen. Schlief3lich bestreitet eine praxisunabhéngige Rechtfer-
tigung die These, dass , die Rechtfertigung einer Gerechtigkeitsauffas-
sung von der Struktur und Form der Praktiken abhé_i.ngt, welche diese
Auffassung regulieren soll” (Sangiovanni 2008: 138 [Ubers. d. Vert.])

Somit schreibt ein solcher Ansatz den moralischen Urteilen, die wir mit
Blick auf die erwartbaren praktischen Auswirkungen des Globalismus
féllen, keinerlei rechtfertigungsrelevantes Gewicht zu. Deswegen ist

109

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

das grofite Problem der praxisunabhéngigen Rechtfertigung des Globa-
lismus nicht, so wie Banai, Ronzoni und Schemmel behaupten, dass die
Verteidiger dieser Rechtfertigung sich nicht in der erforderlichen epis-
temischen Position befinden, um eine plausible Institutionalisierung
des Globalismus vorherzusehen. Vielmehr besteht das tieferliegende
Problem darin, dass die Globalisten solche Informationen und die da-
rauf bezogenen, wohliiberlegten moralischen Urteile nicht einmal als
relevant fiir die Rechtfertigung des Globalismus einstufen. Dies ldsst
die Plausibilitdt der praxisunabhéngigen Rechtfertigung des Globalis-
mus als sehr fragwiirdig erscheinen.

Anders verhilt es sich mit der praxisabhidngigen Rechtfertigung des
Globalismus, welche mit der Methode des Uberlegungsgleichgewichts
nicht in Konflikt steht, da sie eine Gerechtigkeitsauffassung im Lichte
der Struktur und Form der Praktiken rechtfertigt, welche diese Auffas-
sung regeln soll. Somit basiert diese Art der Rechtfertigung einer Ge-
rechtigkeitsauffassung unter anderem eben auch darauf, welche er-
wartbaren praktischen Auswirkungen diese haben wiirde, wenn sie tat-
séchlich befolgt werden wiirde. Der nidchste Abschnitt wird jedoch zei-
gen, dass die praxisabhingige Rechtfertigung des Globalismus den-
noch nicht vollig tiberzeugend ist, und zwar gerade deswegen, weil das
institutionelle Arrangement, welches die Realisierung der Grundsétze
des Globalismus erfordert, bei genauerer Betrachtung nicht mit unseren
wohliiberlegten moralischen Urteilen zu vereinbaren ist.

3. Praxisabhingiger Globalismus

Es lassen sich zwei unterschiedliche praxisabhangige Rechtfertigungen
fur den Globalismus unterscheiden. Beide dieser Rechtfertigungen be-
absichtigen zu zeigen, dass die Geltungsgriinde einer egalitiren Auffas-
sung der Verteilungsgerechtigkeit im Vorhandensein bestimmter Arten
von Praktiken bestehen, und dass diese Praktiken nicht nur innerstaat-
lich, sondern auch global vorzufinden sind. Die erste Rechtfertigung be-
hauptet, dass unfreiwillig auferlegte, zwangsbewehrte Praktiken den Globa-
lismus begriinden; die zweite hingegen argumentiert, dass es Praktiken
mit umfinglicher Wirkung sind, die diese Position rechtfertigen.

Thomas Pogge, der in Realizing Rawls (1989) ebenfalls ein Analogiear-
gument verwendet, ist ein Vertreter der ersten Art praxisabhédngiger
Rechtfertigung. Es besagt, dass, sofern man anerkennt, dass unfreiwillig

110

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

auferlegte, zwangsbewehrte Praktiken egalitdre Grundsétze der Vertei-
lungsgerechtigkeit innerhalb des Staates rechtfertigen, man eine globa-
listische Position einnehmen muss. Schliefslich gibt es eine globale le-
gale und politische Ordnung, welche eine Form unfreiwillig auferleg-
ter, zwangsbewehrter Praktiken ausdriickt. Da Pogge zufolge weder
fiir Staaten noch fiir deren Mitglieder die Teilhabe an globalen, legalen
Institutionen freiwillig ist, in der gleichen Weise wie die Mitglieder ei-
nes Staates nicht (zu zumutbaren Kosten) ihre Teilhabe an den Institu-
tionen ihres Staates aufgeben konnen, sind die Geltungsgriinde fiir ega-
litire Grundsitze der Verteilungsgerechtigkeit auf globaler Ebene vor-
handen.

Andere globalistische Theoretiker behaupten hingegen, wie bereits er-
wahnt, dass es Praktiken mit umfanglicher Wirkung sind, welche die
Geltungsgriinde egalitirer Grundsidtze der Verteilungsgerechtigkeit
begriinden.’® Da es globale soziale Praktiken gibt, die eine solche Wir-
kung auf alle haben, so das Argument, sind solche Grundsétze nicht
innerstaatlich, sondern global als giiltig anzuerkennen. Darrel Moellen-
dorf (2002: 30ff.) vertritt eine solche praxisabhangige Rechtfertigung des
Globalismus. Er begriindet seine globalistische Position mit der Exis-
tenz globaler Assoziationen, welche auf umféngliche Weise deren Mit-
glieder beeinflusst. Diese finden sich in Form eines globalen Handels
und geteilter globaler politischer Institutionen. Moellendorf erklért die
gerechtigkeitstheoretische Relevanz solcher Art von Assoziationen wie
folgt:

Because associations affect a person’s moral interests, they naturally
yield questions that do not arise between non-associates, namely,
questions about the morality of the principles that govern it or the
justice of the association (Moellendorf 2002: 32).

Im Folgenden kritisiere ich die praxisabhidngige Rechtfertigung des
Globalismus, da, wie ich zu zeigen beabsichtige, diese nur auf Basis der
Annahme tiberzeugend verteidigt werden kann, dass es einen politi-
schen Kontext gibt, der Individuen auf effektive Weise gleiche politi-
sche Rechte zugesteht. Denn solche politischen Rechte wiirden es Indi-
viduen erlauben mitzubestimmen, auf welche Weise welche Giiter
gleich verteilt werden sollten. Da ein solcher politischer Kontext jedoch
weder existent noch wiinschbar ist, scheitert die praxisabhidngige
Rechtfertigung des Globalismus. Obwohl Globalisten einerseits also

13 Caney (2005b: 394ft.) zufolge beruht diese Position auf einer willkiirlichen
Unterscheidung zwischen sozialen Praktiken, die hinreichend umfanglich
und tiefgehend wirksam sind und solchen, die es nicht sind.

111

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

sensibel fiir soziale Praktiken sind, auf welche sie sich schliefilich in ih-
rer Rechtfertigung ihrer globalen Gerechtigkeitsauffassung berufen, se-
hen sie andererseits nicht ein, dass die besondere Form und Struktur
globaler sozialer Praktiken ein Hindernis fiir eine praxisabhingige
Rechtfertigung des Globalismus darstellt. Es ist also eine sorgfaltige Be-
riicksichtigung globaler sozialer Praktiken, fiir welche der Globalismus
Giiltigkeit beansprucht, welche den Grund enthiillt, weshalb der Glo-
balismus eine unplausible Auffassung globaler Gerechtigkeit darstellt.

Die genauere Ausfithrung meiner Kritik an der praxisabhingigen
Rechtfertigung des Globalismus konzentriert sich auf die Frage, was es
bedeuten wiirde, die Giiltigkeit von Rawls” Auffassung von , Gerech-
tigkeit als Fairness” auf globaler Ebene anzuerkennen.'* Diese Eineng-
ung der Frage ist angemessen, da die meisten globalistischen Theoreti-
ker (Beitz 1999a, Pogge 1989, 1994, Moellendorf 2002, Tan 2004) genau
diese Auffassung als global giiltig verteidigt haben. Meine Kritik wird
zundchst herausstellen, dass es problematisch ist, allein die sozio-6ko-
nomischen und distributiven Grundsitze von Gerechtigkeit als Fair-
ness (Rawls 2006: 77f.) auf der globalen Ebene als giiltig anzuerkennen.
Dies liegt daran, dass die Akzeptabilitdt dieser Grundsidtze von der
Existenz eines sozio-politischen Kontextes abhangt, in dem die politi-
schen Erfordernisse von Gerechtigkeit als Fairness erfiillt sind. Dies
heifst, dass eine ,exklusive” Anwendung der soziookonomischen und
distributiven Grundsétze, bei der diese Grundsétze selbst dann als giil-
tig anerkannt werden, wenn die anderen, politischen Grundsatze, noch
nicht erftillt sind, nicht tiberzeugt.

14  Die Rawlsianische Gerechtigkeitsauffassung folgt derjenigen von Rawls, wie
dieser sie in Eine Theorie der Gerechtigkeit (1979) und Gerechtigkeit als Fairness
(2006) entwickelt hat. Sie ist nicht zu verwechseln mit den Kriterien, die
Rawls in Politischer Liberalismus (2003: 46) fiir eine verniinftige liberale Ge-
rechtigkeitsauffassung aufstellt. Im Folgenden ist mit dem soziookonomi-
schen Gerechtigkeitsgrundsatz der Grundsatz fairer Chancengleichheit und
mit dem distributiven Gerechtigkeitsgrundsatz das Differenzprinzip ge-
meint. Die Forderungen politischer Gerechtigkeit werden durch den Grund-
satz gleicher Grundfreiheiten ausgedriickt. Eine Formulierung dieser drei
Grundsitze findet sich in Rawls 2006: 77f.

112

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

3.1. Rawlsianische 6konomische Gerechtigkeit globalisieren?

In gleicher Weise wie auf der innerstaatlichen Ebene das Differenzprin-
zip'® nur unter der Bedingung verteidigt werden kann, dass der Grund-
satz fairer Chancengleichheit bereits realisiert ist (Rawls 2006: 112f.),
kann auch auf globaler Ebene die Giiltigkeit des Differenzprinzips nur
unter der gleichen Pramisse gerechtfertigt werden. Denn andernfalls
wiirde es moglicherweise zu inakzeptabel hohen Niveaus dkonomi-
scher Ungleichheit kommen, und dies wiirde die moralische Giiltigkeit
des Differenzprinzips unter Umstidnden, in denen der Grundsatz fairer
Chancengleichheit noch nicht erfiillt wurde, ernsthaft in Frage stellen.

Die okonomischen Anreize, die das Differenzprinzip unter solchen
Umstdnden zulésst, konnten zu einem sozialem Arrangement fithren,
in dem die Bessergestellten wesentlich grofsere Teile der gesamten wirt-
schaftlichen Produktion einstreichen als die Schlechtestgestellten, ob-
wohl die Schlechtestgestellten trotzdem dadurch die bestmoglichen
Aussichten hinsichtlich ihres zu erwartenden Einkommens und Ver-
mogens haben wiirden. Dieses Ergebnis wiirde vielen als eindeutig un-
gerecht erscheinen, obwohl ein (globales) Differenzprinzip ein solches
Arrangement gutheifien wiirde.

Beispielsweise konnten grofie Ungleichheiten einem globalen Diffe-
renzprinzip gentigen, wenn nur eine kleine Gruppe bestimmte Fahig-
keiten besitzen wiirde. Wenn es etwa nur einige wenige Arzte geben
wiirde, so dass das Angebot an medizinischen Dienstleistungen deut-
lich unter der Nachfrage solcher Dienstleistungen liegen wiirde, so
konnten diese Arzte ein Oligopol formen.1® Preise miissten nicht als
vom Marktwettbewerb vorgegeben anerkannt werden, sondern kénn-
ten gemeinsam relativ willktirlich bestimmt werden. D.h., dass selbst
dann, wenn der rechtlich-regulatorische Rahmen in einer Art und
Weise eingerichtet wire, die zum grofiten Vorteil der Schlechtestgestell-
ten sein wiirde, trotzdem enorme Einkommens- und Vermogensun-
gleichheiten zwischen der Gruppe der Arzte und der Schlechtestgestell-
ten fortbestehen konnten. Dies sprache wohl relativ eindeutig gegen die
Anerkennung eines globalen Differenzprinzips, da es als Verteilungs-
prinzip unserem wohliiberlegten moralischen Urteil entgegenstehen

15 Dem Differenzprinzip zufolge lassen sich Einkommens- und Vermogensun-
terschiede nur dann rechtfertigen, wenn diese die in dieser Hinsicht Schlech-
testgestellten bestmoglich stellen.

16 Rawls (2006: 113, Fn. 35) verwendet dieses Beispiel im innerstaatlichen Be-
reich.

113

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

wiirde, dass ein gerechter Verteilungsgrundsatz ein bestimmtes Maf3 an
Einkommens- und Vermogensungleichheit nicht zulassen sollte.

Wie gesagt konnte ein dhnlicher Einwand auch gegentiber dem Diffe-
renzprinzip auf der innerstaatlichen Ebene formuliert werden. Rawls
begegnet diesem Einwand, indem er klarstellt, dass dieser eine unplau-
sible Vorannahme trifft. Denn sofern der Grundsatz gleicher Freiheiten
und der Grundsatz fairer Chancengleichheit bereits realisiert sind, so
wiirde das Differenzprinzip keineswegs allzu hohe Einkommens- und
Vermdogensungleichheiten zulassen. Rawls erkldrt dies so:

Dabei geht man von der Vorstellung aus, dafs - sofern die gleichen
Grundfreiheiten und faire Chancengleichheit gegeben sind - die of-
fene Konkurrenz zwischen der erhhten Anzahl der gut Ausgebil-
deten und besser Geschulten das Verhiltnis der Anteile [an Ein-
kommen und Vermogen] schrumpfen Iifst, bis es sich im Rahmen
eines akzeptablen Spielraums bewegt. Hier ist zu beachten, wie wir
uns bei der Antwort auf diesen Einwand auf die Art und Weise ver-
lassen, in der das Differenzprinzip seine Funktion gemeinsam mit
den vorrangigen Prinzipien erfiillt (Rawls 2006: 113).

Der Logik dieser Entkréftung des Einwands folgend miissten Globalis-
ten, um die Giiltigkeit eines globalen Differenzprinzips zu verteidigen,
ebenfalls darauf verweisen, dass dieses Prinzip in einem Kontext anzu-
wenden ist, in dem eine globalisierte Version des Grundsatzes fairer
Chancengleichheit und des Grundsatzes gleicher politischer Freiheiten
bereits realisiert ist. Das Problem hieran ist jedoch, wie ich noch genauer
erldutern werde, dass die Realisierung des Grundsatzes fairer Chancen-
gleichheit schwerwiegende Probleme mit sich bringt, die nur dann ver-
niinftig gelost werden konnten, wenn es eine angemessene Weise gébe,
den Grundsatz gleicher Grundfreiheiten auf der globalen Ebene zu ver-
wirklichen. Dies heifSt, dass nicht nur das Differenzprinzip von einer
vorrangigen Erfiillung der beiden eben genannten Grundsétze abhéngt,
sondern dass auch die Giiltigkeit des Grundsatzes fairer Chancen-
gleichheit von einer vorausgehenden Beachtung des Grundsatzes glei-
cher Grundfreiheiten abhdngig ist. Demnach miissen Globalisten tiber-
zeugend zeigen, auf welche Weise gleiche Grundfreiheiten aller Indivi-
duen global realisiert werden konnten, da andernfalls auch die Recht-
fertigung der Anwendung des Grundsatzes fairer Chancengleichheit
auf globaler Ebene scheitert.!”

17 Die folgende Diskussion eines globalen Grundsatzes fairer Chancengleich-
heit basiert u.a. auf Caney 2001b, Miller 2007: Kap. 3, Brock 2005, 2009: Kap. 3
und Moellendorf 2009: Kap. 4.

114

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Beginnen wir zunéchst aber mit Rawls” Formulierung des Grundsatzes
fairer Chancengleichheit auf der innerstaatlichen Ebene, bevor wir uns
dann der Frage dessen globaler Giiltigkeit zuwenden. Rawls definiert
diesen Grundsatz wie folgt:

Um die Idee der fairen Chancen niher zu bestimmen, sagen wir:
Angenommen, es gibt eine gewisse Verteilung der angeborenen
Anlagen, dann sollten diejenigen mit dem gleichen Maf$ an Talent
und Fahigkeit und der gleichen Bereitschaft zum Gebrauch dieser
Begabungen auch die gleichen Aussichtgen auf Erfolg haben, uner-
achtet ihrer urspriinglichen Zugehorigkeit zu dieser oder jener
Klasse, also der Klasse, in die sie hineingeboren wurden und in der
sie herangewachsen sind, bis sie selbststindig ihre Vernunft ge-
brauchen konnten (Rawls 2006: 79).

Ein grofses Problem der Anwendung dieses Grundsatzes auf der globa-
len Ebene besteht darin, zu bestimmen, was unter , Erfolg” verstanden
werden soll. SchlieSlich variieren die Auffassungen von ,Erfolg” be-
trachtlich.’® Bernard Boxill weist eindringlich auf dieses Problem hin,
indem er erklért:

The principle of fair equality can be only imperfectly carried out, at
least as long as different cultures exist. Thus, if, in some societies the
pinnacle is occupied by the businessman and businesswoman, this
is by no means always the case; in Hindu society it was occupied by
the priest, in old China, by the learned man, and in other societies,
by the soldier. For which of these standards are opportunities to be
equalized? To choose one over the other seems invidious and pre-
sumptuous (Boxill 1987: 148).

Caney stimmt mit Boxill tiberein und bietet deswegen eine Neuformu-
lierung eines globalen Grundsatzes fairer Chancengleichheit an, der ge-
gentiber dieser Kritik von Boxill immun sein soll:

Global equality of opportunity requires that persons (of equal abil-
ity and motivation) have equal opportunities to attain an equal
number of positions of a commensurate standard of living
(Caney 2001b: 120).

18

Das hier diskutierte Problem des Grundsatzes fairer Chancengleichheit tritt
auch im innerstaatlichen Bereich auf, da nicht vorausgesetzt werden kann,
dass es ein geteiltes Verstindnis von Erfolg in einer (pluralistischen bzw. li-
beralen) Gesellschaft gibt. Spater gehe ich darauf ein, wie das Problem im
innerstaatlichen Bereich mittels fairer Verfahren offentlicher Meinungs- und
Willensbildung geldst werden kann.

115

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat 3

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

In dieser Formulierung Caneys miissen Personen, die tiber gleiche Ta-
lente verfiigen und tiber die gleiche Motivation, diese zu nutzen, nicht
die gleichen Chancen haben, entsprechend eines bestimmten kulturel-
len Standards erfolgreich zu sein. Vielmehr sollen sie die gleichen Chan-
cen haben einen vergleichbaren Lebensstandard erreichen zu konnen.
Caney bedient sich Martha Nussbaums Fahigkeitenansatzes, um einen
solchen Lebensstandard genauer auszubuchstabieren. Nussbaum
(2000: 78ff., 2010: 112ff., 2011: 33f.) bestimmt zehn zentrale menschliche
Fahigkeiten, die ihr zufolge Forderungen fundamentaler sozialer und
politischer Gerechtigkeit sind: Leben; korperliche Gesundheit; korper-
liche Integritét; Sinne, Vorstellungskraft und Denken; Gefiihle; prakti-
sche Vernunft; Zugehorigkeit; Kontakt zu anderen Spezies; Spiel; und
Kontrolle tiber seine Umwelt. Mittels dieser zentralen menschlichen Fa-
higkeiten interpretiert Caney den globalen Grundsatz fairer Chancen-
gleichheit neu, indem er diesen als Forderung danach versteht, dass
gleich talentierte und gleich motivierte Personen die gleichen Chancen
haben sollten, diese zentralen Fahigkeiten auszutiben.

Ein ernsthaftes Problem dieser Neuinterpretation ist jedoch, wie Gillian
Brock (2009: Kap. 3) betont, dass die zentralen menschlichen Fahigkei-
ten in unterschiedlichen Kontexten auf verschiedene Weise verwirk-
licht werden kénnen. Wahrend in manchen Gesellschaften die Realisie-
rung dieser Fahigkeiten unter Umstdnden einen Zugang zu 6kono-
misch ertragreichen Positionen erforderlich macht, mag dies in anderen
Gesellschaften nicht der Fall sein. Daraus folgt wiederum, dass zwei
Personen in zwei verschiedenen Gesellschaften auf der einen Seite zwar
in der Tat die gleichen Chancen haben mogen, auf der anderen Seite
jedoch womoglich tiber radikal unterschiedliche Moglichkeiten verfii-
gen, auf die globalen und internationalen politischen Arrangements
Einfluss zu nehmen. Brock verdeutlicht das Problem von Caneys Auf-
fassung anhand zweier hypothetischer Personen A und B:

Still, there might be an enormous difference in the levels and kinds
of power A and B have and so also in their abilities to influence pub-
lic policy, political arrangements, or global institutions that shape
theirlives [...], and this difference in power must count as a relevant
difference in their opportunities, even if they enjoy an equal stand-
ard of living (Brock 2009: 60).

Somit scheitert Caneys Vorschlag eines global geteilten Verstandnisses
von , Erfolg” im Sinne eines vergleichbaren Lebensstandards, da dieser
Vorschlag zu eng ist, um das Aufkommen bestimmter Ungleichheiten

116

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

zu vermeiden, die viele als Verletzungen des Grundsatzes fairer Chan-
cengleichheit ansehen werden. Es besteht also folgendes Dilemma. Ent-
weder man beruft sich auf ein diinnes Verstandnis von Erfolg, das ver-
spricht Teil einer jeden Auffassung von Erfolg zu sein, lduft dann aber
Gefahr, dass der darauf basierende Grundsatz fairer Chancengleichheit
nichtsdestotrotz Chancenungleichheiten zwischen zwei Personen un-
terschiedlicher Gesellschaften zuldsst; oder aber man bestimmt ein di-
ckeres Verstandnis von Erfolg und riskiert dadurch ein bestimmtes Ver-
standnis von Erfolg gegentiber einem anderen willkiirlich zu favorisie-
ren (Miller 2007: Kap. 3).1

Dieses Dilemma kann sowohl global als auch innerstaatlich auftreten.
Entscheidend ist jedoch, dass politische Prozesse der Meinungs- und
Willensbildung, welche der Grundsatz der gleichen Grundfreiheiten
gewdhrleisten soll, es ermoglichen, ein angemessenes Verstandnis von
Erfolg auf kontextsensitive Weise diskursiv zu ermitteln. Auf diese
Weise ist die Giiltigkeit des Grundsatzes fairer Chancengleichheit, in-
nerstaatlich und global, davon abhingig, dass zunachst gleiche Grund-
freiheiten und dadurch politische Gerechtigkeit gesichert werden.

Diese Erkenntnis, dass die Giiltigkeit soziookonomischer und distribu-
tiver Grundsitze von einer vorausgehenden Verwirklichung politi-
scher Gerechtigkeit abhingig ist, unterminiert diejenigen globalisti-
schen Auffassungen, die lediglich Grundsétze globaler soziookonomi-
scher und Verteilungsgerechtigkeit verteidigen. Denn die Guiltigkeit
letzterer Grundsétze hangt davon ab, dass diese in einem Kontext An-
wendung finden, in dem politische Gerechtigkeit bereits realisiert ist.
Denn sofern dies nicht der Fall ist, fiihrt die Befolgung der sozioskono-
mischen und Verteilungsgrundsétze zu problematischen praktischen
Konsequenzen, welche es dufSerst fraglich erscheinen lassen, dass diese
Grundsitze gelten sollten.

3.2. Rawlsianische politische Gerechtigkeit globalisieren?

Im innerstaatlichen Bereich besteht in der liberalen politischen Philoso-
phie ein weitgehender Konsens dariiber, wie politische Gerechtigkeit
zu realisieren ist. Indem sich Biirgerinnen und Biirgern wechselseitig

19  Moellendorf (2006, 2009: Kap. 4) schligt eine dritte Moglichkeit vor, die darin
besteht, Erfolg zu bestimmen, indem das in den gegenwiértigen Praktiken der
6konomischen Produktion und des Konsums inhdrente Verstandnis von Er-
folg rekonstruiert wird.

117

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

gleiche politische Freiheiten einrdumen, kénnen sie kollektiv und fair
mittels offentlicher Prozesse der Meinungs- und Willensbildung ent-
scheiden, wie die sozialen und politischen Institutionen ihrer Gesell-
schaft eingerichtet werden sollen. Auf globaler Ebene ist es weitaus we-
niger klar, wie der Grundsatz gleicher Grundfreiheiten tiberhaupt je-
mals effektiv realisiert werden kénnte.

Freilich besttinde eine Moglichkeit darin, einen Weltstaat zu errichten,
der dann die gleichen Grundfreiheiten aller Individuen gewé&hrleisten
konnte. In Analogie zur innerstaatlichen Ebene hitte ein solcher Welt-
staat die Aufgabe, es allen Individuen zu ermoglichen, von dem politi-
schen Recht Gebrauch zu machen, die regulativen Prinzipien aller poli-
tischen Institutionen mitzubestimmen. Seit Immanuel Kants Zum Ewi-
gen Frieden (1984) sind sich jedoch die meisten politischen Theoretike-
rinnen und Philosophinnen einig, dass ein Weltstaat derart unwtinsch-
bare Konsequenzen haben wiirde, dass wir einen solchen nicht anstre-
ben sollten.?0 Denn entweder wiirde er so viel politische Macht auf sich
vereinigen, dass er despotisch wére, oder er wire so ohnméchtig, dass
er nicht dazu im Stande wére, einen Biirgerkrieg zu vermeiden. Aber
wenn nicht mittels eines Weltstaates, wie sind dann gleiche Grundfrei-
heiten auf globaler Ebene zu realisieren?

An dieser Stelle betonen eine Reihe von Globalisten, dass sie keine An-
hinger eines ,legalen” Globalismus bzw. des Kosmopolitismus sind,
welcher einen globalen legalen Rahmen als notwendig ansieht. Viel-
mehr vertreten sie lediglich eine ,,moralische” Version des Globalismus
bzw. des Kosmopolitismus, die sich agnostisch hinsichtlich der spezifi-
schen legalen Ordnung verhilt, welche die Forderungen des Globalis-
mus erfiillen soll. Pogge erklart dies folgendermafSen:

Moral cosmopolitanism holds thatall persons stand in certain moral
relations to one another: we are required to respect one another’s
status as ultimate units of moral concern - a requirement that im-
poses limits upon our conduct and, in particular, upon our efforts
to construct institutional schemes. This view is more abstract, and
this sense weaker than, legal cosmopolitanism: though compatible
with the latter, it is also compatible with other patterns of human
interaction, for example, with a system of autonomous states and

20 Manche, etwa Clark u. Sohn (1958) sowie Nielsen (1988) verteidigen trotz-
dem einen Weltstaat; Horn (1996: 230) weist darauf hin, dass ein Weltstaat so
viele Vorteile mit sich bringen wiirde, dass diejenigen, die ihn ablehnen, gro-
fiem , Rechtfertigungsdruck” ausgesetzt sind.

118

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

even with a plurality of self-contained communities (Pogge 1992:

19).
Aufgrund ihrer Beschrankung auf die Verteidigung eines moralischen
Kosmopolitismus bzw. Globalismus, so die Globalisten, kénnen sie den
Einwand entkréften, dass die Realisierung des Grundsatzes gleicher
Grundfreiheiten einen Weltstaat erforderlich machen wiirde. Charles
Beitz hilt daher fest:

If advocacy of world government is a mistake, this is more likely
because it exhibits political naivety than philosophical error. More
importantly, what moral cosmopolitanism requires of political in-
stitutions is a complex question - more complex than both the
friends and the opponents of cosmopolitan views have sometimes
appreciated (Beitz 1994: 26).

Obwohl die Globalisten es in der Tat aus guten Griinden ablehnen, ei-
nen Weltstaat zu befiirworten, ist es trotzdem sehr fragwiirdig, dass es
moglich ist, den Grundsatz gleicher Grundfreiheiten aller Individuen
global ohne eine solche Institution zu realisieren.?! Denn insofern in ei-
nem ,System autonomer Staaten” bestimmte Souveréanititsrechte fest
auf der innerstaatlichen Ebene verankert bleiben, scheint es unmoglich
zu sein, dass alle Personen global gleiche politische Rechte besitzen
konnten, die Ausgestaltung globaler politischer Institutionen mitzube-
stimmen. Dies liegt daran, dass in einer Welt ohne einen Weltstaat die
Biirgerinnen und Biirger aller Staaten kollektiv in der Lage sein sollten,
auf faire Weise die Ausgestaltung ihrer innerstaatlichen Grundstruktur
zu bestimmen, so dass unklar ist, inwiefern Biirgerinnen anderer Staa-
ten in gleicher Weise dazu in der Lage sein sollten, diese Art von politi-
scher Macht auf faire Weise auszutiben.

Zur Klarstellung ist hervorzuheben, dass mein Einwand nicht lautet,
dass die Realisierung gleicher politischer Rechte auf globaler Ebene per
se inkompatibel mit der Realisierung gleicher politischer Rechte auf der
innerstaatlichen Ebene ist. Im Prinzip ist es moglich, sich vorzustellen,
dass auf der einen Seite Individuen global nur mit Blick auf bestimmte
politische Themen tiber gleiche politische Rechte verfiigen, wihrend sie
nur hinsichtlich anderer politischer Themen auf der innerstaatlichen
Ebene gleiche politische Rechte besitzen. In der Praxis wird es jedoch
immer zu Konflikten dartiber kommen, ob ein bestimmtes politisches

21 Deswegen ist es auch wenig verwunderlich, dass Altman u. Wellman (2009:
124) gegentiber dem Globalismus einwenden, dass dieser politischen Ge-
meinschaften zu wenig Spielraum lieSe, ihrer politischen Autonomie Aus-
druck zu verleihen.

119

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Thema auf der innerstaatlichen oder auf der globalen Ebene behandelt
werden sollte - die Einrichtung des Bildungssystems ist hierfiir ein gu-
tes Beispiel.

Vermutlich wiirden ohne einen Weltstaat autonome Staaten ein be-
trachtliches Mafs an Diskretion dartiber verfiigen, welche politischen
Fragen tiberhaupt kollektiv und auf faire Weise auf der globalen Ebene
gelost werden sollten. Dies wiirde jedoch die gleichen politischen
Rechte, tiber die Individuen global den Globalisten zufolge verftigen
sollten, in erheblichem Umfang einschranken. Zwar wiirde dies eine
Welt gewéhrleisten, in der eine Vielzahl selbstbestimmter politischer
Gemeinschaften bestehen wiirde, jedoch wire der Preis hierfiir, dass
das Ausmaf der gleichen politischen Rechte aller Individuen auf globa-
ler Ebene ziemlich stark eingeschrankt ware.

Besonders problematisch daran wire, dass Individuen sich nicht in glei-
cher Weise an politischen Diskursen dariiber beteiligen kénnten, wie
der Grundsatz fairer Chancengleichheit zu verstehen ist. Denn ,auto-
nome Staaten” konnen es ablehnen, supranationale Entitdten mit sol-
chen Kompetenzen auszustatten, welche diese benétigen wiirden, da-
mit Individuen in der Lage wiéren, realistisch dartiber zu diskutieren,
auf welche Weise dieser Grundsatz zu verstehen ist. Nur wenn politi-
sche Autoritét auf globaler Ebene ein Recht einschliefSen wiirde, inner-
staatliche Souverinitit betrdchtlich einzuschrinken, wire eine offene
Diskussion tiber die Art und Weise der Verwirklichung des Grundsat-
zes fairer Chancengleichheit moglich. Dies wiirde allerdings wiederum
bedeuten - aufgrund der Vielzahl an politischen Vorhaben, die von der
Durchsetzung eines bestimmten Verstandnisses dieses Grundsatzes be-
troffen sein konnten -, dass Staaten somit ihre Kompetenz verlieren
wiirden, zu entscheiden, welche Politikbereiche innerstaatlich geregelt
werden sollten. Somit konnen Globalisten nicht auf plausible Weise ver-
teidigen, dass ein Weltstaat unnétig wire, um die Auffassung von ,Ge-
rechtigkeit als Fairness” global zu realisieren.

Sofern die Globalisten also darauf insistieren, dass ihre Auffassung glo-
baler Gerechtigkeit die Errichtung eines Weltstaates nicht erforderlich
macht, so wiirde lediglich eine tibermifiig begrenzte Auffassung des
Grundsatzes gleicher Grundfreiheiten verwirklicht werden konnen.
Dabher ist eine exklusive Anwendung der soziockonomischen und dis-
tributiven Gerechtigkeitsgrundsitze auf globaler Ebene sehr problema-
tisch, da der sozio-politische Kontext, der auf der innerstaatlichen
Ebene fiir die Rechtfertigbarkeit dieser Grundséitze vorausgesetzt wer-
den kann, global nicht vorhanden ist.

120

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Zusammenfassend ist die praxisabhingige Rechtfertigung des Globa-
lismus mit folgendem Dilemma konfrontiert: Einerseits konnen die Glo-
balisten nicht auf plausible Weise dafiir argumentieren, dass ein hinrei-
chend substantielles Verstandnis des Grundsatzes gleicher Grundfrei-
heiten auf der globalen Ebene realisiert werden kénnte, da dies der Be-
firwortung einer bestimmten Form des Weltstaates gleich kommen
wiirde; andererseits konnen die Globalisten nicht auf befriedigende
Weise davon unabhingig die globale Giiltigkeit egalitdrer Grundsatze
der Verteilungsgerechtigkeit begriinden, da die moralisch problemati-
schen praktischen Auswirkungen der Befolgung dieser Grundsitze nur
dann vermieden werden konnten, wenn ein hinreichend substantielles
Verstandnis des Grundsatzes gleicher Grundfreiheiten ebenso realisiert
werden konnte. Aufgrund dieses Dilemmas tiberzeugt die praxisab-
hingige Rechtfertigung des Globalismus also letztlich nicht.

4., Konklusion

Das globalistische Analogieargument besagt, dass, sofern man be-
stimmte Geltungsgriinde fiir eine egalitdre Auffassung distributiver
Gerechtigkeit innerhalb des Staates anerkennt, man bei genauerer Be-
trachtung dazu gezwungen ist, die Giiltigkeit dieser Auffassung global
anzuerkennen; schlieslich unterscheidet sich der globale Kontext nicht
in moralisch relevanter Hinsicht vom innerstaatlichen Kontext. Dieser
Aufsatz unterschied eine praxisunabhingige von einer praxisabhingi-
gen Rechtfertigung des Globalismus und legte dar, auf welche Weise
das Analogieargument im Rahmen dieser beiden Rechtfertigungswei-
sen verwendet wird.

Der Aufsatz wendete sich sodann kritisch gegen praxisunabhingige
Rechtfertigungen des Globalismus, da diese im Grunde bestreiten, dass
eine Gerechtigkeitsauffassung unter Berticksichtigung der zu erwarten-
den Konsequenzen beurteilt werden muss, welche deren Befolgung
nach sich ziehen wiirde. Somit lief3 sich feststellen, dass diese Rechtfer-
tigungsart nicht mit der weithin akzeptierten Methode des Uberle-
gungsgleichgewichts in Einklang zu bringen ist. Folglich musste diese
praxisunabhéngige Rechtfertigung des Globalismus zurtickgewiesen
werden.

Die praxisabhéngige Rechtfertigung des Globalismus ist hingegen sehr
wohl mit der Methode des Uberlegungsgleichgewichts vereinbar, da
diese es als relevant anerkennt, die zu erwartenden Konsequenzen der

121

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Befolgung einer Gerechtigkeitsauffassung bei deren Rechtfertigung zu
berticksichtigen. Schliefilich sieht eine praxisabhangige Rechtfertigung
den praktischen Anwendungskontext fiir die Rechtfertigung von Ge-
rechtigkeitsgrundsitze selbst als konstitutiv an. Somit lasst sich ein
Uberlegungsgleichgewicht herstellen zwischen, auf der einen Seite, der
Akzeptabilitit der Gerechtigkeitsgrundsitze und, auf der anderen
Seite, der Akzeptabilitidt der wohliiberlegten moralischen Urteile, wel-
che wir mit Blick auf die praktischen Auswirkungen fillen, welche sich
aus einer effektiven Befolgung dieser Gerechtigkeitsgrundsétze voraus-
sichtlich ergeben wiirden.

Berticksichtigt man allerdings die zu erwartenden praktischen Konse-
quenzen der Befolgung der Grundsétze des Globalismus, so ist man ge-
zwungen, diese Auffassung aufzugeben. Denn entweder muss man
dann auch die Rechtfertigbarkeit eines Weltstaates verteidigen, oder
aber fiir eine globale institutionelle Ordnung plddieren, in der politische
Autoritdt zwar verteilt ist, der Grundsatz gleicher Grundfreiheiten je-
doch nicht hinreichend erfiillt ist, um die Gtiltigkeit des Globalismus
begriinden zu konnen. Die mittels Analogieargumenten angestrebte
Extrapolation innerstaatlicher Gerechtigkeitsgrundsatze auf die globale
Ebene gelingt also nicht.

Literatur

Altman A & Wellman C (2009): A Liberal Theory of International Justice.
New York: Oxford University Press.

Anderson E (1999): What's the Point of Equality? Ethics 109: 287-337.

Banai A, Ronzoni M & Schemmel C (2011): Global Social Justice. In:
Dies. (Hgg.): Social Justice, Global Dynamics. London: Routledge:
46-60

Beitz C (1999a): Political Theory and International Relations. Princeton:
Princeton University Press.

Beitz C (2008): Cosmopolitan Ideals and National Sentiment. In: Pogge
T & Horton K (Hgg.): Global Ethics — Seminal Essays. St. Paul: Para-
gon House: 107-117.

Beitz C (2000): Rawls” Law of Peoples. Ethics 110: 669-96.

122

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Beitz C (1999b): International Liberalism and Distributive Justice: A Sur-
vey of Recent Thought. World Politics 51: 269-96.

Beitz C (1994): Cosmopolitan Liberalism and the States System. In:
Brown C (Hg.): Political Restructuring in Europe: Ethical Perspec-
tives. London: Routledge: 123-136.

Birnbacher D (2007): Analytische Einfiihrung in die Ethik. Berlin: De Gru-
yter.

Boxill B (1987): Global Equality of Opportunity and National Integrity.
Social Philosophy and Policy 5: 143-168.

Brock G (2009): Global Justice — A Cosmopolitan Account. New York: Ox-
ford University Press.

Brock G (2005): The Difference Principle, Equality of Opportunity, and
Cosmopolitan Justice. Journal of Moral Philosophy 2: 333-51.

Brown C (1992): International Relations Theory. New Normative Ap-
proaches. New York: Columbia University Press.

Buchanan A (2004): Justice, Legitimacy, and Self-Determination. The Moral
Foundations of International Law. Oxford: Oxford University Press.

Buchanan A (1990): Justice as Reciprocity Versus Subject-Centered Jus-
tice. Philosophy & Public Affairs 19: 227-52.

Caney S (2005a): Justice Beyond Borders. A Global Political Theory. Oxford:
Oxford University Press.

Caney S (2011): Humanity, Associations and Global Justice: A Defence
of Humanity-Centred Cosmopolitan Egalitarianism. The Monist
94: 506-534.

Caney S (2010): Cosmopolitanism. In: Bell D (Hg.): Ethics and World Pol-
itics. Oxford: Oxford University Press: 146-163.

Caney S (2008): Global Distributive Justice and the State. Political Studies
56: 487-518.

Caney S (2006): Cosmopolitan Justice and Institutional Design: An Egal-
itarian Liberal Conception of Global Governance. Social Theory
and Practice 32: 725-56.

Caney S (2005b): Global Interdependence and Distributive Justice. Re-
view of International Studies 31: 389-99.

123

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Caney S (2001a). Review Article: International Distributive Justice. Po-
litical Studies 48: 974-997.

Caney S (2001b): Cosmopolitan Justice and Equalizing Opportunities.
Metaphilosophy 32: 113-134.

Carens ] (2008): Aliens and Citizens: Open Borders. In: Pogge T & Moel-
lendorf D (Hgg.): Global Justice - Seminal Essays. St. Paul: Paragon
House: 211-233.

Chwaszcza C (1996): Politische Ethik II: Ethik der internationalen Bezie-
hungen. In: Nida-Rtimelin ] (Hg.): Angewandte Ethik. Die Bereich-
sethiken und ihre theoretische Fundierung. Stuttgart: Alfred Kriiner:
154-198.

Clark G & Sohn LB (1960): World Peace through World Law. Cambridge,
Mass.: Harvard University Press.

Cohen GA (2008): Rescuing Justice and Equality. Cambridge, Mass.: Har-
vard University Press.

Cohen GA (2003): Facts and Principles. Philosophy & Public Affairs 31:
211-245.

Culp J (2014): Global Justice and Development. Basingstoke: Palgrave
Macmillan.

Culp J (2011): Warum fiir eine Theorie der Gerechtigkeit zghlt, ob sie in
der Praxis taugt. In: Amman C, Bleisch B & Goppel A (Hgg.): Miis-
sen Ethiker moralisch sein? Frankfurt a. Main: Campus: 302-312.

Daniels N (2011): The Method of Reflective Equilibrium. http;/pla
to.stanford.edu/entries/reflective-equilibrium  [Stand: ~ November
2011].

DeMartino G (2000): Global Economy, Global Justice: Theoretical Objections
and Policy Alternatives to Neoliberalism. London: Routledge.

Dworkin R (2011): Was ist Gleichheit? Berlin: Suhrkamp.
Gosepath S (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Gosepath, S (2011): Zur Verteidigung der sozialen Gerechtigkeit. In:
Kreide R, Landwehr C & Toens K (Hgg.): Demokratie und Gerech-
tigkeit in Verteilungskonflikten. Baden-Baden: Nomos: 35-50.

Gosepath S (2001): The Global Scope of Justice. Metaphilosophy 32: 135-
159.

124

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Heath ] (2006): On the Scope of Egalitarian Justice. Les ateliers de I'éthique
1:21-41.

Horn C (1996): Philosophische Argumente fiir einen Weltstaat. Allge-
meine Zeitschrift fiir Philosophie 21: 229-51.

James A (2005): Constructing Justice for Existing Practice: Rawls and the
Status Quo. Philosophy & Public Affairs 33: 281-316.

Kant I (1984 ): Zum Ewigen Frieden. Stuttgart: Reclam.

Kersting W (2002): Kritik der Gleichheit. Uber die Grenzen der Gerechtigkeit
und der Moral. Weilerswist: Velbriick.

Moellendorf D (2009): Global Inequality Matters. Basingstoke and New
York: Palgrave Macmillan.

Moellendorf D (2002): Cosmopolitan Justice. Boulder: Westview Press.

Moellendorf D (2006): Equality of Opportunity Globalized? Canadian
Journal of Law and Jurisprudence 19: 301-18.

Milanovic B (2012): Global Inequality By The Numbers: In History and
Now. Policy Research Working Paper 6259. httpy/elibrary.
worldbank.org/doi/pdf/10.1596/1813-9450-6259 [Zugang im Novem-
ber 2014].

Miller D (2007): National Responsibility and Global Justice. Oxford: Oxford
University Press.

Nida-Riimelin ] (1996): Theoretische und angewandte Ethik: Paradig-
men, Begrindungen, Bereiche. In: Ders. (Hg.): Angewandte Ethik.
Die Bereichsethiken und ihre Fundierung. Stuttgart: Alfred Kriiner:
2-85.

Nielsen K (1988): World Government, Security, and Global Justice. In:
Luper-Foy S (Hg.): Problems of International Justice. Boulder:
Westview Press: 263-282.

Nussbaum M (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung, Nationa-
litit und Spezieszugehdrigkeit. Berlin: Suhrkamp.

Nozick R (1976): Anarchie, Staat, Utopia. Miinchen: MVG Moderne Ver-
lagsgesellschaft.

Pogge T (1994): An Egalitarian Law of Peoples. Philosophy & Public Af-
fairs 23: 195-224.

Pogge T (1992): Cosmopolitanism and Sovereignty. Ethics 103: 48-75.

125

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Rawls J (2006): Gerechtigkeit als Fairness. Ein Neuentwurf. Frankfurt a.
Main: Suhrkamp.

Rawls J (2003): Politischer Liberalismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Rawls J (1999): Collected Papers. Cambridge, Mass.: Harvard University
Press.

Rawls ] (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

Richards D (1982): International Distributive Justice. In: Pennock, R &
Chapman ] (Hgg.): Nomos 24: Ethics, Economics, and the Law. New
York: New York University Press.

Ronzoni M (2009): The Global Order. A Case of Background Injustice?
Philosophy & Public Affairs 37: 229-256.

Sangiovanni A (2008): The Priority of Politics over Morality. The Journal
of Political Philosophy 16: 137-164.

Sangiovanni A (2007): Global Justice, Reciprocity, and the State. Philos-
ophy & Public Affairs 35: 3-39.

Schemmel C (2007): On the Usefulness of Luck Egalitarian Arguments
for Global Justice. Global Justice: Theory Practice Rhetoric 1: 55-67.

Tan, K-C (2004): Justice without Borders. Cosmopolitanism, Nationalism and
Patriotism. Cambridge: Cambridge University Press.

Young I (1990): Justice and the Politics of Difference. Princeton: Princeton
University Press.

Zirn M (2011): Vier Modelle einer globalen Ordnung in kosmopoliti-
scher Absicht. Politische Vierteljahresschrift 52: 78-118.

126

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Johannes |. Friihbauer
Komplexe Gleichheit in einer pluralistischen
Giiterperspektive. Notizen zu Michael Walzers
gerechtigkeitsethischem und
sozialhermeneutischem Denken*

1. Hinfiihrung

Ungleichheit wird vor allem dann zum Reflexionsgegenstand, wenn
von wahrnehmbaren Ungleichheiten in einer Gesellschaft die Rede ist,
wie sie uns etwa seit langem mit dem Bild der Schere, die sich zwischen
Arm und Reich immer weiter 6ffnet, eindrticklich nahe gebracht wer-
den. Ungleichheiten dieser und anderer Art I6sen offenkundig ein Un-
behagen bei vielen Mitgliedern einer Gesellschaft aus und bestimmen
schon seit geraumer Zeit in verstiarktem Mafle die politische Debatte vor
allem um die sozialen Kontexte von Arbeit, Bildung, Gesundheit und
ganz allgemein gesellschaftliche Teilhabe. Nicht von ungefdhr haben
sich in den zuriickliegenden Jahren Begriffe wie Bildungsgerechtigkeit,
Gerechtigkeit in der medizinischen Grundversorgung, gerechter Lohn
oder Beteiligungsgerechtigkeit etabliert. Ostentativ wird Chancen-
gleichheit in bestimmten gesellschaftlichen Bereichen beschworen und
eingefordert. Und man miisste wirklich die Augen verschlieffen, wollte
man vorhandene, oftmals frappierende Ungleichheiten in den genann-
ten Bereichen nicht sehen.

Mit einem gewissen Abstand zu den harten Fakten der Realitit und ab-
seits von den Arenen des oftmals flachen, diffusen und Allgemein-
platze generierenden tagespolitischen Schlagabtauschs wird in der so-
zialethischen und politisch-philosophischen Reflexion um Prinzipien
und Kriterien gerungen, die sich als normativ fiir die Gestaltung sowie
fur Modifikationen gesellschaftlicher Bereiche aus einer gerechtig-
keitsethischen Perspektive erweisen konnen.

Mit den folgenden Uberlegungen wird dieses ethische Ringen um die
Frage von Gleichheit und Gerechtigkeit exemplarisch in der Referenz
auf das politisch-philosophische Denken von Michael Walzer aufge-
zeigt. Im zweiten Abschnitt geht es darum, Gleichheitsintuitionen zu
benennen und den Begriff der sozialen Ungleichheit zu explizieren.

* Michael Walzer zu seinem 80. Geburtstag am 3. Marz 2015 gewidmet.

127

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Ausgehend von der soziologischen Bestimmung und Differenzierung
von Ungleichheit wird in einem dritten Abschnitt auf das gerechtig-
keitsethische Denken von Michael Walzer hingefiihrt - und zwar unter
den Aspekten der Verteilungsgerechtigkeit und der Forderung nach
Trennung gesellschaftlicher Sphéren. Im vierten Abschnitt kommt un-
ter dem Titel einer , hermeneutischen Theorie der Giiter” ein Spezifi-
kum Walzers zur Darstellung. Den Gemeinschaften und Prinzipien der
Verteilung wendet sich dann der fiinfte Abschnitt zu. Im Mittelpunkt
des sechsten Abschnittes steht die zentrale Frage nach Gleichheit, bevor
im siebten Abschnitt in Walzers Unterscheidung zwischen , einfacher”
und , komplexer Gleichheit” eingefiihrt wird. Anschliefend wird im
Rahmen eines kurzen Exkurses der Bedeutung von Chancengleichheit
bei Walzer nachgegangen. Zusammenfassend beschliefst der achte Ab-
schnitt unter kritischer Perspektive die hier gewonnenen Erkenntnisse
zu Walzers Gerechtigkeitsethik.

2. Gleichheitsintuitionen und Ungleichheitserfahrungen

Wenn wir uns als Philosophen, Ethiker oder Soziologen daran machen,
iiber Gleichheit nachzudenken, so finden wir uns ziemlich unvermittelt
im Spannungsfeld zweier Pole wieder. Auf der einen Seite identifizie-
ren wir unverzichtbare Gleichheitsforderungen, die uns zur Selbstver-
standlichkeit geworden sind: Etwa die Forderung nach Gleichheit vor
dem Gesetz oder nach politischer Gleichheit der btirgerlichen Grund-
freiheiten, wie sie als Errungenschaften der europaisch-westlichen Mo-
derne gelten und substanziellen Eingang in Menschenrechtskataloge
und Verfassungstexte gefunden haben. Auf der anderen Seite kommen
wir nicht umhin einzugestehen: In allen Gesellschaften gibt es Un-
gleichheiten, die als unvermeidbar erscheinen oder es faktisch sind.

Geht man von der Intuition zur Reflexion tiber, dann gelangen wir zu
grundlegenden Fragen: Wie gleich muss Gleichheit tatsdchlich sein?
Und wie ungleich diirfen Ungleichheiten wirklich sein? Allerdings gibt
es auf diese Fragen weder eine schnelle noch eine eindeutige und un-
umstrittene Antwort. Das werden die weiteren Darlegungen zeigen.
Blicken wir auf die gesellschaftlichen Gegebenheiten, so kommt sozial-
empirisch niemand an den niichternen Realitdten der Ungleichheit vor-
bei. Prima facie nehmen wir Ungleichheit wahr als Verschiedenheit,
und zwar zumeist und zundchst als bindre Verschiedenheit:
Mann/Frau, jung/alt, reich/arm, frei/unfrei, gebildet/ungebildet, be-

128

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

hindert/nicht-behindert, weif3/farbig, beschiftigt/arbeitslos, erfolg-
reich/ gescheitert etc. Diese Verschiedenheiten sind zum Teil nattirlich
bzw. biologisch bedingt, und wir kénnen sie dufierlich wahrnehmen,
sie sind zum Teil aber auch sozial generiert oder durch Schicksal und
Ungliick verursacht. Zudem lassen sich die Polaritdten zum einen aus-
differenzieren, zum anderen auch kombinieren. Setzen wir an dieser
Stelle zur Vereinfachung zunichst Verschiedenheit und Ungleichheit
gleich. Die verschiedenen Entstehungsfaktoren bzw. -ursachen von Un-
gleichheit legen nahe, dass es zum Abbau, zur Minderung oder zur Ver-
meidung von biologisch bedingter, gesellschaftlich generierter oder
schicksalhaft verursachter Ungleichheit unterschiedlicher Konzepte be-
darf. Umstritten ist dabei vor allem, inwiefern bzw. in welchem Um-
fang es der Solidaritét der Mitglieder einer Gesellschaft oder dem Han-
deln sowie der institutionellen Arrangements des Staates obliegt, Maf3-
nahmen gegen Ungleichheiten zu ergreifen, die entweder nattirlich,
schicksalhaft oder moglicherweise auch selbstverschuldet sind.

Nimmt man nicht generell Verschiedenheiten in den Blick, sondern be-
grenzt die Wahrnehmung und den Diskurs auf so genannte soziale Un-
gleichheiten, dann ldsst sich von folgendem Grundverstdndnis ausge-
hen: Soziale Ungleichheit kennzeichnet die Situation von Menschen, die
im Vergleich miteinander nicht einfach in einer bestimmten Hinsicht
verschiedenartig, sondern faktisch als besser oder schlechter, hoher o-
der tiefer gestellt, als privilegiert oder benachteiligt anzusehen sind.
Diese komparativen und explizit oder implizit wertenden Differenzie-
rungen nennt der Soziologe Stefan Hradil , Erscheinungen sozialer Un-
gleichheit” (Hradil 2001: 27). Von diesen ausgehend entfaltet Hradil
drei begriffliche Komponenten: Erstens bezieht sich soziale Ungleich-
heit auf solche Giiter, die als gesellschaftlich wertvoll erachtet werden:
Je mehr der einzelne von diesen wertvollen Giitern besitzt, desto gtins-
tiger sind seine Lebensbedingungen. , Wertvolle Giiter” sind in den
Wertvorstellungen und partikuldren Zielvorstellungen eines guten Le-
bens einer Gesellschaft verankert (Ebd.: 28). Zweitens verbindet sich mit
dem Begriff der sozialen Ungleichheit eine Vorstellung davon, wie die
,wertvollen Giiter” unter den Mitgliedern einer Gesellschaft verteilt
sein miissen, um im Ergebnis der Verteilung als ungleich zu gelten.
Drittens umfasst soziale Ungleichheit nur jene ,, wertvollen Giiter”,

[...] die aufgrund der Stellung von Menschen in gesellschaftlichen
Beziehungsgefiigen auf regelméfiige Weise (absolut) ungleich ver-
teilt werden. Nicht alle Vor- und Nachteile, nicht alle Besser- bzw.
Schlechterstellungen usw. sind Erscheinungsformen sozialer Un-
gleichheit, sondern nur jene, die in gesellschaftlich strukturierter,

129

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

vergleichsweise bestindiger und verallgemeinerter Form zur Ver-
teilung kommen (Ebd.).

Wenngleich etwa ein Lottogewinn oder eine Erbschaft zu plotzlichem
Reichtum fiithren kann und im interpersonalen Vergleich zweifelsohne
Ungleichheit erzeugt, so weist das dritte Kriterium diesen Sachverhalt
als irrelevant fiir die Erfassung sozialer Ungleichheit aus. Infolgedessen
gelten der soziologischen Begriffsbestimmung zufolge nattirliche, indi-
viduelle, momentane und zufillige Ungleichheiten nicht per se als so-
ziale Ungleichheiten. Diese definitorische Abgrenzung darf jedoch
nicht dazu fithren, den Blick fiir das Zusammenwirken und die vielfil-
tigste Verschrankung nattirlicher, individueller, momentaner oder zu-
falliger Ungleichheit mit sozialen, strukturierten Ungleichheiten zu ver-
lieren. Wo nun die Soziologie an die Grenzen ihrer Kompetenz bzw. der
ihr zugewiesenen Aufgabenerfiillung stofst, sind andere Disziplinen
wie politische Philosophie und Sozialethik in der Pflicht, zum einen auf
der Grundlage der empirischen Erkenntnisse, zum andern tiber die em-
pirische Identifizierung von Problemlagen und deren instruktive Diffe-
renzierung hinaus analytisch, kritisch und normativ zu wirken.

3. Verteilungsgerechtigkeit und das Postulat der
Sphdrentrennung

Die von Hradil vorgenommene Kennzeichnung ,wertvoller Guiter”
und insbesondere deren hermeneutische Riickbindung an die partiku-
liren Vorstellungen und Uberzeugungen einer bestimmten Gesell-
schaft fithrt uns auf direktem Wege zum gerechtigkeitsethischen An-
satz der Sphérentrennung des amerikanischen Sozialphilosophen Mi-
chael Walzer. Dieser gehort zur Reihe jener, die einen eigenen gerech-
tigkeitstheoretischen Ansatz im Kontrast zu John Rawls” 1971 in A The-
ory of Justice umfassend dargestellten Entwurf konzipiert haben (hierzu
etwa Haus 2000: 323ff.). Sein spezifischer Widerspruch zu Rawls: Wal-
zer wendet sich gegen die Vorstellung, dass ein einziges Gerechtigkeits-
prinzip bzw. einige wenige abstrakte Gerechtigkeitsprinzipien in der
Lage sein sollen zu bestimmen, wie alle wichtigen Giiter einer Gesell-
schaft zu verteilen sind (Walzer 1994: 12, 29). Zudem sieht Walzer
Rawls’ Vorgehen einem Streben nach Vereinheitlichung verhaftet, das
,der Unterschiedlichkeit der zu verteilenden Giiter und ihrer Einbet-
tung in soziale Zusammenhinge nicht gerecht wird” (Haus 2000: 229).
Demgegentiber weifs sich Walzers gerechtigkeitstheoretischer Stand-
punkt dem , Pladoyer fiir Pluralitit und Gleichheit” verpflichtet, das

130

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

ihn zur differenzierten Wahrnehmung der Komplexitdt von Vertei-
lungsvorgéngen fiihrt. Dieser versucht Walzer infolgedessen in seinem
theoretischen Zugang sowohl hinsichtlich der Vielfalt an Giitern als
auch der aus diesen hervorgehenden Vielfalt von Distributionsverfah-
ren, -agenten und -kriterien gerecht zu werden (Walzer 1994: 27, Haus
2000: 229). Somit vertritt Walzer die Vorstellung einer Eigenstandigkeit
von Gerechtigkeitsregeln unter Autonomie einzelner Verteilungsspha-
ren. Wenngleich keine einzelne Verteilungsregel Allgemeinzustandig-
keit beanspruchen kann, so sieht er zumindest eine universelle Verfah-
rensregel gegeben: , Jedes Gut soll nach den Geltungskriterien seiner ei-
genen ,Sphire’ zugeteilt werden” (Walzer 1994: 12).

Methodologisch ist hervorzuheben, dass Walzer ,streng subjektiv” ar-
gumentiert und seine ethische Position eingebettet sieht in einen parti-
kuldren Deutungs- und Reflexionskontext. Ausdriicklich geht er daher
auf Distanz zu einem objektiven und universellen Standpunkt (Ebd.:
20). Zudem ist er immer wieder bemiiht, seinen partikularistischen An-
satz zu plausibilisieren (Ebd.: 29 et passim). Sein historisch-anthropolo-
gischer Zugang zu den Fragestellungen wird deutlich in den konkret-
praktischen Veranschaulichungen seiner Reflexionen. Die Favorisie-
rung einer interpretativen Moralhermeneutik des Partikuldren und die
deutliche Zurtickhaltung gegentiber universalistischen und prozedura-
len Begriindungsstrategien (Walzer 1993) fiihrten zur generellen, je-
doch durchaus ambivalenten Zuordnung Walzers zur breiten Stro-
mung des in den 1980er Jahren entstehenden Kommunitarismus (Ebd.,
Reese-Schifer 1994, Haus 2000: 11)

Von welchen Grundannahmen geht Walzer in seiner Konzeption der
Gerechtigkeitstheorie aus? Er sieht die Gesellschaft segmentiert in ver-
schiedene Bereiche der Interaktion, und er nennt diese Bereiche , Spha-
ren”. Entscheidend ist nun, dass diese Sphéren hinsichtlich ihrer Giiter,
deren sozialer Bedeutung und Distribution durch die ,Kunst der Tren-
nung” bzw. , Kunst der Grenzziehung” voneinander getrennt bleiben.
Das Postulat der Sphérentrennung und Grenzziehung ergibt sich aus
dem zentralen Ziel, strukturell zu unterbinden, dass ein einzelnes sozi-
ales Gut einer bestimmten Sphare andere soziale Giiter und deren Dis-
tribution in anderen Sphéren dominiert. Die Spharentrenn-ung hat zur
Folge, dass es kein singuldres Kriterium oder singuldres Set miteinan-
der verkniipfter Kriterien gibt, das fiir alle Distributionsvorgange der
unterschiedlichen Sphiren gleichermafien Geltung hitte (Walzer 1994:
28). Nach Walzers Verstandnis entspricht der Pluralitdt der Spharen
eine Vielgestaltigkeit der Verteilung. Folglich missversteht und verfehlt

131

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

die Suche nach Einheitlichkeit den Gegenstand der distributiven Ge-
rechtigkeit (Ebd.: 26, 28).

Walzer grenzt sich in seiner moralphilosophischen Position sowohl von
naturrechtlichen und menschenrechtlichen Ansétzen als auch von utili-
taristischen Konzeptionen ab (Ebd.: 21f). D.h., er wihlt weder eine men-
schenrechtliche noch eine utilitaristische Argumentation - tiberhaupt
vermeidet er eine universalisierungsfdhige Begriindungsstrategie. Fiir
die Aufgabe einer distributiven Gerechtigkeit seien Rechte nur von be-
grenztem Nutzen. Walzer artikuliert somit seine Skepsis gegentiber der
Reichweite und Wirksamkeit von Rechten, zumindest sofern es Rechte
jenseits der Rechte auf Leben und Freiheit sind (Ebd.: 21, Walzer 2006:
V, Krebs 2012: 92).

Mit seinem Plddoyer fiir ein pluralistisches Gerechtigkeitsverstandnis
verleiht Michael Walzer letztlich seinem Zweifel Ausdruck, dass Ge-
rechtigkeit - als menschliches Konstrukt - nur auf eine einzige Weise
hergestellt werden konne. Die Erdrterung der distributiven Gerechtig-
keit muss Raum lassen fiir kulturelle Diversitit, fiir moralische Vielfalt
und fiir politische Alternativen (Walzer 1994: 30). Vor diesem Hinter-
grund ist auch Walzers Zielsetzung zu sehen: Mit Sphidren der Gerechtig-
keit geht es Michael Walzer um den Nachweis,

[...] dass die Prinzipien der Gerechtigkeit ihrerseits in ihrer Form
selbst pluralistisch sind, dass die verschiedenen Sozialgtiter aus un-
terschiedlichen Griinden von verschiedenen Agenten und Mittlern
auf der Basis unterschiedlicher Verfahren verteilt werden sollten;
und dass alle diese Unterschiede sich herleiten aus den unterschied-
lichen Bedeutungen der Sozialgtiter selbst - dem unvermeidbaren
Resultat eines historischen und kulturellen Partikularismus (Ebd.).

4. Eine gemeinschaftsorientierte hermeneutische
,Theorie der Giiter”

Walzer ergédnzt und prézisiert die allgemeine Distributionsgrammatik,
der zufolge Menschen an andere Menschen Giiter verteilen: ,Menschen
ersinnen und erzeugen Giiter, die sie alsdann unter sich verteilen”
(Ebd.: 31). Giiter werden somit nicht zum Tauschobjekt, sondern auch
zum Medium sozialer Beziehungen; dabei richten sich die sich heraus-
bildenden Verteilungsmuster ,an den gemeinsamen Vorstellungen da-
von aus, welche Bedeutung die Giiter haben und wozu sie da sind”

132

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

(Ebd.). Aufgrund der sozial konstituierten Bedeutung der Giiter be-
merkt Walzer zugespitzt, dass im Grunde genommen die Giiter sich
selbst unter die Menschen verteilen (Ebd.).

Um seine Theorie der Giiter zu explizieren, formuliert Walzer sechs
Thesen (Ebd.: 32ff.): Erstens sind alle Gtiter mit Relevanz fiir die distri-
butive Gerechtigkeit soziale Giiter. Das hédngt zweitens damit zusam-
men, dass Gliter zum einen eine gemeinschaftliche Bedeutung haben,
und zum anderen, dass ihre Konzeption und Erzeugung soziale Pro-
zesse sind. Das Ersinnen und Herstellen von sozialen Giitern wirkt sich
daher identitatsstiftend auf die beteiligten Individuen aus. Drittens geht
die , Vorstellung, es konne ein einziges, sozusagen singulédres Set von
Primér- und Grundgititern fiir alle moralischen und materiellen Welten
geben”, nicht nur an der Realitédt vorbei, nein, ,,es miisste auch so abs-
trakt konzipiert sein, dass sich tiber die Art der Verteilung der Giiter auf
seiner Basis kaum etwas aussagen lieffe” (Ebd.: 33). Viertens: Die Bedeu-
tung der Giiter wird bestimmt durch die Art und Richtung ihrer Bewe-
gung: , Distributionskriterien und -arrangements stecken nicht im Gut
selbst bzw. im Gut an sich, sondern im sozialen, d.h. im gesellschaftli-
chen Gut” (Ebd.: 34). Fiinftens kommt eine geschichtliche Dimension
zum Tragen, ,,denn soziale Giiter tragen historischen Charakter, und so
wandeln sich die Verteilungspraktiken [...] im Lauf der Zeit” (Ebd.: 35).
Sechstens schliefilich verlangt die distinkte Bedeutung der Giiter fiir ihre
Verteilung Autonomie:

Das je einzelne soziale Gut oder Set von Giitern konstituiert gewis-
sermaflen seine eigene Distributionssphére, innerhalb derer sich
nur ganz bestimmte Kriterien und Arrangements als angemessen
und dienlich erweisen (Ebd.: 36).

Es existiert unter den Mitgliedern einer Gesellschaft ein gemeinsam ge-
teiltes Sinnverstiandnis hinsichtlich der Natur von Giitern, der Legitimi-
tdat von Macht etc. Nur unter Voraussetzung eines gemeinsam geteilten
Sinnverstidndnisses tiber Wesen und Bedeutung von Giitern ldsst sich
auch ein gesellschaftliches Verteilungssystem etablieren und bewahren:

Michtige soziale Sinngebungen fiir die begehrenswerten Dinge
sind in tagtéglichen Praktiken verkorpert, werden zeremoniell be-
statigt und ideologisch begriindet, und sie werden eher umgedeu-
tet und revidiert als plotzlich aufgekiindigt (Ebd.: 13).

133

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

5. Distributionsgemeinschaften und
Distributionsprinzipien

Ganz allgemein konstatiert Walzer: Die menschliche Gemeinschaft ist
eine Distributionsgemeinschaft. Walzer zufolge sind es vor allem , der
gemeinsame Besitz, die Verteilung und der Tausch von Dingen, die uns
zweckhaft zusammenfiihren” (Ebd.: 26). Daher kann es nicht verwun-
dern wenn die distributive Gerechtigkeit ,, die gesamte Gtiter- und Wer-
tewelt in den Bannkreis philosophischer Reflexion” hineinzieht (Ebd.).
Und aus Walzers philosophischer Reflexion ergibt sich, dass die Vertei-
lungsgerechtigkeit, wie bereits dargelegt in Relation zu sozialen Sinn-
beziigen steht (Ebd.: 11). Das heifst: Wir konnen die Verteilung gesell-
schaftlicher Giiter weder verstehen noch beurteilen und kritisieren,
wenn wir nicht die Bedeutung kennen, die diese Gtiter fiir jene Frauen
und Méanner haben, unter denen sie verteilt werden.

Wie bereits herausgestellt, muss der pluralen Gestalt der Gesellschaft
auch die distributive Gerechtigkeit in ihrer Durchfithrung und Wir-
kung entsprechen. Unterschiedliche Giiter werden daher verschieden
verteilt: Von unterschiedlichen Instanzen, nach verschiedenen Verfah-
ren und gemif verschiedener Kriterien (Ebd.). Diese Vielfalt, die weder
ein universelles Tauschmittel noch einen singuldren Ort der Distributi-
onsentscheidung und auch keine singuldre Gruppe von Entscheidungs-
tragern kennt (Ebd.: 27), bedarf einer Offenheit hinsichtlich der Geltung
und Anwendung von Distributionsprinzipien.

Drei Kriterien nennt Walzer, die seinem Verstiandnis zufolge die Erfor-
dernisse eines offenen Distributionsprinzips in etwa erfiillen und reale
Gestaltungskraft haben: Der freie Austausch, das Verdienst und das Be-
diirfnis, wobei Walzer selbst der Bediirftigkeit eine ausschlaggebende
Bedeutung zuweist (Ebd.: 55ff., Krebs 2012: 95). Im Gesundheitsbereich
beispielsweise gilt die Distributionsregel: Dringend gebrauchte und an
bediirftige Menschen gemafs Ihrer Bediirftigkeit verteilte Giiter werden
erkennbar nicht von anderen Giitern dominiert. Relevant ist nicht das
Haben von Y, sondern das Fehlen von X (Walzer 1994: 50). Mangel an
Gesundheit bzw. Krankheit wird folglich zu einem zentralen Distribu-
tionskriterium. Dass bei Giiterknappheit die Zahl der Bediirftigen nicht
in gleicher Weise befriedigt werden kann, macht es erforderlich, dass
neben der Bediirftigkeit noch weitere Kriterien fiir eine begriindete und
zu rechtfertigende Entscheidung gewonnen und herangezogen werden
miissen.

134

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

6. Die Idee der Gleichheit und Kritik des Egalitarismus

Von der Idee der Gleichheit geht fiir Walzer eine gewisse Anziehungs-
kraft aus (Ebd.: 15). Doch geht es ihm in seinem Ansatz nicht in erster
Linie darum zu fragen, worin alle Menschen gleich sind oder welche
besonderen Merkmalen sie jeweils zu Gleichen machen. Sein Interesse
gilt nicht einer essentialistischen oder gar metaphysischen Konzeption
von Gleichheit, sondern einem performativ-interaktiven Verstandnis:
Er setzt fiir (s)eine Reflexion auf Gleichheit voraus, dass Menschen sich
wechselseitig als menschliche Wesen anerkennen, als Angehorige der
gleichen Art (Ebd.: 17). Erkenntnis und Anerkenntnis des gemeinsamen
Menschseins sind das Fundament, auf dem die Idee der Gleichheit auf-
zubauen ist: Grundlegend fiir den Gleichheitsgedanken ist folglich das
gemeinsam geteilte Bewusstsein, , dass wir einerseits zwar sehr ver-
schieden voneinander, aber andererseits auch erkennbar gleich sind”
(Ebd.).

Gleichheit im Sinne eines radikalen Egalitarismus fithrt Walzer zufolge
nicht nur zu Konformitit, sondern auch zu Repression. Doch eine er-
zwungene Gleichheit von Gleichen wiére eine blofie Scheinwirklichkeit.
Individuen, die sich letztlich in vielen Merkmalen voneinander unter-
scheiden, miissten sich so geben und so handeln als wiren sie gleich -
obwohl sie es faktisch nicht sind (Ebd.: 16). Fiir einen einfachen, wort-
lich verstandenen Egalitarismus sind nicht nur unsere gesellschaftli-
chen Realitdten, sondern auch unsere Sozialentwiirfe allesamt zu kom-
pliziert (Ebd.: 21). Den Egalitarismus kennzeichnet Walzer urspriing-
lich als ,abolitionistische Konzeption”: Deren Ziel gilt nicht der Ab-
schaffung aller Unterschiede in foto, sondern der Beseitigung einer be-
stimmten Konstellation von Unterschieden, die je nach kontextueller
Verortung variieren kann (Ebd.: 17). Im Visier des Egalitarismus finden
sich konkrete Angriffspunkte: , [A]ristokratische Prinzipien, kapitalisti-
scher Reichtum, biirokratische Macht, rassistische oder sexuelle Vor-
herrschaft” (Ebd.). Walzer sieht nun das Entstehen egalitaristischer
Konzepte weniger durch materielle Differenzen als vielmehr durch de-
ren Wirkungen provoziert, insofern sie zu sozio-politischen Asymmet-
rien insbesondere im Verhéltnis von Macht und Machtlosigkeit fithren
(Ebd.: 18). Infolgedessen sieht Walzer das Ziel eines politischen Egalita-
rismus in einer Gesellschaft, die frei von Herrschaft ist: Gleichheit durch
Freiheit. Doch kann es sich dabei keineswegs um eine simple Gleichma-
cherei handeln, es geht nicht um die Ausloschung aller Unterschiede.
Menschen sind verschieden, sie miissen nicht gleich sein, um die glei-

135

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

che Menge gleicher Dinge zu besitzen. Fiir Walzer sind Menschen mo-
ralisch und politisch gesehen dann gleich, wenn es keinen gibt, der tiber
Mittel verfiigt, um andere zu beherrschen (Ebd.: 18f).

Fazit: Walzer wendet sich gegen einen repressiv wirkenden , Egalitaris-
mus im Prokrustesbett” und pladdiert fiir einen offenen Egalitarismus.
Er hélt fest an der liberalen und zugleich kontextsensitiven Idee von
Gleichheit, die vor allem politische Implikationen mit sich bringt. Seine
sozialphilosophische Option gilt einem Egalitarismus, der vereinbar, ja
geradezu gleichzusetzen ist mit Freiheit (Ebd.: 19, hierzu auch Nida-
Riimelin 2006: 1471f.).

7. Einfache Gleichheit vs. Komplexe Gleichheit

Die Forderung nach ,komplexer Gleichheit” ist die zentrale Idee in
Walzers Sphdren der Gerechtigkeit. In allen modernen Gesellschaften
sieht er komplexe Gleichheit als giiltigen Standard (Walzer 1994: 11).
Bevor der Begriff der ,, komplexen Gleichheit” genauer erldutert wird,
dréngt sich zundchst die Frage in den Vordergrund, was denn im Kon-
trast hierzu ,einfache Gleichheit” bedeutet. In Walzers Konzeption
kennzeichnet einfache Gleichheit die Dominanz eines bestimmten Gu-
tes innerhalb einer Distributionssphire und wiirde infolgedessen eine
aus liberaler Sicht kaum witinschenswerte kontinuierliche Staatsinter-
vention erfordern , mit dem stets gleichen Ziel, neu sich herausbildende
Monopole aufzubrechen oder einzuschrinken und neue Formen der
Dominanz nicht aufkommen zu lassen” (Ebd.: 43). Michael Haus be-
tont, die Gegentiberstellung von einfacher und komplexer Gleichheit
werde ,,in ihrem vollen Sinn nur verstindlich vor dem Hintergrund
zweier zentraler giitertheoretischer Begriffe”: Dominanz und Monopol.
Insofern bilden die

[...] Konzepte von komplexer und einfacher Gleichheit [...] die zwei
moglichen egalitdren Gegenforderungen als Reaktion auf die er-
folgte und historisch vorgefundene Monopolisierung eines domi-
nanten Gutes und deren ideologischer Legitimation (Haus 2000:

247).
Der entscheidende Unterschied zwischen einfacher und komplexer
Gleichheit besteht nun darin,

[...] dass sie verschiedene Aspekte des Herrschaftsverhiltnisses
kritisieren: Die Forderung nach einfacher Gleichheit ist eine Kritik
des Monopols und verlangt dementsprechend, dass alle Mitglieder

136

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

der Gesellschaft moglichst gleichméfSig in den Besitz des dominan-
ten Gutes gelangen; die Forderung nach komplexer Gleichheit setzt
bei der Dominanz des in Frage stehenden Gutes an und fordert die
autonome Distribution aller sozialen Giiter gemaf3 ihrer sozialen
Bedeutung (Ebd.).

Wenngleich Walzer die ,komplexe Gleichheit” als Zielperspektive vor
Augen hat, geht es ihm nicht um eine generelle Diskreditierung einfa-
cher Gleichheit: Nur sollte sie niemals die absolute und alleinige Forde-
rung sein (Ebd.). Gegen einfache Gleichheit ldsst sich insofern auch po-
litisch-praktisch argumentieren, als dass eine einmal durchgesetzte
Gleichverteilung keinen dauerhaften Bestand hat: Neue Monopole
kommen auf und die bisherige Dominanz verschiebt sich auf andere
Giiter (Ebd.: 247f). Uberdies gelangt Haus zu der Feststellung: , Einfa-
che Gleichheit steht primér fiir eine als legitim erachtete Verteilung von
Giitern, komplexe Gleichheit fiir einen als legitim erachteten Umgang
mit Giitern” (Ebd.: 255).

Was meint nun , komplexe Gleichheit”? Das System der komplexen
Gleichheit

[...] erzeugt ein Netz von Beziehungen, das dominanten Vorherr-
schaft verhindert. Formal gesprochen bedeutet komplexe Gleich-
heit, dass die Position eines Biirgers in einer bestimmten Sphére
hinsichtlich eines bestimmten sozialen Guts nicht unterhshlt wer-
den kann durch die Stellung in einer anderen Sphére oder hinsicht-
lich eines anderen sozialen Guts (Walzer 1994: 49).

Komplexe Gleichheit kennzeichnet mithin

[...] eine gesellschaftliche Situation, in der keine Gruppe von An-
spriichen (und Anspruchsinhabern) alle verschiedenen Vertei-
lungsprozesse beherrscht. Kein einzelnes Gut wird tiber all die an-
deren Giiter bestimmen, so dass sein Besitz alle anderen nach sich
zoge (Walzer 1996: 51).

Mit anderen Worten: Das normative Postulat der komplexen Gleichheit
fordert ein Arrangement der gesellschaftlichen Institutionen, das ver-
hindert, dass Menschen mit mehr Geld, mehr Macht oder mehr Wissen
als andere, allein aufgrund einer dieser Ungleichheit generierenden
Vorteile sich in den Besitz eines jeden anderen Gutes bringen kénnen
(Walzer 1994: 12). Somit kommt der Forderung nach komplexer Gleich-
heit eine praskriptive Qualitdt zu (Walzer 1996: 58f). Eine privilegierte
soziale Position darf ein Mitglied der Gesellschaft nicht automatisch in
eine weitere Vorteilsposition bringen. Michael Walzers Sozialphiloso-
phie zielt somit ganz allgemein auf eine Gesellschaft, ,in der Giiter und

137

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Werte nicht als Mittel der Herrschaft genutzt werden bzw. nicht als sol-
che genutzt werden konnen” (Walzer 1994: 19). Vorrangig geht es bei
dem Konzept der komplexen Gleichheit folglich um die Reduzierung
und Unterbindung einer asymmetrisierenden Dominanzdynamik. Da-
her weist die Kritik an Dominanz und Herrschaft eines singuldren Gu-
tes den Weg zu einem offenen Distributionsprinzip und zu Walzers ge-
rechtigkeitsethischer Kernaussage:

Kein soziales Gut X sollte ungeachtet einer Bedeutung an Manner

und Frauen, die im Besitz eines anderen Gutes Y sind, einzig und

allein deshalb [an sie] verteilt werden, weil sie dieses Y besitzen

(Ebd.: 50).
Der Zweck dieses Prinzips liegt in der Konzentration auf das, was wir
verteilen. Es gibt jedoch weder vor, wie grofs die zu verteilenden Anteile
sein sollen, noch welcher Distributionsmodus zu wéhlen ist.

Bleibt zu fragen: Ist Walzers Konzept nun egalitir oder non-egalitar?
Nach Michael Haus lassen sich vier Gleichheitsdimensionen, die den
letztlich egalitiaren Charakter von Walzers Konzeption unterstreichen,
identifizieren: Erstens ldsst sich eine Form von Chancengleichheit aus-
machen, die , in der pluralen und autonomen Distribution sozialer Kon-
zeptgiiter konzeptuell enthalten” ist: Alle Akteure sind bei der Vertei-
lung eines bestimmten sozialen Gutes hinsichtlich anderer sozialer Gii-
ter oder Distributionssphéren insofern gleich zu behandeln, als diese ir-
relevant sind fiir das Erlangen dieses einen Gutes. Alle Akteure sind
also

[...] innerhalb einer Distributionssphére dahingehend gleich zu be-
handeln [...], dass fiir alle gleichermafien die soziale Bedeutung die-
ses Gutes bzw. die in der jeweiligen Distributionssphére der giilti-
gen Verteilungskriterien mafigebend sind (Haus 2000: 257).

Eine weitere Gleichheitsdimensionen ist zweifens die sphérentibergrei-
fende Ausgleichswirkung (A hat in Sphére Politik Erfolg, B in der
Sphire Sport etc.); drittens eine anerkannte Gleichwertigkeit durch die
Selbsteinschitzung der Akteure; und vierfens das soziale Gut der Mit-
gliedschaft in einer politischen Gemeinschaft, die die grundsétzliche
und gleiche Teilhabe an den Distributionsprozessen ermoglicht. Diese
Gleichheitsdimensionen sind allesamt diskussionswiirdig und lassen
sich zundchst als idealtypische Kennzeichnung charakterisieren.

Der Frage, ob Walzers Ideal der komplexen Gleichheit egalitaristisch ist
oder nicht, geht auch Angelika Krebs nach. In ihrem viel beachteten und

138

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

grundlegenden Sammelband Gleichheit oder Gerechtigkeit ordnet sie Wal-
zers Denken der Egalitarismuskritik zu (Krebs 2000). Insbesondere zwei
der vier Typen der Egalitarismuskritik sieht sie bei Walzer am tiberzeu-
gendsten vorgetragen: Komplexititsverkennung und Nichtrealisierbar-
keit (Ebd.: 25ff.). Grundsétzlich erkennt Krebs in der Gleichheit nicht
das wesentliche Ziel oder Ideal von Walzers Gerechtigkeitsansatz
(Krebs 2012: 101). Aus ihrer Sicht spielt Gleichheit nur die Rolle einer zu
erwartenden Folge von Gerechtigkeit und stellt nicht deren Kern dar.
Uberdies hilt sie die Gleichheitsterminologie bei Walzer fiir geradezu
irrefithrend in der Charakterisierung von Walzers Ansatz. Krebs selbst
kennzeichnet den Ansatz von Walzer als einen ,universalistischen
nicht-gleichheitsfixierten Pluralismus” und stellt dessen egalitarismus-
kritische Seite in den Vordergrund (Ebd.: 102). In Walzers egalitar ge-
fordertem Biirgerrecht fiir alle erkennt sie jedoch eine Art , Rest-,Egali-
tarismus’™, den sie als negativ qualifiziert: Denn

[...] er verlangt die Abschaffung einer bestimmten Form von Un-
gleichheit und zwar um ihrer selbst willen und nicht um eines an-
deren Zieles willen. Positive Gleichheit verlangt er jedoch nicht

(Ebd.).

Exkurs: Chancengleichheit

In der Forderung nach Chancengleichheit sieht Walzer eine Maxime,
mit der die liberale oder biirgerliche Gerechtigkeit auf den Punkt ge-
bracht wird (Walzer 1996: 38). Historisch ldsst sich im Hintergrund die-
ses Begriffes der Kampf gegen erbliche Privilegien erkennen. D.h. mit
Chancengleichheit geht die normative Vorstellung einher, dass (Le-
bens-)Karrieren allen offenstehen miissen:

Sie sollten von allen Hindernissen befreit und damit auch jeder Art
von Garantie beraubt sein. Talente werden nicht einfach anerkannt
und belohnt, sie miissen im freien Wettbewerb um alle sich bieten-
den Chancen entfaltet werden und sich bewéhren (Ebd.: 39).

Moralisch gefordert sieht Walzer folglich eine Gleichheit der Chancen,
die eben genauso eine Gleichheit des Risikos ist (Ebd.: 39). In der Chan-
cengleichheit sieht er nur dann ein ,, denkbares und wertvolles Vertei-
lungsprinzip”, wenn eine betréchtliche Anzahl von Minnern und
Frauen sich von vorgegebenen, verfiigten, geordneten oder spontanen
Lebensverstandnissen abwendet und beginnt ihr Leben als selbst und
autonom zu gestaltende Laufbahn zu verstehen. Was letztlich zur Ver-

139

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

teilung kommt ist die Chance ein solch selbstgewdhltes und selbstge-
staltetes Leben zu fiihren. Uberdies greift die Idee der Chancengleich-
heit auch und gerade dann, wenn der Mensch mit einer Krisensituation
konfrontiert ist - z.B. wenn die Frage nach Uberlebenschancen etwa in
der Situation einer Triage virulent wird: Die Hilfe fiir Menschen wird
nach der Chance zu tiberleben praktiziert. Zuerst behandelt oder ver-
sorgt werden Verletzte, Verwundete oder Schwersterkrankte dann,
wenn sie fihig sind ,,immer noch eine lebenslange Laufbahn zu verfol-
gen” (Ebd.: 41). Die Frage nach der Chancengleichheit und insbeson-
dere die Frage nach Triage-Kriterien bediirften einer intensiveren ethi-
schen Auseinandersetzung, um die es hier jedoch nicht gehen soll.

8. Gerechtigkeitsethik als Sozialkritik

Mit seiner Sphéarengerechtigkeit und der damit einhergehenden plura-
listischen Distributionsgrammatik, hat Michael Walzer

[...] ein ethisches Gegenstiick zur soziologischen These der gesell-

schaftlichen Ausdifferenzierung geliefert, das es gestattet, moderni-

titstypische Tendenzen wirtschaftstranszendierender Okonomi-

sierung, ethos-verdrangender Verrechtlichung und sonstige For-

men der Lebensweltkolonisierung als Deformationen einer plura-

listischen Verteilungsgerechtigkeit zu interpretieren (Kersting 2000:

26).
Mit dieser kurzen Umschreibung von Walzers gerechtigkeitstheoreti-
schem Ansatz hebt Wolfgang Kersting vor allem dessen hermeneu-
tisch-interpretativen Charakter hervor und signalisiert mit dem von
ihm gewdhlten Begriff der ,Deformation” zugleich die sozialkritische
Spitze in Walzers Konzeption. Damit wird verdeutlicht, dass Walzers
Entwurf einer Sphirengerechtigkeit Grundlagenreflexion und Gesell-
schaftskritik in einem bietet und in seiner pointierten Enthaltsamkeit
hinsichtlich konkreter Distributionsregeln und Distributionsverfahren
weit davon entfernt ist, ,Gerechtigkeit als Kompensationsmathematik
zu operationalisieren”, um Auswirkungen nattirlicher wie sozialer Un-
gleichheiten zu kompensieren, wie Kersting dies diversen Konzeptio-
nen des egalitdren Liberalismus vorhilt. Denn in diesem sieht Kersting
den ,Versuch, die natiirlichen und sozialen Ausgangsungleichheiten
als biirgerliche Anspruchsgrundlage moralisch zu diskreditieren”; dies
fuhre dann ,zu kontrafaktischen Egalitdtskonstruktionen, von denen
kein akzeptabler Weg in die politische Wirklichkeit zuriickfiihrt”. Uber-
dies beftirchtet Kersting

140

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

[...] freiheitsprekire Auswirkungen, die die Konzeptionen des ega-
litiren Liberalismus in einen deutlichen Gegensatz zu den Grund-
tiberzeugungen des normativen Individualismus und den darin
begriindeten individualrechtlichen und biirgerrechtlichen Verfii-
gungsrechten setzen (Ebd.: 5).

Aus Walzers partikularistisch eingefarbter Gerechtigkeitshermeneutik,
die einerseits auf der Ebene der Grundlagenreflexion anzusiedeln ist,
andererseits eine gesellschaftspolitische Perspektive einnimmt, lassen
sich zusammenfassend folgende Aspekte festhalten:

Walzer denkt realitdtsnah in Sphéren des Sozialen und damit ver-
wandt zur soziologischen Theorie der ausdifferenzierten Gesell-
schaft. Er formuliert infolgedessen ein Postulat der Sphérentren-
nung. Einzelne gesellschaftliche Lebensbereiche miissen so vonei-
nander abgrenzt werden, dass keine sphéarentiberschreitende Do-
minanz einzelner Giiter tiber andere Giiter oder eine Privilegie-
rungskette entstehen kann. Die Sphédrenvermessung erfolgt tiber
die in einer Sphére enthaltenen sozialen Giiter und der Thnen zu-
geschriebenen Bedeutung.

Walzers partikularistisch ausgepréagte Gerechtigkeitsethik erweist
sich als sensitiv gegentiber der Differenz in und zwischen Gesell-
schaften.

Wenngleich Walzer die Distributionstrias Bedtirfnis, Leistung,
Verdienst aufstellt, so rdumt er gerechtigkeitsethisch dem Krite-
rium der Bediirftigkeit, soweit dies in einer Sphére bzw. hinsicht-
lich eines sozialen Gutes Relevanz hat, den Vorrang ein. Dies ldsst
sich zumindest nachvollziehbar fiir den Bereich der Gesundheits-
versorgung aufzeigen (Walzer 1994: 55, 137ff., Frithbauer 2005:
754f.).

Insofern die Mitglieder einer Gesellschaft Distributionsentschei-
dungen auf der Grundlage ihrer Wertoptionen im Sinne von Wert-
zuschreibungen an soziale Giiter treffen, kommt prinzipiell der
freien und autonomen Entscheidung der Individuen und nicht ir-
gendwelchen externen Faktoren oder so genannten ckonomischen
Sachzwingen die Aufgabe zur Weichenstellung fiir die Zukunft
zu.

Gerechtigkeit als kritische Kraft ist weit davon entfernt, die beste-
henden und dominierenden Verteilungsarrangements zu konser-
vieren; vielmehr hinterfragt ein allgemein anerkannter Gerechtig-
keitsstandard diese: , Die theoretisch anerkannte Autonomie der

141

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat 3

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

verschiedenen Sphiren wendet sich gegen die tatsdchliche Usur-
pation sozialer Giiter durch politische, wirtschaftliche und techni-
sche Eliten” (Walzer 1994: 14).

Die Einordnung als Grundlagenreflexion bringt uniibersehbar eine
Begrenzung mit sich. Walzer gibt den Mitgliedern einer Gesell-
schaft keine praktischen Handlungsanleitungen mit auf den Weg
ihrer sozialen Interaktion: Interpretation hat Vorrang vor Instruk-
tion.

Kommunitaristische Positionen, zu denen Walzers Ansatz zu zih-
len ist, lassen sich insofern als defizitir markieren, als dass sie mit
Blick auf Allokationsfragen in ihren konstitutiven Ubereinkiinften
partikuldrer Gemeinschaften aus den universalistisch ausgerichte-
ten Begriindungsdiskursen tiber Verteilungsprinzipien weit ge-
hend ausgestiegen sind.

Wie bei anderen Gerechtigkeitsdenkern bleibt auch bei Walzer of-
fen, welche Ungleichheiten letztlich akzeptabel bzw. tolerierbar
sind, und welche es nicht (mehr) sind. Uberdies wird Walzer vor-
gehalten, sein Ansatz generiere sowohl sphéreninterne wie auch
sphédrentibergreifende Ungleichheiten und fithre nicht zu einer
komplexen Gleichheit, sondern vielmehr zu einer komplexen Un-
gleichheit (Haus 2000: 259).

Michael Walzer hat vor mehr als 30 Jahren mit Sphiren der Gerechtigkeit
eine originelle gerechtigkeitsethische Konzeption entworfen. Von blei-
bender Bedeutung auch fiir gegenwartige und zukiinftige Diskurse zu
Gerechtigkeitsfragen sind die Begriffe der ,Sphdrentrennung”, der
,Kunst der Trennung” sowie der ,, komplexen Gleichheit”. Sein Grund-
anliegen bleibt ein liberales und partikularistisches. Zu beachten ist je-
doch, dass Walzer den Akzent stets auf das Politische und weniger auf
das Philosophische in seinem politisch-philosophischen Denken setzt.
Ihm geht es um konkrete Gesellschaftspraxis und nicht um abstrakte
Prinzipienkonstruktion.

142

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrectitiich geschlitzter Inhat 3

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Literatur

Friithbauer JJ (2006): Ungleichheiten rechtfertigen? Notizen zur Idee der
,komplexen Gleichheit” und zur Balance zwischen Freiheit und
Gleichheit. In: Kurzke-Maasmeier S, Mandry C & Oberer C
(Hgg.): Baustelle Sozialstaat! Sozialethische Sondierungen in uniiber-
sichtlichem Gelinde (Forum Sozialethik 4). Miinster: Aschendorff: 37-
53.

Frihbauer JJ (2005): ,Komplexe Gleichheit” - Michael Walzers Egalita-
rismuskritik und die Frage nach einer gerechten Gesundheitsver-
sorgung. In: Rauprich O, Marckmann G & Vollmann ] (Hgg.):
Gleichheit und Gerechtigkeit in der modernen Medizin. Paderborn:
Mentis: 67-84

Haus M (2000): Die politische Philosophie Michael Walzers. Kritik, Gemein-
schaft, Gerechtigkeit. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten.

Hradil S (2001): Soziale Ungleichheit in Deutschland. Wiesbaden: VS Ver-
lag fiir Sozialwissenschaften.

Kersting W (2000): Theorien der sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart: ].B. Metz-
ler.

Krause S & Malowitz K (1998): Michael Walzer zur Einfiihrung. Hamburg:
Junius.

Krebs A (2012): Gleichheit und Gerechtigkeit. Wie egalitaristisch ist Mi-
chael Walzers Idee der , komplexen Gleichheit”? In: Nusser KH
(Hg.): Freiheit, soziale Giite und Gerechtigkeit. Michael Walzers Staats-
und Gesellschaftsverstindnis. Baden-Baden: Nomos: 89-104.

Krebs A (2000) (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Nida-Ritimelin J (2006): Demokratie und Wahrheit. Miinchen: C.H. Beck.

Reese-Schifer W (1994): Was ist Kommunitarismus. Frankfurt a. Main:
Campus.

Walzer M (2006): Sphiren der Gerechtigkeit. Ein Plidoyer fiir Pluralitit und
Gleichheit. Frankfurt a. Main: Campus.

Walzer M (1996): Lokale Kritik - globale Standards. Zwei Formen moralischer
Auseinandersetzung. Hamburg: Rotbuch Verlag.

143

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Walzer M (1994): Sphiren der Gerechtigkeit. Ein Plidoyer fiir Pluralitit und
Gleichheit. Frankfurt a. Main: Campus.

Walzer M (1993): Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik.
Frankfurt a. Main: Fischer Wissenschaft.

144

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Orsolya Friedrich & Sebastian Schleidgen
Zur Rolle von Selbstbestimmung und Autonomie in

John Rawls’ kontraktualistischer Begriindung eines
pluralistischen Egalitarismus

Die Forderung nach Gleichheit unter Menschen wirft eine Vielzahl von
Fragen auf: Worauf bezieht sich Gleichheit? Ist etwa der moralische Sta-
tus aller Menschen gleich, sollen bestimmte Giiter gleich verteilt wer-
den oder folgt gar Letzteres aus Ersterem? Ist gleicher moralischer Sta-
tus bereits hinreichend oder lediglich notwendig fiir die Gleichvertei-
lung von Grundgtitern oder Lebenschancen (Rawls 1975, Sen 1995, Par-
fit 2000, Krebs 2000)? Non-Egalitaristen bezweifeln, dass aus dem glei-
chen moralischen Status Gleichheit als intrinsischer Wert fiir Vertei-
lungsfragen ableitbar ist. Es kdme vielmehr darauf an, absolute Stan-
dards einzuhalten, durch die Menschenwiirde begriindete (Minimal-)
Anspriiche zu erfiillen oder Grundbediirfnisse zu befriedigen (Krebs
2000).

Eine andere Gruppe von Fragen umfasst die Rechtfertigung von Gleich-
heitsforderungen. Eine Moglichkeit besteht darin, Gleichheitsforderun-
gen kontraktualistisch, d. h. unter Rekurs auf eine (hypothetische) Eini-
gung aller moralischen Subjekte auf einen entsprechenden Vertrag, zu
begriinden. Die Grundlage der Zustimmung zu einem solchen Vertrag
wird zumeist in den fiir die Vertragspartner giinstigen Effekten einer
gesicherten Kooperation begriindet. Dazu bedarf es einer Zustimmung
der Einzelnen zu gemeinsamen Interessen. Das gemeinsame Interesse
kann beispielsweise in Gleichheit bestehen. Eine in den meisten kon-
traktualistischen Theorien implizierte Voraussetzung ist die Freiwillig-
keit der Verhandlungspartner: Die Zustimmung zu einem (Gesell-
schafts-)Vertrag soll ohne Zwang oder Erpressung erfolgen. Allerdings
zdhlen nicht nur negative, sondern auch positive Freiheiten traditionell
zu jenen Bedingungen, unter denen sich die Verhandlungspartner etwa
auf Gleichheitsforderungen einigen wiirden. Entscheidend ist also nicht
nur, dass Subjekte frei von bestimmten dufseren Zwangen sind, sondern
auch, dass sie frei sind etwa zu eigenen Entscheidungen. Positive Frei-
heit z.B. bei Berlin und Taylor verweist auf Autonomie, eine Gleichset-
zung ist jedoch nicht notwendigerweise moglich, wie dies fiir Imma-
nuel Kants positive Charakterisierung von praktischer Freiheit noch der

145

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Fall ist (Taylor 1992, Kant 2003, Berlin 2006). Kants Autonomieverstand-
nis ist mit Selbstgesetzgebung verbunden, wohingegen positive Frei-
heit auch lediglich mit individueller Selbstbestimmung und deren Rea-
lisierung verbunden sein kann.

Vor diesem Hintergrund wird nachfolgend der Frage nachgegangen,
welches Verstindnis von Selbstbestimmung bzw. Autonomie voraus-
zusetzen ist, damit die Verhandlungspartner in einer hypothetischen
Vertragssituation Gleichheit als gemeinsames Interesse und schliefslich
als Gerechtigkeitsprinzip identifizieren und wahlen. Beantwortet wird
diese Frage mit Blick auf Rawls’ Gerechtigkeitstheorie, da seine Kon-
zeption gleich mehrere Antwortmoglichkeiten bereithélt. Damit soll
eine zentrale Prasupposition von Theorien herausgearbeitet und spezi-
fiziert werden, die Gleichheit als Gerechtigkeitsgrundsatz durch hypo-
thetische Einigung selbstbestimmter Vertragspartner rechtfertigen.

1. Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsitze und der Urzustand

John Rawls strebt in seinem Werk Eine Theorie der Gerechtigkeit einen rmo-
deraten, pluralistischen Egalitarismus an, fir den gleiche Zugangsmog-
lichkeiten zu sowie gleiche Verteilung von gesellschaftlichen Grundgii-
tern zentral sind. Gewisse Einschrankungen sozialer und wirtschaftli-
cher Gleichheit zugunsten des grofStmoglichen Vorteils fiir die Schlech-
testgestellten einer Gesellschaft werden jedoch in Kauf genommen
(Krebs 2000: 13). Gerechtigkeit ist fiir Rawls eine notwendige, nicht je-
doch hinreichende Bedingung fiir eine lebensfdhige Gesellschaft. Dar-
tiber hinaus miissen etwa Stabilitdt und Effizienz gegeben sein (Ebd.: 9).
Mogen die Lebenspline Einzelner in einer pluralistischen Gesellschaft
noch so different sein, zu ihrer Verwirklichung sind laut Rawls gewisse
Vorbedingungen zwingend notwendig. Dazu zdhlen bestimmte
Rechte, Freiheiten, Chancen und Macht, Einkommen und Wohlstand
sowie Selbstachtung.

Um dies zu gewihrleisten, ist die Etablierung von Gerechtigkeitsgrund-
sédtzen erforderlich. Diese Etablierung erfolgt durch eine hypothetische
Wahl im sogenannten Urzustand. In diesem Urzustand befinden sich
freie Akteure mit gleichen Rechten hinter einem Schleier des Nichtwissens
und einigen sich ohne Kenntnis ihrer spateren Stellung in der Gesell-
schaft auf bestimmte Gerechtigkeitsgrundsitze. Die Akteure im Urzu-
stand wissen also nicht, welcher sozialen Klasse sie spater zugehoren
werden, welches Einkommen oder Vermogen sie haben werden oder

146

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

wie ihre physischen oder psychischen Fihigkeiten beschaffen sein wer-
den. Diese Unkenntnis verhindert, dass sie sich im Urzustand auf
Grundsitze einigen, die sie lediglich aufgrund ihrer besonderen Ver-
hiltnisse wahlen wiirden (Rawls 1975: 271f.).

Im Urzustand, so Rawls, wiirden sich die Vertragspartner auf zwei
Grundsitze der Gerechtigkeit einigen. Im ersten Grundsatz der fairen
Chancengleichheit heifst es, dass , [jledermann gleiches Recht auf das
umfangreichste Gesamtsystem gleicher Grundfreiheiten [hat], das fuir
alle moglich ist” (Ebd.: 336). Im zweiten Grundsatz werden die Bedin-
gungen festgelegt und spezifiziert, unter denen soziale und wirtschaft-
liche Ungleichheiten als gerechtfertigt gelten kénnen. Wesentlich dabei
ist, dass diese Ungleichheiten,

[...] den am wenigsten Begiinstigten den gréftmoglichen Vorteil
bringen” und ,,mit Amtern und Positionen verbunden sein [miis-
sen], die allen geméf3 fairer Chancengleichheit offenstehen (Ebd.).

Ferner wird von Rawls eine lexikalische Ordnung der zwei Grundsitze
festgelegt, gemif3 derer der erste dem zweiten Grundsatz prinzipiell
vorgeordnet ist. Grundfreiheiten diirfen demnach nur eingeschrankt
werden, wenn dies der Freiheit dient, wenn also ,,das Gesamtsystem
der Freiheiten fiir alle” (Ebd.) dadurch gestédrkt wird. Dabei muss eine
Freiheitsbeschrankung allerdings auch fiir die von ihr Betroffenen an-
nehmbar sein (Ebd.: 337).

2. Selbstbestimmung als Zweckrationalitat

Entscheidend fiir die Legitimation der beiden Gerechtigkeitsprinzipien
ist die Gleichheit und Freiheit der sie im Urzustand wahlenden Ak-
teure; diese sollen eine selbstbestimmte Wahl ermdoglichen. Allerdings
stellt sich die Frage, in welchem Sinne die Akteure im Urzustand als
selbstbestimmt bzw. autonom zu verstehen sind. Dieser Frage wird im
Folgenden nachgegangen.

Die fiir den Urzustand zunéchst formulierte Grundbedingung an die
internen Fahigkeiten einer Person ist das Vorhandensein von Zweckra-
tionalitit: Ein Akteur, der eigene Wiinsche und Interessen verfolgt, ist
demnach dann selbstbestimmt,! wenn er dies in einer kompetenten Art

1 An dieser Stelle und in Folge wird Selbstbestimmung dort verwendet, wo
der Terminus Autonomie zu eng ist.

147

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

und Weise tut, d.h., wenn er in der Lage ist, addquate Mittel zur Reali-
sierung seiner Ziele zu identifizieren und in entsprechende Handlun-
gen umzusetzen. In Rawls’ Terminologie bedeutet das, ein wider-
spruchsfreies System von Préferenzen aufzustellen und zielfithrende
Rangordnungen zu etablieren (Ebd.: 166f.). Rawls setzt dabei zunachst
voraus, dass jeder Akteur aus Selbstinteresse um eine Entscheidung be-
miiht ist, die ihm ein moglichst hohes Mafs an gesellschaftlichen Grund-
gtitern verspricht. Zwar kennen die Akteure im Urzustand dabei ihre
eigenen Ziele in einem konkreten gesellschaftlichen Kontext nicht, mit
der Kenntnis des Vorhandenseins gesellschaftlicher Grundgiiter tiber-
haupt haben sie laut Rawls dennoch gentigend Informationen an der
Hand, um eine Rangordnung erstellen und Grundsatze der Gerechtig-
keit etablieren zu kénnen (Ebd.).2

Wiren die Akteure im Urzustand durch Zweckrationalitét hinreichend
bestimmt, so liefle sich unsere Ausgangsfrage folgendermaflen beant-
worten: Um Gleichheit als Gerechtigkeitsgrundsatz selbstbestimmt zu
wahlen, miissen die Akteure zweckrational sein. Rawls verlangt jedoch
zusétzlich, dass Personen im Urzustand tiber keine konkreten spéteren
Selbstinteressen, daftir tiber gegenseitiges Desinteresse (etwa Freiheit
von Neid) verfiigen. Letztere Bedingung garantiert, dass das Streben
des Einzelnen nach einem moglichst hohen Mafs an gesellschaftlichen
Grundgiitern nicht zum Versuch fiihrt, im Vergleich zu anderen mehr
zu erlangen. Rein egoistische Nutzenmaximierer wiirden demgegen-
tber wohl nicht fiir die beiden Gerechtigkeitsgrundsitze votieren. Viel-
mehr wiirden sie - in Abhdngigkeit von ihrer Risikoeinstellung und ih-
rer entscheidungstheoretischen Intuition - auf ganz unterschiedliche
Art und Weise versuchen, ihren Anteil an gesellschaftlichen Grundgii-
tern zu maximieren. Dass sich dabei Gleichheit als Verteilungsmuster
ergibt, ware lediglich eine mogliche, nicht aber zwingende Option. Die
Charakterisierung selbstbestimmter Personen im Urzustand als ledig-
lich zweckrational ist demnach fiir Rawls nicht ausreichend, um die bei-
den Gerechtigkeitsgrundsétze durch die Wahl ebensolcher Akteure zu
rechtfertigen. Mehr noch: Durch den Schleier des Nichtwissens wird die
Zweckrationalitit der Akteure durch einen Mangel an konkreten spa-
teren Selbstinteressen und dem zu ihrer Umsetzung nétigen Wissen be-
schrankt. Die in diesem Sinne eingeschriankte Selbstbestimmung wird
im Urzustand zusétzlich verbunden mit Aspekten wie etwa der Neid-

2 Zur Kompetenzbedingung von Selbstbestimmung vgl. Friedrich u. Hein-
richs 2014.

148

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

freiheit oder Unparteilichkeit der Akteure. Die bereits durch Unwissen-
heit reduzierten Fihigkeiten zur Durchsetzung konkreter, rationaler
Selbstinteressen miissen also zusitzlich mit externen, Moralitét fordern-
den Elementen verbunden werden, um sicherzustellen, dass ein (plura-
listischer) Egalitarismus tatsédchlich selbstbestimmt gewihlt werden
kann. Damit folgen die Akteure im Urzustand zwar der Maxime der
Nutzenmaximierung, allerdings in Unkenntnis der konkreten eigenen
Interessen und in einer Weise, die jedem der Akteure zugutekommt. Bei
der Konzeption des Schleiers des Nichtwissens wird damit zwar auf
Zweckrationalitdt zurtickgegriffen (Maus 1998: 77£.); es miissen jedoch
weitere Faktoren als Einschrankung hinzukommen, um die normativen
Anspriiche von Rawls’ Theorie zu erfiillen. Die Differenz von Rawls’
Idee zu Zweckrationalitdt, wie sie gewohnlich angewendet wird, be-
steht darin, dass keine konkreten, individuellen Ziele in Kenntnis der
personlich hierfiir zur Verfiigung stehenden Mittel rational gewahlt
werden sollen, sondern individuelle Ziele in der rationalen Wahl der als
sinnvoll erachteten gesellschaftlichen Grundgiiter aufgehen, auch ohne
die spédteren eigenen Mittel zu deren Umsetzung konkret zu kennen.

Rawls diskutiert in seinem Werk selbst, dass Zweckrationalitit als
Kennzeichen selbstbestimmter Akteure keine hinreichende Bedingung
sein kann, um in einer Vertragssituation zu addquaten Gerechtigkeits-
grundsétzen zu gelangen. So zeigt er anhand einer Kritik am klassi-
schen Utilitarismus, dass im Rahmen der Ubertragung zweckrationaler
Einzelentscheidungen auf eine Gesellschaft durch den Versuch der
Nutzenmaximierung nicht sichergestellt ist, keine ungleich verteilten
Vorteile oder Freiheiten zu generieren (Rawls 1975: 40ff.). Es ist dieser
Hintergrund, vor dem die Selbstbestimmung der Akteure im Urzu-
stand im Sinne von Zweckrationalitidt zwar aufrechterhalten, zugleich
aber eingeschrinkt und gewissermafien anonymisiert werden muss,
um sie in die Lage zu versetzen, Gleichheit als Gerechtigkeitsprinzip
tiberhaupt selbstbestimmt wahlen zu konnen. Es liefSe sich fragen, in-
wiefern die duflere Beschriankung egoistischer Selbstinteressen im Ur-
zustand mit Selbstbestimmung vereinbar ist. Denn die Kenntnis der re-
levanten Handlungsoptionen fiir die eigene Lebenssituation ist fiir ge-
wohnlich ein wesentliches Kennzeichen von Zweckrationalitdt. Man
konnte jedoch argumentieren, dass im Urzustand hinter dem Schleier
des Nichtwissens alle relevanten Informationen in abstrakter Form vor-
handen sind, um zweckrational handeln zu kénnen, und diese Informa-
tionen lediglich von der konkreten Erwartung fiir das eigene Leben be-
reinigt sind.

149

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

3. Reflexive Identifikationsprozesse als Grundlage von
Autonomie und der Gerechtigkeitssinn bei Rawls

Allerdings lasst sich Rawls” Konzeption auch mit einem vorausset-
zunggsreicheren Verstandnis von Autonomie in Verbindung bringen,
das die Komponente reflexiver Authentizitit einschliefst. Autonom ist ein
Akteur demgemafs dann, wenn er zusitzlich zu seiner Fahigkeit, kom-
petent zu handeln, auch in der Lage ist, Lebenspldne zu entwerfen,
Werthaltungen aufzustellen und diesen in angemessener Weise zu fol-
gen. Wesentlich fiir dieses Verstindnis von Autonomie ist, dass die
Handlungsgriinde einer Person mit ihren langfristigen Werthaltungen
kohérent sind. Diese Kohirenz kommt tiber explizite Reflexions- und
Identifikationsprozesse zustande (Frankfurt 1971, Friedrich u. Hein-
richs 2014). Fiir Akteure im Urzustand ist dieses Autonomieverstdndnis
insofern relevant, als sie geméf3 Rawls durch die Formulierung der Ge-
rechtigkeitsgrundsitze langfristige Werthaltungen ausdriicken. Auch
wenn die Akteure im Urzustand ihre konkreten langfristigen Lebens-
plane nicht kennen, spiegeln ihre Interessen langfristige Werthaltungen
und Lebensplane wider, die sie vor dem Hintergrund ihres allgemeinen
Wissens iiber wirtschaftliche, soziale und psychologische Zusammen-
hinge entwickeln.

Ein deutlicher Verweis auf diese Autonomiekonzeption findet sich in
Rawls’ Bedingung eines Gerechtigkeitssinns der Akteure im Urzu-
stand. Dieser Gerechtigkeitssinn ist nicht an eine bestimmte Gerechtig-
keitsvorstellung gebunden, sondern soll vielmehr gewéhrleisten, dass
diejenigen Grundsitze, auf die man sich einigt, nach dem Liiften des
Schleiers auch eingehalten werden (Rawls 1975: 168f.). Um dies zu ge-
wahrleisten, miisste Rawls davon ausgehen, dass der Gerechtigkeits-
sinn eng verbunden ist mit Identifikationsprozessen. Zwar sind bei der
Bestimmung des Gerechtigkeitssinns , geistige Fahigkeiten notwendig,
als auch ein wirksamer Wunsch” (Scarano 1998: 235) - beide Bedingun-
gen wurden zuvor unter Zweckrationalitit diskutiert. Dartiber hinaus
sind jedoch auch ,, dauerhafte Dispositionen” der Akteure nétig, um ge-
maéf den getroffenen Urteilen zu handeln (Ebd.).

Implizit fordert Rawls von den Akteuren im Urzustand, dass sie die Ge-
rechtigkeitsgrundsitze im Sinne ihrer langfristigen Werthaltungen aus-
reichend reflektiert haben und sich mit denjenigen Handlungsgriinden
identifizieren, die damit in kohdrentem Zusammenhang stehen. Erst
eine solche Identifikation kann die spatere Umsetzung der gewéhlten
Gerechtigkeitsgrundsitze sichern. Damit 16st Rawls die Frage nach der

150

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Stabilitdt einer gerechten Gesellschaft auf, indem er durch den Gerech-
tigkeitssinn seine Gerechtigkeitskonzeption als sich selbst stabilisieren-
des System entwirft und es unabhingig macht von der Notwendigkeit
dufSerer Strafen (Ebd.: 233). Der fiktive Charakter der Vertragssituation
soll gewissermafien in Verbindlichkeit tiberfithrt werden. Der Gerech-
tigkeitssinn ist jedoch nur potenziell; erst wenn die Gerechtigkeits-
grundsitze in einer Gesellschaft verwirklicht sind, wiirden Menschen
sich ihn tatsdchlich aneignen (Hoffe 1998: 75). Rawls geht bei seiner
Konzeption also von idealen Sozialisationsverhiltnissen aus, bei denen
es zu der hochsten Stufe der Moralentwicklung im Sinne Kohlbergs
kommen konnte (Kohlberg 1996, Scarano 1998: 244,).3 Dabei fiihrt er im
Gegensatz zu Kohlberg keine empirischen Studien durch, er nimmt je-
doch analog an, dass der Gerechtigkeitssinn und - wie oben diskutiert
- diese Stufe von Selbstbestimmung nur erreicht werden kann, wenn
bestimmte soziale Verhiltnisse etabliert sind. In dieser Weise selbstbe-
stimmte oder zumindest mit dem Potenzial dazu ausgestattete Akteure
sind demnach die Voraussetzung dafiir, die entsprechenden Gerechtig-
keitsgrundsatze zu wihlen und umzusetzen, aber gleichzeitig muss die
Erfiillung der Grundsitze gewéhrleistet werden, um diese Ebene von
Selbstbestimmung entfalten zu konnen. Das Potenzial zum Gerechtig-
keitssinn im Urzustand ermoglicht die Wahl der Rawls’schen Grunds-
dtze, gleichzeitig ist die Umsetzung der richtigen Grundsitze eine Be-
dingung, um den Gerechtigkeitssinn spéter in der Lebenswelt entfalten
zu konnen.

Mit dem Gerechtigkeitssinn autonomer Akteure im Urzustand bringt
Rawls also eine neue Autonomieebene ins Spiel. Denn der Gerechtig-
keitssinn macht die Akteure in einem weiteren Sinne autonom, als dies
durch die im Urzustand beschrankte Zweckrationalitit erfasst werden
kann. Letztere fithrt zwar zu den langfristigen Werthaltungen der rati-
onalen Akteure, die als Wahloptionen zur Verfiigung stehen. Um die
Idee des Urzustandes fiir eine verldssliche Umsetzung denkbar zu ma-
chen, welche nicht auf Rechtsgehorsam oder dufSeren Motiven wie Stra-
fen basiert, miissen sich die Akteure zusitzlich zu ihrer rationalen Wahl
im Urzustand mit den getroffenen Urteilen langfristig identifizieren
konnen. Dies wird durch den Gerechtigkeitssinn gewéhrleistet.

3 Scarano diskutiert, ob es fiir die Stabilitit ausreichend wire, statt der mora-
lisch anspruchsvollen Variante der Rechtsmoralitit Rechtsgehorsam in An-
spruch zu nehmen.

151

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Mit Blick auf unsere Ausgangsfrage ergibt sich, dass Personen, die ge-
mafs Rawls” Konzeption Gleichheit als Gerechtigkeitsgrundsatz auto-
nom wihlen, in einem stirkeren Sinne autonom sein miissen als das fiir
lediglich zweckrationale Wesen mit dufieren Einschrankungen im Ur-
zustand der Fall wire. Die Vertragsparteien miissen sich darauf verlas-
sen konnen, dass die vertraglich vereinbarte Gleichheit von allen qua
autonomer Zustimmung in einer Weise gewollt wird, dass es zu ihrer
Durchsetzung kommt.

4. Kantisches Autonomieverstindnis bei Rawls

Bisher haben wir zwei Moglichkeiten diskutiert, wie die Eingangsfrage
beantwortet werden konnte. Dabei wurde festgestellt, dass eine selbst-
bestimmte Entscheidung von Akteuren, die lediglich im Sinne von
Zweckrationalitdt als selbstbestimmt gelten, nicht notwendigerweise
dazu fiihrt, dass Gleichheit als Gerechtigkeitsgrundsatz gewahlt
wiirde. Rawls selbst beschrankt und anonymisiert Zweckrationalitét
daher im Urzustand, um eine solche Wahl zu erméglichen. Fiir eine ge-
sicherte Umsetzung der gewahlten Gerechtigkeitsgrundsétze fiihrt
Rawls den Gerechtigkeitssinn ein und damit Identifikationsprozesse,
die mit reflexiver Authentizitit und einer ,hheren” Stufe von Autono-
mie verbunden sind. Um die Betrachtung zu vervollstindigen, wird im
Anschluss ein weiteres Konzept von Autonomie betrachten, wie dies
etwa in kantischer Denktradition zu finden ist. Bei Kant heifst es:

[...] daf8 jedes verniinftige Wesen als Zweck an sich selbst sich
in Ansehung aller Gesetze, denen es nur immer unterworfen
sein mag, zugleich als allgemein gesetzgebend miisse ansehen
konnen, weil eben diese Schicklichkeit seiner Maximen zur all-
gemeinen Gesetzgebung es als Zweck an sich selbst auszeich-
net, imgleichen daf3 dieses seine Wiirde (Prédrogativ) vor allen
blofien Naturwesen es mit sich bringe, seine Maximen jederzeit
aus dem Gesichtspunkte seiner selbst, zugleich aber auch jedes
andern verniinftigen als gesetzgebenden Wesens (die darum
auch Personen heiflen) nehmen zu miissen (Kant 1999: 438).

[...] Autonomie des Willens ist die Beschaffenheit des Willens,
dadurch derselbe ihm selbst (unabhingig von aller Beschaffen-
heit der Gegenstidnde des Wollens) ein Gesetz ist. Das Princip
der Autonomie ist also: nicht anders zu wihlen als so, dafs die
Maximen seiner Wahl in demselben Wollen zugleich als allge-
meines Gesetz mit Begriffen seien (Ebd.: 440).

152

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Gleichheit des moralischen Status steht fiir Kant im direkten Zusam-
menhang mit diesem Autonomieverstandnis. Fiir Kant verftigen Perso-
nen als zur Vernunft fadhige Wesen tiber Freiheit und Gleichheit. In ihrer
Autonomie ist auch die individuelle Wiirde von Personen begriindet,
die jedem in gleicher Weise zukommt, unabhéngig von seinen person-
lichen Merkmalen oder seiner Stellung in der Gesellschaft (Nida-Rtime-
lin 2007). Autonomie ist damit verbunden, dass Personen nach verall-
gemeinerbaren Maximen handeln. Erst wenn ein Subjekt sich an Hand-
lungsmaximen ausrichtet, die widerspruchsfrei verallgemeinerbar
sind, kann man in Kants Verstindnis von einem autonomen Willen
sprechen. In der Wahl solcher Maximen driicken Personen sich als freie
Vernunftwesen aus, die nach selbst gegebenen moralischen Gesetzen
handeln. Aus dieser Autonomievorstellung, die notwendigerweise Re-
ziprozitit impliziert, entstehen Anspriiche auf Freiheit und Gleichheit
(Kant 1999, Sturma 2004, Nida-Riimelin 2007, Friedrich u. Heinrichs
2014).

Rawls legt an vielen Stellen seines Hauptwerks ein genuin kantisches
Autonomieverstandnis zugrunde, wenn er schreibt, dass autonom han-
deln hiefle, nach Grundsitzen zu , handeln, denen man als freies und
gleiches Vernunftwesen zustimmen wiirde” (Rawls 1975: 560). Dabei
handelt es sich um Grundsitze, ,,von denen man wiinschen wiirde, dafs
jeder (auch man selbst) sie befolge” (Ebd.). In diesem Sinne waren fiir
Rawls solche Grundsitze auch objektiv (Ebd.). In der Wahl von Hand-
lungsmaximen, die als bestmoglicher Ausdruck von freien und glei-
chen Vernunftwesen interpretiert werden konnen, besteht eine auto-
nome Handlung fiir Kant in Rawls’ Lesart. Das setzt fiir Rawls auch bei
Kant voraus, dass gegenseitiges Desinteresse in der Handlungsmotiva-
tion besteht (Ebd.: 284ff.). Bis hierhin scheint Rawls dem kantischen Au-
tonomieverstindnis zu folgen. Er ist jedoch der Auffassung, dass Sidg-
wicks Einwand gerechtfertigt ist, dass Kant nicht hinreichend zeigen
konnte, dass nur ein Handeln nach dem moralischen Gesetz und nicht
ein Handeln nach anderen Grundsétzen unsere Natur als Vernunftwe-
sen addquat ausdriickt (Ebd.).

Wiirde Rawls diesen Einwand in Kants Werken entkriftet gesehen ha-
ben, dann miisste fiir ihn folgen, dass freie und gleiche Vernunftwesen
automatisch, ohne die Notwendigkeit eines voraussetzungsreichen Ur-
zustandes, gerechte Grundsétze und somit auch Gleichheit wéhlen
wiirden. Solche Vernunftwesen wiirden notwendigerweise das erste
Grundprinzip der Gerechtigkeit wahlen, also gleiche Achtung jedem
entgegenzubringen, unabhéngig von der gesellschaftlichen Position

153

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

des Einzelnen, weil moralische Subjekte sich gegenseitige Achtung
schuldig sind (Ebd.: 555). Die Bedingungen fiir die Wahl dieses Grund-
satzes fallen hier zusammen mit dem Grundsatz selbst. Gleiche und
freie Vernunftwesen wiirden Rawls’ Logik folgend diesen ersten Ge-
rechtigkeitsgrundsatz ohne weitere Vertragsbedingungen wéhlen miis-
sen, sofern sie im strengen kantischen Sinne autonom wéren.

Dennoch scheint Rawls die kantische Autonomievorstellung zur Wahl
der Gerechtigkeitsgrundsétze fiir nicht hinreichend belastbar zu halten,
denn er konstruiert zusitzlich den Urzustand, der dazu beitragen soll,
die Vorstellungen zu konkretisieren. Die Beschreibung des Urzustan-
des soll dabei zwar der Perspektive freier und gleicher Vernunftwesen,
intelligiblen Personen, dhneln (Ebd.: 288). Der Urzustand soll Kants Be-
griff der Autonomie jedoch verfahrensmiflig deuten und den Begriff
mit seinem transzendentalen Charakter in Verbindung bringen mit fak-
tischem menschlichem Verhalten (Ebd.: 289f.). Fiir die Entscheidungs-
situation im Urzustand scheint Rawls die menschliche Natur fiir nicht
autonomiefdhig im starken Sinne Kants zu erachten, denn durch die
Konstruktion des Urzustandes entfaltet sich die gesamte kantische
Tragweite von freien moralischen Subjekten fiir ihn nicht von allein.
Der Schleier des Nichtwissens soll vielmehr erst verhindern, dass mo-
ralische Uberzeugungen sich lediglich am eigenen Wohl und an eige-
nen Interessen ausrichten. Mit dem Schleier des Nichtwissens ermog-
licht Rawls gewissermafien, dass sich in den Grunds&tzen nicht nur
subjektive moralische Auffassungen manifestieren, die eigenen Interes-
sen folgen, sondern ein zusatzliches formales Kriterium im Sinne Kants
ftir autonome Akteure zum Tragen kommt, jedoch ohne von den mora-
lischen Subjekten den Vollzug kantischer Autonomie zu erwarten.

Wir haben zuvor angesprochen, dass die Zuschreibung gleicher Ach-
tung aller sowie von Anspriichen auf Freiheit und Gleichheit, die sich
beispielsweise in Menschenrechten ausdriicken, in unserer demokrati-
schen Kultur auf der kantischen Vorstellung von Autonomie beruht.
Theoretisch wire es mit dieser Autonomievorstellung auch fiir Rawls
moglich gewesen, seine Gerechtigkeitsprinzipien zu begriinden. Rawls
selbst schréankt jedoch die Reichweite dieses Autonomieverstandnisses
ein, indem er dufiere Bedingungen konstruiert, die fiir eine von mensch-
lichen Schwéchen bereinigte Umsetzung der Autonomievorstellungen
Kants sorgen sollen.

154

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

5. Fazit

Legt man Rawls’ Werk Eine Theorie der Gerechtigkeit den Uberlegungen
zugrunde, dann erdffnen sich unterschiedliche Antwortmdoglichkeiten
auf die Eingangsfrage. Wenn man untersucht, mit welchem Autono-
mieverstindnis Gleichheit als Gemeinschaftsinteresse autonom ge-
wahlt werden kann, dann gewinnt man durch die Analyse von Rawls’
Werk gleich drei Antworten. Folgte man vollstindig einem kantischen
Autonomieverstandnis wire eine solche Wahl wohl zu rechtfertigen;
dann wiirde dieses ohne weitere Zusatzbedingungen ausreichen, um
Gleichheit als Gerechtigkeitsprinzip von autonomen Subjekten wéhlen
und legitimieren zu lassen. Rawls distanziert sich allerdings von dieser
Moglichkeit. Er sieht es als nicht hinreichend gezeigt, dass nur ein Han-
deln nach dem moralischen Gesetz unsere Natur als Vernunftwesen
addquat ausdriickt. Eine Grundbedingung von Rawls an die Selbstbe-
stimmung von Akteuren ist die Fahigkeit der Zweckrationalitit. Diese
wird bei Rawls durch &dufiere Bedingungen im Urzustand einge-
schrankt, anonymisiert und mit weiteren Bedingungen verkniipft.
Durch Unwissenheit im Urzustand reduzierte Fahigkeiten zur Durch-
setzung rationaler Selbstinteressen werden bei Rawls mit externen, Mo-
ralitdt fordernden Elementen wie Neidfreiheit verbunden, um sicher-
zustellen, dass Gerechtigkeitsgrundsétze eines (pluralistischen) Egalita-
rismus selbstbestimmt wahlbar werden. Rawls fordert von den Akteu-
ren im Urzustand implizit weitere Eigenschaften, die mit Autonomie-
vorstellungen in Einklang gebracht werden konnen, um seine Gerech-
tigkeitsgrundsétze zu sichern. Der von Rawls zusétzlich geforderte Ge-
rechtigkeitssinn der Akteure soll dazu beitragen, dass die beschlosse-
nen Grundsétze auch umgesetzt werden und die Beteiligten sich auf die
Umsetzung verlassen konnen. Dazu ist es erforderlich, dass die Akteure
die Gerechtigkeitsgrundsétze im Sinne langfristiger Werthaltungen
ausreichend reflektiert haben und sich mit denjenigen Handlungsgriin-
den identifizieren, die damit in einem kohérenten Zusammenhang ste-
hen. Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass eine selbstbe-
stimmte Wahl der von Rawls formulierten Gerechtigkeitsgrundsétze
prinzipiell mit allen drei hier untersuchten Konzepten von Selbstbe-
stimmung erfolgen konnte. Es sind jedoch jeweils unterschiedliche Zu-
satzbedingungen oder Annahmen notwendig, um eine solche Wahl zu
gewidhrleisten.

Die Analyse von Rawls’ Konzeption selbstbestimmter respektive auto-
nomer Akteure, die bei ihm vorausgesetzt werden, um die Wahl seiner

155

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Gerechtigkeitsgrundsitze zu rechtfertigen, soll weitere Untersuchun-
gen anregen, die sich mit der selbstbestimmten Wahl von Gleichheit als
Gerechtigkeitsprinzip in gesellschaftlichen Vertragssituationen befas-
sen. Sie soll unterschiedliche Moglichkeiten aufzeigen, wie jene selbst-
bestimmten Akteure gedacht werden kénnen und mit welchen Uberle-
gungen sowie Schwierigkeiten die einzelnen Optionen bei Rawls ver-
bunden sind.

Literatur
Berlin I (2006): Freiheit: Vier Versuche. Berlin: Fischer Taschenbuch.

Frankfurt H (1971): Freedom of the Will and the Concept of a Person.
Journal of Philosophy 68: 5-20.

Friedrich O & Heinrichs J-H (2014): Autonomie als Rechtfertigungs-
grund psychiatrischer Therapien. Ethik in der Medizin 26: 317-330.

Hoffe O (1998): Einfiihrung in Rawls” Theorie der Gerechtigkeit. In:
Ders. (Hg.): John Rawls. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Berlin: Aka-
demie Verlag: 3-26.

Kant I (2003): Kritik der praktischen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner.

Kant I (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg: Felix
Meiner.

Kohlberg L (1996): Die Psychologie der Moralentwicklung. Frankfurt a.
Main: Suhrkamp.

Krebs A (2000): Einleitung;: Die neue Egalitarismuskritik im Uberblick.
In: Dies. (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalita-
rismuskritik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp: 7-37.

Maus I (1998): Der Urzustand. In: Hoffe O (Hg.): John Rawls. Eine Theorie
der Gerechtigkeit. Berlin: Akademie Verlag: 71-95.

Nida-Rtimelin ] (2007): Freiheit und Gleichheit. http;/www.fes-online-
akademie.de [Zugang im Marz 2015].

Parfit D (2000): Gleichheit und Vorrangigkeit. In: Krebs A (Hg.): Gleich-
heit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt
a. Main: Suhrkamp: 81-106.

156

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Rawls ] (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

Scarano N (1998): Der Gerechtigkeitssinn. In: Hoffe O (Hg.): John Rawls.
Eine Theorie der Gerechtigkeit. Berlin: Akademie Verlag: 231-249.

Sen A (1995): Inequality Reexamined. Cambridge: Harvard University
Press.

Sturma D (2004): Kants Ethik der Autonomie. In: Ameriks, K & Sturma
D (Hgg.): Kants Ethik. Beitrige aus der angloamerikanischen und kon-
tinentaleuropdischen Gegenwartsphilosophie. Paderborn: Mentis:
160-177.

Taylor C (1992): Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individua-
lismus. Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

157

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:

:04.0
‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

Autoreninformationen

Dr. Julian Culp wurde an der Goethe-Universitdt Frankfurt im Fach
Philosophie promoviert und studierte Philosophie, Volkswirtschafts-
lehre und Politikwissenschaften in Bayreuth (BA), Bern (MA), Sao
Paulo, Princeton und an der Duke University. Als Postdoktorand
forschte und unterrichtete er am Centre for Ethics der University of
Toronto. Derzeit ist er als wissenschaftlicher Mitarbeiter der Leibniz-
Forschungsgruppe “Transnationale Gerechtigkeit” an der Goethe-Uni-
versitdt Frankfurt beschiéftigt. Er ist Autor von Global Justice and Develo-
pment (Palgrave Macmillan) und Mitherausgeber von Global Justice: The-
ory Practice Rhetoric.

Dr. Dr. Orsolya Friedrich studierte Philosophie und Medizin. Sie ist
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Ethik, Geschichte und
Theorie der Medizin an der Ludwig-Maximilians-Universitdit Mun-
chen.

Dr. Johannes J. Frithbauer studierte Katholische Theologie, Politikwis-
senschaften und Romanistik in Ttibingen und Paris. Er promovierte in
Christlicher Sozialethik. 2002-2010 war er wissenschaftlicher Mitarbei-
ter an der Professur fiir Christliche Sozialethik an der Universitit Augs-
burg; 2010-2013 vertrat er eine Professur am Institut fiir Sozialethik an
der Universitidt Luzern. Er lehrt an diversen Universitidten und Hoch-
schulen - unter anderem an den Universitdten Augsburg, Luzern, Saar-
briicken, Miinchen sowie der Privathochschule fiir Wirtschaft in Bern.
Seine wissenschaftlichen Schwerpunkte sind: Politische Ethik, Gerech-
tigkeitsethik, Friedensethik, Religion und Politik, Dialog und Ethik der
Religionen, Umweltethik. Seit 2014 ist er Bereichsleiter , Weltethos und
Gesellschaft” bei der Stiftung Weltethos in Tiibingen.

Prof. Dr. Bernward Gesang ist seit 2009 Professor fiir Philosophie und
Wirtschaftsethik an der Universitit Mannheim. Seine Schwerpunkte
sind: Normative und angewandte Ethik. Seine letzte Veroffentlichung
ist Wirtschaftsethik und Menschenrechte (UTB).

Prof. Dr. Angelika Krebs studierte Philosophie, Deutsche Literatur
und Musikwissenschaft in Freiburg im Breisgau, Oxford, Konstanz und
Berkeley. 1993 promovierte sie in Frankfurt mit ihrer im Auftrag der
UNO verfassten und mit dem Stegmdiller-Preis ausgezeichneten Studie
Ethics of Nature bei Friedrich Kambartel, Bernard Williams und Jiirgen
Habermas. Ihre Habilitation erfolgte 2001, ebenfalls in Frankfurt, mit

159

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

der Schrift Arbeit und Liebe. Seit 2001 ist sie Professorin fiir Praktische
Philosophie an der Universitit Basel. Das akademische Jahr 2005/2006
verbrachte sie als Rockefeller Visiting Fellow am Center for Human Va-
lues in Princeton, 2010 war sie Faculty Visitor am Institut fiir Philoso-
phie der Universitdt Oxford und 2014 Rachel Carson Fellow an der Lud-
wig-Maximilians-Universitat Miinchen.

Dr. Jorg Loschke studierte Philosophie, Politische Wissenschaften und
Neue Deutsche Literaturwissenschaften an der Rheinischen Friedrich-
Wilhelms-Universitdt Bonn und promovierte dort 2011 mit der Arbeit
Solidaritdt als moralische Arbeitsteilung. Er war wissenschaftlicher Mitar-
beiter am Deutschen Referenzzentrum fiir Ethik in den Biowissenschaf-
ten an der Universitdt Bonn und ist derzeit im vom Schweizerischen
Nationalfonds geforderten Forschungsprojekt Der normative Stellenwert
akteur-relativer Griinde an der Universitdt Bern beschéftigt. Er hatte For-
schungsaufenthalte an der Florida State University, der University of
Washington und der Princeton University.

Sebastian Schleidgen, M.A. studierte Philosophie und Soziologie an
der Universitdt Konstanz und promovierte an der Eberhard-Karls-Uni-
versitdt Tiibingen. Er war wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir
Ethik, Geschichte und Theorie der Medizin an der Ludwig-Maximili-
ans-Universitdt Miinchen sowie am Nationalen Centrum ftir Tumorer-
krankungen in Heidelberg. Derzeit ist er am Lehrstuhl Ethik, Theorie
und Geschichte der Medizin an der Philosophisch-Theologischen
Hochschule Vallendar beschaftigt.

PD Dr. Stephan Schlothfeldt studierte Philosophie und Mathematik an
der Universitdt Gottingen, promovierte an der Universitidt Diisseldorf
und habilitierte sich an der Universitdt Konstanz. Nach Tatigkeiten in
Forschung und Lehre an der HU Berlin, den Universitdten Gottingen,
Magdeburg, Konstanz, Saarbriicken und Leipzig sowie der Rice Uni-
versity (Houston/Texas) ist er derzeit Akademischer Oberrat an der
Universitit Bielefeld. Zu seinen Arbeitsgebieten gehtren Anwendun-
gen und Grundlagen der Ethik, Politische Philosophie und Sozialphilo-
sophie.

160

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:04. © Urheberrechtlich geschiltztr Int 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869370

	Inhalt
	Sebastian Schleidgen: Einleitung
	Literatur

	Stephan Schlothfeldt: Gleichheit richtig verstanden
	1. Die Idee der Gleichheit
	2. Gleichheitskritik
	3. Folgerungen
	Literatur

	Jörg Löschke: Egalitarismus und Parteilichkeit
	1. Der Egalitarismus: Allgemeine Bemerkungen
	2. Egalitarismus und Unparteilichkeit
	3. Menschenrechtlicher Egalitarismus und Parteilichkeit
	4. Konklusion
	Literatur

	Angelika Krebs: „Was von allein wächst, wird weggemacht.“Natur, Gleichheit und Gerechtigkeit
	1. Gleichheit
	1.1. Deskriptive Gleichheit: Gleich viel Butter, Mehl und Zucker im Pfundkuchen
	1.2. Normative Gleichheit: Alle Menschen sind gleich
	1.3. Komparative versus absolute Standards: Erster Mann: „Wie geht es Ihren Kindern?“ – Zweiter Mann: „Im Vergleich wozu?“
	1.4. Redundante versus eigentliche Gleichheit: Alle Menschen sollen (gleich sein darin, dass sie) genug zu essen haben

	2. Egalitarismus
	2.1. Eigenwert der Gleichheit: P1 steht G zu, weil andere P2,…, PnG auch haben
	2.2. Hinsicht der Gleichheit: „Equality of What?“
	2.3. Gleichheit nicht der einzige Eigenwert: Nichts für alle wäreauch gleich viel
	2.4. Gleichheit nicht immer Trumpf: John Rawls‘ Differenzprinzip

	3. Kritik am Egalitarismus
	3.1. Wo bleibt das Mitleid?
	3.2. Freunde einfacher Verhältnisse
	3.3. Machbarkeitswahn
	3.4. Neid und Gier

	4. Humanismus als Alternative zum Egalitarismus
	4.1. Menschenwürde und Genügsamkeit: humanitärer Sockel
	4.2. Allgemeine versus besondere Gerechtigkeit: Verteilungsgerechtigkeit
	4.3. Rolle von Gleichheit im Humanismus: ein Eigenwert nebenvielen anderen, Nebenprodukt bzw. Vorbedingung absoluter Standards und Ausfluss politischer Autonomie

	5. Naturzerstörung oder „Was von allein wächst, wird weggemacht“ (Peter Kurzeck)
	5.1. Ausräumung der Landschaft: „dass man jederzeit überall im vierten Gang“
	5.2. Recht auf Schönheit und Heimat

	Literatur

	Bernward Gesang: Egalitarismus und Prioritarismus auf dem Prüfstand
	1. Der absolute Egalitarismus
	2. Der moderate Egalitarismus
	3. Ist Gleichverteilung nicht begründungsbedürftig?
	4. Der moderate Egalitarismus scheidet aus
	5. Die Grundidee des Prioritarismus
	6. Rechtfertigungsstrategien für das Differenzprinzip
	7. Das Ideal der öffentlichen Moralbegründung
	8. Gewichteter Prioritarismus: Wer ist der Schlechtestgestellte?
	9. Verdienst und Gewichtung
	Literatur

	Julian Culp: Globaler Egalitarismus. Eine Kritik
	1. Einleitung
	2. Praxisunabhängiger Globalismus
	3. Praxisabhängiger Globalismus
	3.1. Rawlsianische ökonomische Gerechtigkeit globalisieren?
	3.2. Rawlsianische politische Gerechtigkeit globalisieren?

	4. Konklusion
	Literatur

	Johannes J. Frühbauer: Komplexe Gleichheit in einer pluralistischen Güterperspektive. Notizen zu Michael Walzers gerechtigkeitsethischem und sozialhermeneutischem Denken
	1. Hinführung
	2. Gleichheitsintuitionen und Ungleichheitserfahrungen
	3. Verteilungsgerechtigkeit und das Postulat der Sphärentrennung
	4. Eine gemeinschaftsorientierte hermeneutische „Theorie der Güter“
	5. Distributionsgemeinschaften und Distributionsprinzipien
	6. Die Idee der Gleichheit und Kritik des Egalitarismus
	7. Einfache Gleichheit vs. Komplexe Gleichheit
	Exkurs: Chancengleichheit
	8. Gerechtigkeitsethik als Sozialkritik
	Literatur

	Orsolya Friedrich & Sebastian Schleidgen: Zur Rolle von Selbstbestimmung und Autonomie in John Rawls‘ kontraktualistischer Begründung eines pluralistischen Egalitarismus
	1. Rawls‘ Gerechtigkeitsgrundsätze und der Urzustand
	2. Selbstbestimmung als Zweckrationalität
	3. Reflexive Identifikationsprozesse als Grundlage von Autonomie und der Gerechtigkeitssinn bei Rawls
	4. Kantisches Autonomieverständnis bei Rawls
	5. Fazit
	Literatur

	Autoreninformationen

