
Kapitel XII

Die Kategorialanalyse des Konkretums

Nam concreta vere res sunt, abstracta non sunt 
res sed rerum modi, modi autem plerique nihil 
aliud sunt quam relationes rei ad intellectum seu 
apparendi facultates.

Leibniz

§ I. Brentanos Teil-Ganzes-Lehre

Der Tradition verpflichtet, legt Brentano in der »Ontologie« den er­
sten Entwurf seiner Teil-Ganzes-Lehre dar, deren Entwicklung und 
Ausarbeitung ihn sein ganzes Leben lang beschäftigen werden. Die 
Frage nach dem Realen und seinen Teilen stellt den Eckpfeiler dar, 
auf dem Brentano sein Projekt einer Neubegründung der Metaphy­
sik aufbaut. Seine Analyse unterscheidet drei Arten bzw. Klassen 
von Teilen: physische, logische und metaphysische Teile.

Die physischen Teile sind entweder Teile eines »Collectivums« 
oder eines »Dinges«. Ein Kollektiv ist ein Aggregat, eine äußerliche 
Ansammlung von jeweils für sich selbst bestehenden »physischen 
Teilen«, wie z.B. ein »Komhaufen« oder ein »Sternbild«. Die physi­
schen Teile eines Dinges sind hingegen dessen »Divisiva«, d.h. nur 
begrifflich ablösbare Bestandteile. Werden die Divisiva wirklich 
vom Ding bzw. Ganzen abgetrennt, so hört das Ganze auf, ein Ding 
zu sein und wird zu einem bloßen Kollektiv. Divisiva sind z.B. die 
Teile eines räumlichen oder zeitlichen Kontinuums oder Leib und 
Seele als »Teile« des Lebewesens.

Logischer Teil eines Dinges »ist jeder Teil seiner Definition, also 
Gattung, Differenz, weitere Differenz (Differenz der Differenz) u.s.f. 
bis zur niedrigsten Allgemeinheit«.1 Jeder logische Teil (etwa »die 
Thierheit und die Löwenartigkeit als prädicirte Theile der einheitli­
chen Löwennatur«)2 ist nur begrifflich ablösbar von seinem »logi­
schen Ganzen« (vom konkreten Löwen). Diese Teile heißen nicht

’M 96, BL 32001.
2 Ebda., Bl. 31962.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität tV 291

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

deshalb »logisch, weil die Logik von ihnen zu sprechen hat, viel­
mehr weil aus ihnen der Logos eines Dinges, d.h. seine Definition 
besteht«.3 Von hier ausgehend setzt sich Brentano mit der traditio­
nellen Universalienfrage auseinander, die er als ein Problem von 
logischen Teilen betrachtet.

Die metaphysischen Teile betreffen schließlich die kategoriale 
Struktur des Seienden, das Substanz-Akzidens-Verhältnis und die 
Beziehung der Akzidenzien untereinander: »Jeder metaphysische 
Teil gehört zu einem Ganzen in unterschiedlicher Weise, [...] be­
zeichnet es von anderer Sicht.«4 Die kategoriale Seinsstruktur grün­
det also auf einem modalen Unterschied, nämlich darauf, wie der 
»kategoriale Teil« dem jeweiligen »Ganzen« angehört. Brentano 
entwickelt hier Gedanken weiter, die in nuce bereits in seiner Dis­
sertation vorhanden sind, und bereitet somit eine Revision der Ari­
stotelischen Kategorienlehre vor.

Schon dieser Überblick verdeutlicht die Funktion, die Brenta­
nos Teil-Ganzes-Lehre im Rahmen seines Projekts einer Neube­
gründung der Metaphysik einnimmt. Sie zielt darauf, zahlreiche 
Topoi der traditionellen Metaphysik in einen neuen Kontext einzu­
betten. Klassische Fragestellungen wie das Kontinuum- oder Leib- 
Seele-Problem, die Universalien- oder Kategorienfrage können da­
durch neu formuliert und angegangen werden. Sie bleiben zwar der 
Tradition verpflichtet, können aber in Einklang mit dem positiven 
Geist, der die damalige philosophische Forschung beherrschte, be­
handelt werden.

§ 2. Substanz-Akzidens vs. Teil-Ganzes

Brentano entwickelt seine Teil-Ganzes-Lehre im Rahmen einer er­
neuten Auseinandersetzung mit der Ontologie des Aristoteles mit 
dem Ziel, diese von ihrer spekulativen Bürde zu befreien, die mit 
dem Programm einer „Metaphysik vom empirischen Standpunkt7' 
unvereinbar ist.

In seiner Abhandlung über Comte aus dem Jahre 1869 betont 
Brentano, daß eine Metaphysik im Sinne des Aristoteles, d.h. eine 
Wissenschaft des Seienden im allgemeinen, in der die Ergebnisse 

3 Ebda., Bl. 31567.
4 Ebda., Bl. 32013.

292 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

der Einzelwissenschaften zusammenfließen, mit der positiven For­
schungsmethode in Einklang gebracht werden kann. Allerdings ge­
steht er ein, daß Aristoteles
wohl [...] (das kann auch sein größter Bewunderer nicht leugnen) in vielen 
seiner Lehren, wie in der von Potenz und Akt, von Substanz und Akzidens 
usw. noch nicht von aller metaphysischen Auffassung frei ist.5

Wie der Kontext verdeutlicht, wird hier der Ausdruck »metaphy­
sisch« im Sinne Comtes gebraucht, um jene »entitätsfingierende Er­
klärungsweise« zu bezeichnen, die die Ursachen aller Erscheinun­
gen in abstrakten, fiktiven Entitäten sucht, die sich hinter den Din­
gen selbst verbergen. Brentano kritisiert also schon 1869 die Akt- 
Potenz- und Kategorienlehre des Aristoteles als »metaphysisch«.6

Diese Stellungnahme von Brentano erinnert an die Kritik­
punkte gegen die Aristotelische Metaphysik und ihre unangefoch­
tene Herrschaft in der mittelalterlichen Scholastik, die Friedrich Al­
bert Lange in seiner Geschichte des Materialismus7 formulierte - ein 
Werk, das einen einschneidenden Einfluß auf die deutsche Philoso­
phie des 19. Jahrhunderts ausübte und das Brentano des öfteren 
heranzieht.8 Langes Kritik richtet sich ausdrücklich gegen die Ari­
stotelischen Begriffe Materie und Form, Möglichkeit und Wirklich­
keit sowie Substanz und Akzidens, die er als »unerschöpfliche 
Quelle der Selbsttäuschung«9 verdammt. Diese Lehren lebten »in 
ihren plumpsten Formen« in der mittelalterlichen Philosophie fort, 
ja wurden von dieser zum »Eckstein ihrer Weisheit« erhoben.10

Die Begriffe Materie und Form - so Lange - sind relative Begrif­
fe. So ist beispielsweise bei einer Statue die Materie das Holz und 
die Idee der Statue die Form; aus beiden ergibt sich die wirkliche 
Statue. Das Holz als solches, als Materie, ist nur der Möglichkeit 
nach Statue; erst durch Hinzutreten der Form wird es zur wirkli­

5 F. Brentano, „Auguste Comte und die positive Philosophie" (1869), in: VPhPh, S. 132.
6 Vgl. hier Teil II, Kap. 4, § 5.
7 F.A. Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart, 
a.a.O., »Zweiter Abschnitt. II. Die Scholastik und die Herrschaft der aristotelischen 
Begriffe von Stoff und Materie«, I, S. 167-187.
8 In der Psychologie vom empirischen Standpunkt finden sich zahlreiche Bezüge auf Lan­
ge. Vor allem dessen Forderung nach einer »Psychologie ohne Seele« regt Brentano 
zum Programm einer metaphysikfreien »Psychologie vom empirischen Standpunkt« 
an. Vgl. PeS I, S. 16ff.
9 F.A. Lange, a.a.O., I, S. 171.
10 Ebda., S. 168.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 293

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

chen, konkreten Statue. Andererseits ist dieses Holz als Baum­
stamm für sich selbst etwas Bestimmtes, Konkretes (tööe n), eine 
Substanz, ein fertiges Einzelding, das von der Natur seine Form er­
halten hat. Dasselbe Holz ist also als Baumstamm Substanz und im 
Hinblick auf die Statue Materie, bloße Möglichkeit.
Man dürfte nur hinzusetzen: „insofern wir ihn als Stoff betrachten". Dann wäre 
alles klar, aber die Auffassung wäre nicht mehr streng aristotelisch; denn Ari­
stoteles verlegt in der Tat diese Beziehungen zu unserm Denken in die DingeV

Das Ergebnis einer bloßen subjektiven Betrachtungsweise betrachtet 
Aristoteles als Seiendes im eigentlichen Sinne; es wird von ihm als 
»wirklich erkannte Eigenschaft der objektiven Welt« »in die Dinge 
hineingetragen«.11 12 Sein »Grundirrtum« besteht in der Hypostasie­
rung jenes Möglichen, jenes öv övväßEi, das an sich eine bloße Fikti­
on darstellt. Denn das Mögliche erhält man nur, wenn man die Sub­
stanz ohne ihre formalen Bestimmungen denkt. Das öv öwoyiei exi­
stiert nur insofern, als es von unserem Verstand gedacht wird. An 
sich ist es nämlich nichts Reales, denn »in der äußeren Natur gibt es 
nur Wirklichkeit, keine Möglichkeit«.13

Als wirksames Mittel gegen diese Täuschung empfiehlt Lange 
die Lehre Kants: »Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das min­
deste mehr, als hundert mögliche.«14 Natürlich besteht zwischen 
beidem ein Unterschied, doch ist dieser nicht dort zu suchen, wo 
ihn Aristoteles und seine mittelalterlichen Epigonen durch ihre 
Trennung von Sein und Wesen, Möglichkeit und Wirklichkeit, also 
durch Hinzufügung eines Prädikats glaubten, gefunden zu haben. 
Einem Ding Wirklichkeit zuzusprechen heißt nicht, auf seinen Be­
griff einzuwirken, sondern auf unsere Erkenntnis desselben, es also 
als Gegenstand unseres Denkens oder unserer Erfahrung zu be­
trachten.15 Brentano machte sich diese Lehre Kants, wie oben schon 
erwähnt, in seinen Metaphysikvorlesungen zu eigen, indem er den 
fiktionalen Charakter des Seienden im Sinne des Möglichen er­
kannte und dieses aus den Bedeutungen des Seienden im eigentli­
chen Sinne ausschloß.16

11 Ebda., S. 172.
12 Ebda., S. 172f.
13 Ebda., S. 173.
14 I. Kant, KrV, A600, B628.
15 Vgl. F.A. Lange, a.a.O., I, S. 174f.
16Vgl. hier Teil III, Kap. 7,§1.

294 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

Aristoteles' »Grundirrtum«, der auf die fehlende Unterschei­
dung von Subjektivem und Objektivem, Seiendem und Denken an 
das Seiende zurückzuführen ist, überträgt sich - so Lange - auf alle 
Gebiete seines Denkens und verdirbt es unwiderruflich. Dadurch 
werde die Auffassung der Form bzw. Endursache als Prinzip der 
Bewegung unbrauchbar, gemäß der Aristoteles die Seele als bewe­
gendes Prinzip des Körpers ansieht und - analog dazu - die Stel­
lung Gottes im Kosmos als Form und Zweck der Welt, als erste Ur­
sache aller Bewegung betrachtet. Dieser Fehler sei schließlich für 
dessen falsche Auffassung des Verhältnisses zwischen dem Ding 
und seinen Eigenschaften, d.h. zwischen Substanz und Akzidenzien 
verantwortlich. Die Substanz ist für Aristoteles das bestehende We­
sen der Dinge, das Akzidens eine zufällige Eigenschaft, die in der 
Substanz nur der Möglichkeit nach vorhanden ist. Auch hier verlas­
se Aristoteles das positive Forschungsgebiet, um sich auf Fiktionen 
zu berufen, die keine Entsprechung in der Wirklichkeit haben.
Die begriffliche Trennung von Substanz und Akzidens ist allerdings ein 
bequemes, vielleicht unentbehrliches Hilfsmittel der Orientierung, allein 
sobald man beginnt, sich etwas tiefer auf das Wesen der Dinge einzulassen, 
so muß man auch erkennen, daß alsdann der Unterschied zwischen Sub­
stanz und Akzidens ebenfalls schwindet. Zwar hat ein Ding gewisse Eigen­
schaften, die in einem dauerhafteren Zusammenhang stehen als andere; 
allein absolut dauerhaft ist ja keine, und im Grunde sind alle in beständi­
gem Wechsel. Faßt man nun einmal die Substanz als Einzelwesen, nicht als 
Gattung oder als ein allgemeines stoffliches Substrat, so muß man, um des­
sen Form ganz zu bestimmen, auch seine Betrachtung auf einen gewissen Zeit­
abschnitt beschränken, und innerhalb dessen alle Eigenschaften in ihrer 
Durchdringung als die substantielle Form und diese als das einzige Wesen 
des Dinges betrachten.

Spricht man dagegen mit Aristoteles von dem Begrifflichen (td n fjv Etwa) 
in den Dingen als ihrer wahren Substanz, so befindet man sich bereits auf 
dem Boden der Abstraktion. [...] Zu unserer Orientierung und für die prakti­
sche Behandlung der Dinge wird man die von Aristoteles mit meisterhafter 
Schärfe ausgeprägten Gegensätze des Möglichen und Wirklichen, der Form 
und des Stoffes, der Substanz und des Akzidens wohl niemals völlig ent­
behren können. Ebenso sicher ist aber, daß man in der positiven Forschung 
von diesen Begriffen immer irregeführt wird, sobald man ihre subjektive Na­
tur und relative Geltung nicht beachtet, und daß sie daher auch nicht die­
nen können, unseren Blick in das objektive Wesen der Dinge zu erweitern.17 

17 F.A. Lange, a.a.O., I, p. 176.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 295

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Diese kritischen Bemerkungen Langes, die prägnant die herkömm­
lichen Einwände empiristischer und positivistischer Seite gegen den 
Substanzbegriff zusammenfassen, können als einer der Beweggrün­
de für Brentanos Programm einer „Restaurierung" der Aristoteli­
schen Metaphysik angesehen werden, die diese von ihrem „meta­
physischen Ballast" befreien und sie in den Rang einer positiven 
Wissenschaft erheben will. Brentano ist bemüht, seine Zeitgenossen 
von der Aktualität der Aristotelischen Metaphysik zu überzeugen. 
Die Teil-Ganzes-Analyse spielt hierbei eine entscheidende Rolle, 
denn sie erlaubt eine an Aristoteles orientierte Kategorialanalyse, 
die aber frei von der spekulativen Bürde seiner Kategorienlehre ist: 
von den Begriffen Substanz und Akzidens, der hylemorphischen 
Theorie und der Akt-Potenz-Lehre.

§ 3. Die Teile als Auffassungsweisen des Ganzen

Der mereologische Gedanke ist integrierender Bestandteil der Phi­
losophie des Aristoteles. Dieser setzt die mereologische Analyse ein, 
um das organische Verhältnis zu veranschaulichen, das das Akzi­
dens mit der Substanz, die Potenz mit dem Akt, die Materie mit 
der Form verbindet. Dieses Verhältnis ist zwar korrelativ, der 
Schwerpunkt liegt aber immer auf Seiten des Ganzen, des Synthe­
tischen gegenüber dem Analytischen, des Formalen gegenüber dem 
Materiellen und Potentiellen. Aufgrund seines organischen Cha­
rakters kann das öXov keiner logischen Analyse unterzogen werden, 
die sich nach dem Kanon der binären Teilung richtet. Die analyti­
sche Betrachtungsweise, nach der sich die Teil-Ganzes-Beziehung 
reziprok verhält, muß vielmehr durch die synthetische ergänzt 
werden, die diese Wechselseitigkeit aufhebt, sie zumindest zufällig 
macht.

Brentano ist sich dessen vollkommen bewußt. Die Kategorien­
frage kann nicht mit bloßen sprachlogischen Mitteln gelöst werden. 
In seiner Dissertation hat Brentano den eigentlichen Grund dieser 
Unmöglichkeit aufgedeckt, der letztlich auf den Dualismus von 
Materie und Form im Synolon zurückgeht. Die ovma, in ihren man­
nigfachen Bedeutungen, erweist sich als instabiler, nicht genau be­
stimmter, also letztlich mehrdeutiger Begriff. Ihre Mehrdeutigkeit, 
durch die sie erstens im eigentlichen Sinne als Form, zweitens im 
uneigentlichen Sinne als Materie und drittens als Synolon von Ma­

296 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

terie und Form aufgefaßt werden kann, zeigt die ontologische In­
stabilität des Substanzbegriffs, der nur ansatzweise im Synolon die 
Kluft zwischen Universalem und Partikularem, zwischen Formalem 
und Materiellem aufzuheben scheint.18

Die Ergebnisse von Brentanos Analyse der Aristotelischen On­
tologie nähern sich somit den traditionellen Einwänden empiristi­
scher Seite gegen den Substanzbegriff des Aristoteles. Die Ver­
wendung mereologischer Begriffe erlaubt nun Brentano, die orga­
nische Seinsauffassung des Aristoteles beizubehalten, ohne sich da­
bei auf die Annahme metaphysischer Bestandteile wie Potenz und 
Akt, Substanz und Akzidens, Materie und Form, die den Dingen 
selbst immanent sind, zu stützen.19 Indem er die Teil-Ganzes- 
Begriffe des Aristoteles vom hylemorphischen Gedanken und der 
Akt-Potenz-Lehre befreit, kann er die Substanzanalyse durch eine 
Funktionsanalyse ersetzen - und zwar im Einklang mit der posi­
tiven Forschungsmethode, die auf eine allmähliche Rückführung 
der Dinge und Eigenschaften auf Relationen, auf Funktionsverhält­
nisse zielt.

Die von Brentano verwendeten Teil-Ganzes-Begriffe stammen 
aus der Tradition. Während die physischen Teile extensive Teile 
sind, stellen die logischen und metaphysischen intensive Teile, d.h. 
Aspekte, Momente, Merkmale dar. Sind erstere wirklich ablösbar, 
so sind die beiden letzteren bloß begrifflich oder »distinktionell«, 
d.h. durch distinctio rationis abtrennbar. Hierbei kann sich Brentano 
auf das begriffliche Korrelat konkret-abstrakt berufen, das er, wie 
schon erwähnt, dem englischen Empirismus entnimmt. Ein Den­
kinhalt (idea) ist dann konkret, wenn er selbständig, unabhängig 
von anderen Inhalten vorstellbar ist, und abstrakt, wenn er nur als 
Funktion von etwas Konkretem gedacht werden kann.

Brentano schließt sich somit der polemischen Haltung des Em­
pirismus gegen jegliche abstrakte Entitäten an. Dem „onto-logi- 
schen" Zugang zur Teil-Ganzes-Lehre stellt er einen „psycho-logi­
schen" zur Seite. Den Standpunkt des Aristoteles, der von der An­
nahme realer Bestandteile in den Dingen ausgeht, ersetzt Brentano 
durch eine Analyse der epistemischen Einstellungen, durch die sich 
die Dinge unserer Erkenntnis erschließen; die Teil-Ganzes-Lehre 

18 Vgl. hier Teil Iz Kap. 3.1.
19 Hinzu kommen Sein und Wesen, esse und essentia, gegen die Brentano schon in der 
»Transzendentalphilosophie« Stellung genommen hatte. Vgl. hier Teil III, Kap. 7, § 2.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 297

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

verliert dadurch den Charakter eines ontologischen Gerüstes und 
wird zu einem logisch-epistemischen Gefüge, das der Analyse der 
Erfahrung dient.

Für Brentano hat die mereologische Analyse die Aufgabe, die 
organische Seinsauffassung des Aristoteles anschaulich darzustel­
len. Während das Ganze, extensional betrachtet, seine Teile in sich 
einschließt, weisen die Teile, intensional betrachtet, wiederum einen 
Bezug zum Ganzen auf, von dem sie perspektivisch einen Aspekt 
hervorheben. Der Wechsel von der einen zur anderen Betrach­
tungsweise ist von einer unterschiedlichen intentionalen Einstel­
lung abhängig. Richtet sich die Aufmerksamkeit auf das Ganze, so 
werden zugleich - wenn auch nicht explizit - seine Teile miterfaßt; 
richtet sie sich hingegen auf einen Teil, dann bleibt der letzte Bezug 
des Aktes das Ganze, das sich in und durch den Teil zeigt. Somit 
erweist sich letztlich die ontologische Analyse subjektiv gefärbt. 
Das Seiende, feste vorprädikative Verankerung der Erfahrung, 
kann nur durch die Vermittlung des erkennenden Subjektes thema­
tisiert werden; dieses wirft auf das Ding Bestimmungen, die zwar 
in der Realität begründet sind, doch nur im Hinblick auf die inten­
tionalen Einstellungen des Subjektes präzisiert werden können.

Brentanos Ablösung der Teil-Ganzes-Lehre vom hylemorphi- 
schen Gedanken und von der Akt-Potenz-Lehre zieht eine unver­
meidliche Konsequenz nach sich. Der dynamische Charakter der 
Aristotelischen Ontologie wird auf gehoben, der sich in der Tendenz 
der Teile (als Materie oder Potenz) zeigt, sich als Ganzes (als 
EväpyEia) zu realisieren, und in der Tendenz des Ganzen, sich nicht 
nur teilweise, sondern vollkommen (als £vr£te%£ia) zu verwirkli­
chen. Brentanos Ontologie gestaltet sich als morphologische Analy­
se, die in rein deskriptiver Einstellung die möglichen Verbindungs­
weisen zwischen Teil und Ganzes statisch hervorhebt.

In dieser Phase seines Denkens entwickelt Brentano noch keine 
systematische Teil-Ganzes-Lehre. Seine Analysen scheinen eher die 
Grundpfeiler für solch eine Theorie bereitzustellen, die er erst Jahre 
später im Rahmen seiner »phänomenologischen« Untersuchungen 
entwickeln wird. Hierin geht Brentano über eine bloße Klassifizie­
rung der Teil-Ganzes-Verhältnisse hinaus und zielt auf die Hervor­
hebung der apriorischen Gesetzmäßigkeiten, die diesen zugrunde­
liegen. Seine Lehre mündet somit in einer allgemeinen Charakteri­
stik, einer Morphologie aller möglichen Teil-Ganzes-Verhältnisse - 
einem Gedanken, der auf Leibniz' mathesis universalis zurückgeht 

298 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

und in der neueren Philosophie zuletzt von Bolzano und Lotze auf­
gegriffen worden war.20

§ 4. Die physischen Teile

Die physischen Teile sind entweder Teile eines Kollektivs (Aggregats) 
oder eines Dinges. Das Kollektiv (z.B. eine Herde, ein Schwarm) 
kann rein willkürlich oder nach einem bestimmten Kriterium bzw. 
cum fundamento in re gebildet werden.21 In jedem Fall stellt es das 
Ergebnis einer kollektiven Denkverbindung dar und weist somit ei­
nen fiktionalen Charakter auf. Aus diesem Grund ist das Kollektiv 
im Unterschied zu seinen physischen Teilen nichts Reales. Beim Di- 
visivum, d.h. beim physischen Teil eines Dinges, verhält es sich ge­
nau umgekehrt. Als rein begrifflich bzw. fiktional ablösbarer Teil ist 
das Divisivum nichts Reales. Wird der divisive Teil auch wirklich 
abgelöst, so verwandelt er sich in eine reale Entität; in diesem Fall 
wird das Ding zu einem Kollektiv, zu einem Aggregat von realen 
Teilen und verliert dadurch seinen Realitätscharakter.22

Brentano führt bei seiner Klassifikation der physischen Teile ei­
nes Dinges eine Reihe von Unterscheidungen ein, die er der Traditi­
on entnimmt. Diese Teile können entweder »sich berührende Teile« 

20 Wahrscheinlich hat sich Brentano davon schon während seiner Studienzeit durch 
Trendelenburg anregen lassen. Vgl. F.A. Trendelenburg, „Über Leibnizens Entwurf 
einer allgemeinen Charakteristik", in: Historische Beiträge zur Philosophie, a.a.O., III, S. 
1-47. Dieser Text wird in Brentanos Handbibliothek aufbewahrt.
21 »Sie sind entweder Theile eines Collectivum oder einer Sache. Im ersten Falle kann 
das Collectivum <rein> willkuerlich zusammengerafft oder mit Bedacht, cum funda­
mento in re, verbunden sein wegen Aehnlichkeit z.B. alle (lebenden) Menschen, oder 
nach Beziehung zu einem als wirkende Principien (z.B. Viele die ein Schiff ziehn) 
coder umgekehrt z.B. Familie, die Murillo's> oder Zweck, oder wegen Wechselbezie­
hung wie beim Staat u.dgl. <noch gar mannichfach>.« M 96, Bl. 31995.
22 »In Betreff der physischen [Teile] unterliegt es wohl kaum einem Zweifel, dass wir 
sowohl Collectiva als Divisiva bilden, indem wir bald ein <was eigentlich> physisches 
<Ganze ist> wie einen Theil mit andern zusammenfassen, bald es wie eine Vielheit 
behandeln und seine Theile, als waeren sie ein Ganzes fuer sich, praecidiren. Fuers Er­
ste diene als Beispiel ein <Korn->Haufen, ein Sternbild. Fuers 2te die Hälfte eines ein­
heitlichen <ausgedehnten> Körpers, einer Zeit, einer Bewegung. Denn wollte man das 
Ganze als das Collectivum ansehn, so käme man wie frueher gezeigt worden zu un­
endlich Vielem unendlich Kleinem und andern undenkbaren Consequenzen. Was nun 
immer, sei es ein physisches Collectivum oder Divisivum, ist, verdient aus den ange­
gebnen allgemeinen Gruenden nicht den Namen eines realen Seienden.« Ebda., Bl. 
31964. Vgl. PeS I, S. 222ff.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 299

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

(in jenem weiteren Sinne, nach dem auch Leib und Seele sich berüh­
ren) sein oder »gemischte Teile«, wie etwa die Teile einer chemi­
schen Mischung. Sich berührende Teile sind die Teile eines Konti­
nuums, die sich wiederum in »coexistierende« (Teile eines Raum­
kontinuums) und »successive Teile« (eines Zeitkontinuums) gliedern. 
Sowohl die koexistierenden als auch die sukzessiven Teile können 
»homoiomere« oder »anomoiomere«, »gegliederte« oder »ungeglie­
derte« Teile sein.23

Die physischen Teile eines Dinges können außerdem »mate­
riale« und »formale Teile« sein. Von Materie und Form als meta­
physischen Bestandteilen eines Dinges ist hier aber keine Rede 
mehr. Die Unterscheidung stützt sich auf ein rein funktionales Kri­
terium. Das Lebewesen ist Grundlage für die Unterscheidung, denn 
in ihm tragen nicht alle Organe bzw. Glieder in gleichem Maße zur 
Funktionsweise des Ganzen bei. Die formalen Teile ordnen sich 
demnach hierarchisch je nach der Rolle, die sie im organischen Le­
ben spielen. Im engeren Sinne sind nur Herz und Gehirn formale 
Teile; im eminenten Sinne ist der »geistige Teil des Menschen«, also 
seine Seele, ein solcher Teil. Ein Analogon ist beim Kollektiv festzu­
stellen. Im staatlichen Organismus ist beispielsweise der einzelne 
Bürger ein materialer Teil, während Beamte, Kammern, Ministerien 
sowie der König zu den formalen Teilen gehören.24

Die physischen Teile können ferner »selbständig« oder »un-

23 Vgl. M 96, Bl. 31995.
24 »Ferner [unterscheiden sie sich] in materiale und formale Theile. Die erstem ganz 
willkuerlich geschieden, die letztem mehr cum fundamento in re. Die formalen un­
terliegen wieder Abstufungen. Sie sind integrirend oder nichtintegrirend. Integrirend 
ist ein Theil, dessen Mangel Verstuemmelung wäre. Nur wo Zweck ist, wie in den 
Organismen, können solche Theile sein. Aber auch hier nicht jeder formale Theil. Wer 
sich ein Haar beim Kam || men ausriss, wird nicht klagen, dass er zum Krueppel ge­
worden sei, und doch hat er einen formalen Theil <im weitem Sinn> verloren. Dage­
gen wem die Hand abgehauen wird. So steigt aber die Bedeutung der formalen Theile 
mit der wachsenden Wichtigkeit, und in einem noch hohem und engem Sinn sind 
daher jene Theile formal, an welche das organische Leben gebunden ist, z.B. Herz, 
Gehirn. Andere wie die Hand sind in diesem Sinne nicht formal.

NB. Zu den formalen Theilen des Menschen, und zwar als der von allen am mei­
sten formale gehört auch der geistige Theil des Menschen.

NB. Von den cmaterialen und> formalen Theilen in niederm und höherm Sinn 
gibt es Analoga auch bei den Collectivis. Im Staat ist z.B. ein Buerger ein materialer 
Theil, der König, die Kammern, das Ministerium, die Beamten, (ja in gewissem Sinn 
jeder Beamte) ein formaler. In der Kirche ähnlich Papst, Bischöfe, Priester, Laien; auch 
wohl ein einzelnes Bisthum. Im Haus, Dach, Fenster, Fundament u.s.w. Dagegen ein 
Stein in der Mauer ist s.z.s. bloss ein materialer.« Ebda., Bl. 31995,31997.

300 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

selbständig« sein. Selbständig ist jener Teil, der nach dem Ver­
schwinden anderer Teile weiterhin besteht; er ist das, was »indivi­
duell dasselbe bleibt, was frueher war, wenn auch incomplete«.25 
Solch ein Teil ist beispielsweise der erste Teil einer Zeit oder einer 
Bewegung in Bezug auf den ihm folgenden Teil, ein verstümmelter 
Körper sowie die Seele nach dem Tod in Bezug auf das konkrete 
Lebewesen als Einheit von Leib und Seele.26

Brentanos Klassifikationen gehen nicht über eine einfache in­
duktive Aufzählung hinaus. Sie erfolgen im Rahmen einer mor­
phologisch-deskriptiven Analyse der verschiedenen Klassen physi­
scher Teile, die in anschaulicher Weise durchgeführt wird. Ihr Ziel 
ist es, durch ein geeignetes Begriffsgefüge eine neue Grundlage für 
das traditionelle Leib-Seele- und Unsterblichkeitsproblem bereitzu­
stellen. Diesem Problem widmet Brentano in seinen Metaphysik­
vorlesungen aber keine besondere Aufmerksamkeit.27

Der Begriff des physischen Teiles spielt eine zentrale Rolle in 
Brentanos Analyse des Kontinuums. Diese Analyse, die Brentano im 
Rahmen seiner »Transzendentalphilosophie« durchführt, entwickelt 
er in engem Bezug zu der Analyse von Raum, Zeit und Bewegung. 
Sein Bezugspunkt bleibt hierbei die Aristotelische Lehre vom Konti­
nuum und, eng damit verbunden, die Widerlegung von Zenons Apo- 
rien. Brentanos Polemik ist allerdings auf Herbart gerichtet, der dem 
widersprüchlichen, durch die Erfahrung gewonnenen Begriff des 
Seins den Begriff des »Realen« als »absolute Position« entgegenstellt - 
eine Seinsauffassung, die nicht zufällig der eleatischen nahesteht.

Für Herbart, wie auch für Zenon, implizieren Raumausdeh­
nung und Zeitgeschehen einen Widerspruch. Denn das räumlich 

25 Ebda., Bl. 31998.
26 »Ferner unterscheiden wir selbständige und unselbständige Theile, und zwar bei 
ungegliederten und gegliederten Dingen. So ist der fruehere Theil einer Bewegung 
oder Zeit selbständig, der andre unselbständig. Der Geist des Menschen ist selbstän­
dig gegenueber dem Leib, nicht umgekehrt. Vielleicht auch wichtigere Organe des 
Organismus gegenueber unwichtigen. Denn es erscheint nicht gar wahrscheinlich, 
dass mit dem Ausreissen eines Haars oder dem Ablösen einer Hautschuppe, auch 
wenn das ganze Thier eine Einheit, der uebrige Theil eine individuelle <substantielle> 
Umwandlung erfährt.« Ebda., Bl. 31997.
27 Wie später Brentano in der Psychologie vom empirischen Standpunkt schreibt, bein­
haltet das Unsterblichkeitsproblem zwar physiologische, psychologische und meta­
physische Fragestellungen, bleibt letztlich jedoch ein überwiegend psychologisches 
Problem. Vgl. PeS I, S. 105ff. Man vergleiche hierzu das Ms. LS 22, das Brentanos aus­
führlichste Behandlung des Leib-Seele-Problems enthält.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 301

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Ausgedehnte und das zeitlich Andauernde setzen sich aus mehre­
ren Teilen zusammen, die nebeneinander angeordnet sind. Es ist 
vor allem die unendliche Teilbarkeit des Raum- und Zeitkontinu­
ums, die zum Widerspruch führt, da weder die einfachen Teile des 
Ausgedehnten noch die einzelnen Momente des realen Geschehens 
widerspruchslos denkbar sind.28 Herbarts Argumentation stützt 
sich, wie die des Zenon, auf eine Trennung von Gegebenem und 
Gedachtem, sinnlichem und noetischem Gegenstand. Die Aporie 
entsteht, indem sich das Gedachte vom Denken und dessen sinnli­
cher Grundlage ablöst. Nur durch diese Trennung kann die Bewe­
gung als Ansammlung unendlich vieler punktartiger Bewegungen 
gedacht werden, was unvermeidlich zur Aufhebung der anschauli­
chen, wirklichen Bewegung führt.

Aristoteles hebt die Paradoxien des Zenon auf, indem er die 
Bewegung organisch in Raum und Zeit einbettet. Diese Verbindung 
ermöglicht gerade das Kontinuum. Die strukturelle Homologie von 
Raum, Zeit und Bewegung erlaubt es, vom Raum- auf das Zeit- und 
Bewegungskontinuum zu schließen. Das Kontinuum betrifft näm­
lich die Physik und ist daher strukturell mit der Bewegung verbun­
den; es stellt kein weiteres Moment dar, das einfach zu Raum, Zeit 
und Bewegung als Grundformen der (pvcnq hinzukommt, sondern 
ist eine Struktur, die sie charakteristisch durchdringt.29

Aristoteles definiert das Kontinuum als »teilbar in immer wei­

28 Herbart faßt in seiner Metaphysik (Vgl. J.F. Herbart, Allgemeine Metaphysik nebst den 
Anfängen der philosophischen Naturlehre, a.a.O.) diese Untersuchungen in einem eigen­
ständigen Teil zusammen, der »Synechologie« oder »Lehre vom Stetigen« (ebda., III, 
S. 147-263), die der Ontologie folgt. Nach der Synechologie kommt dann die »Eidolo- 
gie« als Lehre der »Erscheinungen«. Herbarts Metaphysik ist somit in vier Teile geglie­
dert: 1. die Methodologie (sie befaßt sich mit den »Principien und Methoden«); 2. die 
Ontologie (sie hat »Sein, Inhärenz und Veränderung« zum Gegenstand); 3. die Sy­
nechologie (sie behandelt das »Stetige«); und 4. die Eidologie (die sich mit den »Er­
scheinungen« beschäftigt) (ebda., III, S. 384). Diesen vier Abteilungen folgen die »Um­
risse der Naturphilosophie«, also die Kosmologie.

In diesem Zusammenhang ist bemerkenswert, daß Brentano später die »synecho- 
logischen« und »eidologischen« Untersuchungen dem Grenzgebiet zwischen Transzen­
dentalphilosophie und Ontologie zuordnet, das er als »Phänomenologie« oder »Phä- 
nomenognosie« bezeichnet. Dieses Gebiet deckt sich weitgehend mit seiner »deskrip­
tiven Psychologie«. Vgl. hier Einleitung, § 5 und DP, S. 105-115. Über Brentanos Lehre 
vom Kontinuum siehe F. Brentano, Philosophische Untersuchungen zu Raum, Zeit und 
Kontinuum, aus dem Nachlaß mit Anmerkungen hrsg. v. A. Kastil u. eingeleitet v. S. 
Körner u. R.M. Chisholm, Hamburg: Meiner 1976 (Abkürzung: RZK).
29 Vgl. Phys., VI1, 231 b 18-232 a 22.

302 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

ter Teilbares«30 bzw. als aus Teilen zusammengesetzt, die selbst 
kontinuierlich und kontinuierlich miteinander verbunden sind.31 
Durch diese Bestimmung stellt er die Voraussetzungen in Frage, auf 
die sich die Paradoxien des Zenon stützen. Gegen Zenons atomisie­
rende Teilung des Ganzen, die die Wirklichkeit der Bewegung ver­
nichtet, betont Aristoteles die strukturelle Verbindung, die aus den 
einzelnen Momenten eines räumlichen oder zeitlichen Verlaufs eine 
einheitliche Wirklichkeit hervorbringt. Zenon geht von einer un­
endlichen Teilbarkeit aus. Sein Fehler besteht darin, daß er den 
Grenzen den gleichen Rang beimißt wie den begrenzten räumlichen 
oder zeitlichen Teilstrecken. Der Augenblick und der Punkt sind an 
und für sich ein Nichts; sie sind bloße Grenzen, anhand derer man 
Teilungen vornehmen kann. Das Kontinuum kann nicht aus un­
endlich vielen aktuellen Punkten oder Augenblicken bestehen; 
denn seine unendliche Teilbarkeit betrifft nur den Akt des Tren­
nens, der unendlich wiederholt werden kann. Dieser Trennungsakt 
betrifft eigentlich das Denken, gehört also zur votjoiq die den ope­
rativen und dynamischen Charakter des Unendlichen und des 
Kontinuums bedingt.

Eng mit der Frage nach dem Kontinuum verbunden ist diejeni­
ge nach der Bewegung bzw. Veränderung. Diese ist ihrer Natur nach 
ein Mittleres zwischen Einheit und Mannigfaltigkeit, etwas Unvoll­
ständiges, das nach Vervollkommnung strebt. Sie ist die Vervollstän­
digung eines Ganzen, das zwischen zwei Grenzen liegt. Als Mittle­
res zwischen absoluter Privation und vollkommen verwirklichter 
Form wird die Bewegung von Aristoteles als »unvollendete Wirk­
lichkeit (evEpyEia äTEÄifc)«32 bezeichnet, d.h. als »Verwirklichung ei­
nes Möglichen als Mögliches«,33 wobei »als« die Nichtreduzierbar­
keit des Möglichen auf das Wirkliche betont, zugleich aber die Be­
wegung als Übergangsform des ersteren zum letzteren deutet, und 
zwar nicht im Sinne einer »vollendeten Wirklichkeit (f’vreAe/eia)«, 
sondern eines sich in Verwirklichung Befindlichen (EvfyryEia).34 Da 

30 Siaiperov Ei$ aiei Siaiperä. Phys., VI1, 231 b 16.
31 Über Aristoteles' Lehre vom Kontinuum vgl. v.a. W. Wieland, Die Aristotelische Phy­
sik. Untersuchungen über die Grundlegung der Naturwissenschaft und die sprachlichen Be­
dingungen der Prinzipienforschung bei Aristoteles, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
21970, S. 278-316.
32 Phys., III2,201 b 31-2. Vgl. Metaph., IX 6,1048 b 29-35.
33 Phys., III1,201 a 10. Vgl. Metaph., XI9,1065 b 33.
34 Vgl. Phys., III1,201 a 30-b 5.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 303

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

die Bewegung einen Anfang und ein »Ende (z£2o£)« hat, das zu­
gleich als organische Vervollkommnung derselben gilt, erweist sie 
sich als etwas Diskontinuierliches, das nach Kontinuität und Ge­
schlossenheit strebt.35

Brentanos Analyse der Bewegung lehnt sich eindeutig an Ari­
stoteles an, dessen Definition der Bewegung als »unfertige Wirk­
lichkeit« er beibehält. Brentano verwendet ausschließlich die Begrif­
fe Teil und Ganzes, klammert aber die theoretische Grundlage - die 
Akt-Potenz-Lehre - aus, von der für Aristoteles diese beiden ab­
hängig sind. Daraus ergeben sich relevante Konsequenzen. Denn 
bei Aristoteles sind gerade Bewegung und Werden diejenigen kon­
stituierenden Momente der (pvaig, die das Kontinuum ausmachen. 
Dieses tritt nicht zu Raum, Zeit und Bewegung hinzu, sondern stellt 
immer das Ergebnis ihrer Interaktion dar. Der Begriff des Kontinu­
ums ist also relational und setzt eine Kombination von mindestens 
zwei jener Variablen (Raum, Zeit, Bewegung) voraus. Die Bewe­
gung und die sie charakterisierende Kontinuität haben deshalb für 
Aristoteles eine eindeutig ontologische Relevanz, da die Potentiali- 
tät der Teilung - obwohl sie mit der Denktätigkeit, mit der vorjcru; 
eng zusammenhängt - letztlich ontologisch begründet ist.36 Indem 
Brentano seine Mereologie von der Akt-Potenz-Lehre ablöst und 
das Mögliche zu den uneigentlichen Bedeutungen des Seienden 
verbannt, werden die Teilbarkeit des Kontinuums und letztlich die 
Bewegung selbst restlos auf die Denktätigkeit reduziert: Teilbarkeit 
und Bewegung sind also keine Momente mehr, die den Dingen 
selbst anhaften.

35 Vgl. G. Masi, a.a.O., S. 87.
36 In diesem Punkt scheint Aristoteles' Behandlung des Kontinuums zu Schwierigkei­
ten zu führen. Existiert die Unendlichkeit des Kontinuums nur potentiell, da sie im­
mer nur durch die Möglichkeit einer Teilung (bzw. der Hinzufügung bei Zahlen) be­
steht, dann kann die Potentialität des Unendlichen niemals zur Aktualität gelangen. 
Dies widerspricht der von Aristoteles im IX. Buch der Metaphysik dargelegten These, 
nach der man nur von einem Möglichen sprechen kann, das prinzipiell in die Wirk­
lichkeit überführbar ist. Diesbezüglich bemerkt Wieland (a.a.O., S. 293ff.), daß der 
Jüuo^^-Begriff, den Aristoteles in Phys., III 6 einführt, um die Unendlichkeit des Kon­
tinuums darzulegen, noch kein ontologischer ist, sondern der kinetische Begriff der 
5vvapig rov xogxeiv, d.h. der Fähigkeit, etwas zu erleiden. Dieser kinetische Dynamis- 
Begriff geht demjenigen des SvvapEt öv, also des Seienden in der Seinsweise des Mög­
lichen, voraus. Denn die Fähigkeit eines Dinges, etwas zu erleiden, stellt eine ihm spe­
zifische Seinsweise dar, die sich vom Ergebnis dieser Einwirkung her bestimmen läßt.

304 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

§ 5. Die logischen Teile

Brentano untersucht die »logischen Teile« im Zusammenhang mit 
dem traditionellen Problem der Definition. Die logischen Teile sind 
die »Teile der Definition«: So ist Farbe logischer Teil von Rot, Qua­
lität logischer Teil von Farbe, Figur logischer Teil von Kreis usw. 
Denn
nicht darum heißen sie logisch, weil die Logik von ihnen zu sprechen hat, 
vielmehr weil aus ihnen der Logos eines Dinges d.h. seine Definition be­
steht.37

Um den logisch-ontologischen Status der logischen Teile zu präzi­
sieren, greift Brentano auf den in seiner Dissertation dargelegten 
Unterschied zwischen synonymem und paronymem Prädikations­
verhältnis zurück. Während die paronyme Prädikation „quer" zwi­
schen Termini stattfindet, die unterschiedlichen kategorialen Reihen 
angehören, also zwischen einer akzidentellen und einer substanti­
ellen Bestimmung, entwickelt sich die synonyme Prädikation „ver­
tikal" zwischen Termen, die derselben kategorialen Kolumne ange­
hören (Gattung, deren Spezies und deren Individuen). Die Definiti­
on weist eben solch eine vertikale bzw. intrakategoriale Struktur 
auf, obwohl sie eigentlich keine Prädikation darstellt, sondern eher 
den komplexen Gegenstand eines einheitlichen, intuitiven Verstan­
desaktes. In jedem Fall weist sie eine organische Struktur auf, wobei 
alle ihre »Teile« derselben kategorialen Reihe angehören, also „ver­
tikal" in Bezug auf das »logische Ganze«, d.h. auf das Individuum 
einer Gattung, angeordnet sind.38
Die logischen Teile sind real eins [...]. Sie liegen alle in derselben Linie der 
Prädikation. Jede Differenz, wenn sie wahrhaft Differenz ist, enthaelt, wie 
schon Aristoteles mit Recht lehrte, den Gattungsbegriff in ihrem Begriffe, ist 
also der <betreffenden> Species gleich. Sie ist <also> logisch unselbständig 
gegenueber dem Theile, welcher ihre Gattung ist. Sie erscheint ihr gege- 
nueber nicht als ein anderer logischer Theil, der zu ihr hinzukäme, sondern 
als ein Ganzes, welches sie als Theil in sich begreift, den folgenden Diffe­
renzen und dem Individuum gegenueber erscheint sie dagegen als Theil in 
einem grösseren Ganzen. Darum ist auch die individuelle Differenz nicht 

37 M 96, Bl. 31567.
38 »Das logische Ganze ist ein Individuum einer Gattung. Ein logischer Theil ist jeder 
Theil seiner Definition, also Gattung, Differenz, weitere Differenz (Differenz der Dif­
ferenz) u.s.f. bis zur niedrigsten Allgemeinheit.« Ebda., Bl. 32001.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 305

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

als ein logischer Theil, sondern als das logische Ganze anzusehn, dem Indi­
viduum gleichzusetzen Die letzte specifische Differenz ist das letzte, 
was logischer Theil genannt werden kann, und dieses, wie gesagt, nur ge- 
genueber dem Individuum.39

Die logischen Teile sind Divisiva, d.h. bloß begrifflich unterscheid­
bare Teile des Ganzen (des konkreten Individuums), mit dem sie 
eine reale Einheit bilden. In logischer oder begrifflicher Hinsicht 
dreht sich aber das Verhältnis um. Hier ist die Spezies Teil der 
Gattung und das Individuum Teil der Spezies.
Die Differenz ist logisch <begrifflich> unselbständig gegenueber dem 
durch sie differenzirten clogischen Theile>, umgekehrt ist dieser von ihr 
logisch <begrifflich> selbständig. Nicht aber ist er ihr gegenueber real selb­
ständig, vielmehr gilt das von allen logischen Theilen, den allgemeineren 
wie den mehr besonderen, dass keiner von dem andern <und von dem 
Ganzen> real selbständig ist.40

Ontologisch betrachtet beinhaltet die Existenz des Individuums die­
jenige seiner Arten und Gattungen. In der Tradition hängt dies mit 
der Akt-Potenz-Lehre und mit der Theorie der Wesensbestimmun­
gen des Seienden bzw. seiner Quiddität zusammen: Ein Mensch ist 
deshalb ein Lebewesen, weil das Wesen des Lebewesens im Wesen 
des Menschen, in seiner Quiddität enthalten ist. In logischer Hinsicht 
dreht sich das Verhältnis um. Der wesentliche Unterschied besteht 
darin, daß eine Gattung ihre Arten nur potentiell in sich enthält.

Diese beiden Fälle spiegeln die oben schon dargelegte Unter­
scheidung zwischen »essentiellem« und »universellem Ganzen« 
wider. Das essentielle Ganze ist ein integrales Ganzes, also ein Gan­
zes, das in seiner individuellen Konkretheit betrachtet wird. Als 
solches kann es physisch in seine »physischen Teile« und logisch in 
seine »logischen Teile« gegliedert werden. Das universelle Ganze ist 
hingegen ein logisches Ganzes, d.h. ein Gattungsbegriff, der von 
seinen Arten und Individuen prädiziert werden kann. Man nehme 
das Beispiel „Mensch". In integraler Hinsicht ist er ein konkretes 
Ganzes, also dieser einmalige individuelle Mensch. Als solcher wird 
er weder von seinen Teilen - seien sie physische oder logische - 
prädiziert, noch werden diese von ihm prädiziert. Besser gesagt, die 

39 Ebda.
40 Ebda. Vgl. Bl. 31567: »Logische Teile sind begrifflich selbständig gegenüber dem logi­
schen Ganzen, und jeder Teil eines logischen Ganzen gegenüber ihm. Die Spezies ge­
genüber dem Individuum, die Gattung gegenüber der Spezies.« (Hervorhebung: M.A.)

306 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

logischen Teile eines integralen Ganzen können nur in konkreter 
Form prädiziert werden: Man wird nicht sagen, daß dieser indivi­
duelle Mensch ein Lebewesen ist, sondern, daß dieser individuelle 
Mensch dieses individuelle Lebewesen ist, nicht, daß Rot eine Farbe 
ist, sondern daß dieses individuelle Rot diese ebenso individuelle 
Farbe ist usw. Das integral verstandene Ganze besteht zwar aus 
Teilen, läßt sich aber nicht auf diese bzw. auf ihre Summe reduzie­
ren, da die Teile nur durch das Ganze und in ihm bestehen, als »Di- 
visiva« des Ganzen - um Brentanos Terminologie zu verwenden. 
Das universelle Ganze hingegen („Mensch" als Gattungsbegriff) ist 
als abstrakter Begriff immer von seinen Teilen (Artbegriffen und 
Individuen) prädizierbar.

In der mittelalterlichen Philosophie dient diese Unterschei­
dung dazu, die Ebene der Dinge von derjenigen der Begriffe abzu­
grenzen und somit die Kompositionsweise der Dinge von der be­
grifflichen Zusammensetzung zu trennen. Im Lichte dieses histori­
schen Hintergrundes ist Brentanos Analyse der logischen Teile zu 
deuten, denn sie ist darum bemüht, die ontologische Bedeutung der 
Definition jenseits ihrer rein logischen Betrachtung festzulegen. Von 
den logischen Teilen handelt zwar
die Logik in der Lehre von der Definition. Aber auch die Metaphysik und 
noch mehr dabei interessirt [sic!]. [...] Manche Frage wirft die Logik nicht 
auf, die die Metaphysik interessiren. Der Begriff der Definition im strengen 
Sinn, wie ihn der Metaphysiker anwenden muss, [ist] ihr eigentlich ver­
lorengegangen.41

Nachdem Brentano die metaphysische Relevanz der Definition und 
ihrer Teile festgelegt hat, setzt er sich mit dem traditionellen Uni­
versalienproblem auseinander, das er als Problem logischer Teile 
betrachtet. Obwohl Brentano den thomistischen Standpunkt in die­
ser Frage im wesentlichen für richtig hält, lehnt er dessen Bestim­
mung des Universale als unum aptum inesse multis ab, wobei er die 
bloß partielle Übereinstimmung des Universale mit dem logischen 
Teil betont.42 Denn solch eine Bestimmung betrifft das Universale 

41 Ebda., Bl. 32001.
42»[...] Universale [ist] nicht gleich principiell logischer Theil [...]. Unter Universale 
verstehn wir das, was <ein Ding welches einem einzelnen> den <einem> allgemeinen 
Begriffen entspricht, <und mit einem allgemeinen Namen bezeichnet wird>, wie ein 
Mensch, ein Thier, ein Baum, ein Pflanze, hoch, <ein Hohes>, breit, <ein Breites> u.s.f. 
Manche, auch solche, die auf dem richtigen Standpunkt stehn, wie Thomisten und 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 307

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

als Begriff zweiter Intention, also das »logisch (logice)« verstandene 
Universale.43 Gerade in der ungenügenden Abgrenzung der logi­
schen von den realen Verhältnissen erblickt Brentano die Quelle der 
zahlreichen Mißverständnisse und Verirrungen, die den Universali­
enstreit charakterisiert haben.

Brentanos Fragestellung ist folgende: Sind die sogenannten lo­
gischen Teile Divisiva oder Teile von Kollektiva? Ist die Definition, 
die den Xoyog des Dinges ausmacht, das Ergebnis einer äußerlichen 
Ansammlung logischer Teile, oder stellt sie ein Ganzes dar, dessen 
logische Teile bloß begrifflich unterscheidbare Momente sind? Bren­
tano wendet sich anfangs ganz entschlossen gegen die nominalisti­
sche Position,44 also gegen die These, nach der die Universalien blo­
ße Namen bzw. Namen bloßer Fiktionen sind. Prädiziert man etwas 
allgemein von einem Subjekt, so schreibt man diesem ein reales 
Prädikat zu; das Subjekt wird hierbei um eine konkrete Bestim­
mung bereichert und nicht modifiziert - wie etwa, wenn man sagt, 
etwas sei gedacht. Konsequent durchgeführt beinhaltet der Nomi­
nalismus die Aufhebung jeglichen Wissens, da er die Wissenschaft 
auf eine bloße konventionelle Präzisierung des Sprachgebrauchs 
reduziert.45

Die Auseinandersetzung mit dem komplementären realisti­
schen Standpunkt erfolgt in drei Etappen, die jeweils dem Platoni­
schen Realismus, dem Formalismus des Duns Scotus und dem ge­

dergleichen, definiren es anders: unum aptum inesse multis, allein dies ist, <wie mir 
scheint,> eigentlich nicht richtig, denn das, was dem Begriffe Baum z.B. entspricht, ist 
nicht unum aptum inesse multis, einen solchen Baum gibt es in allen Waeldern der 
Erde nicht. <Diese Ungenauigkeit vielleicht Mitschuld an den spaetern erneuerten 
Verirrungen und der Wiederkehr des Nominalimus>.« Ebda., Bl. 31962.
43 Vgl. hier Teil III, Kap. 8.1, § 4.
44 Der Nominalismus, nach dem es nur Individuen gibt, ist mit dem Reismus, für den 
nur Dinge existieren, nicht zu verwechseln. Während der Nominalist allgemeine En­
titäten verwirft, lehnt der Reist Ereignisse, Sachverhalte etc. ab.
45 »Dieser Nominalismus ist offenbar falsch und verwerflich. Wir || sagen, Sokrates sei 
ein Mensch und Fidel ein Hund und es leuchtet sogar unmittelbar und mit Evidenz aus 
den Vorstellungen selber ein, somit ist ein Mensch, ein Hund nicht bloss in unserm 
Verstände, sondern real wie Sokrates und Fidel es ist. Und zwar wird eine reale Be­
stimmung ausgesagt, nicht etwa wie wenn ich sage, es sei gedacht &c. <(Sie kann 
nicht ohne eine reale Umwandlung verloren gehn)>. [...] Der Nominalismus consequent 
durchgefuehrt, wuerde zur Aufhebung aller Wissenschaft fuehren. Die Wissenschaft 
<Anthropologie Zoologie Botanik &c.> waere nicht von Dingen, sondern von blossen 
Namen. <In neuerer Zeit extrem nominalistisch> Condillac. Hobbes: Die Wissenschaft 
der richtige Gebrauch der Worte. La Science est langue bien faite.« M 96, Bl. 31961f.

308 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

mäßigten Realismus bzw. Konzeptualismus des Thomas von Aquin - 
dem sich Brentano im wesentlichen anschließt - gewidmet sind. 
Der destruktive Teil von Brentanos Argumentation zielt auf die 
Widerlegung: 1) der Platonischen These einer realen Trennung der 
Universalien von den Individuen sowie der realen Identität des 
Universale, an dem mehrere Individuen teilhaben; 2) der These des 
Wilhelm von Champeaux einer realen Unterscheidung (nicht aber 
Trennung) des Universale vom Individuellen, zugleich aber der 
Identität des Universale in allen seinen Individuen; 3) der These des 
Duns Scotus einer formalen (nicht aber realen) Unterscheidung des 
Universale vom Individuum und der formalen (nicht aber realen) 
Identität des Universale in den Individuen. Im konstruktiven Teil 
seiner Untersuchung billigt Brentano die Thomistische These der 
realen Einheit des Universale mit dem Individuellen trotz ihrer di- 
stinctio rationis cum fundamento in re und der realen Verschiedenheit 
der Individuen, die am selben Universale teilhaben, trotz ihrer uni- 
tas rationis cum fundamento in re.

Das <Reale>, was dem Universale allgemeinen Begriff> entspricht, ist 
eben das, was auch einer individuellem Vorstellung entspricht. Sie unter­
scheiden sich nur distinctione rationis, <welche> cum fundamento in re 
<ist>, insofern die eine Natur von der Art ist, dass sie die bestimmtere und 
unbestimmtere <Auf->Fassung, und zwar gerade in diesen Begriffen er­
möglicht. Dementsprechend besteht zwischen dem <Verschiedenen^ was 
demselben Begriff entspricht, nur eine unitas rationis cum fundamento in 
re, bei realer Verschiedenheit.46

Auf dieser Basis kann Brentano zur Frage nach der Natur der logi­
schen Teile Stellung nehmen.
Da nun also Thomas Recht hat, so sind die praecidirten logischen Theile 
Divisiva. Das logische Ganze aber ist die res, welche (<nur> unbestimmt 
und logisch unvollstaendig) auch durch jeden universellen Begriff allein 
[...] erfasst wird.47

Die logischen Teile sind Divisiva des logischen Ganzen. Dies ist 
nichts anderes als das konkrete Ding, das in unbestimmter und lo­
gisch unvollständiger Weise durch seinen logischen Teil erfaßt 
wird, der somit das Ganze partiell, deshalb aber nicht uneigentlich 
oder inadäquat wiedergibt.

46 Ebda.z Bl. 31968.
47 Ebda., Bl. 31967.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 309

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

§ 6. Die metaphysischen Teile

In seiner Analyse über die metaphysischen Teile greift Brentano auf 
die in seiner Dissertation dargelegte kategoriale Struktur des Seien­
den nach Aristoteles zurück. Brentano beginnt mit einer Erläute­
rung des Ausdrucks »metaphysische Teile«.
Heissen ja auch die metaphysischen Theile nicht darum metaphysisch, weil 
von ihnen die Metaphysik handelt, sondern im Gegensatz zu den physi­
schen, welche, wenigstens soweit sie Theile von Substanzen sind - und die­
se gerade sind die vornehmsten - nur an körperlichen Wesen gefunden 
werden, während die metaphysischen, Substanz so wohl als Accidenzien, 
auch Geistern zukommen. Darum nennt man sie metaphysisch, wegen die­
ser grösseren Allgemeinheit, wie ja auch die Metaphysik die allgemeinste 
Wissenschaft ist, allgemeiner als die Physik, die bloss von dem Körperli­
chen handelt.48

Brentano formuliert hier schon in nuce das Husserlsche Projekt ei­
ner formalen Ontologie. Als Lehre vom Realen und seinen meta­
physischen Teilen stellt die Ontologie das Teil-Ganzes-Problem und 
die damit eng verbundene Frage nach den Abhängigkeitsverhält­
nissen ins Zentrum ihrer Forschung. Das Gebiet des Formalen im 
ontologischen Sinne beinhaltet das »Etwas überhaupt«, das Brenta­
no mit dem »Realen« gleichsetzt und den höchsten »materialen 
Gattungen« des Körperlichen und des Geistigen vorordnet.49

Die Quelle dieses Gedankens ist wiederum Aristoteles. Es 
wurde schon erwähnt, daß Aristoteles in der zitierten Textstelle aus 
dem IV. Buch der Physik das Substanz-Akzidens-Verhältnis unter 
das allgemeinere Teil-Ganzes-Verhältnis faßt.50 Brentano führte be­
reits in seiner Dissertation, ausgehend von den mannigfachen Be­
deutungen des Seienden in der Sprache, diese Vielfältigkeit auf das 
unterschiedliche Verhältnis der kategorialen Seinsbestimmungen zu 
jenem »Einen« zurück, auf das sie alle hinweisen und von dem sie 
untrennbar sind: zur xpcbvri ovaia. Alles, was in jeglichem Sinne ist, 
ist, weil es in ihr besteht, also ebenso viele Verhaltensweisen der 

48 Ebda., Bl. 31567.
49 Brentano kennt allerdings keine »materialen Ontologien«, keine apriorischen, den 
Gesetzen der formalen Ontologie folgenden Wissenschaften des Körperlichen und 
Geistigen. Mit dem Physischen und Psychischen beschäftigen sich die empirischen 
Wissenschaften Physik und Psychologie, die in der Skala der Wissenschaften vor die 
Metaphysik einzuordnen sind. Vgl. hier Teil II, Kap. 4, § 7.
50 Vgl. Phys., IV 3, 210 a 30. Vgl. hier Teil I, Kap. 3.1, § 7.

310 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

Substanz darstellt. Der mereologische Zugang zum Kategorienpro­
blem war also in nuce schon in Brentanos Dissertation vorhanden. 
Hierin mußte er sich aber mit der Mehrdeutigkeit des Aristoteli­
schen Substanzbegriffes auseinandersetzen, der einmal als Materie, 
ein anderes Mal als Form und schließlich als Synolon von Materie 
und Form gedeutet werden kann.51

Die Anwendung des mereologischen Instrumentes erlaubt 
Brentano nun einen neuen Zugang zu diesem Problem.
Die Substanz für sich allein ist nicht das, was das Ding ist, sondern die Sub­
stanz in Verbindung mit den andern metaphysischen Theilen. Wäre die 
Substanz für sich allein, was das Ding ist, so müßte ich auf die Frage: was 
ist Sokrates? antworten (können): die Natur eines Menschen. Nun aber 
antwortet jemand: ein Mensch. Er antwortet also nicht mit dem Abstrac- 
tum, welches die Substanz von den anderen metaphysischen Theilen prä- 
diziert fasst, sondern mit dem Konkretum, welches, wenn auch unbe­
stimmt, die andern Teile einbegreift. Vollständiger würde man also ant­
worten, wenn man alle Akzidenzien mit angäbe.52

In seiner Dissertation räumt Brentano nur dem Synolon einen festen 
Platz innerhalb der Substanzkategorie ein. Denn nur das Synolon, 
die npcDTTi ovata, gilt als Konkretes und Individuelles. Brentano be­
trachtet in seinen Metaphysikvorlesungen das Individuum weiter­
hin als Reales und Konkretes; dieses wird nun aber nicht mehr als 
Substanz, sondern als jenes »Ganze« aufgefaßt, von dem sowohl die 
Substanz als auch die Akzidenzien Divisiva, bloß begrifflich unter­
scheidbare Momente darstellen. Nur das Ganze ist ein Reales, ein 
Konkretes und Individuelles, während die »metaphysischen Teile«, 
einschließlich des »substantiellen Teiles«, das Ergebnis einer ab­
strahierenden Tätigkeit des Verstandes sind. Diese Abstraktion 
führt zu Fiktionen, die allerdings eine Begründung im Ding, im 
Ganzen haben (fictiones cum fundamento in re). Die Substanz wird 
nun weder als npcbvri ovaia, als individuelle Entität, die die Indivi­
duation ihrer Akzidenzien leistet, noch als eiSog oder Form des 
Dinges aufgefaßt, sondern wird zu einer abstrakten Entität, zu einer 
fictio, wenn auch cum fundamento in re.

Brentanos Distanzierung von Aristoteles erfolgt im Rahmen 
einer Auseinandersetzung mit der »nominalistischen« und »realisti­
schen« Auffassung des Substanz-Akzidens-Verhältnisses, die er ana­

51 Vgl. hier Teil I, Kap. 3.1z §§ 7-8.
52 M 96, Bl. 31985.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 311

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

log den entsprechenden Standpunkten in der Universalienfrage un­
terscheidet. Er stellt das Problem folgendermaßen dar: Sind die 
metaphysischen Teile Divisiva, oder ist das aus ihnen bestehende 
Ganze ein Kollektiv? Ist das Ganze ein »Ding« oder jeder einzelne 
Teil ein Ding, so daß die sich daraus ergebende Einheit eine bloße 
Fiktion ist? Der nominalistische Standpunkt betracht die metaphy­
sischen Teile als bloße »Phänomene«, als reine Fiktionen; die reali­
stische Position schreibt ihnen hingegen Realität zu.53

Als nominalistisch betrachtet Brentano 1) die Auffassung, nach 
der sowohl Substanz als auch Akzidenzien bloße Phänomene sind; 
2) die These, nach der die Akzidenzien bloße Erscheinungen sind, 
wobei die Unterscheidung zwischen Substanz und Akzidens mit 
Kants Trennung von Noumenon und Phaenomenon verwechselt 
wird; und 3) die Meinung, daß die Akzidenzien real sind, die Sub­
stanz hingegen bloße Fiktion ist. Brentano setzt sich vor allem mit 
der ersten Annahme kritisch auseinander, die für ihn exemplarisch 
in der Philosophie Herbarts zum Ausdruck kommt.

Für Herbart liegt einer der Hauptwidersprüche der Erfah­
rungswelt in dem »Ding mit vielen Eigenschaften«, also im Inhä- 
renzproblem. Dem einheitlichen Ding steht die Vielheit und Verän­
derlichkeit seiner Eigenschaften gegenüber, die die Einheit gefähr­
det, und uns zwingt, das Ding als bloße Erscheinung aufzufassen. 
Das gleiche gilt für jenes besondere Ding, das »Ich« genannt wird. 
Denn auch das Ich ist ein einheitliches Ding, das sich in der inneren 
Erfahrung als mannigfaltig und veränderbar zeigt. Der Begriff des 
Ich ist außerdem mit einem weiteren Widerspruch behaftet, der, 
wie oben schon erwähnt, seinen selbstbewußten Charakter betrifft.

Herbart löst den Widerspruch durch Rekurs auf seine »Metho­

53 »Unsre Frage ist also jetzt die: sind die metaphysischen Theile, die Essenzen, Prae- 
dicamente, Divisiva, oder ist das aus ihnen bestehende Ganze ein Collectivum? Ist das 
Ganze ein Ding und die <Vielheit der> Theile blosse Fiction, oder ist jeder Theil ein 
Ding und die Einheit des Ganzen eine Fiction? Mit andern Worten: Ist der Löwe etwas 
und die Natur, die Grösse, die Gestalt, der Zorn, der Ort u.s.w. des Löwen nichts (als 
eine fictio cum fundamento in re), oder ist jedes von diesen ein Ding, der Löwe aber 
kein Ding sondern nur eine Summe von Dingen, die ich nur im Verstand als ein neues 
Ding setze? Ist das Concretum ein Ding oder jedes Abstractum? Die Ansichten gehn 
hier wieder mehrfach auseinander, grossentheils in <einer gewissen> Analogie zu den 
verschiednen Fassungen der Universalien. [...] Man kann auch hier nominalistische 
und realistische Ansichten scheiden. Indem die einen die metaphysischen Theile <Ab- 
stracta wie Concreta> fuer blosse Erscheinungen, Phaenomena *wie Farbe, Ton* er­
klären, die andern ihnen Realitaet zuerkennen.« Ebda., Bl. 31969.

312 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

de der Beziehung«. Anstelle eines Dinges mit vielen Merkmalen 
setzt er eine Mannigfaltigkeit von absolut einfachen »Realen«, die 
miteinander nur äußerlich in Beziehung stehen. Das »Zusammen« 
und »Nichtzusammen« dieser »Realen« erklärt Mannigfaltigkeit 
und Veränderlichkeit der Erfahrungsgegenstände; hierbei handelt 
es sich aber um »zufällige Ansichten«, die die Einfachheit jedes ein­
zelnen Realen nicht antasten.

Herbarts Philosophie - so Brentano - gründet auf einem star­
ren Dualismus von Gegebenem und Gedachtem. Das Gedachte löst 
sich von seiner anschaulichen Grundlage ab und tritt dabei in Wi­
derspruch zu ihr. Somit vertritt Herbart letztlich eine verschleierte 
Form jenes Idealismus, gegen den er sich eigentlich richten wollte. 
Das Denken kann sich niemals vollkommen von seiner anschauli­
chen Grundlage ablösen.
Will man wie Herbart die Erfahrungsbegriffe in andre umsetzen, so fragt 
sich in welche? Doch wohl in solche, welche man ebenfalls aus der Erfah­
rung entnimmt. Was man bei Tag von sich weist, sucht bei Nacht wieder an 
sich zu bringen. Herbart thut dies, wie Hegel es gethan hat.54

Was schließlich das Ich anbelangt, so löst Herbart es in eine unbe­
stimmte Mannigfaltigkeit von »Realen« auf und widerspricht somit 
dem, was uns die innere Wahrnehmung mit absoluter Evidenz zeigt.

Gegen die nominalistische Auffassung Herbarts nimmt Bren­
tano den realistischen Standpunkt ein. Hierbei distanziert er sich 
aber von Aristoteles und Thomas. Die thomistische Position sieht 
Brentano im Vergleich zur Aristotelischen durch noch größere Feh­
ler behaftet, die für ihn auf einer unzulässigen Einmischung theolo­
gischer Fragestellungen in die ontologische Forschung gründen.55 

54 Ebda., Bl. 31970.
55 Brentano bezieht sich hier (ebda., Bl. 31971f.) vor allem auf die Überlegungen, die 
Thomas von Aquin in der quaestio 77 des dritten Teils der Summa theologica bezüglich der 
Transsubstantiation anstellt. Um die substantielle Verwandlung, die in der Eucharistie 
stattfindet, zu rechtfertigen, behauptet Thomas, die übrigen Akzidenzien haften der 
Substanz durch Vermittlung der Quantität an, die wiederum - miraculose, also durch 
göttlichen Eingriff - von der körperlichen Substanz getrennt werden kann. Diese »mira- 
kulöse« Intervention tastet die körperlichen Akzidenzien trotz erfolgter Transsubstan­
tiation nicht an: »Ad primum ergo dicendum quod accidens per se non potest esse 
subjectum alterius accidentis, quia non per se est. Secundum vero quod est in alio, 
unum accidens dicitur esse subjectum alterius, inquantum unum accidens recipitur in 
subjecto alio mediante, sicut superficies dicitur esse subjectum coloris. Unde, quando ac- 
cidenti datur divinitus ut per se sit, potest etiam per se alterius accidentis esse subjec­
tum.« Sum. theol., III, q. 77, art. 2 ad 1. »Et ideo relinquitur quod accidentia in hoc sacra- 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 313

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Der Lehre des Aristoteles, nach der allein die Substanz ein Seiendes 
im eigentlichen Sinne darstellt, während die Akzidenzien durch die­
se und in ihr bestehen, stellt Brentano die These entgegen, daß die 
Substanz zusammen mit ihren Akzidenzien ein konkretes und reales 
Ding ausmacht. Nur das konkrete Individuum ist real. Es ist jenes 
»Ganze«, an dem der Verstand durch Abstraktion »Teile« unter­
scheidet, die nur fiktional als selbständig gelten können. Diese The­
se - die Brentano bei seinen Zeitgenossen »überwiegend« vertreten 
sieht -56 faßt er folgendermaßen zusammen:
Die vierte Ansicht endlich ist die, dass Substanz sammt ihren Accidenzien 
ein einziges Ding sei, jene metaphysischen Theile aber nur durch Fiction 
des Verstandes wie besondre Dinge gesetzt werden. Diese Ansicht scheint 
mir sicher die richtige.57

Und weiter:
Die konkrete Substanz und das konkrete Akzidens sind nicht zwei Dinge, 
sie sind ein und dasselbe Ding, nämlich das metaphysische Ganze, nur in 
anderer und anderer Weise unvollständig gefaßt. Von ihnen kann ich aber 
auch sagen, das eine sei das andere, z.B. Sokrates sei groß, und ein Geist sei 
denkend (ein Denkendes).58

Somit ändern sich Natur und Bedeutung der traditionellen Katego­
rienlehre radikal. Sie wandelt sich vom metaphysischen zum epi- 
stemischen Gerüst, das einer Kategorialanalyse der Erfahrung dient. 

mento manent sine subjecto, quod quidem virtute divina fieri potest. Cum non effec- 
tus magis dependeat a causa prima quam a causa secunda, potest Deus, qui est prima 
causa substantiae et accidentis, per suam infinitam virtutem conservare in esse acci- 
dens subtracta substantia, per quam conservabantur in esse sicut per propriam cau­
sam, sicut etiam alios effectus naturalium causarum potest producere sine naturalibus 
causis; sicut corpus humanum formavit in utero virginis sine virili semine.« Ebda., art. 1.
56 »Besonders in unserer Zeit ist die Zahl derer wohl überwiegend, welche glauben, 
dass die Substanz sammt ihren Accidenzien ein einziges Seiendes sei, dass sie mit ih­
nen ein einheitliches Ganzes ausmache. In diesem Ganzen unterscheide nur unser 
Verstand> die Substanz und jedes <der> Accidenzien, wie er ja auch in dem einheitli­
chen Ausgedehnten und in der einheitlichen Bewegung eine Vielheit von <einander 
verschiedenener> Theilen unterscheide. Freilich ist die Weise der Theilung eine andre, 
diese sind quantitative, jene, wenn wir so sagen wollen, metaphysische Theile des 
Dinges. Wir kommen aber zu ihnen insofern in ähnlicher Weise, als wir das Ding zu­
nächst unvollständig erfassen und dann den Theil, wonach wir es erfassen, gegenüber 
den übrigen praecidiren. Es ist also nach dieser Ansicht diese Vielheit nicht in dem 
Dinge, wenn auch ihr Fundament in dem Dinge ist.« M 96, Bl. 31793.
57 Ebda., Bl. 31972.
58 Ebda., Bl. 31535.

314 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

§ 7. Brentanos Konkretismus

Der mereologische Zugang zur Kategorienfrage bringt somit eine 
bedeutende Abweichung von der Seinslehre des Aristoteles. Bren­
tano gibt die These einer realen Zusammensetzung des Seienden 
zugunsten des Prinzips der distinctio rationis auf, das die mannig­
faltige kategoriale Struktur der Wirklichkeit letztlich auf die Modi 
des Denkens zurückführt.

Brentanos frühe Aristoteles-Studien hatten diese Entwicklung 
schon vorbereitet. Die organische Einheit, die die akzidentellen 
Kategorien mit der ovma verbindet, kann nicht mit rein sprachlogi­
schen Mitteln erklärt werden. Die Aufgabe, logische und ontische 
Ebene, Wesensinvarianz und materielle Konkretheit zu verbinden, 
kommt der Psychologie zu, die jenen aufsteigenden Weg beschreibt, 
der von der aictöricjig zur voTjaig führt. Dieser aufsteigende Prozeß 
vermittelt zwischen der ursprünglichen Einheit und den mannigfa­
chen Bedeutungen, in denen sich jene Einheit entfaltet, zwischen 
dem in der Wahrnehmung noch undeutlich erfaßten Ganzen und 
dem abstrakten Universale, das analytisch strukturiert und in logi­
sche sowie metaphysische Teile durch die prädikative Tätigkeit der 
öiävoia gegliedert wird.

Die intentionale Seinsanalyse, die schon Brentanos frühe Ari­
stoteles-Studien eingeleitet hatten, wird nun im Rahmen eines er­
kenntnistheoretischen Horizonts erweitert, der der neuzeitlichen, 
vor allem empiristischen Tradition verhaftet ist. Gemäß dieser er­
kenntnistheoretischen Option deutet Brentano das Teil-Ganzes-Ver­
hältnis im Lichte des begrifflichen Korrelats von konkret und ab­
strakt: Konkret ist alles, was selbständig, abstrakt, was nur in Ver­
bindung mit bzw. als Funktion von etwas Konkretem gedacht oder 
vorgestellt werden kann. Denn nur im Denken ist das abstrakte Mo­
ment vom konkreten Ganzen ablösbar, da seine Beziehungen zu die­
sem wesentlich sind, also sein Dasein bedingen. Konkret ist hinge­
gen jedes Individuum; dieses ist insofern selbständig, als es nur äuße­
re Beziehungen zuläßt, solche also, die sein Wesen nicht verändern.

Diese veränderte Perspektive beinhaltet eine Distanzierung von 
jener analogen Seinsauffassung, die Brentanos frühe Auseinanderset­
zung mit der Frage nach den mannigfachen Bedeutungen des Sei­
enden bestimmt hatte. Nun tritt das komplementäre univoke Seins- 
verständnis in den Vordergrund. Nach Aristoteles wird das Seiende 
nur innerhalb einer Kategorie univok ausgesagt, während es sowohl 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 315

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

in intensionaler (von der Möglichkeit zur Wirklichkeit) als auch in 
paronymer Hinsicht (quer durch die Kategorien) eine verschiedene 
Seinsweise bezeichnet. Die univoke Auffassung läßt nur eine einzige 
Seinsweise zu, in diesem Fall das Reale oder Wirkliche; jedes andere 
sogenannte Seiende ist lediglich ein uneigentliches bzw. nur insofern 
ein Seiendes, als es auf etwas Reales zurückgeführt werden kann.

Gemäß Brentanos neuer ontologischer Einstellung betrifft das 
kategoriale Gerüst nicht mehr die innere Struktur der Dinge, son­
dern ihre Auffassungsweisen. Um der onto-logischen Analyse keine 
rein psycho-logische Bedeutung zuzuschreiben, betrifft die katego­
riale Struktur das Seiende, insofern dieses in intentionaler Beziehung 
zu den Auffassungsweisen des Subjektes steht. Die Substanz und 
die Akzidenzien verwandeln sich somit in »Divisiva«, in bloß ab­
strakt vom jeweiligen »metaphysischen Ganzen« unterscheidbare 
Momente. Zu dieser Revision seines ursprünglichen, von Aristoteles 
geprägten Standpunktes wurde Brentano wohl durch Leibniz' Kon- 
kretismus angeregt, den er später ausdrücklich als Vorläufer seines 
eigenen Reismus bezeichnen wird.59 Nach Leibniz erfassen wir nie 
isolierte, an einem unbekannten Substrat anhaftende Qualitäten 
oder Eigenschaften - wie Farbe, Wärme, Helligkeit etc. -, sondern 
immer ein concretum - etwas Farbiges, Warmes, Helles etc. -, also 
eine einzige Realität, die sich uns unter verschiedenen Aspekten 
zeigt.60 Der Substanzbegriff ist an sich leer; er ist nichts anderes als 

59 Vgl. PeS II, S. 163, 215. Vgl. hierzu auch A. Marty, Zur Sprachphilosophie. Die „logi­
sche", „lokalistische" und andere Kasustheorien, Halle a.S.: Niemeyer 1910, S. 92ff.
60 »Vielmehr kommt uns eher das Konkrete (wie die Eigenschaften gelehrt, warm, 
leuchtend) in den Sinn als die Abstraktionen oder Qualitäten, wie Wissen, Wärme, 
Licht (denn sie sind es, die im substantiellen Gegenstand sind, und nicht die Ideen), 
welche viel schwerer zu begreifen sind. Man kann sogar zweifeln, ob diese Akziden­
zien wahrhaft Seiende sind, da sie in der Tat oft genug nur Beziehungen darstellen. 
Wir wissen auch, daß die Abstraktionen die meisten Schwierigkeiten entstehen lassen, 
wenn man sie zerlegen will, wie die wissen, die mit den Spitzfindigkeiten der Schola­
stiker vertraut sind, deren dornigste Probleme mit einem Schlage verschwinden, wenn 
man nur die abstrakten Seienden verbannt und sich entschließt, nur auf ganz gewöhnli­
che Weise mit konkreten Ausdrücken zu sprechen und keine anderen Termini bei 
wissenschaftlichen Beweisen zuzulassen als solche, die substantielle Gegenstände 
darstellen. Das bedeutet also nodum quaerere in scirpo, wenn ich so sagen darf, und man 
stellt die Dinge auf den Kopf, wenn man die Qualitäten oder andere abstrakte Begriffe 
für das Leichteste und das Konkrete für etwas sehr Schwieriges hält.« G.W. Leibniz, 
Nouveaux Essais sur l'entendement huntain (1765), II, 23,1, in: ders., Philosophische Schrif­
ten, a.a.O., V, S. 202; dt. Übers. Neue Abhandlungen über den menschlichen Verstand, hrsg. 
u. übers, v. W. v. Engelhardt u. H.H. Holz, 2 Bde., Frankfurt a.M.: Insel 1961,1, S. 363.

316 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

ein Restbegriff, den man erhält, wenn man das Ding ohne seine Ei­
genschaften denkt. Doch die Unterscheidung, die Abstraktion, wird 
von uns selbst vorgenommen. Aus demselben Grund können auch 
die Akzidenzien nicht als Modi der Substanz aufgefaßt werden, 
sondern nur als Auffassungsmodi derselben.
Auch dies schien mir, da man gewöhnlich gegenteiliger Ansicht ist, einer 
besonderen Erwähnung wert zu sein, daß man beim sorgfältigen Philoso­
phieren nur Konkreta verwenden soll. Ich sehe, daß Aristoteles meist selbst 
so verfahren ist; die Begriffe noaov, noiov, rä npöq n sind eher in seinem 
Munde als ^oiöttjq axtaiQ oder, wenn man so sagen dürfte, Jtpog-
TivÖTTfc. Die Nachfolger entschuldigen dies, als sei es aus Mangel an Gei­
stesschärfe geschehen, und sie bilden sich ein, sie seien, so Gott will, scharf­
sinniger, wenn sie alles mit abstrakten Worten erfüllen. Dagegen weiß man 
ganz gewiß, daß jene Zügellosigkeit im Erdenken abstrakter Bezeichnun­
gen, die man doch durchaus beim Philosophieren entbehren kann, uns fast 
die ganze Philosophie verfinstert hat. Denn die Konkreta sind wirkliche 
Dinge, die Abstrakta sind keine Dinge, sondern Modi der Dinge. Die Modi 
sind aber nichts anderes als die Beziehungen des Dinges zum Verstand 
oder die Möglichkeiten [facultates] des Erscheinens.61

Anstelle der »mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristo­
teles« bleibt nur eine einzige echte Bedeutung des Seienden übrig. 
Nur das reale Ganze als individuell und konkret Bestimmtes ist ein 
Seiendes im eigentlichen Sinne. Die mannigfachen inneren Gliede­
rungen dieses Ganzen können nicht als ebenso viele Seiende gelten, 
sondern müssen von einer Analyse des Subjektes präzisiert werden, 
das sich in unterschiedlicher intentionaler Einstellung auf dieses richtet. 
Dasselbe Ding „ist,z ein anderes, je nachdem ob es nach diesem oder 
jenem seiner »Teile«, nach dieser oder jener perspektivischen Be­
trachtungsweise erfaßt wird. Anstelle mannigfacher Weisen, in de­
nen etwas ein Seiendes ist, treten mannigfache Weisen, in denen man 
etwas zum Gegenstand hat.

Was im eigentlichen Sinne „ist", ist das Ganze, das konkret 
und individuell bestimmte Ding, das sich perspektivisch einmal 
nach diesem, ein anderes Mal nach jenem metaphysischen oder lo­
gischen Teil erfassen läßt. So existiert nicht das Rote als solches oder 
die Röte, sondern nur das rote Ding, nicht die Ausdehnung, son- 

61 G.W. Leibniz, Dissertatio praeliminaris de alienorum operum editione, de scopo operis, de 
philosophica dictione, de lapsibus Nizolii (1670), in: ders., Philosophische Schriften, a.a.O., 
IV, S. 147; dt. Übers, in: G.W. Leibniz, Schöpferische Vernunft. Schriften aus den Jahren 
1668-1686, hrsg. u. übers, v. W. v. Engelhardt, Marburg: Simons Verlag 1951, S. 17.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 317

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

dem das ausgedehnte Ding, nicht die Natur des Menschen, sondern 
nur dieser konkrete Mensch, nicht die Vorstellung, sondern die vor­
stehende Person. Dasselbe gilt für die logischen Teile. Die Farbe als 
solche existiert nicht, sondern nur diese konkrete Farbe, also dieses 
individuelle Rot mit seiner individuellen Nuancierung. Logische 
und metaphysische Teile sind keine Seienden im eigentlichen Sinne, 
sondern övra cbg dZrjOeg, Fiktionen, die zwar ihre Begründung im 
Ding haben, aber nicht zu selbständigen Entitäten gemacht werden 
können. Sie sind Auffassungsweisen des Ganzen, lassen sich also auf 
die subjektiven Einstellungen reduzieren, durch die sich der Den­
kende auf ein in sich absolut univokes Reales richtet. Der an sich 
selbständigen, einheitlichen res steht eine Vielzahl von intentio­
nalen Einstellungen gegenüber, durch die das Ding dem Denken 
zugänglich wird.

Dies verdeutlicht nochmals die Inadäquatheit der Schemata, in 
die man durchwegs die Entwicklung von Brentanos Denken perio- 
disiert. Schon seit den frühen 70er Jahren hat Brentano die Grund­
züge seines ontologischen Reismus enworfen, der - laut einem Ge­
meinplatz der Brentano-Forschung - als Ergebnis einer »Kopemi- 
kanischen Wendung« erst Anfang dieses Jahrhunderts einsetzt.

§ 8. Ontologie und Psychologie

Das metaphysische Teil-Ganzes-Verhältnis ist doppeldeutig: Es ist 
zugleich ein- und ausschließend, analytisch und synthetisch, tran­
szendent und immanent. Denn wenn die Teile nur als Funktionen 
des Ganzen bestehen, braucht wiederum das Ganze seine Teile, die 
es nach unterschiedlichen Aspekten in Erscheinung treten lassen. 
Dieses Verhältnis hatte Brentano schon in seiner Dissertation the­
matisiert, um die organische und holistische Seinsauffassung des 
Aristoteles darzustellen. Das Seiende erweist sich bei Aristoteles als 
eine innerlich differenzierte und gegliederte Einheit, deren Univo- 
zität die Mannigfaltigkeit nicht ausschließt, sondern in sich trägt. 
Dies gilt sowohl in „horizontaler" Dimension, also hinsichtlich des 
analytisch-synthetischen Bezugs der Akzidenzien zur Substanz, als 
auch in „vertikaler" Dimension, die Sinnliches und Immaterielles ver­
bindet und somit eine Transzendenz beinhaltet, die sich nicht auf 
Kosten der Immanenz durchsetzt, sondern deren Ergänzung darstellt.

Diese Seinsauffassung des Aristoteles stützt sich aber auf das 

318 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XII: Die Kategorialanalyse des Konkretums

paronyme Verhältnis, das in sich instabil und theoretisch nicht ein­
deutig definiert ist. Dieses Verhältnis spiegelt wiederum jene eben­
so komplexe Beziehung wider, die Materie und Form, Potenz und 
Akt im konkreten Synolon verbindet. Selbst die Begriffe Teil und 
Ganzes, die Aristoteles hin und wieder verwendet, um die parony­
me Seinsstruktur zu beschreiben, erweisen sich letztlich als inad­
äquat, da sie an diesen theoretischen Hintergrund gebunden sind.

Indem Brentano die Begriffe Teil und Ganzes von dieser Bin­
dung befreit, erhält er flexible, deskriptive Instrumente. Der Begriff 
des Teiles wird nun von ihm nahezu ausschließlich als »Divisiv«, 
als bloß begrifflich unterscheidbares Moment verstanden. Das Gan­
ze versteht Brentano hingegen als konkretes Seiendes, das sich 
durch absolute Selbständigkeit auszeichnet. Faßt das Ganze, exten- 
sional betrachtet, die Teile in sich zusammen, enthält der Teil wie­
derum, in intensionaler Hinsicht, einen Bezug zum Ganzen, das er 
perspektivisch wiedergibt.

Dieser Sachverhalt kann in zweifacher Hinsicht thematisiert 
werden: psycho-logisch oder onto-logisch. In psychologischer Hinsicht 
wird das Ganze durch den Teil, das Konkrete durch das Abstrakte 
erfaßt. Das Denken richtet sich intentional durch den Teil auf das 
Ganze, das dabei bloß miterfaßt wird. Ontologisch dreht sich das 
Verhältnis um. Das, was im eigentlichen Sinne „ist", ist das Ganze, 
also das Konkrete, und seine Teile „sind" nur in uneigentlichem, 
fiktivem Sinne.

In einem Punkt bleibt aber Brentanos Kategorialanalyse der 
Aristotelischen tief verpflichtet. Sie findet in der teleologischen Di­
mension ihren letzten Horizont. Die Metaphysik gipfelt zwar für 
Brentano in der Theologie, deren eminentester Forschungsgegen­
stand Gott ist, doch ihren Abschluß findet sie in der Kosmologie. 
Gott selbst, obwohl er die Welt transzendiert, ist „Teil" derselben, 
da er als Pol der Transzendenz in jener organischen und holisti­
schen Seinsauffassung enthalten ist, die Brentano - wie auch Tren­
delenburg - von Aristoteles übernommen hat.

Jedes Seiende, jedes Reale, sei es physisch oder psychisch, kör­
perlich oder geistig, erweist sich somit als dem Kosmos verhaftet. 
Man kann also sagen, daß jedes Seiende »weltlich« ist, daß es das 
Merkmal der »Weltlichkeit« in sich trägt. Denn auch die kosmologi­
sche Dimension weist jenes Verhältnis wechselseitiger Implikation 
auf, das oben beschrieben wurde. Wenn die Welt in extensionaler 
Hinsicht jedes Reale umfaßt, so hat jedes Seiende - intensional be­

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 319

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

trachtet - einen Bezug zur Ganzheit der Welt, von der es seine Be­
deutung und Stellung im Kosmos erhält. Diese kosmologisch­
teleologische Dimension, die Physisches und Psychisches, Körperli­
ches und Geistiges in sich trägt, kann jene scheinbar paradoxe Si­
tuation erhellen, die jede ontologische Forschung beinhaltet. Zeigt 
sich das Seiende nur durch unsere intentionalen Einstellungen, die 
es zum Gegenstand haben, so setzen diese das Seiende als Seiendes 
voraus, als feste vorprädikative Verankerung der Erfahrung. In der 
teleologischen Struktur der Wirklichkeit spiegelt sich auf kosmolo­
gischer Ebene jenes intentionale Verhältnis wider, das Sein und 
Denken, Innen- und Außenwelt, zugleich trennt und verbindet.

Diesen inneren Horizont, den die metaphysische Forschung 
nicht thematisiert, doch stillschweigend voraussetzt, untersucht 
Brentano in seinem Hauptwerk Psychologie vom empirischen Stand­
punkt.

320 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Brentanos Teil-Ganzes-Lehre
	§ 2. Substanz-Akzidens vs. Teil-Ganzes
	§ 3. Die Teile als Auffassungsweisen des Ganzen
	§ 4. Die physischen Teile
	§ 5. Die logischen Teile
	§ 6. Die metaphysischen Teile
	§ 7. Brentanos Konkretismus
	§ 8. Ontologie und Psychologie

