
Wahrheit und Macht

Zur Kritik revolutionärer Subjektivierung

bei Marx und Stirner

Matthias Bohlender

»Das jetzige Geschlecht gleicht den Ju-

den, dieMoses durch dieWüste führt. Es

hat nicht nur eine neueWelt zu erobern,

es muß untergehen, um den Menschen

Platz zu machen, die einer neuen Welt

gewachsen sind.«

Karl Marx

 

»DerMenschmuß inUns hergestellt wer-

den, und gingen Wir armen Teufel da-

rüber auch zu Grunde.«

Max Stirner

1. Exposition: Lukács und die kommunistische Partei

In seinem 1976 erschienenen Essay zur Geschichte des »westlichen Marxis-

mus« hat Perry Anderson bekanntlich die These vertreten, dass sich in Folge

der gescheiterten Revolutionen nach dem 1.Weltkrieg in Mittel- undWesteu-

ropa eine neue politische und theoretische Formation innerhalb des marxisti-

schen Denkens herausgebildet habe. (Vgl. P. Anderson 1987) Dabei handelt es

sich um jenenwestlichenMarxismus, den Anderson nicht nur über die Gemein-

samkeit biographischer Daten der wichtigsten Protagonisten zu bestimmen

versucht, sondern vor allem über eine grundlegende thematische Verschie-

bung. Horkheimer, Adorno und Marcuse oder Lefebvre, Sartre und Althusser

sind Namen, die für Anderson diese neue Formation des westlichen Marxis-

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Wahrheit und Revolution

mus repräsentieren; sie mögen in ihren jeweiligen theoretischen und metho-

dologischen Konzeptionen kaum unterschiedlicher ausgerichtet sein, doch

was sie grundlegend eint und zusammenbindet, ist die mehr oder minder

ausgeprägte Abkehr ihres Denkens von der revolutionären Praxis des Marxismus.

Die Frage nach der Revolution, die Frage nach der Aktualität einer umfassen-

den gesellschaftsverändernden Praxis, die noch für die erste Generation des

Marxismus gleichsam das unmittelbare Zentrum ihres Denkens und Han-

delns war,1 findet sich bei den Autoren des westlichen Marxismus eigentüm-

lich verschoben gegenüber einemneuen ›Gravitationszentrum‹, das Anderson

nun in grundlegenden Fragen der Methodologie und Erkenntnistheorie aus-

machen zu können glaubt. Nicht ohne Bedauern schildert Anderson, wie der

westliche Marxismus sich von der politischen Praxis entfernt, aus den Arbei-

terschulen zurückgezogen und damit den Kontakt zur Arbeiterklasse verloren

habe. Die jeweiligen philosophischen Spezialsprachen der Autoren und die

damit vollzogene Akademisierung des Marxismus habe zweifelsohne einen

neuen Schub in Richtung einer Kritik des dogmatischen Sowjetmarxismus

gebracht; zugleich war dafür nun aber auch das Band zwischen Theorie und

Praxis, zwischen marxistischem Denken und einem revolutionären Proleta-

riat zerrissen.

Man mag über einzelne Aspekte dieser These streiten, aber zweifelsohne

hat Perry Anderson mit dem Blick auf die Verschiebung und Neuausrichtung

des (west-)europäischenMarxismus einen wichtigen Scheidepunkt in der Ge-

schichte desMarxismus hervorgehoben. Dabei rückt immer wieder ein Name

und ein maßgeblicher Text in den Brennpunkt, nämlich Georg Lukácsʼ Auf-

satzsammlung aus dem Jahr 1923: Geschichte und Klassenbewußtsein. Nach der

Niederschlagung der ungarischen Revolution im Wiener Exil verfasst, erfüllt

sie eine ganze Reihe von Kriterien, die Anderson als Ausgang für die grundle-

gende thematische Verschiebung innerhalb des Marxismus ausgemacht hat.

Insbesondere die neue Schwerpunktsetzung imHinblick auf die Methode des

historischenMaterialismus ist für Anderson deutliches Anzeichen für den da-

nach eingeschlagenen Pfad des westlichen Marxismus.

Aber lässt sich Geschichte und Klassenbewußtsein tatsächlich als eine Abkehr

von der revolutionären Praxis, vomKlassenkampf, und als eine Distanzierung

vom Proletariat lesen? Ohne Frage hat die Rezeption innerhalb der Kritischen

Theorie dazu beigetragen, die Aufsatzsammlung als einen philosophischen

1 Vgl. dazu die lebensgeschichtliche Studie zur ersten Generation des Marxismus von

Morina 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 119

und methodologischen Grundlagentext zu deuten. Man hat vor allem den

berühmten ›Verdinglichungsaufsatz‹ ins Zentrum gestellt,2 mit dem Ergeb-

nis eines stark sozialphilosophisch ausgerichteten Lukács, der schon früh die

Deformierung des zum Dogmatismus erstarrten Sowjetmarxismus erkannt

und eine kritische Gegenkonzeption als Korrektiv entwickelt habe. Allerdings

muss eine solche Rezeptionslinie von Lukácsʼ Geschichte und Klassenbewußtsein

äußerst selektiv verfahren. Sie muss einen zentralen Aspekt des gesamten

Buches, vielleicht sogar seine Grundproblematik übergehen. Diese Grund-

problematik wird besonders deutlich sichtbar im letzten Aufsatz des Buches,

der von Lukács, neben dem ›Verdinglichungsaufsatz‹, als Originalbeitrag her-

vorgehoben wird.

Weit davon entfernt, sich von der revolutionären Praxis abzuwenden,

führt Methodisches zur Organisationsfrage die Grundgedanken des gesamten

Buches zusammen, und zwar in Form einerTheorie der kommunistischen Partei.

Die Ausgangsfragen von Lukács lauten: Warum und woran sind die Nach-

kriegsrevolutionen und Räterepubliken gescheitert? Als die Revolutionen

begannen, die Wahrheit des Marxismus zu enthüllen, musste sich irgendwo

ein Mangel, ein Unvermögen eingeschlichen haben –mit fatalen konterrevo-

lutionären Folgen. Lukács will mit seinen Beiträgen weder einen westlichen

Marxismus begründen, noch will er – der bekennende Bolschewist und

Leninist – den Marxismus-Leninismus zurückweisen und verwerfen. Lukács

will nicht mehr und nicht weniger als den Mangel, das Unvermögen im

gegenwärtigen Marxismus ans Licht bringen mit dem politischen Ziel, die

bevorstehenden Kämpfe in Europa zum richtigen, revolutionären Ende zu

bringen.

Wo aber genau liegt für Lukács derMangel und das Unvermögen, das zum

Scheitern der Revolutionen führte? Schon in den ersten Sätzen wird der neu-

ralgische Punkt sehr klar benannt: Es war ein Mangel an Aufmerksamkeit für

die richtige Konzeption der kommunistischen Partei, eine ›Unbewusstheit‹,

wie Lukács schreibt, in der Auffassung von der Organisation des Proletari-

ats. Man hat bisher die Organisationsfrage lediglich als eine rein technische

behandelt und eben nicht »als eine der wichtigsten geistigen Fragen der Re-

volution« schlechthin (Lukács 2013: 471). Mit Blick auf die für ihn erfolgreich

vollzogene Revolution Lenins in Russland und dessen zentralistisch organi-

sierte Partei kritisiert Lukács vor allem die außerrussischen KPs für ihr Un-

vermögen, ihre eigene Rolle innerhalb des Revolutionsprozesses adäquat ver-

2 Vgl. dazu beispielsweise den Sammelband von Plass 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Wahrheit und Revolution

standen zu haben. Innerhalb des revolutionären Prozesses nämlich, schreibt

Lukács, ist die Organisation »die Form der Vermittlung zwischenTheorie und

Praxis« (ebd: 475). In der Theorie kann es ganz unterschiedliche Meinungen

geben, die durchaus friedlich neben einander bestehen können; in der Pra-

xis kommt es ebenfalls zu einer Vielzahl von komplexen Handlungsoptionen.

Aber erst im Bereich des Organisatorischen muss es zwangsläufig zur Klar-

heit einer Entscheidung kommen, und hier, in der zentralen Entscheidungs-

gewalt, hatten die KPs ihre unübersehbarenMängel. Doch Lukács geht in sei-

ner Bestimmung der Organisation und der Partei noch einen entscheidenden

Schritt weiter. Die kommunistische Partei ist für Lukács nicht nur eine po-

litische Vermittlungs- und Entscheidungsinstanz, sondern eine »selbständige

Gestalt des proletarischen Klassenbewußtseins« (ebd.: 508). Sie ist die geistige

und ethische Ausdrucksform des revolutionären Subjekts unter Bedingungen

einer gesamtgesellschaftlichen Revolution. Lukács vollzieht hier eine folgen-

schwere, aber durchaus konsequente Ethisierung der kommunistischen Partei.

Was genau heißt das?

Lukács geht in seiner Bestimmung der kommunistischen Partei von ei-

ner spezifischen sozialen Konstellation der Revolution und einer geistigen Ver-

fassung des Proletariats aus. In der künftigen Revolution muss im Hinblick

auf die soziale Zusammensetzung damit gerechnet werden, dass in ihr nicht

allein die Klasse des Proletariats involviert sein wird, sondern auch andere

Klassen und Bewegungen (Kleinbürger, Bauern, unterdrückte Nationen etc.).

Durch diese gemischte soziale Zusammensetzung der jeweiligen Akteure steht

die Revolution immer in der Gefahr, in eine nicht-proletarische oder gar in

eine Konterrevolution umzukippen. Es gibt also ein externes, sozialhistori-

sches Unsicherheitsmoment in der proletarischen Ausrichtung der Revolu-

tion. Und dieses Unsicherheitsmoment setzt sich im Proletariat selbst fort;

denn die geistige Verfasstheit des Proletariats – also: sein Klassenbewusstsein

– wird massiv affiziert von den anderen sozialen Schichten, von der Bour-

geoisie und der gesamten kapitalistischen Form der Vergesellschaftung. Die

Verdinglichungsstrukturen der kapitalistischen Warenproduktion beeinflus-

sen den Intensitätsgrad und die Homogenität des proletarischen Klassenbe-

wusstseins; sie produzieren »Abstufungen im Entwicklungsgang des Klassen-

bewußtseins« (ebd.: 503) und erzeugen ›Arbeiteraristokratien‹, opportunisti-

sche Gewerkschaften, individualistische Sekten und reformistische, sozialde-

mokratische Parteien, die eher auf eine ökonomische Entwicklung zur Revo-

lution warten. Das gravierendste und aktuellste Unsicherheitsmoment in der

Revolution ist für Lukács daher die »ideologische Krise des Proletariats« (ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 121

486). Die Revolution steht also im Moment ihrer Aktualität unter diesen bei-

den Unsicherheitsbedingungen, und es ist gerade die »ideologische Krise«,

die auf besondere Weise den Einsatz einer kommunistischen Partei erforder-

lichmacht. Diesemuss nicht nur hegemonial die anderen Klassen führen und

auf die proletarische Revolution hin ausrichten; sie muss vielmehr noch das

Klassenbewusstsein des Proletariats selbst ausarbeiten und entwickeln. Sie

muss das Proletariat zur Klasse befähigen und sie einer geistigen Prozedur der

kommunistischen Subjektivierung unterziehen. Denn:

»Einzelne Arbeiterschichten sind durch ihr ökonomisches Dasein ebenso-

wenig unmittelbar dazu vorherbestimmt, Kommunisten zu werden, wie der

einzelne Arbeiter als Kommunist geboren wird. Für jeden in der kapitalis-

tischen Gesellschaft geborenen und unter seinem Einfluß aufgewachsenen

Arbeiter ist ein an Erfahrungen mehr oder weniger schwerer Weg zurück-

zulegen, um in sich das richtige Bewußtsein über die eigene Klassenlage

verwirklichen zu können. Der Kampf der kommunistischen Partei geht um das

Klassenbewußtsein des Proletariats.« (Ebd.: 503; Herv. M.B.)

So wenig wie es eine einfache politische Mechanik der Revolution gibt, die

sich aus den ökonomischen Gesetzmäßigkeiten der kapitalistischen Gesell-

schaft ergibt, so wenig gibt es eine einfache geistige Mechanik der klassen-

bewussten Subjektformierung, die aus der bloßen sozioökonomischen Klas-

senlage der Arbeiter und Arbeiterinnen entspringt. Prinzipiell bleibt dieKlasse

des Proletariats zwar die Grundlage der Revolution – sie allein ist mit der welt-

geschichtlichen ›Sendung‹ beauftragt, das »Reich der Freiheit« zu verwirkli-

chen. Aber die Klasse des Proletariats ist nicht identischmit den konkreten, em-

pirischen Arbeitern und Arbeiterinnen, die inmitten des Klassenkampfes und der

genannten Unsicherheitsmomente stehen. Die Differenz ist eine Frage des

Klassenbewusstseins, also der umfassenden geistigen Verfassung der wirkli-

chen Arbeiter und Arbeiterinnen. »Man darf also niemals«, schreibt Lukács,

»den Abstand, der den Bewußtseinszustand selbst der revolutionärsten Ar-

beiter vom wahren Klassenbewußtsein des Proletariats trennt, übersehen.«

(Ebd.: 256) Diesen Abstand bestimmt die kommunistische Partei, sie ist es, die

den Klassenkampf in das Klassenbewusstsein der Arbeiter und Arbeiterinnen

hineinträgt, um den Abstand zu verringern und um das konkrete Klassenbe-

wusstsein auf das Niveau des zugerechneten wahren Klassenbewusstseins des

Proletariats zu heben. Für Lukács erwächst die zentrale Rolle der kommunis-

tischen Partei aus ihrer spezifischen Position und Aufgabe, die Lücke zwi-

schen den beiden Klassenbewusstseinszuständen zu schließen. Daher ist die

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Wahrheit und Revolution

Revolution nicht nur der Kampf des Proletariats »mit dem äußeren Feind,mit

der Bourgeoisie, sondern zugleich der Kampf des Proletariats mit sich selbst:

mit den verheerenden und erniedrigenden Wirkungen des kapitalistischen

Systems auf sein Klassenbewußtsein« (ebd.).

Es dürfte nun klar geworden sein, warum Lukács die Frage der Organisa-

tion nicht nur ins Zentrum der Revolutions- und Organisationstheorie stellt,

sondern sie im Grunde zum geistigen Zentrum des Marxismus schlechthin

machen konnte. Die kommunistische Partei ist nicht nur der Ort, an dem

taktisch die jeweiligen Richtungen und Aktionen im Klassenkampf vorgege-

ben werden; sie ist nicht nur die Instanz, die die politische Führung der nicht-

proletarischen Klassen übernimmt und entsprechende Allianzen schmiedet;

sie ist vor allem und in erster Linie eine spezifische Praxis der kommunistischen

Subjektivierung. Durch sie verwandeln sich unter den gegebenen kapitalisti-

schen Verdinglichungsstrukturen die empirischen Arbeiter/-innen-Subjekte

in kommunistische Proletariats-Subjekte; erst mit der Partei ist es möglich,

einen umfassenden Bewusstseinswandel, eine geistige Konversion zu vollzie-

hen, die einen entscheidenden Schritt in Richtung auf das »Reich der Frei-

heit« erbringt. Diese Konversion ist schon allein deshalb für Lukács notwen-

dig, weil die Verwirklichung der Freiheit notwendig an den Untergang des

von der kapitalistischen Gesellschaft erzeugten ›Menschenschlags‹ gebunden

ist. Mit einem unüberhörbar messianischen Unterton zitiert Lukács aus Marxʼ

Klassenkämpfe in Frankreich: »Das jetzige Geschlecht, sagt Marx, gleicht den

Juden, die Moses durch die Wüste führt. Es hat nicht nur eine neue Welt zu

erobern, es muß untergehen, um den Menschen Platz zu machen, die einer

neuen Welt gewachsen sind.« (Ebd.: 492)

Wie aber muss nun eine kommunistische Partei beschaffen sein, damit

sie im Vollzug des Klassenkampfes innerhalb der kapitalistischen Gesell-

schaft diese umfassende Konversion von Arbeitern und Arbeiterinnen in

Kommunisten und Kommunistinnen und am Ende sogar unter Beseitigung

ihrer selbst in klassenlose Subjekte in die Wege leiten kann? Man muss

sich, sagt Lukács, die Partei als eine Organisation ›höheren Typs‹ vorstellen,3

nicht zu verwechseln mit den klassischen bürgerlichen oder sozialdemokra-

tischen Parteien, die eine mechanische Trennung von Parteiführung und

3 Lukács lehnt sich stark an Lenins Parteikonzeption an. Seine Bewunderung für das

politische ›Genie‹ Lenin hat Lukács nur ein Jahr später, 1924, in seiner kleinen Lenin-

Monographie manifestiert. Ich komme am Ende meines Beitrags noch einmal auf Le-

nin und die kommunistische Partei zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 123

Massenmitgliedschaft institutionalisiert haben. Diese Trennung ist nur die

maschinenhafte und bürokratisch-verkrustete Fortsetzung der Rationali-

sierung und Verdinglichung in der kapitalistischen Warenwelt. Stattdessen

bestimmt Lukács die kommunistische Partei als eine geistig-moralische Ein-

heit, als einen ›Gesamtwillen‹, dem sich alle Parteimitglieder unterzuordnen

haben. In ihrem Zentrum steht die wohlverstandene ›Disziplin‹, die die

Einheit, Entscheidungskraft und Führungsstärke der Partei gewährleistet:

»Die Einheit dieser Momente ist die Disziplin. Nicht nur, weil bloß infolge ei-

ner Disziplin die Partei zu einem aktiven Gesamtwillen zu werden fähig ist

[…]. Sondern weil gerade die Disziplin auch für den Einzelnen den ersten

Schritt zu der heutemöglichen […] Freiheit bedeutet, die in der Richtung auf

die Überwindung der Gegenwart geht.« (Ebd.: 493)

Die Disziplin des Einzelnen gegenüber dem Gesamtwillen ist demnach schon

die erste prozedurale Form oder Weise, sich in die künftige Freiheit einzu-

üben. Lukács spricht sogar noch klarer vom »bedingungslosen Aufgehen der

Gesamtpersönlichkeit eines jeden Mitgliedes in der Praxis der Bewegung« als

dem »einzig mögliche[n] Weg zur Verwirklichung der Freiheit« – und zwar

jedes einzelnen Parteimitgliedes »für sich selbst« (ebd.: 497).

An dieser Stelle muss man sich als Leserin davor hüten, vorschnell den

gesamten Gedankengang von Lukács beiseitezuschieben, weil man hier –

mitten in der Ausarbeitung einer Emanzipations- und Befreiungslehre –

einer ungeheuerlichen Legitimation autoritärer Herrschaft beiwohnt. Es

lohnt sich, das gesamte Argument noch einmal anzuschauen: Die einzelnen

Arbeiter und Arbeiterinnen besitzen aufgrund ihrer allgemeinen Klassenla-

ge lediglich die objektive Möglichkeit, ein proletarisches Klassenbewusstsein

auszubilden und zu einem revolutionären kommunistischen Subjekt zu

werden, denn sie unterliegen ihren jeweiligen empirisch-psychologischen

Erfahrungen, die als Effekte der kapitalistischen Verdinglichung auf ihre

Gesamtpersönlichkeit einwirken. Sie können daher inmitten der Revolution

schwanken, unsicher und lethargisch werden, sich sogar auf die falsche Seite

schlagen. Das bezeichnet Lukács als die ›ideologische Krise des Proletariats‹,

die das zentrale Unsicherheitsmoment innerhalb der Aktualität der Revolu-

tion darstellt. Da es nun für Lukács auch in einer revolutionären Situation

keine Spontankonversionen gibt und man nicht als Kommunistin geboren

wird, muss es eine Praxis, eine institutionalisierte Prozedur, ein Dispositiv

geben, das es unter den Bedingungen kapitalistischer Vergesellschaftung

ermöglicht, die Arbeiter und Arbeiterinnen in ihrer Gesamtpersönlichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Wahrheit und Revolution

zu ermächtigen, ein wahrhaft kommunistisches Subjekt zu werden. Dieses

Dispositiv ist die kommunistische Partei. Die Partei ist so etwas wie ein

Sicherheitsdispositiv gegen die ›ideologische Krise des Proletariats‹, und sie

ist zugleich eine Art Pastorat, eine ethische Führungsinstanz innerhalb einer

kapitalistischen Welt, die die geistige Verfassung der Arbeiter/-innen-Klasse

angreift.4 Soweit zunächst also die Rechtfertigung der Macht der Partei.

Doch nun verschärft Lukács das Argument: Der Kampf ums proletarische

Klassenbewusstsein endet nämlich nicht an den Eingangspforten der Partei,

d.h. die Verunsicherungspraktiken der kapitalistischen Verdinglichung affi-

zieren nicht allein die geistige Verfassung der Klasse, sondern dringen auch

tief ins Innere der Partei selbst ein – beispielsweise mit falschen Vorstellun-

gen von Zentralismus, Freiheit, Demokratie, Individualität etc. Das heißt

nun aber, dass auch innerhalb der Partei, solange der Kapitalismus besteht,

»organisatorische Vorkehrungen und Garantien gesucht und gefunden werden

[müssen], die geeignet sind, den verderbnisbringenden Folgen dieser Sachla-

ge entgegenzuarbeiten, ihr unvermeidliches Auftreten sofort zu korrigieren,

die dadurch entstandenen Auswüchse auszumerzen« (ebd.: 513).

War die kommunistische Partei ein Sicherheitsdispositiv für die Klasse

und eine bestimmte pastorale Praxis, so erscheint nun die Disziplin als erste

und vornehmste Vorkehrung oder Technologie innerhalb der Partei, um das kom-

munistische Subjekt vor einem Rückfall ins verdinglichte Bewusstsein zu be-

wahren.Neben derDisziplin erwähnt Lukács noch drei weitere dieser Vorkeh-

rungen: 1. Die Mobilisierung der Parteimitglieder »in ihrer Gesamtpersön-

lichkeit« (ebd.) zur dauernden Parteiaktivität. Das kommunistische Subjekt

bildet eine existenzialistische Beziehung zum Gesamtwillen der Partei aus,

indem es an allen Aktivitäten in den unterschiedlichsten Phasen des Klassen-

kampfes beteiligt wird; nur durch ein solches permanentes Aktivierungsverfah-

ren wird es ein kämpfendes, ein Parteisubjekt. 2. Eine »gesunde, die Aktions-

fähigkeit steigernde Selbstkritik« (ebd.: 509) ist ein weiteres Korrektivprin-

zip, ein Wahrheitsverfahren, das es dem Parteisubjekt ermöglichen soll, seine

Fehler gegenüber dem Gesamtwillen zu gestehen; nur die Geständnisproze-

dur führt in die Partei und zum Subjektstatus zurück. 3. Die »Säuberung«

(ebd.: 516) ist dann die letzte Vorkehrung gegen das Eindringen des kapitalis-

tischen Geistes ins Innere des kommunistischen Gesamtwillens. Es handelt

4 Zu den beiden hier an Foucault angelehnten Begriffen des »Dispositivs« und des »Pas-

torats« als einer »Regierung der Seelen« verweise ich grundlegend auf Lemke 1997:

68 ff. und 151 ff.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 125

sich hierbei um ein spezifisches (Selbst-)Reinigungsverfahren der Partei, das von

Zeit zu Zeit durchgeführt werden muss, um die korrupten, bürokratisierten,

»von den Massen entfremdeten und revolutionär unzuverlässigen Elemente«

(ebd.) auszuscheiden.

Mit den Hinweisen auf diese Vorkehrungen und Verfahren, die die Partei

etablieren muss, um für sich selbst das proletarische Klassenbewusstsein auf

höchstem Niveau zu halten, gesteht Lukács im Grunde ein, dass das Aus-

gangsproblem nicht gelöst ist; es ist lediglich ins Parteiinnere verschoben

worden: Auch die kommunistische Partei ist von dieser kapitalistischenWelt!Und die

»ideologische Krise des Proletariats« setzt sich fort in einer möglichen ideolo-

gischen Krise der kommunistischen Partei selbst und damit ins Herz des proleta-

rischen Klassenbewusstseins. So wie die empirischen Arbeiterinnen und Ar-

beiter unter den kapitalistischen Verdinglichungsstrukturen im Grunde per-

manent darin gestört oder abgelenkt werden, ein revolutionäres Klassenbe-

wusstsein auszubilden, so steht auch die tatsächliche, empirische kommunis-

tische Partei unter dem Einflussbereich des verdinglichten Bewusstseins und

schwebt unter der dauerhaften Gefahr, nun ihr gegenüber den Arbeiterinnen

und Arbeitern weiterentwickeltes proletarische Klassenbewusstsein zu verlie-

ren.Damit aber bleibt prinzipiell das Unsicherheitsmoment, aufgrund dessen

die Partei als ethisch-politischer Gesamtwille des Proletariats gegründet und

mit entsprechender Machtfülle ausgestattet wurde, erhalten. Ja, das Fatale

und geradezuMonströse dieser gesamten Argumentation – denkt man an die

Stalinʼschen Säuberungen der 1930er Jahre –, besteht darin, das höchste Si-

cherheitsdispositiv der proletarischen Macht in einen prinzipiell unsicheren

Ort verwandelt zu haben. Auch wenn Lukács nun von erhöhten ethischen An-

forderungen oder höheren Ansprüchen spricht, die die Partei bei der Auswahl

ihrer Mitglieder anlegen muss, so gibt es keine Garantien, dass nicht der Ge-

nosse Lukács, ja nicht einmal die Genossen Trotzki, Bucharin, Sinowjew etc.

bei der nächsten politischen Säuberung der Partei als »unzuverlässige Ele-

mente« ausgeschieden werden.

Sicherlich war Lukács nicht der Einzige, der zu dieser Zeit die Wahrheit

des Marxismus mit der Macht der kommunistischen Partei derart eng ver-

knüpft hat. Aber er hat diese Verknüpfung auf die spezifische Ausgangspro-

blematik einer ideologischen Krise des Proletariats gegründet, die wiederum das

Ergebnis einer durchaus materialistischen Analyse und Kritik der kapitalis-

tischen Vergesellschaftung darstellte. Es ist also eine spezifische Problema-

tisierung, die Lukács dazu geführt hat, der kommunistischen Partei einen

exzeptionellen Status zu verleihen, sie mit entsprechenden Wahrheits- und

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Wahrheit und Revolution

Machtprozeduren auszustatten. Bei dieser Problematisierung handelt es sich

um die Frage, auf welche Weise es möglich ist, unter den gegebenen kapi-

talistischen Verdinglichungsstrukturen, aus der empirischen Vielzahl von Arbei-

terinnen und Arbeitern ein revolutionäres mit proletarischem Klassenbewusstsein aus-

gestattetes kommunistisches Klassensubjekt zu bilden. Alles hängt davon ab, diesen

Bildungsprozess nicht als einen notwendigen Automatismus (ökonomische

Klassenlage) und auch nicht als einen zufälligen Spontaneismus (Massenauf-

stand etc.) zu begreifen. Es gibt zwar eine Neigung der empirischen Arbei-

ter/-innen-Klasse, vom bloßen Objekt der kapitalistischen Gesellschaft zum

befreienden Subjekt/Objekt der Geschichte zu werden. Aber das reicht nicht

zur erfolgreichen Revolution. Die Arbeiterinnen und Arbeiter müssen in die-

ser gesamten Konzeption selbst eine Verwandlung vollziehen, sie müssen ein

Bewusstsein, eine Klarheit ihrer selbst über das, was sie tun, über ihre revolutio-

näre Subjektivität entwickeln und erlangen. Sie müssen erst zu Wahrheitssub-

jekten5 des Kommunismus werden; nur dann haben sie die vielbeschworene

Reife, als Proletariat zu handeln.

Vielleicht auch deshalb,weil er erneut aufHegel zurückgreift, stellt Lukács

die Frage nach dem Bildungsprozess jenes Subjekts, das von Marx bis Lukács

und Folgenden die geradezu welthistorische Bürde auferlegt bekommt, sich

selbst und die gesamte Gesellschaft zu transformieren. Aber wie ist es mög-

lich, welche Bedingungen, Praktiken und Prozeduren ermöglichen es, ein sol-

ches Wahrheitssubjekt zu werden? Und was ist der Preis dafür, dass man in

diesen Bildungsprozess eintritt und Zugang zur Wahrheit erhält – dass man

also nicht nur die Wahrheit erkennt, sondern als Subjekt in einen Zustand des

Wahren eintritt?6 Das Besondere, das Radikale und auch Moderne an Lukács

ist, dass er diese Fragen erneut aufgreift und versucht, zu Ende zu denken;

das Fatale daran ist, dass er am Ende nicht nur bei einem totalen Subjekt (›Pro-

letariat‹), sondern auch bei einer totalen Institution (›kommunistische Partei‹)

landet, die mit ihren Machtprozeduren, ihren Verfahren und Vorkehrungen

gerade jene vermeintlichenWahrheitssubjekte zerstört, die sie bilden und be-

fähigen will. Der Bildungsprozess jenes Wahrheitssubjekts, das den Namen

5 Zum Begriff des »Wahrheitssubjekts« siehe Foucault 2004: 32 ff. und 50 ff. sowie Fou-

cault 2014: 118 ff.

6 Lukács spricht davon, dass »diese Erkenntnis eine gegenständliche, struktive Veränderung

amObjekt ihrer Erkenntnis [vollbringt]« (Lukács 2013: 353), dass demnach die Erkenntnis

nicht allein ein kognitiver oder logischer Akt der Einsicht in eine propositionaleWahr-

heit ist, sondern ein Akt des Wahr-Werdens des Subjekts oder des Subjekt-Werdens

der Wahrheit.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 127

›Proletariat‹ trägt, führt nicht in die Emanzipation und Befreiung der Arbei-

ter/-innen-Klasse, sondern vielmehr in die Errichtung einer Apparatur, die im

historisch-politischen Vollzug dieses Bildungsprozesses in diesen selbst eine

Reihe von Machtprozeduren einschreibt und sich dabei zu einem beispiello-

sen Gewalt- und Herrschaftsapparat formiert.War das der notwendige Preis,

den man zahlen musste, wenn man Gesellschaftskritik und die Revolution der ka-

pitalistischen Verhältnisse an die Bildung von Wahrheitssubjekten koppelt? Gibt es

einen Zusammenhang zwischen radikaler, revolutionärer Gesellschaftskritik

und Machtpraktiken, die in einen Herrschaftsapparat münden? Und weiter-

hin: Hat dieser Zusammenhang etwasmit der Projektion eines revolutionären

Subjekts zu tun, das sich selbst verwandeln muss im Moment, in dem es eine

gesamtgesellschaftliche Revolution vollzieht?

Dieses Bündel von Fragen, das ich hier mehr oder weniger über den (Um-)

Weg einer erneuten Lukács-Lektüre versucht habe, zu extrahieren, steht im

Zentrum meiner weiteren Ausführungen. Es geht allerdings im Folgenden

nicht so sehr darum, diese Fragen vollständig und ein für alle Mal zu beant-

worten, sondern darum, sie als eine Grundproblematik eines gesellschaftskriti-

schen Denkens sichtbar zu machen, das sich immer noch in Bezug auf Marx

und die mit ihm verknüpften Erbschaften zu reflektieren versucht. Insofern

wäre es auch zu kurz gegriffen, Lukács selbst oder Geschichte und Klassenbe-

wußtsein für die Verbindung von Wahrheitssubjekten, Machtprozeduren und

Revolution verantwortlich zu machen. Es wäre auch deshalb zu kurz gegrif-

fen, weil man sich auf diese Weise bloß der hier an Lukács exemplifizierten

Problematik und dem genannten Fragenbündel mehr oder weniger leichtfü-

ßig entzieht, indem man sie einem Autor, einemWerk, vielleicht einer zufäl-

ligen historisch-politischen Situation zuordnet. Demgegenüber geht es mir

darum, die Klarheit und Notwendigkeit auf der einen sowie die Fatalität und

Gefährlichkeit auf der anderen Seite in Lukácsʼ Verkopplung vonWahrheit, Sub-

jektivität und Macht ernst zu nehmen und die genealogische Frage zu stel-

len: Woher stammt diese Verknüpfung? Was ist ihre Herkunft? Wo ist der

Ort innerhalb der Geschichte gesellschaftskritischen Denkens, an dem diese

Verknüpfung ihren Ausgang nimmt und an dem die möglichen herrschafts-

praktischen Konsequenzen dieser Verknüpfung nicht mehr reflektiert oder

schlicht abgewiesen wurden?

Tatsächlich lässt sich ein solcher Ort oder besser: historischer Moment

ausfindig machen: Es handelt sich hierbei um die Begegnung von Marx und

Engels mit Max Stirner in den Jahren 1844 bis 1846. Es handelt sich um ei-

ne spezifische Situation innerhalb der Geburtsphase der Marxʼschen Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Wahrheit und Revolution

schaftskritik, in der Friedrich Engels,Moses Hess, Karl Marx undMax Stirner

eine Auseinandersetzung führen, die am Ende in eine erste, aber entschei-

dende Version des ›historischen Materialismus‹ mündet: nämlich in die –

später als Deutsche Ideologie kompilierte – Selbstverständigung von Marx und

Engels, nicht mehr dem Pfad der kritisch-philosophischen Junghegelianer,

nicht mehr dem Weg der feuerbachianischen Sozialisten und vor allem auch

nicht dem kritischen Unternehmen eines »Materialismus des Selbst« (Eßbach

1982) von Max Stirner zu folgen. Insbesondere diese letzte Zurückweisung,

die Ignoranz gegenüber Stirners Kritik der kommunistischen Subjektivierung – so

die weitergehendeThesemeines Beitrags – hatte Konsequenzen für die

sche Gesellschaftskritik insgesamt, die ich in den folgenden Überlegungen

genauer ausführen möchte.

2. Durchführung: Marx gegen Stirner – ein versäumter Dialog

Seit der bahnbrechenden Studie vonWolfgang Eßbach aus dem Jahr 1982 wis-

sen wir nicht nur um die intensive Beschäftigung von Marx und Engels mit

Stirner, sondern auch,wie bedeutsam diese Auseinandersetzung für dieMarxʼ-

sche Konzeption einer historisch-materialistischen Gesellschaftskritik ge-

wesen ist.7 Die ungeheure Akribie, der Hass und Eifer sowie die parodistische

Kreativität, die von Marx und Engels in die 350 Seiten des berühmten Kapi-

tels III. Sankt Max investiert wurden, macht zumindest eines deutlich: Stir-

ners Der Einzige und sein Eigentum war eine besondere Herausforderung und

Provokation, auf die insbesondere Marx sich gezwungen sah, mit allen stilis-

tischen und argumentativen Mitteln zu antworten. Doch kann man wirklich

sagen, dass Marx auf Stirner geantwortet hat; dass hier ein Dialog zwischen

den beiden Protagonisten stattgefunden hat? Ja und nein zugleich.

Folgt man der Rezeption dieser Kontroverse,8 so war Stirners Buch für

Marx zweierlei: zum einen ein Medium, um sich von Feuerbachs anthropolo-

gischem Materialismus zu verabschieden, und zum anderen ein Anlass, sich

mit dem Problem der ›Ideologie‹, der ›Herrschaft der Gedanken‹ und dem

7 Vgl. Eßbach 1982. Dabei handelt es sich um eine Studie, die längst hätte wieder aufge-

legt werden müssen und die meine hier vorgelegte Untersuchung maßgeblich inspi-

riert hat.

8 Vgl. hierzu und allgemein zur Auseinandersetzung zwischen Marx und Stirner die

beeindruckende, detaillierte ideen- und philosophiegeschichtliche Studie von Pagel

2020.

Marxʼ-

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 129

›Bewusstsein‹ auseinanderzusetzen. Stirners radikaler Nominalismus auf der

einen und sein nicht minder radikaler Idealismus auf der anderen Seite hätten

auf Marx gleichsam wie Katalysatoren gewirkt, um eine antipodische, d.h.

eine historische und materialistische Kritik und Theorie der kapitalistischen Gesell-

schaft zu entwerfen. Das ist sicherlich richtig. Zugleich aber ging es in dieser

Auseinandersetzung, in diesem historischen Moment, um wesentlich mehr,

nämlich nicht nur um die Frage, auf welche Weise eine richtige Kritik der

bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft und ihrer Herrschaftsformen durch-

geführt werden muss, sondern damit zugleich um die Frage, wie es möglich

und realistisch ist, diese bürgerlich-kapitalistischen Herrschaftsverhältnisse

zu überwinden. Die Fragen, die 1845 Marx und Engels umtreiben, sind nicht

nur theoretischer oder konzeptioneller Art, sondern Fragen nach einer sozia-

listischen bzw. kommunistischen Revolutionierung der Gesellschaftsverhältnisse. Es

geht um die »Aufgabe«, wie Marx und Engels mit großem Nachdruck ge-

gen Stirner formulieren, »die Gesellschaft kommunistisch zu organisieren«

(MEGA² I/5: 496). Angesichts der zahlreichen, vor allem in Frankreich und

England sich entwickelnden sozialistischen, anarchistischen und kommunis-

tischen Diskurse, Organisationen und Projekte wollten Marx und Engels nun

(auch für sich) klarstellen und festlegen, was ihrer Ansicht nach der einzig

mögliche und wirklich revolutionäre Weg in den Kommunismus sein kann.

Diese, wennman so will, unmittelbar politisch-praktische Dimension und ve-

hement politisch-revolutionäre Grundierung der hier verhandelten Texte von

Marx und Engels ist kaum zu unterschätzen. Sie offenbart nämlich, was in

der Auseinandersetzung mit Stirner prinzipiell auf dem Spiel steht: das ei-

gene kommunistische Projekt. Die Kontroverse mit Stirner ist eine Kontroverse

im politischen Handgemenge gegen einen Gegner, der offen als ›antikommu-

nistisch‹ eingeschätzt und mit einer neuen ideologiekritischen Bezeichnung

als ›Kleinbürger‹ klassifiziert wird.9 Von einem Dialog, einer Diskussion oder

einer Antwort im klassischen Sinne kann demnach nicht die Rede sein. Viel-

mehr geht es darum, dass hier die Waffen und Werkzeuge geschmiedet wer-

den müssen, die den Angriffen der bürgerlichen und kleinbürgerlichen Intel-

lektuellen standhalten können. In dieser Schlacht geht es auch um die Pro-

duktion von Erkenntnis, Kritik undWahrheit – und die Leistungen einer hier

entstehenden materialistischen Kritik der gesellschaftlichen Herrschaftsver-

hältnisse sind ohne Zweifel grundlegend und epochal. Doch im selben Maße

9 Vgl. grundlegend zur Perspektive der Marxʼschen Gesellschaftskritik als einer »Kritik

im Handgemenge« Bohlender/Schönfelder/Spekker 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Wahrheit und Revolution

geht es hier auch um die Blindstellen, Fehlwahrnehmungen, Ausblendungen

und Strategien der Invisibilisierung.

(a) Der Entstehungsherd: Hess gegen Stirner gegen Hess

Der Ausgangspunkt der Auseinandersetzung zwischen Marx und Stirner be-

ginnt mit Engels und Moses Hess. In einem Brief an Marx vom November

1844 berichtet Engels über seine Lektüre von Stirners Der Einzige und sein Ei-

gentum. Zunächst steht für Engels fest, dass Stirner nur das Grundprinzip

der bürgerlichen Gesellschaft, den Egoismus, artikuliert. Aber dann fährt er

plötzlich fort:

»Darum ist dieses Ding aber wichtig, wichtiger als Heß z.B. es dafür ansieht.

Wir müssen es nicht beiseite werfen, sondern eben als vollkommenen Aus-

druck der bestehenden Tollheit ausbeuten und indemwir es umkehren, da-

rauf fortbauen.« (MEGA² III/1: 252)

Stirners Einziger ist zwar gewissermaßen das letzte Bollwerk gegen den Kom-

munismus und muss deshalb bekämpft werden; aber da das Buch zugleich

die auf die Spitze getriebene Theorie der bürgerlichen Gesellschaft darstellt,

steckt in ihm auch eine bestimmteWahrheit. Zum einen ist das für Engels die

richtige Kritik des FeuerbachʼschenHumanismus, die Kritik des »Menschen«,

der bei Feuerbach immer noch »mit einem theologischen Heiligenschein der

Abstraktion bekränzt« (ebd.) wird. Zum anderen kann man von Stirner ler-

nen, dass »wir erst eine Sache zu unserer eignen, egoistischen Sache machen

müssen, ehe wir etwas dafür thun können – daß wir also in diesem Sinne

[…] auch aus Egoismus Kommunisten sind, aus EgoismusMenschen sein wol-

len, nicht bloße Individuen« (ebd.). Das scheint eine merkwürdige Formulie-

rung zu sein: aus EgoismusKommunist zu sein, doch Engels zielt damit auf einen

wichtigen Punkt. Ihm geht es um die Frage, wieman sich als ›leibhaftiges‹ In-

dividuum, als ›wirklicher‹ Mensch die kommunistische Sache aneignen kann.

Wie wird man ein kommunistisches Subjekt?

Doch am Ende ist es nicht Engels mit seinen fragmentarisch gebliebenen

Fragen und Überlegungen, sondernMoses Hess, der die erste öffentliche Ant-

wort auf Stirner formuliert. In einem Brief an Marx macht er deutlich, dass

seine Antwort wohl ganz im Sinne von Marx und Engels ausfallen wird:

»Als Engels mir Ihren Brief zeigte, hatte ich gerade eine Beurtheilung Stir-

ners zu Ende gebracht et jʼavais la satisfaction de voir, daß Sie den Einzigen

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 131

ganz von demselben Gesichtspunkte aus ansehen. Er hat das Ideal der bür-

gerlichen Gesellschaft im Kopfe, und bildet sich ein, mit seinem idealisti-

schen ›Unsinn‹ den Staat zu verachten, wie B. Bauer, der das Idealdes Staates

imKopfe hat, sich einbildet,mit diesem ›Unsinn‹ die bürgerlicheGesellschaft zu

vernichten.« (Ebd.: 450)

Die 1845 in Druck gegebene kleine Schrift mit dem Titel Die letzten Philosophen

behandelt – geradezu in Vorwegnahme derDeutschen Ideologie –die Trias Feu-

erbach, Bruno Bauer und Stirner. Stirner wird hier wie in der Eingangspas-

sage von Engels als der letzte Philosoph und Idealist der bürgerlichen Gesell-

schaft verstanden, der den Egoismus zum Prinzip erklärt: »Die ›Consequenz‹

des ›Einzigen‹, rationell ausgedrückt, ist der kategorische Imperativ: Werdet

Thiere!« (Hess 1961a: 389) Die bürgerliche Gesellschaft ist nichts anderes als

die letzte Spitze einer »socialenThierwelt«, in der die Individuen untereinan-

der einen Krieg aller gegen alle führen und vom »Gelddurst der Krämerwelt«

angetrieben werden (ebd.: 388). Die bürgerliche Gesellschaft wird bevölkert

von egoistischen, isolierten und entfremdeten »Thiermenschen« oder »Raub-

thieren« (ebd.), die noch gar nicht den Status von Menschen erreicht haben.

Der Egoismus hat sich in der geldgetriebenen Krämerwelt einen bestimmten

Ausdruck verschafft, den Hess »freie Concurrenz« nennt: »Die ›freie Concur-

renz‹ unserer Krämerwelt ist nicht nur die vollendete Form des Raubmordes,

sie ist zugleich das vollendete Bewußtsein der gegenseitigen menschlichen

Entfremdung« (ebd). Die Perfidie von Stirner besteht nun für Hess darin,

dass gerade an dem Punkt, an dem in der Geschichte die ›Menschwerdung

der Raubtiere‹ geschehen könnte, also an der Schwelle zum erlösenden So-

zialismus, hier jemand auftritt und ruft: Die bürgerliche Gesellschaft ist gar

nicht egoistisch und sie besteht auch nicht aus Raubtieren; sie ist überhaupt

keine tierweltliche Vor- oder Entwicklungsstufe zur wahren, menschlichen

Gesellschaft; sie ist schon längst eine zutiefst ›heilige‹, ›menschliche‹, ›reli-

giöse‹ Gesellschaft! Für Hess ist Stirner daher nicht ein simpler Apologet der

bürgerlichen Gesellschaft, denn er weiß, dass Stirner hier eine Kritik der bür-

gerlichenGesellschaft formuliert. Aber es ist in seinen Augen eine vergiftete Kri-

tik, die nur aus der Sorge um das eigene Selbst heraus in Anschlag gebracht

wird:

»Ja, die ›Sorge‹, esmöchte sich in ihm Etwas ›festsetzen‹, läßt dieses altkluge

Naturkind nicht einen Augenblick in Ruhe! Es kann seine ›Bestimmung‹ als

Egoist niemals erfüllen. Es muß sich jeder Zeit fragen: ›Folge Ich Mir selbst,

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Wahrheit und Revolution

meiner eigenen Bestimmung, wenn ich Diesem und Jenem mich unbefan-

gen hingebe?« (Ebd.: 393)

Diese Passage ist äußerst symptomatisch, nicht nur deshalb, weil Hess hier

tatsächlich einen zentralen Punkt der Stirnerʼschen Machtkritik erfasst. Es

geht dabei um nicht weniger als die Vorstellung, dass Subjekt- und Identitäts-

bildung selbst Formen der Ausübung von Macht sein können und innerhalb der

bürgerlichen Gesellschaft selbst mit Praktiken der Normierung und Normalisie-

rung des Selbst verknüpft sind. Daher die ständige Selbstbefragung des Stir-

nerʼschen Ich: Folge Ich Mir Selbst, oder Bin Ich nur die Folge/Gefolgschaft eines

Anderen? Hess sieht diesen Punkt, aber zugleich sieht er ihn nicht, zumindest

erkennt er darin keine relevante Form einer Kritik der bürgerlichen Gesell-

schaft. Ganz im Gegenteil: Er liest diese Kritik als Rechtfertigung eines we-

sentlich tiefersitzenden Egoismus und damit als eine subtile Form der Apo-

logie der bürgerlichen Gesellschaft. Und für Hess steht fest: Dieses ständi-

ge Nicht-festgesetzt-werden-Wollen, dieses bestimmungslose, vagabundie-

rende, berufslose und nicht-identitäre Individuum taugt für ein sozialisti-

sches/kommunistisches Projekt überhaupt nicht.

Ziemlich rasch nach der Veröffentlichung von Hessʼ Kritik am Einzigen

verfasste Stirner eine ausführliche Replik, in deren Zentrum ein Argument

steht, das im Prinzip noch einmal gegen die Fehlanalyse vonHess und die feu-

erbachianischen Sozialisten gerichtet ist. Diese Fehlanalyse betrifft die Ein-

schätzung der bürgerlichen Gesellschaft und ihrer Prinzipien als Ausdruck

des bloßen Egoismus:

»Diese heutige Welt voll Philanthropie, die im Princip mit dem Socialismus

ganz einverstanden ist […] diese Welt, in der die Allermeisten sich durch

Heiligkeiten um ihre Vortheile bringen lassen, und in der die Ideale von

Bruderliebe, Menschenliebe, Recht und Gerechtigkeit, von ›Füreinander-

sein‹ und Füreinanterthun u.s.f. nicht bloss von Mund zu Mund gehen,

sondern schrecklicher, verderbenvoller Ernst sind – diese Welt, die nach

wahrer Menschlichkeit schmachtet und bei Socialisten und Communisten,

Menschenfreunden aller Art endlich die rechte Erlösung zu finden hofft, –

diese Welt, in der die socialistischen Bestrebungen nichts als der offenbare

Sinn jeder ›Krämerseele‹ sind und bei allenWohldenkenden Anklang finden

[…] diese gegen allen Egoismus heftig eiferndeWelt verlästert Hess als eine

›egoistische‹«. (Stirner 1976: 371 f.)

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 133

Das Argument von Stirner läuft also auf Folgendes hinaus: Eine Kritik der

bürgerlichen Gesellschaft, die imWesentlichen auf dermoralphilosophischen

Analyse gegründet ist, dass diese Gesellschaft eine egoistische, entfremdete,

eine ›Raubtiergesellschaft‹ ist, läuft völlig leer, weil sie eine Kritik darstellt,

die im Grunde in völliger Übereinstimmung mit dem moralischen Selbstver-

ständnis der bürgerlichen Gesellschaft agiert. Eine solche Kritik legt den ›of-

fenbaren Sinn‹ der bürgerlichen Gesellschaft frei und stellt sich mehr oder

weniger deutlich in den Dienst ihrer Verwirklichung. Sie operiert mit dem

moralischen Imperativ: Werdet endlich das, was ihr immer schon sein woll-

tet, wahre menschliche Wesen! Lasst ab von Gier, Geld und Egoismus und

bildet Euch aus zu jenen umfassenden und allseitig tätigen Individuen, die

die ›Gattung‹ und die ›Geschichte der Menschwerdung‹ von euch zu sein ver-

langen!

Vielleicht war Hess nicht einmal besonders irritiert darüber, dass Stirner

damit diese Form der Kritik als eine Apotheose der bürgerlichen Gesellschaft

dechiffrierte; vielleicht konnte er auch noch nicht den Unmut Stirners da-

rüber verstehen, dass hier Sozialismus/Kommunismus nicht als die Überwin-

dung der kapitalistischen Welt, sondern als deren Vollendung begriffen wur-

den – eine Vollendung, in der nun die Werte und Normen, also die ›heiligen

Prinzipien‹ der bürgerlichen Gesellschaft, verwirklicht worden sind. Aber es

müsste Hess und all die anderen »heiligen Socialisten« (ebd.: 374) verstört

haben, dass Stirner behauptet, mit der Vollendung der bürgerlichen Gesell-

schaft vollendeten sie auch deren Herrschafts- und Machtmechanismen. Die

bürgerliche Welt ist ausgestattet mit spezifischen Herrschaftspraktiken und

Machtprozeduren, und nirgends in den Analysen und der Kritik von Hess ist

für Stirner zu erkennen, dass in einer künftigen sozialistischen/kommunis-

tischen Gesellschaft diese Machtprozeduren beseitigt wären. Für Stirner ver-

bleibt der Sozialismus/Kommunismus damit im Herrschaftsraum der bür-

gerlichen Gesellschaft, weil diese Vollendungsform im Grunde eine »heilige«,

»religiöse Gesellschaft« (ebd.: 395) sein will oder genauer: die »Gesellschaft«

selbst sakralisiert.

Stirner gibt einige Beispiele dafür, auf welche Weise der Sozialis-

mus/Kommunismus die Machtprozeduren der bürgerlichen Gesellschaft

fortsetzt und vollendet. So nennt er etwa die »Arbeit, welche für eine Le-

bensaufgabe, einen Beruf des Menschen gilt. Aus ihr schreibt sich der Wahn

her, dass man sein Brod verdienen müsse, und dass es eine Schande sei, Brod

zu haben, ohne etwas dafür gethan zu haben: es ist der Stolz des Verdienstes.

Das Arbeiten hat für sich gar keinen Werth und macht keinem Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Wahrheit und Revolution

Ehre, wie das arbeitslose Leben des Lazaroni diesem keine Schande macht.«

(Ebd.: 356) Die Arbeit als Ehre, als Tugend, als Beruf und höherer Sinn, diese

Form der Sakralisierung der Arbeit, schreibt Stirner weiter, hat nicht nur

die moderne Nationalökonomie hervorgebracht, sondern »bleibt Herrin des

heiligen Socialismus, wo sie als ›menschliche Arbeit‹ die ›menschlichen An-

lagen ausbilden soll‹, und wo die Ausbildung eine menschliche Berufssache

[…] ist« (ebd.: 357)10 Immer muss bei allen Tätigkeiten ein allgemeiner Sinn

hinzukommen, immer fehlt genau dieser Sinn, sobald man als egoistisch

bezeichnet wird; denn es genügt nicht, zu arbeiten, zu lieben, zu begehren,

zu singen und zu tanzen, zu denken und zu lachen etc. Stirner erkennt in all

diesen scheinbar banalen Tätigkeiten immer einen zusätzlichen moralischen

Imperativ im Dienst eines höheren, wirklichen, wahren Interesses, das das

Selbst des oder der Einzelnen übersteigt und ihm oder ihr seine oder ihre Un-

zulänglichkeit, seine oder ihre Mangelhaftigkeit beweist. Die bewusste und

unbewusste Produktion diesesMangelsubjekts entziffert Stirner als eine Praxis

ethischer Gewalt. Denn dieses Mangelsubjekt muss sich erst noch zum wahren

Subjekt entwickeln: Es ist meine Aufgabe, mein Beruf, mich zu entwickeln,

schreibt Stirner, mein Wesen zu realisieren und mich dauerhaft zu prüfen:

Stimme ich denn wirklich schon mit dem wahren Wesen des Menschen, des

Staatsbürgers, des Mannes, der Frau, des Arbeiters, des Patrioten überein?

»Weil ich noch nicht Ich bin, so ist ein Anderer (wie Gott, der wahre Mensch,

der wahre Fromme, der Vernünftige, der Freie usw.) Ich, mein Ich.« (Stirner

2003: 368). Wie um sich noch einmal gegen Hessʼ Vorwurf zu wehren, er sei

Anti-Sozialist und ein Raubtier-Ideologe, schreibt er:

»Der Egoismus […] ist kein Gegensatz […] zum Denken, […] kein Feind der

Kritik, kein Feind des Socialismus, kein Feind eines wirklichen Interesses: er

schliesst kein Interesse aus. Nur gegen die Uninteressiertheit und das Unin-

teressante ist er gerichtet: nicht gegen die Liebe, sondern die heilige Liebe,

10 Ein Paradebeispiel für eine solche Sakralisierung der »Arbeit« in der deutschen Ar-

beiterbewegung bietet nur wenige Jahre später das Glaubensbekenntnis der Allgemei-

nen Deutschen Arbeiterverbrüderung. In derMärzausgabe von 1849 ihrer Zeitschrift kann

man »Die zehn Gebote der Arbeiter« nachlesen: »Erstes Gebot: Du sollst arbeiten.Wer

nicht arbeitet, soll auch nicht essen. So steht es geschrieben. […]. Zweites Gebot: Du

sollst keinen Müßiggänger neben dir dulden.Wenn du einen siehst, der müßig neben dir

steht und fähig zur Arbeit ist, so gieb ihm ein Schurzfell und eine Hacke und sprich zu

ihm: ›Jetzt schaffe! […]‹« (Die zehn Gebote der Arbeiter: 181)

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 135

nicht gegen das Denken, sondern gegen das heilige Denken, nicht gegen die

Socialisten, sondern die heiligen Socialisten u.s.w.« (Ebd.: 375)

Doch dieses Bekenntnis kannHess sicherlich nicht überzeugt haben.Mit Stir-

ner konnte man keinen Sozialismus machen, schon gar nicht einen, der ja

eine Bewegung der Armen und Arbeiter sein sollte, die danach strebten, aus

dem Status des ökonomischen und geistigen Mangelsubjekts herauszutre-

ten, in den die politische Ökonomie des Geldes und die religiöse Ökonomie

des falschen Bewusstseins sie gebracht hatten. »Ja«, hatte Hess noch kurz

zuvor an die Adresse der Gegner des Sozialismus geschrieben, »wir machen

aus Unmenschen Menschen und hoffen damit vollständiger zu reussiren, als

Ihr, die Ihr aus Menschen Unmenschen machen wollt, als Ihr, die […] den

Materialismus und die Genußsucht, den Egoismus und die Habsucht predi-

gen laßt.« (Hess 1961b: 320) Der Abstand zwischen Stirner und Hess scheint

für letzteren zu groß gewesen zu sein, um erkennen zu können, dass das

›Menschen-Machen‹ (aus ›Unmenschen‹) sich als eine ebensolche Gewalt- und

Machtpraxis erweisen könnte wie das kritisierte ›Unmenschen-Machen‹ (aus

›Menschen‹).

Halten wir also noch einmal fest: Stirners Replik auf Hess zielt auf ei-

ne Fehldiagnose im Hinblick auf die Art und Weise, wie in der bürgerlichen

Gesellschaft Macht ausgeübt wird: nicht über Gott, Eigentum und Geld, nicht

über Entfremdung, Ausbeutung und Verarmung derMenschen, sondern über

eine bestimmte Weise, die Menschen zu Subjekten der Wahrheit zu machen.

Diesen anderen, alternativen Blick auf die Macht- und Herrschaftsform der

bürgerlichen Gesellschaft muss man sich allerdings noch einmal genau an-

schauen.

(b) Stirner: Eine andere Kritik der Macht

In seinen letzten großen Studien zu den frühchristlichen Formen und Prak-

tiken, die Menschen zu führen und zu regieren, ist Michel Foucault auf eine

eigentümliche Problematisierung des Verhältnisses von Wahrheit, Macht und

Subjektivität gestoßen.Was er in den Texten, Anweisungen, Lehrschriften der

ersten Kirchenväter und christlichenMönche zu erkennen glaubt, ist die lang-

same Formierung einer neuen Erfahrung von Subjektivität und einer neuen

Weise der Ausübung von Macht, die sich in unseren Gesellschaften fest eta-

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Wahrheit und Revolution

bliert hat.11 In unseren Gesellschaften, schreibt Foucault, fußt die Ausübung

von Macht, d.h. die Regierung von Menschen, nicht allein auf Akten des Ge-

horsams und der Unterwerfung, sondern auf ›Wahrheitsakten‹, bei denen

die unterworfenen Subjekte zugleich und notwendigerweise Subjekte einer

›Wahrheitsmanifestation‹ sind. Es gibt seit den Tagen von Tertullian, Cassian

und Clemens von Alexandrien ein tief verankertes Band zwischen der Aus-

übung von Macht und der Verpflichtung des Individuums, die Wahrheit zu

sagen bzw. die aktive Fähigkeit auszubilden, ein Subjekt derWahrheit zu sein:

»Weshalb, in welcher Form gibt es in einer Gesellschaft wie der unseren eine

so tiefe Verbindung zwischen der Ausübung von Macht und der Pflicht der

Individuen, sich bei denVerfahren derWahrheitsmanifestation, bei denVer-

fahren der Alethurgie, deren die Macht bedarf, selbst zu wesentlichen Ak-

teuren zu machen? Welche Beziehung besteht zwischen dem Faktum, in ei-

nerMachtbeziehung Untertan (sujet) zu sein, und dem Subjekt (sujet), durch

das, für das und in Bezug auf das sich dieWahrheit offenbart? Was ist dieser

Doppelsinn des Wortes ›sujet‹, Untertan in einer Machtbeziehung, Subjekt

in einer Wahrheitsmanifestation?« (Foucault 2014: 118)

Ich denke, man kann mit einer gewissen Berechtigung sagen, dass Stirner

im Hinblick auf die Ausübung der Macht in und durch die bürgerliche Ge-

sellschaft ähnliche Fragen gestellt hat und auf eine ähnliche Problematik ge-

stoßen ist. In einer Schlüsselpassage, wo Stirner im Grunde die Herrschafts-

form der bürgerlichen Gesellschaft als eine ›Gedankenherrschaft‹ oder eine

›Herrschaft des Geistes‹, des ›Heiligen‹ und des ›Glaubens‹ zu beschreiben

versucht, kommt er der Vorstellung sehr nahe, dass Machtausübung über die

Bildung und Ausbildung eines Subjekts erfolgt, das dazu befähigt wird, aktiv

die Wahrheit zu sagen und zu bekennen:

»Furchtmacht denAnfang, unddem rohstenMenschen kannman sich fürch-

terlich machen; also schon ein Damm gegen seine Frechheit. Allein in der

Furcht bleibt immer noch der Versuch, sich vom Gefürchteten zu befreien

durch List, Betrug, Pfiffe usw. Dagegen istʼs in der Ehrfurcht ganz anders.

Hier wird nicht bloß gefürchtet, sondern auch geehrt: das Gefürchtete ist

zu einer innerlichen Macht geworden, der Ich Mich nicht mehr entziehen

kann; Ich ehre dasselbe, bin davon eingenommen, ihm zugetan und ange-

hörig: durch die Ehre, welche ich Ihm zolle, bin ich vollständig in seiner Ge-

11 Siehe hierzu vor allemdie Vorlesung amCollège de France von 1979/80 (Foucault 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 137

walt und versuche die Befreiung nicht einmal mehr. Nun hänge ich mit der

ganzen Kraft des Glaubens daran. Ich glaube. Ich und das Gefürchtete sind

Eins: ›nicht Ich lebe, sondern das Respektierte lebt in Mir!‹« (Stirner 2003:

78)

Stirner beschreibt hier einen Vorgang, eine Prozedur, wie aus einem Indi-

viduum der Furcht ein Subjekt der Ehrfurcht und des Glaubens wird; er be-

schreibt diese Machtprozedur als eine Form der Verinnerlichung, wobei der

Machteffekt nicht allein darin besteht, von dieser inneren Macht beherrscht

oder unterdrückt, sondern darin ein aktiv glaubendes, bezeugendes Subjekt

dieser Macht zu werden: Ich glaube, heißt nun, dass ich Teil des Gefürchteten,

Teil der Macht geworden bin und von ihr Zeugnis ablege. Stirner beschreibt

hier den bemerkenswerten Vorgang einer Verwandlung, einer Konversion, an

dessen Ende ein bestimmtes sich selbstbeherrschendes Wahrheits- und Glau-

benssubjekt steht. Die Machtform, die Stirner also hier zu fassen versucht

und von der er glaubt, dass sie tief in die bürgerliche Gesellschaft und ihre

Subjekte eingeschrieben ist, verläuft über Subjektivierung, über die Verinner-

lichung der Macht, über die Festlegung, ein bestimmtes Subjekt (Identität) –

also ›besessen‹ zu sein. Ebenso wichtig für die Effektivität dieser Herrschafts-

form ist aber auch das Einverständnis des unterworfenen Individuums. Stir-

ner will zeigen, dass das Subjekt, das sich der Macht gegenüber unterworfen

fühlt, selbst ein Begehren nach dieser Macht ausgebildet haben muss und

demnach selbst Teil dieser Unterwerfungspraxis ist, immer schon mitwirkt

an ihr und sie bezeugt:

»Vor dem Heiligen verliert man alles Machtgefühl und allen Mut: man

verhält sich gegen dasselbe ohnmächtig und demütig. Und doch ist kein

Ding durch sich heilig, sondern durch Meine Heiligsprechung, durch Meinen

Spruch, Mein Urteil, Mein Kniebeugen, kurz durch Mein – Gewissen.« (Ebd.:

77)

Stirner will allerdings nicht nur den allgemeinen Mechanismus dieser Macht

beschreiben (Subjektivierung, Verinnerlichung, Teilhabe), er geht noch einen

Schritt weiter und fragt nach seinerHerkunft. In einer bemerkenswerten Pas-

sage schildert Stirner gewissermaßen die Geburt moderner Subjektivität aus

einer grundlegenden Transformation in der Auffassung darüber, was ›Wahr-

heit‹ ist:

»Eine lange Zeit verfloß, in welcher man sich mit demWahne begnügte, die

Wahrheit zu haben, ohne daß man daran ernstlich dachte, ob man selbst

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Wahrheit und Revolution

vielleicht wahr sein müsse, um die Wahrheit zu besitzen. […] Erst Luther […]

begriff, daß derMensch selbst ein andererwerdenmüsse, wenn er dieWahr-

heit auffassen wolle, nämlich ebenso wahr, als die Wahrheit selbst. Nur wer

die Wahrheit schon im Glauben hat, nur wer an sie glaubt, kann ihrer teil-

haftig werden, d.h. nur der Gläubige findet sie zugänglich und ergründet

die Tiefen derselben.« (Ebd.: 89 f.)

Die Entstehung moderner Subjektivität als Machtform ist für Stirner gebun-

den an eine bestimmte Vorstellung davon, ›im Wahren zu sein‹. Mit Luther

und Descartes, so Stirner, wird die Erkenntnis der Wahrheit an ein Subjekt

gebunden, das eine Befähigung zur Wahrheit entwickeln muss, das also qua-

lifiziert sein muss, im Wahren zu sein. Die Individuen können die Wahrheit

nicht einfach erkennen, ihnen fehlt noch das entsprechende ›Organ‹,12 und

dieses Organ nennt Stirner in ganz unterschiedlichen Kontexten ›Geist‹, ›Ge-

wissen‹, ›Bewusstsein‹, ›Gedanke‹, ›Denken‹, das ›Heilige‹ oder ›Glaube‹. Ein-

mal mit diesem Organ ausgestattet, wird die Ausübung der Macht wesentlich

subtiler, aber auch »intensiver«, »umfassender« und »allmächtiger« (ebd.: 91).

Wie wird man nun aber in der bürgerlichen Gesellschaft tatsächlich

ein solches qualifiziertes, mit dem entsprechenden Organ ausgestattetes

Glaubens- und Wahrheitssubjekt? Welches sind die Verfahren, Prozeduren

und institutionellen Praktiken, die die Wahrheit oder den Zugang zur Wahr-

heit im Subjekt verankern in Form von ›Gedanken‹, in Form eines ›Glaubens‹?

Wenn Marx später die Stirnerʼsche ›Gedankenherrschaft‹ als bloße idealisti-

sche Spintisiererei zu entlarven versucht und in direkter Reaktion darauf sein

Konzept der Ideologie ausarbeiten wird, so liegt das nicht zuletzt daran, dass

Marx diese Verfahren, Prozeduren und Praktiken, also die Materialität dieser

Subjektivierungsmacht13, die Materialität von Sinnstrukturen überhaupt nicht

erkennt. Da sich für Marx alle Gedanken als Ideologien aus den gesellschaft-

lichen Produktionsverhältnissen ergeben, also aus den von den Menschen

12 So heißt es: »Nur dasjenige Organ des Menschen, welches überhaupt aus den Lungen

zu blasen vermag, kann auch das Flötenblasen erreichen, und nur derjenige Mensch

kann der Wahrheit teilhaftig werden, der für sie das rechte Organ hat.« (Stirner 2003:

90)

13 Pierre Bourdieu hat diese Machtform als »doxische Unterwerfung« bezeichnet, die –

im Unterschied zur »Ideologie« – in »die Ordnung des Glaubens [gehört], das heißt in

die tiefsten Tiefen der körperlichen Dispositionen, in die Ordnung der – durch eine Art

intellektueller Bekehrung, ein ›Sich-Bewußtwerden‹ veränderbaren – Vorstellungen«

(Bourdieu 1998: 118).

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 139

jeweils historisch institutionalisierten Formen des Produzierens, Tauschens,

Konsumierens und Reproduzierens, ist hier der Ort – nicht in Religion,

Staat, Familie, Nation, Schule, Gefängnis etc. –, an dem die bürgerliche

Gesellschaft das Geheimnis ihrer subtilen, umfassenden und intensiven

Herrschaft verbirgt. Für Stirner dagegen hat die bürgerliche Gesellschaft

neben dem ökonomischen Glaubensregime, das für ihn Subjekte der Arbeit, des

Geldes, der Konkurrenz und des Eigentums erzeugt, noch eine Reihe anderer

Glaubensregime ausgebildet.

Für Stirner ist die moderne Subjektivität in erster Linie nach wie vor eine

religiöse, d.h. an Prozeduren religiöser, christlicher und genauer: protestan-

tischer Verinnerlichung und Normierung gebunden. Die Kritik der Religion

als eines Glaubensregimes zur Herstellung von Glaubenssubjekten ist trotz

Aufklärung, trotz Feuerbach, Hess und Marx eben noch lange nicht wirksam

beendet:

»Der Protestantismus hat den Menschen recht eigentlich zu einem

›Geheimen-Polizei-Staat‹ gemacht. Der Spion und Laurer ›Gewissen‹ über-

wacht jede Regung des Geistes und alles Tun und Denken ist ihm eine

›Gewissenssache‹, d.h. Polizeisache. In dieser Zerrissenheit des Menschen in

›Naturtrieb‹ und ›Gewissen‹ (innerer Pöbel und innere Polizei) besteht der

Protestant.« (Ebd.: 97)

Die Etablierung eines ›Gewissens‹ ist für den Lehrer Stirner die grundlegende

Arbeit der Kirche und der Schule: »Pfaffen« und »Schulmeister« besorgen die

alltägliche »Dressur« oder genauer: »die Brechung und Beugung des Mutes

zur Demut« (ebd.: 88). »Ja, Ja, die Kinder müssen bei Zeiten zur Frömmig-

keit, Gottseligkeit und Ehrbarkeit angehalten werden; ein Mensch von guter

Erziehung ist Einer, dem ›gute Grundsätze‹ beigebracht und eingeprägt, ein-

getrichtert, eingebläut und eingepredigt worden sind.« (Ebd.) Die Religion

findet nun ihre säkulare Weiterverwendung und Vollendung durch die Eta-

blierung eines weiteren Organs: Nicht nur das moralische Gewissen, sondern

das Bewusstsein, der Gedanke, wie Stirner schreibt, ist gleichsam die wissen-

schaftliche, philosophische Fortsetzung des christlichen Glaubensregimes:

»Durch das ›Reich der Gedanken‹ hat das Christentum sich vollendet, der Ge-

danke ist jene Innerlichkeit, in welcher alle Lichter erlöschen, alle Existenz

existenzlos wird, der innerliche Mensch (das Herz, der Kopf) Alles in Allem

ist. […] Es ist dem Denkenden sein Denken eine ›erhabene Arbeit, eine hei-

lige Tätigkeit‹, und es ruht auf einem festen Glauben, dem Glauben an die

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Wahrheit und Revolution

Wahrheit. Zuerst ist das Beten eine heilige Tätigkeit, dann geht diese heilige

›Andacht‹ in vernünftiges und räsonierendes ›Denken‹ über, das aber gleich-

falls an der ›heiligen Wahrheit‹ seine unverrückbare Glaubensbasis behält

[…].« (Ebd.: 380)

Was Stirner hier zu zeigen versucht, ist nicht so sehr die Herstellung eines

bloß unterwürfigen Glaubens- und Wahrheitssubjekts, sondern eines mit

Moral, Sittlichkeit, Gewissen, mit Bildung, Erziehung, Rationalität und

Wissenschaft ausgestattetes männliches, bürgerliches, sich selbstdisziplinierendes

Herren-Subjekt, das zugleich Untertanen-Subjekt geworden ist. Moderne Sub-

jektivität –wie Stirner sie hier in Vorwegnahme von Nietzsche,Weber, Freud,

Adorno, Horkheimer und Foucault beschreibt – konstituiert sich genau in

Folge dieser gleichermaßen sich vollziehenden doppelten Subjektivierung als

Ermächtigung und Unterwerfung. Glänzend hat Stirner dies in der folgenden

Passage zusammengefasst:

»Ohne Zweifel hat die Bildung Mich zum Gewaltigen gemacht. Sie hat Mir

Gewalt über alle Antriebe gegeben, sowohl über die Triebe meiner Natur als

über die Zumutungen und Gewalttätigkeiten der Welt. Ich weiß und habe

durch die Bildung die Kraft dazu gewonnen, daß Ich Mich durch keine mei-

ner Begierden, Lüste, Aufwallungen usw. zwingen zu lassen brauche: Ich bin

ihr –Herr; gleicherweisewerde Ich durch dieWissenschaften undKünste der

Herr der widerspenstigen Welt, dem Meer und Erde gehorchen und selbst

die Sterne Rede stehen müssen. Der Geist hat Mich zum Herrn gemacht. –

Aber über den Geist selbst habe Ich keine Gewalt. Aus der Religion (Bildung)

lerne Ich wohl die Mittel zur ›Besiegung der Welt‹, aber nicht, wie Ich auch

Gott bezwinge und seiner Herr werde; denn Gott ›ist der Geist‹. Und zwar

kann der Geist, dessen Ich nicht Herr zu werden vermag, die mannigfaltigs-

tenGestaltenhaben: er kannGott heißenoderVolksgeist, Staat, Familie, Ver-

nunft, auch – Freiheit, Menschlichkeit, Mensch.« (Ebd.: 373 f.)

Was passiert nun aber, wenn das Ich auf die »Selbstangehörigkeit Meiner«

(ebd.: 238) beharrt, wenn es sich nicht zum Staatssubjekt (Staatsbürger), Se-

xualsubjekt (Mann, Frau)14, zum Familiensubjekt (Vater,Mutter, Kind), Volks-

14 Da Stirner auch die geschlechtliche Identität und Differenz (Mann/Frau) als einemög-

liche gesellschaftliche Fixierung zurückweist, hat Feuerbach das Stirnerʼsche Ich als

unsinnlich, abstrakt und geschlechtslos kritisiert. Schließlich sei doch, so Feuerbach, Stir-

ner ein ›Mann‹ und seinHirn und sein Leib damit ›männlich‹ geprägt. Feuerbachs Kritik

ist deshalb interessant, weil sie zeigt, wie ein naiver Materialismus die Machteffekte

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 141

subjekt (Deutsche/r), Religionssubjekt (Christ, Jüdin, Protestant, Katholikin)

beugen und disziplinieren lässt; wenn es gewissenlos, gedankenlos und füh-

rungslos sich der ›freiwilligen Knechtschaft‹ (de la Boétie) widersetzt?15 Dann

markieren der Staat, die Gesellschaft, die Familie, das Volk, die Nation, die

Religion etc. dieses Ich zu einem Unmenschen:

»Welcher Begriff ist aber dem Staat der höchste? Doch wohl der, eine wirkli-

che menschliche Gesellschaft zu sein, eine Gesellschaft, in welcher Jeder als

Glied Aufnahme erhalten kann, der wirklichMensch, d.h. nicht Unmensch, ist.

Geht die Toleranz eines Staates noch so weit, gegen einen Unmenschen und

gegen das Unmenschliche hört sie auf. […] Obgleich aber jeder Unmensch

ein Mensch ist, so schließt ihn doch der Staat aus, d.h. er sperrt ihn ein,

oder verwandelt ihn aus einem Staatsgenossen in einen Gefängnisgenossen

(Irrenhaus- oder Krankenhausgenossen nach dem Kommunismus).« (Ebd.:

193 f.)

DasGefängnis, das Krankenhaus, die Psychiatrie sind demnach weitere institutio-

nelle Formen, die insbesondere devianten Glaubenssubjekte (Unmenschen)

wieder auf den rechten Pfad zu bringen, d.h. den Glauben, das Gewissen in

ihnen wieder fest zu etablieren.

Der Hinweis auf den Kommunismus in diesem Zitat ist allerdings eben-

falls nicht nebensächlich. Er zeigt noch einmal sehr konkret die oben schon

gegen Hess vorgebrachte These, dass auch Sozialismus/Kommunismus auf

die Machtprozeduren der bürgerlichen Gesellschaft angewiesen sind; dass

geschlechtlicher Normierung einfach ignoriert und als empirische, allein von den Sin-

nen empfangene Wirklichkeit behauptet. Tatsächlich nämlich entpuppt sich im wei-

terführenden Argumentationsverlauf die reine Empirie dann als Apologie der hete-

rosexuellen, bürgerlichen Normfamilie: »Aber als Mann beziehst Du Dich wesentlich,

notwendig auf ein andres Ich oderWesen—auf dasWeib.Wenn ich also Dich als Indivi-

duum anerkennenwill, somuss ichmeine Anerkennung […] über Dich hinaus auf Dein

Weib ausdehnen. Die Anerkennung des Individuums ist notwendig die Anerkennung

von wenigstens zwei Individuen. Zwei hat aber keinen Schluss und Sinn; auf zwei folgt

drei, auf dasWeib das Kind. Aber nur ein einziges, unvergleichlichesKind?Nein! die Liebe

treibt Dich unaufhaltsamüber dieses eine hinaus.« (Feuerbach 1990: 435)Auf zwei folgt

drei, auf dasWeib das Kind: Wie in einemKindereim, so einfach, natürlich und selbstver-

ständlich, entfaltet sich das Feuerbachʼsche Gattungswesen und mit ihm zugleich die

geschlechtlich normierte Sinnenwelt und Empirie.

15 Für den Zusammenhang von Stirners Kritik der Subjektivierung zu Étienne de la Boé-

ties berühmtem Traktat über die »freiwillige Knechtschaft« aus dem 16. Jahrhundert

siehe Newman 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Wahrheit und Revolution

auch hier die moderne Subjektivierung beibehalten wird, weil die Sozialis-

ten und Kommunistinnen »im religiösen Prinzip gefangen sitzen und eif-

rig trachten nach einer, wie es der Staat bisher war, – heiligen Gesellschaft«

(ebd.: 135). Wie an die Liberalen stellt Stirner auch an die Sozialstinnen und

Kommunisten wieder die Testfrage: Was passiert im Sozialismus/Kommu-

nismus mit denen, die sich nicht zum proletarischen Arbeitssubjekt haben ver-

wandeln lassen? Welchen Preis müssen die Faulenzer, die Vagabunden, »die

Klasse der Unsteten, Ruhelosen, Veränderlichen«, zahlen? Wie steht es mit

dem »Industrieritter«, der »Buhlerin«, dem »Dieb«, dem »Spieler« und dem

»Freudenmädchen« (ebd.: 123 f.)? Was passiert mit dem »gefährlichen Prole-

tariat« (ebd.), vor dem auch schon die Bourgeoisie gewarnt und gegen das

sie ihr Strafrecht, ihre Gefängnisse, Besserungs- und Irrenanstalten in An-

schlag gebracht hat? (Vgl. ebd.: 123) Was also passiert mit denen, die nicht

den Subjektivierungsprozeduren der Arbeit, der Manufaktur, der Fabrik –

also der Arbeitsgesellschaft Folge leisten? »Weitling legt die Verbrechen der

›gesellschaftlichen Unordnung‹ zur Last und lebt [sic] der Erwartung, daß un-

ter kommunistischen Einrichtungen die Verbrechen unmöglich werden, weil

die Versuchung zu denselben, z.B. das Geld, wegfallen.« (Ebd.: 265) Doch,

schreibt Stirner weiter, gesteht auch Weitling ein, dass es wohl einen »natür-

lichen Rest menschlicher Krankheiten und Schwächen« (ebd.) geben werde,

gegen die man aber mit entsprechenden Heilmitteln vorgehen könne:

»DasHeilmittel oder die Heilung ist nur die Kehrseite der Strafe, die Heiltheo-

rie läuft parallel mit der Straftheorie; sieht diese in einer Handlung eine Ver-

sündigung gegen das Recht, so nimmt jene sie für eine Versündigung des

Menschen gegen sich, als einenAbfall von seinerGesundheit. […] ›Verbrechen‹

oder ›Krankheit‹ ist beides keine egoistische Ansicht der Sache, d.h. keine Be-

urteilung von Mir aus, sondern von einem Andern aus, ob sie nämlich entwe-

der das Recht, das allgemeine, oder die Gesundheit teils des Einzelnen (des

Kranken), teils des Allgemeinen (der Gesellschaft) verletzt.« (Ebd.: 265 f.)

ObnunHess oderWeitling, obOwen,Cabet oder Proudhon: In all derenÜber-

legungen und Entwürfen zu einer neuen menschlichen Gesellschaft erblickt

Stirner die stillschweigende Fortsetzung der Glaubensregime und Machtpro-

zeduren der bürgerlichen Gesellschaft – zumindest erkennt er nirgends eine

Reflexion auf diese Problematik. Stirner erinnert daher diese Autoren immer

wieder daran, dass eine sozialistische oder kommunistische Subjektivität entweder

den Erbschaften bürgerlicher Institutionen verhaftet bleibt (Familie, Schule,

Kirche, Staat, Volk, Arbeit, Manufaktur, Fabrik, Gefängnis etc.) und damit die

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 143

künftigen Proletarier und Proletarierinnen auch nur wieder gelehrige, staats-

treue, religiöse, gebildete, arbeitsame, nationale Arbeiter und Arbeiterinnen

sein werden; oder dieses proletarisch-plebejische Klassensubjekt hat mit den

Regimen und Prozeduren gebrochen und ist deshalb das Resultat eigener so-

zialistischer/kommunistischer Glaubens- und Wahrheitsverfahren (Vereine,

Assoziationen, Erziehungskommunen à la Owen, Cabet und Weitling etc.),

eigener Prozeduren und Praktiken der Heilung, der Zurichtung, der Subjek-

tivierung. Eine kommunistische Klassenidentität ist nicht das Ergebnis einer

spontanen Umwälzung, sondern immer die bewusste oder unbewusste Arbeit

spezifischer Apparaturen und Institutionen, in denen das Subjekt befähigt

wird, in der kommunistischenWahrheit zu sein. Eine Kritik der bürgerlichen

Gesellschaft, die auf die Revolutionierung dieser Gesellschaft setzt, muss in

den Augen von Stirner immer dann ihr Ziel verfehlen, wenn sie die von ihm

offengelegte Subjektivierung nicht als massive Herrschafts- und Machtform

problematisiert und ihr entgegentritt.

Wie aber, so hatte Hess schon zu Recht gefragt, lässt sich überhaupt auf

der Grundlage von Stirners ›unruhigem Selbst‹ eine Revolution machen, ei-

ne andere Gesellschaft erkämpfen und etablieren? Wie muss man sich denn

überhaupt eine radikale Widerstandsform gegen die Herrschaft der bürgerli-

chen Gesellschaft vorstellen? Zumindest unterscheidet Stirner zwei Wege,

zwei Weisen des Widerstands:

»Revolution und Empörung dürfen nicht für gleichbedeutend angesehen

werden. Jene besteht in einer Umwälzung der Zustände, […] des Staates

oder der Gesellschaft, ist mithin eine politische oder soziale Tat; diese hat

zwar eine Umwälzung der Zustände zur unvermeidlichen Folge, geht aber

nicht von ihr, sondern von der Unzufriedenheit der Menschen mit sich aus,

ist […] eine Erhebung der Einzelnen, ein Emporkommen, ohne Rücksicht

auf die Einrichtungen, welche daraus entsprießen. Die Revolution zielte auf

neue Einrichtungen, die Empörung führt dahin, Uns nicht mehr einrichten

zu lassen, sondern uns selbst einzurichten […]. Sie ist kein Kampf gegen das

Bestehende, da, wenn sie gedeiht, das Bestehende von selbst zusammen-

stürzt, sie ist nur ein Herausarbeiten Meiner aus dem Bestehenden.« (Ebd.:

354)

Damit ist zumindest klar, wo Stirner die Prioritäten setzt. Das Herausarbeiten

Meiner aus demBestehenden,das ist die von Stirner bevorzugteWiderstandspra-

xis. Sie besteht vor allem darin, die vielfältigen Normen, Identitäten und Sub-

jektformen, die in mir eingerichtet und fixiert wurden und die ich zu Meiner

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Wahrheit und Revolution

Sache, Meiner Berufung, Meiner Aufgabe gemacht habe, loszuwerden. Die

Umwälzung der Gesellschaft beginnt mit einer Praxis der Ent-Unterwerfung,

der Ent-Subjektivierung, mit Akten der Austreibung des Gewissens, des Glau-

bens, der Wahrheit; vielleicht sogar mit Selbst-Reinigungsriten oder proto-

psychoanalytischen Traumdeutungen; und man wird bisweilen den Verdacht

nicht los, dass Stirners ganzes Buch einen solchen performativen Akt der Pu-

rifikation darstellt. Jedenfalls gilt ihm: »Die Revolution führt gewiss das Ende

nicht herbei, wenn nicht vorher eine Empörung vollbracht ist!« (Ebd.: 356)

Halten wir fest: Stirners Kritik der Macht zielt auf die Praktiken, Proze-

duren, Verfahren und Regime, die auf ganz vielfältige Weise Glaubens- und

Wahrheitssubjekte erzeugen, indem sie in den Individuen einen Glauben, ei-

nen Gedanken, eine Wahrheit, d.h. spezifische Sinnstrukturen, dergestalt ver-

ankern, dass das so qualifizierte und befähigte Subjekt nun sich selbst unter-

wirft, die Wahrheit begehrt, erkennt und bekennt, d.h. sich selbst zum Teil

und Vollzugsorgan der Macht dieser Wahrheit verwandelt. Dieser Vorgang

wird von Stirner prinzipiell als eine doppelte Machtprozedur der Ermächti-

gung und Unterwerfung (Subjektivierung) beschrieben, zugleich aber auch

als eine Art ursprüngliche Enteignung dessen, was er die »Selbstangehörigkeit

Meiner«, also das je Eigene und Einzige des jeweiligen Selbst nennt.

(c) Marx und Engels: Die neue kommunistische Antwort auf Stirner

Man lasse sich nicht vom massiven Textumfang täuschen, den Marx und En-

gels im Kapitel III. Sankt Max der Deutschen Ideologie aufwenden, um Stirners

Einzigem zu begegnen. Die Hunderte von Seiten, die sie mit gelehrter Akri-

bie, mit parodistischer Kreativität und dialektischer Finesse füllen, enthalten

letztlich bei genauer Betrachtung nur wenige Argumente.Man lasse sich auch

nicht davon täuschen, dass hier eine ernsthafte Kritik oder ein Dialog mit

Stirner stattgefunden habe, denn eine solche Kritik setzt voraus, dass Marx

und Engels die Grundproblematik von Stirners Buch verstanden und wahrge-

nommen hätten; das ist nicht der Fall. Wie Hess und die Rezensenten (Feuer-

bach, Szeliga) zuvor, sehen auchMarx und Engels zwar die durchaus intellek-

tuell anspruchsvolle Dimension des Stirnerʼschen Projekts, doch sie erkennen

darin keine wirkliche, für die sozialistische und kommunistische Bewegung

ernsthaft adaptierbare Kritik der bürgerlichen Gesellschaft. Die oben darge-

stellte umfassende Kritik der Macht in Stirners Buch bleibt beiden Autoren

– man muss es so klar formulieren – völlig verschlossen. Stattdessen beruht

ihre umfangreiche Rekonstruktion des Einzigen auf zwei prinzipiellen, mit-

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 145

einander verzahnten argumentativen Strategien: Die erste Strategie besteht

in einer theoretischen und politischen Verharmlosung des Buches, in einer Be-

schwichtigung des Lesers und der Leserin darüber, dass hier eine radikale

Geste auf einer schlicht falsch verstandenen Grundlage des Denkens (›Idea-

lismus‹) erfolgt. Damit verbunden ist eine zweite Strategie, die darin besteht,

einen theoretischen und politischen Gegenangriff zu führen, d.h. den Gegner

(›Kleinbürger‹) mit einem neuen Konzept einer historisch-materialistischen

Kritik der Gesellschaft, die zugleich den einzigen revolutionären Weg in den

Kommunismus weist, zu konfrontieren.16 Man muss in diesen beiden Stra-

tegien zugleich eine Abstoßungs- und Aufbruchsbewegung erkennen, die beide

Autoren seit Anfang des Jahres 1845 gemeinsam zu vollziehen beginnen und

deren vorläufiges Ende im Manifest der Kommunistischen Partei von 1848 mün-

den wird – jenem denkwürdigen Text, der sowohl die Kerngedanken des neu-

en kritischen Kommunismus enthält als auch in seiner Gesamtheit als Wahr-

heitsmanifestation einer neuformierten politischen Organisation, dem Bund

der Kommunisten, fungiert.17 Die Abstoßung der beiden Autoren ist nicht nur

gegen Feuerbach, Bauer und Stirner gerichtet, sondern wesentlich wichti-

ger: gegen die feuerbachianischen Sozialisten, gegen den sogenannten »wah-

ren Sozialismus«, dessen Repräsentanten zu diesem Zeitpunkt Moses Hess

und Karl Grün waren und zu denen Marx und Engels sich kurz zuvor selbst

noch bekannt hatten.Wenn Stirners Buch eine Form der Ent-Subjektivierung

und Reinigung darstellt, so auch die Texte und Textfragmente der Deutschen

Ideologie: Darin wird der Aufbruch zu einem neuen kommunistischen Pro-

jekt sichtbar, der nur durch radikale Schnitte und Austreibungen (von Grüns

»wahremSozialismus«,WeitlingsHandwerkerkommunismus, Proudhons so-

zialistischem Anarchismus) vollzogen wurde.18 Diese gesamte theoriepoliti-

sche Konstellation gilt es bei der Antwort von Marx und Engels auf Stirner

immer mit im Blick zu behalten, ansonsten bleibt schon die Ausgangslage

für die Abfassung der Stirner-Kritik völlig unverständlich.

Denn eigentlich war ja schon alles gegen Feuerbach, gegen Bruno Bau-

er und erst recht gegen Stirner gesagt. Moses Hess hatte den Fehdehand-

schuh aufgenommen und die Abrechnung übernommen. Er hatte gezeigt,

dass diese drei ›letzten Philosophen‹ trotz ihrer radikalen Gesten am Ende im

16 Diese Argumentationsstrategie findet sich später auch in den journalistischen Schrif-

ten von Marx; siehe dazu Schönfelder 2016.

17 Vgl. dazu ausführlicher Bohlender 2019.

18 Vgl. dazu genauer Bohlender 2016 und 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Wahrheit und Revolution

ideologischen Denk- und Herrschaftsraum der bürgerlichen Gesellschaft ver-

blieben sind. Die Wiederaufnahme dieser Kritik und ihr Beginn mit Stirner

konnte nichts anderes bedeuten, als dass für Marx und Engels die Kritik von

Hess verfehlt war. Wo aber genau hatte Hess in seiner Antwort gefehlt? Was

konnte er Stirner gegenüber nicht angemessen, nicht klar und deutlich ge-

nug zurückweisen? Blickt man diesbezüglich noch einmal auf die Replik von

Stirner auf Hess, so sticht insbesondere der Vorwurf ins Auge, der Sozialis-

mus/Kommunismus sei nichts anderes als die Fortsetzung, ja die Vollendung

der bürgerlichen Gesellschaft, ihre wahre Verwirklichung. Marx und Engels

lesen Stirners Kritik hier als eine Kritik an Feuerbachs Humanismus und An-

thropologie – eine Lesart, die Engels ja schon in seinem Brief an Marx im

November 1844 vorgeschlagen hatte. Demnach wäre tatsächlich ein auf Feu-

erbach gegründeter humanistischer Sozialismus (Grün) oder philosophischer

Kommunismus (Hess) nichts anderes als die idealistische Verlängerung des-

sen, was die bürgerliche Gesellschaft (Hegel) mit ihren spezifischen Katego-

rien längst schon über sich selbst dachte. Die Differenz zwischen dieser und

der kommenden Gesellschaft ist keine prinzipielle mehr, sondern lediglich ei-

ne des Grades. Hess konnte auf diesen Einwurf nicht antworten, weil er im

Grunde hätte zustimmen müssen. Hat Stirner also tatsächlich recht? Muss

man dem Sozialismus/Kommunismus auch die letzten idealistischen Flau-

sen austreiben? Die Antwort von Marx und Engels ist zwiegespalten, denn

im Vollzug der Antwort kündigen sie tatsächlich die bis dahin gut funktio-

nierende Allianz mit dem feuerbachianischen Sozialismus (Hess, Grün) auf

und behaupten einen eigenenmaterialistischen Standpunkt, der zugleich der

Standpunkt des ›wirklichen‹ Kommunismus ist. Das Argument gegen Stirner

lautet demnach: Stirner hat durchaus recht, wenn er dem humanistischen,

dem »wahren Sozialismus« vorwirft, innerhalb des bloß philanthropischen

Denkraums der bürgerlichen Gesellschaft gefangen zu sein; er hat durchaus

recht, ihn lediglich als eine Fortsetzung des (sozialen) Liberalismus zu mar-

kieren. Stirner hat aber unrecht, wenn er glaubt, den Kommunismus damit

desavouieren zu können:

»Daß der Kommunismus eine höchst praktische Bewegung ist, die prak-

tische Zwecke mit praktischen Mitteln verfolgt & die sich höchstens in

Deutschland den deutschen Philosophen gegenüber, einen Augenblick

auf das ›Wesen‹ einlassen kann, das geht unsern Heiligen natürlich nichts

an. Dieser Stirnersche ›Kommunismus‹, der sosehr nach dem ›Wesen‹

schmachtet, kommt daher auch nur zu einer philosophischen Kategorie,

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 147

dem ›Füreinander sein‹, die dann vermittelst einiger gewaltsamen Glei-

chungen […] der empirischen Welt etwas näher gerückt wird.« (MEGA² I/5:

270)

Die Kritik richtet sich also einerseits gegen Stirner, der sich hier auf den

falschen Kommunismus beruft, und die Kritik geht andererseits mit voller

Wucht gegen die Verbündeten, insbesondere gegenHess, der gerade die Kate-

gorie des »Für-einander-seins« in seiner Stirner-Kritik als höchst praktische,

kommunistische Kategorie explizit erwähnt hatte.19 Wir befinden uns damit

– und das ist die strategische Situation von Marx und Engels – mitten in

einem Zweifrontenkrieg, einem Kampf gegen die letzten »deutschen, klein-

bürgerlichen Ideologen« wie Stirner und gegen einen Sozialismus/Kommu-

nismus, der »in Deutschland eine kleinbürgerliche & zugleich überschweng-

lich-ideologische Gestalt erhalten hat« (ebd.: 287).Man sieht hier noch einmal

sehr deutlich,wie stark die Auseinandersetzungmit Stirners Einzigem von der

gesamten theoriepolitischen Konstellation überdeterminiert ist.

Im Grunde ist mit dem Verweis auf den falsch verstandenen Sozialis-

mus/Kommunismus aber der Einwand von Stirner noch nicht völlig aus dem

Weg geräumt. Sicher, Stirner erweist sich als harmloser, naiver, eben deut-

scher, philosophiefixierter Denker, der überall das ›Heilige‹, den ›Glauben‹

und die ›Gedanken‹ vermutet oder gar hineininterpretiert; der deshalb den

»heiligen Sozialismus« eines Hess mit dem wirklichen, praktischen Kommu-

nismus der wirklichen proletarischen Bewegungen verwechselt. Stirner er-

weist sich in den Augen vonMarx und Engels als ein posthegelianischer Idea-

list, der die Religionskritik von Feuerbach überdehnt und einen Schritt zu

weit geht. Er wittert nämlich in allen allgemeinen Begriffen (Staat, Recht,

Nation, Familie etc.) die religiöse, theologische und ›kanonische‹ Dimen-

sion, und ihm erwächst aus allen allgemeinen Begriffen, Gedanken etc. eine

scheinbar materielle Macht, ein Bann über diejenigen, die sie aussprechen. Ist

das nicht die letzte, die radikalste und zugleich kindischste Form des Idealis-

mus – zu glauben, die Herrschaft der bürgerlichen Gesellschaft beruhe bloß

auf ›Gedankenherrschaft‹, also bloß auf der Produktion von Bewusstseins-

formen, d.h. Ideologien darüber, wer ich bin und was ich zu sein habe? Und

ist es nicht die Vollendung der Naivität, zu glauben, man könne diese ›Ge-

spenster‹ in den Köpfen einfach verjagen; man könne die Welt durch einen

19 Bei Hess heißt es: »Die Philosophie, die so viele ›Kategorieen‹ [sic] hat, kennt nicht die

Kategorie Für-einander-sein.« (Hess 1961a: 390)

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Wahrheit und Revolution

bloßen Willensakt verändern? Zeigt sich hier nicht die Figur des ›deutschen

Kleinbürgers‹ schlechthin?20

Man kann an dieser Einschätzung von Stirner als dem letzten ›deutschen

Ideologen‹ zweierlei erkennen: zum einen die völlige Verkennung der Stir-

nerʼschen Machtkritik, insbesondere die Fehlwahrnehmung seiner gesamten

Analyse einer Subjektivierungsmacht, die über materielle Prozeduren, über

institutionelle Verfahren und Praktiken verläuft und sich zu einer ›freiwil-

ligen Knechtschaft‹, einer ermächtigenden Unterwerfung auswächst. Marx und

Engels verwandeln Stirners materielle institutionelle Machtprozeduren in ei-

ne idealistische oder ideologische Bewusstseinsoperation; sie verwandeln diese

Machtkritik in spekulative, d.h. idealistische Ideologiekritik.21 Das aber setzt

schon eine klassische Unterscheidung voraus: nämlich, dass Gedanken, Geist,

Bewusstsein, Glaube im Sinne Stirners rein kognitive, mentale, jedenfalls keine

materiellen, keine wirklichen, empirischen Phänomene sind, sondern bloß abge-

leitete, scheinbar verselbständigte, ideelle Ausdrückematerieller gesellschaft-

licher Verhältnisse.

Damit wird zum anderen deutlich, dass Stirners vermeintliche Ideolo-

giekritik schon aus der Perspektive einer neuen historisch-materialistischen

Analytik und eines neuen kommunistischen Standpunktes fixiert wird. Die

Verharmlosung von Stirner als jemandem, der wie alle Junghegelianer im

idealistischen Paradigma einer bloß spekulativen Ideologiekritik verbleibt,

geht in dem Moment in einen Gegenangriff über, wo sich die Frage nach der

Revolution, nach der Überwindung der Herrschaftsweise der bürgerlichen

Gesellschaft stellt. Und hier hat Stirner den beiden Autoren zufolge nichts

anderes als eine ArtWillensmetaphysik anzubieten: Man müsse sich die Ideo-

logie einfach aus dem Kopfe schlagen – das ist die Formulierung, die immer

wieder von Marx und Engels angeführt wird, um Stirners Befreiungs- und

Empörungspraxis zu beschreiben:

»Die Befreiung der Menschen von diesen Mächten wird nach Sancho da-

durch bewerkstelligt, daß man sich die Vorstellungen von diesen Mächten

20 Pagel (2020: 640 ff.) kann sehr gut zeigen, dass der Begriff des ›Kleinbürgers‹ in direk-

ter Auseinandersetzung mit Stirner entstanden ist und im Manuskript III. Sankt Max

erstmals auftaucht.

21 Auch hier wird sichtbar, wie starkMarx und Engels in der Auseinandersetzungmit und

in Abstoßung von Stirners »Gedankenherrschaft« (Stirner 2003: 79) ihre eigene ma-

terialistische Ideologiekritik entwickeln – allerdings unter Verkennung der materialisti-

schen Dimension von Stirners Konzeption. Vgl. dazu auch Pagel 2020: 629.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 149

oder vielmehr die philosophischen & religiösen Verdrehungen dieser Vor-

stellungen aus dem Kopfe schlägt, sei es durch etymologische Synonymik

[…], moralische Postulate […] oder durch affenartige Grimacen und gemüth-

lich-burleske Renommagen gegen ›das Heilige‹.« (Ebd.: 434)22

Doch dieses ›Aus-dem-Kopfe-Schlagen‹ der Vorstellungen, Ideen, Gedanken

etc. ist selbst eine Illusion, solangeman eben nicht die tatsächlichen, wirklichen,

materiellen Grundlagen der bürgerlichen Herrschaftsform beseitigt hat. Das,

was Stirner angreift und kritisiert, ist nur der ideologische Schein jener ar-

beitsteilig organisierten gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse, die sich

als Klassenherrschaft der Bourgeoisie über das Proletariat eben wissenschaft-

lich, d.h. auf der Grundlage eines ›kritischen‹ und ›theoretischen Kommunis-

mus‹23, nachweisen lassen. Die Mächte, die Stirner beschreibt und die sich

der Menschen bemächtigen (Moral, Sittlichkeit, Religion, Staat, Recht etc.),

sind lediglich die Produkte einer spezifischen ideologischen Operation (Ver-

kehrung, Idealisierung, Verselbständigung), die allerdings auf tatsächlichen,

materiellen gesellschaftlichen Verhältnissen beruhen, genauer: auf der Wei-

se, wie die Menschen in Beziehung zueinander den gesellschaftlichen Reich-

tum produzieren, tauschen und verteilen. Diese Verhältnisse sind nun unter

den gegenwärtigen bürgerlichen Herrschaftsformen dergestalt eingerichtet,

dass eine Klasse (Bourgeoisie) die andere Klasse (Proletariat) durch spezifi-

sche sozio-ökonomische Ausbeutungspraktiken (Lohnarbeit, Privateigentum

an Produktionsmitteln, gesellschaftliche Arbeitsteilung) beherrscht und un-

terdrückt. Eine wirkliche, weil kommunistische und materialistische Kritik

der bürgerlichen Gesellschaft muss demnach auf den Herd der Unterdrü-

ckung, die kapitalistischen Produktions-, Verkehrs- und Klassenverhältnisse,

22 Marx und Engels beziehen sich hier auf jene o.g. Selbstreinigungspraktiken, die Stirner

zuweilen äußerst eigensinnig beschreibt unddie für diewissenschaftlichenAugenund

Ohren von Marx und Engels geradezu grotesk wirken müssen. Hier ein Beispiel: »Ein

Ruck tut Mir die Dienste des sorglichsten Denkens, ein Recken der Glieder schüttelt

die Qual der Gedanken ab, ein Aufspringen schleudert den Alp der religiösenWelt von

der Brust, ein aufjauchzendes Juchhe wirft jahrelange Lasten ab. Aber die ungeheuere

Bedeutungdes gedankenlosen Jauchzens konnte in der langenNacht desDenkens und

des Glaubens nicht erkannt werden.« (Stirner 2003: 164)

23 Dies sind beides Bezeichnungen, die Marx und Engels zu diesem Zeitpunkt gebrau-

chen, um ihr neues Projekt zu benennen und sich auch begrifflich von anderen Kom-

munismen abzusetzen. So heißt es etwa: »Die theoretischen Kommunisten, die einzi-

gen, welche Zeit haben, sich mit der Geschichte zu beschäftigen, unterscheiden sich

gerade dadurch […]« (MEGA² I/5: 302).

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Wahrheit und Revolution

zielen; sie darf nicht in die Falle einer rein spekulativen Ideologiekritik tappen

und auf die Willensmetaphysik des Einzelnen setzen; sie muss vielmehr nach-

weisen, aus welchen gesellschaftlichen Verhältnissen und Konstellationen die

Ideen, Vorstellungen etc. der Menschen entspringen; sie muss immer wieder

die »materielle Geburtsstätte« (ebd.: 302) dieser ideologischen Mächte ent-

ziffern.24 Die Beseitigung dieser materiellen Verhältnisse, so die felsenfeste

Überzeugung von Marx und Engels, führt gleichsam automatisch zur Beseiti-

gung, zur Auflösung aller ideologischen Formen und der ideologischen Ope-

ration schlechthin.

Mit dieser Neubegründung einer materialistischen Kritik der kapitalis-

tischen Produktions- und Klassenverhältnisse haben Marx und Engels eine

grandiose Volte sowohl gegen Stirner als auch gegen Hess geschlagen. Was

nämlich Hess mit seinem ›philosophischen Kommunismus‹ gegenüber Stir-

ner nicht wirklich beantworten konnte, ist nun auf der Grundlage der neu-

en Konzeption möglich. Ist der Kommunismus eine Fortsetzung und Voll-

endung der bürgerlichen Gesellschaft? Die Antwort lautet bekanntermaßen:

»Wir nennen Communismus die wirkliche Bewegung welche den jetzigen Zu-

stand aufhebt. Die Bedingungen dieser Bewegung ergeben sich aus der jezt

bestehenden Voraussetzung.« (Ebd.: 37) Der Kommunismus ist also ein Teil

der bürgerlichen Gesellschaft; er ist eine Bewegung innerhalb des jetzt Be-

stehenden, die darauf ausgerichtet ist, diese Gesellschaft zu beseitigen. Der

Kommunismus setzt demnach tatsächlich etwas fort, was schon in der bür-

gerlichen Gesellschaft angelegt ist, nämlich eine doppelte historisch-teleologi-

sche Bewegung, die Marx und Engels genauer bestimmen: a) als Entwicklung

der Produktivkräfte innerhalb von bürgerlichen Verkehrs- oder Produktions-

verhältnissen, die als Fessel wirken und gesprengt werden;25 b) als Entwick-

lung eines proletarischen Klassen-Subjekts, das die Herrschaft der Bourgeoisie

und damit die gesamten Klassenverhältnisse revolutioniert.26 Die Antwort

24 Siehe dazu ausführlicher Bohlender 2010.

25 Siehe dazu ausführlicher Spekker 2018: 175 ff.

26 »In der Entwicklung der Produktivkräfte tritt eine Stufe ein, auf welcher Produktions-

kräfte & Verkehrsmittel hervorgerufen werden, welche unter den bestehenden Ver-

hältnissen nur Unheil anrichten, welche keine Produktionskräfte mehr sind, sondern

Destruktionskräfte (Maschinerie & Geld) – & was damit zusammenhängt daß eine

Klasse hervorgerufen wird, welche alle Lasten der Gesellschaft zu tragen hat ohne ihre

Vortheile zu genießen, welche aus der Gesellschaft heraus gedrängt, in den entschie-

densten Gegensatz zu allen andern Klassen forcirt wird; eine Klasse die die Majorität

aller Gesellschaftsmitglieder bildet & von der das Bewußtsein über die Nothwendig-

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 151

des ›wirklichen‹ Kommunismus auf Stirner lautet also präzise gefasst: Ja, wir

Kommunisten setzen etwas fort, was in der bürgerlichen Gesellschaft he-

rangereift ist (Produktivkräfte, Proletariat); nein, wir verbleiben nicht in ih-

rerHerrschaftsform (Produktionsverhältnisse, Klassenverhältnisse), vielmehr

haben wir das Geheimnis ihrer Herrschaftsform erkannt (Lohnarbeit, Privat-

eigentum, Arbeitsteilung) und sind deshalb in der Lage, sie endgültig zu stür-

zen.

Die Pointe der neuen Gesellschaftskritik und des neuen kommunistischen

Projekts besteht, wieWolfgang Eßbach zurecht bemerkt hat, darin, »subjekti-

ves Wollen der Emanzipation in eine objektive historische Tendenz zu trans-

formieren« (Eßbach 2010, 182), d.h. den Willen zur Revolution nicht mehr

an ein personales Subjekt oder das Individuum zu binden, sondern an die

geschichtliche Immanenz einer Bewegung, die notwendig zur Revolution der bür-

gerlichen Gesellschaft führt. Marx und Engels weisen mit großemNachdruck

gegen Stirner, aber auch wieder indirekt gegen Hess jede Form einer huma-

nistisch-moralischen oder ethischen Dimension des kommunistischen Un-

terfangens zurück:

»Die Kommunisten predigen überhaupt keineMoral […]. Sie stellen nicht die

moralische Forderung andieMenschen: Liebet Euchunter einander, seid kei-

ne Egoisten p. p.; sie wissen im Gegentheil sehr gut, daß der Egoismus eben-

so wie die Aufopferung eine unter bestimmten Verhältnissen nothwendige

Form der Durchsetzung der Individuen ist.« (MEGA² I/5: 302)

Der Kommunismus ist kein moralisches, ethisches oder sonst wie den Men-

schen von außen aufgenötigtes Projekt, sondern der Vollzug einer in die Ver-

hältnisse eingeschriebenen notwendigen historischen Bewegung.27

Doch wer eigentlich genau vollzieht die Revolution? Wer ist der performa-

tive Akteur der notwendigen Bewegung? Es ist bekanntermaßen das Proletari-

at als eine Klasse, die in der Immanenz der kapitalistischen Gesellschaft das

zentrale Kollektivsubjekt aller Unterdrückungs- und Ausbeutungserfahrungen

darstellt und gerade deshalb auch das alleinige Subjekt der Revolution sein

keit einer gründlichen Revolution, das kommunistische Bewußtsein aus geht« (MEGA²

I/5: 43).

27 Dieser Grundgedanke des neuen kommunistischen Projekts, die Revolution nicht als

(kollektiven) moralischen Willensakt, sondern als gesellschaftlichen Vollzug einer

notwendigen historischen Operation zu begreifen, ist zweifellos der Grund für die

scheinbare Immunität dieser Konzeption gegen die Stirnerʼsche Kritik der ethischenGe-

walt, die die bisherigen Kommunismen und Sozialismen treffen musste.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Wahrheit und Revolution

kann. Doch die Dinge liegen komplizierter: Das Subjekt der Unterdrückung

ist (noch) nicht das Subjekt der Befreiung. Der Vollzug der Revolution durch

das proletarische Kollektivsubjekt darf nicht als ein blinder, mechanischer,

bewusstloser Vorgang verstanden werden, sondern ist für Marx und Engels

selbst ein umfassender Bildungsprozess, der durch die kapitalistische Forcierung

der Klassengegensätze zu einem revolutionären kommunistischen Bewusst-

sein führen soll. Erst mit der Ausbildung dieses kommunistischen Bewusst-

seins ist die Revolution eine, die in eine neue Gesellschaft führt. Das aber

heißt auch: Die Revolution ist an eine bestimmte Fähigkeit, eine bestimmte

Qualifikation ihres Subjekts geknüpft. Denn die Fähigkeit, zu revolutionie-

ren, erfordert nicht etwa einen individuellen moralischen Willen der einzel-

nen Subjekte (›Ich als Proletarier will die Revolution‹), sondern eben ein be-

stimmtes (Kollektiv- oder Klassen-)Bewusstsein: ein kommunistisches Bewusst-

sein (›Ich bin mir bewusst, als Teil des Proletariats aktiver Teil der Revolution

sein zu müssen‹).28 Auf welche Weise aber erlangt das Kollektivsubjekt »Pro-

letariat« ein kommunistisches Bewusstsein? Wie kann es befähigt werden,

ein solches Bewusstsein auszubilden und damit ein revolutionäres Subjekt

zu werden? Und: Wer oder was qualifiziert dieses Subjekt? Die Antwort von

Marx und Engels lautet geradezu in einem proletarisch-überschwänglichen – um

nicht zu sagen: idealistischen – Tonfall: die Revolution selbst! Die Revolution

erzeugt ein Bewusstsein über die Notwendigkeit ihrer selbst! So heißt es in

der entsprechenden Passage,

»daß sowohl zur massenhaften Erzeugung dieses kommunistischen Be-

wußtseins, wie zur Durchsetzung der Sache selbst eine massenhafte

28 Marx laboriert an diesemGedankengang schon in derHeiligen Familie von 1844/45. Dort

heißt es aber noch ganz objektivistisch: »Es handelt sich nicht darum, was dieser oder

jener Proletarier oder selbst das ganze Proletariat als Ziel sich einstweilen vorstellt.

Es handelt sich darum, was es ist und was es diesem Sein gemäß geschichtlich zu tun

gezwungen sein wird.« (MEW 2: 38) Im Elend der Philosophie von 1847 wird dann schon

deutlich, dass das Proletariat als Kollektivsubjekt der Revolution einen subjektivieren-

den Bildungs- und Befähigungsprozess zur Revolution durchlaufen wird/muss. Nichts an-

deres besagt die folgende berühmte Transformationspassage von derMasse zur Klasse

für sich: »Die ökonomischen Verhältnisse haben zuerst die Masse der Bevölkerung in

Arbeiter verwandelt. DieHerrschaft des Kapitals hat für dieseMasse eine gemeinsame

Situation, gemeinsame Interessen geschaffen. So ist diese Masse bereits eine Klasse

gegenüber dem Kapital, aber noch nicht für sich selbst. In dem Kampf, den wir nur in

einigen Phasen gekennzeichnet haben, findet sich dieseMasse zusammen, konstituirt

sie sich als Klasse für sich selbst.« (MEGA² I/30: 332)

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 153

Veränderung der Menschen nöthig ist, die nur in einer praktischen Bewe-

gung, in einer Revolution vor sich gehen kann; daß also die Revolution nicht

nur nöthig ist, weil die herrschende Klasse auf keine andre Weise gestürzt

werden kann, sondern auch, weil die stürzendeKlasse nur in einer Revolution

dahin kommen kann, sich den ganzen alten Dreck vom Halse zu schaffen & zu

einer neuen Begründung der Gesellschaft befähigt zu werden.« (Ebd.: 44 f.; Herv.

der letzten Passage M.B.)

Beides also fällt in der Revolution, in der revolutionären Tätigkeit29, zusam-

men: der Bildungsprozess eines neuen befähigten Klassensubjekts und der

Umwälzungsprozess der gesamten Gesellschaft.

Wir sind nun an einen entscheidenden Punkt angelangt, der offenlegt,

dass das neue kommunistische Projekt einer Revolutionierung der Gesell-

schaft an eine moderne Subjektivität gebunden wird, die alle Elemente eines

Wahrheits- undGlaubenssubjekts aufweist.Das Proletariat als revolutionäre Klas-

se wird ermächtigt und befähigt, d.h. mit einem kommunistischen Bewusst-

sein ausgestattet, das zu tun, was es letztlich historisch und gesellschaftlich

gezwungen ist, zu tun. Es durchläuft in der Revolution einen Ermächtigungs-

und Unterwerfungsprozess zugleich, eine Wahrheits- und Machtprozedur, die

aus einer Masse von Arbeiterinnen und Arbeitern ein mit kommunistischem

Bewusstsein ausgestattetes und vom »alten Dreck« befreites Wahrheitssub-

jekt macht – ein Wahrheitssubjekt, das sich aber eben auch durch die Teilha-

be am revolutionären Prozess zugleich der geschichtlichen Aufgabe unterwirft,

die Revolution zu vollziehen. Die zentrale Passage zu dieser Unterwerfung, die

eine Ermächtigung ist, lautet:

»In der gegenwärtigen Epoche hat die Herrschaft der sachlichen Verhältnis-

se über die Individuen, die Erdrückung der Individualität durch die Zufällig-

keit ihre schärfste & universellste Form erhalten, & damit den existirenden

Individuen eine ganz bestimmte Aufgabe gestellt. Sie hat ihnen die Aufga-

be gestellt, an die Stelle der Herrschaft der Verhältnisse & der Zufälligkeit

über die Individuen, die Herrschaft der Individuen über die Zufälligkeit &

die Verhältnisse zu setzen. […] Diese durch die gegenwärtigen Verhältnisse

vorgeschriebne Aufgabe fällt zusammen mit der Aufgabe, die Gesellschaft

kommunistisch zu organisiren.« (Ebd.: 496)

29 So heißt es in der entsprechenden Formulierung in der Deutschen Ideologie, die nicht

zufällig an die dritte Feuerbach-These erinnert: »In der revolutionären Thätigkeit fällt

das Sich-Verändernmit demVerändern der Umstände zusammen.« (MEGA² I/5: 268 f.)

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Wahrheit und Revolution

Stellen wir uns für einen Moment vor, Max Stirner hätte diese Passage lesen

können; was hätte er wohl darauf geantwortet?

›Lieber Marx, lieber Engels, was soll nicht alles Meine Sache, Mein Beruf,

Meine Aufgabe sein! Die bürgerliche Gesellschaft will, dass Ich ein gutes

Staatsbürgersubjekt, ein gläubiges Christensubjekt, ein patriotisches Vater-

landsubjekt, ein braves Familiensubjekt, ein gelehriges Arbeitssubjekt oder

konkurrenzbewusstes Unternehmenssubjekt etc. sein soll. Und nun schreibt

Ihr, dass die bürgerliche Gesellschaft (Herrschaft der sachlichen Verhältnis-

se über die Individuen) jetzt, in diesem historischen Moment, Mir noch ei-

ne letzte Aufgabe gestellt hat, nämlich all das hinter Mir zu lassen und ein

revolutionäres kommunistisches Subjekt zu werden! Die bürgerliche Gesell-

schaft schreibtMir also vor, Mich in einen kommunistischen Revolutionär zu

verwandeln, umdiese Gesellschaft und ihre Herrschaftsform auf der ganzen

Welt zu beseitigen?‹

Vielleicht ist der ungeheure Abstand zwischenMarx, Engels auf der einen und

Stirner auf der anderen Seite an diesem Punkt am deutlichsten zu erkennen

– auch der Abstand zwischen beiden Formen der Gesellschaftskritik: einer

Herrschaftskritik auf der Grundlage der Analyse kapitalistischer Produktionsverhält-

nisse und einer Machtkritik auf der Grundlage einer Analyse gesellschaftlicher Pro-

zeduren der Subjektivierung. Es mag richtig sein, Stirner Blindheit und Naivi-

tät gegenüber den Herrschaftseffekten der kapitalistischen Produktionswei-

se vorzuwerfen; und es mag richtig sein, seine unerschütterliche Ontologie

des »Selbst« sowie seine Willensmetaphysik der »Empörung« zurückzuwei-

sen; aber umgekehrt lässt sich nun die ebenso große Blindheit und Naivität

von Marx und Engels gegenüber den Machteffekten der Subjektivierung er-

kennen.Wenn die Revolution massenweise Wahrheitssubjekte erzeugt; wenn

sie eineWahrheitsprozedur und einen Befreiungsprozess darstellt, dann hät-

tenMarx und Engels immerhin von Stirner lernen können, dass einWahrheits-

subjekt wie das ›Proletariat‹ zu erzeugenmöglicherweise nicht ohne Praktiken

der Unterwerfung von Proletariern und Proletarierinnen funktioniert.

Dennwas passiert eigentlich,wenn das Proletariat seine Aufgabe nicht er-

füllt und seiner Berufung nicht nachkommt? Was passiert, wenn die von der

Geschichte und der Gesellschaft zur Weltrevolution auserwählten Individuen

sich weigern, gute kommunistische Subjekte zu werden? Zum einen haben

Marx und Engels schon während der Abfassung der Deutschen Ideologie hand-

fest und schmerzlich erfahren müssen, dass selbst die sozialistisch und kom-

munistisch organisierten Handwerker und Arbeiter nicht immer dem Ruf der

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 155

»theoretischen Kommunisten« folgten und dass deshalb die Grünianer, die

Weitlingianer, die Proudhonisten erst einmal aus dem Bund der Kommunisten

ausgeschlossen werden mussten. Zum anderen sieht man diesen praktischen

Vorgang der organisatorischen Austreibung und der Herstellung eines verläss-

lichen kommunistischen Proletariats auch schon im Stirner-Kapitel reflektiert,

nämlich in der Sozialfigur des ›Lumpenproletariats‹.30

Stirner hatte vom »gefährlichen Proletariat« (Stirner 2003: 123) als jenem

bunten Haufen von widerständigen Subjekten gesprochen, gegen die schon

die bürgerliche Gesellschaft ihre Gefängnisse und Heilanstalten in Stellung

gebracht hatte: die Vagabunden, die Pauper, die Diebe, die Räuber und die

Huren, »die Klasse der Unsteten, Ruhelosen, Veränderlichen, d.h. der Prole-

tarier« (ebd.: 124). Marx und Engels empören sich nun darüber, dieses ›Lum-

penproletariat‹ mit dem wirklichen, profanen, revolutionären Proletariat zu

verwechseln:

»[Das ga]nze Proletariat [Stirners] besteht also aus ruinirten Bourgeois u.

ruinirten Proletariern, aus einer Collection von Lumpen die in jedem Zeital-

ter existirt haben, & deren massenhafte Existenz nach dem Untergange des

Mittelalters demmassenhaften Entstehen des profanen Proletariats vorher-

ging, wie Sankt Max sich aus der englischen & französischen Gesetzgebung

& Literatur überzeugen mag. […] Er identifizirt konsequenter Weise auch

Proletariat & Pauperismus, während der Pauperismus die Lage nur des rui-

nirten Proletariats, die letzte Stufe ist, auf die der gegen denDruck der Bour-

geoisie widerstandslos gewordene Proletarier versinkt, & nur der aller Ener-

gie beraubte Proletarier ein Pauper ist« (MEGA² I/5: 256).

Die abgesunkenen, die ruinierten, die widerstandslosen und pauperisierten

Proletarierinnen und Proletarier sind nicht befähigt, nicht qualifiziert, ein re-

volutionäres Subjekt zu werden – oder genauer: Sie haben ihre Befähigung

verloren. Sie können daher die Aufgabe nicht erfüllen, sie können die Stimme

der kommunistischen Subjektivierung nicht hören und sind daher auch nicht

wahrheitsfähig. Das ›Lumpenproletariat‹ ist ohne Zweifel der erste sichtba-

re Riss innerhalb des von Marx und Engels idealistisch, weil homogen und

kohärent konstruierten Wahrheitssubjekts ›Proletariat‹. Mit dieser moralisch

abgewerteten Figur erscheint gleichsam eine neue Variante des von Stirner

diagnostizierten ›Unmenschen‹ (Verbrecher, Kranker, Faulenzer, Sünder etc.);

und es wird offenbar, dass Marx und Engels mit dem Proletariat nicht allein

30 Vgl. dazu die sehr lesenswerte Studie von Bescherer 2013, insbesondere Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Wahrheit und Revolution

eine gesellschaftliche Klasse beschreiben, sondern diese zum normativen Maß-

stab erklären. Dennmit dem ›Lumpenproletariat‹ wird erstmals in den Texten

von Marx und Engels die folgenschwere Möglichkeit eröffnet, dass das Prole-

tariat unter den Bedingungen der kapitalistischen Produktivkraftentfaltung

nicht den idealen und vorgegebenen Pfad des ›profanen‹, d.h. wahrheits- und

revolutionsfähigen Proletariats einschlägt, sondern davon abweichen kann,

deviant,widerstandslos wird, sogar verpöbelt und pauperisiert.31 Es erscheint

sogar die Möglichkeit – und das Manifest und der 18. Brumaire werden es be-

stätigen32 –, dass dieses verlumpte Proletariat sich auf die Seite der Herr-

schaft schlägt.Wir haben es mitten in der Geburtsphase des historischenMa-

terialismus, noch bevor überhaupt eine Doktrin diesen Namen beansprucht,

noch bevor das »Proletariat« überhaupt halbwegs benannt werden konnte,

mit dem zu tun, was Lukács die »ideologische Krise des Proletariats« genannt

hatte. Die Stirnerʼsche Testfrage zeigt die Grundproblematik schon am Aus-

gangspunkt der Marxʼschen Gesellschaftskritik: Was passiert, wenn die Pro-

letarier und Proletarierinnen ihre Aufgabe nicht erfüllen, und was passiert

mit ihnen, wenn sie es nicht tun? Welche institutionellen Prozeduren und Ver-

fahren müssen jetzt eingesetzt werden: entweder um das dequalifizierte Pro-

letariat wieder zu befähigen oder um es endgültig für wahrheitsunfähig zu

erklären?

Für Marx und Engels ist sehr rasch klar, dass der revolutionäre Bildungs-

prozess vor allem über die wichtigste institutionelle Apparatur der kapitalisti-

schen Produktionsweise verlaufen musste, dort, wo die Produktivkraftentfal-

tung der bürgerlichen Gesellschaft ihre höchste Stufe erreicht hat: die moderne

Industriefabrik. Der Eintritt oderWiedereintritt in die Fabrik scheint ihnen die

31 Einige Jahre später wird neben die Verpöbelung des Proletariats noch eine andere Ab-

weichung hinzukommen, nämlich die Verbürgerlichung des Proletariats. Zum »Lum-

penproletariat« gesellt sich nun die sogenannte »Arbeiteraristokratie«. So schreibt En-

gels anMarx 1858, »daß das englische Proletariat factischmehr &mehr verbürgert, so-

daß diese bürgerlichste aller Nationen es schließlich dahin bringen zu wollen scheint

eine bürgerliche Aristokratie & ein bürgerliches Proletariat neben der Bourgeoisie zu

besitzen« (MEGA² III/9, 216).

32 Vgl.MEW4: 472 sowieMEGA² I/11: 105 und besonders 141 f. Einewirkliche,materialisti-

sche Klassenanalyse hätte zeigen können, was Mark Traugott in seiner Untersuchung

zum Juni-Aufstand 1848 herausfand: dass nämlich auf beiden Seiten der Barrikaden

überwiegend ein ausgebildetes Handwerker-Proletariat stand und nicht etwa hier ein

gekauftes, heruntergekommenes ›Lumpenproletariat‹ (Mobilgarde) und da die kom-

munistisch gefestigte, revolutionäre Arbeiterklasse. Vgl. Traugott 2002: 34 ff.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 157

einmalige historische Bedingung der Möglichkeit zu sein, ein revolutionäres

Subjekt hervorzubringen. Dort werden die Arbeiterinnen und Arbeiter zwar,

wie es imManifest heißt, zum »Zubehör der Maschine«, zu »gemeinen Indus-

triesoldaten« und bloßen »Knechten der Bourgeoisie« degradiert, aber gerade

die »soldatische Organisation der in den Fabriken zusammengedrängten Ar-

beitermassen« (MEW 4: 469 ff.) sollte diese zum Klassenkampf erziehen und

am Ende die kommunistische Vereinigung forcieren. Marx und Engels träu-

men ihr Wahrheitssubjekt als ein geschultes, diszipliniertes, kämpfendes In-

dustrieproletariat.33 Und sie träumen davon, dass die Prozeduren der Zurich-

tung, der Unterwerfung und der Erniedrigung, die die Arbeiter und Arbeite-

rinnen in den Fabriken sechs Tage die Woche, zehn bis vierzehn Stunden am

Tag erfahren, sich gleichsam dialektisch in Selbstorganisations- und Befrei-

ungspraktiken verwandeln – dass aus Machtprozeduren Wahrheitsprozedu-

ren werden! Dass dieser revolutionäre Traum problematisch ist, hatte Stirner

zur Genüge angemahnt: Die Machtprozeduren der bürgerlichen Gesellschaft

nämlich erweisen sich als persistenter denn vermutet, sie erzeugen Sinnstruk-

turen (Glaube, Gedanken, Wahrheit), die sich in den Köpfen und Körpern der

Menschen, zu Identitäten, Begehren und Bedürfnissen, Lebensweisen und

Lebensläufen ausbilden; und diese Sinnstrukturen sind eben nicht einfach in

einem revolutionären Reinigungsakt (»der ganze alte Dreck«) zu beseitigen.34

Stirner hatte schon die Kommunisten um Weitling und Cabet darauf hinge-

wiesen; und auch Marx und Engels hätten sich von Stirner aufklären lassen

können: Was wird das am Ende für eine Revolution, was wird das für eine

Gesellschaft sein, die aus produktivistischen Arbeitssubjekten besteht, die an

die Arbeit, die Maschine, die Produktivkräfte, die Fabrik und den Fortschritt

glauben? Engels hat im Jahr 1874 mehr oder weniger darauf mit einem klei-

nen zornigen Artikel gegen die »Antiautoritarier«, wie er die Anarchisten hier

33 In seiner äußerst lesenswerten Arbeit hat Eiden-Offe 2017 gezeigt, wie mit Marx und

Engels schon im Vormärz der Pfad der industriellen Proletarisierung eingeschlagen

wird und damit die noch vormärzliche Offenheit einer proletarisch-plebejischen Iden-

tität sowie die Widerstandsressource einer antikapitalistischen Poetik zugunsten ei-

ner sozialen Disziplinierung zum Industrieproletariat aufgegeben wird.

34 Kaum ein anderer marxistischer Autor hat dies so deutlich erkannt wie Antonio Gram-

sci, der die gescheiterten Revolutionen imWesten bekanntermaßen an der Persistenz

dessen festgemacht hat, was er ›Zivilgesellschaft‹ (società civile) nannte und womit er

den Ort bezeichnete, an dem die ›Sinnstrukturen‹ der bürgerlichen Gesellschaft hege-

monial über eine ganze Armada von Medien, Techniken, Verfahren, Prozeduren und

Institutionen ausgearbeitet und subjektiviert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Wahrheit und Revolution

nennt, geantwortet. Darin betont er ausdrücklich, dass auch nach der Revo-

lution die Männer, Frauen und Kinder gezwungen sein werden, unter der

›Autorität des Dampfes‹ zu arbeiten. Es wird weiterhin einen ›Despotismus‹

der Maschinen geben, denn die vom Kapitalismus übernommenen Produk-

tivkräfte erfordern Autorität und Unterordnung:

»Wir haben also gesehen, daß einerseits eine gewisse, ganz gleich auf wel-

che Art übertragene Autorität und andererseits eine gewisse Unterordnung

Dinge sind, die sich uns aufzwingen unabhängig von aller sozialen Organisation,

zusammenmit denmateriellen Bedingungen, unter denen wir produzieren

und die Produkte zirkulieren lassen.« (MEW 18: 307; Herv. M.B.)

Halten wir fest: In einer doppelten Abstoßungsbewegung gegen Moses Hess

und Max Stirner entwickeln Marx und Engels ein neues kommunistisches

Projekt, dessen Fundament eine historisch-materialistische Analyse und Kri-

tik der bürgerlich-kapitalistischen Herrschaftsform darstellt. Dieses gesamte

Projekt beinhaltet eine folgenschwere, für die beiden Autoren zunächst aber

völlig problemlose Verknüpfung: Es bindet irreversibel die Analyse und Kritik

der Herrschaft (Wahrheit) an die historisch-materielle Praxis der Beseitigung

derselben (Revolution) sowie an die Existenz einesWahrheitssubjekts (Proleta-

riat), das nicht nur die Wahrheit bzw. die Revolution vollziehen wird, son-

dern dies auch nur erfolgreich tun kann, wenn es darin eine Prozedur der

Selbsterkenntnis, der Selbstbefähigung und der Selbstbefreiung durchläuft –

eineWahrheitsprozedur. Als für Marx endgültig die Niederlage der Revolution

von 1848 feststand, schrieb er im zornigen Ton an die Adresse der Arbeiter

und Arbeiterinnen: »Ihr habt 15, 20, 50 Jahre Bürgerkriege und Völkerkämpfe

durchzumachen, nicht nur um die Verhältnisse zu ändern, sondern um Euch

selbst zu ändern und zur politischen Herrschaft zu befähigen […]« (MEGA² I/11: 372;

Herv. M.B.). Erstaunlich und frappierend ist nun, dass Marx und Engels in

diesem Vorgang von Gesellschafts- und Selbstveränderung die eingelassenen

Machtprozeduren bzw. ihre Wirkungen völlig unterschätzen oder ganz igno-

rieren: seien es die Machtprozeduren, die die bürgerliche Gesellschaft selbst

auf die Arbeiter und Arbeiterinnen ausübt, seien es die möglichen Machtpro-

zeduren, die dann einsetzen, wenn das Proletariat seine Aufgabe nicht erfüllt,

wenn es abweicht, ›verpöbelt‹ oder konterrevolutionär wird. Diese Blindheit

ist auch deshalb erstaunlich, weil Stirners fast zur selben Zeit neu entwickelte

Kritik der bürgerlichen Sinnstrukturen als Subjektivierungsmacht den beiden Kom-

munisten ein Instrumentarium an die Hand gegeben hatte, um diese Macht-

prozeduren sichtbar zu machen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 159

3. Reprise: Die ausgebliebene Kritik der kommunistischen Politik

Kehren wir an dieser Stelle zum Ausgangspunkt zurück. Warum hatte Ge-

org Lukács seine Erneuerung des Marxismus, seine mit Hegels Totalitätsbe-

griff und Marxʼ Fetisch-Kapitel ausgestattete Kritik der kapitalistischen Ver-

gesellschaftung am Ende an die notwendige Existenz einer kommunistischen

Partei geknüpft, an die Macht eines politischen Apparates? Die Antwort da-

rauf war klar ausgefallen: Es ist gerade die universale Form der kapitalisti-

schen Verdinglichung (Warenform), die unter bestimmten historisch-politi-

schen Umständen zu einer »ideologischen Krise des Proletariats« führt, zu

einer Mangelhaftigkeit in der geistigen Verfassung (Klassenbewusstsein) ei-

nes Wahrheitssubjekts, dem die universale Aufgabe zugeschrieben wird, die

kapitalistische Vergesellschaftung radikal zu überwinden. Die kommunisti-

sche Partei war eine notwendige pastorale Macht zur Führung des ›Proleta-

riats‹ und ein Sicherheitsdispositiv gegen die fatalen politischen Folgen der

kapitalistischen Verdinglichung. Diese explosive Verknüpfung vonWahrheit,

Macht und Subjektivität ist allerdings keineswegs allein Lukács zuzuschreiben.

Ungefähr dreißig Jahre nach Geschichte und Klassenbewußtsein liefert ein ande-

rer großer Vertreter des »westlichen Marxismus« eine ganz ähnliche Begrün-

dung für die Notwendigkeit einer kommunistischen Partei. Auch hier sind es

die gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse, die auf die Existenz und das

Bewusstsein des ›Proletariats‹ dergestalt einwirken, dass es regelrecht ›ver-

masst‹, ›entmenscht‹, ›zerstreut‹, ›erschöpft‹, ›atomisiert‹ und ›träge‹ wird,

kurz: den Arbeiter und die Arbeiterin zu einem »reinen Produkt der Produk-

tion« (Sartre 1982: 171) machen. Für Jean-Paul Sartre ist daher die »Weigerung,

so zu sein« (ebd.: 172), die Empörung gegen die eigene, falsche Identität, der

Ausgangspunkt für die proletarische Revolution. Diese kollektive Weigerung

verlangt allerdings »eine einheitliche Führung, und er [der Arbeiter; M.B.]

gerade braucht die Überzeugung, daß es eine Wahrheit gibt; weil er sie nicht

allein feststellen kann, muß er in ziemlich hohem Maße den Führern sei-

ner Klasse vertrauen können, um bereit zu sein, sie von ihm zu empfangen«

(ebd.: 200). Die Partei muss man sich, so Sartre, als einen geistlichen »Or-

den« vorstellen, der »Ordnung schafft und Anordnungen erteilt«, der es dem

verwirrten Arbeiter oder der zerstreuten Arbeiterin ermöglicht, »zu einem

neuen Leben zu gelangen, indem man seine gegenwärtige Persönlichkeit ab-

streift« (ebd.: 201). Radikaler noch als Lukács begreift Sartre die kommunis-

tische Partei nicht nur als Pastoralmacht, sondern geradezu als Schöpferin der

Klasse selbst; sie ist es, die die Konversion zum revolutionären Subjekt veran-

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Wahrheit und Revolution

lasst, sie ist es, die die Arbeiterklasse konstituiert und führt; ohne die Partei

»zerfiele sie wieder in Staub« (ebd.: 203).

Man könnte nunmit gewissem Recht fragen, was das eigentlich mit Marx

und seiner Gesellschaftskritik zu tun hat. Beschwören Lukács und auch Sartre

nicht eine politische Machtorganisation, die ausschließlich das Produkt des

20. Jahrhunderts ist und von der Marx und Engels nicht einmal geträumt

haben können? Ohne Frage haben Marx und Engels nicht das Konzept ei-

ner leninistischen Avantgarde- und Staatspartei entwickelt; ihre »kommu-

nistische Partei«, die übrigens erstmals so in der Deutschen Ideologie benannt

wird (vgl. MEGA² I/5: 517), ist alles andere als eine straffe, zentralistische, von

Berufsrevolutionären geführte Massenorganisation. Doch sollte man deshalb

diemeist vergessenen, aber sehr konkreten organisatorischen Anstrengungen

von Marx und Engels nicht unterschätzen. Die Frage der Organisation einer

kommunistischen Partei beginnt 1845 mit den Kommunistischen Korrespondenz-

Komitees, mit dem Einstieg in die kommunistischen Arbeiterbildungsverei-

ne und den transnational ausgerichteten Bund der Gerechten sowie mit dessen

inhaltlicher wie organisatorischer Neuausrichtung zum Bund der Kommunis-

ten. Die Frage bleibt virulent in der Auseinandersetzung mit Lassalle, und

sie beschäftigt die beiden Autoren mehrere Jahre ganz handfest wieder in

der Internationalen Arbeiterassoziation und in der Formierung der deutschen So-

zialistischen Arbeiterpartei. Das Interessante an der ›Partei Marx‹ ist zweierlei:

zum einen die Tatsache, dass fast alle politischen Organisationen, an denen

Marx und Engels teilweise in leitenden Ämtern und Positionen (BdK, IAA)

beteiligt waren, sich nach wenigen Jahren spalten und auflösen. Auch wenn

man zugestehen kann, dass das Scheitern des Bundes der Kommunistenmit der

organisatorischen Unerfahrenheit von Marx und Engels und mit dem Aus-

bruch der Revolutionen von 1848 zusammenhängt,35 so trifft dies sicher nicht

für das Scheitern der Internationale zu. Der hoffnungsvolle Beginn 1864 endet

bekanntermaßen 1872: Nachdem schon die englischen Trade-Unions36 sich

zurückgezogen haben, folgt dann der Ausschluss der Bakunisten37 und der

35 Eine sehr gute Darstellung des Scheiterns des Bundes der Kommunisten bietet Lattek

2016.

36 Zur Fehleinschätzung von Marx im Hinblick auf die britischen Trade-Unions als Orga-

nisationsform der kommenden englischen proletarischen Revolution siehe Stedman

Jones 2017: 548 ff.

37 Zum Konflikt zwischen Bakunin und Marx in der Ersten Internationalen siehe aus der

unüberschaubaren Flut an Literatur den interessanten Aufsatz von Angaut 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 161

berühmten New Yorker Sektion 12, die erstmals die Frage der Fraueneman-

zipation thematisierte.38

Es ist aber hier gar nicht so sehr das wiederholte Scheitern der organisa-

torischen Seite des neuen kommunistischen Projekts an sich von Bedeutung,

sondern vielmehr und schwerwiegender das Fehlen einer grundlegenden po-

litischen Selbstanalyse dieses Scheiterns. Die Abwesenheit einer Kritik der Poli-

tik in eigener Sache, einer kritischen Reflexion über die eigene Sprechposition

innerhalb des kommunistischen Projekts, kurz: eine Kritik der kommunistischen

Politik, ist nicht einmal ansatzweise zu erkennen. Vielmehr erweist sich kom-

munistische Politik in der Theorie von Marx und Engels überwiegend als eine

Restkategorie, als eine Art unselbständigesHilfsmittel, um die Bewegung, die ja

schon da ist, an ihr eigenes Ziel zu erinnern, den Klassenkampf, der ja schon

eingetreten ist, strategisch und taktisch zu leiten, die Revolution, die ja schon

vor der Tür steht, zu beschleunigen.39 Kommunistische Politik ist ein ver-

schwindendes Moment der Geschichte und doch zugleich eine seit 1845 von

beiden Autoren bis zu ihrem Lebensende immer wieder ausgeübte militante

Praxis. Im Unterschied zur kapitalistischen Produktionsweise hat kommu-

nistische Politik paradoxerweise keinen systematisch-reflexiven Stellenwert

innerhalb des kommunistischen Projekts. Eine Kritik der politischen Ökonomie

war notwendig, weil in ihr am Ende das Geheimnis der bürgerlichen Herr-

schaftsform, der Zielpunkt der wirklichen Überwindung der kapitalistischen

Produktionsweise gelüftet wurde. Eine Kritik der kommunistischen Politik hin-

gegen – was sollte das sein, wozu sollte sie einem kommunistischen Projekt

dienen?

Was aber genau hätte der Gegenstand der ausgebliebenen Kritik der kom-

munistischen Politik überhaupt sein können? Aus heutiger Sicht stürzen sich

die Kritiker des ›Kommunismus‹ auf die üblichen Verdächtigen: Eroberung

der politischen Herrschaft, Diktatur des Proletariats und die Allmacht der

kommunistischen Partei. Dagegen habe ich versucht, zu zeigen, dass eine

Kritik der kommunistischen Politik mit einer Kritik der revolutionären Subjek-

tivierung hätte beginnen müssen. Doch wie wir sehen konnten, haben Marx

und Engels in der Auseinandersetzung mit Stirner eine solche Kritik aus-

geschlagen und für überflüssig erklärt. In ihrem kommunistischen Projekt

38 Siehe zum Ausschluss der New Yorker Sektion 12 die lesenswerte Arbeit von Schrupp

1999: 222 ff.

39 Siehe dazu die Studie von Anna-Sophie Schönfelder in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Wahrheit und Revolution

hatten sie auf geradezu idealistische Weise die revolutionäre gesellschaft-

liche Umwälzung an ein selbstidentisches kollektives Wahrheitssubjekt ge-

bunden, das sich gleichsam von selbst ermächtigt und unterwirft und das im

historischenMoment seiner tiefsten Ohnmachtserfahrung (›Lohnsklave‹, ›In-

dustriesoldat‹, ›Knecht‹ der ›großen Industrie‹)40 eine Bewusstwerdung sei-

ner geradezu übermächtigen, weltgeschichtlichen Stellung erfährt. Wozu die

Frage der Subjektivierung aufwerfen, wenn offensichtlich ist, dass dieOrgani-

sation der »Massen« zur revolutionären »Klasse« sich von selbst vollzieht, und

zwar innerhalb des Maschinenraums der kapitalistischen Produktionsweise

in Form von revolutionärenKämpfen undBürgerkriegen, von Siegen undNie-

derlagen?

Dieses Von-selbst ist letztlich aber nur der sprachliche Indikator für eine

handfeste, praktische und empirische Lücke, die sich dann offenbart, wenn

das ›Proletariat‹ aus welchen Gründen auch immer eben nicht von selbst tut,

was es tun soll, wenn es seine Aufgaben nicht erfüllt, sich verweigert, ›verpö-

belt‹ oder gar ›verbürgert‹. Wie muss man sich eine kommunistische Subjek-

tivierung dann vorstellen, wenn der dialektische Automatismus der idealen

Wahrheitsprozedur nicht greift? Was tun, wenn wir wissen, dass die Lehre

vonMarx wahr ist, dass sie deshalb auch (eigentlich) allmächtig ist, wie Lenin

formuliert (vgl. Lenin 1977: 3), dass aber die Wahrheit sich unter den gegebe-

nen Umständen nicht von selbst subjektiviert, d.h. in ein mächtiges, revolutio-

näres Subjekt verwandelt? Die Lücke, die sich in diesen Fragen auftut, wird

im Verlauf der Geschichte des Marxismus von einem umfassenden Ensemble

von Diskursen und Theorien (Revolutions-, Partei-, Organisationstheorien),

von politischen Verfahren und Institutionen (Parteien, Gewerkschaften, Rä-

te, Vereine), Prüfungsformen und Geständnisritualen, von Einübungstexten

und Glaubensbekenntnissen, von ästhetischen und kulturellen Programmen,

von psycho- und biopolitischen Strategien (Anstalten, Lager) sowie pädagogi-

schen Maßnahmen bearbeitet werden. Eine Schließung der Lücke allerdings

konnte nie gelingen.

40 Im Kapital ist dann die Rede von einer »Arbeiterklasse, die aus Erziehung, Tradition,

Gewohnheit die Anforderungen jener Produktionsweise als selbstverständlicheNatur-

gesetze anerkennt« (MEGA² II/5: 591), undMarx spricht weiter vom »stumme[n] Zwang

der ökonomischen Verhältnisse«, der unter den Bedingungen der voll entfalteten ka-

pitalistischen Produktionsweise (reelle Subsumtion) »die Herrschaft des Kapitalisten

über den Arbeiter [besiegelt]« (ebd.: 592).

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 163

Die ausgebliebene Kritik der revolutionären Subjektivierung hätte inner-

halb der vonMarx und Engels neu begründetenmaterialistischenGesellschafts-

kritik eineWeise sein können, den hochproblematischen und explosiven Idea-

lismus dieser Gesellschaftskritik sichtbar zu machen und Rechenschaft abzu-

legen von den Wahrheitspraktiken kommunistischer Politik. Das Instrumen-

tarium dafür jedenfalls stand Marx und Engels zur Verfügung. Beide hatten,

wie ich gezeigt habe, in der Auseinandersetzung mit Stirner und dem Einzi-

gen die historische Möglichkeit, eine solche (Selbst-)Kritik aufzunehmen und

entsprechend zu verarbeiten. Sie hatten die Möglichkeit, sie hatten ganz si-

cher die Fähigkeiten, aber sie haben die Chance nicht ergriffen. Sie haben

weder Stirners Kritik der Macht durch Subjektivierung noch seine Analyse ei-

ner ethisch-politischen Gewalt von Sinnstrukturen noch seineWiderstandsfor-

men gegen die Prozeduren der Selbstunterwerfung und identitären Fixierung

erkannt. Stattdessen haben sie all dies als ideologisch und kleinbürgerlich

zurückgewiesen. In dieser Form der Zurückweisung kann man zumindest

erkennen, dass Marx und Engels sich in einem politischen Handgemenge be-

fanden, und vielleicht war es genau diese Situiertheit, dieses Denken in geg-

nerischen, antagonistischen Konstellationen, die eine Art parallaktischen Blick

erzeugte: Entweder allein unsere materialistische Kritik der kapitalistischen

Herrschaftsverhältnisse, entweder das kommunistische Projekt einer revo-

lutionären Beseitigung der Klassenherrschaft oder die idealistisch-ideologi-

sche Fortführung einer längst überholten Religionskritik, die am Ende auf die

Fiktion einer rein individualistischen Empörung setzt! Was auch immer die

Gründe und Motive für die Zurückweisung gewesen sein mögen, Marx und

Engels haben damit im Hinblick auf ihr eigenes kommunistisches Projekt ein

(selbst-)kritisches Werkzeug, eine gesellschaftskritische Blickperspektive aus

der Hand geschlagen, und sie haben den Erbinnen und Erben ihrer Gesell-

schaftskritik ein fatales, aber wirkmächtiges Bild von der Nutzlosigkeit und

Ideologiehaftigkeit dieser Machtkritik hinterlassen.

4. Coda: Žižek und die kommunistische Partei

Gott – Analytiker – Partei: In einem bemerkenswerten Kommentar zu aus-

gewählten Texten von Lenin stellt Slavoj Žižek die Frage nach der Gemein-

samkeit dieser sonderbaren Trias. Alle drei repräsentierten nicht etwa jeweils

das große Subjekt, den großen ANDEREN, der uns qua externer, unwider-

stehlicher Autorität die objektive Wahrheit verkünden und auferlegen würde;

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Wahrheit und Revolution

vielmehr handele es sich um externalisierte Figuren, die notwendig sind, um

uns einen Zugang zur Wahrheit zu ermöglichen, die uns dazu verhelfen, Ein-

sicht in die Wahrheit zu erlangen. Alle drei seien demnach nichts anderes

als Ermöglichungsbedingungen und Befähigungsinstanzen für das jeweilige

Subjekt, in den Raum des Wahren (Religion, Unbewusstes, Kommunismus)

einzutreten. Die Größe Lenins – so Žižek – bestand nun darin, die kom-

munistische Partei als eine solche Befähigungsinstanz konzipiert zu haben,

und zwar als eine von Intellektuellen geführte Externalität zur Erzeugung des

richtigen Klassenbewusstseins:

»Die Notwendigkeit der Partei rührt von der Tatsache her, dass die Arbei-

terklasse niemals ›vollständig sie selbst‹ ist. Lenin insistiert also deshalb auf

dieser Externalität, weil das ›adäquate‹ Klassenbewußtsein nicht ›spontan‹

entsteht, weil es nicht einer ›spontanen Tendenz‹ der Arbeiterklasse ent-

spricht; im Gegenteil ist das, was ›spontan‹ ist, die Fehlwahrnehmung der ei-

genen gesellschaftlichen Position, so dass das ›adäquate‹ Klassenbewußt-

sein durch harte Arbeit erkämpft werden muß.« (Žižek 2002: 189)41

Die Parteikonzeption von Lenin antwortet demnach auf ein immanentes Pro-

blem der Arbeiterklasse selbst: ihre Unfähigkeit, aus sich selbst heraus, unmit-

telbar, d.h. ohne Vermittlung, zur Einsicht in die Wahrheit zu gelangen.Wie der

Glaubende von außen den Eingriff Gottes verlangt, um den ›Sprung in den

Glauben‹ zu vollziehen, so wie der Patient nicht ohne die Figur des Analytikers

sein unbewusstes Begehren erkennen kann, so ist auch die Arbeiterklasse auf

die Intervention einer Partei angewiesen, um letztlich ihre ›historische Mis-

sion‹ verwirklichen zu können. Für Žižek haben sowohl der westliche Marxis-

mus als auch der Sowjetmarxismus das Genie Lenins in dieser Hinsicht völlig

missverstanden. Statt eines von den einen kritisierten, von den anderen af-

firmierten autoritären oder gar totalitären Partei- und Gewaltapparates hatte

Lenin nichts anderes im Sinn, als die Arbeiterklasse darin zu befähigen, das

Geheimnis ihres Begehrens (Revolution) und damit sich selbst als Wahrheits-

subjekt zu erkennen. Tscheka und Lubjanka, der Terror und die Säuberungen,

die Niederschlagung des Kronstädter Matrosenaufstandes – alles ein bloßes

Missverständnis?

Unter den jüngsten Versuchen, den Kommunismus als »Idee«, als »Hypo-

these« oder als »Horizont« zu beschwören,42 ist Žižeks postmoderner Neo-

41 Alle Zitate von Žižek sind eigene Übersetzungen aus dem Englischen.

42 Vgl. insbesondere auch Badiou 2011 und Dean 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 165

Leninismus sicherlich die schrillste, aber nicht die unbedeutendste Stimme;

sie lebt von der trotzig-provokativen Haltung, denen, die im Kommunismus

immer schon die totalitäre Versuchung erblickten, nicht mit differenzierter

Selbstaufklärung zu begegnen,43 sondern mit hermeneutischer und narra-

tiver Überbietung: Warum sollte man nicht »ohne Scham« und »mutig«, so

Žižek, den Marxismus zu einer »säkularisierten Religion« erklären mit Le-

nin als ihremMessias (ebd.: 187)? Und warum sollten wir nicht zugeben, dass

»den proletarischen Standpunkt einzunehmen, so viel heißt wie das Wagnis

des Glaubens einzugehen […], ja, die ›Wahrheit‹ des Marxismus ist nur für

diejenigen erkennbar, die dieses Wagnis unternommen haben – nicht aber

für den neutralen Beobachter« (ebd.). Und hat Brechts Chor in der Maßnah-

me nicht recht, den jungen Genossen daran zu erinnern, dass sein Ich nur

im Wir der »kollektiven Identität der Partei« aufgehoben ist; dass er zwar

für die Wahrheit kämpfen kann und muss, aber niemals außerhalb des kol-

lektiven Wahren der Partei? (Vgl. ebd.: 188) Dass allerdings für den jungen

Genossen außerhalb der Partei dann das Geständnis, die Kugel und die Kalk-

grube warten, dass also Geständnis, Kugel und Kalkgrube hier unmittelbar zur

Wahrheit(spolitik) der Partei gehören, wird von Žižek nicht mehr weiter- und

zu Ende erzählt. Seine (film-)szenischen Narrationen und Deutungen enden

häufig dort, wo die mit großer Verve gegen »postmoderne und liberale Multi-

kulturalisten« wieder eingeforderte Leninʼsche Politik der Wahrheit (ebd.: 176)

hässlich und blutig wird; dort nämlich, wo die emphatische Wahrheitspoli-

tik und die Wahrheitsprozeduren in Macht- und Gewaltpraktiken gegenüber

denjenigen umschlagen, die nicht im Wahren sind.

Auch Žižeks Versuch einer mit Lacan und Hegel supplementierten Re-

Aktualisierung des Kommunismus im 21. Jahrhundert bleibt in der dargestell-

ten Grundproblematik stecken. Wie bei Lukács und Sartre zuvor, verwandelt

sich auch bei ihm das einstmals von Marx und Engels entwickelte kommu-

nistische und gesellschaftskritische Projekt in die Apotheose einer kommu-

nistischen Partei, die mit aller Wahrheit undMacht ausgestattet wird, um die

Aufgabe der Ermächtigung/Unterwerfung der revolutionären Subjekte erfül-

len zu können. Vielleicht muss man heute nicht mehr unbedingt Stirner zi-

tieren, um über diese Metamorphose des Marxʼschen Projekts aufzuklären,

aber Stirner ist und bleibt der genealogische Ausgangspunkt für die Kritik die-

ser Metamorphose. So wie mit Marx kommt auch mit Stirner eine neue und

43 Vgl. dazu etwa die jüngsten Arbeiten von Bini Adamczak, insbesondere Adamczak

2011.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Wahrheit und Revolution

bis in unsere Gegenwart hinein wichtige Sprache der Gesellschaftskritik zur

Welt; und so wie Marx uns bis heute unablässig daran erinnert, dass die ka-

pitalistische Vergesellschaftung Herrschaft in Form der Ausbeutung von Men-

schen durch Menschen ausübt, so erinnert uns Stirner mit seiner radikalen

Kritik der Macht daran, welchen Preis das Subjekt mitunter zahlen muss, um

Zugang zur Wahrheit zu erlangen; er erinnert uns daran, dass unsere Ge-

sellschaften noch eine andere Form der Machtausübung ausgebildet haben:

Unterwerfung durch Subjektivierung.

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004 - am 12.02.2026, 21:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

