
Kapitel 7 – Identitätsformationen 

der Aufnahmegesellschaft 

7.1 »Ihr seid ja auch alles Flüchtlinge!« Eine Außenperspektive 
auf die imaginierte Gemeinschaft 

Im Juni 2022 sitze ich in einem Wohnzimmer in Rostock-Lichtenhagen und führe ein 
Interview mit der Familie Demir* aus der Türkei.1 Nach Ende des offiziellen Gesprächs 
gibt es Tee und Gebäck und wir gehen in eine allgemeine Unterhaltung über. Bilmen 
Demir* zeigt mir ein Buch, das er gerade liest: »Wolfszeit« von Harald Jähner, das die 
Entwicklungen in Deutschland nach 1945 reflektiert. Herr Demir* ist vor politischen Re
pressalien aus der Türkei geflohen, inzwischen konnte seine Familie nachkommen. Ge
rade absolviert er zusammen mit seiner Frau den verpflichtenden Integrationskurs, in 
dem neben Deutsch als Zweitsprache auch landeskundliche Themen unterrichtet wer
den. Unter anderem wurde auch die deutsche Nachkriegsgeschichte thematisiert und 
Herr Demir* wurde auf dieses Buch aufmerksam gemacht. Nun blättert er darin und 
deutet auf Fotos und Textpassagen. »Das habe ich nicht gewusst«, meint er mit Blick 
auf die über zwölf Millionen Menschen, die nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges im 
Nachkriegsdeutschland Zuflucht gefunden haben und resümiert: »Ihr seid ja auch alles 
Flüchtlinge!«2 

Was Herr Demir* in diesem Gespräch transportiert, ist nicht nur Erstaunen über 
die Vertreibungsgeschichte vieler Deutscher, sondern damit verbunden auch die Erwar
tung, dass sein eigenes Fluchterlebnis und die Situation des Neuanfangs einen Anknüp
fungspunkt an die Aufnahmegesellschaft darstellen könnten, die offensichtlich so stark 
von eigenen Flucht- und Vertreibungserfahrungen geprägt wurde. Damit trifft er eine 
zentrale Frage der bundesdeutschen Befindlichkeiten, wenn es um Migration und Viel
falt geht, nämlich die Frage nach dem kollektiven Selbstbild einer Gesellschaft und seiner 
Beständigkeit. Wer gehört in dieses Bildnis hinein, wer nicht, wer steht am Rand und wer 

1 Dieses Kapitel ist in einer Erstfassung erschienen in: Di Pinto, Daniela/Kroll, Frank-Lothar (2025): 
Migration und Zuwanderung nach Chemnitz als interkultureller Mehrwert, Berlin: Duncker & 
Humblot. Für diesen Band wurde es überarbeitet und ergänzt. 

2 Interview mit Familie Demir* (Pseudonym), aus der Türkei, Juni 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

in der Mitte, wer bestimmt darüber und welche Konsequenzen hat diese Anordnung für
die Einzelnen?

Diese Fragen berühren wissenschaftliche Felder der Philosophie, Anthropologie und
Kulturwissenschaften, die sich mit kollektiven Identitätsprozessen, der Bedeutung von
kollektiven Erinnerungsformen und Fragen der Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe
auseinandersetzen. All diese Phänomene eint ihr konstruktivistischer Charakter, so wie
er sehr eingängig in dem Buchtitel ›Imagined Communities‹ des britischen Politologen
Benedict Anderson zum Ausdruck kommt. Mit Fokus auf Prozesse der Staatenbildung
thematisiert Anderson in diesem Essay die Frage, wie sich Individuen überhaupt einem
derart abstrakten Gebilde wie einer Nation zugehörig fühlen können, da es ihnen doch
praktisch unmöglich ist, in eine persönliche Beziehung mit allen Mitgliedern dieser Ge
meinschaft zu treten. Daher handele es sich bei der nationalen Identität stets um eine
imaginierte Zugehörigkeit, die aber sozial geteilt und damit kollektiv als Wirklichkeit
angenommen wird (Anderson 1983: 6). Sie konstituiert sich durch Prozesse der sozia
len Identitätsbildung und prägt dabei ein kollektives Gedächtnis aus, das den Mitglie
dern der vorgestellten Gemeinschaft zur kollektiven Selbstvergewisserung dient (Ass
mann 1988: 15).

Der Begriff des kollektiven bzw. kulturellen Gedächtnisses wurde von dem französi
schen Soziologen Maurice Halbwachs und den Kulturwissenschaftler:innen Aleida und
Jan Assmann geprägt (Halbwachs 1966, Assmann 1988, 1999). Ähnlich wie das individuelle
Gedächtnis speichert es Erinnerungen, die als Referenz für die Interpretation von gegen
wärtigen und zukünftigen Ereignissen und Entscheidungen dienen. Dafür benötigt das
Kollektiv jedoch eine Verständigung über jene Elemente, die in die gemeinsame, geteil
te Erinnerung eingepflegt werden. Die geschieht durch Kommunikationsprozesse, d.h.
durch die Weitergabe von Erfahrungen und Traditionen, oft über mehrere Generationen
hinweg, bis eine ›Großerzählung‹ der Wir-Gruppe entsteht, welche ihr Selbstbild stabili
siert. Zugleich können derartige Kommunikationsprozesse auch institutionalisiert wer
den, beispielsweise durch die Konstruktion einer offiziellen historischen Narration und
Erinnerungskultur. Für den forschenden Blick ist dabei nicht nur von Bedeutung, was in
den Kanon der Erinnerungen aufgenommen wird, sondern auch, was der »kollektiven
Amnesie« anheimfällt (Johnson 2007: 318).

7.1.1 Salzgitter: ›Turm der Arbeit‹ – ein kollektives Gedächtnis mit Lücken

Immer wieder werden die Lebensgrundlagen von Menschen durch andere zerstört.
In Salzgitter haben sich Menschen erfolgreich dagegen gewehrt. Ein ebenso zeitloses
Beispiel wie Zwangsarbeit und Flucht. Das Monument zur Stadtgeschichte Salzgitters
ist aber nicht nur den dunklen Seiten der Geschichte gewidmet. Nach solchen Zeiten
wächst immer wieder neues Leben, dargestellt am Wiederaufbau in Salzgitter, ge
krönt von einem freien Arbeiter, einem Mann am Hochofen, der den ›Turm der Arbeit‹
beherrscht.

Ausschnitt aus einem Prospekt zum Monument ›Turm der Arbeit‹

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 165 

Die heutige Stadt Salzgitter ist ein Konglomerat von insgesamt 28 mittelgroßen und klei
neren Städten und Dörfern. Ihre Amalgamierung zur Stadt Salzgitter am 01.04.1942 ver
dankt sie den Eisenerzvorkommen in der Region und dem Bedarf, diese im Kontext der 
Kriegswirtschaft des Zweiten Weltkriegs effektiv auszubeuten. Bereits 1937 wurden die 
Reichswerke ›Hermann Göring‹ gegründet und ein Hüttenwerk errichtet, um das geför
derte Erz direkt vor Ort zu Stahlprodukten zu verarbeiten. Der enorme Arbeitskräftebe
darf wurde durch Anwerbungen »aus dem gesamten Reichsgebiet« sowie durch Zwangs
arbeiter:innen gedeckt, die – wie die städtische Homepage konstatiert – unter men
schenverachtenden Arbeitsbedingungen litten und zu Tausenden zu Tode kamen. Die 
Ruhestätten dieser Menschen auf zwei städtischen Friedhöfen sind heute »eindringliche 
Erinnerungsorte in Salzgitter«, so die Homepage (Stadt Salzgitter/Kugellis 2025a). Nach 
dem Ende des Zweiten Weltkriegs siedelten sich tausende Geflüchtete und Vertriebene in 
Salzgitter an. Sie alle bauten auf Arbeitsmöglichkeiten in der und um die Hüttenindus
trie, der jedoch die Demontage drohte. Auch weitere Investitionen in die nach wie vor 
dysfunktionale Infrastruktur der zusammengewürfelten Stadt standen auf der Kippe. 
Doch die Menschen leisteten erfolgreich Widerstand gegen die Demontage und sicher
ten der Stadt auf weitere Jahrzehnte eine stabile wirtschaftliche Basis und damit sich 
selbst eine Lebensgrundlage. Dieser gemeinsam errungene Neuanfang ist ein wichtiger 
Ankerpunkt der kollektiven Erinnerung Salzgitters (Stadt Salzgitter/Kugellis 2025b). 

Ein 1995 in der Fußgängerzone von Salzgitter-Lebenstedt aufgestelltes Monument 
(Abb. 7.1) gilt heute als einer der zentralen Erinnerungsorte, der »einer jungen Stadt 
Identität« gibt, so ein Prospekt zum Monument (ebd.). Der beinahe 14 Meter hohe ›Turm 
der Arbeit‹ des Braunschweiger Bildhauers Jürgen Weber, ein Koloss aus Marmor und 
Bronze, manifestiert in insgesamt fünf Etagen und durch rund 100 Figuren die kollekti
ve Erinnerung der Stadt: Zwangsarbeit – Industrielandschaft – Flucht und Vertreibung 
– Demontage – Wiederaufbau. Die Spitze des Monuments wird durch die Bronzefigur 
des ›Probennehmers‹ gebildet. Er repräsentiert den »arbeitenden Menschen und den 
Selbstbehauptungswillen der Bevölkerung Salzgitters«, gibt eine Informationstafel 
neben dem Monument Auskunft. 

Wenn man sich in den Einkaufsstraßen Salzgitters bewegt, fällt sofort die ethnische 
Diversität der Bevölkerung auf. Rund 30 % der Einwohner:innen Salzgitters haben eine 
Migrationsbiographie, viele von ihnen stammen aus der Türkei und kamen durch die 
Anwerbeabkommen der 1960er Jahre nach Salzgitter. Vor allem das Stahlwerk in Salzgit
ter-Watenstedt hatte einen großen Arbeitskräftebedarf – zu Spitzenzeiten waren dort 
bis zu 1.500 »Gastarbeiter:innen« tätig. Widrige Lebensbedingungen prägten ihre ers
ten Jahre in Deutschland. Sie waren in einfachen Baracken untergebracht, teils hatten sie 
nicht einmal ein eigenes Bett, sondern schliefen, wie sie arbeiteten – »im Schichtbetrieb« 
(Redaktion Hallo Wochenende Salzgitter 2013). Während einer Gedenkveranstaltung an
lässlich des 50sten Jahrestages der Anwerbung, an der auch der Enthüllungsjournalist 
Günther Wallraff teilnahm, kamen die Gastarbeiter:innen von einst mit ihren durchaus 
konträren Erinnerungen zu Wort. Während die Angeworbenen der ersten Generation 
meist höflich die Chancen lobten, die sie durch die Einwanderung nach Deutschland 
erhalten hatten, kritisierten die Nachgeborenen die nachhaltige Schlechterstellung und 
Diskriminierung, die sie erlebten. »Demütigungen und Anfeindungen waren normal«, 
berichtet der Sohn eines ›Gastarbeiters‹, der 1990 seine Ausbildung bei der Salzgitter AG 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

abgeschlossen hatte. Er spricht von räumlicher Segregation auf dem Werksgelände und
von der Tendenz, »unliebsame Arbeiten […] auf die Türken« abzuschieben. Ähnlich erleb
te es Günther Wallraff während seiner verdeckten Beobachtung in der Figur eines ›Gast
arbeiters‹ in den 1980er Jahren bei Thyssen Krupp: »Der Arbeiter auf der untersten Ebene
hatte immer noch einen Türken unter sich, den er rumkommandieren konnte.« (Ebd.)
Diese offenen Formen der Diskriminierung seien heute Geschichte, befindet indes eine
Führungskraft des Konzerns: »Qualität und nicht Nationalität« seien entscheidend für
den persönlichen Erfolg, wie es einer »Einwanderungsstadt wie Salzgitter« würdig und
»gut gelungen« sei. Tatsächlich sind Menschen mit sichtbarem Migrationshintergrund
heute in der Stadtgesellschaft präsent. Sie sind überdurchschnittlich im Bereich der un
ternehmerischen Selbständigkeit vertreten und engagieren sich auch politisch für die
Stadtgesellschaft: so fanden wir beispielsweise auf einer Parteiliste für die Kommunal
wahl 2022 fast ausschließlich Kandidat:innen mit einer familiären Migrationsgeschich
te. Obgleich sich diese Gruppe also nahtlos in die Großerzählung der leistungsfähigen
Arbeiter- und Einwanderungsstadt einfügt, ist sie dennoch kein Bestandteil der kollek
tiven Erinnerung, wie sie in der Skulptur ›Turm der Arbeit‹ öffentlich präsentiert wird.

Abb. 7.1: Turm der Arbeit

Foto: Friederike Enßle-Reinhardt, 2022

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 167 

7.1.2 Die Herausbildung einer vorgestellten Gemeinschaft 

Aus der Salzgitterer Situationsbeschreibung kann die Frage abgeleitet werden, unter 
welchen Voraussetzungen ein inklusives Verständnis von Zugehörigkeit entsteht, das 
nicht nur individuell empfunden, sondern auch nach außen vermittelt und von der 
Gesellschaft erkannt und akzeptiert wird (Mecheril/Sensenschmidt-Linzner 2019: 394). 
Die identitätsstiftende Großerzählung über Salzgitter dient der inneren Festigung einer 
vorgestellten Gemeinschaft, deren Zugehörigkeit jedoch nicht allen gleichermaßen 
offensteht. Während ethnisch deutsche Geflüchtete und Vertriebene ein maßgeblicher 
Teil der Großerzählung geworden sind, ebenso wie die aus allen Teilen »des deutschen 
Reichs« zusammengewürfelte und administrativ verschweißte Stadtgesellschaft, weist 
die Ausklammerung der ethnisch ›anderen‹ Teile der Salzgitterer Stadtgesellschaft 
darauf hin, dass Zugehörigkeit anhand nationaler, kultureller und ethnischer Faktoren 
determiniert wird. Typisch für Einwanderungsgesellschaften, wie der Pädagoge Paul 
Mecheril (2003) argumentiert, wird die Gesellschaft dabei entlang dieser Faktoren in 
eine Hierarchie gebracht, was zur Privilegierung der einen und Benachteiligung der 
anderen führt. 

(Nicht nur) im Kontext von Migration geraten gesellschaftliche Sozialisationspro
zesse im Sinne der Herausbildung von imagined communities in Bewegung. Sie werden 
ebenso herausgefordert durch demographische Dynamiken und Veränderungen der äu
ßeren Rahmenbedingungen. Dennoch sind die einmal entstandenen sozialen Gemein
schaften wirkmächtig, ebenso wie die mit ihnen einher gehenden sozialen Strukturen 
und Hierarchien sowie die innerhalb der vorgestellten Gemeinschaft entwickelten Nor
men des Zusammenlebens. Neuhinzukommende müssen dieses Referenzsystem ken
nen und verstehen lernen und sich in die soziale Struktur einordnen. Dies ist jedoch 
kein selbstbestimmter Prozess, sondern hängt wesentlich davon ab, wie Zugewanderte 
auf der Individual- und Kollektivebene von der Aufnahmegesellschaft wahrgenommen 
und angenommen werden. Dabei, und das ist auch die implizite Annahme von Herrn 
Demir*, fungieren vorangegangene Zuwanderungsprozesse und die Erinnerung daran 
als Referenz für die Einordnung aktueller und zukünftiger Zuwanderungen in das kol
lektive Selbstbild. Wie wir am Beispiel von Salzgitter gesehen haben, ist nicht nur die na
tionale Großerzählung, sondern gerade auch die lokale kollektive Erinnerung entschei
dend. Wie werden Zugewanderte in das kollektive Selbstbild eingefügt und damit Teil 
der kollektiven Erinnerung? Und welche Effekte hat die Inklusion oder auch Exklusion 
des migrantischen Anderen für die Offenheit der Aufnahmegesellschaft gegenüber der 
2015 ankommenden Geflüchteten? Diesen möglichen Anknüpfungspunkten sind wir in 
unseren Interviews nachgegangen. 

7.2 Lokale Migrationsbiographien 

In unseren Interviews mit lokalen Akteur:innen über ihre Erfahrungen mit der Aufnah
me von Geflüchteten in das kleinstädtische Gemeinwesen erkundigen wir uns stets auch 
nach historischen Referenzen. Interessanterweise sprechen viele Interviewpartner:in
nen zunächst ihrer eigenen Gemeinde jegliche Migrations- und Integrationserfahrung 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

ab. Auf nochmalige Nachfrage werden dann aber doch Erinnerungen an Zuwanderung
gehoben und die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der jeweiligen ›Neubürger:innen‹
und des Umgangs mit ihnen reflektiert. Dabei ist bei einer genaueren Betrachtung die
ser Gruppen erkennbar, dass sie unterschiedliche Positionen im kollektiven Gedächt
nis einnehmen. Am markantesten ist dies bei den Geflüchteten und Vertriebenen des
Zweiten Weltkrieges, die, obgleich doch so dominant angesichts ihrer schieren Menge,
selten spontan in das lokale Migrationsgedächtnis eingearbeitet werden. Offensichtlich
scheint diese Gruppe kaum in die kollektive Vorstellung von ›Migration‹ hineinzupas
sen, die vorwiegend durch natio-ethno-kulturelle Nicht-Zugehörigkeit determiniert ist.
Eindeutiger erschließt sich für viele Gesprächspartner:innen die Referenz auf frühere
Arbeitsmigrationen – die Ära der ›Gastarbeiter:innen‹ im Westen und der ›Vertragsar
beiter:innen‹ im Osten –, die vor allem an den Standorten der industriellen Produktion
sichtbare Präsenz entfalteten. Ebenfalls lokal nur punktuell erinnert wird die Ankunft
der Spätaussiedler:innen aus Osteuropa sowie der Geflüchteten aus dem zerfallenden
Jugoslawien Anfang der 1990er Jahre, die mit den Geflüchteten von 2015 das Schicksal der
kollektiven Unterbringung, prekären Aufenthaltsregelungen und Mobilitätsrestriktio
nen teilten. Entlang der Erinnerung an diese verschiedenen Einwanderergruppen und
ihrer herkunftsbezogenen ›Fremdheit‹ werden Gemeinsamkeiten und Unterschiede im
Integrationsprozess reflektiert und daraus ein Referenzrahmen entwickelt, vor dem die
Aufnahme und Integration von Geflüchteten nach 2015 beurteilt wird.

7.2.1 »Das waren ja Deutsche, die aus dem Osten gekommen sind«:
Kriegsflüchtlinge und Vertriebene nach dem Zweiten Weltkrieg

Es gab natürlich GANZ VIELE, die als Flüchtlinge gekommen sind nach dem Zweiten
Weltkrieg oder am Ende vom Zweiten Weltkrieg […], also das waren eben Katholiken,
die hier ankamen, haben da Häuser gebaut und so, ja. Klar, das wird damals auch ir
gendwie eine Integrationsgeschichte gewesen sein, da war ja auch evangelisch und ka
tholisch noch so ein bisschen vielleicht kontra oder keine Ahnung, da weiß ich nichts
drüber, das war ja lange vor meiner Zeit. Aber natürlich, das waren ja Deutsche, die aus
dem Osten gekommen waren.
Michael Hausmann* über die Migrationsgeschichte der Gemeinde Trabsen* in Niedersachsen3

Gerade eine der größten Gruppen, die nach 1945 in der Bundesrepublik und der DDR
Aufnahme fanden, werden häufig gesondert be- und verhandelt. Vielfach werden sie
aus dem Migrationsdiskurs ausgeklammert, da sie nach Ansicht vieler als »Deutsche aus
dem Osten« keine »richtigen« Migrant:innen waren, insofern Migration nach völkisch- 
nationalen Kriterien betrachtet wird.4 In der Rückschau wird die mustergültige Inte
gration der Vertriebenen in das Eigene betont, gerne in Abgrenzung von den späteren

3 Interview mit Michael Hausmann* (Pseudonym), ehrenamtlicher Integrationshelfer in Trabsen*
(Pseudonym), Niedersachsen, November 2019.

4 Im deutschen Migrationsnarrativ fehlen bedeutende Gruppen, weil sie nicht unter das stereoty
pe Bild der ›Migration‹ subsummiert werden, z.B. die Geflüchteten und Vertriebenen nach dem
Zweiten Weltkrieg (Alexopoulou 2020: 101). Ähnliche Lücken weist das kollektive Gedächtnis von
Städten und Gemeinden auf, obgleich es vielerorts allein durch die Größenordnungen der Ankünf

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 169 

›Migrationsanderen‹ – den Einwander:innen mit nicht-deutscher Staatsangehörigkeit. 
Doch objektiv betrachtet verlief auch die Eingliederung der Vertriebenen keineswegs rei
bungsfrei, und die Mechanismen des ›othering‹, also der Ausgrenzung durch stereotype 
Zuschreibungen des sozialen und kulturellen Andersseins, waren durchaus wirkmäch
tig. 

Im kriegszerstörten Deutschland bedeutete die Aufnahme von rund zwölf Millionen 
Geflüchteten und Vertriebenen eine immense Zumutung, die überall im Lande deutlich 
spürbar war, insbesondere in den ländlichen Regionen, wo nach 1945 teils ein Viertel der 
Wohnbevölkerung einen Flucht- bzw. Vertreibungshintergrund hatte (Steinert 1995: 561). 
Spitzenreiter waren die dünn besiedelten Gebiete Norddeutschlands, wo sich die Bevöl
kerung mancher Ortschaften fast verdoppelte (Kossert 2008: 10). Aus versorgungspoliti
schen Gründen wurden die Vertriebenen vorzugsweise in ländlichen Regionen angesie
delt. Doch auch dort war Wohnraum knapp. Vertriebene mussten gegen den Willen der 
Einheimischen zwangseinquartiert werden und waren von der öffentlichen Wohlfahrt 
abhängig. Viele lebten in großer Armut und fanden zunächst kaum Arbeitsmöglichkei
ten, mit denen sie die eigene Existenz sichern konnten. Damit wurden sie schon aus 
ökonomischen Gründen auf der untersten Ebene des sozialen Gefüges in der jeweiligen 
lokalen Gesellschaft platziert (Bauerkämper 2010:480ff). 

Zwar waren die Vertriebenen ebenfalls Deutsche, aber durch ihre Herkunft als 
»Deutsche aus dem Osten« als ›Anders‹ markiert, deutlich zu identifizieren durch 
dialektale, kulturelle oder konfessionelle Unterschiede. Zeitzeug:innen sind vor allem 
die konfessionellen Unterschiede erinnerlich, denn durch den Zuzug von Vertriebenen 
kam es in manchen vormals konfessionell homogen ausgerichteten Regionen zu einer 
konfessionellen Kopräsenz, die durch verschiedene strukturelle Maßnahmen eingehegt 
wurde: »Es gab bis zum Zweiten Weltkrieg keine Evangelischen hier«, erinnert sich 
Martin Ropert aus der Kleinstadt Schwegholz* im ländlichen Niedersachsen. Durch den 
Zuzug der protestantischen Vertriebenen wurde ein eigener Schulzweig eingerichtet, in 
dem die neu hinzugekommenen evangelischen Kinder segregiert unterrichtet wurden: 
»Es gab einen Strich auf dem Pausenhof, auf der einen Seite die katholischen [Kinder] 
und auf der anderen die Evangelen.«5 Die konfessionelle Kluft trug aus heutiger Per
spektive teils absurde Züge. So berichtete ein Gesprächspartner aus dem ländlichen 
Niedersachsen von konfessionell getrennten Molkereien, die von den Bauern der Region 
genutzt wurden. Angehörige der konfessionellen Minderheit wurden auch nicht ohne 
weiteres in die örtlichen Vereine aufgenommen. 

Auch in der Familie meiner Mutter sind die Schwierigkeiten des Neuanfangs in einer 
kulturell anders geprägten ländlichen Region, und verbunden mit dem Stigma der ›mit
tellosen Vertriebenen‹, retrospektiv zu erkennen. Ihr neuer Wohnort, der vor dem Krieg 
816 Einwohner:innen gezählt hatte, beherbergte ein Jahr nach Kriegsende 1.155 Personen 
– ein Bevölkerungszuwachs von über 40 %! Ähnliche Zuwachsraten hatten auch andere 

te zu grundlegenden Veränderungen der Nachkriegsgesellschaft kam, die durchaus eine Erinne
rung wert wären (vgl. Kossert 2008: 138). 

5 Interview mit Martin Ropert* (Pseudonym), ehrenamtlicher Integrationshelfer in Schwegholz* 
(Pseudonym), Niedersachsen, November 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Orte in Oberfranken erlebt. Im Durchschnitt hatte im Jahr 1946 fast jede und jeder vier
te Einwohner:in Oberfrankens eine Flucht- bzw. Vertreibungsbiographie. Die einheimi
sche Bevölkerung verhielt sich distanziert gegenüber den Neubürger:innen, »schon al
lein wegen des fremdartigen Dialekts, ihrer konfessionellen Ausrichtung und ihrer kul
turellen Bräuche«, wie der Regionalhistoriker Peter Zeitler (1998: 100) ausführt. Die aus
Südmähren stammende Familie meiner Mutter war bäuerlich-katholisch, und diese Kul
tur hatte ihr Alltagsleben und den Jahreslauf in der Heimat stark geprägt. Meine sehr
fromme Großmutter konnte im evangelisch dominierten Frankenwald ihre religiösen
Traditionen nicht ausleben, was das Gefühl der Fremdheit verstärkte, wie sich meine
Mutter erinnert:

Oma hat sich in [ORTSNAME] nie so ganz wohl gefühlt, weil dort ja alles stockevange
lisch war von den Einheimischen, da gab es nur eine Notkirche, da waren alle Flücht
linge zusammengewürfelt; das war alles nicht so ihres. […] Die Evangelischen waren
sehr vom Pfarrer gehalten, die Flüchtlinge zu unterstützen, aber Heimat geben ist was
anderes.

Neben materieller Armut machte meiner Großmutter auch der gesellschaftliche Status
verlust zu schaffen. Wie so viele andere gewaltvoll Vertriebene vor und nach ihr erleb
te sie das Gefühl, plötzlich ›ein Niemand‹ zu sein, denn die lokale Bevölkerung ordne
te die mittellosen Neuankommenden ganz unten auf der sozialen Rangskala ein und
betrachteten sie teils mitfühlend, teils herablassend, verbunden mit Stigmatisierungen
wie »Eindringlinge, Habenichtse und Faulpelze« (Zeitler 1997: 366). Die daraus resultie
rende Isolation, »gepaart mit der materiellen Not und dem Trauma der Vertreibung,
erschwerten die Integration und die Annäherung zusätzlich«, wie der Historiker Peter
Zeitler analysiert (Zeitler 1998).

Die imaginierten Gegensätze und Grenzziehungen zwischen den Alteingesessenen
und den ›Neubürger:innen‹ setzten sich in den räumlichen Strukturen fort: Nachdem die
Vertriebenen lange Jahre in provisorischen Barackenunterkünften gelebt hatten, nutz
ten viele die erste wirtschaftliche Stabilisierung und die Entschädigungszahlungen des
Lastenausgleichsgesetzes, um ein Eigenheim zu bauen. In vielen Orten errichteten die
Vertriebenen an den Ortsrändern monotone Eigenheimsiedlungen, die in ihrer archi
tektonischen Eintönigkeit etwas »Lagerhaftes« an sich hatten, wie der Historiker Harald
Jähner (2019: 104f.) anmerkt. Später entstanden vielerorts auf den Dorffriedhöfen eige
ne, landsmannschaftlich unterteilte Vertriebenengrabfelder, womit sich die räumliche
Segregation der Vertriebenen sogar nach dem Tod fortsetzte. Versuche, die vor Ort gezo
genen Linien zu überschreiten, sich vom Gruppenstigma des Geflüchteten zu befreien,
wurden scharf beobachtet und gegebenenfalls sanktioniert. Wer beispielsweise in einer
der konfessionsgetrennten Schulen die Linie auf dem Schulhof überschritt, der »kriegte
Prügel«, so ein Zeitzeuge.6 Auch Bemühungen des sozialen Aufstiegs von Geflüchteten
und Vertriebenen wurden mit Argwohn betrachtet. Ein Gesprächspartner aus dem länd

6 Interview mit Harald Korn* (Pseudonym), ehrenamtlicher Integrationshelfer in der Gemeinde

Steinbergen* in NRW, November 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 171 

lichen Ostbayern berichtet von einem Unternehmer, der nach der Vertreibung aus dem 
Sudentenland im niederbayerischen Wasdorf* einen Neuanfang versuchte: 

Aber da hat es zum Beispiel einen Glasunternehmer gegeben, der war in Tschechien 
sehr erfolgreich damals in der Glasveredelung, also war Glasgraveur und -schleifer, und 
dem ist in Wasdorf*, wie er da wieder seine Werkstatt aufgebaut hat und weiterma

chen wollte, die Werkstatt zerstört worden. Also da hat es wirklich SO einen Vandalis
mus gegeben, dass da wirklich welche rein sind und alles zusammengehauen haben.7 

In meinen Gesprächen mit lokalen Akteur:innen über den Integrationsverlauf der Asyl
suchenden ab den 2015er Jahren werden die Erinnerungen an die Weltkriegsvertriebe
nen als Vergleichsebene genutzt. Immer wieder wird bei dieser Reflexion hervorgeho
ben, dass die (auch im Heute zu erlebenden) ausgrenzenden Praktiken damals »sogar 
Deutsche« trafen, die weniger Merkmale des Andersseins mit sich trugen als heutige 
Geflüchtete: »Eigentlich waren das ja auch Deutsche, im Grunde genommen. Nur dass 
sie halt aus Ostpreußen gekommen sind.«8 Doch gerade in den ländlichen Gegenden, 
in denen ansonsten weniger Bevölkerungsveränderungen durch Zuzüge oder Wegzüge 
zu verzeichnen sind, sorgt das kollektive Gedächtnis dafür, dass die Heimatvertriebenen 
auch nach zwei Generationen noch als die ›Anderen‹ markiert werden. 

Da höre ich: »Ah ja, die sind nicht von hier«. Ich sage: »Wieso sind die nicht von hier?« 
»Na, die sind auch bloß hierhergekommen. Ja, nach '45«. [lacht] So, ne? Als so diese Ver
treibung aus dem Osten war und die Leute dann aus Schlesien, Pommern und Ostpreu
ßen gekommen sind. Und das spielt noch eine wesentliche Rolle. Also wer wo wann 
eingeheiratet hat und dass diese TRADITION so stark geprägt wird, das hätte ich also 
auch nicht erwartet.9 

Die hier reflektierten sozialen und identitären Trennlinien verblassten erst in der Gene
rationenfolge: »Und das hat mindestens eine Generation gedauert, bis die drin waren. 
Also, jetzt die Enkel, das sind Einheimische. Das fällt nicht mehr auf.«10 

Viele wissenschaftliche Publikationen versuchten bereits zu ergründen, welche Mo
tive und Ausgrenzungsmechanismen im Umgang mit den Vertriebenen wirksam wur
den, und welche Konsequenzen die Ausgrenzungen hatten (vgl. Bauerkämper 2010, Jäh
ner 2019, Kossert 2008, Steinert 1995). Erklärungen rekurrieren einerseits auf die ob
jektive Not der Nachkriegszeit, die nicht zu einem Mehr an Solidarität führte, sondern 
eher zu einem Beharren auf dem eigenen Vorteil. Aber auch sozialpsychologische Inter
pretationen wie das Motiv der relativen Deprivation werden bemüht, d.h. der gefühlten 

7 Interview mit einem Akteur im Bayerischen Wald, November 2019. 
8 Interview mit Gunnar Teerbot* (Pseudonym), Leiter Freiwillige Feuerwehr in einer Kleinstadt in 

Nordsachsen, November 2019. 
9 Interview mit Roland Gomper* (Pseudonym), Leiter eines Begegnungszentrums in einer Klein

stadt in Nordsachsen, Dezember 2019. 
10 Interview mit Harald Korn* (Pseudonym), ehrenamtlicher Integrationshelfer in der Gemeinde 

Steinbergen* (Pseudonym) in NRW, November 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Schlechterstellung einer sozialen Gruppe durch die subjektiv wahrgenommene Bevor
zugung einer anderen. Besonders das in Westdeutschland für viele Vertriebene relevan
te Lastenausgleichsgesetz kann hier ein Trigger für die angenommene Schlechterstel
lung der sesshaften Bevölkerung gewesen sein. Die Entschädigungszahlungen für ver
lorenen Grund und Boden in den Herkunftsregionen lagen zwar überwiegend weit unter
dem tatsächlichen Wert des Verlusts, dennoch ermöglichten die Zahlungen vielen Ver
triebenen einen materiellen Neuanfang, der – beispielsweise durch den Erwerb einer
Wohnung oder eines Hauses – auch für die Einheimischen sichtbar wurde und damit
Neid erzeugte. Eine andere Interpretation betont die Zeigerfunktion der Geflüchteten
und Heimatvertriebenen, die durch ihre sichtbare Anwesenheit der lokalen Bevölkerung
die katastrophalen Effekte der Nazi-Regimes und des Zweiten Weltkrieges permanent
vor Augen führten. Die Abwehrreflexe gegenüber der Vertriebenen resultierten mögli
cherweise auch aus dem Unwillen, sich mit der eigenen Verstrickung in dieser Zeit aus
einanderzusetzen (Schieb/Zens 2016: 20).

7.2.2 Ostdeutsche Erinnerungslücken an die Ankunft der Vertriebenen

Bei der Sichtung meines Interviewmaterials zu lokaler Migrationsgeschichte fällt mir
auf, dass in den ostdeutschen Interviews in Bezug auf die lokalen Erinnerungen an die
Vertriebenen des Zweiten Weltkrieges eine Lücke klafft. Während in beiden Landestei
len private Erinnerungen fortbestehen und innerhalb der Generationen weitergegeben
werden, scheint im Osten Deutschlands – anders als im Westen – kaum eine kollekti
ve Erinnerung an die Aufnahme der Vertriebenen zu existieren. Gründe könnten einer
seits in der Verstaatlichungs- und Kollektivierungspolitik der frühen DDR-Jahre liegen,
die die ökonomischen (und damit auch sozialen) Unterschiede zwischen Neuangekom
menen und Alteingesessenen nivellierte. Auch die erheblichen Binnenwanderungspro
zesse hin zu den ab den 1950er Jahren neu entstehenden industriellen Zentren könnten
eine Ursache für die im Vergleich zu westdeutschen Gemeinden spärliche kollektive Er
innerung an die Vertriebenen sein. Schließlich könnten die Leerstellen aber auch ein Er
gebnis der sozialistischen Erinnerungspolitik sein, die die Rückbesinnung auf verlorene
›Heimaten‹ tendenziell als reaktionär einstufte. Per ministeriellem Erlass wurde jegliche
öffentliche Rückbesinnung auf die Herkunftsgeschichte der Vertriebenen oder entspre
chende Institutionalisierungsprozesse in Form von Vertriebenenorganisationen unter
bunden. Und auch bezeichnungspolitisch griff der Staat ein. Indem das DDR-Regime
die Vertriebenen als ›Umsiedler‹ bzw. ›Neubürger‹ titulierte, wurde der gewaltvolle Akt
der Vertreibung unsichtbar machte (Bauerkämper 2010: 481ff.).

Im Vergleich zu den Geflüchteten und Vertriebenen des Zweiten Weltkrieges, für
die die deutsche Nachkriegsgesellschaft die Verantwortung zu tragen hatte, benötigen
nachfolgende Migrationsereignisse andere Bezugspunkte, um die Anwesenheit von
›Fremden‹ in der lokalen Gemeinschaft zu verstehen und ihnen einen Platz in der ge
sellschaftlichen Hierarchie zuzuweisen. Dabei ist in der folgenden Migrationsepoche,
der Ankunft von Arbeitsmigrant:innen aus dem Europäischen und Globalen Süden,
zweierlei anders: zum einen die nicht-deutsche Herkunft, die diese Migrant:innen
als ›Migrationsandere‹ kategorisiert, zum anderen der Migrationsgrund, nämlich die
Erwerbsarbeit. Beide Aspekte werden herangezogen, um daran Integrationsverläufe

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 173 

der Geflüchteten von 2015 zu spiegeln. Dabei scheint das Migrationsmotiv ›Arbeit‹ 
die wesentliche Begründung für zumindest in der Rückschau reibungslose Integra
tionsverläufe der Migrant:innen der Arbeitsmigrationsepoche zu sein, während das 
damals durchaus stark empfundene kulturelle ›Anderssein‹ ausgeblendet wird. Hinge
gen dienen die Merkmale ›Arbeit‹ und ›Kultur‹ als Begründungszusammenhang für als 
schleppend wahrgenommene Integrationsprozesse der Asylsuchenden aus Syrien, Irak 
oder Afghanistan nach 2015. 

7.2.3 »Die sind ja gekommen, um hier zu arbeiten« – Erinnerungen 
an die ›Gastarbeiter‹ 

Und das, was hier – was bei den neuen Mitbürgern jetzt so das Problem ist, ist halt, 
dass die häufig nicht arbeiten können oder dürfen. […] Das war bei den Gastarbeitern 
anders. Die sind ja gekommen, um hier zu arbeiten, die haben hier gearbeitet, die ha
ben hier ganz viel gestemmt und da war die Integration LEICHTER, als mit den anderen 
finde ich.11 

Die Frage, wie die Integration von Geflüchteten in das lokale Gemeinwesen geklappt 
hat, animiert unsere Gesprächspartnerin Hannelore Wagner* aus dem fränkischen 
Ehrsfeld* zu einer Reflexion über andere Zugewanderte, die die Stadt bereits erlebt 
hat, unter anderem den Zuzug türkischer Arbeitsmigrant:innen. Aus ihren Worten 
sticht der Topos des Arbeitens heraus, der als etabliertes und von der Aufnahmege
sellschaft akzeptiertes Migrationsmotiv konstruiert wird und der die Anwesenheit der 
›Anderen‹ legitimiert. Im Gegensatz zur Arbeitsmarktbeteiligung von Geflüchteten, 
»die häufig nicht arbeiten können oder dürfen«, waren die Erwerbsmöglichkeiten der 
angeworbenen Arbeitskräfte klar geregelt. Gegenüber der lokalen Bevölkerung war 
die Notwendigkeit der Anwerbung deutlich gemacht worden: »Die sind zum Teil ge
rufen worden […] – und die haben hier gearbeitet.« Mit den Geflüchteten von 2015 
als Gegenhorizont kommt Hannelore Wagner* zu einer positiven Einschätzung des 
Integrationsverlaufs der türkischen Arbeitsmigrant:innen in Ehrsfeld*: »die haben hier 
gearbeitet, die haben hier ganz viel gestemmt und da war die Integration LEICHTER als 
mit den anderen [den Geflüchteten], finde ich.« 

Was hier – und auch in vielen anderen Interviews – als Bestandteil einer lokalen 
Migrationsgeschichte reflektiert wird, sollte die alte Bundesrepublik insgesamt nach
haltig prägen und als fester Bestandteil des Wirtschaftswundernarrativs und damit 
auch der Rekonstitution eines produktionsstarken Landes nach der selbst verschuldeten 
Katastrophe des Zweiten Weltkrieges verankert werden. Die ab 1955 einsetzende Ära der 
›Gastarbeiter-Anwerbung‹ brachte rund 14 Millionen Menschen aus Italien, Spanien, 
Portugal, Jugoslawien, der Türkei, Tunesien und Marokko bis zum Anwerbestopp im 
Jahr 1973 in die alte Bundesrepublik, von denen sich etwa drei Millionen dauerhaft 
niederließen. 

11 Interview mit Hannelore Wagner* (Pseudonym), politisch und ehrenamtlich Aktive in Ehrsfeld* 
(Pseudonym), Mittelfranken, Juni 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Seitens des Anwerbestaates Deutschland war das Migrationsprojekt auf Zeit ange
legt. Die aufstrebende deutsche Wirtschaft benötigte damals vor allem junge, gesun
de Menschen für anstrengende körperliche Arbeit in der industriellen Produktion, auf
dem Bau, oder in der Lebensmittelindustrie. Wichtige Auswahlkriterien waren dem
entsprechend das junge Lebensalter und der gute Gesundheitszustand der Bewerber:in
nen. Die angeworbenen Arbeitskräfte erhielten auf wenige Jahre befristete Arbeitsver
träge und sollten dann in ihr Herkunftsland zurückkehren, um durch andere Arbeits
kräfte ersetzt zu werden. Dieses staatlich verordnete Rotationsprinzip entsprach weder
den Vorstellungen der Migrant:innen noch jener der Betriebe, die am Aufbau eines fes
ten Stamms an Arbeitskräften interessiert waren (Bade 2004: 390). Der normativen Vor
stellung eines vorübergehenden Aufenthaltes folgend, wurden den angeworbenen Ar
beitskräften keinerlei Integrationsangebote gemacht. »Es wurde ihnen gerade einmal so
viel beigebracht, dass sie die Arbeitsanweisungen verstanden«, wird ein Zeitzeuge in ei
ner Dokumentation zur Arbeitsmigration nach Rheinland-Pfalz zitiert (»HegerGuss. Die
Männer vom Stiefel«). Es gab keine systematischen Sprachkursangebote und für die ers
ten nachziehenden Kinder galt nicht einmal die Schulpflicht. Das politische Paradigma
des Aufenthalts auf Zeit wirkte tief in die Lebensläufe der Betroffenen hinein. Viele han
gelten sich von einer befristeten Aufenthaltserlaubnis zur nächsten und mussten Wege
finden, ihren unsichere Aufenthaltsstatus mit dem Familienleben zu vereinbaren (Alexo
poulou 2020: 101). In vielen Familien der ersten Generation verbrachten daher Kinder
Teile ihre Kindheit und Jugend bei Verwandten im Herkunftsland und wurden erst spä
ter nachgeholt, oder Familien führten räumlich getrennte Leben. Auf diese Weise ent
wickelten sich transnationale bzw. translokale Lebensläufe, die sich oft bis in die dritte
Generation hinein auf den Alltagvollzug auswirken.12

Die auf Zeit angeworbenen Arbeitskräfte waren zunächst überwiegend in Wohnhei
men und Barackenlagern untergebracht. Noch Ende der 1960er Jahre lebten 31 % der ein
gewanderten Männer und 14 % der Frauen in Arbeiter-Wohnheimen (Koch-Arzberger
1985: 108). Als im Zuge der Familienzusammenführung immer mehr Arbeitsmigrant:in
nen auf dem freien Wohnungsmarkt nach einer Unterkunft suchten, bot man ihnen häu
fig lediglich»minderwertige Unterkünfte zu Wucherpreisen« an (»Gekommen und Ge
blieben«). Dabei fanden gesetzliche Vorgaben (denn Grundlage für den Familiennachzug
war der Nachweis geeigneten Wohnraums) und die Profitgier von Wohnungsmarktak
teur:innen auf einträgliche Weise zueinander: »Um endlich wieder zusammen zu sein,
nahmen viele Menschen unzumutbare Wohnverhältnisse und Mietwucher in Kauf. Die
Vermietung von Kellerlöchern und Dachstühlen hatte Hochkonjunktur.« (»Leben im Pro
visorium«) Damit entstanden segregierte Viertel in den Einwanderungsstädten, in de
nen neben migrantischer vor allem die prekarisierte einheimische Bevölkerung lebte und
die im deutschen Migrations- und Integrationsdiskurs gerne als ›Ghettos‹ oder ›Parallel
gesellschaften‹ tituliert werden. Insofern sich Migrant:innen aus eigener Kraft aus dieser
segregierten Lage befreiten, wurde das von der lokalen Bevölkerung neidvoll kommen
tiert, wie sich Hannelore Wagner* für ihren Wohnort Ehrsfeld* erinnert: »Da ist es häu

12 Vgl. exemplarisch einige der Lebensläufe in der Migrationsausstellung »Lebenswege. Arbeitsmi

grationsgeschichte in Rheinland-Pfalz« des Landes Rheinland-Pfalz, https://lebenswege.rlp.de/d
auerausstellungen/arbeitsmigrationsgeschichte-in-rheinland-pfalz

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lebenswege.rlp.de/dauerausstellungen/arbeitsmigrationsgeschichte-in-rheinland-pfalz
https://lebenswege.rlp.de/dauerausstellungen/arbeitsmigrationsgeschichte-in-rheinland-pfalz
https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://lebenswege.rlp.de/dauerausstellungen/arbeitsmigrationsgeschichte-in-rheinland-pfalz
https://lebenswege.rlp.de/dauerausstellungen/arbeitsmigrationsgeschichte-in-rheinland-pfalz


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 175 

fig so, dass die halt SEHR FLEISSIG WAREN UND SIND und dann natürlich sich häufig 
Häuser gekauft haben oder gebaut haben, und dass dann so gerne ein wenig [gelästert 
wird]: ›Ach ja, natürlich, wer hat’s? Der Türke!‹«13 

Der Unwille der deutschen Einwanderungsgesellschaft, sich mit den Bedürfnissen 
der Migrant:innen auseinanderzusetzen, hatte gravierende Folgen für deren Zukunfts
gestaltung. Dies zeigte und zeigt sich vor allem im Bereich der schulischen Bildung. An
fangs waren Bildungsmöglichkeiten für die Kinder der ›Gastarbeiter:innen‹ gar nicht 
vorgesehen, die allgemeine Schulpflicht wurde erst im Jahr 1964 bundesweit auf aus
ländische Kinder ausgeweitet (Herwartz-Emden 20075: 12). Es sollte noch viele Jahre 
dauern, bis Sprachfördermaßnahmen flächendeckend in den Schulen eingeführt wur
den – im Sekundarbereich sind sie bis heute nicht adäquat ausgebaut. Dies sowie eine 
Reihe struktureller Benachteiligungen führten dazu, dass viele Kinder der ersten Ein
wanderergeneration lediglich niedrigste oder gar keine Bildungsabschlüsse erzielten: 
Der Bildungsforscher Klaus Klemm (1979) dokumentierte, dass im Schuljahr 1977/78 nur 
drei von vier schulpflichtigen ausländischen Kindern bzw. Jugendlichen überhaupt ei
ne allgemeinbildende Schule besuchten; zwei Drittel von ihnen blieben ohne deutschen 
Schulabschluss, und nur ein Sechstel der ausländischen Jugendlichen absolvierte eine 
Berufsausbildung.14 Die wohl gravierendste Folge der mangelnden Anpassung von Bil
dungsinfrastrukturen an die Bedürfnisse einer Einwanderungsgesellschaft zeigt sich in 
der bis zu dreimal höheren Förderschulquote von eingewanderten Kindern im Vergleich 
zu deutschen Kindern (Kemper/Weishaupt 2011: 419, Koch-Arzberger 1985: 431). Diese 
resultiert aus einer Kombination des verzögerten Spracherwerbs in der Bildungsspra
che Deutsch, struktureller Diskriminierung und der teilweisen Unkenntnis eingewan
derter Eltern über die Konsequenzen einer schulischen Einstufungsentscheidung (Mand 
2013).15 

Trotz der heute manchmal verklärenden Perspektive auf die im Rückblick so gelun
gen erscheinende Integration der ›Gastarbeiter:innen‹ in Westdeutschland offenbart 
sich eine große Parallelität mit aktuellen Wahrnehmungen und Diskursen, die Mi
grant:innen grundsätzlich, vor allem aber jenen, die als ›Migrationsandere‹ identifiziert 
werden, einen möglichst niedrigen Platz auf der sozialen Skala zuweisen. Damit einher 
geht die Vorstellung von Integration als Bringschuld der Zugewanderten, wobei struk
turelle Integrationshindernisse und diskriminierende Mechanismen ausgeblendet und 
Integrationswünsche von Migrant:innen ignoriert werden. 

13 Interview mit Hannelore Wagner* (Pseudonym), politisch und ehrenamtlich Aktive in Ehrsfeld* 
(Pseudonym), Mittelfranken, Juni 2019. 

14 Trotz einer Vielzahl von Fördermaßnahmen änderte sich der Abstand zwischen deutschen und 
eingewanderten Kindern über mehrere Jahrzehnte kaum, wie die Bildungsforscher:innen Ingrid 
Gogolin, Ursula Neumann und Hans-Joachim Roth in einem 2003 erschienenen Gutachten kon
statieren (vgl. Gogolin/Neumann/Roth 2003: 145). 

15 Beredtes Beispiel ist der Fall eines ehemaligen Sonderschülers, Kind einer eingewanderten Roma- 
Familie, der durch eine nie korrigierte Fehldiagnose seine gesamte Schullaufbahn im Förderschul
system verbrachte. Seine Schadenersatzklage gegen das Land Nordrhein-Westfalen hatte Erfolg 
(vgl. Mittendrin e.V. 2018, Schumann 2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

7.2.4 »Das lief eher im Verborgenen ab« – Erinnerung an die Arbeitsmigration

in die DDR

Vietnamesen hatten wir hier noch. Die waren sehr fleißig. Die haben in der ehemali

gen Werkzeugmaschinenfabrik [gearbeitet]. Die waren aber unauffällig. Die waren da
fleißig, die haben da gearbeitet.16

Auch auf der anderen Seite der Mauer erlebte das Land einen rasanten industriellen
Aufschwung, verbunden mit der Neuausweisung von industriellen Produktionsschwer
punkten. Doch es standen nicht ausreichend Arbeitskräfte zur Verfügung, zumal der
junge Staat bis zum Mauerbau 1961 rund drei Millionen Menschen durch Republikflucht
verlor. Und so begann auch in der DDR ein groß angelegtes Anwerbeprogramm. Aus
ideologischen Gründen waren die Anwerbemaßnahmen auf verschiedene sozialistische
Bruderstaaten ausgerichtet – zunächst im europäischen Nahraum, später auch im Glo
balen Süden wie Kuba, Angola, oder Vietnam. Beginnend in den 1960er Jahren wurden
bis zum Ende der DDR rund eine halbe Million Menschen angeworben.17 Im Jahr 1989
lebten rund 94.000 Vertragsarbeiter:innen in der DDR, davon stammten zwei Drittel aus
Vietnam (Dennis 2005).

Ganz ähnlich wie in der BRD waren die Anwerbevereinbarungen auf befristete
Aufenthalte ausgelegt, ohne die Möglichkeit einer dauerhaften Niederlassung oder
des Familiennachzugs. Integrationsmaßnahmen waren nicht vorgesehen. Die Ver
tragsarbeiter:innen waren in Wohnheimen untergebracht, getrennt von der deutschen
Bevölkerung. Gruppenleiter:innen sorgten für sozialistische Disziplin. Privater Um
gang oder gar Liebesbeziehungen zwischen den Vertragsarbeiter:innen und DDR- 
Bürger:innen waren nicht erwünscht. Eine Vielzahl von Stasi-Akten zeugt davon, dass
Personen, die sich dieser offiziellen Doktrin widersetzten, mit Repressalien rechnen
mussten. Besonders hart war der Umgang mit Vertragsarbeiterinnen, die während ihres
Aufenthalts schwanger wurden. Sie wurden vor die Wahl gestellt, abzutreiben oder den
Aufenthalt abzubrechen und in ihre Heimat zurückzukehren. In einigen Fällen war die
Verzweiflung so groß, dass die Vertragsarbeiterinnen Selbstmord begingen, um nicht
unehrenhaft in ihre Heimat zurückkehren zu müssen (ebd.).

Für das offizielle politische Narrativ wurde die Anwerbung von Arbeitskräften als Akt
der sozialistischen Solidarität mit ärmeren sozialistischen Bruderstaaten verbrämt. Die
angeworbenen Arbeitskräfte sollten berufliche oder akademische Ausbildungen in der
DDR erhalten und ihr Wissen nach der Rückkehr in ihre Herkunftsländer zum Aufbau
der dortigen sozialistischen Gesellschaft einbringen. Allerdings entpuppte sich diese So
lidarität im Alltag häufig als Schimäre, denn die Vertragsarbeiter:innen wurden in der
Produktion benötigt.

An diese Zeiten gibt es lebhafte Erinnerungen, auch in kleineren Orten im ländlichen
Raum. So berichtet Roland Gomper* aus Nordsachsen von der Landwirtschaftsschule

16 Interview mit Rainer Konert* (Pseudonym), Mitarbeiter Wohlfahrtsverband, Bad Borkau* (Pseud
onym), Sachsen, Dezember 2019.

17 Der erste bilaterale Vertrag wurde 1963 mit der VR Polen abgeschlossen, es folgten Verträge mit

Ungarn (1967), Algerien (1974), Kuba (1975), Mosambik (1979), Vietnam (1980) und Angola (1984).

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 177

vor Ort, in der zu DDR-Zeiten Studierende aus Afrika untergebracht waren – was für
die Dorfbewohner:innen die erste Berührung mit Menschen aus dem Globalen Süden
bedeutete. Aus seiner Erzählung ist nicht nur die Erinnerung an die ›Exotik‹ herauszu
hören, die durch »diese farbigen Menschen aus Afrika« in den Ort Einzug hielt, sondern
auch die staunende Erkenntnis, dass sich die Migrant:innen selbstbewusst der staatli
chen Ordnung widersetzten.

Und da waren auch Leute dabei, die wollten hier Landwirtschaft studieren und die ha
ben das auch. Interessanterweise hat die DDR die einfach so in einen Gartenbaube
trieb gesteckt. Die hatten Abitur, das waren wohlsituierte Leute und hatten dann so
einen Facharbeiter für Gartenbautechnik und von dem sollten die das lernen. Da ha
ben sie gestreikt.18

In der zentralistisch durchorganisierten DDR-Gesellschaft unterlagen auch Bildung
und Ausbildung strengen Regularien. Die Abiturquoten waren gedeckelt, Studienplätze
möglichst passgenau auf die Erfordernisse des Arbeitsmarktes ausgerichtet. Durch
die damit produzierte Bildungskonkurrenz konnte die Forderung nach Anpassung im
Sinne des Sozialismus durchgesetzt werden. Eine Selbstverpflichtung zur Offizierslauf
bahn beispielsweise eröffnete Wege zum Wunsch-Studienplatz. Ein aktives christliches
Bekenntnis hingegen, verbunden mit der Nicht-Zugehörigkeit zu einer sozialistischen
Jugendorganisation, führte häufig zum Ausschluss vom akademischen Bildungspfad. In
dieses mit Repression arbeitende System, in dem Anpassung und Unterwerfung belohnt
wurden, dringt in der Erinnerung von Roland Gomper* nun das widerständige Andere in
Form einer afrikanischen Bildungselite ein, die selbstbewusst ihre statushohe Position
aus dem Herkunftsland in die DDR-Gesellschaft überträgt. Von dem vereinbarten Pfad
eines Landwirtschaftsstudiums abzuweichen, wie seitens des DDR-Staates verlangt,
kommt ihnen nicht in den Sinn. Stattdessen treten sie einen Streik an, der schließlich
auch zum Erfolg führt, so dass sie ihr Landwirtschafts-Studium doch noch beginnen
können. »Die sind dann zurückgekommen und haben gesagt, wir gehen da nicht mehr
hin und wir bleiben jetzt hier. Und es gab da einen ziemlichen Aufruhr.« (Ebd.) Die
lokale Bevölkerung suchte nach Erklärungen für diesen Akt des Widerstandes, die sie
schließlich jenseits des offiziellen staatlichen Narrativs fand.

Die Bevölkerung konnte das ja gar nicht einschätzen, was das für Leute waren. Die ha
ben gedacht, dass sind die armen Afrikaner. Das wurde in der Öffentlichkeit nicht rich
tig dargestellt. Weil das war ja auch nicht im Interesse der DDR zu sagen: »Ja die Leute
studieren bei uns gegen Valuta.« Das haben sie dann selber erzählt, dass sie gesagt ha
ben, ja unsere Familien bezahlen dafür in Dollar, dass wir hier studieren und wir wer
den hier in landwirtschaftlichen Betrieben eingesetzt als landwirtschaftliche Helfer.
Das ist nicht das, was wir studieren wollen (ebd.).

Das hier erzählte Ereignis zeigt die Erschütterung der vorgestellten sozialen Ordnung.
In der lokalen Wahrnehmung, transportiert durch das offizielle Narrativ, wurden die

18 Interview mit Roland Gomper* (Pseudonym), Leiter eines Begegnungszentrums in einer Klein
stadt in Nordsachsen, Dezember 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

afrikanischen Fremden als arm und unterprivilegiert vorgestellt und ihre Anwesenheit
als Akt der sozialistischen Solidarität gerahmt. Dabei sollte die Solidarität aber auch
nicht zu weit führen. Statt Zugang zu den ohnehin raren akademischen Studienplätzen
sollten die jungen Afrikaner mit einer Gartenbauausbildung abgespeist werden. Doch
den staatlich zugewiesenen Platz nahmen sie nicht ein, sondern bestanden auf der Einlö
sung der ursprünglichen Abmachung, die durch »Valuta« erkauft wurde – etwas, wovon
DDR-Bürger:innen nicht einmal träumen konnten. Die lokale Bevölkerung bekommt
die Fehlfunktion der offiziell als egalitär vorgestellten sozialistischen Gesellschaft aus
gerechnet am Beispiel der widerständigen Fremden vorgeführt: mit Hilfe ihres mitge
brachten sozialen und kulturellen Kapitals, verbunden mit einem selbstbewussten Ha
bitus, erreichen sie ein Ziel, das einem großen Teil der DDR-Gesellschaft unvorstellbar
erscheint: einen gewünschten Studienplatz anzutreten. Das Stereotyp des ökonomisch
und kulturell rückständigen »Afrikaners«, der dankbar sein kann für die ihm zugewiese
ne niedrige Position im sozialen Gefüge, wird in dieser Erzählung ad absurdum geführt.

Derartige direkte Auseinandersetzungen mit der Eigenart der ›Fremden‹ und ent
sprechende interkulturelle Lernprozesse blieben jedoch die Ausnahme. Zumeist lebten
und arbeiteten Einheimische und Zugewanderte nebeneinander und hatten jenseits des
Arbeitsplatzes und staatlich verordneter Begegnungen kaum Berührungspunkte: »Das
lief immer sehr am Rande und sehr im Verborgenen eher. Das war ja auch nicht er
wünscht staatlicherseits, dass da irgendwie große Kontakte entstanden«, erinnert sich
Cornelia Gräfe* aus dem nordsächsischen Gartau*.19 Nach einer Erhebung von 1990 hat
ten 60 % der Ostdeutschen keinen persönlichen Kontakt mit Migrant:innen und wussten
wenig über sie; zwei Drittel der Migrant:innen in Ostdeutschland wiederum verkehr
ten außerhalb des Arbeitsplatzes nicht mit Deutschen (Müggenburg 1996: 24). In der Ab
wesenheit persönlicher Begegnung festigten sich allerlei stereotype Vorstellungen und
Vermutungen über die Eigenart des ›Migrationsanderen‹, etwa dass die Vertragsarbei
ter:innen durch Hamsterkäufe von Fahrrädern oder Elektrogeräten zu einer zusätzli
chen Verknappung des Warenangebotes in der DDR beitrügen. Dabei war die Ausfuhr
von Waren streng reglementiert: Während eines fünfjährigen Aufenthalts durften ins
gesamt fünf Fahrräder, zwei Mopeds und ein Fotoapparat nach Hause geschickt werden
(Dennis 2005: 21). Ebenso zirkulierte die Fehlannahme, die Vertragsarbeiter:innen wür
den in Valuta entlohnt und hätten dementsprechend Vorteile in der realen Kaufkraft.
In der Realität bezogen auch die Vertragsarbeiter:innen ihren Lohn in DDR-Mark, teils
erhielten sie nicht einmal den vollen Betrag ausgezahlt. Die Vietnames:innen mussten
beispielsweise monatlich 12 % ihres Bruttolohns als Beitrag »zum Aufbau und zur Ver
teidigung des vietnamesischen Vaterlandes« abführen (ebd.). Der Wunsch der Vietna
mes:innen, sich während ihres Aufenthaltes etwas hinzuzuverdienen, um ihre Familien
zuhause besser unterstützen zu können, führte zur Etablierung von privaten Nähstuben,
in denen sie nach westlichen Schnitten Jeanshosen und andere moderne Kleidungsstü
cke nähten.

19 Interview mit Cornelia Gräfe* (Pseudonym), Seelsorgerin in Gartau* (Pseudonym), Sachsen, Januar
2020.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 179 

Die haben dann versucht auch so ein bisschen die Bedürfnisse der Bevölkerung zu [be
friedigen]. Sie haben dann also Jeans genäht, Sachen genäht und das war sozusagen 
ganz stark in der DDR, wenn man was Schickes haben wollte, dann ist man zu den Viet
namesen gegangen und hat sich was nähen lassen.20 

Dies führte jedoch nicht zu einer intensiveren Auseinandersetzung mit der Lebenswelt 
der Vertragsarbeitskräfte oder gar zu Solidarisierungsprozessen, als mit der Abwicklung 
von Industriebetrieben nach der politischen Wende die ausländischen Vertragsarbei
ter:innen gleichzeitig mit ihren deutschen Kolleg:innen ihre Arbeit verloren. Ganz im 
Gegenteil: Interviewdokumente und offizielle Schriftwechsel aus dieser Zeit zeigen die 
rapide wachsende Feinseligkeit gegenüber den Vertragsarbeiter:innen. 

Mit der Wende […], unsere Leute, die kamen immer von der Arbeit nach Hause, mit, 
mit Schwermut kann man sagen, mit…immer so traurige Gesichter, die sagen ja, die, 
da waren noch vielleicht vor ein paar Monaten, die waren noch so gut zu mir…und auf 
einmal fragen die, wann macht ihr nach Vietnam, wann fahrt ihr wieder zurück nach 
Vietnam, als die Wende kam…Das belastet sehr. 

zitiert die Historikerin Karin Weiss (2005: 90) aus einem Zeitzeugeninterview. Die zu
nehmend aggressive Stimmung, getrieben durch die eigene ökonomische Prekarisie
rung, trieb manche DDR-Bürger:innen zu drastischen Wortmeldungen. »Solange hier 
auch nur ein Ausländer im Betrieb arbeitet und ein Deutscher wird entlassen, fließt Blut« 
warnt etwa ein Briefschreiber an die Behörden (Berger 2000: 89, in Weiss 2005). Die 
aggressive Stimmung erleben Vertragsarbeiter:innen als konkrete Bedrohungslage. Aus 
Angst vor Übergriffen ändern sie ihr Verhalten im Alltag und verzichten beispielsweise 
darauf, abends das Wohnheim zu verlassen. 

Neben der ökonomisch prekären Lage, der zunehmenden Feindseligkeit der Mehr
heitsbevölkerung und der Angst vor rassistischen Übergriffen waren die Vertragsarbei
ter:innen auch mit aufenthaltsrechtlichen Unsicherheiten konfrontiert. In den ersten 
Jahren nach der politischen Wende wurden sie stark unter Druck gesetzt, den Aufent
halt in der DDR abzubrechen und mit einer Abfindung in ihre Heimat zurückzukehren. 
Viele wehrten sich dagegen und versuchten, sich durch selbständige Erwerbsmöglich
keiten wie Lebensmittel- oder Textilhandel über Wasser zu halten. Erst 1997, sieben Jah
re nach der Wiedervereinigung, wurde ihre aufenthaltsrechtliche Situation durch eine 
Entscheidung der Bundesregierung geklärt und nachhaltig stabilisiert (Weiss 2005). 

7.2.5 Einwanderung in eine Welt im Umbruch – Erinnerungen an die Ankünfte 
der 1990er Jahre in Ost und West 

Die Auflösung der bipolaren Welt nach 1990 brachte erhebliche Umbrüche für die Staaten 
und Gesellschaften des ehemaligen sozialistischen Teils Europas, inklusive Ostdeutsch
land. Grenzen wurden neu gezogen, staatliche Ordnungen lösten sich auf, und die poli
tischen und ökonomischen Krisen brachten viele Menschen dazu, ihre Heimat zu verlas

20 Interview mit Roland Gomper* (Pseudonym), Leiter eines Begegnungszentrums in einer Klein
stadt in Nordsachsen, Dezember 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

sen und weiter westlich ihr Glück zu suchen. Ostdeutschland wurde hart von den Auswir
kungen der ökonomischen Transformation getroffen. Die Arbeitslosigkeit stieg rasant,
und es setzte eine Massenabwanderung vor allem der jüngeren Bevölkerung nach West
deutschland ein. Allein in den Jahren 1989 und 1990 verließen fast 800.000 Ostdeutsche
ihre Heimat, gefolgt von einem etwas geringeren, aber stetigen Abwanderungsstrom
zwischen 100.000 und 150.000 pro Jahr in den 1990er und 2000er Jahren (StBA 2004,
2022). Diese Binnenwanderung wird in den betroffenen Ursprungsregionen sowohl in
tergenerationell als auch hinsichtlich der demographischen und ökonomischen Folgen
als schmerzlicher Einschnitt erinnert:

Uns fehlt eine ganze Mitte-Generation. Weil nach der Wende ist eine Million Menschen

abgehauen, die keine Arbeit hatten. Und die kriegen im Westen ihre Kinder und nicht
bei uns. Und deswegen fehlen uns jetzt so viele Kinder, weil die Mütter fehlen. […] Und
das fällt dem Osten nun ganz besonders auf die Füße.21

Im Westen Deutschlands wurde die Massenankunft der Ostdeutschen zwar teilweise
mit ähnlichen Krisennarrativen22 belegt wie die Ankunft der Geflüchteten ab 2015, doch
angesichts der raschen Eingliederung der Ostdeutschen in den Arbeitsmarkt hinterließ
dieses Ereignis keine nachhaltigen Spuren im kollektiven Gedächtnis der westdeutschen
Gesellschaft. Anders war das mit den internationalen Ankünften jener Jahre: Da waren
zum einen erhebliche Zahlen von deutschstämmigen Spätaussiedler:innen aus Osteu
ropa, die der zerfallenden Sowjetunion entfliehen wollten und auf ein stabileres Leben
in Deutschland hofften. Ein weiterer europäischer Krisenherd war der auseinanderbre
chende Vielvölkerstaat Jugoslawien, in dem mehrere brutale Kriege ausgefochten wur
den, was zu Flucht und Vertreibung von Hunderttausenden führte, die unter anderem in
Deutschland Zuflucht suchten. Hinzu kam eine steigende Zahl von Asylsuchenden aus
dem Globalen Süden. Die Ankünfte dieser Gruppen summierten sich in der ersten Hälfte
der 1990er Jahre auf über drei Millionen (vgl. Abb. 7.2).

21 Interview mit Albert Rothe* (Pseudonym), Unternehmer in einer Kleinstadt in der sächsischen
Lausitz, Dezember 2019.

22 So titelt ›DER SPIEGEL‹ vom 21.01.1990 »Massenflucht in die Bundesrepublik. Gefahr für den Wohl

stand?«. Ein Artikel über »DDR-Aussteiger« in der Ausgabe vom 13.08.1989 vergleicht die »Ausrei
ßer« in ihrem wohlstandsgefährdenden Potenzial mit »Asylanten aus aller Welt«, für die eben
falls gilt »Das Boot ist voll«. Bei der Lektüre des Artikels finden sich erstaunliche Analogien zu
der Diskursentwicklung nach der Massenankunft von Geflüchteten in den Jahren 2015 und 2022.
Für das »zentrale Übersiedler-Abfertigungslager in Gießen« werden »notstandsähnliche Verhält
nisse« konstatiert, es fehlten Unterbringungsmöglichkeiten. Die Figur des ›DDR-Flüchtlings‹ wird
als »Sprengstoff« für den sozialen Frieden befunden. Viele Bürger:innen vermuteten, die ›DDR- 
Flüchtlinge‹ würden vor allem »unsere Steuergelder kassieren«: »Die wissen sich durchzusetzen,
mit Ellenbogen und mit Tricks – sonst wären sie schließlich nicht hier.« Diese Vermutung unter
mauert der Artikel mit Hinweisen auf fingierte Krankschreibungen, mit denen ›DDR-Flüchtlinge‹
statt des Arbeitslosengeldes das deutlich höhere Krankengeld kassiert würden. Konsequenterwei
se verlangt der damalige Innenminister Wolfgang Schäuble eine Reduktion der Sozialleistungen
für DDR-Übersiedler. Statt mit Arbeitslosengeld sollten die »Zugereisten mit einem knapp kalku
lierten ›Eingliederungsgeld‹ abgespeist werden« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 181

Abb. 7.2: Aufnahme von Spätaussiedler:innen, Jüdischen Zuwander:innen und
Asylsuchenden 1990–1995

Datenquelle: BMI 2004, eigener Entwurf

Nach der Logik des Königsteiner Schlüssels wurden sie auf alle Bundesländer und
von dort in die Landkreise und kreisfreien Städte verteilt. Überall im Land mussten Un
terkünfte gefunden werden. Häufig waren das Gruppenunterkünfte in peripherer Lage,
wie z.B. leerstehende Kasernen oder stillgelegte Ferienunterkünfte. Ein Gesprächspart
ner aus dem Bayrischen Wald erinnert sich an die Ankunft kosovarischer Geflüchteter,
die in einer nach dem Abzug der US-Truppen gerade leer gewordenen Kaserne unterge
bracht wurden, wo sie unter »eher fragwürdigen Bedingungen gehaust« hätten. In der
vergleichenden Betrachtung zu der Willkommensinfrastruktur, die 2015 aufgebaut wur
de, wird ihm die Prekarität der Aufnahmesituation bewusst: »Damals hat es eigentlich
keine Strukturen gegeben, also so mit Helferkreis oder so, also das war damals [nicht],
das ist damals relativ ungeordnet gegangen.«23 Auch im niedersächsischen Giersen* ka
men jugoslawischen Kriegsvertriebene an, wie sich der Zeitzeuge Horst Reißner* erin
nert:

Im Kroatien-Krieg, da waren etliche Flüchtlinge aus Kroatien und Bosnien-Herzego
wina hier. Die waren damals auch verteilt worden auf die verschiedenen Ortschaften.
Nach dem Konflikt da unten sind etliche wieder, haben Giersen* wieder verlassen. Aber
nicht alle, einige haben es geschafft, hier bleiben zu dürfen, wie auch immer. Und ja,
die sind, die haben teilweise Häuser gebaut, sind integriert, die arbeiten.24

Im Zusammenhang mit dieser Erzählung erinnert sich Horst Reißner* auch an eine zu
vor bereits ansässige jugoslawische Community, die einst als Arbeitsmigrant:innen ge
kommen waren. Ob die Integration der bosnischen Geflüchteten durch die Vorerfahrun

23 Interview mit Thomas Klein* (Pseudonym), Mitarbeiter einer Zeitungsredaktion in Niederbayern,
November 2019.

24 Interview mit Horst Reißner* (Pseudonym), ehrenamtlicher Integrationshelfer in einer Kleinstadt
in Niedersachsen, November 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

gen mit Zuwanderung aus der Region leichter funktionierte und inwieweit die jugosla
wische Community daran beteiligt war, bleibt in seiner Erzählung offen. Was in all die
sen Erzählungen ausgeblendet wird und den Gesprächspartner:innen vermutlich auch
nicht bekannt ist, ist die aufenthaltsrechtliche Prekarität der Geflüchteten aus Bosnien,
die überwiegend keinen Schutzstatus erhielten und in der Bundesrepublik nur geduldet
waren. Zwar gab es mit Beginn der Kriegshandlungen einen Abschiebestopp, doch die
Duldung galt immer nur drei Monate und musste dann um weitere drei Monate verlän
gert werden – teils jahrelang (Oltmer 2023b).

Hier wie in anderen Erzählungen sind der konkrete und langfristige Integrationsweg
der damals Angekommenen und die teils extrem schwierigen Rahmenbedingungen für
das Etablieren einer neuen Existenz Leerstellen im kollektiven Gedächtnis. Was im End
effekt zählt, ist das erzielte Ergebnis, das in Analogie zur einheimischen Bevölkerung
eingeordnet wird: »die haben teilweise Häuser gebaut, sind integriert, die arbeiten« –
alles Aspekte, die zumindest zum Zeitpunkt der Interviews nicht auf die Geflüchteten
von 2015 zutreffen. Auch die so zahlreich in den frühen 1990er Jahren ankommenden
Spätaussiedler:innen aus der ehemaligen Sowjetunion werden in der Rückschau und im
Vergleich zu den Geflüchteten von 2015 als unauffällig und angepasst erinnert – doch das
war nicht immer so.

Die Aufnahme von Spätaussiedler:innen wird durch das Bundesvertriebenenge
setz geregelt. Bereits ab den 1950er Jahren kamen Deutschstämmige aus den ehemals
deutschsprachigen Siedlungsgebieten Osteuropas in die Bundesrepublik. Als ethnisch
Deutsche erhielten sie sofort die deutsche Staatsangehörigkeit und unmittelbaren
Zugang zum Arbeitsmarkt und allen Sozialleistungen. Ähnlich wie bei Asylsuchen
den wurden auch Spätaussiedler:innen nach dem Quotensystem des Königsteiner
Schlüssels auf die Bundesländer verteilt und durch die Kommunen aufgenommen und
untergebracht. Während ihre Zahl bis zum Ende des Kalten Krieges mit rund 50.000
im Jahr moderat blieb, entwickelte sich diese Migrationsbewegung besonders in der
ersten Hälfte der 1990er Jahre zu einer Masseneinwanderung. Allein in den Jahren
1989 und 1990 kamen rund 775.000 Spätaussiedler:innen, in den Jahren 1988 bis 2004
insgesamt drei Millionen (Dietz 2010: 400). Im Lichte dieser Masseneinwanderung und
angesichts der steigenden sozialen Integrationskosten wurden die Aufnahme- und
Anerkennungsbedingungen verschärft und die Integrationsleistungen zurückgefahren.
Dies und die Tatsache, dass ab den 1990er Jahren überwiegend Spätaussiedler:innen aus
der ehemaligen Sowjetunion kamen, die in der russischen Sprache und im sowjetischen
System sozialisiert waren, änderte die Aufnahmesituation und den Integrationsverlauf.
Viele Gesprächspartner:innen erinnern sich an einen sehr langsamen Integrations
prozess der russischsprachigen Spätaussiedler:innen, die sich vor allem innerhalb
der eigenen Community orientierten und dementsprechend weiterhin überwiegend
Russisch kommunizierten: »da gab es so den Ausdruck ›die Russensiedlung‹, weil die
halt gerne untereinander geblieben sind«, erinnert sich die Lokalpolitikerin Hannelore
Wagner* an die Ankunft der Spätaussiedler:innen im fränkischen Ehrsfeld*.25 Die
Tendenz des »untereinander Bleibens« dürfte maßgeblich durch die sozialräumliche

25 Interview mit Hannelore Wagner* (Pseudonym), Lokalpolitikerin und ehrenamtlich Engagierte in
Ehrsfeld* (Pseudonym), Juni 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 183 

Segregation gefördert worden sein. Denn die Spätaussiedler:innen wurden vorwiegend 
in Übergangswohnheimen oder Sozialwohnungen untergebracht, häufig an den Peri
pherien der Stadt, die in der öffentlichen Wahrnehmung ohnehin bereits als »soziale 
Brennpunkte« konnotiert waren und die nun im kollektiven Gedächtnis abfällig als 
»Russensiedlung« markiert wurden. 

In Ostdeutschland wird gegenüber den russischsprachigen Spätaussiedler:innen ein 
vergleichsweise geringes Fremdheitsgefühl artikuliert. Schließlich waren die russischen 
Besatzungssoldaten und ihre Angehörigen die mit Abstand größte Migrant:innengrup
pe während der Zeit der DDR. Zudem waren in ehemaligen Garnisonsstädten wie dem 
sächsischen Bad Borkau* Teile der Bevölkerung »einfach auch sehr sozialistisch ange
haucht«, wie Rainer Konert*, der dort für eine Wohlfahrtsorganisation tätig ist, reflek
tiert. Gerade die Militärkader, die vielfach in Moskau studiert hatten, hätten eine be
sondere Affinität zu Russland verspürt und auch gut Russisch gesprochen. Nachdem 
die politische Wende von 1989 als Bruch erlebt worden war, kam mit der Ansiedlung von 
Spätaussiedlerfamilien aus Russland eine weitere Veränderung in die Gemeinde: »Und 
dann kam sozusagen der zweite Bruch, ’92, ’93, ’94, als sehr viele Spätaussiedler nach 
Deutschland kamen und auch nach Bad Borkau*. Da waren teilweise 1.300 Leute gegen
über 10.000 deutschen Leuten. Also das war schon eine ganz große Geschichte dort.«26 

Rainer Konert* betont die im Vergleich zu den 2015 angekommenen Geflüchteten 
größere identitäre Nähe der Einheimischen zu den Russlanddeutschen. Anders als der 
niedersächsische Gesprächspartner rekurriert er auf die Gemeinsamkeit der sozialisti
schen und postsozialistischen Erfahrung, insbesondere das gemeinsame Erleiden des 
politischen Zusammenbruchs und Neuanfangs. Die Bevölkerung musste sich selbst an 
den Westen herantasten, und die Unterstützung der Spätaussiedler:innen beim Neuan
fang in Bad Borkau* sei für manche eine Gelegenheit gewesen, in Zeiten der Entwertung 
von DDR-Biographien die eigene soziale Identität zu stabilisieren, meint Rainer Kon
ert*. 

Ich meine, so '92, '93 da hat doch noch keiner verstanden, wie der Westen funktioniert. 
(lachen) Und da hat man schon die ersten Leute an die Hand genommen und über das 
an die Hand nehmen lernt man dann ja selber wieder, wie das funktioniert. Was dann 
natürlich den Spätaussiedlern zugutekam und man sich aber über die Spätaussiedler 
neu definieren konnte, weil man dann ja wieder gebraucht wurde in der Gesellschaft. 
(ebd.) 

Dennoch war auch im Osten Deutschlands die Eingliederung der Spätaussiedler:innen 
aus Osteuropa von Segregation und Unterschichtung geprägt. Die Neuankommenden 
konzentrierten sich in den einfachen Wohnblöcken in Plattenbauweise, die in vielen 
Gemeinden zum kommunalen Wohnungsbestand gehörten. Durch die vorangegangene 
massenhafte Abwanderung von Ostdeutschen waren dort genug Wohnungen verfügbar. 
In der langfristigen Rückschau erfahren viele derartige Viertel eine Kontinuität des 
Einzugs sozial benachteiligter Menschen, die hier die ersten Etappen ihrer sozialen 

26 Interview mit Rainer Konert* (Pseudonym), Mitarbeiter eines Wohlfahrtsverbandes im Landkreis 
Nordsachsen, Dezember 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Integration durchleben, wie eine Gesprächspartnerin aus dem sächsischen Hornsdorf*
erzählt:

Ja, das Viertel hier, das hieß in den 90er-Jahren »Kursker Bogen«. […] hier waren eben
die ganzen Weißrussen […]. Das ist es schon lange nicht mehr. Es sind noch einige we
nige weißrussische Familien geblieben. Es sind nicht mehr viele. Die sind auch gut
integriert. Dann kamen eben die sozial schwachen Deutschen mit Alkohol- und Dro
genproblemen mit alldem […] Die sind dann aber auch so mehr in andere umliegende

Städte gezogen oder sind weggezogen und jetzt sind halt mehr Asylanten [sic!] da.27

Durch die Residenzpflicht mussten die Spätaussiedler:innen mindestens drei Jahre an
den zugewiesenen Orten bleiben, selbst wenn sie dort keine Beschäftigungsmöglichkei
ten fanden. Eine Lehrerin für Deutsch als Zweitsprache erinnert sich an oftmals jah
relange Bemühungen der Spätaussiedler:innen, beruflich Fuß zu fassen, obgleich sie
mit sehr guten Bildungsvoraussetzungen gekommen waren und – anders als die Asyl
suchenden der 2015er Jahre – von Anfang an einen sicheren Aufenthaltsstatus besaßen:
»Also die aus Russland gekommen sind, die waren 100 Prozent sicher, dass sie hierblei
ben. Die haben versucht, dass in Angriff zu nehmen. Meine Feststellung ist, es hat im
Durchschnitt zehn Jahre gedauert, bis die richtig Fuß gefasst haben.«28

Interessant an den lokal gebundenen kollektiven Erinnerungen in Ost und West sind
nicht nur die konkreten Erinnerungen an die Startschwierigkeiten der Spätaussied
ler:innen am Ankunftsort sowie das abschließende Resümee zum Integrationsergebnis,
das in der Regel durch die Abwesenheit von Problemen definiert wird (»Aber die sind
alle jetzt ordentlich integriert. Es gibt da auch keine Probleme mehr.«).29 Ebenso auf
schlussreich ist es zu sehen, was nicht Teil des kollektiven Gedächtnisses geworden ist.
So haben abgesehen von den professionellen Integrationsakteur:innen die Gesprächs
partner:innen lediglich eine diffuse Erinnerung an den Weg der Zugewanderten in die
lokale Gesellschaft. Es existiert keinerlei Wissen über die rechtlichen Rahmenbedingun
gen des Aufenthalts, die den verschiedenen Gruppen den Aufbau einer neuen Existenz
nachhaltig erschwerten. In der Rückschau scheinen die zunächst durch Segregation
und Devianz auffallenden Gruppen plötzlich ›unauffällig‹ und ›unsichtbar‹ geworden
zu sein, offensichtlich indem sie sich an die Gepflogenheiten der Mehrheitsgesellschaft
angepasst, Deutsch gelernt, eine Arbeit aufgenommen haben. Die fehlende kollektive
Erinnerung an vergangene Integrationsprozesse fügt sich ein in die allgemeine Ten
denz, ›Integration‹ eher als erstrebenswertes Ziel der Neuankommenden zu denken
anstatt als einen gemeinsamen Prozess. Die Dominanz dieses Paradigmas, das sich
bis in die kollektiven Erinnerungen niederschlägt, wird auch bei der Aufnahme der
Asylsuchenden um das Jahr 2015 wirkmächtig, wie ich noch zeigen werde.

27 Interview mit Frauke Wagner* (Pseudonym), Leiterin einer Kindertagesstätte in Hornsdorf*
(Pseudonym), Sachsen, Oktober 2019.

28 Interview mit Diana Richter* (Pseudonym), Lehrerin einer DaZ-Klasse in einer Berufsschule im Erz
gebirge, Februar 2016.

29 Interview mit Hildegard Busch* und Erna Schubert* (Pseudonyme), Ehrenamtliche Integrations
helferinnen in einer Kleinstadt in Sachsen, Dezember 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 185

7.2.6 Die neue Unübersichtlichkeit – Migrationen der 2000er Jahre

In den 2000er Jahren diversifizierte sich die Zuwanderung nach Deutschland sowohl
hinsichtlich der Herkunftsländer als auch in Bezug auf die Gründe der Migration.
Zunehmend mehr EU-Bürger:innen machten von den Freizügigkeitsregeln Gebrauch,
insbesondere nach der Weltfinanzkrise von 2008/09, als viele Menschen aus den öko
nomisch schwer getroffenen südeuropäischen Staaten nach Deutschland kamen. Die
EU-Osterweiterungen von 2004 und 2007 und die ab 2011 bzw. 2014 gewährten Frei
zügigkeitsregelungen erhöhte die Zuwanderung aus Ostmitteleuropa merklich (Abb.
7.3). Daneben gab es beständige Zugänge von Asylsuchenden und Spätaussiedler:in
nen, von internationalen Studierenden und Fachkräften, und eine nicht unerhebliche
Einwanderung im Kontext von Eheschließung und Familienzusammenführung (Tab.
7.1).

Abb. 7.3: Zuwanderung von EU-Bürger:innen nach Deutschland, 2004–2014

Datenquelle: BMI 2016, eigene Bearbeitung; *EU-Beitritt 2004, Freizügigkeit 2011, **EU-Beitritt
2007, Freizügigkeit 2014

Viele dieser Migrationsformen spielten sich unter dem Radar der öffentlichen Wahr
nehmung ab, wenngleich im politischen Diskurs immer wieder an geeigneter Stelle ver
sucht wurde, mit rassistischen Parolen zu punkten. Einen Anlass bot die Öffnung des
deutschen Arbeitsmarktes für Menschen aus der nach Osten erweiterten Europäischen
Union. Dieser wurde in der Bundesrepublik so lange wie möglich, nämlich sieben Jahre,
blockiert. Angesichts der bereits vor 2004 existierenden engen Verflechtungen – vor al
lem zwischen Deutschland und Polen – und der geographischen Nähe wurde politisch
wie medial eine Gefährdung des deutschen Arbeitsmarktes durch Lohndumping her
aufbeschworen. So erhielten Bürger:innen aus Polen oder Tschechien erst im Mai 2011

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

die volle EU-Freizügigkeit. Als zum 01.01.2014 die Freizügigkeitsregelung für Unions
bürger:innen aus Rumänien und Bulgarien in Kraft trat, zwei Länder mit einer erheb
lichen Wohlstanddifferenz zu Deutschland und einem großen Anteil sozial marginali
sierter Roma-Bevölkerung, dröhnten Warnungen vonseiten der CSU vor einer »Armuts
zuwanderung« in »unsere Sozialsysteme«, die anschließend von allen anderen Parteien
aufgegriffen und medial verbreitet wurden (Glorius 2015).

Tab. 7.1: Größenordnung von Einwanderung 2000–2014 nach ausgewählten Wanderungsmoti
ven

Wanderungsmotiv Anzahl 2000–2014 Wanderungsmotiv Anzahl 2000–2014
EU-Binnenmigration 5.402.735 Arbeitsmigration aus

Drittstaaten

687.007

Spätaussiedler:innen

und jüdische Zuwan
der:innen

582.843 Flucht/Asyl (Anzahl
Erstanträge)

877.241

Familiennachzug von
Drittstaatenangehöri

gen

897.683 Internationale Studie
rende

955.943

Datenquelle: BMI 2016, eigene Bearbeitung30

In das lokale Migrationsgedächtnis sind diese Zuwanderungen recht unterschiedlich
eingearbeitet. Gerade in den grenznahen Regionen wird das Zusammenleben und -ar
beiten mit Menschen aus Polen oder Tschechien als Alltag empfunden. Vielen Gesprächs
partner:innen in Ost und West ist die Bedeutung dieser Arbeitskräfte für die Aufrecht
erhaltung von Dienstleistungen in der Gastronomie, im Bereich Logistik oder dem Pfle
gebereich sehr bewusst.

Also wir haben jetzt noch die Grenzpendler aus Tschechien natürlich nach der Grenz
öffnung, die hat es gegeben, also diese Grenzpendler haben zum großen Teil ermög

licht, dass die Gastronomie bei uns überleben konnte, weil die sehr STARK natürlich in
Gastronomie und Hotellerie gegangen sind, also da hätten die unheimliche Engpässe,
noch größere Engpässe gehabt, wie sie es sowieso haben.31

Wir haben im südlichen Landkreis Pflegeheime, da sind 20, 30 % der Mitarbeiter

30 Eine Addition der Zuwanderergruppen zu einer Gesamtsumme ist aufgrund unterschiedlicher Er
hebungskriterien (z.B. Fall- vs. Personenstatistik) und Doppelzählungen (z.B. EU-Binnenmigration

und Saisonarbeitnehmer aus EU-Staaten) nicht möglich.

31 Interview mit Thomas Klein* (Pseudonym), Mitarbeiter einer Zeitungsredaktion in Niederbayern,
November 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 187 

kommen aus Tschechien. Die kommen mit dem Fahrrad teilweise, und arbeiten eben 
dort.32 

Verglichen mit dem als unauffällig beschriebenen Zusammenleben und -arbeiten mit 
Migrant:innen aus Polen und Tschechien werden Zuwander:innen aus Rumänien und 
Bulgarien deutlicher als ›anders‹ herausgestellt. Viele dieser Migrant:innen werden or
ganisiert angeworben, um Arbeitsplätze in der Lebensmittelindustrie – beispielsweise 
in Schlachtbetrieben – einzunehmen. Häufig stammen die Menschen aus sozial mar
ginalisierten Milieus, wobei sich ihre Marginalisierung an den deutschen Ankunftsor
ten fortsetzt. Oft sind sie mit prekären Arbeitsverträgen bei Subunternehmen angestellt, 
erhalten Dumpinglöhne und werden in überteuerten Substandardwohnungen unterge
bracht. 

Oft ist es ja so, dass die dann kein GELD ausgezahlt bekommen haben, oder so Wucher 
bei Mieten haben, dass ein Zimmer dreimal vermietet wird. Also alle acht Stunden 
wechselt derjenige, weil der von der Schicht kommt und müssen enorm hohe Mieten 
auch zahlen und so.33 

An vielen Orten, an denen wir zur Aufnahme von Geflüchteten ab 2015 forschen, wird die 
Lage der marginalisierten Arbeitsmigrant:innen aus dem südöstlichen Europa stärker 
problematisiert als die Integration der Geflüchteten, vor allem wenn es um praktische 
Fragen der sozialen Integration geht, wie etwa den Schulbesuch oder das Deutschlernen. 

Das ist hier SCHON auch ein Thema, die Arbeitsmigranten, […] weil wir eben diese In
dustrie auch haben, dass da viele auch kommen mit ihren Familien, mit den Kindern 
auch, und wo man dann gucken muss, dass die Kinder zur SCHULE gehen auch, dass sie 
die KINDERGÄRTEN besuchen, manchmal sind die ja auch nach sechs Monaten wie
der WEG, und dann kommen wieder NEUE, und kennen unser SYSTEM hier auch gar 
nicht. (ebd.) 

Während die Perspektive der Sozialbehörden vorwiegend auf Fragen der Sozialfürsor
ge oder Durchsetzung der Schulpflicht konzentriert ist, dominiert in der öffentlichen 
Wahrnehmung einmal mehr die soziale Segregation vor Ort: »Und in Schwegholz* gibt 
es so eine Häuserzeile, da stehen die IMMER vor der TÜR und haben BIER in der Hand, 
das macht natürlich irgendwie einen schlechten Eindruck in der Bevölkerung. Das höre 
ich immer wieder.«34 

In den lokalen Erzählungen über prekär beschäftigte rumänische und bulgarische 
Arbeitsmigrant:innen kann man viele Ähnlichkeiten zu den früheren Episoden der (Ar
beits)migration erkennen. Da ist zunächst die Strukturierung der Zuwanderung durch 

32 Interview mit Harald Uhlig* (Pseudonym), Verwaltungsbeamter in der sächsischen Lausitz, März 
2019. 

33 Interview mit Sabine Hartwig* (Pseudonym), Leitende Mitarbeiterin Landkreisverwaltung Land
kreis Vechta, November 2019. 

34 Interview mit Carina Schultz* (Pseudonym), Mitarbeiterin einer Wohlfahrtsorganisation in einer 
Kleinstadt im Landkreis Vechta, November 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

behördliche Vorgaben bzw. systematische Anwerbemaßnahmen, und damit verbunden
die (sozial)räumlich segregierte Unterbringung. Dadurch haben die Neuankommenden
wenig Begegnungsanlässe mit der lokalen Bevölkerung. Sie treffen vorrangig auf haupt
amtliche Akteur:innen in Behörden und Bildungsinstitutionen, und auch am Arbeits
platz bleiben sie häufig unter sich. In Abwesenheit alltäglicher Begegnungen entwickelt
die lokale Bevölkerung lediglich ein stark stereotypes Bild von den ›Anderen‹, die auf der
untersten Stufe der sozialen Rangordnung platziert werden.

Die Narrationen zu polnischen und tschechischen Migrant:innen wiederum zeigen,
wie über die Jahre der Kopräsenz negative Stereotype mehr und mehr durch eigene
Erfahrungen verdrängt werden. Der Wandel des Diskurses ins Positive, der sich auch
in einer Analyse der medialen Berichterstattung über polnische Einwander:innen nach
2004 zeigt, könnte durch das Nachrücken neuer Migrant:innengruppen mit deutliche
ren Fremdheitsmarkern gefördert worden sein. Dadurch bewegen sich die früheren
›Anderen‹ subjektiv betrachtet näher an den Status der ›Eigenen‹ heran (Glorius 2015).
Die Wirkmächtigkeit kulturalisierenden otherings in der hierarchischen Einteilung von
passenden und weniger kompatiblen Einwanderergruppen zeigt sich nicht zuletzt
durch ihre Verwendung im politischen Diskurs. So wünscht sich Sachsens Ministerprä
sident Michael Kretschmer (CDU) im Februar 2018 in einem Interview mit der ›Welt am
Sonntag‹ eine stärkere Zuwanderung von Osteuropäer:innen in sein Bundesland, das
durch die negativen demographischen Trends dringend auf Zuwanderung angewiesen
ist. »Aber wir brauchen die richtige Zuwanderung«, fügte er hinzu. »Wir sollten gezielt
um Fachkräfte in der Ukraine, in Weißrussland, in Polen werben.« Er glaube, »dass diese
Leute aus Osteuropa gut zu uns passen« (Epoch Times 02.06.2018). Nicht nur in dieser
Aussage schwingen rassistische Wissensbestände mit, die von der Normalitätsvorstel
lung des Weißseins ausgehend Hierarchien von Migrant:innen bilden. Die Begründung
für die hierarchische Einstufung liefern kulturalisierende und ethnisierende Ordnungs
muster. Indem sich die Akteur:innen der impliziten Normgebung des ›Weiß-Seins‹
als unsichtbarer Kategorie nicht bewusst sind, überdauern rassistische Hierarchien
unhinterfragt. Zudem werden Ungleichheitskategorien wie Aufenthaltsstatus, Bildung,
Gesundheit, Geschlecht und soziale Lage sowie intersektionale Verschränkungen die
ser Kategorien nicht berücksichtigt, wenn es um die Beurteilung von Anpassung und
Devianz und um die Problematisierung von Migration geht. In der Konsequenz unter
bleibt eine Durchdringung und Behebung von Problemlagen, die mit Einwanderung in
Verbindung gebracht werden.

7.3 Von der Störung der Ordnung zur Unsichtbarkeit – Einwanderergruppen
im kollektiven Gedächtnis

In der Zusammenschau dieser Jahrzehnte der Migrationserfahrungen im geteilten und
vereinten Deutschland sind viele Gemeinsamkeiten hinsichtlich der Eingliederung in die
kollektive Erinnerung zu erkennen: Zunächst steht in der Ost- wie in der Westerinne
rung der Topos der Arbeitskraft im Mittelpunkt. Eine für beide Seiten auskömmliche
Migration wird mit Arbeitsmigration gleichgesetzt und an die Zeit der Anwerbeabkom
men rückgebunden. Damit wird einerseits die Zuwanderung aus Sicht des Ziellandes

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 189 

legitimiert, andererseits ergeben sich aber auch sehr praktische Konsequenzen für den 
Integrationsprozess. Denn die Migrant:innen dieser Epoche hatten bereits konkrete Ar
beitsplatzzusagen und konnten sich damit sofort in den Arbeitsprozess einbringen – an
ders als die seit 2015 vor Ort hinzugekommenen Asylsuchenden. Durch Arbeit legitimier
te sich nicht nur das Dasein der ›Migrationsanderen‹, sondern sie fügten sich auch in die 
raum-zeitlichen Strukturmuster der Einheimischen ein, indem sie die gleichen durch 
Erwerbstätigkeit geprägten Tagesabläufe hatten. Das machte die Arbeitsmigrant:innen 
»unauffällig« oder auch »unsichtbar«, anders als die 2015 aufgenommenen Geflüchte
ten, die – wie vielerorts reflektiert wird – im öffentlichen Raum »herumlungern« und 
den Tag ohne jegliche Zielrichtung zubringen würden (vgl. Kap. 8). 

Gerade in der Rückschau auf die Erfahrungen in der DDR wird zudem die ordnende 
Funktion des Staates hervorgehoben, der durch rigide Kontrollmechanismen dafür 
sorgte, dass möglichst niemand über die Stränge schlug. Widerständigkeit wie in dem 
o.g. Beispiel der afrikanischen Landwirtschaftsstudenten blieb die Ausnahme. Ein 
Interviewpartner aus der sächsischen Lausitz identifiziert die (nun fehlende) »starke 
Hand« des sozialistischen Staates als die eigentliche Ursache für die gerade im Osten 
Deutschlands grassierende Feindseligkeit gegen Zuwander:innen. Ausländerfeindlich
keit, so seine Argumentation, resultiere nicht aus der Anwesenheit der Migrant:innen, 
sondern aus dem gefühlten Kontrollverlust: 

Zu DDR-Zeiten waren es die Nigerianer, die hier waren oder die vielen Vietnamesen. In 
Größenordnungen, die hier gelernt und gelebt haben. […] Also das war überhaupt nicht 
das Problem, dass es hier nie Ausländer gegeben hätte, also das ist einfach nicht so. 
Allerdings wurden die, dass muss man sagen, wie es zu DDR-Zeiten üblich war, absolut 
gezwungen, sich zu benehmen. Es gab ja die persönliche Freiheit nicht.35 

Diese Gesprächssequenz entwickelt sich in der Reflexion der Geflüchtetenaufnahme seit 
2015, bei der sich in unseren Fallstudienorten in der sächsischen Lausitz eine besonders 
starke Ablehnung der Geflüchteten zeigt. Viele Gesprächspartner:innen suchen nach Er
klärungen und finden sie in der zeithistorischen Vergleichsfolie der DDR-Vertragsar
beit. Solange die Migration in geordneten und kontrollierten Bahnen abläuft, so die Ar
gumentation, sei man in der Region nicht grundsätzlich feindselig gestimmt. Die »gro
ße persönliche Freiheit«, die die neue Zeit mit sich brachte, verursache aber Unbehagen, 
und zwar nicht nur hinsichtlich der gefühlt liberalen Migrationspolitik und der fehlen
den Kontrolle über die migrantische Bevölkerung, sondern ganz grundsätzlich, wenn es 
um die Frage der Verantwortungsübernahme für den Zustand der Gesellschaft geht: 

Und insofern ist das vielleicht eine gewisse Überforderung, dass jetzt eine relativ große 
Freiheit auf einmal da ist und jeder machen kann, was er will, in Anführungsstrichen, 
und niemand was dagegen tut. Das ist vielleicht so eine gewisse Sehnsucht auch nach 
einer staatlichen Ordnung, die dann in manchem schlummert. So kann ich es mir er
klären, dass man denkt, jetzt muss doch mal endlich. (ebd.) 

35 Interview mit Albert Rothe* (Pseudonym), Unternehmer in einer Kleinstadt in der sächsischen 
Lausitz, Dezember 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Das »Jetzt muss doch endlich mal« lässt sich leicht als kollektiver Ausdruck der allgemei
nen Frustration gegenüber einer als zu liberal empfundenen Einwanderungspolitik bzw.
dem Mangel an Migrationskontrolle interpretieren. »Jetzt muss doch endlich mal« resul
tiert in hohen Wahlergebnissen für rechtsextreme Parteien. Es offenbart sich in einem
hohen Ausmaß an Alltagsrassismus, und es zeigt sich in der Häufung von Übergriffen
auf Geflüchtete und andere ›Fremde‹, auf Asylbewerberheime und auf politische Ent
scheidungsträger:innen.36

Dabei, das betont dieser wie andere Gesprächspartner:innen, habe man im Osten
»nichts gegen Ausländer«, doch diese sollten das gewohnte Gesamtbild einer homogen
weißen, bürgerlichen Gesellschaft nicht stören, anders als man es vom Osten in den Wes
ten blickend zu sehen bekommen habe. Die in westdeutschen Ballungsräumen viel sicht
barere Einwanderungsgesellschaft mit ihrer deutlichen ethnischen Diversität im Stra
ßenbild wirke auf viele Ostdeutsche als eher erschreckende Perspektive auf die Zukunft
ostdeutscher Städte:

Und dann kommt dazu, denke ich auch, dass diese gewisse, dass eben viele, was weiß
ich, in Gelsenkirchen sind, irgendwann, und dann sagen, oder in Köln: so will ich das
nicht. In Bautzen. […] Dass jeder Zweite offensichtlich nicht mehr Volksdeutscher ist,
wenn man das Wort mal gebrauchen darf, sondern eben einfach wo anders herkommt

und dass da eine gewisse Angst vor der Überfremdung aufkommt.37

Die ›Reise‹ durch lokale Migrationserinnerungen in der deutschen Provinz ist in mehr
facher Hinsicht aufschlussreich. Deutlich wird, dass praktisch überall im Land Migra
tionsereignisse markante Spuren im kollektiven Gedächtnis hinterlassen haben, wenn
auch in sehr unterschiedlicher Ausprägung. Manche Gruppen scheinen weniger pro
minent als andere erinnert zu werden, und über allem schwebt implizit die Frage nach
der Legitimität der Anwesenheit ›Fremder‹ sowie nach dem Ausmaß ihrer ›Fremdheit‹,
die überwiegend auf der Basis rassistischer und nationalchauvinistischer Stereotype
beantwortet wird. Dies führt zu unterschiedlichen Verortungen von Migrant:innen
im lokalen kollektiven Gedächtnis: entweder die Anwesenheit der ›Fremden‹ lässt
sich durch völkisch-nationale Argumente begründen (z.B. Weltkriegsvertriebene oder
Spätaussiedler:innen), oder ihre Anwesenheit wird als organisierter Aufenthalt auf
Zeit dargestellt, wie das sowohl bei den ›Gastarbeiter:innen‹ im Westen als auch bei
den ›Vertragsarbeiter:innen‹ im Osten Deutschlands der Fall gewesen ist – so wie
überhaupt die funktionelle Markierung als ›Arbeitsmigrant:in‹ die kollektive Furcht
vor »Überfremdung« zu lindern scheint. Eine dritte Variante ist, den längerfristigen
bzw. dauerhaften Verbleib der ›Fremden‹ im Nachhinein diskursiv zu legitimieren,
indem Fremdheitsmerkmale aus dem kollektiven Gedächtnis getilgt werden. Dieser

36 Der Zusammenhang zwischen dem Votum für rechtsradikale Parteien und der Befürwortung
von Gewalt als legitimes Mittel der Interessensdurchsetzung wird in den Mitte-Studien bestätigt
(vgl. Zick/Mokros 2023). Bereits in den 1990er Jahren wurde der Zusammenhang zwischen politi
scher Meinung und Gewalt gegen Migrant:innen im wiedervereinten Deutschland wissenschaft
lich nachgewiesen (vgl. Ohlemacher 1994).

37 Interview mit Albert Rothe* (Pseudonym), Unternehmer in einer Kleinstadt in der sächsischen
Lausitz, Dezember 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 7 – Identitätsformationen der Aufnahmegesellschaft 191 

Prozess scheint immer dann aktiviert zu werden, wenn die kollektive Identität durch 
das Aufkommen einer neuen Migrationsbewegung herausgefordert wird. Die in mei
nem Material aus Bayern und Sachsen erlebte Einstufung tschechischer und polnischer 
Migrant:innen als ›benachbart‹ und ›kulturgleich‹ wird vor dem Gegenhorizont der 
fluchtbedingten Zuwanderung nach 2015 aufgerufen, die Personen mit viel stärker 
empfundenen ›Fremdheitsmerkmalen‹ in die Gemeinden führte.38 

Weniger effektiv funktioniert diese Form der Unsichtbarmachung bei Migrant:in
nen-Gruppen, die aus Perspektive der Mehrheitsbevölkerung starke Kennzeichen des 
›Andersseins‹ aufweisen. Dies erlebte ich ausgerechnet in der so stark von migrantischer 
Diversität geprägten Stadt Salzgitter. Während einer von uns organisierten Fokusgrup
pendiskussion mit Salzgitterer Bürger:innen zu den Bausteinen eines guten Miteinan
ders ergreift der etwa 80jährige Hermann Werth* das Wort und macht eine pauscha
lisierende Aussage über die angebliche Integrationsverweigerung der türkeistämmigen 
Bevölkerung in Salzgitter: »Wir haben noch ein Problem heute und das sind unsere türki
schen Mitbürger. Leider ist es so, dass wir immer wieder erleben, dass türkische Familien 
hergekommen sind, Frauen nicht mal Deutsch lernten, Frauen das Haus nicht verlassen 
durften.«39 Er habe sich damals im Elternrat engagiert und versucht, türkischen Kindern 
bei den Schularbeiten zu helfen. Zu türkischen Mädchen sei er aber gar nicht vorgelassen 
worden, wenn kein Mann aus der Familie dabei war. 

Neben ihm sitzt eine Diskussionsteilnehmerin, die sich direkt angesprochen fühlen 
dürfte. Die 50jährige Ecrin Çelik* ist als Kind zusammen mit ihrer Familie aus der Tür
kei eingewandert und in Salzgitter aufgewachsen. Auf die Einlassung von Herrn Werth 
reagiert sie mit ungläubigem Lachen und kontert: »Wie lange ist das her? Also das muss 
wirklich sehr lang her sein, mein Vater ist in den 1960ern gekommen, ich kenn das jetzt 
nicht so, ich kann mir nicht vorstellen, dass es der Großteil ist.«40 Ecrin Çelik* bemängelt 
die Tendenz, die als problematisch wahrgenommenen Erfahrungen mit Einwander:in
nen herauszugreifen und zu generalisieren, während die Integrationsbemühungen und 
-erfolge der großen Mehrheit ignoriert würden. Hermann Werth* bringt ein weiteres 
Beispiel für fehlende Integration, abgeleitet aus seiner persönlichen Erfahrung als eh
renamtlicher Helfer beim Blutspendedienst: »Da kommen immer ältere Frauen mit, die 
kein Deutsch können und die Kinder müssen dolmetschen.« Ecrin Çelik versucht erneut, 
diese persönliche Erfahrung einzuordnen, und wirbt für Verständnis für die Schwierig
keiten der ersten Einwanderergeneration, die häufig eine geringe Schulbildung hatte 
und in Deutschland schwere körperliche Arbeit verrichten musste, so dass ihnen die Zeit 
und die Energie für Weiterbildung fehlte. »Aber das ist doch eine andere Generation, das 
ist die Generation meiner Mutter, die wäre jetzt 85!« Ihre Mutter sei als Analphabetin aus 
der Türkei gekommen und hätte zeitlebens hart gearbeitet und die Familie versorgt. Sie 
selbst, ihre Geschwister und ihre eigenen Kinder hätten demgegenüber alle die Schule 

38 Zehn Jahre früher hat sich das noch ganz anders angehört, was auf einen Wandel der Wahrneh

mungen über die Zeit hinweist (vgl. Glorius 2015). 
39 Wortbeitrag Hermann Werth* (Pseudonym), Teilnehmer einer Fokusgruppendiskussion in der 

Stadt Salzgitter, Mai 2022. 
40 Wortbeitrag Elif Çelik* (Pseudonym), Teilnehmerin einer Fokusgruppendiskussion in der Stadt 

Salzgitter, Mai 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

beendet, Ausbildungen absolviert oder studiert. Hermann Werth* lenkt schließlich ein:
»Na, wenn sich das geändert hat, bin ich ja heilfroh.«

In einem Nachgespräch mit Ecrin Çelik* möchte ich wissen, ob sie dieser Disput
schockiert hat. Sie verneint und argumentiert mit der starken sozialräumlichen Segre
gation in der Stadt, die zur mangelnden Begegnung von Menschen mit und ohne Mi
grationsbiographie führe. Auf diese Weise verfestigten sich Stereotype wie beispielswei
se bei Hermann Werth*, und Integrationserfolge der nachwachsenden Einwandererge
nerationen würden ausgeblendet. So habe die Stigmatisierung der türkischen Commu
nity als bildungsfern und integrationsunwillig in Salzgitter Tradition und sei lediglich
kurzzeitig durch die Problematisierung der Fluchtzuwanderung 2015 abgelöst worden,
als die Stadt Salzgitter einen Aufnahmestopp verhängte: »Dann waren wir Türken mal
nicht das Gesprächsthema. Oh Gott, endlich, den Posten abgegeben, hat aber nicht lange
gehalten, dann haben wir den Posten wieder zurückgekriegt.«

Die Weigerung, die Integrationsleistungen der türkischen Community und ihren
Beitrag zur Entwicklung der Industriestadt Salzgitter zur Kenntnis zu nehmen, scheint
konform zu gehen mit der kollektiven Erinnerung zumindest eines Teils der Salzgitte
rer Stadtbevölkerung, die in ihrer Perspektive auf die türkeistämmige Bevölkerung in
den 1960er Jahren stehengeblieben zu sein scheint. Diese mangelnde Repräsentation ih
rer Community findet Ecrin Çelik* kritikwürdig, denn »wir schreiben ja die Geschichte
mit!«

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012 - am 13.02.2026, 17:03:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

