
»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont

encore une chaîne.«

Der Dandy als antibürgerliche Eheverweigerungsfigur

Gregor Schuhen

1. ›Glatte‹ Ehen – nirgends?

In seinem gleichnamigen Buch bezeichnet Wolfgang Matz den Ehebruch als

»Kunst«,1 wobei zunächst offenbleibt, ob er in der Praxis des Ehebrechens selbst

eine Kunstform erblickt oder ob es ganz einfach um den Ehebruch in der Kunst

geht. Tatsächlich spielt Matz mit der Ambivalenz seines Titels und richtet seine

Aufmerksamkeit auf die großen Ehebruchsromane derWeltliteratur. »Die Ehe«, so

Matz, »ist eine Wette, das ganze Glück durch einen Kompromiss zu bekommen.«2

So gesehen wäre der Ehebruch, die brüchige Ehe, nichts als eine verlorene Wette,

die jedoch, was das ursprüngliche Glücksversprechen angeht, keine Gewinner

und Gewinnerinnen hervorbringt. Der Ehebruchsroman wäre damit das groß

angelegte Narrativ dieser Glückseinbuße.

Mit Blick auf die Literatur der Romania um die vorletzte Jahrhundertwende

stellt sich unweigerlich die Frage: Gibt es in den Archiven der literarischen Klassi-

ker überhaupt Ehen, die das der Eheschließung innewohnende Glücksversprechen

einlösen bzw. Ehen, die nicht brüchig sind? Und falls doch: Hat sich jemand dafür

interessiert? Zola? Clarín? Huysmans? Svevo? Proust? Gide? Fehlanzeige. Die sta-

bile, monogame Ehe, so scheint es, bietet keine packenden Geschichten. Die Ehe-

bruchsromane des 19. Jahrhunderts haben offenbar als literarische Modelle ganze

Arbeit geleistet. Schon in den bürgerlichen Komödien Molières taugte die Ehe nur

als Farce; Jane Austen verwendete beinahe ihr gesamtes Können auf die spannungs-

volle Darstellung des sog. »marriage plot«, also der Eheanbahnung, verliert jedoch

nach dem zwangsläufigen Happy End schnell das Interesse am ehelichen Alltag ih-

rer Figuren; ein ähnliches Schicksal ereilt Manzonis leiderprobte Dauer-Verlobte

am Ende seines Opus Magnum: Hochzeit, Kinder, Ende des Romans.

1 Matz, Wolfgang: Die Kunst des Ehebruchs. Emma, Anna, Effi und ihre Männer, Göttingen:

Wallstein 2014.

2 Ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Gregor Schuhen

Man könnte also die vorsichtige These wagen, dass in derselben Zeit, in der die

Verbürgerlichung der Gesellschaft immer weiter voranschreitet und damit auch

die bürgerliche Ehe, Bärbel Kuhn zufolge, zum »ideologischen Grundpfeiler«3 bzw.

zum Goldstandard partnerschaftlicher Sozialität wird, die Literatur sich nur noch

für die Brüchigkeit dieses Fundaments interessiert. Balzac war einer der ersten,

der 1830 in seinem Roman-Patchwork La femme de trente ans mit der frustrierten

Ehefraumittleren Alters nicht nur einen neuenWeiblichkeitstypus prägte, sondern

auch die Solidität der Ehe – wenngleich noch nicht der bürgerlichen – als stabi-

le Grundlage der Familiengründung und damit der Gesellschaft in Frage stellte.

Flaubert versetzte 27 Jahre später mit seinem »Jahrhundertroman«4 Madame Bova-

ry. Mœurs de province dem bürgerlichen Ideal der gesetzlich und religiös verbind-

lichen Zweisamkeit den ersten Sargnagel und schuf gleichsam das Urmuster des

modernen Ehebruchsromans.Viele weitere sollten folgen, etwa von Fontane,Clarín

oder Tolstoi.5 Diese Klassiker des Ehebruchsromans verbindet nicht nur der Stoff

brüchiger Ehen, sondern auch eine analoge Narrativierung: Es ist die Ehefrau, die

im Zentrum des Interesses steht, was bereits die Titel der Romane vorwegneh-

men, und sie ist es auch, die aus unterschiedlichen Motiven den Bruch der Ehe

aktiv herbeiführt. Die Ehemänner in den genannten Romanen werden durchweg

als schwache Figuren dargestellt, die nicht dazu im Stande sind, den erotischen

oder gesellschaftlichen Ambitionen ihrer Gattinnen gerecht zu werden.6

DasThema des vorliegenden Beitrags sind nun aber nicht die Ehebruchsroma-

ne des 19. Jahrhunderts, sondern die antibürgerlichen Eheverweigerungsfiguren

der Jahrhundertwende, zumindest eine davon, die besonders öffentlichkeitswirk-

sam und zugleich repräsentativ anmutet. Ich möchte den kurzen Vorspann nut-

zen, um auf eine weitere Entwicklung im 19. Jahrhundert aufmerksam zu machen,

die ebenfalls mit dem Siegeszug des Bürgertums indirekt zusammenhängt. So wie

der Ehebruchsroman als frühe Kritik an der »Religion«7 des bürgerlichen Famili-

enideals gelesen werden kann, so bildet sich bereits sehr früh eine antibürgerliche

3 Kuhn, Bärbel: Familienstand: ledig. Ehelose Frauen und Männer im Bürgertum (1850-1914).

Köln/Weimar/Wien: Böhlau 2000, S. 10.

4 Erstić, Marijana/Schuhen, Gregor/Tschilschke, Christian von (Hg.), Madame Bovary, c’est

nous! Lektüren eines Jahrhundertromans, Bielefeld: transcript 2021.

5 Vgl. zur Genealogie Flaubert – Tolstoi – Fontane Matz: Die Kunst des Ehebruchs; zum Ein-

fluss von Flaubert auf Clarín vgl. Link-Heer, Ursula: »Leopoldo Alas (Clarín): La Regenta«, in:

Volker Roloff/Harald Wentzlaff-Eggebert (Hg.), Der spanische Roman. Vom Mittelalter bis

zur Gegenwart, Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 272-297, bes. S. 272-278.

6 Zur Rolle der Ehegatten in den genannten Texten hinsichtlich ihrer schwachen männlichen

Performance vgl. Fenske, Uta/Schuhen, Gregor: »Geschichte(n) vonMacht undOhnmacht. Ei-

ne Einleitung«, in: Dies. (Hg.), Geschichte(n) vonMacht und Ohnmacht. Narrative vonMänn-

lichkeit und Gewalt, Bielefeld: transcript 2016, S. 7-29, bes. 19-23.

7 B. Kuhn: Familienstand: ledig, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont encore une chaîne.« 49

Protestfigur heraus, die sich auf teils spektakuläreWeise demGebot partnerschaft-

licher Sozialität widersetzt. Die Rede ist vom Dandy, dem wohl schillerndsten Ha-

gestolz der zweiten Jahrhunderthälfte. Beim Dandy, wie ihn seine prominentesten

Theoretiker von Balzac über Barbey d’Aurevilly bis Baudelaire verstehen, handelt

es sich neben dem Kleriker um eines der wenigen Männlichkeitsbilder, das dezi-

diert auf Ehelosigkeit ausgerichtet ist. War dies lange Zeit im Hinblick auf sein

gesellschaftliches Ansehen kein allzu großes Problem, wird der Dandy der Jahr-

hundertwende im Zuge der Verwissenschaftlichung der menschlichen Sexualität

zusehends mit Argwohn bedacht und muss sich vermehrt dem Homosexualitäts-

verdacht aussetzen.8 Prominente Fälle, wie der Prozess gegen Oscar Wilde oder

die flamboyante Erscheinung Robert de Montesquious, leisteten solchen Verdäch-

tigungen weiteren Vorschub. Dies schlägt sich auch zusehends in der Literatur des

frühen 20. Jahrhunderts nieder, etwa in den Werken von Marcel Proust und André

Gide, in denen mit dem Baron de Charlus oder dem Comte de Passavant schwule

Dandyfiguren auftreten, die sich nicht nur jeglicher langfristigen Bindung verwei-

gern, sondern ihre sexuellen Neigungen in den Salons der französischen Haupt-

stadt kaum verbergen.

Ich möchte im Folgenden zunächst die Genealogie des Dandys im Hinblick

auf das Thema der aktiven Eheverweigerung nachzeichnen. Dabei werde ich kurz

den zunehmenden Einfluss dermodernen Sexualwissenschaft auf das Ansehen des

dandystischen Männlichkeitsideals streifen. Im nächsten Schritt wende ich mich

stellvertretend einigen Dandyfiguren imHauptwerk vonMarcel Proust zu, die sich

besonders auffällig über das gesellschaftliche Gebot der monogamen Ehe hinweg-

setzen. Mit der Frage, inwieweit diese männlichen Figuren immer auch die Unab-

hängigkeit des idealen Künstlers mitreflektieren, werde ich mich am Ende meiner

Ausführungen beschäftigen.

2. Vom Einzelgänger zum »Sodomiten«: Der Dandy als Anti-Sozialfigur

Schaut man sich nur die Titel von einigen der grundlegenden Forschungsarbeiten

aus dem Bereich der Dandy-Forschung an, fällt bereits auf, dass Sozialität nicht

unbedingt zu den Kernkompetenzen des Dandys gehört: Kult der Kälte, Des Dandys

Wort als Waffe, Depressive Dandys, L’art d’être odieux oder Le Dandysme: La création de

8 Vgl. dazu ausführlich: Schuhen, Gregor: »Manierismen, Manieren und Marginalisierung.

Der Dandy zwischen Hegemonieanspruch und Homosexualitätsverdacht«, in: Katja Grönke/

Michael Zywietz (Hg.), Musik und Homosexualitäten. Tagungsbericht Musikwissenschaftli-

che Homosexualitätenforschung, Bremen 2017 und 2018, Hamburg: Textem 2021, S. 443-457.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Gregor Schuhen

soi.9 Kälte, Waffenkunst, Niedertracht und Ich-Kult stehen den Geboten einer ins-

besondere ›partnerschaftlichen‹ Form von Sozialität fraglos diametral gegenüber.

Man ist beinahe versucht – gerade im Spiegel aktueller weltpolitischer Tenden-

zen –, eher an selbstgerechte, von Populismus und Ego getriebene Herrscherfi-

guren zu denken als an eine Sozialfigur im engeren Sinne. Im Jahr 2010 erschien

der von StephanMoebius undMarkus Schroer herausgegebene BandDiven, Hacker,

Spekulanten. Sozialfiguren der Gegenwart,10 in dem Fernand Hörner auch dem Dandy

ein Kapitel widmet.11 Daran ist zunächst verwunderlich, dass der Dandy, dessen

Blütezeit gemeinhin eher im 19. Jahrhundert verortet wird, offenbar auch im 21.

Jahrhundert noch zu den repräsentativen Typen unseres gesellschaftlichen Alltags

gehört. Zudem irritiert doch auch, dass der Dandy überhaupt als Figur des Sozia-

len erachtet wird, zumindest dann,wennman diesesmit Sozialität gleichsetzt. Die

Definition der Sozialfigur, die Moebius und Schroer ihrem Typen-Glossar voran-

stellen, macht jedoch deutlich, dass es sich nicht zwangsläufig um Akteure inner-

halb spezifischer sozialer Netzwerke handeln muss, sondern eher um Subjektpo-

sitionen und Typisierungen,12 beinahe in einem analogen Sinne, wie schon Balzac

im »Avant-propos« (1842) zu seiner Comédie Humaine ein Modell von Typen zugrun-

de legt, welche die erzählte Welt seiner zahlreichen Romane bevölkern. Der Dandy

gehört ganz ohne Zweifel zum Typen-Inventar Balzacs, hat er doch mit Henri de

Marsay oder Eugène de Rastignac unvergessliche Figuren geschaffen, die diesem

Typus zugeordnet werden können. Um das schwierige Verhältnis von Dandytum

und Sozialität näher in den Blick zu nehmen,möchte ich zunächst ein paar Schlag-

lichter auf die Kulturgeschichte des Dandys werfen.13

9 Gnüg, Hiltrud: Kult der Kälte. der klassische Dandy im Spiegel der Weltliteratur, Stuttgart:

Metzler 1988; Rossmann, Susanne: Des Dandys Wort als Waffe: Dandyismus, narrative Ver-

textungsstrategien und Geschlechterdifferenz im Werk Jules Barbey d’Aurevillys, Tübingen:

Niemeyer 2002; Tacke, Alexandra/Weyand, Björn (Hg.), Depressive Dandys: Spielformen der

Dekadenz in der Pop-Moderne, Köln/Weimer/Wien: Böhlau 2009; Foerster, Maxime: L’art

d’être odieux. Nouveaux essais sur le dandysme, Alès: Les Éditions Jean Paul Bayol 2010;

Schiffer, Daniel Salvatore: Le Dandysme: La création de soi, Paris: Éditions Les Pérégrines

2019.

10 Moebius, Stephan/Schroer, Markus (Hg.), Diven, Hacker, Spekulanten. Sozialfiguren der Ge-

genwart, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010.

11 Hörner, Fernand: »Der Dandy«, in: ebd., S. 54-67.

12 S. Moebius/M. Schroer: »Einleitung«, in: ebd., S. 7-11. Vgl. insb. S. 8f.: »Sozialfiguren sind zeit-

gebundene historische Gestalten, anhand deren ein spezifischer Blick auf die Gegenwartsge-

sellschaft geworfen werden kann. […] Hinter diesen Fragen steht die Grundthese, dass jede

Gesellschaft sich unter anderem durch die Konstituierung von Subjektpositionen, Typisie-

rungen und Personenbegriffen strukturiert.«

13 Die folgenden Überlegungen habe ich an anderer Stelle bereits ausführlicher dargelegt. Vgl.

G. Schuhen: »Manierismen, Manieren und Marginalisierung.«

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont encore une chaîne.« 51

Der französische Schriftsteller Jules Barbey d’Aurevilly schrieb mitDu dandysme

et de George Brummell bereits 1845 eine erste ausführliche Abhandlung über die Fi-

gur des Dandys, wobei er sich exemplarisch dem »Ur-Bild des Dandys«14 widmete,

dem Engländer George ›Beau‹ Brummell (1778-1840), der in sämtlichen Kulturge-

schichten des Dandytums als Pionier, ja als ›Erfinder‹ desselben gehandelt wird.

Brummell schafft es als großbürgerlicher Parvenü in die höchsten Gesellschafts-

kreise der Regency-Zeit und avanciert gar zum Mode- und Stilberater des Prince

of Wales. Seine aufwändigen Halstücher gelten als ebenso extravagant wie seine

modischenUrteile über andere als berüchtigt. Letzteres lässt ihn eines Tages in Un-

gnade fallen, als er auf einemBall einen Gesprächspartnermit lauter Stimme fragt,

wer denn der dicke Mann hinter ihm sei. Dieser entpuppt sich als der Prinz per-

sönlich – ein Fauxpas, der das dramatische Ende von Brummells gesellschaftlicher

Karriere einleiten sollte. Spielschulden treiben ihn schließlich ins Exil nach Caen,

wo er am 30. März 1840 verarmt stirbt. Brummell hinterlässt keine Kunstwerke,

nicht einmal eine Korrespondenz, doch seine Erscheinung beflügelt die Nachwelt

bis heute – hat er doch unter dem Strich ein neues, zukunftsweisendes Männlich-

keitsideal kreiert, das man vermutlich als eines der ersten Inszenierungsmodelle

bezeichnen muss, die das aufstrebende Bürgertum ex negativo hervorgebracht hat:

den Dandy als anti-bourgeoisen arbiter elegantiarum – eine Rolle, in der sich etwa

der Modedesigner Karl Lagerfeld bis zu seinem Tod im Jahr 2019 immer gefallen

hat.

Barbey, um auf den französischen Chronisten Brummells zurückzukommen,

schreibt zwar in Form von geschliffenen Anekdoten und Aperçus offiziell die Bio-

graphie des englischen Elegants, aber tatsächlich verfasst er mehr, nämlich eine

erste umfassende Abhandlung über das Dandytum – und zwar auf ähnlich mo-

ralistische – nicht moralisierende – Weise, wie Baldassare Castiglione über den

Hofmann (Il Libro del Cortigiano, 1528) oder Niccolò Machiavelli über den Fürsten

(Il Principe, um 1513) geschrieben hatte. Da Brummell weder über eine hohe Ge-

burt noch ein genuin künstlerisches Talent verfügte, befähigt ihn, Barbey zufolge,

ausgerechnet dieser Mangel dazu, der zu werden, der er war:

Brummell n’eut point ce quelque chose qui était, chez les uns, de la passion ou du

génie, chez les autres une haute naissance, une immense fortune. Il gagna à cette

indigence, car, réduit à sa seule force de ce qui le distingua, il s’éleva au rang d’une

chose: il fut le dandysme même.15

14 Erbe, Günter: Dandys – Virtuosen der Lebenskunst. Eine Geschichte des mondänen Lebens,

Wien/Köln/Weimar: Böhlau 2002, S. 25.

15 Barbey d’Aurevilly, Jules: Du dandysme et de George Brummell , hg. von Frédéric Schiffter,

Paris: Éditions Payot & Rivages 1997, S. 43f.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Gregor Schuhen

Dieser Analogieschluss bringt mich zu einem weiteren: Da der Dandy, auf sich

selbst zurückgeworfen, also auf Stil und Performanz, kaum über weiteres Kapi-

tal verfügt, verkörpert er gewissermaßen eine Form des Manierismus in Reinkul-

tur, die von seinen Kritikern nicht selten als rein dekorative Leere verspottet wird.

Gleichwohl lässt es Barbey nicht bei diesem apodiktischen Urteil bewenden, son-

dern präsentiert davon ausgehend eine Sammlung von hervorstechendenMerkma-

len, die den Dandy auszeichnen: eine ins Positive gewendete Eitelkeit als Grund-

pfeiler seiner öffentlichen Inszenierung, dann den untrüglichen Sinn für Origina-

lität, die sich zwar nicht nachahmen lässt, die aber trotzdem dazu animiert. Dies

bringt Barbey durch seine Überzeugung zum Ausdruck, dass das ganze Leben des

Dandys nichts als Einfluss sei: »Sa vie tout entière fut une influence, c’est-à-dire

ce qui ne peut guère se raconter.«16 In die Sprache der Gegenwart übersetzt wäre

er damit nichts weniger als der erste ›Influencer‹ der neueren Kulturgeschichte.17

Des Weiteren wird sein Hang zur Exzentrik hervorgehoben, der aber doch be-

stimmte gesellschaftliche Grenzen niemals überschreiten darf. Hier nun kommt

neben dem Manierismus ein verwandter Begriff ins Spiel, nämlich der der Manie-

ren – Barbey zufolge das flüchtigste Element jeder Gesellschaft.18 Die Männlich-

keitsmaskerade des Dandys ist zwar unbedingt auf Neues, auf Provokation und

auf das Schillernde angewiesen, d.h. auf eine Personifikation des Manieristischen,

muss aber gleichwohl bestimmte Regeln beachten, die wiederum durch die be-

stehenden Manieren, hier verstanden als sozial verbindliches Verhaltensregister,

vorgegeben werden. Brummell etwa sei, so Barbey, stolzer auf die Finesse seiner

Manieren gewesen als auf seinen sozialen Aufstieg. Diese Ambivalenz von Manie-

rismus und Manieren bringt sein Biograph folgendermaßen zum Ausdruck:

Ainsi, une des conséquences du dandysme […], est-il de produire toujours l’im-

prévu, ce à quoi l’esprit accoutumé au joug des règles ne peut pas s’attendre en

bonne logique. […] C’est une révolution individuelle contre l’ordre établi, quelque-

fois contre la nature: ici on touche à la folie.Le dandysme,au contraire, se joue de

16 Ebd., S. 49.

17 In ihrem Essay zur Sozialfigur des Influencers gehen die Autoren Ole Nymoen undWolfgang

kaum auf die Vorgeschichte dieses Phänomens ein. Lediglich an einer Stelle wird ein locke-

rer,wenngleich kritischer Bezug zur Bohèmedes 19. Jahrhunderts hergestellt: »Die Influencer

werden zu Lautsprechern eines weitgehend sinnbefreiten und deshalb gut kommodifizier-

baren ›I am what I am‹, das die Geste der Subversion imitiert. Diese wird ästhetisch sichtbar

nicht mehr als genialischer Pinselstrich, wie ihn im 19. Jahrhundert die Bohemiens pflegten,

sondern als kalkulierterWischmit demDaumen auf demTouchscreen des Smartphones, um

einen passenden Filter auf das Foto oder die Story zu legen. Das Hingeworfene, das Virtuo-

se einer Grafik von Toulouse-Lautrec migriert in normierter Form in die entsprechende App,

mit der sich alles aufhübschen lässt […].« (Nymoen, Ole/Schmitt, Wolfgang M.: Influencer.

Die Ideologie der Werbekörper, Berlin: Suhrkamp 2021, S. 66).

18 Vgl. J. Barbey d’Aurevilly, Du dandysme, S. 50f.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont encore une chaîne.« 53

la règle et pourtant la respecte encore. Il en souffre et s’en venge tout en la subis-

sant ; […] il la domine et en est dominé tour à tour: double et muable caractère!19

Barbey macht in dieser Passage darauf aufmerksam, dass es sich bei der Inszenie-

rung des Dandys um eine permanente Gratwanderung handelt, die sich im Span-

nungsfeld von Exzentrik und bestehender Ordnung vollzieht, d.h. zwischen Ma-

nierismus und Manieren. Der dandyistische modus vivendi besteht demzufolge in

absoluter Affektkontrolle. Interessant an dieser Stelle erscheint mir auch dieWort-

wahl, wenn Barbey davon spricht, dass der Dandy, der die bestehende Ordnung

vollkommen ignoriert, »contre la nature« agiere und somit pathologische Züge auf-

weise (»on touche à la folie«).

Anknüpfend an den Primat der Affektkontrolle möchte ichmit Baudelaire noch

einen zweiten wichtigenTheoretiker anführen, der imDandy ebenfalls den hervor-

gehobenen Männlichkeitstypus der Moderne sieht.20 Anders als Barbey stilisiert

Baudelaire den Dandy zur heilsbringenden Krisenfigur, die sich der immer weiter

voranschreitenden Verbürgerlichung und Uniformierung der Gesellschaft mit der

Disziplinierung seiner Seele sowie der Stärke des eigenen Willens entgegenstem-

me. Der Impetus ist daher anders gelagert: Barbey singt das Hohelied des Dandys,

während Baudelaire in seinen Essays und Aphorismen dezidiert Kulturkritik übt.

Ein häufig zitierter Aphorismus Baudelaires stammt aus seinem erst posthum ver-

öffentlichten Spätwerk Mon cœur mis à nu, in dem er sich dem Dandy, verstanden

als Männerdomäne, zuwendet. Dort ist zu lesen: »La femme est le contraire du

Dandy. Donc elle doit faire horreur. La femme a faim et elle veut manger. Soif, et

elle veut boire. […] La femme est naturelle, c’est-à-dire abominable. Aussi est-elle

toujours vulgaire, c’est-à-dire le contraire du Dandy.«21

Nicht nur in diesem Auszug weist der Text misogyne Anteile auf, die aus-

schließlich durch Gegenüberstellungen des Mannes bzw. der Männlichkeit mit

dem ›anderen Geschlecht‹ entstehen. Die Herabsetzung der Frau fällt dann am

schärfsten aus, wenn Baudelaire sie in Kontrast zum Dandy setzt, der sich sei-

nerseits durch eine »éternelle superiorité«22 auszeichne. Was genau diese ›ewige

19 Ebd., S. 47f.

20 Vgl. dazu auch Schuhen, Gregor: »Untergeordnet? Sublim? Entartet? Der Dandy aus Sicht der

Men’s Studies«, in: Joachim H. Knoll/Anna-Dorothea Ludewig/Julius H. Schoeps (Hg.), ›Das

Leben als Kunstwerk‹. DerDandy als kulturhistorisches Phänomen im 19. und frühen 20. Jahr-

hundert, Berlin/New York: De Gruyter 2013, S. 29-42.

21 Baudelaire, Charles: »Mon cœurmis à nu«, in: Ders.:Œuvres complètes, Bd. 1, hg. von Claude

Pichois, Paris: Édition de la Pléiade 1976, S. 677. Zum Spätwerk von Baudelaire allgemein

vgl.Wild, Cornelia: Später Baudelaire. Praxis poetischer Zustände, München Fink 2008.Wild

rückt den Baudelaire’schen Dandy in die Nähe vonNietzsches »Übermenschen« (S. 113f.) und

beobachtet auch die schon bei Barbey sichtbare Gratwanderung zwischenManieren undMa-

nierismus: »Der Dandy bewegt sich an den äußersten Grenzen der Konventionen« (S. 116).

22 C. Baudelaire: »Mon cœur mis à nu«, S. 682.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Gregor Schuhen

Überlegenheit‹ des Dandys kennzeichne, erklärt Baudelaire in seinem berühmten

Essay über dieModernität, Le Peintre de la viemoderne, der verschiedene thematische

Kapitel beinhaltet, von denen eines dem Dandy gewidmet ist. Dieser wird dort

vom bürgerlichen Zeitgeist abgegrenzt, und diese Abgrenzung erfolgt durch den

Modus des Emporhebens. Auf paradigmatischer Ebene wird diese herausragende

Stellung des Dandys semantisch unterfüttert durch Baudelaires leitmotivische

Attribuierungen: Die Rede ist vom »homme élévé«, der »supériorité«, der »caste si

hautaine«, der »attitude hautaine«, den »dons célestes« und von »superbe«.23 Die-

ses semantische Feld der Erhabenheit lässt keinen Zweifel daran, dass der Dandy

in Baudelaires androzentrischer Geschlechterordnung die unübertreffliche Klimax

darstellt, die nichts weniger als uneingeschränkte Hegemonialität beansprucht.

Es besteht mithin bei Baudelaire kein Anlass, seine »Behauptung des Dan-

dys«24 mit dem Signum der Effeminatio oder gar der Androgynität zu versehen,

auch wenn man aus heutiger Sicht geneigt sein mag, insbesondere in der akri-

bisch ausgeführten Toilettenkunst einen Hinweis darauf zu sehen. Im Gegenteil:

Sein Idealbild gleicht in auffälliger Weise einemManifest hegemonialer Männlich-

keit. Das gezeichnete Bild ist jedoch nicht so schwarz-weiß, wie es in Mon cœur

mis à nu den Anschein erwecken mag. Baudelaire ist umsichtig genug, sein Dandy-

Porträt im vorhergehenden Kapitel zum Militär vorzubereiten durch die Beobach-

tung, dass auch der Soldat durch den Schmuck der Uniform und seine »coquetterie

militaire«25 das Potenzial zumDandy habe, und im folgendenKapitel zur »Femme«

zu konstatieren, dass auch die geschminkte Frau bisweilen dandyhafte Züge trage.

Da sich jedoch der Dandy in Baudelaires Verständnis keineswegs nur durch den

Kult um sein Äußeres auszeichnet, sondern vor allem auch durch seine geistigen

Vorzüge, die wie bei Barbey als Aristokratie des Geistes bewertet werden, bleibt er

das Ideal.

Trotz allen Bemühungen, den Dandy zum Leitbild auszurufen, trotz allen ge-

schliffen-pointierten Zeitdiagnosen angesichts des gesellschaftlichen Wandels in

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, gelingt es weder Barbey noch Baudelaire,

den Dandy vor Verdächtigungen, Anfeindungen und Pathologisierungstendenzen

zu bewahren. Das hat mehrere Ursachen, von denen die zunehmende Verbürgerli-

chung im 19. Jahrhundert nur die offensichtlichste ist, die eben auch neuemaßgeb-

liche Männlichkeitsbilder hervorbringt, insbesondere den Familienernährer, aber

auch den Arbeiter und den Soldaten. Die schillernden Extravaganzen des Dandys

23 Charles Baudelaire: »Le Peintre de la vie moderne«, in: Ders.: Œuvres complètes, Bd. 2, hg.

von Claude Pichois, Paris: Édition de la Pléiade 1976, S. 683-724, S. 709-712.

24 Vgl. Hörner, Fernand: Die Behauptung des Dandys. Eine Archäologie, Bielefeld: transcript

2009.

25 C. Baudelaire: »Le Peintre de la vie moderne«, S. 707.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont encore une chaîne.« 55

mögen in der noch vom Adel dominierten Gesellschaft der ersten Jahrhunderthälf-

te kein Problem gewesen sein, dem erstarkenden Bürgertum jedoch gelten sie, und

damit der Dandy selbst, als Affront. Ein weiterer Grund verdankt sich der Wissen-

schaftsgeschichte, deren rasante Transformationsprozesse ich nur grob skizzieren

kann: In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts findet eine sukzessive Ausdif-

ferenzierung der Lebenswissenschaften statt, von denen sich die Psychopatholo-

gie gegen Ende des Jahrhunderts zur medizinischen Leitdisziplin entwickelt. Die-

sen epistemologischen Wandel mitsamt seinen gesellschaftlichen Normierungs-

und Exklusionsmechanismen hat u.a. Foucault im ersten Band seiner Histoire de la

sexualité nachgezeichnet.26 An der Schnittstelle von Medizin und Zeitkritik ent-

wickelt sich ein pathologisierender Diskurs über Degeneration und Entartung,

in dessen Umfeld auch die erstmals systematische Erforschung der (vorwiegend

männlichen) Homosexualität stattfindet.

Für den Dandy wird in diesem Zusammenhang die Frage nach seiner unkla-

ren Sexualität zunehmend zum Problem – eine Frage, die sowohl Barbey als auch

Baudelaire auf dieselbe Weise beantworten: Der Dandy hat keine – zumindest in

der Theorie. Barbey spricht ihm ein Sexualleben ab, da er ›vollkommen souverän‹

zu sein habe: »Aimer, même dans le sens le moins élevé de ce mot, désirer, c’est

toujours dépendre, c’est être esclave de son désir. Les bras le plus tendrement fer-

més sur vous sont encore une chaîne.«27 Der Baudelaire’sche Dandy erblickt eben-

falls in der Liebe kein ›spezielles Ziel‹28 – sein Verhältnis zu Frauen changiert zwi-

schen adorativ und pejorativ. Bindungen sind nicht vorgesehen – schon gar keine

im Sinne einer eindeutig bürgerlich codierten Sozialität. Diese Form der sexuell-

partnerschaftlichen Askese sorgte laut Barbey bereits in der englischen High So-

ciety des beginnenden 19. Jahrhunderts für ein gewisses Befremden, insbesondere

auf Seiten der höheren Ladys, deren »orgueil romanesque«29 der Dandy durch sei-

nen Gleichmut verletzte. Aber zum Problem wird dies erst in einer Zeit, in der

Fortpflanzungsfähigkeit, sexuelle Potenz, Eheschließung und Familiengründung

zu den wesentlichen Grundpfeilern hegemonialer bürgerlicher Männlichkeit avan-

cieren, wie man etwa in den frühen Klassikern der Sexualwissenschaft von Richard

Krafft-Ebing nachlesen kann.30 Indem sich der Dandy – zumal als öffentliche und

26 Vgl. Foucault, Michel: Histoire de la sexualité, Bd. 1. La volonté de savoir, Paris: Gallimard

1976.

27 J. Barbey d’Aurevilly: Du dandysme, S. 65.

28 Vgl. Baudelaire: »Peintre de la vie moderne«, S. 710: »Mais le dandy ne vise pas à l’amour

comme but spécial.«

29 J. Barbey d’Aurevilly: Du dandysme, S.  66.

30 Vgl. Krafft-Ebing, Richard von: Psychopathia sexualis. Mit besonderer Berücksichtigung der

konträren Sexualempfindung [141912], Reprint: München: Matthes & Seitz 1997. Vgl. darin

insbesondere den ersten Teil: »Fragmente einer Psychologie des Sexuallebens« (S. 1-22).

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Gregor Schuhen

mondäne Figur – diesem Diktat verweigert, marginalisiert er sich selbst inner-

halb der heteronormativen Matrix und bietet allerlei Angriffsflächen, von denen

der Homosexualitätsverdacht in der Logik des Diskurses der naheliegendste ist.

Neben dem mentalitätsgeschichtlichen, dem wissenschaftshistorischen und

dem sozialen Wandel sorgt mit dem Fall Oscar Wilde auch die Ereignisgeschichte

des Fin-de-Siècle für eine weitere Pathologisierung. Oscar Wilde gilt bis heute als

die Inkarnation des modernen englischen Dandys in der Zeit des Viktorianismus,

was er sowohl durch seinen exzentrischen Lebensstil als auch in seinen Schriften

zum Ausdruck bringt. Der Parvenü avanciert schnell zum Vorzeigedichter des

Vereinigten Königreichs und zum gern gesehenen Gast in den mondänen Salons

der europäischen und US-amerikanischen Metropolen, d.h. er ist in einer Zeit, in

der die Boulevardisierung des öffentlichen Lebens ihren Ausgang nimmt, bereits

eine öffentliche Figur, ein Star mit internationaler Ausstrahlung. Seine den Idealen

des Dandytums geschuldeten Manierismen und Exzentrizitäten mochte man ihm

aufgrund seines »hochkultivierten Charme[s]«31 verzeihen – seine zunehmend

publik werdende Homosexualität hingegen wird schließlich zum öffentlichen Är-

gernis, weshalb es im Jahr 1895 zu einem veritablen Schauprozess wegen Sodomie

gegen ihn kommt. Dieser spektakuläre Prozess und vor allem der Schuldspruch

besiegeln sozusagen den Verlust der Unschuld des Dandys. In der Folge scheint

der Konnex von Dandytum und Homosexualität kaum noch lösbar.

3. Kaputte Ehen und umtriebige Dandys bei Proust

Die einzige wirklich glückliche Ehe, an der uns Proust auf den mehreren tausend

Seiten seines siebenbändigen Hauptwerks À la recherche du temps perdu (1913-1927)

teilhaben lässt, ist wohl diejenige der Eltern des Ich-Erzählers. Sie ist aber offen-

bar wegen ihrer Harmonie so uninteressant, dass Proust sie zu Beginn des Romans

lediglich kurz andeutet. Man geht gemeinsam durch die Umgebung des Dorfes

Combray spazieren, die Mutter lobt den Vater ob dessen vorzüglichem Orientie-

rungssinn – »Ma mère lui disait avec admiration: Tu es extraordinaire«32 –, und

viel mehr erfahren wir nicht. Im weiteren Verlauf des Romans lässt Proust Vater

undMutter nur noch getrennt auftreten – die geliebte Mutter deutlich häufiger als

den Vater. Alle anderen Ehen – und auch Liebesbeziehungen – des Romans sind

entweder schon von Anfang an zum Scheitern verurteilt (Swann und Odette), äh-

neln inquisitorischen Foltergefängnissen (Marcel und Albertine), oder lösen sich

31 G. Erbe: Dandys, S. 221.

32 Proust, Marcel: À la recherche du temps perdu I: Du côté de chez Swann, hg. von Antoine

Compagnon, Paris: Gallimard 1988, S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont encore une chaîne.« 57

sukzessive auf, weil einer der Partner seine Vorliebe fürs eigene Geschlecht ent-

deckt (Robert de Saint-Loup und Gilberte Swann). Die letzte Eheschließung des

Romans ist die der bürgerlichen Matrone und Salonlöwin Madame Verdurin mit

dem verwitweten Prinzen von Guermantes, ein für Proust rein erzählerisch mo-

tiviertes Zweckbündnis, eine konjugale Götterdämmerung, die einzig dazu dient,

die finale Deklassierung des Adels durch das aufstrebende Großbürgertum zu il-

lustrieren.

In Ulrike Sprengers Proust-ABC gehört folgerichtig der Eintrag zur Ehe zu den

kürzesten:

Bereits der Entschluß zur Ehe zeigt das Ende der Liebe an, da er erst gefaßtwerden

kann, wenn man glaubt, den anderen besitzen zu können, wenn man glaubt, ihn

heiraten zu können und ihn daher schon nicht mehr begehrt. […] Damit ist […] die

Ehe […] lediglich der letzte Schritt auf dem zwangsläufigenWeg jeder Liebe in die

Gleichgültigkeit der Gewohnheit.33

Sprenger spielt hier vor allem auf die ausführlich geschilderte und in jeder Hin-

sicht selbstquälerische Ehe von Swann und Odette an, aber auch aufMarcels Pläne,

seine stets flüchtige Geliebte Albertine durch Eheschließung an sich zu binden. Für

den hier gegebenen Kontext weitaus interessanter sind jedoch zwei Figuren – On-

kel und Neffe – die zu den ausgemachten Dandyfiguren der Recherche gehören, und

denen wohl beiden die eheliche Gemeinschaft lediglich als Alibi diente, um von ih-

ren homosexuellen Neigungen abzulenken. Der Baron de Charlus, der lange Zeit

als elitärster und grausamster Spross des Guermantes-Geschlechts mit etlichen

Frauengeschichten gilt, war vor Einsatz der Romanhandlung offenbar verheiratet,

entpuppt sich aber nach dem Outing durch den Ich-Erzähler zu Beginn von So-

dome et Gomorrhe zusehends als tuntiger, in die Jahre gekommener Schürzenjäger

mit einer Vorliebe für deutlich jüngere Künstler, geschäftstüchtige Handwerker

und brutale Metzgersburschen. Sein Neffe, der dauernd bewegte Robert de Saint-

Loup, von Proust als Mischung aus Baudelaires passante und Botticellis Venus in

die Romanhandlung eingeführt,34 gilt lange als Elitesoldat und Frauenheld, heira-

tet Swanns Tochter Gilberte und landet schließlich als Kunde in einem von seinem

Onkel betriebenen Männerbordell.

Als Vorbild für den Baron de Charlus hat die Proust-Forschung längst den Gra-

fen Robert de Montesquiou identifiziert,35 jenen schwulen Vorzeigedandy der Pa-

33 Sprenger, Ulrike: »Ehe«, in: Dies. (Hg.), Proust-ABC, Leipzig: Reclam 1997, S. 60f.

34 Vgl. dazu Schuhen, Gregor: »Der bewegte Mann. Proust und die Ästhetik des verschwin-

denden Körpers«, in: Ursula Link-Heer/Ursula Hennigfeld/Fernand Hörner (Hg.), Literari-

sche Gendertheorie: Eros und Gesellschaft bei Proust und Colette, Bielefeld: transcript 2006,

S. 177-198.

35 Vgl. Adams, William Howard: Prousts Figuren und ihre Vorbilder; Frankfurt a.M.: Insel 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Gregor Schuhen

riser Belle Epoque, der bereits das Vorbild für Huysmans’ Dandy-Eremiten Des

Esseintes aus A rebours (1884) war, und der später noch einmal für die Figur des

Comte de Passavant in André Gides Les faux-monnayeurs (1925) Pate stehen sollte.

Das traurige Schicksal von Robert de Montesquiou war es demnach, mindestens

drei der bedeutendsten Werke der französischen Jahrhundertwende inspiriert zu

haben, ohne jedoch selbst den erwünschten Ruhm als Schriftsteller zu erlangen.

Proust stattet seinen Baron de Charlus in der ersten Hälfte der Recherche noch

nahezu lehrbuchhaft mit allen Facetten des Dandys aus. Zu nennenwären etwa sei-

ne raffinierte Kleidung im zweiten Band À l’ombre des jeunes filles en fleurs, sein Hang

zu boshaften Geschmacks- und Gesellschaftsurteilen in Band 3 (Le Côté de Guerman-

tes) sowie seine umfassende literarische Bildung, die sich am augenfälligsten in der

glühenden Balzac-Verehrung niederschlägt. Der »Mann der tausend Gesichter«36,

wie ihn Sprenger nennt, darf zweifelsohne der Kategorie des impertinenten und

eloquenten Schiedsrichters der Eleganz zugerechnet werden. Auch wenn der Ich-

Erzähler bis zum Beginn von Sodome et Gomorrhe angesichts der Rätselhaftigkeit

dieser Figur nachgerade verzweifelt, kommt die Leserschaft nicht umhin, die von

Charlus ausgehenden Zeichen in eine bestimmte Richtung zu deuten: Begehrli-

che Blicke auf den Protagonisten oder hypervirile Paraden, die ihn aufgrund ih-

rer Übertriebenheit eher tuntig wirken, lassen die Ahnungslosigkeit des Erzählers

unglaubwürdig erscheinen. Dieser hatte den merkwürdigen Dandy noch vor dem

ersten Kennenlernen für einen »escroc d’hotel«, einen »fou«, einen »aliéné« oder ei-

nen »espion«37 gehalten. Sämtliche dieser Negativeinschätzungen – der Verrückte,

der Geistesgestörte, der Kriminelle – spielen im öffentlichen und wissenschaftli-

chen Diskurs über Homosexualität zur Zeit Prousts eine direkte oder zumindest

indirekte Rolle.38

Es ist schließlich jedoch ausgerechnet die Balzac-Leidenschaft, die den enig-

matischen Baron enttarnt – zumindest in den Augen der Leserschaft. In einer sei-

ner Lobreden auf den Schöpfer der Comédie Humaine gibt Charlus zum Besten, dass

36 U. Sprenger: »Charlus oder Baron Palamède de Guermantes«, in: Proust-ABC, S. 53.

38 Vgl. dazu Schuhen, Gregor: Erotische Maskeraden. Sexualität und Geschlecht bei Marcel

Proust, Heidelberg: Winter 2007, S. 104: »Diese Assoziationskette ist insofern sehr auf-

schlussreich, als sie in dichter Form recht präzise die zeitgenössischen Attribuierungen re-

flektiert, die den Homosexuellen zu Prousts Zeiten gemeinhin angehangen wurden. Die Ka-

tegorien ›geisteskrank‹ und ›entfremdet‹ repräsentieren […] den vorherrschenden medizi-

nischen Diskurs über Homosexualität im ausgehenden 19. Jahrhundert; ›kriminell‹ spiegelt

den juridischen oder aber gesellschaftlichen Leumund der Invertierten [wider].« Bei »espi-

on« handelt es sich um eine Anspielung auf die deutsche Eulenburg-Affäre, in deren Rahmen

einem engen Mitarbeiter von Kaiser Wilhelm II. Spionage vorgeworfen und der später von

seinen Gegnern als homosexuell diffamiert wurde.

37 Proust, Marcel: À la recherche du temps perdu, Bd. 2: À l’ombre des jeunes filles en fleurs,

hg. von Pierre-Louis Rey, Paris: Gallimard 1988, S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont encore une chaîne.« 59

der Tod von Lucien de Rubempré in Splendeurs et misères des courtisanes eines der

schmerzhaftesten Erlebnisse seines Lebens gewesen sei.39 Bei diesem Ausspruch

handelt es sich um ein direktes Zitat aus dem EssayTheDecay of Lying (1889) von Os-

car Wilde, wodurch Proust das Bild des schwulen Dandys auch auf intertextueller

Ebene mitgestaltet. Auch Balzacs Figur des facettenreichen Verbrechers Vautrin –

ebenfalls ein Mann der tausend Gesichter – dürfte eines der zahlreichen Vorbilder

für den Baron de Charlus gewesen sein, was in einer Szene deutlich zum Ausdruck

kommt, als er dem Ich-Erzähler seine Dienste als gesellschaftlicher Mentor in Aus-

sicht stellt:

Avec l’inconsidération de votre âge, me dit-il, vous pourriez parfois avoir des pa-

roles capables de creuser un abime infranchissable entre nous. Celles que vous

venez de prononcer au contraire sont du genre qui est justement capable de me

toucher et de me faire faire beaucoup pour vous.40

Diese Szene erinnert bis in die Diktion stark an Vautrins Auftritt im Père Go-

riot (1835), als dieser dem jungen, noch unerfahrenen Eugène de Rastignac ein

vergleichbares Angebot macht. Vautrins Gefühle gegenüber seinen männlichen

Schützlingen Rastignac und später Lucien de Rubempré werden von Balzac un-

missverständlich mit homoerotischen Untertönen versehen, weshalb diese Figur

sowohl für Charlus als auch für seinen Schöpfer so faszinierend gewesen sein

dürfte.

Proust hält die Ahnungslosigkeit des Ich-Erzählers vermutlich deshalb so lange

aufrecht, um das Erkennen des ›wahren‹ Charakters des Barons zu Beginn von So-

dome et Gomorrhe umso epiphanischer zu gestalten. Daran schließt sich eine beina-

he wissenschaftliche Abhandlung über die »Race des Tantes«, die Rasse der ›Inver-

tierten‹ an – Inversion war zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch der gängige Aus-

druck für Homosexualität.41 Proust setzt den Begriff jedoch nicht nur inhaltlich

ein, sondern nutzt seine doppelte Bedeutung für einen kompositorischen Trick.

Der Beginn von Sodome et Gomorrhe stellt nämlich – sowohl im Hinblick auf die

Seitenzahl als auch die Handlung – die Spiegelachse des gesamten Romans dar.

Interessant für unser Thema ist die Tatsache, dass der Ich-Erzähler, nun endlich

mit dem nötigen Wissen ausgestattet, nach und nach ein Netzwerk von Homose-

xuellen enttarnt, das im Grunde die subversive, lange im Verborgenen gebliebene

Gegenwelt zum glamourösen und elitären Faubourg Saint Germain darstellt – die

39 Vgl. Proust,Marcel: À la recherche du temps perdu IV: Sodome et Gomorrhe, hg. von Antoine

Compagnon, Paris: Gallimard 1989, S. 437f.

40 Proust, Marcel: À la recherche du temps perdu III: Le Côté de Guermantes, hg. von Thierry

Laget, Paris: Gallimard 1988, S. 276.

41 Vgl. G. Schuhen: Erotische Maskeraden, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Gregor Schuhen

zweite Hälfte der Recherche gibt tatsächlich Einblicke in ein regelrechtes Parallel-

universum alternativer Sozialität: verheiratete Herzöge vergnügen sich mit jungen

Türstehern, andere buhlen und konkurrieren um die Söhne von Marquisen, ja so-

gar die hohe Falsettstimme des verheirateten Monsieur de Vaugoubert lässt den

Ich-Erzähler schlussfolgern: »C’est un Charlus!«42 Auch außerhalb der mondänen

Salons entdeckt der Ich-Erzähler immer mehr die Orte dieses subversiven Netz-

werks: In einem Park wird er Zeuge einer Schlägerei zwischen Charlus’ Neffen

Saint-Loup und einem ihm Unbekannten, der jenem offenbar eindeutige Avan-

cen gemacht hatte. Wenig später entflieht derselbe verheiratete Saint-Loup einem

Etablissement, das der Ich-Erzähler nur wenig später als Männerbordell entlarvt

und das ihm zuvor als Spionagenest vorgekommen war. Um sich vor den deut-

schen Fliegerangriffen in Sicherheit zu bringen, flüchtet Marcel in dieses dubiose

Haus und wird Zeuge eines sadomasochistischen Rituals, in dessen Rahmen sich

der nackte Baron de Charlus von einem jungen Metzger auspeitschen lässt. Dieses

in vielfacher Hinsicht spektakuläre Finale im letzten Band der Recherche markiert

den Schlusspunkt der Degradation des Barons und damit auch das Ende des Dan-

dys. So buchstäblich exponiert stellt der Baron am Ende in dieser pervertierten

Fassung der Heilsgeschichte nicht nur das Opferlamm des untergegangenen Adels

dar, sondern auch des gesamten Dandytums, dessen antibürgerlicher Protest in

einer endgültig verbürgerlichten Gesellschaft keinen Resonanzraum mehr findet.

Wenn Baudelaire einst im Dandytum den »dernier éclat d’héroïsme dans les déca-

dences«43 erblickte, so ist mit dem Baron de Charlus nun auch dieser letzte Funke

erloschen.

4. Das Scheitern des Dandys als Scheitern der Kunst

Um das Scheitern der Dandys bei Proust zu verstehen, bedarf es mehrerer Erklä-

rungen.Die erste lässt sich kulturgeschichtlich herleiten: Der Dandy scheitert, weil

er sich bindet. Sowohl bei Barbey als auch bei Baudelaire wird die Ungebundenheit

als gleichsam natürliche Daseinsform des Dandys ins Spiel gebracht. Nur indem er

sich sowohl der bürgerlichen Gebundenheit der Eheschließung als auch den Ver-

lockungen des sexuellen Begehrens aktiv verweigert, kann er seine Unabhängig-

keit des Geistes aufrechterhalten, die für seine antibürgerliche Selbstinszenierung

so entscheidend ist. Hier spielt die sexuelle Orientierung nur eine untergeordne-

te Rolle, da auch heterosexuelle dandyhafte Liebhaber, wie etwa Charles Swann,

versagen, weil sie ihre Ungebundenheit an die Leiden der Liebe verlieren. Gleich-

wohl spielt die Homosexualität eine wichtige Rolle, da das zunehmende Öffentlich-

42 M. Proust: Sodome et Gomorrhe, S. 63.

43 C. Baudelaire: »Le Peintre de la vie moderne«, S. 711.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont encore une chaîne.« 61

werden von Charlus’ Neigungen in einer Zeit der zunehmenden Verbürgerlichung

seines einstmals gesicherten Habitats den gesellschaftlichen Niedergang noch be-

schleunigt. Zumindest in den adeligen Kreisen war es lange Zeit stillschweigend

geduldet, schwul zu sein, so lange man es nicht ostentativ zur Schau stellte. Doch

ab dem Zeitpunkt, da das Bürgertum immer einflussreicher wird und Zugang zu

den vormals hermetischen Zirkeln der Hocharistokratie findet, ändert sich auch

dieser Kodex des »Don’t ask, don’t tell«. Ja,man könnte sagen, dass dieHomosexua-

lität das Bürgertum mitsamt seiner rigiden Sexualmoral noch mehr herausfordert

als es der ehelose Dandy vermochte, der nun gewissermaßen mit seinen eigenen

Waffen geschlagen wird: mit scharfen Urteilssprüchen und Rufkampagnen. Spä-

testens wenn am Ende des Romans eine einflussreiche Bürgerliche den Prinzen

von Guermantes heiratet, ist es vorbei mit den Freiheiten. Noch ein letzter Grund

darf nicht verschwiegen werden, da er in Prousts eigener Konzeption von essenti-

eller Bedeutung ist: Der Dandy scheitert, wenn er nicht imstande ist, sein Leben

der Kunst zu opfern. Bei Barbey war er eine Künstlerfigur eher im Sinne eines

Lebenskünstlers, der seine eigene Erscheinung als Kunstwerk zu inszenieren und

promoten wusste. Schon Baudelaire geht weiter: Sein idealer Dandy, wie er ihn in

Le Peintre de la vie moderne, einem Essay über den Maler Constantin Guys, entwirft,

ist unmissverständlich eine alleinstehende Künstlerfigur, die einzig der Kunst sei-

ne wie auch immer geartete Sozialität opfert.Marcels Urteil über das Scheitern des

Baron de Charlus lautet ganz ähnlich:

Quelmalheur queM. de Charlus ne soit pas romancier ou poète! Non pas pour dé-

crire ce qu’il verrait, mais le point où se trouve un Charlus par rapport au désir fait

naitre autour de lui les scandales, le force à prendre la vie sérieusement, à mettre

des émotions dans le plaisir, l’empêche de s’arrêter, de s’immobiliser dans une vue

ironique et extérieure des choses, rouvre sans cesse en lui un courant douloureux.

[.….] Mais M. de Charlus n’était en art qu’un dilettante, qui ne songeait pas à écrire

et n’était pas doué pour cela.44

Dieses Schicksal verbindet Charlus mit Swann, beide mit Abstrichen Alter-Ego-

Figuren des Ich-Erzählers, wie auch Erich Köhler schon früh herausgefunden hat:

Swann ist in vielen Zügen ein Double Marcels. Er ist ein Marcel, der nicht wie der

Ich-Erzähler zur Lösung durch die Kunst gelangt, der – ähnlich wie der Baron de

Charlus – es nicht versteht, die Summe seiner Erfahrungen und Leiden, die ihn

doch zu einem so tiefen Erfassen des Wesens der Kunst geführt haben, in die

schöpferische Tat umzusetzen.45

44 Proust, Marcel: À la recherche du temps perdu VII: Le Temps retrouvé, hg. von Pierre-Louis

Rey, Paris: Gallimard 1990, S. 138.

45 Köhler, Erich/Corbineau-Hoffmann, Angelika: Marcel Proust, Berlin: Erich Schmidt Verlag

31994, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Gregor Schuhen

Und etwas später lautet es, nur leicht variiert: »Charlus ist nicht wegen seines Las-

ters verdammt, sondern wegen seiner Unfähigkeit, es in schöpferisches Tun um-

zusetzen. Darin ist er – in ähnlicher Weise wie Swann – ein an der Fatalität schei-

terndes Double des Erzählers.«46 Auch wenn die Proust-Forschung eine Gleichset-

zung des Ich-Erzählers mit dem Autor Marcel Proust penibel vermeidet, bin ich

am Ende dennoch geneigt, diese Trennung kurz zu vernachlässigen. Wie Charlus

und Swann pflegte Proust bis zu seinem Rückzug aus der mondänen Welt das Le-

ben eines dandyhaften Salongängers. Wie Charlus begehrte er junge Männer. Wie

Swann liebte ermeist unglücklich, insbesondere den Komponisten ReynaldoHahn,

jedoch verweigerte er sich zeitlebens einer längeren Bindung.47Wie Charlus neig-

te er bisweilen zu bizarren, teils grausamen Äußerungen und Handlungen. Anders

allerdings als beide seiner Figuren löste er ab 1908 sein eigenes Kunst- und Dandy-

ideal ein, indem er tatsächlich in den letzten vierzehn Jahren seines Lebens all sein

Leiden und Lieben in Kunst verwandelte. Damit verschwimmen einmal mehr, wie

so oft bei Proust, die Grenzen zwischen Leben und Literatur, undwir landenwieder

beim ursprünglichsten aller Dandy-Ideologeme, nämlich das eigene Leben in ein

Kunstwerk zu verwandeln – und das – wie sollte es anders sein? – als überzeugter

Eheverweigerer.

Bibliografie

Adams,William Howard: Prousts Figuren und ihre Vorbilder; Frankfurt a.M.: Insel

2000.

Barbey d’Aurevilly, Jules: Du dandysme et de George Brummell, hg. von Frédéric

Schiffter, Paris: Éditions Payot & Rivages 1997.

Baudelaire, Charles: »Le Peintre de la vie moderne«, in: Ders.: Œuvres complètes,

Bd. 2, hg. von Claude Pichois, Paris: Édition de la Pléiade 1976, S. 683-724.

—: »Mon cœur mis à nu«, in: Ders.: Œuvres complètes, Bd. 1, hg. von Claude Pi-

chois, Paris: Édition de la Pléiade 1976.

Erbe,Günter: Dandys –Virtuosen der Lebenskunst. EineGeschichte desmondänen

Lebens, Wien/Köln/Weimar: Böhlau 2002.

Erstić, Marijana/Schuhen, Gregor/Tschilschke, Christian von (Hg.), Madame Bova-

ry, c’est nous! Lektüren eines Jahrhundertromans, Bielefeld: transcript 2021.

46 Ebd., S. 42.

47 Ausführlich nachzulesen in: Foschini, Lorenza: Und derWindweht durch unsere Seelen:Mar-

cel Proust und ReynaldoHahn. Eine Geschichte von Liebe und Freundschaft,München: Nagel

& Kimche 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Les bras le plus tendrement fermés sur vous sont encore une chaîne.« 63

Fenske, Uta/Schuhen, Gregor: »Geschichte(n) von Macht und Ohnmacht. Eine Ein-

leitung«, in: Dies. (Hg.), Geschichte(n) von Macht und Ohnmacht. Narrative

von Männlichkeit und Gewalt, Bielefeld: transcript 2016, S. 7-29.

Foerster, Maxime: L’art d’être odieux. Nouveaux essais sur le dandysme, Alès: Les

Éditions Jean Paul Bayol 2010.

Foschini, Lorenza: Und der Wind weht durch unsere Seelen: Marcel Proust und

Reynaldo Hahn. Eine Geschichte von Liebe und Freundschaft, München: Nagel

& Kimche 2021.

Foucault, Michel: Histoire de la sexualité, Bd. 1. La volonté de savoir, Paris: Galli-

mard 1976.

Gnüg, Hiltrud: Kult der Kälte. der klassische Dandy im Spiegel der Weltliteratur,

Stuttgart: Metzler 1988.

Hörner, Fernand: Die Behauptung des Dandys. Eine Archäologie, Bielefeld: tran-

script 2009.

—: »Der Dandy«, in: Stephan Moebius/Markus Schroer (Hg.), Diven, Hacker, Spe-

kulanten. Sozialfiguren der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010, S. 54-

67.

Köhler, Erich/Corbineau-Hoffmann, Angelika: Marcel Proust, Berlin: Erich

Schmidt Verlag 31994.

Krafft-Ebing, Richard von: Psychopathia sexualis. Mit besonderer Berücksichti-

gung der konträren Sexualempfindung [141912], Reprint: München: Matthes &

Seitz 1997.

Kuhn, Bärbel: Familienstand: ledig. Ehelose Frauen und Männer im Bürgertum

(1850-1914). Köln/Weimar/Wien: Böhlau 2000.

Link-Heer, Ursula: »Leopoldo Alas (Clarín‹): La Regenta«, in: Volker Roloff/Harald

Wentzlaff-Eggebert (Hg.), Der spanische Roman. Vom Mittelalter bis zur Ge-

genwart, Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 272-297.

Matz, Wolfgang: Die Kunst des Ehebruchs. Emma, Anna, Effi und ihre Männer,

Göttingen: Wallstein 2014.

Moebius, Stephan/Schroer, Markus: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.), Diven, Ha-

cker, Spekulanten. Sozialfiguren der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2010S. 7-11.

Nymoen, Ole/Schmitt, Wolfgang M.: Influencer. Die Ideologie der Werbekörper,

Berlin: Suhrkamp 2021.

Proust, Marcel: À la recherche du temps perdu I: Du côté de chez Swann, hg. von

Antoine Compagnon, Paris: Gallimard 1988.

—: À la recherche du temps perdu II: À l’ombre des jeunes filles en fleurs, hg. von

Pierre-Louis Rey, Paris: Gallimard 1988.

—: À la recherche du temps perdu III: Le Côté de Guermantes, hg. von Thierry

Laget, Paris: Gallimard 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Gregor Schuhen

—: À la recherche du temps perdu IV: Sodome et Gomorrhe, hg. von Antoine Com-

pagnon, Paris: Gallimard 1989.

—: À la recherche du temps perdu VII: Le Temps retrouvé, hg. von Pierre-Louis

Rey, Paris: Gallimard 1990.

Rossmann, Susanne: Des Dandys Wort als Waffe: Dandyismus, narrative Vertex-

tungsstrategien und Geschlechterdifferenz im Werk Jules Barbey d’Aurevillys,

Tübingen: Niemeyer 2002.

Schiffer, Daniel Salvatore: Le Dandysme: La création de soi, Paris: Éditions Les

Pérégrines 2019.

Schuhen, Gregor: »Der bewegte Mann. Proust und die Ästhetik des verschwinden-

den Körpers«, in: Ursula Link-Heer/Ursula Hennigfeld/Fernand Hörner (Hg.),

Literarische Gendertheorie: Eros und Gesellschaft bei Proust und Colette, Bie-

lefeld: transcript 2006, S. 177-198.

—: Erotische Maskeraden. Sexualität und Geschlecht bei Marcel Proust, Heidel-

berg: Winter 2007.

—: »Untergeordnet? Sublim? Entartet? Der Dandy aus Sicht der Men’s Studies«, in:

Joachim H. Knoll/Anna-Dorothea Ludewig/Julius H. Schoeps (Hg.), ›Das Leben

als Kunstwerk‹. Der Dandy als kulturhistorisches Phänomen im 19. und frühen

20. Jahrhundert, Berlin/New York: De Gruyter 2013, S. 29-42.

—: »Manierismen,Manieren undMarginalisierung.Der Dandy zwischenHegemo-

nieanspruch und Homosexualitätsverdacht«, in: Katja Grönke/Michael Zywietz

(Hg.), Musik und Homosexualitäten. Tagungsbericht Musikwissenschaftliche

Homosexualitätenforschung, Bremen 2017 und 2018, Hamburg: Textem 2021,

S. 443-457.

Sprenger, Ulrike: Proust-ABC, Leipzig: Reclam 1997.

Tacke, Alexandra/Weyand, Björn (Hg.), Depressive Dandys: Spielformen der Deka-

denz in der Pop-Moderne, Köln/Weimer/Wien: Böhlau 2009.

Wild, Cornelia: Später Baudelaire. Praxis poetischer Zustände, München Fink

2008.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003 - am 13.02.2026, 20:09:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

