
25

Gehlens Der Mensch von 1940
Zwischen Nationalsozialismus und  

Philosophischer Anthropologie

»Arnold Gehlen [hat] in seinem Werk eine, nein: die faschistische The-
orie entworfen und vollendet, auf dem allerhöchsten Reflexionsniveau, 
das sie überhaupt zu erreichen vermag.« Das schrieb 1990 ein angesehe-
ner und sehr bekannter Publizist.1 Sind Gehlens Schriften tatsächlich na-
tionalsozialistisches Gedankengut? Dafür scheint zu sprechen, dass sein 
Hauptwerk, Der Mensch, 1940 in einem nationalsozialistischen Verlag 
erschien und einige positive Bemerkungen über den Nazi-Chefideologen 
Rosenberg enthielt. Dennoch möchte ich Krockows These zurückweisen, 
und zwar sogar für die 1940 publizierte Fassung. Die konstitutiven Ele-
mente der NS-Weltanschauung sind dort nicht oder bestenfalls am Ran-
de zu finden.2 Zunächst aber wird dargestellt, inwiefern sich spätere Auf-
lagen von der Erstausgabe unterscheiden. Im letzten Abschnitt möchte 
ich diese in die philosophische Landschaft ihrer Zeit einordnen, in der 
Gehlens Buch einer der wenigen Lichtblicke war. 

Einige Besonderheiten der Erstausgabe von 1940

Anhand der hervorragend edierten Gehlen-Gesamtausgabe kann man 
die Unterschiede der zahlreichen Auflagen von Der Mensch sehr gut 
überprüfen. Hier ein Überblick zur Publikationsgeschichte: 

Auflage Jahr Bemerkungen

1 1940 Erstausgabe (Berlin: Junker und Dünnhaupt)

2 1941 unveränderter Wiederabdruck

3 1944 viele kleine Änderungen

4 1950 Umbau u. viele größere Änderungen (Verlag jetzt Athenäum 
Bonn)

5 1955 unverändert (Entscheidung gegen weitere Revisionen)

6 1958 unverändert

7 1962 durchgesehen (Ausgabe letzter Hand)

1		  Krockow, Die Deutschen in ihrem Jahrhundert 1890–1990 (1990), 362.
2		  Eine gelungene Einordnung Gehlens findet sich in Hösle, Eine kurze Ge-

schichte der deutschen Philosophie (2013), 272–277.

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


25

Gehlens Der Mensch von 1940
Zwischen Nationalsozialismus und  

Philosophischer Anthropologie

»Arnold Gehlen [hat] in seinem Werk eine, nein: die faschistische The-
orie entworfen und vollendet, auf dem allerhöchsten Reflexionsniveau, 
das sie überhaupt zu erreichen vermag.« Das schrieb 1990 ein angesehe-
ner und sehr bekannter Publizist.1 Sind Gehlens Schriften tatsächlich na-
tionalsozialistisches Gedankengut? Dafür scheint zu sprechen, dass sein 
Hauptwerk, Der Mensch, 1940 in einem nationalsozialistischen Verlag 
erschien und einige positive Bemerkungen über den Nazi-Chefideologen 
Rosenberg enthielt. Dennoch möchte ich Krockows These zurückweisen, 
und zwar sogar für die 1940 publizierte Fassung. Die konstitutiven Ele-
mente der NS-Weltanschauung sind dort nicht oder bestenfalls am Ran-
de zu finden.2 Zunächst aber wird dargestellt, inwiefern sich spätere Auf-
lagen von der Erstausgabe unterscheiden. Im letzten Abschnitt möchte 
ich diese in die philosophische Landschaft ihrer Zeit einordnen, in der 
Gehlens Buch einer der wenigen Lichtblicke war. 

Einige Besonderheiten der Erstausgabe von 1940

Anhand der hervorragend edierten Gehlen-Gesamtausgabe kann man 
die Unterschiede der zahlreichen Auflagen von Der Mensch sehr gut 
überprüfen. Hier ein Überblick zur Publikationsgeschichte: 

Auflage Jahr Bemerkungen

1 1940 Erstausgabe (Berlin: Junker und Dünnhaupt)

2 1941 unveränderter Wiederabdruck

3 1944 viele kleine Änderungen

4 1950 Umbau u. viele größere Änderungen (Verlag jetzt Athenäum 
Bonn)

5 1955 unverändert (Entscheidung gegen weitere Revisionen)

6 1958 unverändert

7 1962 durchgesehen (Ausgabe letzter Hand)

1		  Krockow, Die Deutschen in ihrem Jahrhundert 1890–1990 (1990), 362.
2		  Eine gelungene Einordnung Gehlens findet sich in Hösle, Eine kurze Ge-

schichte der deutschen Philosophie (2013), 272–277.

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26

8 1966 unverändert

9 1971 unverändert

10 1974 unverändert

11 1976 unverändert

12 1978 unverändert

13 1986 unverändert

Englisch 1988 Man. His Nature and Place in the World (New York: Co-
lumbia University Press), übersetzt von Clare McMillan und 
Karl Pillemer

GA 1993 Bd. 3.1 und 3.2 in der Gesamtausgabe (Klostermann, 
Frankfurt/M.)

TB 1997 Taschenbuchausgabe (UTB Quelle & Meyer, Wiesbaden)

14 2004 unverändert (Verlagsort Aula jetzt Wiebelsheim)

15 2009 unverändert (Aula und Quelle & Meyer)

16 2014 unverändert (Aula)

TB 2016 Taschenbuchausgabe (Klostermann, Frankfurt/M.)

Wichtig sind also nur die Modifikationen der 3. und 4. Auflage.3 Wenn 
man sich die Inhaltsverzeichnisse anschaut, fallen diese sofort auf. Die 
Architektonik mit einer langen Einführung und drei Teilen bleibt zwar er-
halten, aber die 35 Kapitel des zweiten Teils wurden 1950 zu 25 zusam-
mengelegt; vieles wurde gestrafft, einiges umgestellt. Aber nur der dritte 
Teil bekam auch einen anderen Titel: Was 1940 noch Antriebsüberschuss, 
Haltungsgefüge und Führungsordnungen hieß, wurde in der vierten Auf-
lage zu Antriebsgesetze. Charakter. Das Geistproblem. Dahinter stehen 
zwei einschneidende Änderungen, mit denen sich Gehlens anthropologi-
sche Position verschiebt. Beide Punkte betreffen die in den letzten Kapi-
teln der Erstausgabe dargestellten »Obersten Führungssysteme«. 

Führungssysteme sind für Gehlen Ideenkomplexe, die dem menschli-
chen Leben eine verlässliche und dauerhafte Orientierung geben können. 
In diesem Zusammenhang finden sich auch die immer wieder erwähn-
ten Bezüge auf Alfred Rosenberg: Was er, Gehlen, Führungssystem nen-
ne, heiße bei Rosenberg »Zuchtbild« (III: 710, vgl. 733 u. 711).4 Explizit 
klammert Gehlen Geltungsfragen aus; nicht die Wahrheit, sondern nur 
die Funktion der Führungssysteme solle analysiert werden. Sehr gut un-
terscheidet er drei Leistungen. Erstens liefern die obersten Führungssys-
teme eine abschließende Weltdeutung, »ein System von Aussagen über 
die Wirklichkeit im ganzen und über die Rolle, die dem Einzelnen oder 

3		  Vgl. Hagemann-White, Legitimation als Anthropologie (1973), 244–247.
4		  Im Folgenden steht die römische Ziffer immer für den entsprechenden Band 

der Gehlen-Gesamtausgabe.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


27

der Gemeinschaft in dieser Wirklichkeit zukommt« (III: 713). Zweitens 
dienen sie der Handlungsformierung, das heißt der Orientierung unserer 
überschießenden Antriebe und der Bildung von Charakteren; ohne obers-
te Führungssysteme sei überhaupt keine soziale Ordnung möglich. Drit-
tens befriedigen sie die »Interessen der Ohnmacht«, denn in ihnen fin-
den wir Antworten auf unsere Sinnfragen und Kompensationen für das 
Negative dieser Welt, für Leid und Tod. Der technische Fortschritt habe 
dies nicht bewirken können, sondern nur die »Einbruchsstellen des Un-
glücks« potenziert (729). Wenn wir aber resigniert oder sogar verzwei-
felt seien, bieten die obersten Führungssysteme metaphysischen Trost. 

Im letzten Kapitel der Erstausgabe untersucht Gehlen, wie sich die-
se drei Aufgaben der obersten Führungssysteme seit der Französischen 
Revolution gewandelt haben: In Europa hätte die christliche Religion 
früher alle drei Funktionen übernommen; jetzt beschränke sie sich auf 
die dritte; sie werde, wie Lübbe es später nannte, zur Kontingenzbewäl-
tigungspraxis. Die ersten beiden Aufgaben könnten Weltanschauungen 
wie der Nationalsozialismus übernehmen, wobei die erste Leistung, eine 
abschließende Weltdeutung, ohne wissenschaftliche Fundierung nicht 
mehr möglich sei. Dann heißt es weiter: »es ist in Deutschland durch 
Tatbeweis gesichert, daß ein immanentes Zuchtbild imstande ist, tragen-
de Grundsätze des Handelns aufzustellen und durchzuführen, eine feste 
Organisation des Wachstums und der Leistung des Volkes aufzustellen 
sowie notwendige, gemeinsame Aufgaben anzuweisen und zu realisieren. 
Dieses Gebiet ist also das der Weltanschauung in dem Sinne, den der Na-
tionalsozialismus dem Wort gegeben hat, und den Rosenberg in dem Be-
griff der Durchsetzung germanischer Charakterwerte zusammenfaßte.« 
(III: 739) Schon für die dritte Auflage 1944 wurde jedoch diese Stelle ge-
strichen, der entsprechende Abschnitt stark gekürzt.

In der vierten Auflage (1950) heißt das letzte Kapitel »Exposition ei-
niger Probleme des Geistes«; dort werden die beiden Selbsteinwände auf 
überzeugende Weise ausgeführt. Der erste Punkt betrifft die institutionel-
le Verankerung der Führungssysteme. An diesem Begriff möchte Gehlen 
prinzipiell festhalten; jedoch wird hier und in späteren Texten deutlich, 
dass es nach seiner Auffassung oberste Führungssysteme in der Gegen-
wart gar nicht mehr geben könne; letztlich seien wir Menschen in der 
Moderne orientierungslos. Vor allem aber betont er, dass Führungssys-
teme sich überhaupt nur etablieren und dauerhaft halten können, wenn 
sie sich in stabilen Institutionen verkörpern. Dass er 1940 die intermedi-
ären Instanzen vernachlässigte und einen direkten Bezug der Führungs-
systeme auf die menschliche Natur konstruierte, hält er nun für einen 
»Kurzschluß« (III: 454). 

Der zweite Punkt der Selbstkritik setzt noch tiefer an: Gehlen bestimmt 
den Menschen in seiner elementaren Anthropologie als handelndes We-
sen. In der Erstausgabe kommt Handeln aber nur als instrumentelles 

EINIGE BESONDERHEITEN DER ERSTAUSGABE VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28

vor, als technische Umgestaltung der Natur zur Kultur durch Arbeit. 
1950 ist Gehlen klar, dass man mehrere Handlungstypen unterschei-
den muss. Neben das zweckrationale Handeln tritt vor allem das ritu-
ell-darstellende Handeln, dem auf der mentalen Ebene ein »ideatives Be-
wußtsein« entspricht (III: 465). Es gebe verschiedene Einstellungen zur 
Objektivität; die Moderne bevorzuge jedoch die instrumentelle bezie-
hungsweise zweckrationale. In Urmensch und Spätkultur, seinem zwei-
ten anthropologischen Hauptwerk, wird Gehlen diese Gedanken 1956 
weiterentwickeln. 

Neben solchen Positionsverschiebungen gibt es weitere inhaltliche 
Korrekturen, die aber nicht dasselbe Gewicht haben. Nur eine sei an 
dieser Stelle erwähnt, nämlich die intensivierte Rezeption des Pragma-
tismus. Bemerkenswerterweise hatte Gehlen bereits 1940 US-amerika-
nischen Philosophen wie John Dewey und William James breiten Raum 
gegeben; beide werden im Hinblick auf handlungs- und erkenntnis-the-
oretische Probleme oft zustimmend zitiert. Nach dem Ende des Zwei-
ten Weltkriegs studiert Gehlen, zusammen mit seinem Freund Helmut 
Schelsky, ein weiteres Hauptwerk des Pragmatismus: George Herbert 
Meads nachgelassene Schrift Mind, Self, and Society (1934). Mehrfach 
referiert er die entscheidende Idee, dass wir uns in unserem sozialen 
Handeln in die Rolle des anderen versetzen können (III: 306ff. u.ö.). 
Eine besondere Relevanz für die menschliche Sozialisation besitze des-
halb das Spiel (game), in dem sich Kinder an gemeinsamen Regeln ori-
entieren (III: 242f.).

Hinzu kommen Ergänzungen, die die inhaltliche Substanz der ersten 
Auflage verstärken, also in dieselbe Richtung weisen wie deren Ausführun-
gen. Hier zu nennen sind vor allem Gedanken, die sich in Gehlens Män-
gelwesen-Konzeption einfügen: Von Konrad Lorenz, der in den 1930er 
Jahren eine tragfähige Instinkt-Theorie ausarbeitete, übernimmt er die 
Auffassung, dass sich der Mensch als biologisches Wesen durch eine In
stinktreduktion auszeichne. Nach Adolf Portmann sind die niederen Tie-
re Nesthocker und die höheren Säugetiere (die dem Menschen eigentlich 
näher stehen) Nestflüchter; der Mensch selbst müsse jedoch als sekundä-
rer Nesthocker eingestuft werden. Schließlich sieht sich Gehlen durch den 
Wiener Zoologen Otto Storch bestätigt, der bei allen Tieren eine Erbmo-
torik, nur beim Menschen eine Erwerbmotorik gefunden hatte. Die Schrif-
ten der genannten Autoren waren erst nach 1940 erschienen oder Gehlen 
bekannt geworden. Ob er die entsprechenden Ansätze immer korrekt re-
zipiert hat, ist fraglich; insbesondere für Konrad Lorenz ist der Mensch 
eigentlich kein Mängelwesen. Dennoch wird man nicht sagen können, 
Gehlen habe hier etwas verfälscht; es sind eher Umdeutungen, die einem 
Philosophen, der empirisches Material aufgreift, erlaubt sein sollten. 

Schließlich gibt es redaktionelle Änderungen. In diese Rubrik gehört, 
dass Gehlen jetzt Autoren jüdischer Herkunft öfter zitiert und positiv 

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


29

kommentiert. Das betrifft Sigmund Freud und Max Scheler sowie vor 
allem Helmuth Plessner, der bis 1944 überhaupt nicht auftauchte. Pless-
ner hatte selbst darauf gedrungen, dass seine Schriften, auch seine Mit-
arbeit an einem Text von Buytendijk, erwähnt werden. Der einzige jüdi-
sche Denker, der 1940 ausführlich referiert wurde, wahrscheinlich weil 
seine Herkunft und sein Geburtsname Silberstein unbekannt waren, ist 
Melchior Palagyi (1859–1924). Auf der anderen Seite werden anstößige 
Stellen entfernt. So beseitigt Gehlen etwa die Bemerkung, dass Vilfredo 
Pareto der Lehrer Mussolinis (III: 646) gewesen sei. Gestrichen werden 
auch die positiven Bezüge auf Alfred Rosenberg. Dass sich dieser selbst 
für diese interessierte, ist übrigens nicht bekannt.5  

Warum Der Mensch nicht nationalsozialistisch ist

Wenn Gehlen selbst die Erstausgabe von Der Mensch auf diese Weise 
entnazifizierte – ist das nicht ein Beleg dafür, dass Krockow mit seiner 
These wenigstens für das Buch von 1940 richtig liegt? Wenn es um die 
heikle Frage geht, wieweit sich jemand dem Nationalsozialismus annä-
herte, sollte man zunächst die Handlungsebene von der Theorieebene 
unterscheiden, das Leben von den publizierten Gedanken.

Gehlens Verhalten in den Jahren 1933 bis 1945 erlaubt es, ihn als 
Nazi zu bezeichnen.6 Am 1. Mai 1933 tritt er, wie viele andere promi-
nente Zeitgenossen, der NSDAP bei, betätigt sich dann in Parteigliede-
rungen und macht Karriere in diesem System, was einem Nicht-Nazi 
nicht so leicht möglich gewesen wäre. Zu Beginn des Dritten Reiches 
ist Gehlen so begeistert, dass er eine Philosophie des Nationalsozialis-
mus entwickeln will. Dasselbe Vorhaben verfolgen auch andere Denker: 
Hugo Dingler, Martin Heidegger, Erich Rothacker und Carl Schmitt. 
Viele wollen damals »den Führer führen«. Allen bleibt aber die offizi-
elle Anerkennung versagt. Als Gehlen dies merkt, vor allem nach hefti-
ger Kritik etablierter Nazi-Philosophen wie Ernst Krieck (vgl. II: 358–
361), lässt sein Engagement nach und er vollzieht 1935 seinen eigenen 
Paradigmenwechsel hin zur Anthropologie. An seinem grundsätzlichen 
Konsens mit der neuen Ordnung ändert sich aber nichts. Besonders be-
merkenswert ist der umfangreiche Bericht, den der NS-Sicherheitsdienst 
1941/42 über alle deutschen Philosophieprofessoren anfertigte.7 Wie üb-
rigens auch Schelsky wird Gehlen als einer der wenigen überzeugten 

5		  Piper, Alfred Rosenberg (2005).
6		  Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 27–42; Thies, Arnold Gehlen 

zur Einführung (³2017), 11–19.
7		  Tilitzki, Die deutsche Universitätsphilosophie in der Weimarer Republik 

und im Dritten Reich (2002), 15ff., 852f.

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


30

Nationalsozialisten geführt, während viele andere als »politisch Positi-
ve«, »Indifferente«, »Liberale« und »Konfessionell Gebundene« gelten. 
Bis zum Ende des Krieges hält Gehlen offenbar dem nationalsozialisti-
schen Staat die Treue. Diese Streiflichter ergeben gewiss noch kein Ge-
samtbild. Wie insgesamt Gehlens Leben und Wirken von 1933 bis 1945 
– und auch vorher und nachher – einzuschätzen ist, bedürfte der histo-
rischen Forschung. Mir ist nicht bekannt, dass er in dieser Zeit irgend-
jemandem direkten Schaden zufügte, ebenso wenig aber, dass er gefähr-
deten Menschen geholfen hätte.

Wie steht es jedoch um Gehlens Philosophie, insbesondere um die 
Schrift Der Mensch, die 1940 in einem angesehenen nationalsozialisti-
schen Verlag erschien und viele Besprechungen erhielt? Handelt es sich 
wirklich, wie Krockow behauptet, um eine »faschistische Theorie«? Ob 
eine übergreifende Faschismus- oder Totalitarismus-Theorie tragfähig 
ist, soll hier nicht entschieden werden; deshalb spreche ich im Folgen-
den, wie die Nazis selbst, von »nationalsozialistischer Weltanschauung«. 
Über die Frage, was darunter zu verstehen sei, ist inzwischen eine Un-
menge von Literatur erschienen; zudem sind ganz unterschiedliche Per-
spektiven auf dieses Thema möglich, nämlich historisch, soziologisch, 
politikwissenschaftlich und philosophisch.8 Über die im Folgenden her-
auspräparierten konstitutiven Elemente des nationalsozialistischen Den-
kens, die sich weitgehend schon in Hitlers Mein Kampf finden, scheint 
man sich weitgehend einig zu sein.

Als erstes zu nennen ist selbstverständlich der Antisemitismus. Dahin-
ter steht, philosophisch gesprochen, ein normativer Holismus. Träger 
von moralischen Eigenschaften sind für den Nationalsozialismus nicht 
individuelle menschliche Personen (wie es uns heute selbstverständlich 
zu sein scheint), sondern Kollektive. Diese werden nicht über Sprache, 
Traditionen oder Werte definiert, sondern über vermeintliche gemeinsa-
me Wurzeln in »Blut und Boden«. Unklar ist, ob es sich dabei um Völ-
ker oder um Rassen handelt. In mancherlei Hinsicht kann Hitler dabei 
an Houston Stewart Chamberlain anknüpfen, der die europäische Ge-
schichte als Kampf ungleichwertiger Rassen interpretiert hatte.9 Hitler 
benutzte zudem das zweifelhafte Konstrukt ›Arier‹: Ursprünglich wurde 
damit eine Sprachfamilie bezeichnet, jetzt dient es zur Abgrenzung einer 
Herkunftsgemeinschaft. In der Praxis lassen sich solche Trennlinien je-
doch kaum ziehen. Schließlich wird ignoriert, dass die Angehörigen eines 

8		  Wegweisend: Jäckel, Hitlers Weltanschauung (1969/³1986); außerdem aus 
unterschiedlichen Perspektiven: Breuer, Die radikale Rechte in Deutschland 
1871–1945 (2010), 266–286; Zehnpfennig, Hitlers Mein Kampf (³2006), 
dies., Adolf Hitler, Mein Kampf (2011); Wolters, Philosophie im National-
sozialismus (2009), 65f.; Bialas, Moralische Ordnungen des Nationalsozia-
lismus (2015).

9		  Vgl. Bermbach, Houston Stewart Chamberlain (2015), 553ff.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


31

Kollektivs sich untereinander stärker unterscheiden als zwei Kollektive 
voneinander in ihren Durchschnittseigenschaften. 

Gegenüber dem Nationalismus des 19. Jahrhunderts und selbst einem 
gemäßigten völkischen Denken aus dem ersten Drittel des 20. Jahrhun-
derts sind die Nationalsozialisten fest davon überzeugt, dass nicht alle 
Kollektive den gleichen Wert besitzen, sondern vielmehr eine eindeutige 
dreistufige Hierarchie existiere. Hitler unterscheidet zwischen Kulturbe-
gründern, Kulturbewahrern und Kulturzerstörern.10 Als alleiniger Kul-
turschöpfer gilt die arische Rasse beziehungsweise das deutsche Volk. 
Deren Führungsrolle zeige sich in allen wichtigen Gebieten menschli-
chen Schaffens, im Politisch-Militärischen, im Technischen, in den Wis-
senschaften, in der Kunst, im Sport und so weiter. Es gebe auch nur ein 
kulturzerstörerisches Kollektiv, nämlich die Juden. Aus eigener Kraft sei-
en die entwurzelten und international orientierten Juden zu nichts fähig; 
das Denken jüdischer Philosophen wird immer wieder als abstrakt, for-
mal, zerstückelnd und so weiter charakterisiert. Für die Nazis zeigt sich 
der jüdische »Ungeist« in zwei universalistischen Ideologien, zum einen 
im Marxismus beziehungsweise Bolschewismus, zum anderen im Libe-
ralismus, den sich die plutokratischen Demokratien des Westens auf ihre 
Fahnen geschrieben haben.11 

Das zweite Merkmal der nationalsozialistischen Weltanschauung ist 
die Auffassung, dass diese völkisch-rassischen Kollektive miteinander in 
einem immerwährenden Kampf stehen. Denkbar wäre ja auch ein Ne-
ben- oder sogar ein Miteinander. Dies sei aber aus zwei Gründen nicht 
möglich: wegen der gegenseitigen »Artfremdheit« der Rassen und wegen 
der Knappheit an Ressourcen, vor allem an Lebensraum. Deshalb seien 
Zusammenarbeit und Friedenszeiten nur Erholungspausen für die nächs-
te Phase des blutigen Kampfes auf Leben und Tod. Wer sich im Krieg 
durchsetze, sei im Recht; im ewigen Daseinskampf herrsche gleichsam 
ein permanenter Ausnahmezustand mit Notwehrrechten. Diese Auffas-
sung kann man (mit einem Ausdruck von Vittorio Hösle) als »Machtpo-
sitivismus« bezeichnen: Nur Macht wird als normatives Prinzip akzep-
tiert; alle anderen Kriterien des Guten seien partikular, funktional oder 
bloßer Schein. Ein solcher Machtpositivismus kann sich zu einer qua-
si-religiösen Verehrung von brutaler Gewalt steigern. 

Die These, dass Kollektive immer in einem heftigen Kampf stehen, 
wird in zwei Fassungen vertreten: Hitler beruft sich auf »die eiserne 
Logik der Natur«12, etwa den von den Sozialdarwinisten postulierten 
Kampf ums Dasein, der übrigens ein grobes Missverständnis der eigentli-
chen Einsichten Darwins darstellt. Bei Darwin, um es pointiert zu sagen, 

10		 Vgl. Hitler, Mein Kampf (1925/27), Bd. I, 11. Kap.: Volk und Rasse.
11		 Vgl. Baeumler, Weltdemokratie und Nationalsozialismus (1942).
12		 Hitler, Mein Kampf (1925/27), 747 (aus Bd. I, Kap. 11).

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


32

konkurrieren gar nicht Arten miteinander, schon gar nicht Rassen, son-
dern individuelle Organismen; außerdem geht es nicht um Sieg, son-
dern um Anpassung. Eine andere ideologische Quelle ist, etwa bei Alfred 
Baeumler, die von Nietzsche begründete Lebensphilosophie. Es sei zwar 
nicht schön, dass immer so viel Blut fließen müsse; da es jedoch nicht zu 
verhindern sei, müsse man den Tatsachen mutig ins Auge blicken; gerade 
dadurch bilde sich eine neue Elite. Ein solcher »heroischer Realismus« 
ist in der Zwischenkriegszeit von vielen Autoren vertreten worden, un-
ter anderem von Oswald Spengler und Ernst Jünger. Die Erfahrungen 
des Ersten Weltkriegs haben solche Ansichten sicher befördert. In beiden 
Begründungen wird verkannt, dass es in Natur und Geschichte auch Ge-
genseitigkeit und Wohlwollen, Zusammenarbeit und Frieden gibt. Zu-
dem darf man nicht (wie es Hitler ausdrücklich tut) von einem Sein (den 
ehernen Naturgesetzen) auf ein Sollen schließen. 

Das dritte konstitutive Moment ist nicht außen-, sondern innenpoli-
tisch gemeint. Zum Zwecke des Kampfes, dem sich alles unterzuordnen 
hat, ist die totalitäre Vergemeinschaftung eines Volkes notwendig. Der 
Staat ist in diesem Zusammenhang nur Mittel zum Zweck; er muss den 
völkisch-rassischen Zielen dienen.13  Wichtiger sei die Partei. Eine beson-
dere Rolle spielt das Führerprinzip; Adolf Hitler, so hieß es, sei durch 
Leben und Tat das geliebte Vorbild für alle Deutschen. Die Individuen 
müssten ihre Rechte zugunsten der »Verbreitung ihres Blutes« zurück-
zustellen. Freie Partnerwahl ist nicht mehr möglich und bestehende Part-
nerschaften sind zu lösen, wenn sie gegen »Rassengesetze« verstoßen; 
die Erhöhung der Geburtenrate tritt so stark in den Vordergrund, dass 
sogar die Überwindung der monogamen Ehe erwogen wird. Statt ihrer 
Familie sollten sich deren Angehörige dem Volk beziehungsweise dem 
Führer verpflichtet fühlen. 

Finden sich diese drei ideologischen Konzepte auch in Der Mensch 
von 1940? Es ist ganz eindeutig, dass Gehlen die erste und entscheiden-
de Basisüberzeugung nicht teilt. In seinen Schriften findet sich, soweit 
ich sehe, kein aktiver Antisemitismus; nicht einmal verdeckte anti-jü-
dische Stereotypen sind mir aufgefallen. Er selbst verweist darauf in ei-
nem Brief an Karl Löwith vom 19.3.1958 (III: 876f.) Vorwerfen kann 
man ihm aber, dass er 1940 in der Erstausgabe seines Hauptwerks viele 
wichtige jüdische Denker nicht oder kaum erwähnt (passiver Antisemi-
tismus). Das gilt vor allem für Freud, Marx und Scheler, mit deren Wer-
ken er sich in den 1930er Jahren nachweislich intensiv beschäftigte. 

Darüber hinaus ist eine Anthropologie gleichsam per definitionem jeder 
Rassenlehre vorgeordnet. Das stellt Gehlen gleich zu Beginn ausdrück-
lich fest (III: 6, für die Erstausgabe III: 487). Man kann sogar sagen: Je 
mehr Anthropologie, desto weniger Rassismus. Äußerliche Unterschiede 

13		 Hitler, Mein Kampf (1925/27), Bd. II, 2. Kap.: Der Staat.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


33

zwischen Menschen, vor allem in Bezug auf die Hautfarbe, werden kor-
rekt auf Klimaanpassungen zurückgeführt (III: 88, 528). An einer Stel-
le referiert Gehlen allerdings rassistische Äußerungen seines Gewährs-
mannes Louis Bolk; diese laufen aber erstaunlicherweise darauf hinaus, 
dass »die mongolische Rasse« besser abschneidet als die weiße (III: 126). 
Darüber hinaus gibt es in der Erstausgabe noch das Kapitel 54 über die 
»Erblichkeit der Wesensart«; dieses bezieht sich aber auf individuelle An-
lagen, die (wie wir heute sagen könnten) genetisch vorprogrammiert sind. 
Nur am Rande erläutert Gehlen kollektive Charakterzüge, etwa die Un-
terschiede germanischer (nordischer), ostischer und morgenländischer 
Tapferkeit (III: 705f.); die Darstellung ist weitgehend deskriptiv; insbe-
sondere wird auf diskriminierende Äußerungen gegenüber Juden völlig 
verzichtet, obwohl sich diese bei seinen Gewährsleuten Ludwig Ferdinand 
Clauß und Gerhard Pfahler sehr wohl finden lassen. Ausführlich woll-
te sich Gehlen 1933/34 im Rahmen der geplanten »Philosophie des Na-
tionalsozialismus« mit Rassentheorien beschäftigen. Deren biologische 
Grundlegung lehnt er jedoch ab. ›Rasse‹ sei eher ein kraftvoller Mythos 
mit sozial-integrativer und handlungsleitender Funktion (III: 790–795). 

Auch die zweite Basisüberzeugung spielt bei Gehlen bestenfalls eine 
Nebenrolle. In seinen politischen und geschichtsphilosophischen Äuße-
rungen findet sich kein Bellizismus; die Lebensphilosophie ist ihm oh-
nehin suspekt. Er distanziert sich sogar ausdrücklich von der sozialdar-
winistischen Grundannahme, alles Leben sei »Kampf ums Dasein« (III: 
128 u. 141) – übrigens mit schlechten Argumenten. Nicht Dynamik, son-
dern Stabilität wird von Gehlen propagiert. Elemente eines heroischen 
Realismus finden sich sehr wohl in Gehlens Denken, meistens jedoch 
nicht auf Kollektivsubjekte bezogen. Eine Ausnahme ist folgende Text-
stelle: »Die Aufgabe des Menschen besteht in erster Linie darin, über-
haupt am Leben zu bleiben – es wird dies darin deutlich, daß wir z.B. 
für eine menschliche Gemeinschaft, ein Volk, gar keine andere Aufgabe 
als die setzen können, sich im Dasein zu erhalten. Ein Blick auf die Ge-
schichte genügt, um zu zeigen, wie schwierig eine solche Leistung ist – 
wo sind die Carthager oder die Burgunder, einst mächtige Völker?« (III: 
66) Ansonsten wird Selbsterhaltung eher als individueller Handlungs-
imperativ ausgegeben.

Schließlich ist in Der Mensch auch keine Rechtfertigung einer totali-
tären Vergemeinschaftung unter einem Führer zu finden. Die oben dar-
gestellten letzten Kapitel handelten von obersten Führungssystemen in 
Form von Ideensystemen, nicht von charismatischer Herrschaft. Tat-
sächlich befürwortet Gehlen starke Institutionen, 1933 bis 1935 un-
ter Berufung auf Argumente von Fichte und dann nach 1945 mit an-
thropologischen Begründungen. Der Staat sollte, so Gehlen, sehr wohl 
als Selbstzweck angesehen werden, ebenso andere zentrale Institutionen 
wie die Familie. 

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


34

Der Opportunismus Gehlens wird daran deutlich, dass er genau die 
beiden ersten Merkmale, Rasse und Kampf, in einem Aufsatz von 1941 
in den Vordergrund rückt. Dieser Text mit dem Titel »Anlage, Verer-
bung und Erziehung« erschien in Baeumlers Internationaler Zeitschrift 
für Erziehung. Gehlen referiert Krieck und Baeumler (III: 858), betont 
die Determination durch Vererbung und legt ein Bekenntnis zur Rassen
ideologie ab. Der Aufsatz endet – linientreu nationalsozialistisch – mit 
den Sätzen: »unsere Weltanschauung […] enthält zwei Sätze über das 
Leben überhaupt: Daß Leben Kampf ist, und daß menschliches Leben 
unter dem Gesetz der Rasse steht« (III: 865). Gehlen wollte sich damit 
wohl bei den Machthabern beziehungsweise deren Vertretern im Wis-
senschaftsbereich anbiedern.

Aber wie dem auch sei, andere bekannte Namen stehen dem National-
sozialismus gewiss sehr viel näher als Gehlen. Ein besonders drastischer 
Fall ist Carl Schmitt. Man denke an die Dramatisierung des Freund-
Feind-Denkens, an die damit verbundene Legitimierung von Kriegen, 
an Schmitts berüchtigten Text »Der Führer schützt das Recht« vom 
1.8.1934, seine Rede »Die deutsche Rechtswissenschaft im Kampf ge-
gen den jüdischen Geist« auf einer von ihm organisierten Tagung im 
Oktober 1936 und die mythopolitische Verklärung des »Dritten Rei-
ches« als kat’echon bis in die letzte Kriegszeit.14 Auch der Briefwech-
sel zwischen Schmitt und Gehlen belegt deren Meinungsverschiedenhei-
ten.15 Sogar Erich Rothackers Denken ist stärker nationalsozialistisch 
überformt. Der beste Beleg ist seine Rassentheorie, die sich an der phä-
nomenologischen Kollektivpsychologie von Ludwig Ferdinand Clauß 
orientiert; zwar nicht durch die Gene, aber durch ihre Kultur seien die 
Angehörigen einer Rasse an einen gemeinsamen Stil gebunden, der ihr 
ganzes Leben prägt und prägen sollte.16 Wer abweicht, sei stillos. 

Nach 1945 hat sich Gehlen selten öffentlich zum Nationalsozialis-
mus und gar zu seinem Verhalten während der Nazi-Zeit geäußert. 
Auch seine letzten Äußerungen in der Schrift Moral und Hypermoral 
sind zwiespältig: »[D]ie Moral duldet kein Vakuum, so fühlen wir uns 
mitschuldig an dem, was an Untaten geschah und was kein menschlicher 
Verstand aufrechnet, statt bloß haftbar; wir haben die Verpflichtung, 
für den Untergang des Reiches und für die Greuel einzustehen, die die-
ser mit sich brachte.«17  Also zweierlei Schuld, für die Kriegsniederlage 
und für die deutschen Verbrechen! Am Ende dieses Buches steht die Fra-
ge, was eigentlich das Böse sei. In diesem Zusammenhang schreibt Geh-
len: »Das, was man den Deutschen nicht verzeiht, ist die mechanische 

14		 Vgl. Mehring, Carl Schmitt (2009), 206ff., 352f., 373ff., 430ff. u.a.
15		 Mehring, Enttäuschende Entwicklung? (2007).
16		 Böhnigk, Kulturanthropologie als Rassenlehre (2002).
17		 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 142.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


35

Massentötung von Wehrlosen im letzten Kriege, aber tiefer gesehen ist 
das wohl auch ein geistiger Mordversuch gewesen, etwas wie eine kol-
lektive Entwürdigung.« Es gebe so etwas wie »geistigen Völkermord«, 
der darin bestehe, »ein Volk gewaltsam von seiner Geschichte abzu-
trennen oder zu entehren«.18 Dies praktizieren, so suggeriert Gehlen, 
die US-Amerikaner in der Nachkriegszeit an den Deutschen. Heidegger 
und Schmitt haben sich jedoch noch sehr viel weniger einsichtig gezeigt.

Wenn sich also Gehlens Philosophie nicht als nationalsozialistisch 
charakterisieren lässt – welches Etikett bietet sich denn stattdessen an? 
Mein Vorschlag lautet: moderner Konservatismus. Ohne hier ausführ-
lich auf Geschichte und Struktur des konservativen Denkens eingehen 
zu können, nenne ich mehrere zentrale Elemente von Gehlens Denken, 
die diesem entsprechen.

Als erstes zu erwähnen ist die pessimistische Anthropologie. Wir Men-
schen sind für Gehlen »Mängelwesen«, von der Naturgeschichte unzu-
reichend ausgestattet, ständig gefährdet und verführbar. Im Spätwerk 
radikalisiert Gehlen diese Auffassung, weil er dann den Menschen nicht 
mehr nur für unvollkommen und schwach, sondern sogar für gewalt-
tätig und böse hält. Er bezieht sich dabei auf Erkenntnisse der Paläo-
anthropologie und die sowohl bei Freud wie bei Lorenz zu findende 
These eines tiefverankerten Aggressionstriebes – übrigens Auffassungen, 
die heute als überholt gelten. Explizit wendet sich Gehlen damit ge-
gen die Linken, die unrealistischerweise die guten Seiten des Menschen 
hervorheben würden (entweder romantisch-gefühlsorientiert oder ide-
alistisch-vernunftorientiert). Auch mit dem liberalen Menschenbild des 
homo oeconomicus, also dem rationalen Egoismus des nutzenmaximie-
renden Individuums, wäre er nicht einverstanden.

Zweitens bräuchten wir zur Abwehr eines drohenden Chaos vor allem 
eines: eine stabile Ordnung. Als Schutz vor allen Risiken und Konflikten 
hätten wir nichts Besseres als die in einer langen Geschichte bewährten 
sozialen Institutionen: Recht und Staat, Ehe und Familie, auch Militär 
und Kirche. Deshalb seien diese Einrichtungen vor Kritik in Schutz zu 
nehmen; jeder Einwand, ja bereits Ironie und Desinteresse gleichen ei-
nem Zerstörungsversuch. Radikal abzulehnen ist deshalb der Anarchis-
mus, der ganz ohne Institutionen auskommen möchte; falsch sei aber 
auch die liberal-demokratische Auffassung, dass man diese reflexiv und 
kooperativ weiterentwickeln könne. 

Drittens ist Gehlens Denken nicht rückwärtsgewandt (reaktionär) 
oder allein auf die Bewahrung des Bestehenden bedacht (das wäre tra-
ditionalistisch), sondern durchaus offen gegenüber den Errungenschaf-
ten der Neuzeit, vor allem gegenüber Wissenschaft, Technik und Indus-
triekapitalismus. Man dürfe diese zivilisatorischen Elemente, die sich zu 

18		 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 185.

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


36

einer globalen Superstruktur zusammengeschlossen hätten, zwar nicht 
überschätzen, aber sie auch nicht ablehnen.

Viertens findet sich bei Gehlen eine »preußische Ethik«: Freiheit wird 
begriffen als Pflichterfüllung durch Dienst in den Institutionen, ja in völ-
liger Aufopferung für diese. Kriegerische Tugenden und disziplinierte Ar-
beit sollten das Leben prägen, bis hin zur Askese. Treue und Wahrhaftig-
keit sind wichtige Werte. Die tief verankerte Ungleichheit der Menschen 
dürfe nicht ignoriert werden; nur eine Elite kann sich der Vermassung 
entziehen.19 

Einen solchen modernen Konservatismus hat Gehlen, mit leichten 
Veränderungen, seit den 1930er Jahren vertreten. Wie wir aber wis-
sen, sind leider die meisten Konservativen, wie auch viele Vertreter der 
anderen politischen Strömungen, 1933 mit fliegenden Fahnen zu den 
Nationalsozialisten übergelaufen; zeitweise meinten sie mit diesen ge-
meinsame Interessen zu haben. In den 1950er stand Gehlens moder-
ner Konservatismus offensichtlich in Affinität zum Zeitgeist, danach 
in Opposition. Heute befände sich Gehlen mit vielen seiner Auffassun-
gen am rechten Rand des politischen Spektrums; gerade rechts-konser-
vative Autoren haben Gehlen noch in den letzten Jahren für ihre Sache 
in Anspruch genommen.20 – Aber Gehlen war kein Politiker und auch 
kein politischer Ideologe, sondern ein rücksichtsloser Analytiker mit ei-
nem »preußischen Kälteblick«, der nicht nur jedes linksliberale, son-
dern auch jedes rechtskonservative Politikprojekt an der Wirklichkeit 
scheitern lässt.21 

Gehlen im Umfeld der deutschen Philosophie 1940 

Wenn man die deutsche akademische Philosophie um 1940 betrachtet, 
so gab es keineswegs nur noch nationalsozialistische Lehrstuhlinhaber.  
22Vielmehr sticht hervor, wie grau, provinziell und niveaulos die philoso-
phische Arbeit in Deutschland (und Österreich) geworden ist. Das steht 
in einem scharfen Gegensatz zur Situation um 1930, also nur zehn Jah-
re vorher: eine blühende geistige Landschaft mit unterschiedlichsten phi-
losophischen Positionen, einige schon mit ehrwürdiger Geschichte, an-
dere gerade im Entstehen. Wenn wir uns auf die Zahl 10 beschränken, 
die überall vorhandenen internen Differenzen und die vielen Außenseiter 

19		 Thies, Die Krise des Individuums (1997), 247ff., 257ff.
20		 Rohrmoser, Konservatives Denken im Kontext der Moderne (2006), 279–

325; Weißmann, Arnold Gehlen (2000a); Weißmann, Mängelwesen und 
Prometheus (2000b); dazu kritisch Leick, Das Reich der Lüge (2016).

21		 Vgl. Duve, Basiliskenblick (1976).
22		 Unentbehrliches Hilfsmittel: Tilitzki, Die deutsche Universitätsphilosophie 

(2002).

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


37

ignorieren, dann kann man für die Endphase der Weimarer Republik in 
alphabetischer Reihenfolge auflisten: 

• 	 die Dilthey-Schule, die in enger Verbindung zur Pädagogik und den 
Geisteswissenschaften steht; zu ihr gehören (wiederum nach dem Al-
phabet) Josef König, Theodor Litt, Georg Misch, Erich Rothacker, 
Eduard Spranger und andere;

• 	 die Existenzphilosophie, deren berühmteste Vertreter Martin Hei-
degger und Karl Jaspers seit 1922 eine »Kampfgemeinschaft« bilden 
wollten und 1927 (Sein und Zeit) beziehungsweise 1932 (Philoso-
phie) ihre Hauptwerke vorlegten;

• 	 die Frankfurter Schule um das Institut für Sozialforschung, dessen Di-
rektor 1930 Max Horkheimer geworden war; in undogmatischer Ori-
entierung an Marx entwickelte man dort eine interdisziplinäre kriti-
sche Gesellschaftstheorie; 

• 	 die Hamburger Schule um die Kulturwissenschaftliche Bibliothek von 
Aby Warburg, philosophisch getragen von Ernst Cassirer, der eine 
drei-bändige Philosophie der symbolischen Formen (1923–1929) pu-
bliziert hatte; 

• 	 die Kantianer, die aus der Marburger oder der Südwestdeutschen 
Schule kamen und sich größtenteils in der Kant-Gesellschaft zusam-
mengeschlossen hatten (Jonas Cohn, Julius Ebbinghaus, Richard Hö-
nigswald, Arthur Liebert, Heinrich Rickert und viele andere); 

• 	 die katholischen Denker unterschiedlicher Ausrichtung (Dietrich von 
Hildebrand, Fritz-Joachim von Rintelen, Theodor Steinbüchel, Peter 
Wust und viele andere); 

• 	 die Neue Ontologie von Nicolai Hartmann; eine verwandte Position 
entwickelte Günther Jacoby in Greifswald; 

• 	 die Phänomenologie mit ihrem Gründer Edmund Husserl und seinen 
zahlreichen Schülern (Moritz Geiger, Alexander Pfänder, Edith Stein 
und viele andere); 

• 	 die Philosophische Anthropologie, hervorgetreten 1928 durch die 
wichtigen Schriften von Helmuth Plessner (Die Stufen des Organi-
schen und der Mensch) und Max Scheler (Die Stellung des Menschen 
im Kosmos); 

• 	 der Wiener Kreis mit seinem Logischen Empirismus; zu den wichtigs-
ten Mitgliedern gehörten Rudolf Carnap, Moritz Schlick, Otto Neu-
rath und andere; gute Kontakte bestanden zu anderen Österreichern 
wie Karl Popper und Ludwig Wittgenstein sowie zu der entsprechen-
den Berliner Gruppe um Hans Reichenbach.

Wie erging es diesen zehn Schulen nach 1933? Um diese Frage zu be-
antworten, kann man sich auf zwei interessante Selbstdarstellungen 
stützen, nämlich das traditionsreiche Philosophische Wörterbuch (Hg. 

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


38

Schingnitz/Schondorff) und Gerhard Lehmanns umfangreiche Schrift 
Die deutsche Philosophie der Gegenwart, beide 1943 erschienen. Klar 
ist jedenfalls: Keine der philosophischen Strömungen kam ungeschoren 
davon. Ganz aus Deutschland (beziehungsweise 1938 aus Österreich) 
vertrieben wurden die Frankfurter Schule, die Hamburger Schule und 
der Wiener Kreis. Weitere Ansätze wurden marginalisiert: Die Phänome-
nologie galt als typisch jüdisch und wurde deshalb fast vollständig ver-
drängt. Das katholische Denken wurde sogar als »der weltanschaulich 
gefährlichste Gegner des Nationalsozialismus« angesehen23 und konnte 
sich nur in Nischen halten. Besonders interessant ist das Schicksal des 
Kantianismus: Einerseits galt Kant als großer deutscher Philosoph, des-
halb war er weiterhin Gegenstand vieler akademischer Schriften und 
Lehrveranstaltungen. Andererseits passte den Nazis natürlich Kants auf-
klärerische und kosmopolitisch-universalistische Ausrichtung nicht, zu-
mal viele der besten Neukantianer Juden waren; oft wurde ausdrück-
lich eine Linie von Maimon über Cohen zu Liebert gezogen. Im Ergebnis 
spielte der Kantianismus in der Nazi-Zeit keine Rolle mehr. Auch Gehlen 
zitiert Kant zwar oft, aber ohne systematische Relevanz; er sieht in ihm 
primär ein Vorbild für seine preußische Ethik (II: 397–406). Die Exis-
tenzphilosophie wurde wegen ihres individualistischen und pessimisti-
schen Tons von den Nazis ebenfalls bekämpft: Jaspers stand früh in Di-
stanz zum Regime; 1937/38 erhielt er Lehr- und Publikationsverbot. Ein 
oft diskutierter Fall ist Heidegger, der sich bekanntlich 1933 energisch 
für das neue Regime engagiert hatte, sich aber bald enttäuscht zurück-
zog; zwischen 1935 und 1945 veröffentlichte er nur wenig, vor allem 
kleinere Schriften über Hölderlin; seine kürzlich publizierten Schwarzen 
Hefte sind aber voller antisemitischer Bemerkungen. 

Wie steht es um die Philosophische Anthropologie? Aus heutiger Sicht 
scheint es so, als gäbe es eine Denk-Schule, die seit 1928 oder sogar schon 
seit den ersten anthropologischen Publikationen Schelers 1913 existierte 
und sich bis in die 1960er Jahre kontinuierlich weiterentwickelte.24 Ein Be-
wusstsein der Schulzugehörigkeit existierte aber lange Zeit nicht und ent-
stand wohl erst nach dem Zweiten Weltkrieg. Als Verbindungsglied zwi-
schen Plessner/Scheler und Gehlen wird indes der Bonner Philosoph Erich 
Rothacker genannt.25 Aus heutiger Sicht mag das stimmen. Aber Roth
acker galt damals eher als ein Kulturphilosoph mit geisteswissenschaftli-
cher Ausrichtung aus der Dilthey-Schule.26 Gerhard Lehmann kennt über-
haupt keine eigenständige Philosophische Anthropologie; Plessner wird 

23		 Schingnitz/Schondorff, Philosophisches Wörterbuch (1943), 300.
24		 Fischer, Philosophische Anthropologie (2008).
25		 Fischer, Philosophische Anthropologie (2008), 135–152.
26		 Lehmann, Die deutsche Philosophie der Gegenwart (1943), 232f.; Sching-

nitz/Schondorff, Philosophisches Wörterbuch (1943), 498.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


39

von ihm gar nicht erwähnt, Scheler einer phänomenologischen Metaphy-
sik und Gehlen der politischen Philosophie zugeordnet.27 Das Philoso-
phische Wörterbuch erwähnt nur einmal die uns heute vertraute Philoso-
phische Anthropologie, und zwar im Rahmen eines polemischen Artikels 
zur Phänomenologie; dort wird der Biologe Max Hartmann28 zitiert und 
ich gebe buchstabengetreu mit den Herausgeber-Ergänzungen wieder: Die 
Phänomenologie führe »zu einem leeren Generalisieren und Formalisie-
ren, da jede kausalanalytische Theorie ausscheidet, und sie tritt zudem mit 
dem überheblichen Anspruch auf, echte synthetische Theorienbildung zu 
sein. Schelers [NB: Halbjude] ›Stellung des Menschen im Kosmos‹ und die 
›Stufen des Organischen‹ von Hans Pleßner [NB: Jude] mit ihren an mit-
telalterliche Scholastik erinnernden Klassifikationen biologischer Sachver-
halte scheinen mir dafür drastische Beispiele zu sein.«29 

Insgesamt konnten sich nur zwei Strömungen halten: die Dilthey-Schu-
le (obwohl auch Litt und Misch entlassen wurden) und die Neue On-
tologie von Nicolai Hartmann (obwohl auch Jacoby 1937 zwangspen-
sioniert wurde). Beide Ansätze waren eher unpolitisch und in ihren 
Publikationen philosophiehistorisch ausgerichtet. Aus heutiger Sicht gel-
ten beide als typisch deutsch und blieben insgesamt ohne größeres inter-
nationales Echo, im Gegensatz zu den vertriebenen Richtungen. Exem
plarisch ist die Situation an der Friedrich-Wilhelms-Universität in Berlin: 
Dort gab es nämlich drei Lehrstuhlinhaber, Eduard Spranger und Nico-
lai Hartmann sowie Alfred Baeumler. 

Der Letztgenannte steht für die einzige Strömung, die hinzukam, näm-
lich eine neue politische Philosophie, der Lehmann das Schlusskapitel 
seines Buches widmet. Die wichtigsten Nazi-Philosophen waren Baeum-
ler und Krieck; beide wurden, wenn auch in unterschiedlichem Maße, 
durch Rosenberg unterstützt.30 Sie vertraten beide einen anti-christlich 
geprägten, sich seiner weltanschaulichen Partikularität bewussten he-
roischen Realismus auf völkisch-rassischer Grundlage. Andere erstreb-
ten eine metaphysische Ergänzung der politischen Erziehung, am besten 
durch eine neue deutsch-völkische Religiosität. Als wichtige Vertreter 
dieser pseudo-wissenschaftlichen Richtung, die heute allesamt zu Recht 
vergessen sind, gelten H.F.K. Günther, Hans Heyse, Hermann Schwarz 
und Ferdinand Weinhandl. Dass das Philosophische Wörterbuch in die-
sem Zusammenhang auch Mathilde Ludendorff ausführlich als Philo-
sophin präsentiert, zeigt deutlich, wie weit das Niveau inzwischen ge-
sunken war. 

27		 Lehmann, Die deutsche Philosophie der Gegenwart (1943), 307–316 u. 
504–508.

28		 Max Hartmann, Die Welt des Organischen (1931), 46, vgl. ebd. 71.	
29		 Schingnitz/Schondorff, Philosophisches Wörterbuch (1943), 440.
30		 Piper, Alfred Rosenberg (2005), 272, 358–362, 472 u.ö.

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


40

Wenn man sich der erbärmlichen Situation der damaligen deutschen 
Universitätsphilosophie bewusst ist, wird klar, warum Nicolai Hartmann 
1941 in einer prominenten Rezension die Schrift Gehlens so empha-
tisch begrüßte. Dies ist auch deshalb bemerkenswert, weil Hartmann 
und Gehlen philosophisch eigentlich nicht viel gemein hatten; beide hat-
ten vorher kaum miteinander zu tun. Die keineswegs unkritische Re-
zension Hartmanns wurde von Gehlen als Gesprächs- und Koalitions-
angebot aufgefasst. Tatsächlich entwickelte sich jetzt ein guter Kontakt: 
Gehlen veröffentlichte 1942, wie übrigens auch Rothacker, einen Bei-
trag in einem repräsentativen Sammelband, der von Hartmann heraus-
gegeben wurde; in einem 1944 geschriebenen Studienführer stellt Gehlen 
ausführlich Hartmanns Philosophie dar. Beides ging übrigens nicht ohne 
politische Komplikationen (IV: 411; III: 881f.). Auch inhaltlich mach-
te Gehlen einige Zugeständnisse; Hartmanns Gedanken über Kategori-
en und Schichten fanden Eingang in die dritte Auflage von Der Mensch. 
Insgesamt blieb aber Gehlens ablehnende Haltung gegenüber der Neuen 
Ontologie erhalten: Nachdem Hartmann 1950 gestorben war und Geh-
len um einen Beitrag für eine Gedenkschrift gebeten wurde, entwickelte 
er auf schmaler Textgrundlage eine so scharfe Kritik, dass diese nicht in 
die Publikation aufgenommen wurde.31  

Inwiefern sticht Gehlens Buch aus der großen Zahl akademischer Pu
blikationen klar heraus? Dafür lassen sich schon einige äußere Gründe 
anführen. Zunächst einmal wird der Ansatz der Philosophischen Anthro-
pologie, so wie er von Scheler und Plessner 1928 zur Welt gebracht wor-
den war und den Hartmann aus der gemeinsamen Kölner Zeit gut kann-
te, wiederbelebt. Rothacker war wohl auch aus Hartmanns Sicht nur 
begrenzt dazuzählen. Sodann hält Gehlen den Anschluss an die ausländi-
sche Philosophie, wie sich an der Rezeption wichtiger Autoren wie Dewey 
und Pareto zeigt; in beiden Fällen gehörte er zu den ersten deutschspra-
chigen Denkern, die solche wichtige Ansätze überhaupt produktiv auf-
genommen haben.32 Während zu Pareto eine politische Affinität bestand, 
ist dies beim radikaldemokratischen und fortschrittsorientierten US-Prag-
matismus gerade nicht der Fall, was Gehlen aber nicht davon abhielt, 
sich deutlich für dieses Paradigma auszusprechen. 1944 wird sogar schon 
auf Sartres Aufsatz Structure intentionnelle de l’image (1938) hingewie-
sen (III: 660 mit Bezug auf III: 372f.). Schließlich gelingt es Gehlen auf 
vorbildliche Art, etliche empirisch-wissenschaftliche Theorien aus Biolo-
gie, Paläoanthropologie, Psychologie, Ethnologie und Soziologie einzube-
ziehen. Die unseriöse Rassenkunde hingegen wird weitgehend ignoriert. 

31		 Gehlen, Über den Cartesianismus Nicolai Hartmanns (1952); dazu Reh-
berg, Nicolai Hartmann und Arnold Gehlen (2008).

32		 Zu Pareto vgl. Bach, Jenseits des rationalen Handelns (2004), dort zu Geh-
len 126, 139, 147, 154, 245, 255, 291, 327 u.ö.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


41

Vor allem sind aber die inhaltlichen Innovationen Gehlens hervorzu-
heben, die ich hier nur andeuten kann.33 Als erstes ist seine These zu nen-
nen, dass der Mensch ein »Mängelwesen« sei. Zwar hat diese Aussage 
schon eine lange Tradition, aber sie stand fast immer in einem metaphy-
sischen und teleologischen Rahmen: Letztlich würden sich die Schwä-
chen des Menschen doch zum Positiven auswirken. Bei Gehlen wird hin-
gegen das Mängelwesen-Konzept empirisch belegt und konsequent zu 
Ende gedacht. Zwar werden die Defizite unnötig dramatisiert, aber vor 
romantischen und idealistischen Vollkommenheitsillusionen wird man 
sich tatsächlich hüten müssen. 

Zweitens regt Gehlen an, dass Verhältnis von Natur und Kultur auf 
eine neue Weise zu denken. Dass »der Mensch von Natur ein Kulturwe-
sen« sei (III: 88)34, kann heißen, dass wir auf biologischen Fundamen-
ten einen kulturellen Überbau errichten, der es unmöglich macht, sinn-
voll zwischen Natur (Anlage, Gene) und Kultur (Umwelt, Erziehung) zu 
unterscheiden. Wegen der Mängelwesen-These schlägt das Pendel bei 
Gehlen letztlich doch in Richtung eines schwachen Kulturalismus aus. 
Dass aber überhaupt die biologische Seite des Menschen ein solches Ge-
wicht bekommt, erregte damals die Ablehnung vieler klassisch orientier-
ter Philosophen.35  

Drittens wird der Mensch, wie bereits erwähnt, als handelndes Wesen 
bestimmt, was Gehlen in die Nähe des Pragmatismus und des Marxis-
mus bringt. ›Handlung‹, so meint er, ist eine Kategorie, mit der sich die 
ausweglosen Debatten zum Leib-Seele-Dualismus methodisch umgehen 
lassen. Auf der einen Seite lehnt er bewusstseinsphilosophische Ansät-
ze wie Phänomenologie und Neukantianismus ab; das Bewusstsein sei 
vielmehr als Moment des Handlungsprozesses zu konzipieren. Auf der 
anderen Seite grenzt sich Gehlen vom ursprünglichen Behaviorismus ab, 
der nur Verhalten beobachtet und die menschliche Innenseite gänzlich ig-
noriert. Stattdessen hält die philosophische Anthropologie Anschluss an 
die handlungstheoretisch fundierte Soziologie, wie sie etwa Max Weber 
und später Talcott Parsons entwickelten. Wichtig ist eine anthropologi-
sche Handlungstheorie auch für die Ethik; aus diesem Grund hat Geh-
len in Moral und Hypermoral eine kaum beachtete, aber sehr interessan-
te Theorie der moralischen Motivation vorgelegt.36 

Viertens wird durch eine Kategorie wie ›Weltoffenheit‹ betont, dass 
menschliches Leben nicht umweltgebunden, sondern weitgehend frei 
von ökologischen, sozialen und kulturellen Zwängen sei. Die ›Plastizität‹ 

33		 Ausführlich: Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017), 35–103; Delitz, 
Arnold Gehlen (2011).

34		 Auch in Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 9.
35		 Siehe vor allem Litt, Mensch und Welt (²1961), 281–297.
36		 Thies, Moral bei Gehlen (2005), 96ff.

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25 - am 15.01.2026, 21:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

