Gehlens Der Mensch von 1940
Zwischen Nationalsozialismus und
Philosophischer Anthropologie

»Arnold Gehlen [hat] in seinem Werk eine, nein: die faschistische The-
orie entworfen und vollendet, auf dem allerhochsten Reflexionsniveau,
das sie tiberhaupt zu erreichen vermag.« Das schrieb 1990 ein angesehe-
ner und sehr bekannter Publizist.” Sind Gehlens Schriften tatsichlich na-
tionalsozialistisches Gedankengut? Dafiir scheint zu sprechen, dass sein
Hauptwerk, Der Mensch, 1940 in einem nationalsozialistischen Verlag
erschien und einige positive Bemerkungen tiber den Nazi-Chefideologen
Rosenberg enthielt. Dennoch méchte ich Krockows These zuriickweisen,
und zwar sogar fiir die 1940 publizierte Fassung. Die konstitutiven Ele-
mente der NS-Weltanschauung sind dort nicht oder bestenfalls am Ran-
de zu finden.* Zunichst aber wird dargestellt, inwiefern sich spatere Auf-
lagen von der Erstausgabe unterscheiden. Im letzten Abschnitt mochte
ich diese in die philosophische Landschaft ihrer Zeit einordnen, in der
Gehlens Buch einer der wenigen Lichtblicke war.

Einige Besonderheiten der Erstausgabe von 1940

Anhand der hervorragend edierten Gehlen-Gesamtausgabe kann man
die Unterschiede der zahlreichen Auflagen von Der Mensch sehr gut
tiberpriifen. Hier ein Uberblick zur Publikationsgeschichte:

Auflage | Jahr Bemerkungen

1 1940 Erstausgabe (Berlin: Junker und Diinnhaupt)

2 1941 unveranderter Wiederabdruck

3 1944 viele kleine Anderungen

4 1950 Umbau u. viele grofere Anderungen (Verlag jetzt Athendum
Bonn)

5 1955 unveridndert (Entscheidung gegen weitere Revisionen)

6 1958 unverdndert

7 1962 durchgesehen (Ausgabe letzter Hand)

Krockow, Die Deutschen in ibrem Jabrbundert 1890-1990 (1990), 362.
2 Eine gelungene Einordnung Gehlens findet sich in Hosle, Eine kurze Ge-
schichte der deutschen Philosophie (2013), 272-277.

25

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gehlens Der Mensch von 1940
Zwischen Nationalsozialismus und
Philosophischer Anthropologie

»Arnold Gehlen [hat] in seinem Werk eine, nein: die faschistische The-
orie entworfen und vollendet, auf dem allerhochsten Reflexionsniveau,
das sie tiberhaupt zu erreichen vermag.« Das schrieb 1990 ein angesehe-
ner und sehr bekannter Publizist.” Sind Gehlens Schriften tatsichlich na-
tionalsozialistisches Gedankengut? Dafiir scheint zu sprechen, dass sein
Hauptwerk, Der Mensch, 1940 in einem nationalsozialistischen Verlag
erschien und einige positive Bemerkungen tiber den Nazi-Chefideologen
Rosenberg enthielt. Dennoch méchte ich Krockows These zuriickweisen,
und zwar sogar fiir die 1940 publizierte Fassung. Die konstitutiven Ele-
mente der NS-Weltanschauung sind dort nicht oder bestenfalls am Ran-
de zu finden.* Zunichst aber wird dargestellt, inwiefern sich spatere Auf-
lagen von der Erstausgabe unterscheiden. Im letzten Abschnitt mochte
ich diese in die philosophische Landschaft ihrer Zeit einordnen, in der
Gehlens Buch einer der wenigen Lichtblicke war.

Einige Besonderheiten der Erstausgabe von 1940

Anhand der hervorragend edierten Gehlen-Gesamtausgabe kann man
die Unterschiede der zahlreichen Auflagen von Der Mensch sehr gut
tiberpriifen. Hier ein Uberblick zur Publikationsgeschichte:

Auflage | Jahr Bemerkungen

1 1940 Erstausgabe (Berlin: Junker und Diinnhaupt)

2 1941 unveranderter Wiederabdruck

3 1944 viele kleine Anderungen

4 1950 Umbau u. viele grofere Anderungen (Verlag jetzt Athendum
Bonn)

5 1955 unveridndert (Entscheidung gegen weitere Revisionen)

6 1958 unverdndert

7 1962 durchgesehen (Ausgabe letzter Hand)

Krockow, Die Deutschen in ibrem Jabrbundert 1890-1990 (1990), 362.
2 Eine gelungene Einordnung Gehlens findet sich in Hosle, Eine kurze Ge-
schichte der deutschen Philosophie (2013), 272-277.

25

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

8 1966 unverandert
9 1971 unverandert
10 1974 unverdndert
II 1976 unverindert
12 1978 unveriandert
13 1986 unverandert

Englisch | 1988 Man. His Nature and Place in the World (New York: Co-
lumbia University Press), iibersetzt von Clare McMillan und
Karl Pillemer

GA 1993 Bd. 3.1 und 3.2 in der Gesamtausgabe (Klostermann,
Frankfurt/M.)

TB 1997 Taschenbuchausgabe (UTB Quelle & Meyer, Wiesbaden)

14 2004 unveriandert (Verlagsort Aula jetzt Wiebelsheim)

15 2009 unverdndert (Aula und Quelle & Meyer)

16 2014 unverdndert (Aula)

TB 2016 Taschenbuchausgabe (Klostermann, Frankfurt/M.)

Wichtig sind also nur die Modifikationen der 3. und 4. Auflage.’> Wenn
man sich die Inhaltsverzeichnisse anschaut, fallen diese sofort auf. Die
Architektonik mit einer langen Einfuhrung und drei Teilen bleibt zwar er-
halten, aber die 35 Kapitel des zweiten Teils wurden 1950 zu 25 zusam-
mengelegt; vieles wurde gestrafft, einiges umgestellt. Aber nur der dritte
Teil bekam auch einen anderen Titel: Was 1940 noch Antriebsiiberschuss,
Haltungsgefiige und Fiibrungsordnungen hiefs, wurde in der vierten Auf-
lage zu Antriebsgesetze. Charakter. Das Geistproblem. Dahinter stehen
zwei einschneidende Anderungen, mit denen sich Gehlens anthropologi-
sche Position verschiebt. Beide Punkte betreffen die in den letzten Kapi-
teln der Erstausgabe dargestellten » Obersten Fithrungssystemex«.
Fiihrungssysteme sind fur Gehlen Ideenkomplexe, die dem menschli-
chen Leben eine verldssliche und dauerhafte Orientierung geben konnen.
In diesem Zusammenhang finden sich auch die immer wieder erwihn-
ten Beztige auf Alfred Rosenberg: Was er, Gehlen, Fiihrungssystem nen-
ne, heifSe bei Rosenberg » Zuchtbild« (III: 710, vgl. 733 u. 711).4 Explizit
klammert Gehlen Geltungsfragen aus; nicht die Wahrheit, sondern nur
die Funktion der Fithrungssysteme solle analysiert werden. Sehr gut un-
terscheidet er drei Leistungen. Erstens liefern die obersten Fiihrungssys-
teme eine abschlieflende Weltdeutung, »ein System von Aussagen tiber
die Wirklichkeit im ganzen und uber die Rolle, die dem Einzelnen oder

3 Vgl. Hagemann-White, Legitimation als Anthropologie (1973), 244—247.
4 ImFolgenden steht die romische Ziffer immer fiir den entsprechenden Band
der Gehlen-Gesamtausgabe.

26

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINIGE BESONDERHEITEN DER ERSTAUSGABE VON 1940

der Gemeinschaft in dieser Wirklichkeit zukommt« (III: 713). Zweitens
dienen sie der Handlungsformierung, das heifst der Orientierung unserer
tiberschiefsenden Antriebe und der Bildung von Charakteren; ohne obers-
te Fithrungssysteme sei iiberhaupt keine soziale Ordnung moglich. Drit-
tens befriedigen sie die »Interessen der Ohnmacht«, denn in ihnen fin-
den wir Antworten auf unsere Sinnfragen und Kompensationen fir das
Negative dieser Welt, fiir Leid und Tod. Der technische Fortschritt habe
dies nicht bewirken konnen, sondern nur die »Einbruchsstellen des Un-
glicks« potenziert (729). Wenn wir aber resigniert oder sogar verzwei-
felt seien, bieten die obersten Fithrungssysteme metaphysischen Trost.

Im letzten Kapitel der Erstausgabe untersucht Gehlen, wie sich die-
se drei Aufgaben der obersten Fithrungssysteme seit der Franzosischen
Revolution gewandelt haben: In Europa hitte die christliche Religion
frither alle drei Funktionen iibernommen; jetzt beschrinke sie sich auf
die dritte; sie werde, wie Liibbe es spater nannte, zur Kontingenzbewal-
tigungspraxis. Die ersten beiden Aufgaben konnten Weltanschauungen
wie der Nationalsozialismus ubernehmen, wobei die erste Leistung, eine
abschliefende Weltdeutung, ohne wissenschaftliche Fundierung nicht
mehr moglich sei. Dann heifSt es weiter: »es ist in Deutschland durch
Tatbeweis gesichert, dafs ein immanentes Zuchtbild imstande ist, tragen-
de Grundsitze des Handelns aufzustellen und durchzufiihren, eine feste
Organisation des Wachstums und der Leistung des Volkes aufzustellen
sowie notwendige, gemeinsame Aufgaben anzuweisen und zu realisieren.
Dieses Gebiet ist also das der Weltanschauung in dem Sinne, den der Na-
tionalsozialismus dem Wort gegeben hat, und den Rosenberg in dem Be-
griff der Durchsetzung germanischer Charakterwerte zusammenfafSte. «
(II: 739) Schon fur die dritte Auflage 1944 wurde jedoch diese Stelle ge-
strichen, der entsprechende Abschnitt stark gekiirzt.

In der vierten Auflage (1950) heifst das letzte Kapitel »Exposition ei-
niger Probleme des Geistes«; dort werden die beiden Selbsteinwande auf
uberzeugende Weise ausgefiihrt. Der erste Punkt betrifft die institutionel-
le Verankerung der Fihrungssysteme. An diesem Begriff mochte Gehlen
prinzipiell festhalten; jedoch wird hier und in spdteren Texten deutlich,
dass es nach seiner Auffassung oberste Fihrungssysteme in der Gegen-
wart gar nicht mehr geben konne; letztlich seien wir Menschen in der
Moderne orientierungslos. Vor allem aber betont er, dass Fithrungssys-
teme sich tiberhaupt nur etablieren und dauerhaft halten konnen, wenn
sie sich in stabilen Institutionen verkorpern. Dass er 1940 die intermedi-
dren Instanzen vernachlissigte und einen direkten Bezug der Fithrungs-
systeme auf die menschliche Natur konstruierte, hilt er nun fiir einen
»Kurzschluf$« (II: 454).

Der zweite Punkt der Selbstkritik setzt noch tiefer an: Gehlen bestimmt
den Menschen in seiner elementaren Anthropologie als handelndes We-
sen. In der Erstausgabe kommt Handeln aber nur als instrumentelles

27

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

vor, als technische Umgestaltung der Natur zur Kultur durch Arbeit.
1950 ist Gehlen klar, dass man mehrere Handlungstypen unterschei-
den muss. Neben das zweckrationale Handeln tritt vor allem das ritu-
ell-darstellende Handeln, dem auf der mentalen Ebene ein »ideatives Be-
wufStsein« entspricht (IIl: 465). Es gebe verschiedene Einstellungen zur
Objektivitit; die Moderne bevorzuge jedoch die instrumentelle bezie-
hungsweise zweckrationale. In Urmensch und Spdtkultur, seinem zwei-
ten anthropologischen Hauptwerk, wird Gehlen diese Gedanken 1956
weiterentwickeln.

Neben solchen Positionsverschiebungen gibt es weitere inhaltliche
Korrekturen, die aber nicht dasselbe Gewicht haben. Nur eine sei an
dieser Stelle erwdhnt, namlich die intensivierte Rezeption des Pragma-
tismus. Bemerkenswerterweise hatte Gehlen bereits 1940 US-amerika-
nischen Philosophen wie John Dewey und William James breiten Raum
gegeben; beide werden im Hinblick auf handlungs- und erkenntnis-the-
oretische Probleme oft zustimmend zitiert. Nach dem Ende des Zwei-
ten Weltkriegs studiert Gehlen, zusammen mit seinem Freund Helmut
Schelsky, ein weiteres Hauptwerk des Pragmatismus: George Herbert
Meads nachgelassene Schrift Mind, Self, and Society (1934). Mehrfach
referiert er die entscheidende Idee, dass wir uns in unserem sozialen
Handeln in die Rolle des anderen versetzen konnen (III: 306ff. u.o.).
Eine besondere Relevanz fiir die menschliche Sozialisation besitze des-
halb das Spiel (game), in dem sich Kinder an gemeinsamen Regeln ori-
entieren (III: 242f.).

Hinzu kommen Erginzungen, die die inhaltliche Substanz der ersten
Auflage verstirken, also in dieselbe Richtung weisen wie deren Ausfithrun-
gen. Hier zu nennen sind vor allem Gedanken, die sich in Gehlens Min-
gelwesen-Konzeption einfiigen: Von Konrad Lorenz, der in den 1930er
Jahren eine tragfihige Instinkt-Theorie ausarbeitete, ubernimmt er die
Auffassung, dass sich der Mensch als biologisches Wesen durch eine In-
stinktreduktion auszeichne. Nach Adolf Portmann sind die niederen Tie-
re Nesthocker und die hoheren Sadugetiere (die dem Menschen eigentlich
naher stehen) Nestfliichter; der Mensch selbst miisse jedoch als sekunda-
rer Nesthocker eingestuft werden. SchliefSlich sieht sich Gehlen durch den
Wiener Zoologen Otto Storch bestitigt, der bei allen Tieren eine Erbmo-
torik, nur beim Menschen eine Erwerbmotorik gefunden hatte. Die Schrif-
ten der genannten Autoren waren erst nach 1940 erschienen oder Gehlen
bekannt geworden. Ob er die entsprechenden Ansatze immer korrekt re-
zipiert hat, ist fraglich; insbesondere fir Konrad Lorenz ist der Mensch
eigentlich kein Miangelwesen. Dennoch wird man nicht sagen konnen,
Gehlen habe hier etwas verfilscht; es sind eher Umdeutungen, die einem
Philosophen, der empirisches Material aufgreift, erlaubt sein sollten.

Schlielich gibt es redaktionelle Anderungen. In diese Rubrik gehort,
dass Gehlen jetzt Autoren judischer Herkunft ofter zitiert und positiv

28

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

kommentiert. Das betrifft Sigmund Freud und Max Scheler sowie vor
allem Helmuth Plessner, der bis 1944 tiberhaupt nicht auftauchte. Pless-
ner hatte selbst darauf gedrungen, dass seine Schriften, auch seine Mit-
arbeit an einem Text von Buytendijk, erwahnt werden. Der einzige judi-
sche Denker, der 1940 ausfuhrlich referiert wurde, wahrscheinlich weil
seine Herkunft und sein Geburtsname Silberstein unbekannt waren, ist
Melchior Palagyi (1859-1924). Auf der anderen Seite werden anstofSige
Stellen entfernt. So beseitigt Gehlen etwa die Bemerkung, dass Vilfredo
Pareto der Lehrer Mussolinis (III: 646) gewesen sei. Gestrichen werden
auch die positiven Bezlige auf Alfred Rosenberg. Dass sich dieser selbst
fuir diese interessierte, ist ibrigens nicht bekannt.s

Warum Der Mensch nicht nationalsozialistisch ist

Wenn Gehlen selbst die Erstausgabe von Der Mensch auf diese Weise
entnazifizierte — ist das nicht ein Beleg dafur, dass Krockow mit seiner
These wenigstens fiir das Buch von 1940 richtig liegt? Wenn es um die
heikle Frage geht, wieweit sich jemand dem Nationalsozialismus anna-
herte, sollte man zunichst die Handlungsebene von der Theorieebene
unterscheiden, das Leben von den publizierten Gedanken.

Gehlens Verhalten in den Jahren 1933 bis 1945 erlaubt es, ihn als
Nazi zu bezeichnen.® Am 1. Mai 1933 tritt er, wie viele andere promi-
nente Zeitgenossen, der NSDAP bei, betatigt sich dann in Parteigliede-
rungen und macht Karriere in diesem System, was einem Nicht-Nazi
nicht so leicht moglich gewesen wire. Zu Beginn des Dritten Reiches
ist Gehlen so begeistert, dass er eine Philosophie des Nationalsozialis-
mus entwickeln will. Dasselbe Vorhaben verfolgen auch andere Denker:
Hugo Dingler, Martin Heidegger, Erich Rothacker und Carl Schmitt.
Viele wollen damals »den Fiihrer fithren«. Allen bleibt aber die offizi-
elle Anerkennung versagt. Als Gehlen dies merkt, vor allem nach hefti-
ger Kritik etablierter Nazi-Philosophen wie Ernst Krieck (vgl. II: 358—
361), lasst sein Engagement nach und er vollzieht 1935 seinen eigenen
Paradigmenwechsel hin zur Anthropologie. An seinem grundsatzlichen
Konsens mit der neuen Ordnung dndert sich aber nichts. Besonders be-
merkenswert ist der umfangreiche Bericht, den der NS-Sicherheitsdienst
19471/42 Uber alle deutschen Philosophieprofessoren anfertigte.” Wie tib-
rigens auch Schelsky wird Gehlen als einer der wenigen iiberzeugten

5 Piper, Alfred Rosenberg (2005).

6  Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 27—42; Thies, Arnold Geblen
zur Einfithrung (32017), 11-19.

7 Tilitzki, Die deutsche Universititsphilosophie in der Weimarer Republik
und im Dritten Reich (2002), 15ff., 852f.

29

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

Nationalsozialisten gefithrt, wahrend viele andere als »politisch Positi-
ve«, »Indifferente«, »Liberale« und »Konfessionell Gebundene« gelten.
Bis zum Ende des Krieges hilt Gehlen offenbar dem nationalsozialisti-
schen Staat die Treue. Diese Streiflichter ergeben gewiss noch kein Ge-
samtbild. Wie insgesamt Gehlens Leben und Wirken von 1933 bis 1945
—und auch vorher und nachher — einzuschitzen ist, bediirfte der histo-
rischen Forschung. Mir ist nicht bekannt, dass er in dieser Zeit irgend-
jemandem direkten Schaden zufiigte, ebenso wenig aber, dass er gefihr-
deten Menschen geholfen hatte.

Wie steht es jedoch um Gehlens Philosophie, insbesondere um die
Schrift Der Mensch, die 1940 in einem angesehenen nationalsozialisti-
schen Verlag erschien und viele Besprechungen erhielt? Handelt es sich
wirklich, wie Krockow behauptet, um eine »faschistische Theorie«? Ob
eine Ubergreifende Faschismus- oder Totalitarismus-Theorie tragfihig
ist, soll hier nicht entschieden werden; deshalb spreche ich im Folgen-
den, wie die Nazis selbst, von »nationalsozialistischer Weltanschauungx«.
Uber die Frage, was darunter zu verstehen sei, ist inzwischen eine Un-
menge von Literatur erschienen; zudem sind ganz unterschiedliche Per-
spektiven auf dieses Thema moglich, namlich historisch, soziologisch,
politikwissenschaftlich und philosophisch.® Uber die im Folgenden her-
auspraparierten konstitutiven Elemente des nationalsozialistischen Den-
kens, die sich weitgehend schon in Hitlers Mein Kampf finden, scheint
man sich weitgehend einig zu sein.

Als erstes zu nennen ist selbstverstandlich der Antisemitismus. Dahin-
ter steht, philosophisch gesprochen, ein normativer Holismus. Triger
von moralischen Eigenschaften sind fiir den Nationalsozialismus nicht
individuelle menschliche Personen (wie es uns heute selbstverstandlich
zu sein scheint), sondern Kollektive. Diese werden nicht iiber Sprache,
Traditionen oder Werte definiert, sondern tiber vermeintliche gemeinsa-
me Wurzeln in »Blut und Boden«. Unklar ist, ob es sich dabei um Vol-
ker oder um Rassen handelt. In mancherlei Hinsicht kann Hitler dabei
an Houston Stewart Chamberlain ankniipfen, der die europaische Ge-
schichte als Kampf ungleichwertiger Rassen interpretiert hatte.® Hitler
benutzte zudem das zweifelhafte Konstrukt »Arier« Urspriinglich wurde
damit eine Sprachfamilie bezeichnet, jetzt dient es zur Abgrenzung einer
Herkunftsgemeinschaft. In der Praxis lassen sich solche Trennlinien je-
doch kaum ziehen. SchliefSlich wird ignoriert, dass die Angehorigen eines

8  Wegweisend: Jackel, Hitlers Weltanschauung (1969/31986); auflerdem aus
unterschiedlichen Perspektiven: Breuer, Die radikale Rechte in Deutschland
1871-1945 (2010), 266—286; Zehnpfennig, Hitlers Mein Kampf (32006),
dies., Adolf Hitler, Mein Kampf (2011); Wolters, Philosophie im National-
sozialismus (2009), 65f.; Bialas, Moralische Ordnungen des Nationalsozia-
lismus (2015).

9  Vgl. Bermbach, Houston Stewart Chamberlain (2015), 553ff.

30

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

Kollektivs sich untereinander stirker unterscheiden als zwei Kollektive
voneinander in ihren Durchschnittseigenschaften.

Gegeniiber dem Nationalismus des 19. Jahrhunderts und selbst einem
gemaifSigten volkischen Denken aus dem ersten Drittel des 2o0. Jahrhun-
derts sind die Nationalsozialisten fest davon iiberzeugt, dass nicht alle
Kollektive den gleichen Wert besitzen, sondern vielmehr eine eindeutige
dreistufige Hierarchie existiere. Hitler unterscheidet zwischen Kulturbe-
grindern, Kulturbewahrern und Kulturzerstérern.* Als alleiniger Kul-
turschopfer gilt die arische Rasse beziehungsweise das deutsche Volk.
Deren Fithrungsrolle zeige sich in allen wichtigen Gebieten menschli-
chen Schaffens, im Politisch-Militirischen, im Technischen, in den Wis-
senschaften, in der Kunst, im Sport und so weiter. Es gebe auch nur ein
kulturzerstorerisches Kollektiv, nimlich die Juden. Aus eigener Kraft sei-
en die entwurzelten und international orientierten Juden zu nichts fihig;
das Denken judischer Philosophen wird immer wieder als abstrakt, for-
mal, zerstuckelnd und so weiter charakterisiert. Fur die Nazis zeigt sich
der judische »Ungeist« in zwei universalistischen Ideologien, zum einen
im Marxismus beziehungsweise Bolschewismus, zum anderen im Libe-
ralismus, den sich die plutokratischen Demokratien des Westens auf ihre
Fahnen geschrieben haben.™

Das zweite Merkmal der nationalsozialistischen Weltanschauung ist
die Auffassung, dass diese volkisch-rassischen Kollektive miteinander in
einem immerwahrenden Kampf stehen. Denkbar wire ja auch ein Ne-
ben- oder sogar ein Miteinander. Dies sei aber aus zwei Griinden nicht
moglich: wegen der gegenseitigen » Artfremdheit« der Rassen und wegen
der Knappheit an Ressourcen, vor allem an Lebensraum. Deshalb seien
Zusammenarbeit und Friedenszeiten nur Erholungspausen fiir die nachs-
te Phase des blutigen Kampfes auf Leben und Tod. Wer sich im Krieg
durchsetze, sei im Recht; im ewigen Daseinskampf herrsche gleichsam
ein permanenter Ausnahmezustand mit Notwehrrechten. Diese Auffas-
sung kann man (mit einem Ausdruck von Vittorio Hosle) als » Machtpo-
sitivismus« bezeichnen: Nur Macht wird als normatives Prinzip akzep-
tiert; alle anderen Kriterien des Guten seien partikular, funktional oder
blofler Schein. Ein solcher Machtpositivismus kann sich zu einer qua-
si-religiosen Verehrung von brutaler Gewalt steigern.

Die These, dass Kollektive immer in einem heftigen Kampf stehen,
wird in zwei Fassungen vertreten: Hitler beruft sich auf »die eiserne
Logik der Natur«**, etwa den von den Sozialdarwinisten postulierten
Kampf ums Dasein, der tibrigens ein grobes Missverstandnis der eigentli-
chen Einsichten Darwins darstellt. Bei Darwin, um es pointiert zu sagen,

10 Vgl. Hitler, Mein Kampf (1925/27), Bd. I, 11. Kap.: Volk und Rasse.
11 Vgl. Baeumler, Weltdemokratie und Nationalsozialismus (1942).
12 Hitler, Mein Kampf (1925/27), 747 (aus Bd. I, Kap. 11).

31

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

konkurrieren gar nicht Arten miteinander, schon gar nicht Rassen, son-
dern individuelle Organismen; aufSerdem geht es nicht um Sieg, son-
dern um Anpassung. Eine andere ideologische Quelle ist, etwa bei Alfred
Baeumler, die von Nietzsche begriindete Lebensphilosophie. Es sei zwar
nicht schon, dass immer so viel Blut fliefen miisse; da es jedoch nicht zu
verhindern sei, miisse man den Tatsachen mutig ins Auge blicken; gerade
dadurch bilde sich eine neue Elite. Ein solcher »heroischer Realismus«
ist in der Zwischenkriegszeit von vielen Autoren vertreten worden, un-
ter anderem von Oswald Spengler und Ernst Junger. Die Erfahrungen
des Ersten Weltkriegs haben solche Ansichten sicher befordert. In beiden
Begriindungen wird verkannt, dass es in Natur und Geschichte auch Ge-
genseitigkeit und Wohlwollen, Zusammenarbeit und Frieden gibt. Zu-
dem darf man nicht (wie es Hitler ausdrucklich tut) von einem Sein (den
ehernen Naturgesetzen) auf ein Sollen schliefSen.

Das dritte konstitutive Moment ist nicht aufSen-, sondern innenpoli-
tisch gemeint. Zum Zwecke des Kampfes, dem sich alles unterzuordnen
hat, ist die totalitare Vergemeinschaftung eines Volkes notwendig. Der
Staat ist in diesem Zusammenhang nur Mittel zum Zweck; er muss den
volkisch-rassischen Zielen dienen.'> Wichtiger sei die Partei. Eine beson-
dere Rolle spielt das Fuhrerprinzip; Adolf Hitler, so hiefS es, sei durch
Leben und Tat das geliebte Vorbild fiir alle Deutschen. Die Individuen
misssten ihre Rechte zugunsten der » Verbreitung ihres Blutes« zuriick-
zustellen. Freie Partnerwahl ist nicht mehr moglich und bestehende Part-
nerschaften sind zu losen, wenn sie gegen »Rassengesetze« verstofSen;
die Erhohung der Geburtenrate tritt so stark in den Vordergrund, dass
sogar die Uberwindung der monogamen Ehe erwogen wird. Statt ihrer
Familie sollten sich deren Angehorige dem Volk beziehungsweise dem
Fiihrer verpflichtet fithlen.

Finden sich diese drei ideologischen Konzepte auch in Der Mensch
von 1940°? Es ist ganz eindeutig, dass Gehlen die erste und entscheiden-
de Basistiberzeugung nicht teilt. In seinen Schriften findet sich, soweit
ich sehe, kein aktiver Antisemitismus; nicht einmal verdeckte anti-ji-
dische Stereotypen sind mir aufgefallen. Er selbst verweist darauf in ei-
nem Brief an Karl Lowith vom 19.3.1958 (III: 876f.) Vorwerfen kann
man ihm aber, dass er 1940 in der Erstausgabe seines Hauptwerks viele
wichtige judische Denker nicht oder kaum erwihnt (passiver Antisemi-
tismus). Das gilt vor allem fiir Freud, Marx und Scheler, mit deren Wer-
ken er sich in den 1930er Jahren nachweislich intensiv beschaftigte.

Dariiber hinaus ist eine Anthropologie gleichsam per definitionem jeder
Rassenlehre vorgeordnet. Das stellt Gehlen gleich zu Beginn ausdruck-
lich fest (III: 6, fur die Erstausgabe III: 487). Man kann sogar sagen: Je
mehr Anthropologie, desto weniger Rassismus. AufSerliche Unterschiede

13 Hitler, Mein Kampf (1925/27), Bd. 11, 2. Kap.: Der Staat.

32

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

zwischen Menschen, vor allem in Bezug auf die Hautfarbe, werden kor-
rekt auf Klimaanpassungen zuriickgefiihrt (III: 88, 528). An einer Stel-
le referiert Gehlen allerdings rassistische AufSerungen seines Gewihrs-
mannes Louis Bolk; diese laufen aber erstaunlicherweise darauf hinaus,
dass »die mongolische Rasse« besser abschneidet als die weife (III: 126).
Dariiber hinaus gibt es in der Erstausgabe noch das Kapitel 54 iiber die
»Erblichkeit der Wesensart«; dieses bezieht sich aber auf individuelle An-
lagen, die (wie wir heute sagen konnten) genetisch vorprogrammiert sind.
Nur am Rande erldutert Gehlen kollektive Charakterziige, etwa die Un-
terschiede germanischer (nordischer), ostischer und morgenlandischer
Tapferkeit (III: 705f.); die Darstellung ist weitgehend deskriptiv; insbe-
sondere wird auf diskriminierende Auflerungen gegeniiber Juden véllig
verzichtet, obwohl sich diese bei seinen Gewahrsleuten Ludwig Ferdinand
Claufs und Gerhard Pfahler sehr wohl finden lassen. Ausfuhrlich woll-
te sich Gehlen 1933/34 im Rahmen der geplanten »Philosophie des Na-
tionalsozialismus« mit Rassentheorien beschiftigen. Deren biologische
Grundlegung lehnt er jedoch ab. >Rasse« sei eher ein kraftvoller Mythos
mit sozial-integrativer und handlungsleitender Funktion (IIl: 790-795).

Auch die zweite Basistberzeugung spielt bei Gehlen bestenfalls eine
Nebenrolle. In seinen politischen und geschichtsphilosophischen Aufle-
rungen findet sich kein Bellizismus; die Lebensphilosophie ist ihm oh-
nehin suspekt. Er distanziert sich sogar ausdriicklich von der sozialdar-
winistischen Grundannahme, alles Leben sei » Kampf ums Dasein« (III:
128 u. 1471) — Uibrigens mit schlechten Argumenten. Nicht Dynamik, son-
dern Stabilitdt wird von Gehlen propagiert. Elemente eines heroischen
Realismus finden sich sehr wohl in Gehlens Denken, meistens jedoch
nicht auf Kollektivsubjekte bezogen. Eine Ausnahme ist folgende Text-
stelle: »Die Aufgabe des Menschen besteht in erster Linie darin, tiber-
haupt am Leben zu bleiben — es wird dies darin deutlich, daf$ wir z.B.
fiir eine menschliche Gemeinschaft, ein Volk, gar keine andere Aufgabe
als die setzen konnen, sich im Dasein zu erhalten. Ein Blick auf die Ge-
schichte gentigt, um zu zeigen, wie schwierig eine solche Leistung ist —
wo sind die Carthager oder die Burgunder, einst machtige Volker? « (III:
66) Ansonsten wird Selbsterhaltung eher als individueller Handlungs-
imperativ ausgegeben.

SchlieSlich ist in Der Mensch auch keine Rechtfertigung einer totali-
taren Vergemeinschaftung unter einem Fihrer zu finden. Die oben dar-
gestellten letzten Kapitel handelten von obersten Fithrungssystemen in
Form von Ideensystemen, nicht von charismatischer Herrschaft. Tat-
sachlich befurwortet Gehlen starke Institutionen, 1933 bis 1935 un-
ter Berufung auf Argumente von Fichte und dann nach 1945 mit an-
thropologischen Begriindungen. Der Staat sollte, so Gehlen, sehr wohl
als Selbstzweck angesehen werden, ebenso andere zentrale Institutionen
wie die Familie.

33

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

Der Opportunismus Gehlens wird daran deutlich, dass er genau die
beiden ersten Merkmale, Rasse und Kampf, in einem Aufsatz von 1941
in den Vordergrund riickt. Dieser Text mit dem Titel » Anlage, Verer-
bung und Erziehung« erschien in Baeumlers Internationaler Zeitschrift
fiir Erziehung. Gehlen referiert Krieck und Baeumler (III: 858), betont
die Determination durch Vererbung und legt ein Bekenntnis zur Rassen-
ideologie ab. Der Aufsatz endet — linientreu nationalsozialistisch — mit
den Sitzen: »unsere Weltanschauung [...] enthidlt zwei Satze tiber das
Leben uiberhaupt: Dafs Leben Kampf ist, und dafs menschliches Leben
unter dem Gesetz der Rasse steht« (III: 865). Gehlen wollte sich damit
wohl bei den Machthabern beziehungsweise deren Vertretern im Wis-
senschaftsbereich anbiedern.

Aber wie dem auch sei, andere bekannte Namen stehen dem National-
sozialismus gewiss sehr viel naher als Gehlen. Ein besonders drastischer
Fall ist Carl Schmitt. Man denke an die Dramatisierung des Freund-
Feind-Denkens, an die damit verbundene Legitimierung von Kriegen,
an Schmitts beriichtigten Text »Der Fuhrer schiitzt das Recht« vom
1.8.1934, seine Rede »Die deutsche Rechtswissenschaft im Kampf ge-
gen den judischen Geist« auf einer von ihm organisierten Tagung im
Oktober 1936 und die mythopolitische Verklarung des »Dritten Rei-
ches« als kat’echon bis in die letzte Kriegszeit.™* Auch der Briefwech-
sel zwischen Schmitt und Gehlen belegt deren Meinungsverschiedenhei-
ten.”s Sogar Erich Rothackers Denken ist starker nationalsozialistisch
uberformt. Der beste Beleg ist seine Rassentheorie, die sich an der pha-
nomenologischen Kollektivpsychologie von Ludwig Ferdinand Claufs
orientiert; zwar nicht durch die Gene, aber durch ihre Kultur seien die
Angehorigen einer Rasse an einen gemeinsamen Stil gebunden, der ihr
ganzes Leben prigt und prigen sollte.’® Wer abweicht, sei stillos.

Nach 1945 hat sich Gehlen selten 6ffentlich zum Nationalsozialis-
mus und gar zu seinem Verhalten wihrend der Nazi-Zeit geaufSert.
Auch seine letzten AufSerungen in der Schrift Moral und Hypermoral
sind zwiespaltig: »[D]ie Moral duldet kein Vakuum, so fithlen wir uns
mitschuldig an dem, was an Untaten geschah und was kein menschlicher
Verstand aufrechnet, statt blof$ haftbar; wir haben die Verpflichtung,
fur den Untergang des Reiches und fiir die Greuel einzustehen, die die-
ser mit sich brachte.«'7 Also zweierlei Schuld, fiir die Kriegsniederlage
und fiir die deutschen Verbrechen! Am Ende dieses Buches steht die Fra-
ge, was eigentlich das Bose sei. In diesem Zusammenhang schreibt Geh-
len: »Das, was man den Deutschen nicht verzeiht, ist die mechanische

14 Vgl. Mehring, Carl Schmitt (2009), 206ff., 352f., 373ff., 430ff. u.a.
15 Mehring, Enttiuschende Entwicklung? (2007).

16 Bohnigk, Kulturanthropologie als Rassenlebre (2002).

17 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 142.

34

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

Massentotung von Wehrlosen im letzten Kriege, aber tiefer gesehen ist
das wohl auch ein geistiger Mordversuch gewesen, etwas wie eine kol-
lektive Entwiirdigung.« Es gebe so etwas wie »geistigen Volkermord«,
der darin bestehe, »ein Volk gewaltsam von seiner Geschichte abzu-
trennen oder zu entehren«.'® Dies praktizieren, so suggeriert Gehlen,
die US-Amerikaner in der Nachkriegszeit an den Deutschen. Heidegger
und Schmitt haben sich jedoch noch sehr viel weniger einsichtig gezeigt.

Wenn sich also Gehlens Philosophie nicht als nationalsozialistisch
charakterisieren lasst — welches Etikett bietet sich denn stattdessen an?
Mein Vorschlag lautet: moderner Konservatismus. Ohne hier ausfihr-
lich auf Geschichte und Struktur des konservativen Denkens eingehen
zu konnen, nenne ich mehrere zentrale Elemente von Gehlens Denken,
die diesem entsprechen.

Als erstes zu erwihnen ist die pessimistische Anthropologie. Wir Men-
schen sind fiir Gehlen »Mingelwesen«, von der Naturgeschichte unzu-
reichend ausgestattet, stindig gefihrdet und verfithrbar. Im Spatwerk
radikalisiert Gehlen diese Auffassung, weil er dann den Menschen nicht
mehr nur fir unvollkommen und schwach, sondern sogar fiir gewalt-
tatig und bose halt. Er bezieht sich dabei auf Erkenntnisse der Paldo-
anthropologie und die sowohl bei Freud wie bei Lorenz zu findende
These eines tiefverankerten Aggressionstriebes — tibrigens Auffassungen,
die heute als tberholt gelten. Explizit wendet sich Gehlen damit ge-
gen die Linken, die unrealistischerweise die guten Seiten des Menschen
hervorheben wiirden (entweder romantisch-gefiihlsorientiert oder ide-
alistisch-vernunftorientiert). Auch mit dem liberalen Menschenbild des
homo oeconomicus, also dem rationalen Egoismus des nutzenmaximie-
renden Individuums, wire er nicht einverstanden.

Zweitens brauchten wir zur Abwehr eines drohenden Chaos vor allem
eines: eine stabile Ordnung. Als Schutz vor allen Risiken und Konflikten
hatten wir nichts Besseres als die in einer langen Geschichte bewahrten
sozialen Institutionen: Recht und Staat, Ehe und Familie, auch Militar
und Kirche. Deshalb seien diese Einrichtungen vor Kritik in Schutz zu
nehmen; jeder Einwand, ja bereits Ironie und Desinteresse gleichen ei-
nem Zerstorungsversuch. Radikal abzulehnen ist deshalb der Anarchis-
mus, der ganz ohne Institutionen auskommen mochte; falsch sei aber
auch die liberal-demokratische Auffassung, dass man diese reflexiv und
kooperativ weiterentwickeln konne.

Drittens ist Gehlens Denken nicht riickwartsgewandt (reaktionar)
oder allein auf die Bewahrung des Bestehenden bedacht (das wire tra-
ditionalistisch), sondern durchaus offen gegentiber den Errungenschaf-
ten der Neuzeit, vor allem gegentiber Wissenschaft, Technik und Indus-
triekapitalismus. Man diirfe diese zivilisatorischen Elemente, die sich zu

18 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 185.

35

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

einer globalen Superstruktur zusammengeschlossen hitten, zwar nicht
iiberschitzen, aber sie auch nicht ablehnen.

Viertens findet sich bei Gehlen eine »preufSische Ethik«: Freiheit wird
begriffen als Pflichterfiillung durch Dienst in den Institutionen, ja in vol-
liger Aufopferung fiir diese. Kriegerische Tugenden und disziplinierte Ar-
beit sollten das Leben prigen, bis hin zur Askese. Treue und Wahrhaftig-
keit sind wichtige Werte. Die tief verankerte Ungleichheit der Menschen
diirfe nicht ignoriert werden; nur eine Elite kann sich der Vermassung
entziehen.®

Einen solchen modernen Konservatismus hat Gehlen, mit leichten
Veranderungen, seit den 1930er Jahren vertreten. Wie wir aber wis-
sen, sind leider die meisten Konservativen, wie auch viele Vertreter der
anderen politischen Stromungen, 1933 mit fliegenden Fahnen zu den
Nationalsozialisten tibergelaufen; zeitweise meinten sie mit diesen ge-
meinsame Interessen zu haben. In den 1950er stand Gehlens moder-
ner Konservatismus offensichtlich in Affinitit zum Zeitgeist, danach
in Opposition. Heute befiande sich Gehlen mit vielen seiner Auffassun-
gen am rechten Rand des politischen Spektrums; gerade rechts-konser-
vative Autoren haben Gehlen noch in den letzten Jahren fiir ihre Sache
in Anspruch genommen.>® — Aber Gehlen war kein Politiker und auch
kein politischer Ideologe, sondern ein riicksichtsloser Analytiker mit ei-
nem »preufSischen Kalteblick«, der nicht nur jedes linksliberale, son-
dern auch jedes rechtskonservative Politikprojekt an der Wirklichkeit
scheitern ldsst.>

Gehlen im Umfeld der deutschen Philosophie 1940

Wenn man die deutsche akademische Philosophie um 1940 betrachtet,
so gab es keineswegs nur noch nationalsozialistische Lehrstuhlinhaber.
»*Vielmehr sticht hervor, wie grau, provinziell und niveaulos die philoso-
phische Arbeit in Deutschland (und Osterreich) geworden ist. Das steht
in einem scharfen Gegensatz zur Situation um 1930, also nur zehn Jah-
re vorher: eine blithende geistige Landschaft mit unterschiedlichsten phi-
losophischen Positionen, einige schon mit ehrwiirdiger Geschichte, an-
dere gerade im Entstehen. Wenn wir uns auf die Zahl 1o beschrinken,
die tiberall vorhandenen internen Differenzen und die vielen Auflenseiter

19 Thies, Die Krise des Individuums (1997), 247ff., 257ff.

20 Rohrmoser, Konservatives Denken im Kontext der Moderne (2006), 279~
325; Weifmann, Arnold Gehlen (2000a); WeiSmann, Mdingelwesen und
Prometheus (2000b); dazu kritisch Leick, Das Reich der Liige (2016).

21 Vgl. Duve, Basiliskenblick (1976).

22 Unentbehrliches Hilfsmittel: Tilitzki, Die deutsche Universititsphilosophie
(2002).

36

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

ignorieren, dann kann man fiir die Endphase der Weimarer Republik in
alphabetischer Reihenfolge auflisten:

die Dilthey-Schule, die in enger Verbindung zur Pidagogik und den
Geisteswissenschaften steht; zu ihr gehoren (wiederum nach dem Al-
phabet) Josef Konig, Theodor Litt, Georg Misch, Erich Rothacker,
Eduard Spranger und andere;

die Existenzphilosophie, deren berithmteste Vertreter Martin Hei-
degger und Karl Jaspers seit 1922 eine »Kampfgemeinschaft« bilden
wollten und 1927 (Sein und Zeit) beziehungsweise 1932 (Philoso-
phie) ihre Hauptwerke vorlegten;

die Frankfurter Schule um das Institut fur Sozialforschung, dessen Di-
rektor 1930 Max Horkheimer geworden war; in undogmatischer Ori-
entierung an Marx entwickelte man dort eine interdisziplinare kriti-
sche Gesellschaftstheorie;

die Hamburger Schule um die Kulturwissenschaftliche Bibliothek von
Aby Warburg, philosophisch getragen von Ernst Cassirer, der eine
drei-bandige Philosophie der symbolischen Formen (1923-1929) pu-
bliziert hatte;

die Kantianer, die aus der Marburger oder der Sidwestdeutschen
Schule kamen und sich grofstenteils in der Kant-Gesellschaft zusam-
mengeschlossen hatten (Jonas Cohn, Julius Ebbinghaus, Richard Ho-
nigswald, Arthur Liebert, Heinrich Rickert und viele andere);

die katholischen Denker unterschiedlicher Ausrichtung (Dietrich von
Hildebrand, Fritz-Joachim von Rintelen, Theodor Steinbiichel, Peter
Waust und viele andere);

die Neue Ontologie von Nicolai Hartmann; eine verwandte Position
entwickelte Gunther Jacoby in Greifswald;

die Phinomenologie mit ihrem Griinder Edmund Husserl und seinen
zahlreichen Schulern (Moritz Geiger, Alexander Pfander, Edith Stein
und viele andere);

die Philosophische Anthropologie, hervorgetreten 1928 durch die
wichtigen Schriften von Helmuth Plessner (Die Stufen des Organi-
schen und der Mensch) und Max Scheler (Die Stellung des Menschen
im Kosmos);

der Wiener Kreis mit seinem Logischen Empirismus; zu den wichtigs-
ten Mitgliedern gehorten Rudolf Carnap, Moritz Schlick, Otto Neu-
rath und andere; gute Kontakte bestanden zu anderen Osterreichern
wie Karl Popper und Ludwig Wittgenstein sowie zu der entsprechen-
den Berliner Gruppe um Hans Reichenbach.

Wie erging es diesen zehn Schulen nach 1933? Um diese Frage zu be-
antworten, kann man sich auf zwei interessante Selbstdarstellungen
stiitzen, namlich das traditionsreiche Philosophische Wérterbuch (Hg.

37

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

Schingnitz/Schondorff) und Gerhard Lehmanns umfangreiche Schrift
Die deutsche Philosophie der Gegenwart, beide 1943 erschienen. Klar
ist jedenfalls: Keine der philosophischen Stromungen kam ungeschoren
davon. Ganz aus Deutschland (bezichungsweise 1938 aus Osterreich)
vertrieben wurden die Frankfurter Schule, die Hamburger Schule und
der Wiener Kreis. Weitere Ansitze wurden marginalisiert: Die Phdnome-
nologie galt als typisch jidisch und wurde deshalb fast vollstindig ver-
drangt. Das katholische Denken wurde sogar als »der weltanschaulich
gefihrlichste Gegner des Nationalsozialismus« angesehen und konnte
sich nur in Nischen halten. Besonders interessant ist das Schicksal des
Kantianismus: Einerseits galt Kant als grofler deutscher Philosoph, des-
halb war er weiterhin Gegenstand vieler akademischer Schriften und
Lehrveranstaltungen. Andererseits passte den Nazis natirlich Kants auf-
klarerische und kosmopolitisch-universalistische Ausrichtung nicht, zu-
mal viele der besten Neukantianer Juden waren; oft wurde ausdriick-
lich eine Linie von Maimon tiber Cohen zu Liebert gezogen. Im Ergebnis
spielte der Kantianismus in der Nazi-Zeit keine Rolle mehr. Auch Gehlen
zitiert Kant zwar oft, aber ohne systematische Relevanz; er sieht in ihm
primdr ein Vorbild fiir seine preufSische Ethik (II: 397—406). Die Exis-
tenzphilosophie wurde wegen ihres individualistischen und pessimisti-
schen Tons von den Nazis ebenfalls bekampft: Jaspers stand friih in Di-
stanz zum Regime; 1937/38 erhielt er Lehr- und Publikationsverbot. Ein
oft diskutierter Fall ist Heidegger, der sich bekanntlich 1933 energisch
fiir das neue Regime engagiert hatte, sich aber bald enttduscht zuriick-
zog; zwischen 1935 und 1945 veroffentlichte er nur wenig, vor allem
kleinere Schriften iber Holderlin; seine kiirzlich publizierten Schwarzen
Hefte sind aber voller antisemitischer Bemerkungen.

Wie steht es um die Philosophische Anthropologie? Aus heutiger Sicht
scheint es so, als gibe es eine Denk-Schule, die seit 1928 oder sogar schon
seit den ersten anthropologischen Publikationen Schelers 1913 existierte
und sich bis in die 1960er Jahre kontinuierlich weiterentwickelte.** Ein Be-
wusstsein der Schulzugehorigkeit existierte aber lange Zeit nicht und ent-
stand wohl erst nach dem Zweiten Weltkrieg. Als Verbindungsglied zwi-
schen Plessner/Scheler und Gehlen wird indes der Bonner Philosoph Erich
Rothacker genannt.>s Aus heutiger Sicht mag das stimmen. Aber Roth-
acker galt damals eher als ein Kulturphilosoph mit geisteswissenschaftli-
cher Ausrichtung aus der Dilthey-Schule.>* Gerhard Lehmann kennt tiber-
haupt keine eigenstandige Philosophische Anthropologie; Plessner wird

23 Schingnitz/Schondorff, Philosophisches Worterbuch (1943), 300.

24 Fischer, Philosophische Anthropologie (2008).

25 Fischer, Philosophische Anthropologie (2008), 135-152.

26 Lehmann, Die deutsche Philosophie der Gegenwart (1943), 232f.; Sching-
nitz/Schondorff, Philosophisches Worterbuch (1943), 498.

38

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

von ihm gar nicht erwihnt, Scheler einer phianomenologischen Metaphy-
sik und Gehlen der politischen Philosophie zugeordnet.>” Das Philoso-
phische Worterbuch erwihnt nur einmal die uns heute vertraute Philoso-
phische Anthropologie, und zwar im Rahmen eines polemischen Artikels
zur Phinomenologie; dort wird der Biologe Max Hartmann?® zitiert und
ich gebe buchstabengetreu mit den Herausgeber-Erganzungen wieder: Die
Phanomenologie fithre »zu einem leeren Generalisieren und Formalisie-
ren, da jede kausalanalytische Theorie ausscheidet, und sie tritt zudem mit
dem uiberheblichen Anspruch auf, echte synthetische Theorienbildung zu
sein. Schelers [NB: Halbjude] >Stellung des Menschen im Kosmos<und die
>Stufen des Organischen< von Hans Plefsner [NB: Jude] mit ihren an mit-
telalterliche Scholastik erinnernden Klassifikationen biologischer Sachver-
halte scheinen mir dafur drastische Beispiele zu sein.«**

Insgesamt konnten sich nur zwei Stromungen halten: die Dilthey-Schu-
le (obwohl auch Litt und Misch entlassen wurden) und die Neue On-
tologie von Nicolai Hartmann (obwohl auch Jacoby 1937 zwangspen-
sioniert wurde). Beide Ansdtze waren eher unpolitisch und in ihren
Publikationen philosophiehistorisch ausgerichtet. Aus heutiger Sicht gel-
ten beide als typisch deutsch und blieben insgesamt ohne grofSeres inter-
nationales Echo, im Gegensatz zu den vertriebenen Richtungen. Exem-
plarisch ist die Situation an der Friedrich-Wilhelms-Universitit in Berlin:
Dort gab es ndmlich drei Lehrstuhlinhaber, Eduard Spranger und Nico-
lai Hartmann sowie Alfred Baeumler.

Der Letztgenannte steht fiir die einzige Stromung, die hinzukam, nam-
lich eine neue politische Philosophie, der Lehmann das Schlusskapitel
seines Buches widmet. Die wichtigsten Nazi-Philosophen waren Baeum-
ler und Krieck; beide wurden, wenn auch in unterschiedlichem Maf3e,
durch Rosenberg unterstiitzt.>° Sie vertraten beide einen anti-christlich
gepragten, sich seiner weltanschaulichen Partikularitat bewussten he-
roischen Realismus auf volkisch-rassischer Grundlage. Andere erstreb-
ten eine metaphysische Ergidnzung der politischen Erziehung, am besten
durch eine neue deutsch-volkische Religiositdt. Als wichtige Vertreter
dieser pseudo-wissenschaftlichen Richtung, die heute allesamt zu Recht
vergessen sind, gelten H.EK. Giinther, Hans Heyse, Hermann Schwarz
und Ferdinand Weinhandl. Dass das Philosophische Worterbuch in die-
sem Zusammenhang auch Mathilde Ludendorff ausfiihrlich als Philo-
sophin prasentiert, zeigt deutlich, wie weit das Niveau inzwischen ge-
sunken war.

27 Lehmann, Die deutsche Philosophie der Gegenwart (1943), 307-316 u.
504—508.

28 Max Hartmann, Die Welt des Organischen (1931), 46, vgl. ebd. 71.

29 Schingnitz/Schondorff, Philosophisches Worterbuch (1943), 440.

30 Piper, Alfred Rosenberg (2005), 272, 358-362, 472 u.0.

39

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

Wenn man sich der erbarmlichen Situation der damaligen deutschen
Universitdtsphilosophie bewusst ist, wird klar, warum Nicolai Hartmann
1941 in einer prominenten Rezension die Schrift Gehlens so empha-
tisch begriifste. Dies ist auch deshalb bemerkenswert, weil Hartmann
und Gehlen philosophisch eigentlich nicht viel gemein hatten; beide hat-
ten vorher kaum miteinander zu tun. Die keineswegs unkritische Re-
zension Hartmanns wurde von Gehlen als Gesprachs- und Koalitions-
angebot aufgefasst. Tatsdchlich entwickelte sich jetzt ein guter Kontakt:
Gehlen veroffentlichte 1942, wie tibrigens auch Rothacker, einen Bei-
trag in einem reprasentativen Sammelband, der von Hartmann heraus-
gegeben wurde; in einem 1944 geschriebenen Studienfiibrer stellt Gehlen
ausfuhrlich Hartmanns Philosophie dar. Beides ging tibrigens nicht ohne
politische Komplikationen (IV: 411; III: 881f.). Auch inhaltlich mach-
te Gehlen einige Zugestindnisse; Hartmanns Gedanken tiber Kategori-
en und Schichten fanden Eingang in die dritte Auflage von Der Mensch.
Insgesamt blieb aber Gehlens ablehnende Haltung gegeniiber der Neuen
Ontologie erhalten: Nachdem Hartmann 1950 gestorben war und Geh-
len um einen Beitrag fur eine Gedenkschrift gebeten wurde, entwickelte
er auf schmaler Textgrundlage eine so scharfe Kritik, dass diese nicht in
die Publikation aufgenommen wurde.3*

Inwiefern sticht Gehlens Buch aus der grofSen Zahl akademischer Pu-
blikationen klar heraus? Dafiir lassen sich schon einige duflere Griinde
anfithren. Zunichst einmal wird der Ansatz der Philosophischen Anthro-
pologie, so wie er von Scheler und Plessner 1928 zur Welt gebracht wor-
den war und den Hartmann aus der gemeinsamen Kolner Zeit gut kann-
te, wiederbelebt. Rothacker war wohl auch aus Hartmanns Sicht nur
begrenzt dazuzihlen. Sodann hilt Gehlen den Anschluss an die auslandi-
sche Philosophie, wie sich an der Rezeption wichtiger Autoren wie Dewey
und Pareto zeigt; in beiden Fillen gehorte er zu den ersten deutschspra-
chigen Denkern, die solche wichtige Ansitze tiberhaupt produktiv auf-
genommen haben.3* Wihrend zu Pareto eine politische Affinitit bestand,
ist dies beim radikaldemokratischen und fortschrittsorientierten US-Prag-
matismus gerade nicht der Fall, was Gehlen aber nicht davon abhielt,
sich deutlich fiir dieses Paradigma auszusprechen. 1944 wird sogar schon
auf Sartres Aufsatz Structure intentionnelle de 'image (1938) hingewie-
sen (III: 660 mit Bezug auf III: 372f.). SchliefSlich gelingt es Gehlen auf
vorbildliche Art, etliche empirisch-wissenschaftliche Theorien aus Biolo-
gie, Palaoanthropologie, Psychologie, Ethnologie und Soziologie einzube-
ziehen. Die unseriose Rassenkunde hingegen wird weitgehend ignoriert.

31 Gehlen, Uber den Cartesianismus Nicolai Hartmanns (1952); dazu Reh-
berg, Nicolai Hartmann und Arnold Geblen (2008).
32 Zu Pareto vgl. Bach, Jenseits des rationalen Handelns (2004), dort zu Geh-

len 126, 139, 147, 154, 245, 255, 291, 327 W.0.

40

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

Vor allem sind aber die inhaltlichen Innovationen Gehlens hervorzu-
heben, die ich hier nur andeuten kann.33 Als erstes ist seine These zu nen-
nen, dass der Mensch ein »Maingelwesen« sei. Zwar hat diese Aussage
schon eine lange Tradition, aber sie stand fast immer in einem metaphy-
sischen und teleologischen Rahmen: Letztlich wirden sich die Schwi-
chen des Menschen doch zum Positiven auswirken. Bei Gehlen wird hin-
gegen das Mingelwesen-Konzept empirisch belegt und konsequent zu
Ende gedacht. Zwar werden die Defizite unnotig dramatisiert, aber vor
romantischen und idealistischen Vollkommenheitsillusionen wird man
sich tatsdchlich hiiten mussen.

Zweitens regt Gehlen an, dass Verhiltnis von Natur und Kultur auf
eine neue Weise zu denken. Dass »der Mensch von Natur ein Kulturwe-
sen« sei (III: 88)34, kann heifSen, dass wir auf biologischen Fundamen-
ten einen kulturellen Uberbau errichten, der es unmoglich macht, sinn-
voll zwischen Natur (Anlage, Gene) und Kultur (Umwelt, Erziehung) zu
unterscheiden. Wegen der Miangelwesen-These schlagt das Pendel bei
Gehlen letztlich doch in Richtung eines schwachen Kulturalismus aus.
Dass aber tiberhaupt die biologische Seite des Menschen ein solches Ge-
wicht bekommt, erregte damals die Ablehnung vieler klassisch orientier-
ter Philosophen.s

Drittens wird der Mensch, wie bereits erwihnt, als handelndes Wesen
bestimmt, was Gehlen in die Nihe des Pragmatismus und des Marxis-
mus bringt. »Handlung¢, so meint er, ist eine Kategorie, mit der sich die
ausweglosen Debatten zum Leib-Seele-Dualismus methodisch umgehen
lassen. Auf der einen Seite lehnt er bewusstseinsphilosophische Ansit-
ze wie Phinomenologie und Neukantianismus ab; das Bewusstsein sei
vielmehr als Moment des Handlungsprozesses zu konzipieren. Auf der
anderen Seite grenzt sich Gehlen vom urspriinglichen Behaviorismus ab,
der nur Verhalten beobachtet und die menschliche Innenseite gianzlich ig-
noriert. Stattdessen hilt die philosophische Anthropologie Anschluss an
die handlungstheoretisch fundierte Soziologie, wie sie etwa Max Weber
und spater Talcott Parsons entwickelten. Wichtig ist eine anthropologi-
sche Handlungstheorie auch fir die Ethik; aus diesem Grund hat Geh-
len in Moral und Hypermoral eine kaum beachtete, aber sehr interessan-
te Theorie der moralischen Motivation vorgelegt.3¢

Viertens wird durch eine Kategorie wie >Weltoffenheit< betont, dass
menschliches Leben nicht umweltgebunden, sondern weitgehend frei
von okologischen, sozialen und kulturellen Zwangen sei. Die >Plastizitit«

33 Ausfuhrlich: Thies, Arnold Geblen zur Einfiibrung (32017), 3 5-103; Delitz,
Arnold Gehlen (20171).

34 Auch in Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 9.

35 Siehe vor allem Litt, Mensch und Welt (21961), 281-297.

36 Thies, Moral bei Geblen (2005), 96ff.

41

15.01.2026, 21:18:15. -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

