1. Intro

In der Offentlichkeit und im Privaten werden Akteure gelobt, wenn sie ihre Ent-
scheidungen selbstbestimmt treffen und sie werden getadelt, wenn sie sich in eine
selbstverschuldete Abhéngigkeit begeben. Die Abkehr von einer autonomen Hal-
tung gilt als eine Verweigerungshaltung von Subjekten, die nicht willens sind, ihre
Ziele zu bestimmen und ihr Leben zu wéhlen. Solche Subjekte werden gemeinhin
als fremdbestimmt Handelnde bezeichnet, da ihnen Haltung und Kraft fehlen, um
Entscheidungen selbst zu treffen. Sie ordnen sich dem Einfluss Anderer unter und
lassen sich ihre Verantwortung abnehmen. Die sich gewohnlich an dieses Verhalten
anschliefende normative Forderung verlangt nach der Problematisierung einer sol-
chen fremdbestimmten Haltung. Ein Akt der Befreiung ist notig, wenn sich Subjek-
te in den Zustand einer Freiheit versetzen wollen, der ihnen dkonomisches und pri-
vates Gliick ermoglicht.

Die Idee der Freiheit, die sich mit diesem Subjektverstindnis verbindet, ist die-
jenige der Autonomie. Sie begreift Subjekte als rational handelnde Akteure, die sich
ihre Ziele selbst setzen. Freiheit impliziert Selbstgesetzgebung: Subjekte sind dazu
aufgerufen, sich selbst die Imperative ihrer Handlungen und ihrer Lebensweise auf-
zuerlegen, welche auf ihrer tief im Inneren verwurzelten Subjektivitét basieren. Der
Imperativ der Autonomie lautet, dass Subjekte den Zustand einer Freiheit erreichen
konnen und sollen, indem sie sich ihrer selbst und ihrer unverwechselbaren Identitét
vergewissern. Die Konzeption der Gesellschaft, die an ein solches Freiheitsver-
standnis anschlie3t, kreist dann um die Anerkennung von Subjekten als Akteuren,
die ihre eigenen Interessen rational verfolgen. Verbunden ist hiermit der neoliberale
Diskurs vom Gliick, dessen Schmied der Einzelne je selbst ist. Weil alle Subjekte
von Natur aus autonom und verniinftig sind, folgt aus der Verallgemeinerbarkeit der
Subjektivitdt das Wohl aller: Eine harmonische Ordnung der Gemeinschaft beruht
auf Subjekten, die selbstbestimmt handeln.

Heteronomie gilt in Hinblick auf das soeben skizzierte Autonomieverstindnis
als etwas, von dem sich Subjekte zu befreien haben. Sie ist — so verstanden — ein
Synonym fiir Unreinheit, Fremdheit, Kiinstlichkeit sowie Verrat und aus diesem

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Grund fiir das Selbstverstindnis selbstbewusster Akteure eine Bedrohung. Subjekte
handeln dann heteronom, wenn sie zu schwach sind, um sich von der Kraft der
Vernunft leiten zu lassen. Heteronomie ist dasjenige Phinomen, welches Subjekten
die Erlangung von Selbstbestimmung und Selbstbewusstsein verwehrt. Der 6ffent-
liche und philosophische Diskurs der Moderne hat sich ihrer Bekdmpfung ange-
nommen: Heteronomie ist der Gegner einer aufgeklirten Philosophie und Moderne.

Was sagt uns diese, zugegebenermalien ein wenig iiberspitzt dargestellte, aber
im sozialen Kontext unserer Zeit tief verankerte Gegeniiberstellung von Autonomie
und Heteronomie iiber unser Selbstverstindnis als Subjekte? Ist die Uberzeugungs-
kraft der Idee der Autonomie wirklich so stark und unangreifbar, wie sie scheint?
Eine erste kurze Analyse dieser Idee soll fiir Zweifel sorgen. Die Vorstellung der
Autonomie impliziert die normative Forderung, dass Subjekte das Stadium einer
Unabhingigkeit erreichen sollen, welches ihnen doch immer schon von Natur aus
zukommt. Autonomie ist einerseits im Inneren der Subjekte verankert und kann
ihnen aus diesem Grund nicht genommen werden; sie scheint als unantastbarer
Kern stets schon vorhanden zu sein. Andererseits konnen und miissen sich Subjekte
erst als freie Subjekte konstituieren, indem sie sich von Abhingigkeiten befreien,
die ihre Autonomie bedrohen. Der Akt der Befreiung ist somit auf das Fremde an-
gewiesen, von dem sich Subjekte zu 16sen haben: Das Heteronome ist der Eindring-
ling, dessen sie sich erwehren miissen und der in beruhigender Distanz zu halten ist.
Damit ist die Existenz des Heteronomen jedoch konstitutiv fiir die Selbstbestim-
mung von Subjekten: Ohne das Heteronome fehlt der Gegner, gegen den es anzu-
kiampfen gilt. Die Idee der Autonomie scheint folglich auf einer Aporie zu beruhen.

Dieses Buch verschreibt sich der Freilegung und Verteidigung eines heterono-
men Verstdndnisses von Subjektivitit und versucht sich an dem Schreiben einer
Gegengeschichte zum diskursiv dominanten Autonomieverstindnis. Im franzosi-
schen Wort sujet ist der Doppelsinn von Subjektivitit, den es zu entfalten gilt, be-
reits sichtbar: ,,Subjekt* ist sowohl der Name fiir einen handelnden Akteur und be-
nennt im Sinne von assujettissement zugleich einen Unterwerfungsprozess.! Das
grundlegende Paradox von Subjektivitit lautet, dass die Moglichkeit von Hand-
lungsfahigkeit an eine fremde Kraft gebunden ist, die das Subjekt im Zuge seiner
Unterwerfung zugleich als Agenten von Handlungen einsetzt. Im Ausgang von der
Differenz zwischen Unterwerfung und Erméglichung ldsst sich dann nachvollzie-
hen, wie sich Subjektivierungsprozesse formieren, welche die Enteignung des Sub-
jekts in eine gelingende Subjektwerdung transformieren. Heteronomie versklavt das
Subjekt aus diesem Grund nicht, sondern stellt den Rahmen von Freiheit und Identi-
tat dar. Subjekte verfiigen nach dieser Interpretation nicht iiber einen im Inneren ih-
rer Subjektivitit vorliegenden Kern, der Identitdt und Freiheit garantiert; vielmehr
konstituieren sich die drei traditionell mit Subjektivitit verbundenen Dimensionen

1 Auf diesen Doppelsinn ist erstmals Louis Althusser (1977) zu sprechen gekommen.

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

INTRO | 11

von Handlungsfihigkeit, Verantwortung und Selbstverstindnis als Effekte der Aus-
gesetztheit des Subjekts gegeniiber dem Fremden, Anderen und eben Heterono-
men.’

Um dieses Verstindnis heteronomer Subjektivitidt zu plausibilisieren, bietet sich
zundchst eine historische Perspektivierung des Subjektbegriffs an. Die antike Philo-
sophie begreift Subjekte als durchldssig und transparent. Subjekte existieren immer
schon aufer sich und erhalten ihre Freiheit in Anbetracht ihrer Stellung innerhalb
einer kosmischen und géttlichen Ordnung, die sie transzendiert. Aus der hierarchi-
schen Struktur dieser Ordnung lédsst sich dann die Rangfolge zwischen den Subjek-
ten ableiten: Die Stellung des Einzelnen im sozialen Leben, die zugleich auf die Po-
sition innerhalb der kosmischen Ordnung verweist, begriindet die personliche
Freiheit. Im antiken Griechenland kommt das hochste Maf3 an Freiheit bekanntlich
nur dem freien, einheimischen Mann zu. Dieses Subjektverstindnis kann bereits in
einem gewissen Sinne als heteronom charakterisiert werden, weil dem Subjekt die
Freiheit ,,von auflen* gereicht wird. Subjekte sind nicht von Natur aus frei, sondern
Kriften ausgesetzt, die ihre Subjektivitidt und somit ihre Freiheit erst konstituieren.

In der Neuzeit hat diese Beschreibung von Subjektivitit ihre Vorherrschaft ein-
gebiifit. Die Freiheit kommt dem Subjekt nicht mehr aufgrund seines Platzes inner-
halb einer transzendenten Ordnung zu; Freiheit als nun urspriinglich gegebene
Selbstbestimmung macht vielmehr die Substanz von Subjektivitit aus. Subjekte
werden nicht durch Krifte erzeugt, denen sie ausgesetzt sind; sie kommen bereits
als ,fertige* Subjekte auf die Welt: Thre Subjektivitit ist im Inneren® ihres Selbst
angelegt und muss nur noch — durch Erziehung und gesellschaftliche Rahmenbe-
dingungen — zur Entfaltung gebracht werden. Subjekte stehen einer Welt gegen-
iiber, der sie selbst nicht mehr angehoren: Sie werden als autonom begriffen, weil
sie gerade nicht ,,in“ der Welt sind. Die in Antike und Mittelalter Gott zugeschrie-
bene Funktion eines unbewegten Bewegers, der Wirkungen verursacht, jedoch kei-
ner Ursache unterworfen ist, kommt in der Neuzeit dem Subjekt zu. Das Subjekt
wird ,,vergottlicht”, indem es als fundamentale Entitét verstanden wird, die Hand-
lungen in der Welt bewirken kann, ohne dass es die Befidhigung zu handeln einer
anderen Instanz verdankt. Mit der Idee der Autonomie verbindet sich die politische
Vorstellung von Gleichheit. Menschen sind daher gleich, weil sie von Natur aus un-
abhiéngig sind. Die Umwiélzung der stidndischen Gesellschaften und die Entstehung
des Biirgertums inklusive der kapitalistischen Produktionsverhiltnisse sind wesent-
lich an die Idee der Autonomie gekoppelt. Wenn Gesellschaften dafiir kritisiert
werden, dass sie ihre Rechte und Partizipationsmoglichkeiten nicht allen Gesell-

2 Ich folge in meiner Arbeit Andreas Reckwitz (2010: 17) darin, den Subjektbegriff so zu
interpretieren, dass er die Begriffe des Selbst und der Identitit integriert.
3 Charles Taylor zeigt in Quellen des Selbst, dass ein Verorten der Freiheit im Inneren des

Subjekts bereits mit Augustinus beginnt (QS: Kap. 7).

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

schaftsmitgliedern zuerkennen, ist das Einklagen von Autonomie das zentrale Mo-
tiv, welches die Kritik leitet. Die Idee der Autonomie soll Subjekte aus ihrer selbst-
verschuldeten Abhingigkeit befreien.

Ein heteronomes Subjektverstindnis greift von der Antike den Gedanken auf,
dass Subjekte von etwas durchzogen sind, das in einem bestimmten Sinne von au-
en kommt und dass diese Durchdringung ein konstitutives Moment ihrer Existenz
ist. Subjekte sind gerade deshalb frei, weil sie in Beziehungen eingebunden sind,
die sie sich nicht vollstindig bewusst machen konnen. Das der Verfiigung entzoge-
ne ,,Auflen” wird jetzt aber nicht mehr als metaphysisches Auflen, als kosmische
und gottliche Ordnung, gedeutet. Die Subjekte affizierenden Krifteverhiltnisse be-
finden sich an der Grenze des Innen und sie iiberschreiten zugleich jeden Versuch
der Aneignung. Der Aufkldrung schuldet ein heteronomes Subjektverstindnis die
Bedeutung von Gleichheit und Universalitit. Subjekte sind deshalb gleich, weil sie
denselben Affizierungen ausgesetzt sind und nicht, weil sie von Natur aus iiber be-
stimmte Fdhigkeiten und Rechte verfiigen. Hiermit ist gemeint, dass Subjekte unab-
hiéngig von ihrer historischen und sozialen Situierung auf dieselbe Weise konstitu-
iert werden. Die Existenz heteronomer Subjekte ist nicht an den spezifischen
historischen Kontext gebunden, der unter dem Titel der postmodernen Kontingenz
steht. Die Moglichkeit, Subjektivitit auf diese Weise zu interpretieren, ist zwar his-
torisch kontingent; der Konstitutionsprozess selbst ist es jedoch nicht. Die Univer-
salitdt des heteronomen Subjektivierungsprozesses ist der quasi-ahistorische Haken,
an dem dieses Subjektverstindnis héngt.

Dass ein heteronomes Subjektverstdndnis die Einsichten der Antike und der
Moderne aufnimmt, bedeutet einerseits nicht, dass es beide Subjektinterpretationen
miteinander versohnt. Andererseits geht es aber auch nicht darum, die antike und
die moderne Deutung zu verwerfen und von vorne zu beginnen. Entgegen dieser
beiden Alternativen gilt es die Moglichkeiten einer Uberschreitung der Moderne
aufzuzeigen, ohne diese in der Vergangenheit zu suchen. Auch wenn der neuzeitli-
chen, von Descartes initiierten Subjektphilosophie das Verdienst zuerkannt werden
muss, Handlungsfihigkeit, Verantwortung und Selbstverstindnis als Dimensionen
von Subjektivitit zur Sprache gebracht zu haben, mochte ich in dieser Arbeit argu-
mentieren, dass die traditionelle Subjektphilosophie nicht iiber das philosophische
Repertoire verfiigt, um diese Dimensionen iiberzeugend zu denken. Der Grund liegt
darin, dass Ausgesetztheit eine notwendige Bedingung dafiir ist, dass sich Subjekte
iberhaupt als handlungsfahig, verantwortlich und ein Selbstverstindnis ausbildend
begreifen konnen.

Die Beriicksichtigung der Ausgesetztheit und die Freilegung der Entzugsmo-
mente von Subjektivitit sind die zwei wesentlichen Leitmotive, anhand deren Ver-
folgung die Geschichte der Philosophie, die zugleich eine Geschichte unserer Kul-
tur ist, auf ihr Anderes hin gedffnet werden soll. Das Unternehmen einer
Explikation heteronomer Subjektivitit ist dabei nicht bloB deskriptiv und neutral,

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

INTRO | 13

sondern impliziert eine kritische und quasi-normative Komponente: Subjekte als
heteronom zu interpretieren bedeutet, die Kraft des Heteronomen nicht nur als eine
unterwerfende, sondern auch als eine ermdchtigende zu beschreiben. Angesichts
dessen gehen Kritik und Affirmation ineinander iiber: Die Kritik des autonomen,
geschlossenen und selbstidentischen Akteurs verbindet sich mit einer Affirmation
des heteronomen, offenen und nicht-identischen Subjekts. Subjekte verstehen sich —
das ist die starke normative These dieser Arbeit — besser, wenn sie ihre Ausgesetzt-
heit gegeniiber dem Heteronomen und Fremden anerkennen. Zugleich miissen kon-
krete Abhingigkeiten, die Subjekte in ihrem Vermdgen zu handeln, Verantwortung
zu iibernehmen und ein Selbstverstiandnis auszuformen unterdriicken, Zielscheibe
der Kiritik sein.

Der Entwurf eines heteronomen Subjektverstdndnisses nimmt seinen Ausgang
von der Subjektkritik Martin Heideggers und versucht diese affirmativ zu wenden.
Heideggers entscheidendes Verdienst beruht darin, durch eine Analyse des Sinns
von Sein und damit der Aufdeckung von Zeitlichkeit die fiir den Konstitutionspro-
zess von Subjektivitit wesentliche doppelte Bewegung von Entzug und Bezug zur
Sprache gebracht zu haben. Seit dem Ende der 1970er Jahre wird die Verbindung
zwischen dem Denken Heideggers und der franzosischen Philosophie zunehmend
stark thematisiert.* Es ist dabei kaum noch zu leugnen, dass die Subjektkritik Hei-
deggers eine enorme Wirkung auf das franzosische Denken in der zweiten Hilfte
des 20. Jahrhunderts ausgeiibt hat. Die Rolle des Subjekts in den dekonstruktiven
Arbeiten von Emmanuel Levinas, Jacques Derrida und Michel Foucault wurde in
den USA und GroBbritannien, aber auch in Deutschland, zunichst filschlicherweise
als Versuch einer Verabschiedung begriffen. Ein Ankniipfen an Heidegger, so
schien es, konne nur die Auflosung der Kategorie des Subjekts oder bestenfalls ih-
ren Verbleib als Leerstelle nach sich ziehen. Heute werden die Arbeiten der drei
genannten Autoren vor allem als Weiterfithrung bzw. Radikalisierung der heidegge-
rschen Kritik gelesen. Im Gegenzug — und nicht minder vereinfachend — werden die
hermeneutischen Arbeiten Paul Ricceurs und Charles Taylors in scharfen Kontrast
zu den dekonstruktiven Ansidtzen gesetzt: In ihnen wird das Potenzial einer gegen
die Postmoderne gerichteten Bewegung erblickt, die dem Subjekt wieder gebiihren-
des Recht widerfahren lésst.

Ich mochte in Abgrenzung zu diesen (verfehlten) Interpretationen die These
vertreten, dass Dekonstruktion und Hermeneutik vielmehr am selben Strang ziehen,
weil es ihnen unter Riickgriff auf die Subjektkritik Heideggers gleichermallen ge-
lingt, Subjektivitit als heteronom zu denken. Unter dem Titel ,,.Dekonstruktion
verstehe ich — neben Derridas Dekonstruktion im speziellen Sinne — eine philoso-
phische Stromung, die sich um eine Zersetzung des geschlossenen, sich selbst be-

4 Vgl. die klassischen Arbeiten von Descombes (1981) und Waldenfels (1983) sowie aus
den letzten Jahren Janicaud (2001) und Rockmore (2000).

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

stimmenden und autonomen Subjekts bemiiht und zugleich philosophisch ausfiihrt,
dass es Subjektivitidt nur aufgrund einer Beschrinkung gibt. Die Dekonstruktion
deutet die Unmoglichkeit der Identifizierung von Subjekten mit sich selbst als Mog-
lichkeit ihres Selbstverstdndnisses und die Absetzung von Autonomie als Einset-
zung der Freiheit. Derrida ist natiirlich derjenige Autor, welcher der Dekonstruktion
ihren Namen gegeben, ihre grundlegenden Bewegungen am stirksten offengelegt
und ihre Operation an den Texten der Geschichte der Philosophie und Literatur er-
probt hat. Die dekonstruktive These von der Unmoglichkeit der Autonomie als
Moglichkeit der Freiheit verfolgen jedoch in ebenso konsequenter Weise Levinas
und Foucault. Wihrend bei Levinas die Berithrung des Anderen das Subjekt zum
Handeln ermichtigt, schreibt Foucault das Paradox der Subjektivierung in eine
praktisch-politische Analyse der Macht ein. Die produktive, positive Konsequenz,
um die es den drei dekonstruktiven Autoren geht, liegt in einer Neubestimmung von
Handlungsfihigkeit, Verantwortung und Identitdit. Diese Dimensionen des Sub-
jektseins konstituieren sich im Zuge der Ausgesetztheit von Subjekten: Sie sind Be-
zugsmomente, die auf Entzugsmomente verweisen, d.h. auf die Tatsache, dass Sub-
jekte stets schon Kriften unterworfen sind, die sich ihrer Verfiigung entziehen.

Unter dem Titel ,,Hermeneutik* versammle ich zwei Autoren, welche eine af-
firmative, auf das Verstehen und die Innenperspektive von Subjekten zielende Er-
schlieBung in den Mittelpunkt ihrer Arbeiten riicken. Mit Paul Ricceur und Charles
Taylor soll illustriert werden, wie die dekonstruktive Wendung der heideggerschen
Subjektkritik um eine Perspektivierung des Selbstverstindnisses von Subjekten er-
weitert werden kann. Die Hermeneutik des Subjekts untersucht, wie sich Subjekte
in ihrem Sprechen, Handeln, als Erzidhlende und moralisch Verantwortliche
(Ricceur) sowie als selbstinterpretierende Akteure in ihrer historischen Geworden-
heit als neuzeitliche Subjekte (Taylor) selbst verstehen. Die Moglichkeit des Ver-
stehens wird dabei als Unmoglichkeit eines erschopfenden und umfassenden Ver-
stehens ausgedeutet — und hiermit grenzen sich Ricceur und Taylor gegen die
klassischen hermeneutischen Positionen von Schleiermacher, Dilthey und Gadamer
ab. Angesichts einer solchen, durch Heidegger reformulierten Hermeneutik ldsst
sich die von der Dekonstruktion ausgeklammerte Perspektive des Subjekts wieder
einholen, ohne Subjekten einen Erkenntnisprimat zuzusprechen. Eine Gefahr, die es
stets im Auge zu behalten gilt, beruht in der vorschnellen Auszeichnung bestimm-
ter, historisch kontingenter Selbstbeziige als unhintergehbar. Um hier vorzubeugen,
kann die Dekonstruktion die Hermeneutik an die Vorldufigkeit aller Identitétsbil-
dungen erinnern und darauf hinweisen, dass Subjektwerdung immer auch anders er-
folgen kann.

Wihrend sich die Dekonstruktion eher der Freilegung der Entzugsmomente und
einer Kritik der Gerinnung von Bezugsmomenten zuwendet und somit die destabili-
sierenden Momente von Subjektivitit unterstreicht, geht es der Hermeneutik mehr
um die positiven Effekte der Entzugsmomente und um eine Artikulation dessen,

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

INTRO | 15

was es fiir ein Subjekt heiflt, sich als handlungsfihigen, verantwortlichen und sich
selbst interpretierenden Akteur zu verstehen. Die Gemeinsamkeit von Dekonstruk-
tion und Hermeneutik liegt darin, dass beide der Subjektkritik Heideggers eine af-
firmative Wendung geben, indem sie das Subjekt als wichtigen Begriff des philoso-
phischen Denkens nicht aufgeben, sondern in seinen Konstitutionsweisen einer
Befragung unterziehen und so als heteronomes Subjekt neu bestimmen. Die Dekon-
struktion soll dann kritisiert werden, wenn sie die Selbstbeziige von Subjekten zu
sehr aus den Augen verliert. Die Hermeneutik ist Zielscheibe einer Problematisie-
rung, wenn sie die Offenheit von Subjektwerdung zu stark ausblendet.

Ich werde den historischen Weg und die Verteidigung eines heteronomen Sub-
jektverstiandnisses in drei Teilen durchfiihren. Im ersten Teil widme ich mich Hei-
deggers Kritik am metaphysischen Subjektbegriff und der Beschreibung ontologi-
scher Krifteverhéltnisse, wie sie in Sein und Zeit und in den Schriften nach der
. Kehre* entwickelt werden. Eine Lektiire von Sein und Zeit soll zunachst die klas-
sische Funktion des Subjekts als Begriindungsfigur des Wissens ersichtlich machen,
an deren Abarbeitung sich die Daseinsanalyse versucht. Das Aufwerfen der soge-
nannten ,,Seinsfrage* ldutet dann die Kritik des Subjektbegriffs ein: Durch die Auf-
schlieBung des iiber sich verfiigenden Subjekts wird Subjektivitit auf eine pulsie-
rende Struktur hin geoffnet, die es wesentlich rahmt. Am Phédnomen des Daseins
zeigt Heidegger, inwiefern Existenz, eine gemeinsam geteilte Welt und Temporali-
tit als Strukturmomente von Subjektivitit gedacht werden konnen. Die Existenz-
weise des Daseins ist von einer Welt durchdrungen, die es mit Anderen teilt, und sie
ist zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt — aus diesem Grund ist das
Dasein keine Substanz, sondern stets schon dezentriert und temporalisiert. Durch
die Explikation dieser temporalisierten Offnung lassen sich Moglichkeiten der
Uberschreitung des metaphysischen Subjekts aufzeigen, an die ein heteronomes
Subjektverstindnis anschliefen kann. Heideggers Daseinsanalyse stoft aber noch
nicht weit genug iiber den Horizont der Subjektphilosophie hinaus: Das Dasein ver-
fligt zwar nicht mehr tiber sich selbst; es wird jedoch immer noch als einheitlich
und sich selbst begriindend bestimmt. Dies werde ich anhand der Einheit der Sor-
gestruktur und der Vorstellung des Gewissens als Begriindungsinstanz der Freiheit
herausarbeiten. Das grundsitzliche, zu 16sende Problem von Sein und Zeit beruht
darin, dass alle Momente der Sorgestruktur ausgehend vom Dasein und also noch
nicht als Entzugsmomente begriffen werden. Heidegger scheitert diesbeziiglich mit
dem Anliegen, die grundsitzliche Ausgesetztheit von Subjekten zu denken (Kap.
2).

Das dndert sich in einem gewissen Sinne durch die um das Jahr 1930 vollzoge-
ne Kehre. Innerhalb der ontologischen Analyse wird nun das Sein vom Dasein ent-
bunden. Heideggers wesentliche Einsicht ist es, dass der Mensch durch etwas kon-
stituiert wird, das sich ihm sowohl entzieht als auch im Moment seines Bezugs eine
konstituierende Kraft ausiibt. Es ist das Sein, welches durch die doppelte Bewegung

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

des Bezugs und Entzugs charakterisiert ist, und dem Menschen seine Menschlich-
keit verleiht, indem es sich ihm hingibt. Den Namen, den Heidegger der paradoxen
Kraft gibt, die etwas griindet, vom Gegriindeten jedoch sofort wieder ablisst, lautet
»Ab-grund®. Anhand dieser Figur erschlieft sich die Moglichkeit heteronomer Sub-
jektivitdat. Diese Moglichkeit wird bei Heidegger selbst jedoch nicht zur Wirklich-
keit, weil der Begriff des Subjekts aufgegeben und folglich auch eine Neubestim-
mung der positiven Dimensionen von Subjektivitit in Form von Handlungsfihig-
keit, Verantwortung und Selbstverstindnis versaumt wird. Durch die Fokussierung
auf die geschichtliche Entduflerung des Seins werden die produzierenden, sedimen-
tierenden Momente des Seins abgeblendet und dadurch die Frage des Subjekts an
den Rand gedringt. Im Werk des spéten Heidegger lassen sich jedoch Orte aufspii-
ren, die Ankniipfungspunkte fiir eine Einschreibung des Subjekts in die ontologi-
sche Analyse bereitstellen. Das betrifft zum einen die Transformation des Huma-
nismusbegriffs, wodurch nicht mehr nach der Essenz des Menschen, sondern nach
dem Menschsein gefragt wird. Zum anderen beschéftigen sich Heideggers nach der
Kehre publizierten Schriften zu Geschichte und Sprache mit dem historischen Auf-
tauchen des Subjektbegriffs an der Schwelle zur Neuzeit sowie der Beziehung zwi-
schen Sein und Sprache. Heideggers Subjektkritik ist somit ambivalent: Sie stellt al-
le wesentlichen Bewegungen bereit, um die Tradition der Subjektphilosophie zu
unterlaufen und Subjektivitit als heteronom neu zu denken; sie verweigert sich je-
doch letzterem Unternehmen, weil Handlungsfahigkeit, Verantwortung und Selbst-
verstidndnis innerhalb eines Projekts, welches die Ontologie in den Mittelpunkt
stellt, keine Beachtung mehr erfahren (Kap. 3).

Der zweite Teil der Arbeit widmet sich den fiinf dekonstruktiven und herme-
neutischen Autoren, die Heideggers Subjektkritik auf je unterschiedliche Weise
aufnehmen und das affirmative Potenzial einer solchen Kritik in Hinblick auf eine
Neuinterpretation von Subjektivitit offenlegen. Emmanuel Levinas, mit dem ich die
Reihe der dekonstruktiven Autoren einleite, gliedert Heideggers Philosophie in eine
Tradition ein, der er den Namen ,,Ontologie® verleiht und die sich um die Unterdrii-
ckung des Anderen durch das Selbst zentriert. Die Aufdeckung der Andersheit des
Anderen, des ethischen Charakters von Alteritit, ist dabei das umfassende Anliegen
seiner Philosophie. Zugleich kniipft Levinas produktiv an Heideggers Explikation
von Temporalitidt und an die Figur des Ab-grunds an, indem er sie in den Konstitu-
tionsprozess von Subjektivitit einschreibt. Der (Nicht-)Ort des Ab-grunds ist dabei
nicht langer eine abstrakte ontologische Figur, sondern wird als Spur und als Ruf
des Anderen und somit im Sinne von Affizierungen ausgelegt, die sich dem Subjekt
unendlich entziehen, es im Moment ihres Bezugs, ihrer Beriihrung und ihrer An-
sprache, jedoch als Subjekt erzeugen. Der Ertrag ist ein Denken, das Subjektivitit
als ausgesetzt versteht und seine Einheitlichkeit, die auch Heideggers Daseinsanaly-
se noch propagiert, aufsprengt. Diese Enteignung von Subjektivitét raubt Subjekten
nicht jegliche Selbstbeziige; sie ist vielmehr deren wesentliche Moglichkeitsbedin-

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

INTRO | 17

gung. Im Moment der Affizierung durch den Anderen wird dem Subjekt die Fahig-
keit zu handeln, Verantwortung fiir Andere zu iibernehmen und sich als handelnd
und Verantwortung iibernehmend zu begreifen gereicht. Levinas treibt das Paradox
der Subjektivierung und der Freiheit auf die Spitze, indem er Selbstheit als Fremd-
heit begreift und die Moglichkeit der Freiheit an die Unmdoglichkeit der Autonomie
bindet. Mit diesem Verstindnis heteronomer Subjektivitit wird die Ausgesetztheit
von Subjekten in ihrer ethischen Dimension an die Oberflidche gebracht; es werden
jedoch Komponenten von Subjektwerdung ausgeblendet, die es im Folgenden wie-
der einzuholen gilt (Kap. 4).

Jacques Derrida transformiert die Subjektkritik und die seinsgeschichtlichen
Implikationen Heideggers im Gegensatz zu Levinas nicht auf eine ethische, sondern
auf eine strukturelle Ebene, indem er die Geschichte der Metaphysik als Phonozent-
rismus und Logozentrismus liest. Mit Levinas teilt Derrida das Insistieren auf Al-
teritdt als wesentlichem Konstitutionsmoment von Subjektivitidt. Wihrend ,,Logo-
zentrismus® eine Philosophie beschreibt, die sich um die Vernunft und die
Vorginge des Klassifizierens und Identifizierens anordnet, bezeichnet ,,Phonozent-
rismus* die Fundierung der Vernunft als eine in der Gegenwart zu vernehmende
Stimme. Mit Heidegger und Levinas unternimmt Derrida den Versuch einer umfas-
senden Kritik der abendlidndischen Geschichte der Philosophie, die sich einer Frei-
legung von Temporalitit (Kritik des Phonozentrismus) sowie Alteritit und Nicht-
Identitidt (Kritik des Logozentrismus) verschreibt. Das entscheidende von Derrida
zur Sprache gebrachte Entzugsmoment von Subjektivitit ist die Struktur der Alteri-
tét, die er Différance nennt. Die Différance ist der Name fiir die Nicht-Identitit, Of-
fenheit, Temporalitdt und Raumlichkeit einer jeden Sinnformation — und somit auch
fiir Subjektivitit. Das Subjekt wird durch die Kraft der Différance eingesetzt und
also von einer konstitutiven Nicht-Identitdt durchzogen. Die Unmdglichkeit, nicht
mit sich identisch zu sein, ist die Moglichkeit der Freiheit. Auch wenn Derrida die
Explikation von Alteritét als wesentlichem Entzugs- und Bezugsmoment von Sub-
jektivitdt um eine strukturelle Komponente erweitert, geht er den levinasschen Weg
nicht bis zum AuBersten mit: Die ethische Affizierung des Anderen ist nicht der
entscheidende und ausschlieliche Akt der Einsetzung von Subjektivitit; sie ist eine
der Konstitutionsweisen des Subjekts, die selbst noch der (Nicht-)Struktur der Dif-
férance unterliegt (Kap. 5).

Die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bekommt mit Mi-
chel Foucault zum ersten Mal eine praktisch-politische Konnotation. Im Gegensatz
zu Levinas und Derrida versucht sich Foucault an einer Verfeinerung und Trans-
formation der Analyse Heideggers von der Ebene der Seinsgeschichte auf diejenige
von historisch spezifischen Praktiken. Diese Uberfiihrung gilt es entlang der Drei-
teilung des foucaultschen Werkes zu verfolgen und auf ihre Plausibilitédt hin zu prii-
fen. In den archiologischen Schriften der 1960er Jahre, die sich einer Kritik des
neuzeitlichen Anthropologie- und Subjektbegriffs zuwenden, wird die Seinsge-

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

schichte als Geschichte von Wissensformationen ausgelegt. Foucault untersucht die
Frage, wie das Subjekt zum Objekt des Wissens und damit zu seinem Begriin-
dungsmoment werden konnte. Das im Jahre 1970 die Archédologie ablosende genea-
logische Verfahren kehrt sich einer Kritik der in Machtverhéltnissen eingebundenen
Subjektivierung zu. Hier lédsst sich ersichtlich machen, dass sich Foucaults Ver-
stindnis von Macht mithilfe der Figur des Abgrunds perspektivieren ldsst. Die Ge-
nealogie widmet sich nicht nur historisch spezifischen Machtformationen, wie der
Souveridnitits-, Disziplinar- und Biomacht, sondern verweist zugleich auf einen
Machtbegriff, der um die drei Bewegungen der Diffusion, Relationalitdt und Pro-
duktivitit kreist. Macht ldsst sich somit — genau wie die Spur des Anderen (Le-
vinas) und die Différance (Derrida) — in die heideggersche Figur des Ab-grunds
einschreiben, indem sie als Subjekte produzierendes Entzugsmoment gedacht wird.
Foucaults Neuinterpretation von Handlungsfiahigkeit und Widerstindigkeit kommt
dann eine politische Note zu, indem sie mit einer Kritik der Macht verkniipft wird:
Die Kritik gilt konkreten Wirkungsweisen und Sedimentierungen der Macht, die
Subjekte nicht mehr selbst an ihrer Subjektivierung teilnehmen lassen. Foucault
verleiht der Destabilisierung hegemonialer Subjektivierungsverhiltnisse eine affir-
mative Wendung, indem er zeigt, dass und inwiefern sich an der Grenze der Macht
stets auch Selbstpraktiken konstituieren, durch die sich Subjekte auf sich selbst be-
ziehen und somit an ihrer Subjektivierung partizipieren konnen. Vor diesem Hin-
tergrund versdumt er es jedoch, die Formationen neuzeitlicher Selbstpraktiken auf-
zudecken und die Ausgesetztheit des Subjekts gegeniiber dem Anderen zu
beriicksichtigen (Kap. 6).

Nach der je heterogenen Auslegung der Entzugsmomente von Subjektivitit und
einer Neubestimmung von Handlungsfihigkeit, Verantwortung und Identitit als ih-
rer Bezugsmomente mochte ich mittels einer hermeneutischen Erorterung demonst-
rieren, inwiefern ein heteronomes Subjektverstindnis auch das Selbstverstindnis
von Subjekten zu bedenken vermag. Den letzten, die Genealogie der Selbstsorge
betreffenden Arbeiten Foucaults kommt bereits eine hermeneutische Pointe zu, da
sich dort der Fokus von den unterwerfenden zu den teilnehmenden Momenten der
Subjektwerdung verschiebt. Hier wird die Frage aktualisiert, inwiefern sich Subjek-
te selbst formen und auf welche gelingende Weise sie das praktizieren konnen. Mit
Paul Ricceur werde ich herausarbeiten, welche methodischen und systematischen
Anforderungen eine Hermeneutik erfiillen muss, die sich im Anschluss an die hei-
deggersche Subjektkritik situiert. Wéhrend die Dekonstruktion vorrangig die Kon-
stitutionsbedingungen von Subjektivitit befragt, wendet sich Ricceur verstirkt der
Perspektive des sprechenden, handelnden und sich selbst verstehenden Subjekts zu.
Von der Sinn gebenden Struktur der Sprache, die Ricceur mit Derrida als Text be-
greift, wird die Briicke zum konkreten Sprecher geschlagen, von der ontologischen
Struktur der Selbstheit zur Besténdigkeit von Identitit und damit zur Beantwortung
der Frage, wie sich Subjekte iiberhaupt als Subjekte zu identifizieren vermogen. Der

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

INTRO | 19

Spagat Ricceurs beruht darin, einerseits die ontologischen Einsichten Heideggers als
unausweichlichen Ausgangspunkt eines hermeneutischen Projekts auszulegen und
andererseits das Subjekt mit seinen konstitutiven Affizierungen zu vermitteln. Die
Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit illustriert dann, wie sich Identitit als
notwendige, aber vorldufige und stets aufschiebbare Sedimentierung des tempora-
len Charakters von Selbstheit denken lédsst. In direkter Konfrontation mit Levinas
wird sich allerdings ergeben, dass Ricceur dem Anderen als Anderen innerhalb einer
zweiten Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit keinen hinreichenden Platz
einrdumt. Die Bewegung der Dialektik blockiert den Weg zu einem heteronomen
Subjektverstindnis (Kap. 7).

Mit Charles Taylor wird die hermeneutische Perspektivierung heteronomer Sub-
jektivitdt weitergetrieben, indem eine Anthropologie des Menschseins mit einer af-
firmativen Genealogie des neuzeitlichen Subjekts verkniipft wird. Taylor gelingt es,
Heideggers Kritik am Humanismus affirmativ zu wenden, indem er auf einer ersten
Ebene eine philosophische Anthropologie entwirft, die nicht mehr nach dem Wesen
des Menschen fragt, sondern nach seiner Existenzweise, dem Menschsein. Der qua-
si-universalistische und quasi-ahistorische Gehalt dieser Anthropologie liegt darin,
dass Subjekten unabhéngig ihres kulturellen und historischen Kontextes die Fihig-
keiten des Interpretierens, Wertens und Sprechens zugeschrieben werden. Selbstin-
terpretation, starke Wertungen und Sprache als drei Komponenten einer Anthropo-
logie des Menschseins benennen nicht linger Attribute von Subjektivitét, sondern
sind der Name fiir Bezugsmomente, die sich innerhalb eines ontologischen Raums
konstituieren. Die Interpretation des Menschen verweist folglich auf eine — von
Taylor auf die Ebene der Praxis transformierte — Ontologie, welche den Titel ,,mo-
ralische Ontologie* erhilt. ,,Moralisch ist diese Ontologie deshalb, weil sie Giiter
und Selbstverstindnisse bereitstellt, welche die Selbstbeziige von Subjekten we-
sentlich prigen. Auf einer zweiten Ebene beschiftigt sich Taylors affirmative Ge-
nealogie mit der historischen Auslegung der moralischen Ontologie. Die genealogi-
sche Suche deckt die durch die moralische Ontologie der Neuzeit konstituierten
Selbstverstindnisse und Giitern auf; sie verhandelt zugleich die Frage, welche
Selbstverstiandnisse Subjekte bejahen miissen, um gelingende Selbstbeziige ausbil-
den zu konnen. Vor diesem Hintergrund soll auch ersichtlich werden, inwiefern aus
dekonstruktiver Perspektive stets darauf hingewiesen werden muss, dass historisch
spezifische Selbstverstindnisse nicht als unhintergehbar ausgewiesen werden. Die
Dekonstruktion wird sich daher als ein notwendiges Korrektiv bei der Suche nach
den Narrativen neuzeitlicher Subjektivitit erweisen (Kap. 8).

Im systematischen Schlusskapitel werden die dekonstruktiven und hermeneuti-
schen Fiden zusammengefiihrt, um die wesentlichen Implikationen eines hetero-
nomen Subjektverstindnisses zur Sprache zu bringen. Nach einer Erinnerung daran,
dass sich Subjektkritik immer an der metaphysischen Logik der Subjektphilosophie
abarbeiten muss und diese nicht verwerfen kann und darf, fithrt der Weg tiber zwei

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Entbindungen und ein Paradox. Die erste, durch Heideggers Kehre ermoglichte
Entbindung, 16st die konstituierenden Momente von Subjektivitit vom Subjekt ab
und macht sie erst so zu Entzugsmomenten. Das Paradox der Subjektivierung be-
steht darin, dass Unterwerfung, Durchkreuzung und Beschrinkung das Subjekt zu-
gleich als handlungsfihiges, verantwortliches und sich selbst verstehendes einset-
zen. Die zweite Entbindung zwischen Temporalitit und Geschichtlichkeit ermog-
licht es schlieBlich, den heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivitdt nicht
als spezifisch historisches Phinomen, sondern als quasi-ahistorisch zu denken. Eine
systematische Abgleichung der von den dekonstruktiven und hermeneutischen Au-
toren herausgearbeiteten Entzugs- und Bezugsmomente soll offenlegen, wie unter-
schiedliche Theoriestromungen zusammengefiihrt, wenn auch nicht synthetisiert
werden konnen, weil die Radikalitét der einzelnen Subjektentwiirfe den Versuch ei-
ner umfassenden Systematisierung blockiert. Es kristallisiert sich jedoch heraus,
dass die Dekonstruktion ebenso von einem hermeneutischen Impuls getragen ist
wie die Hermeneutik von einem dekonstruktiven; die Heterogenitit der beiden
Stromungen beruht jedoch darin, dass die Dekonstruktion ihren Schwerpunkt auf
eine Freilegung der Entzugsmomente und die Hermeneutik auf eine Rekonstruktion
der Bezugsmomente legt. In Anbetracht dieses Zusammenspiels lassen sich die Im-
plikationen heteronomer Subjektivitit in Hinblick auf Identitit, Freiheit und Kritik
aufzeigen. Hier wird noch einmal deutlich, dass ein heteronomes Subjektverstind-
nis nicht blo bei einer Explikation der grundsitzlichen Ausgesetztheit verbleibt,
sondern gerade die Unterdriickung und Beherrschung von Subjekten im Zuge ihrer
Ausgesetztheit zu problematisieren vermag. Auch an dieser Stelle gehen Kritik und
Affirmation ineinander iiber: Wéhrend die Kritik die Manifestation von Entzugs-
momenten problematisiert, erinnert eine affirmative Perspektivierung daran, dass
sich Entzugsmomente stets sedimentieren und ohne Sedimentierungen Subjekte
nicht in ihrer Seinsweise gerahmt werden. Die Ausgesetztheit des Subjekts bedeu-
tet, dass konkrete ethische und politische Formen der Abhingigkeit niemals das
letzte Wort haben miissen und diirfen. Thre Kritik ist aber nur auf dem briichigen
Boden einer an-archischen Abhéngigkeit moglich (Kap. 9).

https://dol.org/10:14361/9783839441213-001 - am 14.02.2026, 09:42:48, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

