sitzlichen Entscheidung, die heteronomen Normen als verpflichtend
anzunehmen und sein konkretes Verhalten ihnen gemiss zu gestalten.
Wie erwihnt, kann das Gesetz als solches in die personliche Moral in-
korporiert werden. In all diesen Féllen erhalten die Begriffe von Auto-
nomie und Heteronomie eine ziemlich relative Bedeutung.

Eine abschliessende Bemerkung zur Beziehung zwischen Moral und
Recht. Rein formal gesehen kann es keinen direkten normativen Kon-
flikt zwischen den beiden Systemen geben. Jede normative Ordnung ist,
wie oben erwihnt, einheitlich und exklusiv. Ein mdglicher Konflikt en-
steht beim Einzelnen, der als Adressat von zwei verschiedenen Ordnun-
gen sich zu entscheiden hat, welcher er gehorchen soll und will. Dies
stellt nach unserer formalen Definition einen moralischen Entscheid dar.
Er bedeutet in der Praxis, bei einem Konflikt zwischen personlicher
Moral und staatlichem Gesetz, die folgende Wahl: Entweder sich dem
Gesetz beugen und die Sanktionen der Verletzung der personlichen Mo-
ral, wie Gewissensbisse, erleiden, oder umgekehrt, nach seinem Gewis-
sen handeln, aber die staatlich angedrohten Sanktionen in Kauf nehmen.

III. Gesetz und Ethik im Judentum
1. Rechtliche und moralische Sanktionen

Die im ersten Teil entwickelten Begriffe werden uns jetzt bei der Un-
tersuchung des Verhiltnisses zwischen Gesetz, Gerechtigkeit und Moral
im Judentum behilflich sein. Bis jetzt befassten wir uns mit gewohnli-
chen Gesetzen, die grundsétzlich als weltliches Menschenwerk aufge-
fasst wurden. Die religidse Natur der Gesetze fligt eine wichtige Di-
mension zum Verhéltnis zwischen Recht und Ethik hinzu. Die Gottlich-
keit, die als Geltungsgrund der religiosen Ordnung vorausgesetzt wird,
ist von absoluter Natur. Fiir den Gldubigen muss sie deshalb als absolut
hochster Wert gelten, angesichts dessen jeglicher widersprechende rein
menschliche Wert prinzipiell weichen muss. Die Grundnorm: "Du sollst
den Geboten Gottes gehorchen" muss — wenn die Existenz der Gott-

20

17.01.2028, 13:02:16. o (]


https://doi.org/10.5771/9783845224893-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit ernst genommen wird — unbedingt und uneingeschrénkt gelten.
Die Autoritit des iibermenschlichen Wesens ist absolut.

In diesem Zusammenhang mdchte ich ganz kurz auf die Meinung eines
modernen Autors eingehen, der behauptet, dass der kelsenianische
Grundsatz der Einheit jedes normativen Systems fiir das jiidische Recht
nicht gelte.?¢ Das letztere, die Halacha, sei pluralistisch. Als Beweis wird
angefiihrt, dass z.B. die Regel, die dem staatlichen Recht normative
Kraft im jiidischen Recht verleihe, von Kommentatoren damit begriindet
worden sei, dass es von der ganzen Bevdlkerung angenommen wur-
de.?” Normativ gesehen ist diese gegenteilige Begriindung unhaltbar.
Das sachliche Motiv zur Rezeption von Normen eines anderen Systems
beriihrt die Notwendigkeit einer formalen Inkorporation ins rezipierende
System nicht. Die Geltung des staatlichen Rechts im jiidischen Recht
basiert notwendigerweise auf der Grundnorm des jiidischen Rechts.?8
Dies besagt auch die Formel des betreffenden Grundsatzes des jiidischen
Rechts: "Dina de-Malkhuta Dina", "Das Recht des Staates ist Recht";
d.h. in Klarform: Das staatliche Recht wird jiidisches, religidses
Recht.?? Kelsens normativer Monismus ist erkenntnistheoretisch be-
griindet und miisste so fiir alle Systeme gelten. Wiirde er fiir das jiidische
Recht nicht zutreffen, dann wére er wissenschaftlich hinfillig. Meiner
Ansicht nach bleibt er jedoch allgemeingiiltig. Die Tatsache, dass es
auch in der jlidischen Tradition, wie andernorts, Anhénger eines Dua-
lismus von Naturrecht und positivem Recht gibt, kann als solche keinen
Beweis gegen die Giiltigkeit von Kelsens Auffassung darstellen.30

26 A. Sagi, Judaism: Between Religion and Morality, Tel Aviv 1998, S. 116-120 (in
Hebriisch).

27 TB Bava Batra, 54b, Rabbi Schmuel ben Meir (Rashbam, ca. 1080-1160), ad loc.;
zu diesem Grundsatz im allgemeinen M. Elon, Jewish Law — History, Sources, Prin-
ciples, vol. 1, Philadelphial994, S. 64-74; S. Shilo, Dina de-Malkhuta Dina — The
Law of the State is Law, Jerusalem 1974 (in Hebréisch).

28 Das jiidische Recht bestimmt auch den genauen Umfang des Grundsatzes. Das staat-
liche Recht wird nur teilweise und unter genauen Bedingungen rezipiert.

29 Mit anderen Worten, wer das staatliche Recht verletzt, begeht ein Vergehen nach
judischem Recht.

30 Sagi, Judaism (Anm. 26), S. 120 versucht einen Unterschied zwischen einer deskrip-
tiven Analyse und einem normativen Urteil zu machen. Dies ist meines Erachtens
methodisch hochst problematisch.

21

17.01.2028, 13:02:16. o (]


https://doi.org/10.5771/9783845224893-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich habe den Unterschied zwischen Moral und Recht, Kelsen folgend,
gemiss der Art der Sanktion festgelegt. Dieser bei menschlichen Ord-
nungen klare Unterschied verliert sowohl an Bedeutung wie auch an
Schirfe im Bereiche der religiosen Ordnung im Judentum. Der Grund
dazu liegt in der Tatsache, dass hinter allen religiosen Normen, seien sie
der Sanktion nach rechtlicher oder moralischer Art, die gleiche (gottli-
che) Autoritét steht. Diese Bemerkung mochte ich nun etwas néher aus-
fiihren.

Bekanntlich nimmt im traditionellen, rabbinischen Judentum das Gesetz
als Zwangsordnung einen zentralen Platz ein. Die religidsen Normen,
die im Judentum dahin tendieren, alle Manifestationen des menschlichen
Lebens zu regulieren, ordnen bei ihrer Verletzung gesellschaftlich or-
ganisierte Sanktionen an, die bei Bedarf die Anwendung physischer Ge-
walt einschliessen. Das traditionelle, halachische Judentum sah — im
Gegensatz zur Auffassung Moses Mendelssohns?! und der einer Anzahl
protestantischer Theologen3? — keinen grundsitzlichen Widerspruch
zwischen dem (religidsen) Gesetz als Zwangsordnung und der Religion
als einem System von Glaubensakten. Auch im Judentum ist die Er-
zwingung religidser Normen sicherlich nicht die ideale Situation, aber
immerhin letztlich die Pflicht der Gesellschaft. Offensichtlich betrifft
physischer Zwang im Bereich der kultischen Gebote3? (wie Sabbatruhe,
Speisegesetze und dergl.) vor allem die Verhinderung von Ubertretun-
gen. Doch finden sich im Talmud Aussagen, die physischen Zwang auch
zur Erfiillung von rein zeremoniellen Handlungen beflirworten: "...bei
einem Gebot, wie zum Beispiel, wenn man ihm sagt 'Baue eine Laub-
hiitte', und er befolgt es nicht, oder 'nimm einen Lulav [Palmenzweig]',
und er befolgt es nicht, dann schldgt man ihn solange bis er [es tun will

31 M. Mendelssohn, Jerusalem oder tiber religiose Macht und Judentum, Berlin 1783 =
Gesammelte Schriften, Berlin 1929-1938, Band 111, S. 255-362. Vgl. die ausfiihrliche
Analyse dieses Werkes 4. Altmann, Moses Mendelssohn — A Biographical Study,
Philadelphia 1973, S. 514-552.

32 Siehe Englard, Religious Law (Anm. 8), S.21-22.

33 Inder Terminologie der jiidischen Tradition: Gebote zwischen Mensch und Gott, zum
Unterschied von Geboten zwischen Mensch und Mensch.

22

17.01.2028, 13:02:16. o (]


https://doi.org/10.5771/9783845224893-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder] stirbt".3* Auf alle Fille stellt das religiése Gesetz als Zwangsord-
nung einen integralen Teil des rabbinischen Judentums dar.3’
Anderseits umfassen die religiosen Normen des Judentums nicht nur
solche, die sich auf gesellschaftlich organisierte, physische Sanktionen
stiitzen. Das rabbinische Judentum kennt — wie auch viele andere Reli-
gionen — eine ganze Reihe von zusitzlichen Sanktionen, die von blossen
Ausdriicken menschlicher Billigung oder Missbilligung bis zu transzen-
denten, himmlischen Belohnungen oder Strafen reichen. In vielen Fillen
findet sich eine Kombination von weltlichen, rechtlichen Sanktionen mit
Versprechen oder Androhung von zusétzlichen himmlischen Belohnun-
gen oder Strafen. Diese transzendenten (moralischen) Sanktionen sind
des ofteren nicht weniger effizient, wenn nicht sogar noch mehr, als die
angedrohten physischen Zwangsmassnahmen. Die Sache hidngt vom
Glaubensstand des Einzelnen ab. Fiir den Glaubigen spielt der Unter-
schied zwischen einer gesellschaftlichen und einer transzendenten Sank-
tion keine entscheidende Rolle. Da die verschiedenen Sanktionen durch
dieselbe Autoritit festgelegt und dazu 6fters als kumulativ wirksam an-
gesehen werden, erscheint der Unterschied zwischen rechtlichen und
moralischen Sanktionen des weiteren als ziemlich kiinstlich. Dazu
kommt, dass die Grenzlinie zwischen physischen und nicht-physischen
gesellschaftlichen Sanktionen nicht immer ganz klar verlduft: So z.B.
im Falle einer Exkommunikation, die dem Bestraften einige religiose
Privilegien vorenthélt. Die Verwirklichung dieser Sanktion erfordert
keine Kooperation der betroffenen Person und deshalb scheinbar auch
keinen gesellschaftlich organisierten Zwangsakt.

Wichtiger in diesem Zusammenhang sind jedoch die zahlreichen reli-
giods-rechtlichen Normen der sogenannten Halacha, die ausdriicklich auf
eine gerichtliche Durchsetzung verzichten. Diese Normen begniigen

34 Bab. Talmud, Ketubot 86a-b; Hulin, 132b; siche iiber diese Problematik im allge-
meinen, M. Nehorai, Kann ein religioser Akt durch Zwang erfiillt werden?, in: Daat
14 (1985),21-34 (in Hebréisch). Vgl. 4. Sagi, Jewish Religion after Theology, Boston
2009, S. 17-26.

35 Zum Versuch, Mendelssohns Ansicht mit der jiidischen Tadition in Einklang zu
bringen, siche Altmann, Moses Mendelssohn (Anm. 31), S. 547-549; J. Guttmann,
Mendelssohn’s Jerusalem und Spinozas Theologisch-Politischer Traktat, in: 48. Be-
richt der Hochschule fiir die Wissenschaft des Judentums, Berlin 1931, S. 31-67, 67.

23

17.01.2028, 13:0216. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845224893-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich mit einem allgemeinen richterlichen Ausspruch des Tadels, oder
stiitzen sich ausschliesslich auf gottliche Strafen. Der graduelle Uber-
gang von moralischen zu rechtlichen Normen ist ersichtlich bei den
Verhaltungsregeln, die geméss dem Grad der personlichen Vollkom-
menheit abgestuft sind. So sind die normativen Forderungen an die Per-
son, die den Status eines Gerechten (Hasid) erreicht hat, strenger als die
fiir den einfachen Menschen.3¢ Der Gerechte ist verpflichtet, Billigkeit
zu {iben, tiber das formale Gesetz hinauszugehen, und auf seine strikten
Rechte zu Gunsten eines Anderen zu verzichten.?? In einigen Fillen
werden diese strengeren Regeln gerichtlich erzwungen und verwandeln
sich so von moralischen zu rechtlichen Normen.38

Diese ausgesprochene Néhe von Moral und Recht ist die Folge eines der
zentralen Ziele der Religion: Die personliche Vervollkommnung des
Menschen.?® Die Integration dieser Perfektion — sei sie in der Natur von
intellektueller Kontemplation oder von hochwertigem praktischen Ver-
halten — in die Idee des Dienstes an Gott schafft einen einheitlichen
Rahmen fiir die religidsen Normen. Es bestehen daher keine ideolo-
gisch-politischen Voraussetzungen, die den Bereich und die Funktion
der religios-rechtlichen Normen a priori auf die Koordinierung von zwi-
schenmenschlichen Beziehungen beschrinken wiirden. Zwangsakte
sind legitim auch in der hdchstpersonlichsten Sphére, sofern sie im
Stande sind, die individuelle Vervollkommnung im Geiste der Religion

36 Vgl. I Twersky, Introduction to the Code of Maimonides, New Haven — London 1980,
S. 134-135.

37 Der Talmud beniitzt eine Reihe von Begriffen, die sich auf der Schwelle zwischen
moralischen und rechtlichen Normen befinden: Eigenschaft von Sodom (midat se-
dom); Eigenschaft der wohltitigen Frommigkeit (midat ha-hasidut); "innerhalb der
Rechtslinie" (lifnim mi-shurat ha-din; dies bedeutet: {iber das strenge Gesetz hinaus-
gehen); die biblische Norm: "Du sollst tun, was gerecht und gut ist" (Deut., 6, 18).
Vgl. zu diesen Begriffen: TB Bava Mezia 24b, 30b, 51b-52b; Bava Kama 99b;
Schabbat 120 a; Hulin 130b.

38 Zur Beziehung zwischen jlidischem Recht und Moral im allgemeinen: M. Silberg,
Talmudic Law and Modern State, transl. Boxer, New York 1973, S. 93-130; S. Shi-
lo, On one Aspect of Law and Morals in Jewish Law: Lifnim Mishurat Hadin, in:
Israel L.Rev. 13 (1978), 359; Twersky, Code of Maimonides (Anm. 36), S. 427-429,
510-13; S. Spero, Morality, Halakha and the Jewish Tradition, New York 1983,
S. 166 —200.

39  Vgl. Twersky, Code of Maimonides (Anm. 36), S. 134-135, 427-429.

24

17.01.2028, 13:02:16. o (]


https://doi.org/10.5771/9783845224893-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu fordern. Ein bezeichnendes Beispiel einer religios-rechtlichen Regel,
die der personlichen Vollkommenheit gegeniiber anderen Interessen den
Vorzug gibt, bildet der folgende Fall:

Wenn jemand zwei Lasttieren begegnet, das eine will unter der Last zu-
sammenbrechen, das andere steht unbeladen da, weil sein Besitzer niemand
findet, der ihm hilft laden, dann muss er zuerst das beladene Tier entladen,
um die Qual des Tieres zu lindern, und erst danach helfen aufladen. Diese
Regel geht nur an, wenn beide Besitzer entweder seine Freunde oder seine
Feinde sind. War aber der eine sein Freund und der andere sein Feind, dann
muss er zuerst dem Feind helfen laden, um seinen bésen Trieb zu liberwin-
den.*0

Das religios-rechtliche Bestreben um charakterliche Vollkommenheit
ist also wichtiger als die Bewahrung anderer Interessen, wie hier die
sofortige Vermeidung von Tierschmerz, ein Gebot, das biblischen Rang
hat.

Natiirlich waren sich die Rabbiner bewusst, dass ein erzwungener Akt
nicht den religiosen Wert eines Glaubensakts aus innerem Pflichtgefiihl
besitzt. Sie kannten die dialektische Spannung zwischen Gesetz und
Glauben, zwischen Zwang und freier Wahl. Der Dienst an Gott aus rei-
ner Liebe wird deshalb hoher eingeschitzt als der Dienst aus Furcht.*!
Zusammenfassend lasst sich sagen, dass der Unterschied zwischen mo-
ralischen und rechtlichen Normen in der jiidischen Tradition weniger
wichtig ist, da es sich bei den beiden Systemen um den gleichen Norm-
geber handelt.*? Im Lichte des Zieles der religios-rechtlichen Normen,
den Einzelnen zur Perfektion zu bringen, ist der Bereich der religiésen
Rechtsordnung bedeutend weiter als die in den westlichen liberalen De-
mokratien iibliche Sphére. Das Ziel der liberalen Rechtsordnungen be-
schrinkt sich, wie erwéhnt, darauf, den dusseren Rahmen zu schaffen,
in dem der Einzelne seine personlichen Moralvorstellungen verfolgen

40 M. Maimonides, Book of Torts, Murder and Preservation of Life, ch. XIII, 13, transl.
Klein, New-Haven 1954, vol. IX, S. 235-236; basiert auf TB Bava Mezia 32 b.

41 Uber das Verhiltnis von Gottesfurcht und Gottesliebe im allgemeinen siehe E.E.
Urbach, The Sages — Their Concepts and Beliefs, transl. Abrahams, 2nd ed., Jerusa-
lem 1979, S. 400-419.

42 Vgl. Kelsens Bemerkungen zu Gesetzgebungsakten, die keinen Zwangsakt als Sank-
tion vorsehen: Kelsen, Reine Rechtslehre (Anm. 3), S. 55.

25

17.01.2028, 13:02:16. o (]


https://doi.org/10.5771/9783845224893-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann, natiirlich ohne andere zu schiadigen. Ein anderer wichtiger Faktor
besteht in der Tatsache, dass die heutigen Staaten das Monopol der Ge-
waltanwendung innehaben. Daraus ergibt sich, dass die religiosen Or-
gane ihre Normen nicht mit autonomen, gesellschaftlich organisierten
Zwangsakten vollstrecken konnen. Die religiosen Normen als solche
konnen deshalb in der heutigen Wirklichkeit nur als moralische Normen
wirken. Um rechtlich erzwingbar zu sein, miissen die religiosen Normen
ins staatliche Recht inkorporiert werden. Dies geschah in einigen Be-
reichen im Staate Israel; aber durch ihre Rezeption verwandeln sich die
religiosen Normen in staatliche Normen, da ihre Geltung jetzt auf der
staatlichen Grundnorm beruht.

2. Der substantielle Konflikt zwischen Religion und Ethik

Der formale Unterschied zwischen Recht und Moral, der sich auf die
Art der Sanktion bezieht, erschopft natiirlich bei weitem nicht die Pro-
blematik ihrer gegenseitigen Beziehung in der jiidischen, religiosen Tra-
dition. Zuerst einmal stellt sich die Frage des Verhéltnisses zwischen
den geoffenbarten gottlichen Geboten und einer absoluten universalen
Ethik. Erlédsst Gott seine Gebote, weil sie moralisch gut sind, oder sind
sie moralisch gut, weil sie von Gott kommen? Gibt es eine Ethik aus-
serhalb der offenbarten Religion? Inwiefern konnen diese ethischen
Werte durch die menschliche Vernunft erkannt werden; welche unter-
liegen der Offenbarung? Diese Fragen beschiftigten die Philosophen
und Theologen seit der Antike.*> Sowohl im Islam wie auch im Juden-
tum und Christentum spalteten sich die Meinungen. Die mittelalterliche
Kontroverse zwischen Realisten und Voluntaristen zeugt von der tief

43 Siehe Platons Dialog "Euthyphron" zur Frage der Gottesgefalligkeit und Frommig-
keit; vgl. M. L. McPherran, Socratic Piety in the Euthyphro, in: Journal of the History
of Philosophy 23 (1985), 283-310; R. Sharvy, Euthyphro 9b-11 b: Analysis and De-
finition in Plato and Others, in: Nous 6 (1972), 119-137; J. C. Hall, Plato: Euthy-
phro 10al-11al0, in: The Philosophical Quarterly 18 (1968), 1-11; P.T. Geach, Pla-
to's Euthyphro — An Analysis and Commentary, in: The Monist 50 (1966), 369-382.

26

17.01.2028, 13:0216. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845224893-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

