
4. Individualismus und Kollektivismus als 
Lebensentwürfe

Die diesen Abschnitt leitenden Begriffe ‘Individualismus’ und 
‘Kollektivismus’ stehen historisch und sozialphilosophisch gesehen 
in absolutem Gegensatz zueinander. Während der Individualismus 
diejenige Haltung des Denkens, Fühlens und Handelns ist, die den 
Sonderstatus des Einzelmenschen zum Primat erhebt, läßt sich 
unter Kollektivismus - vor allem im sozialrevolutionären Sinne - 
das totale Eingegliedertsein des Subjekts im Vorrang vor allen 
anderen Bindungen in ein kollektives System verstehen. Beide 
Vorstellungen laufen natürlich Gefahr, in eine Extremform ihrer 
jeweiligen Grundaufifassung auszuarten, wie sich leicht nachweisen 
läßt.

Diese sparsamen und noch unvollständigen Bemerkungen ma­
chen aber schon sichtbar, daß wir den Titel dieses Kapitels mit 
einem Fragezeichen versehen sollten, insofern sich darin einerseits 
bereits eine kritische Ausgangsposition den Begriffen gegenüber 
ausdrückt, andererseits aber schon angedeutet ist, daß diese kriti­
sche Ausgangsposition verbunden ist mit der Suche nach einer 
weiteren Möglichkeit eines Lebensentwurfs, der mit völlig anderer 
Akzentuierung möglicherweise Elemente der beiden erörterten auf­
nehmen kann. Darüber aber später.

In diesem Abschnitt geht es nun darum, die zwei polaren, als 
Lebensentwürfe zu verstehenden Gesellschaftsformen zunächst 
einmal auf ihre grundsätzliche Struktur hin zu betrachten und zu 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fragen, ob sie in irgendeiner Weise konsensfahig sind und dies auf 
welcher Grundlage. Denn es ist klar, daß sowohl ein stark ausge­
prägter Individualismus als auch ein ebensolcher Kollektivismus 
Auswirkungen auf Mensch und Gesellschaft haben wird, der ethi­
schen Prinzipien widersprechen muß. Wir werden daher zunächst 
einen genaueren Bück auf die Begriffe selbst werfen und einige 
hier wesentliche Auffassungen dazu skizzieren. Im Anschluß daran 
sollen paradigmatisch solche Lebensentwürfe untersucht werden, 
die der einen bzw. anderen Position zugrundehegen. Schließlich 
werden wir eine, durchaus noch Fragen offenlassende Betrachtung 
anfugen, die schon Momente der ontologischen Ethik aufgreift, 
welche weiter unten umfassender auf die aufgeworfene Problem­
stellung eingeht. Vor allem aber dient dieser Abschnitt auch der 
Vorbereitung des folgenden, der sich mit Wertvorstellungen be­
schäftigt. Zugleich schließt er aber an die zuvor unternommene 
Betrachtung über die Tugenden an, um die dort vorgelegten Er­
kenntnisse noch einmal in konzentrierter Form in einen neuen Zu­
sammenhang zu stellen und einer kritischen Betrachtung zu unter­
ziehen. Neue Fragen und Probleme werden dabei auftauchen, die 
sich besonders im Bezug auf freiheitlich-demokratische Prämissen 
ergeben und Tugenden und Werte in einem anderen Licht erschei­
nen lassen könnten.

I

Die Bejahung der individuellen Struktur des menschlichen Wesens 
ist ein Grundwert der demokratischen Gesellschaft. Ein demokrati­
sches Verständnis von der Würde und Autonomie des Menschen 
setzt daher die Notwendigkeit einer freien und individuellen Entfal­
tung des Subjekts voraus, das über kognitive und emotionale 
Selbständigkeit verfugt und sie auch praktizieren kann und darf.

160

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pluralität der menschlichen Daseins- und Ausdrucksformen ist 
zunächst also ein positives und erstrebenswertes Ziel einer Gesell­
schaft. Es kann durchaus aber ins Negative umschlagen, wenn 
Unverbindlichkeit ins Spiel kommt, wenn die individuelle Entfal­
tung grenzenlos wird oder als ihr Gegenteil, der völligen Unter­
drückung erscheint. Hierzu im folgenden einige Bemerkungen.

Der Individualbegriff, vom lateinischen Individuum als das 
‘Unteilbare’, Singuläre abgeleitet, wird als Bezeichnung für ein 
einzelhaftes Ding oder Geschehen verwendet und dadurch im Ge­
gensatz zum Allgemeinen verstanden. Bezogen auf den Menschen 
sprechen wir dann von Individualität, wenn Eigenschaften oder 
bestimmte Merkmale das Wesen des Subjekts als „eigen“-artiges 
oder einmaliges Individuum erscheinen lassen und damit eine Ei­
genpersönlichkeit hervortritt, die sich von der unterschiedslosen 
Masse abhebt (denn die Masse oder das „Man ... ist das Nie­
mand“1).

Eine Steigerung dieser Kriterien läßt sich im Begriff des Indivi­
dualismus erkennen, indem das Denken, Fühlen, Wollen und Han­
deln unter dem Aspekt eines Sonderstatus, eines Sonderdaseins den 
Primat vor allen anderen menschlichen Daseinsformen erhält, z.B. 
dem Gemeinschafts- oder Gruppenmenschen. Nur die Realität des 
zuhöchst ausgeprägten Individuellen gilt dann als Richtmaß des 
eigenen Bewußtseins und fuhrt schließlich zu einer Haltung des 
Solipsismus, der verbindliche intersubjektiv gültige Einstellungen 
verhindert. Das Individuum betrachtet sich dann als Selbstzweck 
mit dem einzigen Ziel der Selbstverwirklichung und Entfaltung der 
Eigenpersönlichkeit, welche im Extremfell selbst anarchische, 
egozentrische oder liberalistische Züge seines Wesens zu realisie­
ren trachtet. Damit ist bereits die Problematik einer übersteigerten 
Form des Individuellen benannt, die sich vor allem auf den Eigen- 1 

1M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 151979, S. 128.

161

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezug des Subjekts bezieht: „Allgemein betont ein individualisti­
sches Denken den Wert der ‘Persönlichkeit’ vor den Gemein­
schaftswerten, die persönliche Freiheit vor der gesellschaftlichen 
Bindung, die Gleichheit der Individuen vor der Ein- und Unter­
ordnung in das Gesellschaftsganze“.2 Verschiedene Ansätze ver­
stehen den in einer individualistische Gesellschaft praktizierten 
Individualismus (in seiner extremen Form also) daher auch als 
System der bloßen Summe einzelner Menschen, wobei das Soziale, 
d.h. die notwendige Bindung der Menschen untereinander entfallt 
und utilitaristische Ziele in Gestalt des Zweckdenkens Vorrang 
erhalten. In solcher Gestalt zeigt sich - wie weiter unten noch aus­
geführt wird - individuelles Verhalten in den modernen demokrati­
schen Gesellschaftsformen, in denen das Recht auf „Selbstver­
wirklichung“ zu den bekannten Grenzüberschreitungen führt, die 
inzwischen in Politik, Pädagogik und Gesellschaft kritisch erörtert 
werden.

Schon G. Simmel hat indes besonders in Bezug auf ethisches 
Verhalten vor einem falsch verstandenen Individualismus gewarnt 
und diesem in seiner 1918 erschienenen Schrift einen „ethischen 
Personalismus“ entgegengesetzt.3 In dieser Schrift, die seine späte 
metaphysische Auffassung vom Leben ausdrückt, spricht er schon 
zu Anfang von der Einheit des Lebens als ‘Sich-Steigem’ und ‘In- 
Sich-Bleiben’. Wesensmerkmal des Lebens ist dann „Mehr Leben“ 
und zugleich „Mehr als Leben“ zu sein: „ein Hinausschreiten des 
geistigen Lebens über sich selbst“.4 Auch das sittliche Leben ist ein 
fortschreitendes, sich entwickelndes, wenn es dem Menschen 
gelingt, einen niedrigen Zustand zu überwinden und einen höheren 
zu erreichen: „Daß der Mensch sich selbst überwindet, bedeutet, 

2 Vgl. den Beitrag „Individualismus“ von A. Rauscher in: Historisches Wör­
terbuch der Philosophie, Bd. 4. Darmstadt 1976, Sp. 289-291.
3 G. Simmel: Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel. Leipzig 1918.
4A.a.O.,S. 20,6.

162

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß er über die Grenzen hinausgreift, die der Augenblick ihm 
steckt... So ist der Mensch auch als ethischer das Grenzwesen, das 
keine Grenzen hat“.5

Doch setzt das Leben sich auch Grenzen, übersteigt sie jedoch 
im Sinne seiner höchsten Entfaltung. Simmel geht im folgenden 
aber auch auf die Problematik der Aufhebung der selbstgesetzten 
Grenzen durch das Leben ein und bestimmt die Freiheit als Befrei­
ung von einem Zweck, nicht aber als Befreiung von einem Grund­
prinzip. Mit der gegen Kant und den Dualismus von Sein und Sol­
len gerichteten Argumentation ergibt sich konsequenterweise für 
den Menschen, daß das Sollen keineswegs als abstrakte ethische 
Norm verstanden werden kann, „sondern als Erhebung von konkre­
ten gelebten Notwendigkeiten des Lebens zum Begriff in der Form 
des Sollens“.6 Dies bedeutet, daß der Mensch im Kontext seines 
Lebens die Grenzen seines Tims erkennt und sich der Notwendig­
keit moralischen Handelns als ‘Sollen’ bewußt wird. Diesen Ge­
danken werden wir weiter verfolgen, wenn es um eine Deutung der 
Individualität als Personwerdung geht, die sich entscheidend von 
der individualistischen Auffassung abhebt. Zuvor aber einige Be­
merkungen zum Kollektivismus bzw. dem Kollektivbewußtsein.

Der Begriff ‘Kollektivismus’ wird allgemein im Kontext poli­
tisch-ökonomischer Theorien angeführt und hat sich seit seiner 
Verwendung durch Bakunin auf dem Basler Kongreß der Interna­
tionalen (1869) als Unterscheidung für eine bestimmte, sich von 
anderen Tendenzen abgrenzende sozialistische Gesellschaftsform 
eine Zeitlang durchgehalten. Neben verschiedenen anderen Deu­
tungen, die hier unwesentlich sind, ist ein anderer Sinngehalt al­
lerdings von Bedeutung, nämlich der, daß der Kollektivismus als 
gesellschaftliche Antithese zum Individualismus verstanden wird.

5A.a.O., S. 8.
6 Vgl. den Artikel „Lebensanschaung“ von F. Cassinari: In: Großes Werklexi­
kon der Philosophie, Bd. 2. Hg. von F. Volpi. Stuttgart 1999, S. 1396f.

163

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Falle besitzt das kollektive Leben den absoluten Vorrang 
vor dem Individuum, welches als Einzelmensch keine Eigenbedeu­
tung besitzt, sondern nur als „abgeleitetes Sein, als Glied oder 
Teil“ des Systems.7 Diese rigorose Eingliederung in ein System 
basiert auf der Annahme, daß allen Gliedern der Gruppe eine ge­
meinsame Auffassung des Denkens, Wertens, Strebens und Wol­
lens eigen ist, aus welchen sich eine gleichgerichtete Lebensstrate­
gie ergibt. Das so gefaßte „Kollektivbewußtsein“ ist aber schon 
begrifflich widersprüchlich und ambivalent, „denn das Bewußtsein 
eines realen Subjekts kann kein Kollektivbewußtsein und das Kol­
lektivbewußtsein kein Bewußtsein eines realen Subjekts sein“,8 
denn die Identität beider bedeutete, daß das Kollektivbewußtsein 
selbst als besondere Existenz Realität besäße. Die Eigenständigkeit 
des Kollektivbewußtseins betont indes E.Durkheim, wenn er be­
hauptet, der Einzelmensch sei nur eine abstrakte Gedankenkon­
struktion, wirklich sei hingegen in geistiger und sittlicher Hinsicht 
nur die Menschheit als Gesamt. Allerdings ergebe sich aus den 
isoliert betrachteten physisch-psychischen Strukturen ein Indivi- 
dualbewußtsein, welches aber mit anderen zu einem Kollektivbe­
wußtsein verschmelze. Und nur aus dieser Verbindung entstehe das 
soziale Leben. Dies begründet ferner, daß sich Kollektivvor­
stellungen nach Dürkheim nicht einfach von subjektiven Vorstel­
lungen herleiten lassen. Nur als Produkt der Kooperation einer 
Vielzahl geistig tätiger Menschen, deren Ideen zu einem Ganzen 
zusammengewachsen sind, ergäben sich begrifflich und kategorial 
präzise Vorstellungen, die eine überindividuelle Objektivität ga­
rantieren. Auch hier wird das Individuum wieder verstanden als in 
Denken und Handeln eingeschränktes, das erst auf der Ebene der 
Sozialität eine ‘höhere’ Realität erreicht. Dies erklärt nicht zuletzt, 

7 Vgl. „Kollektivismus, Kollektiv“ (A. Raucher) in: HWPh Bd. 4, Sp. 885.
8 Vgl. „Kollektivbewußtsein“ (G.Mühle), a.a.O., Sp. 883.

164

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß sozialistische Gesellschaftsformen den Kollektivismus im Ge­
gensatz zum Individualismus als Höchstform menschlichen Lebens 
bestimmen, während der Individualismus als Produkt des Kapita­
lismus und der Entfremdung und als anti-humanistische Loslösung 
aus der Gesellschaft gebrandmarkt wird.9

Ohne in diesem Zusammenhang weiter auf die Kritik an Dürk­
heims Konzept eingehen zu können, muß aber schon eingewandt 
werden, daß das Zusammenwirken vieler Einzelformen des Be­
wußtseins nicht ohne einen tatsächlichen Grund für ein gemeinsa­
mes Bewußtsein gedacht werden kann. Vor allem dieser Gedanke 
wird uns im folgenden noch beschäftigen, wenn es darum geht, 
Individualität und Gemeinschaftsbewußtsein aus der Sicht der 
Theorie der ontologischen Erfahrung in den Blick zu fassen.

n

An den Auffassungen über Kollektivismus und Individualismus 
scheiden sich nicht nur die Geister im politischen, sondern auch im 
allgemein-gesellschaftlichen Bereich, z. B. auch der Erziehung. 
Daß die sozialistischen Vorstellungen eines kollektiven Systems 
inzwischen als gescheitert betrachtet werden können, muß nicht 
eigens erwähnt werden. Dennoch haben wir mit den Auswirkungen 
dieses Einflusses auf die Gesellschaft immer noch zu rechnen. Sie 
wirken bis heute hinein in die Bildungssysteme und auch in Wert­
vorstellungen bis hin zu Umgangsformen und Anspruchsdenken. In 
der westlichen Welt hat sich allerdings vermehrt und aus verschie­
denen Gründen immer tiefgreifender das Prinzip des Individualis­
mus breitgemacht, das nicht nur die Freiheit des Einzelnen faktisch 
eingrenzt, sondern vor allem dem Individuum selbst den Weg zu 

9 Vgl. u.a. K.Mächa: Individuum und Gesellschaft. München 1993.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner wahren Entfaltung versperrt. Sicher ist nicht zu bestreiten, 
daß diese Entwicklung, einerseits als Gegenentwurf zu sozialisti­
schem Denken verstanden, andererseits aber auch aufgrund der 
modernen Geisteshaltung westlicher Demokratien, unterstützt wor­
den ist. Liberalismus und der Verlust der Werte haben einen Be­
wußtseinswandel bewirkt, der dem äußeren Leben und allen damit 
verbundenen Annehmlichkeiten einen höheren Wert zumessen als 
den geistigen (vgl. das 5. Kapitel). Daraus folgt, daß sich das 
Subjekt unter Einsatz seiner ganzen Kräfte rigoros darum bemüht, 
an diesem äußeren Leben teilzuhaben, seinen Besitz zu mehren und 
dem Vergnügen zu leben. Daß eine solche Haltung natürlich eine 
radikale egozentrische Lebensauffassung verursacht und durch den 
allgemeinen Konsens und Vorbilder sogar legitimiert wird, ist wohl 
unbestritten. Werte werden unter dem Deckmantel der Toleranz 
außer Kraft gesetzt, und jede Form des Opportunismus findet An­
erkennung. Wir haben es folglich mit einem Menschenbild zu tun, 
das nicht nur auf die Eindimensionalität der individuellen Ent­
wicklung verweist, sondern sogar auf ihre Verhinderung. Während 
die ‘äußere’ Emanzipation des Subjekts sich also bis zum Exzeß 
realisieren konnte, bleibt die innere Emanzipation als der wesentli­
che Faktor auf der Strecke. Erst dann nämlich kann man von 
Emanzipation sprechen, wenn die innere Emanzipation als Grund­
element gelebter Freiheit zur Entfaltung gekommen ist. Unmün­
digkeit und Abhängigkeit ergibt sich dagegen aus der einseitigen 
Fixierung auf äußere Bedürfnisse bzw. aus dem bloßen Befrie­
digen dieser Bedürfnisse. Begriffe wie Massengeschmack, Mani­
pulation des Denkens und Handelns, unkritisches Verhalten und 
der Effekt des Nachahmens sind nur einige der in diesem Zusam­
menhang wesentlichen Aspekte. Auch Langeweile, Orientierungs­
losigkeit und die vergebliche Suche nach einem Sinn des Tuns 
resultieren aus der beschriebenen Haltung, die den Menschen 

166

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sowohl isoliert als auch mit sich selbst uneins werden läßt, weil 
ihm der Grund seines Lebens abhanden gekommen ist.

Das verstärkte Auftreten von Gewalt und Rücksichtslosigkeit ist 
nur ein Indiz für die Entfremdung des modernen Menschen von 
seinem Ich als geistig-seelisches Wesen, wobei das ‘Ausleben’ im 
‘Jetzt’ alle anderen Reflexionen an den Rand drängt. Doch dies ist 
nur ein Aspekt. Die Entfremdung des Menschen von seinem wah­
ren Ich hat nämlich noch weitere, und für die Gemeinschaft noch 
wesentlichere und weiterreichende Konsequenzen. Diese Form des 
Rückbezugs auf sich selbst führt zudem zu einer Bindungslosig- 
keit, die z.B. als Entfremdung vom Nächsten (der Familie, den 
Freunden usw.) und schließlich als Entfremdung von allem „Frem­
den“ erkennbar wird. Wir sprechen dann von Generationen­
problemen, der Isolation des Single-Daseins usw. und im letzten 
von der Verständnislosigkeit gegenüber anderen Zivilisationen, 
denen gegenüber nur die eigene Perspektive der Welt geltend 
gemacht wird. So können unvermeidliche Kontakte nur noch 
reduziert werden auf die Vorstellung von Zweck und Nutzen, wäh­
rend jede intensive und tiefergehende Nähe als Einschränkung der 
eigenen Bedürfnisse verstanden wird. Auf diese Weise wird nicht 
nur der „Erkenntniszugang zur Wirklichkeit“, sondern auch „zur 
Wirklichkeit ‘Mensch’“ verstellt, aus welchem sich gleichwohl 
„der Maßstab für unser praktisches Verhalten gegenüber der Welt 
und gegenüber anderen Menschen“ ergibt.10

Soziologische Studien der Gegenwart belegen eindrucksvoll, daß 
die beschriebenen Probleme schon bei Kindern und Jugendlichen in 
beängstigender Weise hervortreten. Durch die Demontage der 
Familie, die Sprachlosigkeit zwischen den Generationen, durch den 
Autoritätsverlust von Eltern und Lehrern kann von Sozialisation 
nicht mehr die Rede sein. Mit eigener und zunehmend autonom 

10 F. Nicolin: Stichwort Bildung. Düsseldorf 1974, S. 5f.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


definierter Identität beherrscht ein Jugendidol die Gesellschaft, 
welches inzwischen eine imperiale Gegenkultur begründet hat. 
Verwahrlosung und extreme ‘Selbstverwirklichung’ sind nur einige 
Indikatoren dieses Prozesses, demgegenüber die Erwachsenenwelt 
machtlos scheint. Durch die eigene, selbstgeschaffene Subkultur 
wird die Jugend ganz offensichtlich zu Antagonisten der tradierten 
Vorstellungen, die durch das neue massenmediale Wissen ersetzt 
werden. Vorbilder finden sich dort, nicht mehr in der Familie oder 
in den Bildungsinstitutionen und Eltern und Erzieher fühlen sich - 
mehr oder weniger freiwillig - der Verantwortung enthoben. Von 
Individuation oder Sozialisation zu sprechen, ist unter diesen Vor­
aussetzungen allerdings müßig.

Nun ist die Kritik an einem falsch verstandenen Individualismus 
keineswegs nur eine Erscheinung der Gegenwart. Als kulturkriti­
sche Stellungnahme taucht eine solche Kritik am Menschen aller­
dings besonders deutlich in der Lebensphilosophie, beginnend mit 
Schopenhauer und Nietzsche auf. So verweist O.F.Bollnow auf die 
lebensphilosophische „Kritik an der veräußerlichten Kultur“ mit 
ihrer Künstlichkeit des veräußerlichten Daseins, eine Auffassung, 
die bereits durch Rousseau, in der Sturm- und Drangbewegung 
und bei den Romantikern ihre Wegbereiter fand.11 Dieses Dasein, 
so muß man heute ergänzen, verliert unter der Prämisse des Indivi­
dualismus das Verständnis für den Gesamtzusammenhang des 
Lebens, welches nur noch ausschnitthaft bzw. bezogen auf das 
Singuläre erfahren wird. Für die Lebensphilosophen aber ist der 
Mensch der Schöpfer einer geistigen Welt, deren Vollendung er 
durch seine geistig-seelischen Kräfte erreicht. In Nietzsches Vor­
stellung des ‘höheren’ Menschen ist dieser Gedanke bereits enthal­
ten. Diese geistige Welt aber bildet das Fundament einer grenz- 11 

11 O.F.Bollnow: Die Lebensphilosophie. Berlin/Göttingen/Heidelberg 1958, S.
3.

168

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überschreitenden Sicht, die den engen Horizont individualistischen 
Denkens transzendiert. Auch die „Wirklichkeit Mensch“ erhält aus 
dieser Perspektive eine neue und für das Zusammenleben in unse­
rem ‘globalen’ Zeitalter wesentliche Bedeutung.

Nun hat sich allerdings seit etwa Mitte des 2O.Jahrhunderts eine 
weitere Lebensform in der westlichen Welt breitgemacht, die in 
eigenartiger Weise Elemente des Individualismus und des Kollek­
tivismus aufgenommen hat. Wir nennen diese Lebensform einmal 
den modernen Konformismus. Was ist aber darunter zu verstehen? 
Konformität bedeutet Gleichförmigkeit, und wenn man diesen Be­
griff mit Herbert Spencer einmal unter soziologischen Gesichts­
punkten betrachtet, so meint er eine undifferenzierte, unentwickelte 
und im Stadium niedriger sozialer Organisation befindliche Le­
bensauffassung. Diese Lebensform basiert gleichsam auf der 
Umkehr der Prinzipien des Individualismus und Kollektivismus. 
Der immer noch proklamierte Individualismus nimmt darin eine 
Gestalt an, die die individuelle Haltung gerade darin zu finden 
glaubt, daß man - angeblich aus freiem Entschluß - einer Massen­
bewegung folgt. Dies zeigt sich an der unreflektierten Teilnahme 
an modischen Tendenzen aller Art. Man will dazu gehören, zur 
modernen, antitraditionellen Gesellschaft, die sich indes nur über 
bestimmte Markenzeichen, Freizeitbeschäftigungen, Musikrich­
tungen usw. definiert. Sloterdijk beschreibt diese Tatsache mit den 
folgenden Worten sehr treffend: „Die durchmediadisierte Gesell­
schaft vibriert in einem Zustand, in dem die Millionen nicht mehr 
als aktuell versammelte Totalität... in Erscheinung treten können. 
Vielmehr erlebt sich die heute die Masse selbst nur noch in ihren 
Partikeln, den Individuen, die sich als Elementarteilchen einer un­
sichtbaren Gemeinheit genau den Programmen hingeben, in denen 

169

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Massenhaftigkeit und ihre Gemeinheit vorausgesetzt wird“.12 

Dieses Gruppenverhalten (an dem durchaus kollektive Grundan­
nahmen erkennbar sind), welches die von außen gelenkten Lebens­
vorstellungen zu realisieren trachtet, läßt grundsätzlich aber keine 
wirklich individuelle Lebensgestaltung zu. Alles von diesen Vor­
stellungen Abweichende gilt daher als antiquiert und der modernen 
Zeit nicht angemessen. Der nur scheinbar gelebte Individualismus 
hat sich folglich in sein Gegenteil verkehrt, insofern er in ein Mas­
senverhalten eingegangen ist, das durch den Schein des Individuel­
len bloß geschäftstüchtig vermarktet wird. „Mitgerissenheit durch 
das Falsche und Schlechte“ ist nach Sloterdijk folglich die Formel, 
welche das Leben des ausgehenden und des beginnenden Jahrtau­
sends immer mehr bestimmt, „weswegen die Masse, als Auflauf­
masse verstanden, nie anders als im Zustand der Pseudoemanzi­
pation und der Halbsubjektivität angetroffen werden kann - ein 
vages, labiles, entdifferenziertes, von Nachahmungsflüssen und 
epidemischen Erregungen gesteuertes .... präexplosives Etwas ...“. 
Und weiter: „Die postmoderne Masse ist Masse ohne Potential, 
eine Summe aus Mikroanarchismen und Einsamkeiten“. Im Rekurs 
auf Canetti heißt es schließlich: „Wo das Menschenschwarz am 
dichtesten ist, dort beginnt der Sog einer wunderträchtigen Ent­
hemmung zu wirken“.13

Auch die Inanspruchnahme des kollektiven Lebens entspricht 
keineswegs der ursprünglichen Idee, ein gemeinsames Bewußtsein 
auf bestimmte Ziele zu richten. Im Konformismus geht es nämlich 
darum, eine willkürlich manipulierte Masse in dem Glauben zu 
lassen, ihre Individualität trotz Übernahme von außen geleiteter 
Ziele erhalten, ja sogar profitieren zu können. Dies läßt sich, wie 
man sieht, leicht dadurch erreichen, daß mit Begriffen wie ‘Selbst­

12 P. Sloterdijk: Die Verachtung der Massen. Versuch über Kulturkämpfe in 
der modernen Gesellschaft. Frankfiirt/M., S. 19.
13A.a.O„ S. 11,14,18.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verwirklichung’ und ‘Befriedigung von Bedürfnissen’ operiert 
wird, wobei vor allem immer das Recht auf das freie und ungehin­
derte Ausleben auch der absurdesten Wunschvorstellungen betont 
wird. Die nicht mehr wahrgenomme Gleichschaltung aller Subjekte 
entwickelt sich daher auf dramatische Weise, indem nicht nur 
Intoleranz gegenüber kritischen Einwänden immer deutlicher 
hervortritt, sondern vor allem auch deshalb, weil der Mensch als 
ursprünglich freies und denkendes Subjekt den Verlust seiner In­
dividualität und der unabdingbaren Heterogenität der Gesellschaft 
gar nicht mehr zu spüren scheint. An dieser Blindheit wirken nicht 
zuletzt auch die Medien mit, die die „Verächtlichkeit des Men­
schen, seine Bloßstellung im System vulgarisierender, prostituie­
render und flexibilisierender Kommunikation“ in seiner Erschei­
nung als „interaktiver Krebs“ durch „Trivialkommunikation“ 
betreiben. Nicht aber die Selbstbefriedigung als solche habe - wie 
Sloterdijk meint - das Prädikat ‘verächtlich’ verdient, sondern 
vielmehr „die zur Schau gestellte Beschränktheit in der Selbstbe­
friedigung“.14

Der hier auftauchende sogenannte Egalitarismus ist daher eine 
subtile Form eines Anti-Individualismus, der zugleich gegen eine 
Gemeinschaft freier und denkender Menschen gerichtet ist, um 
dennoch Freiheit zu suggerieren. Daß aber das Subjekt in einer 
Massengesellschaft, wie wir sie heute vorfmden (und die durchaus 
auch Züge des Kollektivismus hat), „seine Subjektivität keines­
wegs“ preisgibt, betonte 1967 schon Martin Heidegger, wenn er 
erklärt, daß zwar die Industriegesellschaft das Subjekt geworden 
sei, auf das die Objektwelt bezogen sei. Sie sei sogar „die bis ins 
äußerste gesteigerte Ichheit, d.h. Subjektivität. In ihr stellt sich der 
Mensch ausschließlich auf sich selbst und auf die von ihm zu 

14A.a.O., S. 52, 55.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Institutionen hergerichteten Bezirke seiner gelebten Welt“.15 Dies 

bedeutet nichts anderes als daß der Mensch sich zum Zwecke 
seines neu definierten Wohllebens selbst entmündigt und dies nicht 
einmal zu bemerken scheint.

Schon Ortega y Gasset hat an der Gesellschaft seiner Zeit kriti­
siert, daß „das Leben des Europäers den Zug zur Individualität zu 
vertieren“ scheint, denn „alles zwingt den Menschen, sein Ein­
zeldasein und etwas von der Dichte seines Wesens aufzugeben“.16 
Und wenn er fortfahrt: „Tatsache ist jedoch, daß heutzutage viele 
Euopäer mit wahrer Wollust darauf verzichten, Individuen zu sein, 
und sich nur zu gerne in der Masse verlieren. Diese Wonne, Masse 
zu sein, kein Einzelschicksal zu haben, ist zur Epidemie geworden. 
Der Mensch sozialisiert sich“.17 Die Aufgabe der „Dichte seines 
Wesen“ aber ist gerade dasjenige Moment, welches auch die Le­
benshaltung des heutigen Menschen aufs deutlichste kennzeichnet. 
Und die „Sozialisierung“ des Menschen als „schreckliches Unter­
fangen“, von der Ortega spricht, ist folglich keine, die eine demo­
kratische Gesellschaft begründen kann, sondern vielmehr eine sol­
che, die den Menschen dazu zwingt, „die Ideen und Neigungen der 
übrigen, aller“ anzunehmen. Und so übe „die abstrakte Gottheit 
des ‘Kollektivs’ ... wiederum ihre Tyrannei aus und richtet bereits 
in ganz Europa Verheerungen an ... Die Macht der Öffentlichkeit 
zwingt uns, täglich mehr von unserer Existenz an die Gesellschaft 
abzugeben.“ Aber die willenlosen Massen scheinen diesen Tatbe­
stand nicht bemerken zu wollen, sie leben ja „mit gesenktem Kopf“ 
in der Herde, ohne eigene Verantwortung und ohne ihr 
„individuelles, unübertragbares Schicksal erfüllen“ zu wollen und 

15 M Heidegger: Die Herkunft der Kunst und die Bestimmung des Denkens. 
Reflexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart. In: Distanz und Nähe. Hg. 
von P. JaegerZR.Lüthe. Würzburg 1983, S. 11-23, hier S. 18.
16 Die Sozialisierung des Menschen. GW I, Stuttgart 1978, S. 536.
17A.a.O.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„aufgebracht protestieren die Massen gegen jede Reserve unseres 
Selbst“.18

Der moderne Konformismus, den wir eingangs als Bezeichnung 
für unsere heutige Gesellschaft angeführt haben, entspricht im 
wesentlichen den Deutungen Ortegas in Bezug auf die Massenge­
sellschaft. Das Besondere aber an ihm ist die Tatsache, daß das 
Subjekt sich im Konformismus in Freiheit wähnt und die Tatsache 
seiner Individualität keineswegs bezweifelt, ohne aber dabei die 
Mechanismen der anonymen Außenleitung durchschauen zu kön­
nen oder zu wollen. Denn in der „Auflaufmasse“ ist man „als In­
dividuum Masse“19 und scheint sich in diesem Zustand noch zu 
gefallen. Dies zeigt sich besonders an dem zur Schau getragenen 
Selbstbewußtsein des uniform denkenden und handelnden Men­
schen, der jede auch noch so unkritische Übernahme modischer 
Tendenzen mit seinem Recht auf Selbstgestaltung seines Lebens 
rechtfertigt und der zugleich - wie Nietzsche dies formuliert, den 
geistigen Menschen als Narren verachtet. Denn die Masse macht 
die Banalität ihres Lebensstils zum Maß aller Dinge und hält sich 
für befugt, diesen auch der geistigen Elite aufzuzwängen.20

So ist auch die zu beobachtende Haltung, anders zu sein und 
auf fallen zu wollen, wohl noch ein Relikt des Individualismus, sie 
verliert jedoch das Typische durch die Anpassung an ein Massen­
phänomen. Damit gelangt das Differenzierungsstreben zu einer 

18A.a.O., S. 537.
19 P. Sloterdijk: Die Verachtung der Massen, a.a.O., S. 17.
20 Als besonders übel und vollends unverständlich begreift Sloterdijk die 
intellektuellen Wortführer als Verächter der Eliten. So habe besonders der 
amerikanische Philosoph Richard Rorty, „der sich ohne Umschweife ins Lager 
der letzten Menschen stellt - vorausgesetzt, daß diese Amerikaner sind - und 
ihre Kritiker von Kierkegaard und Nietzsche zu Heidegger, Adorno und 
Foucault unverblümt als anstrengende, unangenehme, heroische Snobs be­
zeichnet“. Er predige, „den die Luft von Virginia zum Sozialdemokraten 
gemacht hat, eine neue Version des amerikanischen Traums - den aufrechten 
Gang in die Banalität..“. A.a.O., S. 58.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenartigen Steigerung, indem es das Besondere und Einmalige in 
das Allgemeine und Gleichmachende integriert. Man möchte also 
mit Simmel glauben, „daß die Idee der schlechthin freien Persön­
lichkeit und die der schlechthin einzigartigen Persönlichkeit noch 
nicht die letzten Wort des Individualismus sind; daß vielmehr die 
unabsehliche Arbeit der Menschheit immer mehr, immer mannig­
faltigere Formen aufbringen wird, mit denen die Persönlichkeit sich 
bejahen und den Wert ihres Daseins bejahen wird“.21

in

Wie wir gesehen haben, sind Individualismus und Kollektivismus 
Lebensentwürfe, die in der einen oder anderen Richtung überstei­
gert sind und daher aus vielerlei Gründen weder dem Gemeinwohl 
noch dem Subjekt gerecht werden können. Allerdings sind beide 
Formen Ausdruck eines sehr ähnlichen menschlichen Zustandes. 
Sie resultieren aus einer Haltung zur Welt, die zu einer aus Äng­
sten bestehenden Daseinsverfassung führt, deren Reaktion beson­
ders in der modernen Welt zu den genannten illusionären Extrem­
formen von Lebensentwürfen fuhrt. Beides sind mithin radikale, 
bis zur Verherrlichung gesteigerte Lebensweisen, deren eine nur 
dem Einzelnen Geltung zupricht, die andere nur der Gesellschaft.

Weder die Forderung, daß das Subjekt völlig auf sich selbst ge­
stellt, Verantwortung übernehmen und seine Auffassungen solip­
sistisch durchsetzen könne und dürfe, noch die gegenteilige, deren 
Überzeugung darin besteht, der Einzelpersönlichkeit überhaupt 
keine Bedeutung mehr zuzumessen, kann sich auf ein tragendes 
Fundament ethischer Prinzipien berufen. Jeder Versuch einer Ethik 
muß also scheitern, wenn dieser seine moralischen Kategorien 

21G. Simmel: Das Individuum und die Freiheit. Essais. Berlin 1984, S. 219.

174

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strikt auf den Individualismus oder das kollektive Bewußtsein (als 
Massenbewußtsein) zuspitzt. In diesem Sinne bezeichnet auch 
Martin Buber sowohl den „wirklichkeitsfremden Individualismus“ 
als auch den „wirklichkeitsfremden Kollektivismus“ als falsche 
Bilder vom Menschen. Denn: „Wenn aber der Individualismus nur 
einen Teil des Menschen erfaßt, so erfaßt der Kollektivismus nur 
den Menschen als Teil: zur Ganzheit des Menschen, zum Men­
schen als Ganzes dringen beide nicht vor. Der Individualismus 
sieht den Menschen nur in der Bezogenheit auf sich selbst, aber der 
Kollektivismus sieht den Menschen überhaupt nicht, er sieht nur 
die ‘Gesellschaft’. Dort ist das Antlitz des Menschen verzerrt, hier 
ist es verdeckt“.22

Schon Kant habe zwar „eine Fülle wertvoller Bemerkungen zur 
Menschenkenntnis“ gemacht, nie aber danach gefragt, „was der 
Mensch ist“.23 Die wesentliche Erkenntnis vom Menschen sei aber 
die, „daß wir zugleich und in einem mit der Endlichkeit des Men­
schen seine Teilnahme an der Unendlichkeit erkennen müssen, 
nicht als zwei Eigenschaften nebeneinander, sondern als die Dop­
pelheit der Prozesse, in der als solcher erst das Dasein des Men­
schen erkennbar wird. Das Endliche wirkt an ihm und das Un­
endliche wirkt an ihm; er hat teil an der Endlichkeit und hat teil an 
der Unendlichkeit“.24 Diese Grundvoraussetzung ist es aber, die 
das Wesen des Menschen bestimmt und sein Handeln zum Sinnvol­
len leitet, nicht aber eine apriorische Vernunft, eine Rationalität 
oder andere keineswegs berechenbarere Prinzipien.

Unter dieser Maßgabe können ethische Konzepte weder unter 
Berufung auf die Instanz der Vernunft oder des Verstandes oder 
aufgrund wirtschaftlicher, ökonomischer usw. Bedingungen eine 
der beide Richtungen - Individualismus bzw. Kollektivismus - als 

22 Das Problem des Menschen. Heidelberg 41971, S. 62,159.
23A.a.O,S. 12.
24A.a.O.,S. 13f.

175

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zielsetzung ihrer Entwürfe begründen. Beide Richtungen verken­
nen das Wesen des Menschen und dieser ist auch keineswegs in der 
Lage, der Vernunft grundsätzlich zu folgen, wie schon Moliere in 
seinem Theaterstück „Der Menschenfeind“ betont: Wer nämlich 
den Menschen als vernünftiges Wesen bezeichne, sei selbst nie 
Mensch gewesen. Er hat folglich den Blick auf die Realität verlo­
ren.

So verhält es sich z.B. mit der von Anton Leist neuerlich verfaß­
ten Ethik, in der der Begriff des Guten oder des Moralischen ratio­
nal zu begründen versucht und auf eine rationale Vernunft vertraut 
wird, deren Leistungsfähigkeit den Menschen zu ‘wertverwirk­
lichendem’ Handeln nötigt.25 Diese, die kantische ‘praktische Ver­
nunft’ aufhehmende Ethik, wendet sich - und mit Recht - gegen die 
Intuition als Instanz moralischen Handelns, um dann jedoch auf 
eine nicht minder unberechenbare, die der Vernunft, zu rekurrieren, 
der allein moralische Entscheidungen überantwortet werden. Dabei 
übersieht Leist, daß sich der selbstauferlegte Imperativ praktischer 
Vernünftigkeit keineswegs als sichere und verbindliche Grundlage 
guten und richtigen Handelns erweisen kann, denn: 1. kann die 
Befriedigung von menschlichen Bedürfnissen nicht grundsätzlich 
Grundlage des moralisch Guten sein; 2. muß eine Unterscheidung 
zwischen Gut und Böse möglich sein, was wiederum nur durch 
einen vergebenen Maßstab bewirkt wird; 3. ist dann fraglich, ob 
die Vernunft eigentätig auf diesen Maßstab stößt. Doch Leist 
vertraut auf das Besondere dieser Wirklichkeit, auf den frei und 
reflexiv handelnden Menschen. Dieser sei zunächst für sich selber 
unbestreitbare Wirklichkeit und aufgrund seiner Selbstreflexion in 
der Lage gut zu handeln. D.h. der Mensch fragt nach den Gründen 
seines Handelns, die seine kritische Entscheidung zum Handeln 
bestimmt. Doch die Frage, warum wir begründet handeln sollen, 

25 A. Leist: „Die gute Handlung“. Eine Einführung in die Ethik. Berlin 2000.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleibt offen. Leist dagegen meint optimistisch, daß diese Frage 
dadurch beantwortet sei, daß die Tatsache des begründeten Han­
delns als letzter Bezugspunkt scblichtweg anerkannt werden müs­
se: sie sei ein grundlegendes Gut, und Freiheit der Selbstbe­
stimmung und Reflexion die Konstituenten dieses Vermögens; ihre 
Ausübung daher das moralisch Gute, welches die praktische Ver­
nunft zwingend anerkennen muß.

Problematisch und in Bezug auf den zuvor charakterisierten In­
dividualismus als übersteigerter Form individuellen Verhaltens 
fragwürdig, sind Leists Vorstellungen vor allem deshalb, weil er 
behauptet, die Vernunft schaffe sich den Maßstab selbst: die Norm 
des Handelns. Dies muß zu dem Mißverständnis fuhren, daß das 
eigene freie Handlungsvermögen Normierungen geltend machen 
kann und soll, was naturgemäß aber völlig divergente Normen 
hervorbringt. Leist argumentiert jedoch dahingehend, daß die Ver­
nunft unvermeidlich auf den richtungsweisenden Maßstab stoßen 
muß, was allerdings bedeutet, daß die Vernunft nicht selbst er­
schafft, sondern höchstens das realisiert, was ihr schon gegeben ist 
(eine Norm a priori). Offene Fragen ergeben sich auch hinsichtlich 
der Struktur der Vernunft und ihren Implikaten, denen die Fähig­
keit zuerkannt wird, richtungsweisende Normen zu erkennen und in 
die Strategie des Handelns einzufiigen. So darf mit Recht der Ein­
wand erhoben werden, daß eine solche Vorstellung - wenn man 
eine distanziert-kritische Haltung zum Vemunftbegriff einnimmt - 
den Individualismus nur fördern kann anstatt (durchaus mit dem 
Anspruch auf Freiheitlichkeit) an seine Grenzen zu erinnern. Bei­
spiele eines auf dem Primat der selbstbestimmenden „Vernunft“ 
beruhenden Handelns lassen sich daher auch überall dort feststel­
len, wo die scheinbar sichere Instanz der Vernunft als Legitimation 
jeder solipsistischen Auffassung vorgefuhrt wird. In jeder freiheit­
lich-demokratischen Gesellschaft sind demzufolge Auswüchse 
selbstbestimmten Denkens und Handelns anzutreffen, die die 

177

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeinschaft in immer größerem Maße belasten und mithin die 
Freiheit selbst und mit ihr Werte und Normen zuhöchst strapazie­
ren.

Individualismus stellt sich indes ganz anders dar, wenn man ihn 
auf dem Hintergrund der ontologischen Theorie betrachtet. Man 
kann dann indes terminologisch nicht mehr von Individualismus im 
bisher gebrauchten Sinne sprechen, sondern sinnvoller von indivi­
dueller Haltung. Sie ist eine Form der menschlichen Daseinshal­
tung, die als reflektierte Haltung nicht mehr im Widerspruch steht 
zu einem Gemeinschaftswesen, sondern sich vielmehr in diesem zu 
entfalten und zu steigern sucht. Diese Entfaltung allerdings bezieht 
sich nicht bloß auf das Durchsetzen und Befriedigen eigener Be­
dürfnisse und vor allem nicht auf das Verfolgen materieller Güter. 
Individuelle Entfaltung ist nämlich eine existentielle Erfahrung, 
insofern der Mensch sein wahres Wesen verwirklicht, das seine 
immer wieder als sinnvoll zu erfahrende Existenz erst ausmacht.26

Seit der Antike ist das ‘Individuelle’ Gegenstand philosophi­
scher Erörterung27 und nach Aristoteles das konkrete Einzelhafte, 
das durch eine bestimmte Form und den ‘letzten Stoff konstituiert 
ist.28 Plotin dagegen betont die ontologische Priorität des Allge­
meinen vor dem Individuellen, das grundsätzlich nicht erfaßbar 
sei.29 Diese sehr gegensätzlichen Auffassungen finden ihre Mit­
streiter auch in der Folgezeit, wobei die unterschiedlichen Ak­
zentuierungen keine grundsätzliche Veränderung der Thesen nach 
sich zieht. Sehen wir aber einmal zu, welche Eigenschaften dem 
Subjekt selbst attestiert werden, d.h. welche Gestalt die Indivi­
dualität selbst aufgrund seiner Struktur annimmt.

26 Vgl. E. Jain: Hermeneutik des Sehens. Frankfurt/New York 1995, bes. S. 79- 
85.
27 Vgl. auch das Stichwort Individuum, Individualität in: HWPh Bd. 4, Sp. 300- 
323.
28 Met. 1035 b30.
29 Enn. VI3,9; VI2,22.

178

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von den seit der Antike auftauchenden und keineswegs eindeuti­
gen Interpretationen der Individualität bzw. des Individuums ist in 
diesem Zusammenhang interessant, was Schopenhauer zur Indivi­
dualität sagt.30 Er unterscheidet nämlich zwei Formen der Indivi­
dualität des Subjekts voneinander: 1. das durch die Individualität 
in seinem Erkennen getrübte Subjekt, welches nur einzelne Dinge 
zum Objekt hat und wie diese selbst vergänglich ist und 2. das 
„rein erkennende Subjekt“ als „klares Weltauge“, welches „seiner 
Persönlichkeit sich auf eine Zeit völlig entäußern“ kann,31 um der 
‘Idee’ teilhaftig werden zu können. Die erste Form der Individuali­
tät bezieht Schopenhauer auf den „gewöhnlichen Menschen“ den 
er, recht deutlich formuliert, als „Fabrikware der Natur“ bezeich­
net. Ein solcher Mensch verweile nicht lange bei der bloßen An­
schauung, er „heftet daher seinen Blick nicht lange auf einen Ge­
genstand“; nichts interessiere ihn tiefergehend: „Daher wird er so 
schnell mit Allem fertig, mit Kunstwerken, schönen Naturgegen­
ständen und dem eigentlich überall bedeutsamen Anblick des 
Lebens in allen seinen Scenen. Er aber weilt nicht: nur seinen Weg 
im Leben sucht er, allenfalls auch Alles, was irgendwann einmal 
sein Weg werden könnte ... mit der Betrachtung des Lebens selbst 
als solchen verliert er keine Zeit.“32 Schopenhauer unterscheidet 
also ganz klar zwischen zwei die Individualität bestimmenden 
Lebenshaltungen oder Lebensauffessungen: während der eine 
Mensch an der Oberfläche des Lebens lebt und nie in die Tiefe des 
geistigen Lebens eindringt, ist der ihm entgegengestellte völlig 
anders orientiert: er stellt sein Ich in den Hintergrund, unterschei­
det das Wesentliche vom Unwesentlichen und sucht seine Erfül­
lung nicht in den Quisquilien des Alltags.

30 Die Welt als Wille und Vorstellung. WW H (A. Hübscher).
31 A.a.O., S. 219.
32A.a.O., S. 221.

179

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gehört nicht viel Phantasie dazu, will man Schopenhauers 
Deutung des Menschen auf die heutige Zeit übertragen. „Diese so 
verschiedene Weise in das Leben hineinzusehen“ wird nämlich 
„bald sogar im Aeußeren sichtbar“. Während der Alltagsmensch 
seine Zeit damit vergeudet, seine alltäglichen Bedürfnisse zu be­
friedigen, sich vor allem keine Zeit zur Besinnung im Trubel des 
Lebens läßt, verweilt der „Erkennende“, der Nachdenkliche, „bei 
der Betrachtung des Lebens selbst“. Er geht den Dingen auf den 
Grund, „strebt die Idee jedes Dinges zu erfassen, nicht dessen Re­
lationen zu anderen Dingen“, und dabei vernachlässigt er die für 
ihn unwesentlichen Erscheinungen des alltäglichen Lebens und 
geht seines Weges „meistens ungeschickt genug“.33

Nietzsche distanziert sich zwar in vielerlei Hinsicht von Scho­
penhauers Charakterisierung des Individuums, allerdings finden 
sich Übereinstimmung hinsichtlich des Wesens des Menschen, 
welches bei Nietzsche in Gestalt des „höheren“ Menschen der 
Vorstellung Schopenhauers vom „erkennenden Subjekt“ entgegen­
kommt. Nietzsches Forderung lautet daher auch, daß es möglich 
sein müsse, daß jedes Individuum der Versuch sein solle, eine 
„höhere Gattung als den Menschen zu erreichen“, also eine Ebene, 
auf der der Mensch sich selbst als „die Fabrikware der Natur“ 
überwindet. Es geht also um ein geistiges Leben, das sich - wie 
auch in der Theorie der ontologischen Erfahrung - im Wesen des 
„erfüllten“ Menschen offenbart. Der höhere Mensch ist nicht der 
bessere, sondern deijenige, der sich auf dem Weg zur Entfaltung 
seines wahren Ich als Teil des Seins befindet. Er ist der bewußter 
Lebende, dem sich sinnsuchend ganz andere Dimension des Lebens 
eröffnen als dem von Schopenhauer beschriebenen „gewöhnlichen“ 
Menschen. In diesem Sinne spricht auch Eduard Spranger von der 
Erfüllung des Lebens, welche aus „den Quellen des Lebens 

33A.a.O.

180

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt“, aus dem „unendlichen Trieb, einer unstillbaren Sehnsucht 
nach Wert“, die die Lebensgestaltung prägt.34

Martin Buber meint, daß „die strenge anthropologische Frage, 
die den Menschen in seiner spezifischen Problematik meint, in 
Zeiten laut wird, in den gleichsam der Urvertrag zwischen der Welt 
und dem Menschen gelöst wird und der Mensch sich in der Welt 
als ein Fremder und Einsamer vorfindet. Auf das Ende eines 
Weltbildes, d.h. einer WeXt-sicherheit, folgt bald ein neues Fragen 
des unsicher, heimlos und daher sich selbst problematisch gewor­
denen Menschen“.35 Der Mensch unserer Zeit befindet sich also in 

einer Krise. Haltlos und ohne Orientierung gelingt es ihm nicht, 
sein Ich zu entfalten, er wird zu einem „einsamen“ Menschen, der 
aufgrund des Zerfalls der alten organischen Formen des Zusam­
menlebens auf sich selbst zurückgeworfen ist. Der Mensch vermag 
„die durch ihn selbst entstandene Welt nicht mehr zu bewältigen, 
sie wird stärker als er, sie macht sich von ihm frei, sie steht ihm in 
einer elementaren Unabhängigkeit gegenüber...“.36 Die Frage, 
welchen Sinn das Dasein angesichts der Machtlosigkeit des Indivi­
duums noch haben könnte, mündet schließlich in die Fragen nach 
den Möglichkeiten, dieser „Grund-losigkeit“ und ‘Weltunsicher­
heit’ zu entgehen. Die philosophische Anthropologie ist nach Bu­
ber jedenfalls an diesem Problem gescheitert, denn sie mußte „der 
theologischen Voraussetzung entsagen“, wobei sie jedoch auch die 
metaphysische Voraussetzung der Verbundenheit des konkreten 
Menschen mit dem Absoluten“ verlor.37 Als Beipiel hierfür zieht 
Buber Heideggers Sicht auf den Menschen heran und führt aus: 

34 E. Sprangen Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie und Ethik 
der Persönlichkeit. Halle/Saale 1921 (31922), S. 400. Vgl. auch E.Jain: Das 
Prinzip Leben. Lebensphilosophie und Ästhetische Eiziehung. Frankfurt/New 
York 1993, S. 200f.
35 B. Buber: Das Problem des Menschen, a.a.O., S. 33.
36 A.a.O„ S. 83.
37A.a.O.,S. 93.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Der Mensch Heideggers wird ein Selbst nicht für etwas, denn er 
kann seine Schranken nicht durchbrechen: seine Teilnahme am 
Absoluten, sofern es für ihn eine solche gibt, besteht in seinen 
Schranken und in nichts anderem. Heidegger spricht davon, daß 
der Mensch zu seinem Selbst ‘erschlossen’ wird; aber dieses Selbst 
selber, zu dem er erschlossen wird, ist seinem Wesen nach die 
Verschlossenheit“, und dies auch hinsichtlich der „Relation zur 
unpersönlichen Vielheit der Menschen“, aber selbst auch in Bezug 
auf das Verhältnis zu einem Absoluten, „das bei Heidegger völlig 
fehlt“.38

Doch es kann gezeigt werden, daß aus dieser ‘Weltunsicherheit’ 
ein Weg führt, dessen Ziel dem Menschen das verlorengegangene 
Urvertrauen zurückgibt, indem er aus der „Verschlossenheit“ sei­
nes Selbst herausgeführt wird. Fundament dieses Urvertrauens ist 
ein Weltbild, in dem das Dasein als etwas Gesichertes erfahren 
wird, weil das Sein selbst es uns verbürgt. Und wie Buber über den 
Glauben sagt, daß „nur das Vertrauen zu einem Vertrauenswürdi­
gen ein Verhältnis unbedingter Gewißheit zur Zukunft zu begrün­
den vermag“,39 so verhält sich auch das Vertrauen des Menschen 

in das Sein als Allumfassendes. Damit ist ein weiteres Lebensver­
hältnis benannt, nämlich dasjenige zum eigenen Selbst, zur eigenen 
Individualität. Dieses Lebensverhältnis ist nach Buber zwar kein 
reales, insofern die Voraussetzung für die reale Zweiheit fehlt. Aus 

38 A.a.O., S. 109, 113,120ff. Buber fährt fort: „Die philosophische Säkularisie­
rung Kierkegaards durch Heidegger mußte die religiöse Konzeption einer 
Verbindung des Selbst mit dem Absoluten ... aufgeben. Aber sie kennt auch 
keine andere Art einer Verbindung zwischen dem Selbst und dem Absoluten 
oder zwischen dem Selbst und dem durchscheinenden Geheimnis des Seins ... 
Und das Geheimnis des Seins, das in allem Seienden durchscheint und uns 
erscheint, hat Heidegger... zweifellos tief erfahren, aber nicht als eins, das vor 
uns tritt und uns herausfordert, das Letzte, so schwer Erkämpfte, eben das 
Ruhen im eigenen Selbst, herzugeben, die Schranken des Selbst zu durchbre­
chen und uns hinauszubegeben zur Begegnung mit der wesenhaften Ander- 
heit.“
39 A.a.O., S.51.

182

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ontologischer Betrachtung heraus ist dieses Verhältnis zu seinem 
eigenen Selbst allerdings aufgrund der Seinserfahrung, in der die 
Icherfahrung als existentielle Erfahrung hervortritt, eine Tatsache. 
Dies scheint auch Buber im Blick zu haben, wenn es heißt: „Die 
Frage, was der Mensch sei, kann nicht durch Betrachtung des Da­
seins oder des Selbstseins als solches beantwortet werden, sondern 
nur durch Betrachtung des Wesenszusammenhangs der menschli­
chen Person mit allem Sein und ihrer Beziehung zu allem Sein“40, 
mithin zum Sein schlechthin.

Das Wesen des Menschen, wie Scheier es versteht, ist dagegen 
von ganz anderer Art. Martin Buber beschreibt dessen Auffassung 
auf sehr feinsinnige Weise, wobei deutlich wird, daß das ur­
sprünglich Geistige im Menschen auch Scheiers Interesse weckt. 
Nach Buber ist bei Scheier jedoch ein „von Schopenhauers Philo­
sophie gespeister Dualismus“ spürbar, der auf zwei Urprinzipien 
zurückgeht, deren eines als „dem Stoff zugewandten... die Welt 
erschafft, während das andere als rein geistiges sie erlöst. Als 
Geist (im Schopenhauerschen Sinne ‘Vorstellung’) und Drang 
(‘Wille’) entstammen sie dem „urseienden Sein, dem Weltgrund, 
stehen aber in einer „Urspannung“ zueinander. Geist und Drang 
bedingen und beeinflussen sich insofern, daß beide nur gemeinsam 
zur höchsten Stufe gelangen können, auf der sie „ineinander ein­
gehen, der Drang vergeistigt und der Geist verlebendigt wird.“41

Was bedeutet diese Erkenntnis mm für den Menschen, für seine 
Selbstwerdung als Individuum? Und weiter: wo ereignet sich dieser 
Prozeß? Die zweite Frage läßt schon erahnen, daß Scheier als 
„entscheidende Stätte dieses Vorgangs“ den Menschen meint. Es 
ist der Mensch, der auch im ontologischen Sinne sich selbst weiß 
und erfaßt und aufgrund des ihn tragenden Seinsgrundes eine 

40A.a.O.,S. 124.
41 A.a.O., S. 133CC.

183

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere Dimension des Lebens erfahrt. Der Geist (in unserem Sinne 
die Seinserfahrung) leitet den Menschen, und sein Handeln beruht 
auf einem Wollen, aus der Erfahrung heraus zu handeln, so daß 
der ‘Drang’ (wie etwa im Individualismus) nicht übermächtig wird. 
Buber kann der Auffassung Scheiers indes nicht in allem folgen (er 
kritisiert z.B., daß der Weltgrund nicht Gott selbst ist) und meint, 
daß die Kraft des Geistes nicht ausreiche, um den Trieben „Ideen 
und Werte“ glaubhaft machen zu können. Aber Scheier betont 
gerade nicht das Auseinandcrfallen der geistigen und der triebhaf­
ten Sphäre und sucht vielmehr in der Einheit beider einen Weg zu 
ihrem höchsten Ausdruck. Es geht also nicht darum, daß dem 
„abgelösten Geiste die unfruchtbare ohnmächtige Lebensferne 
droht“ und „daß die verdrängten, verbannten Triebe seine (des 
Menschen, E.J.) Seele zu vernichten drohen“,42 sondern darum, 
daß der Mensch sein Selbst als Ganzheit zur Höchstform steigert.43 
Diese von Scheier vertretende Auffassung verweist auf die 
Wirkung der Lebensphilosophie, die immer die enge Beziehung 
von Geist und Leben hervorgehoben hat, um zugleich auch zu 
fordern, daß der Mensch sein Ich nur in dieser bewußt erfahrenen 
Beziehung verwirklichen kann. Er erreicht nur dann seine in ihm 
wesensmäßig angelegte Individualität, wenn Geist (als das Über­
dauernde) und Leben (als das Werdende, Dynamische) zueinan- 
derfinden. Daß der Mensch dies erkennt, ist seine Aufgabe, und 
erst wenn er aus dem ihn einschränkenden Bereich des simplen, 
oberflächlichen Lebens herausgetreten ist, kann er die Welt mit 
anderen Augen betrachten. Wie Kaspar Hauser, der sich der Ge­
fangenschaft erst bewußt werden konnte, als er aus dem Gefängnis 

42A.a.O., S. 136.
43 Diese Höchstverwirklichung des Menschen zur Individualität bezeichnet 
Simmel als „geprägte Form“, die aber nicht als rigide Grenze erscheint, son­
dern dem Werdecharakter des Lebens entsprechend Grenzüberschreitungen 
(Steigerungen) intendiert (G. Simmel: Lebensanschuung, S. 17f.).

184

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ins Freie gelangte, wird der Mensch sich fühlen, der diese Ebene 
erreicht hat. Dementsprechend ist Individualität im hier verstande­
nen Sinne eine solche Verfassung des Menschen, die Freiheit von 
Mechanismus und Automatismus bedeutet. Simmel beschreibt die­
sen Zustand folgendermaßen: „Freiheit bedeutet gerade die Mög­
lichkeit, die Zweckmäßigkeit zu durchbrechen“ und: „Je ent­
wickelter, d.h. je freier der Mensch ist, desto weiter steht sein Ver­
halten von der Zweckmäßigkeit ab“. Dann hat „der Mensch eine 
Existenzstufe erlangt, die über dem Zweck steht“.44 Freiheit ist 
also der Gegensatz zur Zweckmäßigkeit, nicht aber zum Zwang, 
was sich vor allem im Hinblick auf den zuvor erörterten Indivi­
dualismus zeigt. Der Individualist wird keineswegs gezwungen, 
sein Selbst als Extremform des Individuellen auszuleben, vielmehr 
ist es die Zweckhaftigkeit, der Drang nach uneingeschränkter 
Selbstgestaltung und Befriedigung eigener Bedürfnisse, die indes 
seine wirkliche Freiheit einschränkt. So ist auch das angestrebte 
Glück des Individualisten nur etwas Augenblickhaftes, eine 
„Vereinzelung des Lustgefühls“ und mithin nur „bloßes Element 
des Lebenszusammenhangs“, nicht aber ein dauerhaftes, tieferge­
hendes Empfinden.45 Dem durch sein Verhältnis zur Zweckhaftig­
keit abgenutzten und entkräfteten Begriff des Glücks stellt Simmel 
daher den Begriff der ‘Seligkeit’ entgegen, welcher als Steigerung 
und Radikalisierung jenes Empfinden kennzeichnet, das „das in 
sich kontinuierlich weiterlaufende Leben mit einem Glanze“ 
„überschimmert“, denn „im Begriff der Seligkeit ist die Emanzi­
pation des Glücks von aller innervitalen Zweckmäßigkeit vollendet 
und unverkennlich geworden“.46

Die das Wesen des Menschen konstituierende Individualität ist 
nun die Voraussetzung für eine Gemeinschaft, in der die einzelnen 

44 A.a.O., S. 42. 45.
45 A o n Q A'7

185

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekte nicht isoliert nebeneinander, sondern miteinander leben. 
Wie oben gezeigt wurde, ist dies nicht im Kollektivismus (und 
schon gar nicht in dem als entartete Mischform auftretenden 
‘Konformismus’) möglich; in ihm lebt nicht der Mensch mit dem 
Menschen, insofern der Mensch zum einen selbst in seiner Indivi­
dualität entwertet und seiner Eigenart beraubt, und die Empfin­
dung zum anderen neutralisiert ist angesichts des hehren Zieles 
einer uni sono agierenden Masse. In der Seinsgemeinschaft dage­
gen ist die Gleichwertigkeit der Individuen in ihrer Andersheit 
Grundlage eines Konsenses im Gemeinschaftsleben. Es basiert auf 
der Beziehung gleichwertiger Wesen, deren jedes seine eigene und 
„eigen“-artige Gestalt hat (vgl. das 3. Kapitel des dritten Teils). 
Das Gemeinwohl ist auch in der Seinsgemeinschaft ein angestreb­
tes und unanfechtbares Ziel, aber es wird nicht erreicht durch 
Auslöschen des Selbst. Die Seinsgemeinschaft ist folglich keine 
weitere Alternative zum Individualismus und Kollektivismus, 
sondern eine dritte und überzeugendere Weise des Zusammenle­
bens von Menschen, die keine Vermittlung der beiden zuvor kriti­
sierten Lebensentwürfe anstrebt. Denn die Seinsgemeinschaft 
bezieht sich unmittelbar auf das Wesen des Menschen als Teil des 
Seins und die daraus resultierende Lebensform. Daher können wir 
in der ontologischen Ethik nicht mehr vom Inhalt des ‘Sollens’ als 
einem dem Subjekt gegenübertretenden objektiven Imperativ spre­
chen, sondern, weil das Sollen sich als ein der Seinserfahrung 
entstammendes Wollen offenbart, von einer Wirklichkeitskatego­
rie, die unser Bewußtsein selbst ergreift. Das Wollen erhält - so 
gefaßt - eine fundamentale und fundierende Bedeutung als kate­
goriales Urphänomen für das Individuum, indem es seine bloße 
Subjektivität zu überschreiten vermag. Das Wollen ist also dem 
Sein und dem Leben nicht entgegengestellt und - um Simmels Be­
merkung über die Beziehung von Leben und Sollen ontologisch zu 
deuten: Sobald aber am Wollen ein Ausdruck des Seins erkannt 

186

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, begleitet ‘die Strömung des Wollens die des wirklichen Le­
bens’.47 Der Mensch aber - in seiner ausgeprägten Individualität 
und zugleich als Teil des Seins verstanden - schließt in seinem 
„singulären Tim jene Totalität nicht aus, sondern ein; so wenig 
unser Wissen ausreicht, es im einzelnen zu erweisen, so ist doch 
hier das metaphysische Grundgefuhl dieses: daß jede existenziale 
Besonderheit das Ganze des individuellen Daseins, aus dem sie 
kommt, in ihrer Sprache restlos ausdrückt“.48

47 A.a.O., S. 186: „Sobald aber am Sollen die Form des Lebens erkannt wird, 
ist solche Diskontinuität (zwischen „der Allgemeinheit der Gesetze und der 
isolierenden Umschriebenheit“, E.J.) ausgeschlossen; die Strömung des Sollens 
begleitet... die des wirklichen Lebens“).
48 A.a.O., S. 208.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159 - am 20.01.2026, 22:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

