4. Individualismus und Kollektivismus als
Lebensentwiirfe

Die diesen Abschnitt leitenden Begriffe ‘Individualismus® und
‘Kollektivismus” stehen historisch und sozialphilosophisch gesehen
in absolutem Gegensatz zueinander. Wihrend der Individualismus
diejenige Haltung des Denkens, Fiihlens und Handelns ist, die den
Sonderstatus des Einzelmenschen zum Primat erhebt, 1dBt sich
unter Kollektivismus - vor allem im sozialrevolutioniren Sinne -
das totale Eingegliedertsein des Subjekts im Vorrang vor allen
anderen Bindungen in ein kollektives System verstehen. Beide
Vorstellungen laufen natiirlich Gefahr, in eine Extremform ihrer
jeweiligen Grundauffassung auszuarten, wie sich leicht nachweisen
14Bt.

Diese sparsamen und noch unvollstindigen Bemerkungen ma-
chen aber schon sichtbar, daB wir den Titel dieses Kapitels mit
einem Fragezeichen versehen sollten, insofern sich darin einerseits
bereits eine kritische Ausgangsposition den Begriffen gegeniiber
ausdriickt, andererseits aber schon angedeutet ist, daB diese kriti-
sche Ausgangsposition verbunden ist mit der Suche nach einer
weiteren Moglichkeit eines Lebensentwurfs, der mit vollig anderer
Akzentuierung méglicherweise Elemente der beiden erdrterten auf-
nehmen kann. Dariiber aber spéter.

In diesem Abschnitt geht es nun darum, die zwei polaren, als
Lebensentwiirfe zu verstehenden Gesellschaftsformen zunichst
einmal auf ihre grundsétzliche Struktur hin zu betrachten und zu

159

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fragen, ob sie in irgendeiner Weise konsensfihig sind und dies auf
welcher Grundlage. Denn es ist klar, daB sowohl ein stark ausge-
pragter Individualismus als auch ein ebensolcher Kollektivismus
Auswirkungen auf Mensch und Gesellschaft haben wird, der ethi-
schen Prinzipien widersprechen muB. Wir werden daher zunéchst
einen genaueren Blick auf die Begriffe selbst werfen und einige
hier wesentliche Auffassungen dazu skizzieren. Im Anschlufl daran
sollen paradigmatisch solche Lebensentwiirfe untersucht werden,
die der einen bzw. anderen Position zugrundeliegen. SchiieBlich
werden wir eine, durchaus noch Fragen offenlassende Betrachtung
anfiigen, die schon Momente der ontologischen Ethik aufgreift,
welche weiter unten umfassender auf die aufgeworfene Problem-
stellung eingeht. Vor allem aber dient dieser Abschnitt auch der
Vorbereitung des folgenden, der sich mit Wertvorstellungen be-
schiftigt. Zugleich schlieBt er aber an die zuvor unternommene
Betrachtung iiber die Tugenden an, um die dort vorgelegten Er-
kenntnisse noch einmal in konzentrierter Form in einen neuen Zu-
sammenhang zu stellen und einer kritischen Betrachtung zu unter-
ziehen. Neue Fragen und Probleme werden dabei auftauchen, die
sich besonders im Bezug auf freiheitlich-demokratische Pramissen
ergeben und Tugenden und Werte in einem anderen Licht erschei-
nen lassen konnten.

Die Bejahung der individuellen Struktur des menschlichen Wesens
ist ein Grundwert der demokratischen Gesellschaft. Ein demokrati-
sches Verstandnis von der Wiirde und Autonomie des Menschen
setzt daher die Notwendigkeit einer freien und individuellen Entfal-
tung des Subjekts voraus, das iiber kognitive und emotionale
Selbstindigkeit verfiigt und sie auch praktizieren kann und darf.

160

-----------------


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pluralitit der menschlichen Daseins- und Ausdrucksformen ist
zunéchst also ein positives und erstrebenswertes Ziel einer Gesell-
schaft. Es kann durchaus aber ins Negative umschlagen, wenn
Unverbindlichkeit ins Spiel kommt, wenn die individuelle Entfal-
tung grenzenlos wird oder als ihr Gegenteil, der vélligen Unter-
driickung erscheint. Hierzu im folgenden einige Bemerkungen.

Der Individualbegriff, vom lateinischen individuum als das
‘Unteilbare’, Singulire abgeleitet, wird als Bezeichnung fiir ein
einzelhaftes Ding oder Geschehen verwendet und dadurch im Ge-
gensatz zum Allgemeinen verstanden. Bezogen auf den Menschen
sprechen wir dann von Individualitit, wenn Eigenschaften oder
bestimmte Merkmale das Wesen des Subjekts als ,,eigen“-artiges
oder einmaliges Individuum erscheinen lassen und damit eine Ei-
genpersonlichkeit hervortritt, die sich von der unterschiedslosen
Masse abhebt (denn die Masse oder das ,,Man ... ist das Nie-
mand*').

Eine Steigerung dieser Kriterien laBt sich im Begriff des Indivi-
dualismus erkennen, indem das Denken, Fiihlen, Wollen und Han-
deln unter dem Aspekt eines Sonderstatus, eines Sonderdaseins den
Primat vor allen anderen menschlichen Daseinsformen erhilt, z.B.
dem Gemeinschafts- oder Gruppenmenschen. Nur die Realitit des
zuhochst ausgepragten Individuellen gilt dann als RichtmaB des
eigenen BewuBtseins und fiihrt schlieBlich zu einer Haltung des
Solipsismus, der verbindliche intersubjektiv giiltige Einstellungen
verhindert. Das Individuum betrachtet sich dann als Selbstzweck
mit dem einzigen Ziel der Selbstverwirklichung und Entfaltung der
Eigenpersonlichkeit, welche im Extremfall selbst anarchische,
egozentrische oder liberalistische Ziige seines Wesens zu realisie-
ren trachtet. Damit ist bereits die Problematik einer iibersteigerten
Form des Individuellen benannt, die sich vor allem auf den Eigen-

! M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen *1979, S. 128.

161

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bezug des Subjekts bezieht: ,,Allgemein betont ein individualisti-
sches Denken den Wert der ‘Personlichkeit’ vor den Gemein-
schaftswerten, die personliche Freiheit vor der gesellschaftlichen
Bindung, die Gleichheit der Individuen vor der Ein- und Unter-
ordnung in das Gesellschaftsganze“.? Verschiedene Ansitze ver-
stechen den in einer individualistische Gesellschaft praktizierten
Individualismus (in seiner extremen Form also) daher auch als
System der bloBen Summe einzelner Menschen, wobei das Soziale,
d.h. die notwendige Bindung der Menschen untereinander entfallt
und utilitaristische Ziele in Gestalt des Zweckdenkens Vorrang
erhalten. In solcher Gestalt zeigt sich - wie weiter unten noch aus-
gefithrt wird - individuelles Verhalten in den modemen demokrati-
schen Gesellschaftsformen, in denen das Recht auf ,Selbstver-
wirklichung® zu den bekannten Grenziiberschreitungen fithrt, die
inzwischen in Politik, Padagogik und Gesellschaft kritisch erortert
werden.

Schon G. Simmel hat indes besonders in Bezug auf ethisches
Verhalten vor einem falsch verstandenen Individualismus gewamnt
und diesem in seiner 1918 erschienenen Schrift einen ,ethischen
Personalismus* entgegengesetzt.® In dieser Schrift, die seine spite
metaphysische Auffassung vom Leben ausdriickt, spricht er schon
zu Anfang von der Einheit des Lebens als “Sich-Steigern” und ‘In-
Sich-Bleiben’. Wesensmerkmal des Lebens ist dann , Mehr Leben®
und zugleich ,Mehr als Leben“ zu sein: ,,¢in Hinausschreiten des
geistigen Lebens iiber sich selbst“.* Auch das sittliche Leben ist ein
fortschreitendes, sich entwickelndes, wenn es dem Menschen
gelingt, einen niedrigen Zustand zu iiberwinden und einen hoheren
zu erreichen: , DaB der Mensch sich selbst iiberwindet, bedeutet,

? Vgl. den Beitrag ,Individualismus“ von A. Rauscher in: Historisches Wor-
terbuch der Philosophie, Bd. 4. Darmstadt 1976, Sp. 289-291.

3 G. Simmel: Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel. Leipzig 1918.
‘Aa.0.,8.20,6.

162

nnnnnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daB er uber dic Grenzen hinausgreift, die der Augenblick ihm
steckt ... So ist der Mensch auch als ethischer das Grenzwesen, das
keine Grenzen hat’

Doch setzt das Leben sich auch Grenzen, iibersteigt sie jedoch
im Sinne seiner hochsten Entfaltung. Simmel geht im folgenden
aber auch auf die Problematik der Aufhebung der selbstgesetzten
Grenzen durch das Leben ein und bestimmt die Freiheit als Befrei-
ung von einem Zweck, nicht aber als Befreiung von einem Grund-
prinzip. Mit der gegen Kant und den Dualismus von Sein und Sol-
len gerichteten Argumentation ergibt sich konsequenterweise fir
den Menschen, daB das Sollen keineswegs als abstrakte ethische
Norm verstanden werden kann, ,,sondern als Erhebung von konkre-
ten gelebten Notwendigkeiten des Lebens zum Begriff in der Form
des Sollens“.® Dies bedeutet, daB der Mensch im Kontext seines
Lebens die Grenzen seines Tuns erkennt und sich der Notwendig-
keit moralischen Handelns als ‘Sollen’ bewuBt wird. Diesen Ge-
danken werden wir weiter verfolgen, wenn es um eine Deutung der
Individualitit als Personwerdung geht, die sich entscheidend von
der individualistischen Auffassung abhebt. Zuvor aber einige Be-
merkungen zum Kollektivismus bzw. dem KollektivbewuBtsein.

Der Begriff ‘Kollektivismus® wird allgemein im Kontext poli-
tisch-6konomischer Theorien angefithrt und hat sich seit seiner
Verwendung durch Bakunin auf dem Basler KongreB der Interna-
tionalen (1869) als Unterscheidung fiir eine bestimmte, sich von
anderen Tendenzen abgrenzende sozialistische Gesellschaftsform
eine Zeitlang durchgehalten. Neben verschiedenen anderen Deu-
tungen, die hier unwesentlich sind, ist ein anderer Sinngehalt al-
lerdings von Bedeutung, namlich der, daB der Kollektivismus als
gesellschaftliche Antithese zum Individualismus verstanden wird.

’Aa0.,8.8.
S Vgl. den Artikel , Lebensanschaung* von F. Cassinari: In: GroBes Werklexi-
kon der Philosophie, Bd. 2. Hg. von F. Volpi. Stuttgart 1999, S. 1396f.

163

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In diesem Falle besitzt das kollektive Leben den absoluten Vorrang
vor dem Individuum, welches als Einzelmensch keine Eigenbedeu-
tung besitzt, sondern nur als ,abgeleitetes Sein, als Glied oder
Teil“ des Systems.” Diese rigorose Eingliederung in ein System
basiert auf der Annahme, daB allen Gliedern der Gruppe eine ge-
meinsame Auffassung des Denkens, Wertens, Strebens und Wol-
lens eigen ist, aus welchen sich eine gleichgerichtete Lebensstrate-
gie ergibt. Das so gefaBite ,,KollektivbewuBtsein“ ist aber schon
begrifflich widerspriichlich und ambivalent, ,,denn das BewuBtsein
eines realen Subjekts kann kein KollektivbewuBtsein und das Kol-
lektivbewuBtsein kein BewuBtsein eines realen Subjekts sein“®
denn die Identitidt beider bedeutete, daB das KollektivbewuBtsein
selbst als besondere Existenz Realitit besdBe. Die Eigenstindigkeit
des KollektivbewuBtseins betont indes E.Durkheim, wenn er be-
hauptet, der Einzelmensch sei nur eine abstrakte Gedankenkon-
struktion, wirklich sei hingegen in geistiger und sittlicher Hinsicht
nur die Menschheit als Gesamt. Allerdings ergebe sich aus den
isoliert betrachteten physisch-psychischen Strukturen ein Indivi-
dualbewuBtsein, welches aber mit anderen zu einem Kollektivbe-
wubBtsein verschmelze. Und nur aus dieser Verbindung entstehe das
soziale Leben. Dies begriindet ferner, daB sich Kollektivvor-
stellungen nach Durkheim nicht einfach von subjektiven Vorstel-
lungen herleiten lassen. Nur als Produkt der Kooperation einer
Vielzahl geistig titiger Menschen, deren Ideen zu einem Ganzen
zusammengewachsen sind, ergdben sich begrifflich und kategorial
prizise Vorstellungen, die eine iiberindividuelle Objektivitit ga-
rantieren. Auch hier wird das Individuum wieder verstanden als in
Denken und Handeln eingeschrinktes, das erst auf der Ebene der
Sozialitit eine ‘hohere’ Realitit erreicht. Dies erklirt nicht zuletzt,

7 Vgl. , Kollektivismus, Kollektiv* (A. Raucher) in: HWPh Bd. 4, Sp. 885.
¥ vgl. , KollektivbewuBtsein“ (G.Mithle), a.2.0., Sp. 883.

164

-----------------


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daB sozialistische Gesellschaftsformen den Kollektivismus im Ge-
gensatz zum Individualismus als Hochstform menschlichen Lebens
bestimmen, wihrend der Individualismus als Produkt des Kapita-
lismus und der Entfremdung und als anti-humanistische Loslosung
aus der Gesellschaft gebrandmarkt wird.”

Ohne in diesem Zusammenhang weiter auf die Kritik an Durk-
heims Konzept eingehen zu kénnen, muB aber schon eingewandt
werden, daB das Zusammenwirken vieler Einzelformen des Be-
wubtseins nicht ohne einen tatsichlichen Grund fiir ein gemeinsa-
mes BewuBtsein gedacht werden kann. Vor allem dieser Gedanke
wird uns im folgenden noch beschiftigen, wenn es darum geht,
Individualitit und GemeinschaftsbewuBtsein aus der Sicht der
Theorie der ontologischen Erfahrung in den Blick zu fassen.

I

An den Auffassungen iiber Kollektivismus und Individualismus
scheiden sich nicht nur die Geister im politischen, sondern auch im
allgemein-gesellschaftlichen Bereich, z. B. auch der Erzichung.
DaB die sozialistischen Vorstellungen eines kollektiven Systems
inzwischen als gescheitert betrachtet werden kénnen, muB nicht
eigens erwahnt werden. Dennoch haben wir mit den Auswirkungen
dieses Einflusses auf die Gesellschaft immer noch zu rechnen. Sie
wirken bis heute hinein in die Bildungssysteme und auch in Wert-
vorstellungen bis hin zu Umgangsformen und Anspruchsdenken. In
der westlichen Welt hat sich allerdings vermehrt und aus verschie-
denen Griinden immer tiefgreifender das Prinzip des Individualis-
mus breitgemacht, das nicht nur die Freiheit des Einzelnen faktisch
eingrenzt, sondern vor allem dem Individuum selbst den Weg zu

® Vgl. u.a. K. Mécha: Individuum und Gesellschaft. Miinchen 1993.

165

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner wahren Entfaltung versperrt. Sicher ist nicht zu bestreiten,
daf} diese Entwicklung, einerseits als Gegenentwurf zu sozialisti-
schem Denken verstanden, andererseits aber auch aufgrund der
modemen Geisteshaltung westlicher Demokratien, unterstiitzt wor-
den ist. Liberalismus und der Verlust der Werte haben einen Be-
wuBtseinswandel bewirkt, der dem duBeren Leben und allen damit
verbundenen Annehmlichkeiten einen héheren Wert zumessen als
den geistigen (vgl. das 5. Kapitel). Daraus folgt, daB sich das
Subjekt unter Einsatz seiner ganzen Krifte rigoros darum bemiiht,
an diesem dufleren Leben teilzuhaben, seinen Besitz zu mehren und
dem Vergniigen zu leben. DaB eine solche Haltung natiirlich eine
radikale egozentrische Lebensauffassung verursacht und durch den
allgemeinen Konsens und Vorbilder sogar legitimiert wird, ist wohl
unbestritten. Werte werden unter dem Deckmantel der Toleranz
auBer Kraft gesetzt, und jede Form des Opportunismus findet An-
erkennung. Wir haben es folglich mit einem Menschenbild zu tun,
das nicht nur auf die Eindimensionalitit der individuellen Ent-
wicklung verweist, sondern sogar auf ihre Verhinderung. Wiahrend
die “duBere’ Emanzipation des Subjekts sich also bis zum Exzefl
realisieren konnte, bleibt die innere Emanzipation als der wesentli-
che Faktor auf der Strecke. Erst dann namlich kann man von
Emanzipation sprechen, wenn die innere Emanzipation als Grund-
element gelebter Freiheit zur Entfaltung gekommen ist. Unmiin-
digkeit und Abhingigkeit ergibt sich dagegen aus der einseitigen
Fixierung auf duBere Bediirfnisse bzw. aus dem bloBen Befrie-
digen dieser Bediirfnisse. Begriffe wie Massengeschmack, Mani-
pulation des Denkens und Handelns, unkritisches Verhalten und
der Effekt des Nachahmens sind nur einige der in diesem Zusam-
menhang wesentlichen Aspekte. Auch Langeweile, Orientierungs-
losigkeit und die vergebliche Suche nach einem Sinn des Tuns
resultieren aus der beschricbenen Haltung, die den Menschen

166

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sowohl isoliert als auch mit sich selbst uneins werden laBt, weil
ihm der Grund seines Lebens abhanden gekommen ist.

Das verstirkte Auftreten von Gewalt und Riicksichtslosigkeit ist
nur ein Indiz fiir die Entfremdung des modernen Menschen von
seinem Ich als geistig-seelisches Wesen, wobei das “Ausleben’ im
‘Jetzt’ alle anderen Reflexionen an den Rand dringt. Doch dies ist
nur ein Aspekt. Die Entfremdung des Menschen von seinem wah-
ren Ich hat nimlich noch weitere, und fiir die Gemeinschaft noch
wesentlichere und weiterreichende Konsequenzen. Diese Form des
Riickbezugs auf sich selbst fithrt zudem zu einer Bindungslosig-
keit, die z.B. als Entfremdung vom Néichsten (der Familie, den
Freunden usw.) und schlieBlich als Entfremdung von allem ,,Frem-
den* erkennbar wird. Wir sprechen dann von Generationen-
problemen, der Isolation des Single-Daseins usw. und im letzten
von der Verstindnislosigkeit gegeniiber anderen Zivilisationen,
denen gegeniiber nur die eigene Perspektive der Welt geltend
gemacht wird. So kénnen unvermeidliche Kontakte nur noch
reduziert werden auf die Vorstellung von Zweck und Nutzen, wah-
rend jede intensive und tiefergehende Nihe als Einschriankung der
eigenen Bediirfnisse verstanden wird. Auf diese Weise wird nicht
nur der , Erkenntniszugang zur Wirklichkeit®, sondern auch ,,zur
Wirklichkeit ‘Mensch™ verstellt, aus welchem sich gleichwohl
,»der MaBstab fiir unser praktisches Verhalten gegeniiber der Welt
und gegeniiber anderen Menschen® ergibt. "’

Soziologische Studien der Gegenwart belegen eindrucksvoll, daB
die beschriebenen Probleme schon bei Kindern und Jugendlichen in
beidngstigender Weise hervortreten. Durch die Demontage der
Familie, die Sprachlosigkeit zwischen den Generationen, durch den
Autorititsverlust von Eltern und Lehrern kann von Sozialisation
nicht mehr die Rede sein. Mit eigener und zunehmend autonom

19, Nicolin: Stichwort Bildung. Disseldorf 1974, S. 5f.

167

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

definierter Identitit beherrscht ein Jugendidol die Gesellschaft,
welches inzwischen eine imperiale Gegenkultur begriindet hat.
Verwahrlosung und extreme ‘Selbstverwirklichung’ sind nur einige
Indikatoren dieses Prozesses, demgegeniiber die Erwachsenenwelt
machtlos scheint. Durch die eigene, selbstgeschaffene Subkultur
wird die Jugend ganz offensichtlich zu Antagonisten der tradierten
Vorstellungen, die durch das neue massenmediale Wissen ersetzt
werden. Vorbilder finden sich dort, nicht mehr in der Familie oder
in den Bildungsinstitutionen und Eltern und Erzieher fiihlen sich -
mehr oder weniger freiwillig - der Verantwortung enthoben. Von
Individuation oder Sozialisation zu sprechen, ist unter diesen Vor-
aussetzungen allerdings miiBig.

Nun ist die Kritik an einem falsch verstandenen Individualismus
keineswegs nur eine Erscheinung der Gegenwart. Als kulturkriti-
sche Stellungnahme taucht eine solche Kritik am Menschen aller-
dings besonders deutlich in der Lebensphilosophie, beginnend mit
Schopenhauer und Nietzsche auf. So verweist O.F.Bollnow auf die
lebensphilosophische , Kritik an der verduBerlichten Kultur® mit
ithrer Kiinstlichkeit des verduBerlichten Daseins, eine Auffassung,
die bereits durch Rousseau, in der Sturm- und Drangbewegung
und bei den Romantikern ihre Wegbereiter fand."' Dieses Dasein,
so muB man heute erginzen, verliert unter der Pramisse des Indivi-
dualismus das Verstindnis fir den Gesamtzusammenhang des
Lebens, welches nur noch ausschnitthaft bzw. bezogen auf das
Singuldre erfahren wird. Fiir die Lebensphilosophen aber ist der
Mensch der Schopfer einer geistigen Welt, deren Vollendung er
durch seine geistig-seelischen Krafte erreicht. In Nietzsches Vor-
stellung des ‘hoheren” Menschen ist dieser Gedanke bereits enthal-
ten. Diese geistige Welt aber bildet das Fundament einer grenz-

' 0.F Bollnow: Die Lebensphilosophie. Berlin/Géttingen/Heidelberg 1958, S.
3.

168

-----------------


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiberschreitenden Sicht, die den engen Horizont individualistischen
Denkens transzendiert. Auch die ,,Wirklichkeit Mensch* erhilt aus
dieser Perspektive eine neue und fiir das Zusammenleben in unse-
rem ‘globalen’ Zeitalter wesentliche Bedeutung.

Nun hat sich allerdings seit etwa Mitte des 20.Jahrhunderts eine
weitere Lebensform in der westlichen Welt breitgemacht, die in
eigenartiger Weise Elemente des Individualismus und des Kollek-
tivismus aufgenommen hat. Wir nennen diese Lebensform einmal
den modernen Konformismus. Was ist aber darunter zu verstehen?
Konformitit bedeutet Gleichformigkeit, und wenn man diesen Be-
griff mit Herbert Spencer einmal unter soziologischen Gesichts-
punkten betrachtet, so meint er eine undifferenzierte, unentwickelte
und im Stadium niedriger sozialer Organisation befindliche Le-
bensauffassung. Diese Lebensform basiert gleichsam auf der
Umkehr der Prinzipien des Individualismus und Kollektivismus.
Der immer noch proklamierte Individualismus nimmt darin eine
Gestalt an, die die individuelle Haltung gerade darin zu finden
glaubt, daB man - angeblich aus freiem EntschluB - einer Massen-
bewegung folgt. Dies zeigt sich an der unreflektierten Teilnahme
an modischen Tendenzen aller Art. Man will dazu gehoren, zur
modernen, antitraditionellen Gesellschaft, die sich indes nur iiber
bestimmte Markenzeichen, Freizeitbeschiftigungen, Musikrich-
tungen usw. definiert. Sloterdijk beschreibt diese Tatsache mit den
folgenden Worten sehr treffend: , Die durchmediadisierte Gesell-
schaft vibriert in einem Zustand, in dem die Millionen nicht mehr
als aktuell versammelte Totalitét ... in Erscheinung treten kénnen.
Vielmehr erlebt sich die heute die Masse selbst nur noch in ihren
Partikeln, den Individuen, die sich als Elementarteilchen einer un-
sichtbaren Gemeinheit genau den Programmen hingeben, in denen

169

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihre Massenhaftigkeit und ihre Gemeinheit vorausgesetzt wird“."
Dieses Gruppenverhalten (an dem durchaus kollektive Grundan-
nahmen erkennbar sind), welches die von auBen gelenkten Lebens-
vorstellungen zu realisieren trachtet, 148t grundsatzlich aber keine
wirklich individuelle Lebensgestaltung zu. Alles von diesen Vor-
stellungen Abweichende gilt daher als antiquiert und der modernen
Zeit nicht angemessen. Der nur scheinbar gelebte Individualismus
hat sich folglich in sein Gegenteil verkehrt, insofern er in ein Mas-
senverhalten eingegangen ist, das durch den Schein des Individuel-
len bloB geschiftstiichtig vermarktet wird. , Mitgerissenheit durch
das Falsche und Schlechte™ ist nach Sloterdijk folglich die Formel,
welche das Leben des ausgehenden und des beginnenden Jahrtau-
sends immer mehr bestimmt, ,,weswegen die Masse, als Auflauf-
masse verstanden, nie anders als im Zustand der Pseudoemanzi-
pation und der Halbsubjektivitit angetroffen werden kann - ein
vages, labiles, entdifferenziertes, von Nachahmungsfliissen und
epidemischen Erregungen gesteuertes ... praexplosives Etwas ...“.
Und weiter: ,,Die postmoderne Masse ist Masse ohne Potential,
eine Summe aus Mikroanarchismen und Einsamkeiten. Im Rekurs
auf Canetti heiBt es schlieBlich: ,,Wo das Menschenschwarz am
dichtesten ist, dort beginnt der Sog einer wundertrichtigen Ent-
hemmung zu wirken®."®

Auch die Inanspruchnahme des kollektiven Lebens entspricht
keineswegs der urspriinglichen Idee, ein gemeinsames BewuBtsein
auf bestimmte Ziele zu richten. Im Konformismus geht es nimlich
darum, eine willkiirlich manipulierte Masse in dem Glauben zu
lassen, ihre Individualitit trotz Ubernahme von auBen geleiteter
Ziele erhalten, ja sogar profilieren zu kénnen. Dies 148t sich, wie
man sieht, leicht dadurch erreichen, daB mit Begriffen wie ‘Selbst-

12 p. Sloterdijk: Die Verachtung der Massen. Versuch tiber Kulturkimpfe in
der modernen Gesellschaft. Frankfurt/M., S. 19.
BAa0.,8. 11,14, 18.

170

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verwirklichung” und ‘Befriedigung von Bediirfhissen’ operiert
wird, wobei vor allem immer das Recht auf das freie und ungehin-
derte Ausleben auch der absurdesten Wunschvorstellungen betont
wird. Die nicht mehr wahrgenomme Gleichschaltung aller Subjekte
entwickelt sich daher auf dramatische Weise, indem nicht nur
Intoleranz gegeniiber kritischen Einwdnden immer deutlicher
hervortritt, sondern vor allem auch deshalb, weil der Mensch als
urspriinglich freies und denkendes Subjekt den Verlust seiner In-
dividualitit und der unabdingbaren Heterogenitit der Gesellschaft
gar nicht mehr zu spiiren scheint. An dieser Blindheit wirken nicht
zuletzt auch die Medien mit, die die ,,Verachtlichkeit des Men-
schen, seine BloBstellung im System vulgarisierender, prostituie-
render und flexibilisierender Kommunikation® in seiner Erschei-
nung als ,interaktiver Krebs“ durch , Trivialkommunikation*
betreiben. Nicht aber die Selbstbefriedigung als solche habe - wie
Sloterdijk meint - das Pradikat ‘verdchtlich’ verdient, sondemn
vielmehr ,,die zur Schau gestellte Beschranktheit in der Selbstbe-
ﬂ'icdigung“.”

Der hier auftauchende sogenannte Egalitarismus ist daher eine
subtile Form eines Anti-Individualismus, der zugleich gegen eine
Gemeinschaft freier und denkender Menschen gerichtet ist, um
dennoch Freiheit zu suggerieren. DaB aber das Subjekt in einer
Massengesellschaft, wie wir sie heute vorfinden (und die durchaus
auch Zige des Kollektivismus hat), ,,seine Subjektivitit keines-
wegs preisgibt, betonte 1967 schon Martin Heidegger, wenn er
erklart, daB zwar die Industriegesellschaft das Subjekt geworden
sei, auf das die Objektwelt bezogen sei. Sie sei sogar ,,die bis ins
auBerste gesteigerte Ichheit, d.h. Subjektivitit. In ihr stellt sich der
Mensch ausschlieBlich auf sich selbst und auf die von ihm zu

“Aa.0,8.52,55.

171

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Institutionen hergerichteten Bezirke seiner gelebten Welt“." Dies
bedeutet nichts anderes als daB der Mensch sich zum Zwecke
seines neu definierten Wohllebens selbst entmiindigt und dies nicht
einmal zu bemerken scheint.

Schon Ortega y Gasset hat an der Gesellschaft seiner Zeit kriti-
siert, daB ,,das Leben des Europders den Zug zur Individualitit zu
verlieren® scheint, denn ,alles zwingt den Menschen, sein Ein-
zeldasein und etwas von der Dichte seines Wesens aufzugeben®.'®
Und wenn er fortfihrt: , Tatsache ist jedoch, daB heutzutage viele
Euopéder mit wahrer Wollust darauf verzichten, Individuen zu sein,
und sich nur zu gerne in der Masse verlieren. Diese Wonne, Masse
zu sein, kein Einzelschicksal zu haben, ist zur Epidemie geworden.
Der Mensch sozialisiert sich®.'” Die Aufgabe der , Dichte seines
Wesen* aber ist gerade dasjenige Moment, welches auch die Le-
benshaltung des heutigen Menschen aufs deutlichste kennzeichnet.
Und die ,,Sozialisierung® des Menschen als ,,schreckliches Unter-
fangen®, von der Ortega spricht, ist folglich keine, die eine demo-
kratische Gesellschaft begriinden kann, sondern vielmehr eine sol-
che, die den Menschen dazu zwingt, ,,die Ideen und Neigungen der
iibrigen, aller” anzunehmen. Und so iibe ,die abstrakte Gottheit
des ‘Kollektivs’ ... wiederum ihre Tyrannei aus und richtet bereits
in ganz Europa Verheerungen an ... Die Macht der Offentlichkeit
zwingt uns, tiglich mehr von unserer Existenz an die Gesellschaft
abzugeben.” Aber die willenlosen Massen scheinen diesen Tatbe-
stand nicht bemerken zu wollen, sie leben ja ,,mit gesenktem Kopf*
in der Herde, ohne eigene Verantwortung und ohne ihr
windividuelles, uniibertragbares Schicksal erfiillen” zu wollen und

15 M Heidegger: Die Herkunft der Kunst und die Bestimmung des Denkens.
Reflexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart. In: Distanz und Nihe. Hg.
von P. Jaeger/R.Litthe. Witrzburg 1983, S. 11-23, hier S. 18.
:: Die Sozialisierung des Menschen. GW I, Stuttgart 1978, S. 536.

A.aO.

172

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»aufgebracht protestieren die Massen gegen jede Reserve unseres
Selbst“."®

Der moderne Konformismus, den wir eingangs als Bezeichnung
fur unsere heutige Gesellschaft angefiihrt haben, entspricht im
wesentlichen den Deutungen Ortegas in Bezug auf die Massenge-
sellschaft. Das Besondere aber an ihm ist die Tatsache, daBl das
Subjekt sich im Konformismus in Freiheit wéhnt und die Tatsache
seiner Individualitit keineswegs bezweifelt, ohne aber dabei die
Mechanismen der anonymen AuBenleitung durchschauen zu kon-
nen oder zu wollen. Denn in der ,,Auflaufmasse® ist man ,als In-
dividuum Masse“'® und scheint sich in diesem Zustand noch zu
gefallen. Dies zeigt sich besonders an dem zur Schau getragenen
Selbstbewuf3tsein des uniform denkenden und handelnden Men-
schen, der jede auch noch so unkritische Ubernahme modischer
Tendenzen mit seinem Recht auf Selbstgestaltung seines Lebens
rechtfertigt und der zugleich - wie Nietzsche dies formuliert, den
geistigen Menschen als Narren verachtet. Denn die Masse macht
die Banalitit ihres Lebensstils zum MaB aller Dinge und hilt sich
fiir befugt, diesen auch der geistigen Elite aufzuzwingen.”

So ist auch die zu beobachtende Haltung, anders zu sein und
auffallen zu wollen, wohl noch ein Relikt des Individualismus, sie
verliert jedoch das Typische durch die Anpassung an ein Massen-
phinomen. Damit gelangt das Differenzierungsstreben zu einer

®A20,8. 537.

'% p, Sloterdijk: Die Verachtung der Massen, a.a.0., S. 17.

2 Als besonders tibel und vollends unverstindlich begreift Sloterdijk die
intellektuellen Wortfithrer als Verédchter der Eliten. So habe besonders der
amerikanische Philosoph Richard Rorty, ,der sich ohne Umschweife ins Lager
der letzten Menschen stellt - vorausgesetzt, daB diese Amerikaner sind - und
ihre Kritiker von Kierkegaard und Nietzsche zu Heidegger, Adomo und
Foucault unverblimt als anstrengende, unangenehme, heroische Snobs be-
zeichnet“. Er predige, ,den die Luft von Virginia zum Sozialdemokraten
gemacht hat, eine neue Version des amerikanischen Traums - den aufrechten
Gang in die Banalitit...“. A.a.0., S. 58.

173

20.01.2028, 22:21:53.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigenartigen Steigerung, indem es das Besondere und Einmalige in
das Allgemeine und Gleichmachende integriert. Man méchte also
mit Simmel glauben, ,,daB die Idee der schlechthin freien Person-
lichkeit und die der schlechthin einzigartigen Personlichkeit noch
nicht die letzten Wort des Individualismus sind; daB vielmehr die
unabsehliche Arbeit der Menschheit immer mehr, immer mannig-
faltigere Formen aufbringen wird, mit denen die Personlichkeit sich
bejahen und den Wert ihres Daseins bejahen wird*

I

Wie wir gesehen haben, sind Individualismus und Kollektivismus
Lebensentwiirfe, die in der einen oder anderen Richtung iiberstei-
gert sind und daher aus vielerlei Griinden weder dem Gemeinwohl
noch dem Subjekt gerecht werden kénnen. Allerdings sind beide
Formen Ausdruck eines sehr dhnlichen menschlichen Zustandes.
Sie resultieren aus einer Haltung zur Welt, die zu einer aus Ang-
sten bestehenden Daseinsverfassung fiihrt, deren Reaktion beson-
ders in der modernen Welt zu den genannten illusioniren Extrem-
formen von Lebensentwiirfen fithrt. Beides sind mithin radikale,
bis zur Verherrlichung gesteigerte Lebensweisen, deren eine nur
dem Einzelnen Geltung zupricht, die andere nur der Gesellschaft.
Weder die Forderung, daB das Subjekt vollig auf sich selbst ge-
stellt, Verantwortung iibernechmen und seine Auffassungen solip-
sistisch durchsetzen kénne und diirfe, noch die gegenteilige, deren
Uberzeugung darin besteht, der Einzelpersonlichkeit iiberhaupt
keine Bedeutung mehr zuzumessen, kann sich auf ein tragendes
Fundament ethischer Prinzipien berufen. Jeder Versuch einer Ethik
muB also scheitern, wenn dieser seine moralischen Kategorien

2 G. Simmel: Das Individuum und die Freiheit. Essais. Berlin 1984, S. 219.

174

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

strikt auf den Individualismus oder das kollektive BewuBtsein (als
MassenbewuBtsein) zuspitzt. In diesem Sinne bezeichnet auch
Martin Buber sowohl den ,,wirklichkeitsfremden Individualismus*
als auch den ,wirklichkeitsfremden Kollektivismus® als falsche
Bilder vom Menschen. Denn: ,,Wenn aber der Individualismus nur
einen Teil des Menschen erfalt, so erfait der Kollektivismus nur
den Menschen als Teil: zur Ganzheit des Menschen, zum Men-
schen als Ganzes dringen beide nicht vor. Der Individualismus
sieht den Menschen nur in der Bezogenheit auf sich selbst, aber der
Kollektivismus sieht den Menschen iiberhaupt nicht, er sicht nur
die ‘Gesellschaft’. Dort ist das Antlitz des Menschen verzerrt, hier
ist es verdeckt*

Schon Kant habe zwar ,.eine Fiille wertvoller Bemerkungen zur
Menschenkenntnis“ gemacht, nie aber danach gefragt, ,,was der
Mensch ist“.> Die wesentliche Erkenntnis vom Menschen sei aber
die, ,,daB wir zugleich und in einem mit der Endlichkeit des Men-
schen seine Teilnahme an der Unendlichkeit erkennen miissen,
nicht als zwei Eigenschaften nebeneinander, sondern als die Dop-
pelheit der Prozesse, in der als solcher erst das Dasein des Men-
schen erkennbar wird. Das Endliche wirkt an ihm und das Un-
endliche wirkt an ihm; er hat teil an der Endlichkeit und hat teil an
der Unendlichkeit“* Diese Grundvoraussetzung ist es aber, die
das Wesen des Menschen bestimmt und sein Handeln zum Sinnvol-
len leitet, nicht aber eine apriorische Vernunft, eine Rationalitat
oder andere keineswegs berechenbarere Prinzipien.

Unter dieser MaBgabe konnen ethische Konzepte weder unter
Berufung auf die Instanz der Vernunft oder des Verstandes oder
aufgrund wirtschaftlicher, 6konomischer usw. Bedingungen eine
der beide Richtungen - Individualismus bzw. Kollektivismus - als

% Das Problem des Menschen. Heidelberg *1971, S. 62, 159.
BAa0.,8.12.
% A2.0,8. 13f.

175

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zielsetzung ihrer Entwiirfe begriinden. Beide Richtungen verken-
nen das Wesen des Menschen und dieser ist auch keineswegs in der
Lage, der Vernunft grundsétzlich zu folgen, wie schon Moliére in
seinem Theaterstiick ,,Der Menschenfeind“ betont: Wer niamlich
den Menschen als verniinftiges Wesen bezeichne, sei selbst nie
Mensch gewesen. Er hat folglich den Blick auf die Realitit verlo-
ren.

So verhalt es sich z.B. mit der von Anton Leist neuerlich verfa-
ten Ethik, in der der Begriff des Guten oder des Moralischen ratio-
nal zu begriinden versucht und auf eine rationale Vernunft vertraut
wird, deren Leistungsfihigkeit den Menschen zu ‘wertverwirk-
lichendem® Handeln nétigt.” Diese, die kantische ‘praktische Ver-
nunft’ aufnehmende Ethik, wendet sich - und mit Recht - gegen die
Intuition als Instanz moralischen Handelns, um dann jedoch auf
eine nicht minder unberechenbare, die der Vernunft, zu rekurrieren,
der allein moralische Entscheidungen iiberantwortet werden. Dabei
ibersieht Leist, daB sich der selbstauferlegte Imperativ praktischer
Vemiinftigkeit keineswegs als sichere und verbindliche Grundlage
guten und richtigen Handelns erweisen kann, denn: 1. kann die
Befriedigung von menschlichen Bediirfnissen nicht grundsétzlich
Grundlage des moralisch Guten sein; 2. muB eine Unterscheidung
zwischen Gut und Bose moglich sein, was wiederum nur durch
einen vorgebenen MaBstab bewirkt wird; 3. ist dann fraglich, ob
die Vernunft eigentitig auf diesen MaBstab stoBt. Doch Leist
vertraut auf das Besondere dieser Wirklichkeit, auf den frei und
reflexiv handelnden Menschen. Dieser sei zunéchst fiir sich selber
unbestreitbare Wirklichkeit und aufgrund seiner Selbstreflexion in
der Lage gut zu handeln. D.h. der Mensch fragt nach den Griinden
seines Handelns, die seine kritische Entscheidung zum Handeln
bestimmt. Doch die Frage, warum wir begriindet handeln sollen,

B A. Leist: ,,Die gute Handlung®. Eine Einfithrung in die Ethik. Berlin 2000.

176

-----------------


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bleibt offen. Leist dagegen meint optimistisch, daB diese Frage
dadurch beantwortet sei, daB die Tatsache des begriindeten Han-
delns als letzter Bezugspunkt schlichtweg anerkannt werden miis-
se: sie sei ein grundlegendes Gut, und Freiheit der Selbstbe-
stimmung und Reflexion die Konstituenten dieses Vermogens; ihre
Ausiibung daher das moralisch Gute, welches die praktische Ver-
nunft zwingend anerkennen muB8.

Problematisch und in Bezug auf den zuvor charakterisierten In-
dividualismus als iibersteigerter Form individuellen Verhaltens
fragwiirdig, sind Leists Vorstellungen vor allem deshalb, weil er
behauptet, die Vernunft schaffe sich den MaBstab selbst: die Norm
des Handelns. Dies mufl zu dem MiBverstindnis fithren, daB das
eigene freie Handlungsvermégen Normierungen geltend machen
kann und soll, was naturgemiB aber vollig divergente Normen
hervorbringt. Leist argumentiert jedoch dahingehend, daB die Ver-
nunft unvermeidlich auf den richtungsweisenden MaBstab stoBen
muB, was allerdings bedeutet, daB die Vernunft nicht selbst er-
schafft, sondern hochstens das realisiert, was ihr schon gegeben ist
(eine Norm a priori). Offene Fragen ergeben sich auch hinsichtlich
der Struktur der Vernunft und ihren Implikaten, denen die Fahig-
keit zuerkannt wird, richtungsweisende Normen zu erkennen und in
die Strategie des Handelns einzufiigen. So darf mit Recht der Ein-
wand erhoben werden, daB eine solche Vorstellung - wenn man
eine distanziert-kritische Haltung zum Vernunftbegriff einnimmt -
den Individualismus nur fordern kann anstatt (durchaus mit dem
Anspruch auf Freiheitlichkeit) an seine Grenzen zu erinnern. Bei-
spiele eines auf dem Primat der selbstbestimmenden ,,Vernunft®
beruhenden Handelns lassen sich daher auch iiberall dort feststel-
len, wo die scheinbar sichere Instanz der Vernunft als Legitimation
jeder solipsistischen Auffassung vorgefiihrt wird. In jeder freiheit-
lich-demokratischen Gesellschaft sind demzufolge Auswiichse
selbstbestimmten Denkens und Handelns anzutreffen, die die

177

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeinschaft in immer groBerem MaBe belasten und mithin die
Freiheit selbst und mit ihr Werte und Normen zuhdchst strapazie-
ren.

Individualismus stellt sich indes ganz anders dar, wenn man ihn
auf dem Hintergrund der ontologischen Theorie betrachtet. Man
kann dann indes terminologisch nicht mehr von Individualismus im
bisher gebrauchten Sinne sprechen, sondern sinnvoller von indivi-
dueller Haltung. Sie ist eine Form der menschlichen Daseinshal-
tung, die als reflektierte Haltung nicht mehr im Widerspruch steht
zu einem Gemeinschafiswesen, sondern sich vielmehr in diesem zu
entfalten und zu steigern sucht. Diese Entfaltung allerdings bezieht
sich nicht bloB auf das Durchsetzen und Befriedigen eigener Be-
diirfnisse und vor allem nicht auf das Verfolgen materieller Giiter.
Individuelle Entfaltung ist nidmlich eine existenticlle Erfahrung,
insofern der Mensch sein wahres Wesen verwirklicht, das seine
immer wieder als sinnvoll zu erfahrende Existenz erst ausmacht.”

Seit der Antike ist das ‘Individuelle’ Gegenstand philosophi-
scher Erorterung” und nach Aristoteles das konkrete Einzelhafte,
das durch eine bestimmte Form und den ‘letzten Stoff” konstituiert
ist.”® Plotin dagegen betont die ontologische Prioritit des Allge-
meinen vor dem Individuellen, das grundsitzlich nicht erfaBbar
sei.”” Diese sehr gegensitzlichen Auffassungen finden ihre Mit-
streiter auch in der Folgezeit, wobei die unterschiedlichen Ak-
zentuierungen keine grundsitzliche Veranderung der Thesen nach
sich zieht. Sehen wir aber einmal zu, welche Eigenschaften dem
Subjekt selbst attestiert werden, d.h. welche Gestalt die Indivi-
dualitit selbst aufgrund seiner Struktur annimmit.

% Vgl. E. Jain: Hermeneutik des Sehens. Frankfurt/New York 1995, bes. S. 79-
85.

%7 Vgl. auch das Stichwort Individuum, Individualitit in: HWPh Bd. 4, Sp. 300-
323.

% Met. 1035 b30.

» Enn. VI3, 9; VI2, 22.

178

20012026, 22:21:53.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von den seit der Antike auftauchenden und keineswegs eindeuti-
gen Interpretationen der Individualitit bzw. des Individuums ist in
diesem Zusammenhang interessant, was Schopenhauer zur Indivi-
dualitit sagt.* Er unterscheidet nimlich zwei Formen der Indivi-
dualitit des Subjekts voneinander: 1. das durch die Individualitit
in seinem Erkennen getriibte Subjekt, welches nur einzelne Dinge
zum Objekt hat und wie diese selbst vergédnglich ist und 2. das
»rein erkennende Subjekt™ als , klares Weltauge™, welches ,,seiner
Personlichkeit sich auf eine Zeit vollig entiuBern® kann,”' um der
‘Idee’ teilhaftig werden zu kénnen. Die erste Form der Individuali-
tit bezieht Schopenhauer auf den ,,gewohnlichen Menschen® den
er, recht deutlich formuliert, als ,,Fabrikware der Natur* bezeich-
net. Ein solcher Mensch verweile nicht lange bei der bloBen An-
schauung, er ,heftet daher seinen Blick nicht lange auf einen Ge-
genstand®; nichts interessiere ihn tiefergehend: ,,Daher wird er so
schnell mit Allem fertig, mit Kunstwerken, schonen Naturgegen-
stinden und dem eigentlich iiberall bedeutsamen Anblick des
Lebens in allen seinen Scenen. Er aber weilt nicht: nur seinen Weg
im Leben sucht er, allenfalls auch Alles, was irgendwann einmal
sein Weg werden konnte ... mit der Betrachtung des Lebens selbst
als solchen verliert er keine Zeit.“*> Schopenhauer unterscheidet
also ganz klar zwischen zwei die Individualitit bestimmenden
Lebenshaltungen oder Lebensauffassungen: wiahrend der eine
Mensch an der Oberfliche des Lebens lebt und nie in die Tiefe des
geistigen Lebens eindringt, ist der ihm entgegengestellte vollig
anders orientiert: er stellt sein Ich in den Hintergrund, unterschei-
det das Wesentliche vom Unwesentlichen und sucht seine Erfiil-
lung nicht in den Quisquilien des Alltags.

% Die Welt als Wille und Vorstellung. WW II (A. Hiibscher).
31 A2.0,8.219.
2 Aa0.,,8.221.

19

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es gehort nicht viel Phantasie dazu, will man Schopenhauers
Deutung des Menschen auf die heutige Zeit iibertragen. ,,Diese so
verschiedene Weise in das Leben hineinzusehen wird ndmlich
»bald sogar im AeuBeren sichtbar“, Wahrend der Alltagsmensch
seine Zeit damit vergeudet, seine alltdglichen Bediirfnisse zu be-
friedigen, sich vor allem keine Zeit zur Besinnung im Trubel des
Lebens laBt, verweilt der , Erkennende®, der Nachdenkliche, ,bei
der Betrachtung des Lebens selbst“. Er geht den Dingen auf den
Grund, ,,strebt die Idee jedes Dinges zu erfassen, nicht dessen Re-
lationen zu anderen Dingen®, und dabei vernachléssigt er die fiir
ihn unwesentlichen Erscheinungen des alltdglichen Lebens und
geht seines Weges ,,meistens ungeschickt genug. **

Nietzsche distanziert sich zwar in vielerlei Hinsicht von Scho-
penhauers Charakterisierung des Individuums, allerdings finden
sich Ubereinstimmung hinsichtlich des Wesens des Menschen,
welches bei Nietzsche in Gestalt des ,hdéheren” Menschen der
Vorstellung Schopenhauers vom ,.erkennenden Subjekt™ entgegen-
kommt. Nietzsches Forderung lautet daher auch, daB es méglich
sein miisse, daB jedes Individuum der Versuch sein solle, eine
,,hohere Gattung als den Menschen zu erreichen®, also eine Ebene,
auf der der Mensch sich selbst als ,,die Fabrikware der Natur*
iiberwindet. Es geht also um ein geistiges Leben, das sich - wie
auch in der Theorie der ontologischen Erfahrung - im Wesen des
Lerfiillten” Menschen offenbart. Der héhere Mensch ist nicht der
bessere, sondern derjenige, der sich auf dem Weg zur Entfaltung
seines wahren Ich als Teil des Seins befindet. Er ist der bewuBter
Lebende, dem sich sinnsuchend ganz andere Dimension des Lebens
erdffnen als dem von Schopenhauer beschriebenen ,,gewohnlichen®
Menschen. In diesem Sinne spricht auch Eduard Spranger von der
Erfillung des Lebens, welche aus ,den Quellen des Lebens

B Aa0.

180

-----------------


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommt®, aus dem ,,unendlichen Trieb, einer unstillbaren Sehnsucht
nach Wert*, die die Lebensgestaltung pragt.**

Martin Buber meint, daB ,die strenge anthropologische Frage,
die den Menschen in seiner spezifischen Problematik meint, in
Zeiten laut wird, in den gleichsam der Urvertrag zwischen der Welt
und dem Menschen gelost wird und der Mensch sich in der Welt
als ein Fremder und Einsamer vorfindet. Auf das Ende eines
Weltbildes, d.h. einer Welt-sicherheit, folgt bald ein neues Fragen
des unsicher, heimlos und daher sich selbst problematisch gewor-
denen Menschen®.”® Der Mensch unserer Zeit befindet sich also in
einer Krise. Haltlos und ohne Orientierung gelingt es ihm nicht,
sein Ich zu entfalten, er wird zu einem ,.cinsamen* Menschen, der
aufgrund des Zerfalls der alten organischen Formen des Zusam-
menlebens auf sich selbst zuriickgeworfen ist. Der Mensch vermag
»die durch ihn selbst entstandene Welt nicht mehr zu bewiltigen,
sie wird stérker als er, sie macht sich von ihm frei, sie steht ihm in
einer elementaren Unabhingigkeit gegeniiber...“* Die Frage,
welchen Sinn das Dasein angesichts der Machtlosigkeit des Indivi-
duums noch haben kénnte, miindet schlieBlich in die Fragen nach
den Moglichkeiten, dieser ,,Grund-losigkeit™ und “Weltunsicher-
heit” zu entgehen. Die philosophische Anthropologie ist nach Bu-
ber jedenfalls an diesem Problem gescheitert, denn sie mubBte ,,der
theologischen Voraussetzung entsagen®, wobei sie jedoch auch die
metaphysische Voraussetzung der Verbundenheit des konkreten
Menschen mit dem Absoluten verlor.”” Als Beipiel hierfiir zieht
Buber Heideggers Sicht auf den Menschen heran und fiihrt aus:

3 E. Spranger: Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie und Ethik
der Personlichkeit. Halle/Saale 1921 (}1922), S. 400. Vgl. auch E.Jain: Das
Prinzip Leben. Lebensphilosophie und Asthetische Erziehung. Frankfurt/New
York 1993, S. 200f.

*> B. Buber: Das Problem des Menschen, a.a.0., S. 33.

¥ Aa0,S8. 83.

Aa.0.,8.93.

181

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»er Mensch Heideggers wird ein Selbst nicht fiir etwas, denn er
kann seine Schranken nicht durchbrechen: seine Teilnahme am
Absoluten, sofern es fiir ihn eine solche gibt, besteht in seinen
Schranken und in nichts anderem. Heidegger spricht davon, daB
der Mensch zu seinem Selbst “erschlossen’ wird; aber dieses Selbst
selber, zu dem er erschlossen wird, ist seinem Wesen nach die
Verschlossenheit”, und dies auch hinsichtlich der ,Relation zur
unpersonlichen Vielheit der Menschen®, aber selbst auch in Bezug
auf das Verhiltnis zu einem Absoluten, ,,das bei Heidegger vollig
fehlt *

Doch es kann gezeigt werden, daB aus dieser “Weltunsicherheit’
ein Weg fiihrt, dessen Ziel dem Menschen das verlorengegangene
Urvertrauen zuriickgibt, indem er aus der ,,Verschlossenheit™ sei-
nes Selbst herausgefiihrt wird. Fundament dieses Urvertrauens ist
ein Weltbild, in dem das Dasein als etwas Gesichertes erfahren
wird, weil das Sein selbst es uns verbiirgt. Und wie Buber iiber den
Glauben sagt, daB ,,nur das Vertrauen zu einem Vertrauenswiirdi-
gen ein Verhéltnis unbedingter GewiBheit zur Zukunft zu begriin-
den vermag®,”® so verhilt sich auch das Vertrauen des Menschen
in das Sein als Allumfassendes. Damit ist ein weiteres Lebensver-
haltnis benannt, nimlich dasjenige zum eigenen Selbst, zur eigenen
Individualitiat. Dieses Lebensverhiltnis ist nach Buber zwar kein
reales, insofern die Voraussetzung fiir die reale Zweiheit fehlt. Aus

¥ A.a.0.,, S. 109, 113,120ff. Buber fihrt fort: ,Die philosophische Sikularisie-
rung Kierkegaards durch Heidegger muBte die religitse Konzeption einer
Verbindung des Selbst mit dem Absoluten ... aufgeben. Aber sie kennt auch
keine andere Art einer Verbindung zwischen dem Selbst und dem Absoluten
oder zwischen dem Selbst und dem durchscheinenden Geheimnis des Seins ...
Und das Geheimnis des Seins, das in allem Seienden durchscheint und uns
erscheint, hat Heidegger ... zweifellos tief erfahren, aber nicht als eins, das vor
uns tritt und uns herausfordert, das Letzte, so schwer Erkdmpfte, eben das
Ruhen im eigenen Selbst, herzugeben, die Schranken des Selbst zu durchbre-
chen und uns hinauszubegeben zur Begegnung mit der wesenhaften Ander-
heit.“

¥ A2.0,8.51.

182

20.01.2028, 22:21:53.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ontologischer Betrachtung heraus ist dieses Verhiltnis zu seinem
cigenen Selbst allerdings aufgrund der Seinserfahrung, in der die
Icherfahrung als existentielle Erfahrung hervortritt, eine Tatsache.
Dies scheint auch Buber im Blick zu haben, wenn es heifit: , Die
Frage, was der Mensch sei, kann nicht durch Betrachtung des Da-
seins oder des Selbstseins als solches beantwortet werden, sondern
nur durch Betrachtung des Wesenszusammenhangs der menschli-
chen Person mit allem Sein und ihrer Bezichung zu allem Sein“®,
mithin zum Sein schlechthin.

Das Wesen des Menschen, wie Scheler es versteht, ist dagegen
von ganz anderer Art. Martin Buber beschreibt dessen Auffassung
auf sehr feinsinnige Weise, wobei deutlich wird, daB das ur-
spriinglich Geistige im Menschen auch Schelers Interesse weckt.
Nach Buber ist bei Scheler jedoch ein ,,von Schopenhauers Philo-
sophie gespeister Dualismus® spiirbar, der auf zwei Urprinzipien
zuriickgeht, deren eines als ,,dem Stoff zugewandten... die Welt
erschafft, wihrend das andere als rein geistiges sie erlost. Als
Geist (im Schopenhauerschen Sinne “Vorstellung’) und Drang
(‘Wille’) entstammen sie dem ,,urseienden Sein, dem Weltgrund,
stehen aber in einer ,,Urspannung™ zueinander. Geist und Drang
bedingen und beeinflussen sich insofern, daBl beide nur gemeinsam
zur hochsten Stufe gelangen kénnen, auf der sie ,,ineinander ein-
gehen, der Drang vergeistigt und der Geist verlebendigt wird.“'

Was bedeutet diese Erkenntnis nun fiir den Menschen, fiir seine
Selbstwerdung als Individuum? Und weiter: wo ereignet sich dieser
ProzeB? Die zweite Frage 148t schon erahnen, daB Scheler als
wentscheidende Stitte dieses Vorgangs* den Menschen meint. Es
ist der Mensch, der auch im ontologischen Sinne sich selbst weil
und erfaBt und aufgrund des ihn tragenden Seinsgrundes eine

€ A2.0.,8. 124,
1 Aa0,8. 133ff

183

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

andere Dimension des Lebens erfihrt. Der Geist (in unserem Sinne
die Seinserfahrung) leitet den Menschen, und sein Handeln beruht
auf einem Wollen, aus der Erfahrung heraus zu handeln, so da
der ‘Drang’ (wie etwa im Individualismus) nicht iiberméchtig wird.
Buber kann der Auffassung Schelers indes nicht in allem folgen (er
kritisiert z.B., daB8 der Weltgrund nicht Gott selbst ist) und meint,
daB die Kraft des Geistes nicht ausreiche, um den Trieben ,,Ideen
und Werte* glaubhaft machen zu konnen. Aber Scheler betont
gerade nicht das Auseinanderfallen der geistigen und der tricbhaf-
ten Sphire und sucht vielmehr in der Einheit beider einen Weg zu
threm hochsten Ausdruck. Es geht also nicht darum, daB dem
»abgelosten Geiste die unfruchtbare ohnméchtige Lebensferne
droht und ,daB die verdringten, verbannten Triebe seine (des
Menschen, E.J.) Seele zu vernichten drohen“,” sondern darum,
daB der Mensch sein Selbst als Ganzheit zur Hochstform steigert.”
Diese von Scheler vertretende Auffassung verweist auf die
Wirkung der Lebensphilosophie, die immer die enge Bezichung
von Geist und Leben hervorgehoben hat, um zugleich auch zu
fordern, daB8 der Mensch sein Ich nur in dieser bewuBt erfahrenen
Beziehung verwirklichen kann. Er erreicht nur dann seine in ihm
wesensmiBig angelegte Individualitit, wenn Geist (als das Uber-
dauernde) und Leben (als das Werdende, Dynamische) zueinan-
derfinden. DaBl der Mensch dies erkennt, ist seine Aufgabe, und
erst wenn er aus dem ihn einschrinkenden Bereich des simplen,
oberflachlichen Lebens herausgetreten ist, kann er die Welt mit
anderen Augen betrachten. Wie Kaspar Hauser, der sich der Ge-
fangenschaft erst bewuBt werden konnte, als er aus dem Gefangnis

“2Aa0.,8.136.

® Diese Hochstverwirklichung des Menschen zur Individualitit bezeichnet
Simmel als ,,gepréigte Form®“, die aber nicht als rigide Grenze erscheint, son-
dern dem Werdecharakter des Lebens entsprechend Grenzitberschreitungen
(Steigerungen) intendiert (G. Simmel: Lebensanschuung, S. 17f.).

184

-----------------


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ins Freie gelangte, wird der Mensch sich fithlen, der diese Ebene
erreicht hat. Dementsprechend ist Individualitit im hier verstande-
nen Sinne eine solche Verfassung des Menschen, die Freiheit von
Mechanismus und Automatismus bedeutet. Simmel beschreibt die-
sen Zustand folgendermaBen: , Freiheit bedeutet gerade die Maog-
lichkeit, die ZweckmaBigkeit zu durchbrechen* und: ,Je ent-
wickelter, d.h. je freier der Mensch ist, desto weiter steht sein Ver-
halten von der ZweckmiBigkeit ab“. Dann hat ,,der Mensch eine
Existenzstufe erlangt, dic iiber dem Zweck steht“.* Freiheit ist
also der Gegensatz zur ZweckmaBigkeit, nicht aber zum Zwang,
was sich vor allem im Hinblick auf den zuvor erdrterten Indivi-
dualismus zeigt. Der Individualist wird keineswegs gezwungen,
sein Selbst als Extremform des Individuellen auszuleben, vielmehr
ist es die Zweckhaftigkeit, der Drang nach uneingeschrankter
Selbstgestaltung und Befriedigung eigener Bediirfnisse, die indes
seine wirkliche Freiheit einschriankt. So ist auch das angestrebte
Glick des Individualisten nur etwas Augenblickhaftes, eine
,»Vereinzelung des Lustgefiihls“ und mithin nur ,bloBes Element
des Lebenszusammenhangs®, nicht aber ein dauerhaftes, tieferge-
hendes Empfinden.”” Dem durch sein Verhaltnis zur Zweckhaftig-
keit abgenutzten und entkrafteten Begriff des Gliicks stellt Simmel
daher den Begriff der ‘Seligkeit’ entgegen, welcher als Steigerung
und Radikalisierung jenes Empfinden kennzeichnet, das ,das in
sich kontinuierlich weiterlaufende Leben mit einem Glanze®
wuberschimmert, denn ,,im Begriff der Seligkeit ist die Emanzi-
pation des Gliicks von aller innervitalen ZweckmaBigkeit vollendet
und unverkennlich geworden“*

Die das Wesen des Menschen konstituierende Individualitét ist
nun die Voraussetzung fiir eine Gemeinschaft, in der die einzelnen

“A2a.0., 8. 42 45.
“Aa0.,8.47.
% A.a.0.

185

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Subjekte nicht isoliert nebeneinander, sondern miteinander leben.
Wie oben gezeigt wurde, ist dies nicht im Kollektivismus (und
schon gar nicht in dem als entartete Mischform auftretenden
‘Konformismus’) méglich; in ihm lebt nicht der Mensch mit dem
Menschen, insofern der Mensch zum einen selbst in seiner Indivi-
dualitdt entwertet und seiner Eigenart beraubt, und die Empfin-
dung zum anderen neutralisiert ist angesichts des hehren Zieles
einer uni sono agierenden Masse. In der Seinsgemeinschaft dage-
gen ist die Gleichwertigkeit der Individuen in ihrer Andersheit
Grundlage eines Konsenses im Gemeinschaftsleben. Es basiert auf
der Bezichung gleichwertiger Wesen, deren jedes seine eigene und
Heigen“-artige Gestalt hat (vgl. das 3. Kapitel des dritten Teils).
Das Gemeinwohl ist auch in der Seinsgemeinschaft ein angestreb-
tes und unanfechtbares Ziel, aber es wird nicht erreicht durch
Ausloschen des Selbst. Die Seinsgemeinschaft ist folglich keine
weitere Alternative zum Individualismus und Kollektivismus,
sondern eine dritte und iiberzeugendere Weise des Zusammenle-
bens von Menschen, die keine Vermittlung der beiden zuvor kriti-
sierten Lebensentwiirfe anstrebt. Denn die Seinsgemeinschaft
bezieht sich unmittelbar auf das Wesen des Menschen als Teil des
Seins und die daraus resultierende Lebensform. Daher konnen wir
in der ontologischen Ethik nicht mehr vom Inhalt des ‘Sollens” als
einem dem Subjekt gegeniibertretenden objektiven Imperativ spre-
chen, sondern, weil das Sollen sich als ein der Seinserfahrung
entstammendes Wollen offenbart, von einer Wirklichkeitskatego-
rie, die unser BewuBtsein selbst ergreift. Das Wollen erhilt - so
gefaBt - eine fundamentale und fundierende Bedeutung als kate-
goriales Urphidnomen fiir das Individuum, indem es seine blofie
Subjektivitit zu iiberschreiten vermag. Das Wollen ist also dem
Sein und dem Leben nicht entgegengestellt und - um Simmels Be-
merkung iiber die Bezichung von Leben und Sollen ontologisch zu
deuten: Sobald aber am Wollen ein Ausdruck des Seins erkannt

186

zzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird, begleitet “die Stromung des Wollens die des wirklichen Le-
bens’.*” Der Mensch aber - in seiner ausgeprigten Individualitit
und zugleich als Teil des Seins verstanden - schlieBt in seinem
»singuldren Tun jene Totalitit nicht aus, sonden ein; so wenig
unser Wissen ausreicht, es im einzelnen zu erweisen, so ist doch
hier das metaphysische Grundgefiihl dieses: daB jede existenziale
Besonderheit das Ganze des individuellen Daseins, aus dem sie
kommt, in ihrer Sprache restlos ausdriickt“.

‘7 A.a.0., S. 186: ,Sobald aber am Sollen die Form des Lebens erkannt wird,
ist solche Diskontinuit#t (zwischen ,der Allgemeinheit der Gesetze und der
isolierenden Umschriebenheit®, E.J.) ausgeschlossen; die Stromung des Sollens
begleitet.... die des wirklichen Lebens®).

®Aa0.,8.208.

187

20012026, 22:21:53.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20.01.2028, 22:21:53. /de/s



https://doi.org/10.5771/9783495993590-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

