
62 Hegemonie und sozialer Wandel

2 Rückbesinnung

Die Diskussion von Laclau/Mouffe trat als kritische Einführung an. Auf der einen Seite

habe ich über den Diskurs, die Artikulation, den Antagonismus sowie die Großbegrif-

fe des Politischen, des Sozialen und der Hegemonie die Begriffsarchitektur der Hege-

monietheorie vorgestellt. Eine Architektur, auf dermeineUntersuchungwesentlich auf-

baut. Auf der anderen Seite barg die Einführung eine dekonstruktive Stoßrichtung; sie

unterstrich die angedeuteten, aber verschütteten Möglichkeiten einer poststrukturalis-

tischen Diskurstheorie, die bisher mehr verspricht, als sie einlöst. Vor allem drei Pro-

blemkomplexe tun sich bei Laclau/Mouffe auf und harren der Bearbeitung. Erstens:Wie

wird der Diskurs (auch) zur Praxis?Wie könnte der wittgensteinsche Sprachbegriff in der

Hegemonietheorie stärkergemachtund ihrDiskursverständnispraxeologischgewendet

werden?Zweitens:WoliegendieGrenzendesAntagonismus?DerAntagonismus ist nicht nur

ein fruchtbarerBegriff, er kannauchverhüllendwirken,wennesdarumgeht,dieKonsti-

tution sozialer Objektivität zu verstehen. Drittens:Was ist Hegemonie? Zur Paradoxie der

Hegemonietheorie gehört, dass sie bei einem partiellen Hegemoniebegriff verharrt, der

nur dessen politische Artikulation betrachtet und seine soziale Reproduktion ausblen-

det. Dabei sind die Adjektive »politisch« und »sozial« selbst Ausdruck der ungeklärten

Frage: Wie bildet sich Gesellschaft als hegemoniale Ordnung?

Die Hegemonietheorie könnte, somein Resümee, den Sockel für eine anspruchsvol-

le poststrukturalistische Sozialtheorie liefern, doch noch tut sie dies nicht. Informiert

durch die empirische Diskussion wird Kapitel VI in einer Forschungsskizze darlegen,

wie eine erweiterte Hegemonie verfasst sein könnte. An dieser Stelle steht jedoch ein

Schritt zurück an. Bis hierin hätte es den Anschein haben können, als mäandere die

Diskussion von Laclau/Mouffe zwischen Poststrukturalismus,Diskurstheorie und einer

Theorie des Politischen, ohne für die Soziologie und Sozialtheorie von allzu großem In-

teresse zu sein.DasGegenteil ist der Fall.Die Frage,wasHegemonietheorie sein könnte,

führt ins Zentrum der Frage, was Sozialtheorie heute sein könnte. Ich glaube, dass so-

wohl die soziologische Theorieentwicklung als auch die Dynamiken der Gegenwartsge-

sellschaften nach dem verlangen, wovon es deutlich zu wenig gibt, nämlich nach Ansät-

zen, die Gesellschaft als Terrain von Strukturhaftigkeiten und von politisch getriebenen

Kontingenzen verstehen. In nuce: Die Zeit ist reif für postfundamentalistische Sozial-

theorien.

2.1 Was ist Postfundamentalismus?

AmAnfangderReflexiondarüber,wasdieVokabel Postfundamentalismus fürdie Sozial-

theorie heißen könnte, drängt sich eine persönliche Bemerkung auf. Lieber hätte ich als

Autor in meinen anderen beiden Muttersprachen Katalanisch oder Spanisch postfunda-

cional statt auf Deutsch postfundamentalistisch gesagt. Parallel zum Englischen (post-

foundationalist) oder Französischen (postfondationnaliste), doch anders als im Deut-

schen, zielt die Begriffssemantik unzweideutig auf die Frage nach den Fundamenten.

Zumanderen gehen selbst hochabstrakte Begriffe,mit Reinhart Koselleck gesagt,mit ei-

nemhistorischenErfahrungsraumeinher, der sich als primäre Sinnschicht über sie legt.

WasdenBegriff desPostfundamentalismussoattraktiv fürdieSozialtheoriemacht, lässt

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 63

sichmeiner Ansicht nach im spanischsprachigen Raum besser als im deutschen vermit-

teln. Dass kein Fundament notwendig ist, aber ein Fundament immer gegeben ist und

immer wieder gegen andere errichtet wird –das postfundamentalistische Grundplädoy-

er klingt in der Bundesrepublik weit abstrakter als in Spanien, wo bis 1975 eine Diktatur

herrschte und die Demokratie erstritten werden musste; und wo heute erneut eine an-

haltendeWirtschaftskrise,Verteilungskämpfe und aufeinanderprallende politische Pro-

jekte denCommonsensedafür sensibilisieren,dass sozialeOrdnungniemals feststeht.26

Den Begriff des Postfundamentalismus hat nun keine Spanierin, sondern der

Österreicher Oliver Marchart (2010, 2013a) popularisiert, um die vormals eher spora-

dische (Selbst-)Bezeichnung poststrukturalistischer Ansätze zu systematisieren (vgl.

Butler 1992, Stäheli 2000a: 9). Marchart beschreibt hiermit eine Grundgeste, die vor

allem den Poststrukturalismus auszeichnet und über dessen üblichere Definition als

antiessentialistisch oder eben antifundamentalistisch hinausweist. Der Begriff des

Postfundamentalismus denkt zwei Bewegungen zusammen: Zum einen betont er die

Abwesenheit eines letzten Grundes, auf das sich Gesellschaft – und damit Sozial-

theorie und sogar Erkenntnistheorie – stützen könnte; zum anderen fokussiert er die

Gründungsversuche, die unablässig versuchen, das Soziale mit einem Fundament aus-

zustatten, eine bestimmte Gesellschaft hervorzubringen (vgl.Marchart 2010: 21).Weder

die erkenntnistheoretischen Setzungen noch die demokratietheoretischen Folgen einer

postfundamentalistischen Position stehen in meiner Studie im Fokus. Vielmehr ist

zu erörtern, was die postfundamentalistische Doppelbetonung von Kontingenz und

Gründung soziologisch bedeutet. Denn fast jede moderne Sozialtheorie macht die

Kontingenz zu ihrem Ausgangspunkt.27

Was den Postfundamentalismus auszeichnet, ist die Radikalität seines Kontingenz-

begriffes. So wie es Laclau/Mouffe im Anschluss an Derrida (und teils auch Wittgen-

stein) tun, beleuchten postfundamentalistische Autorinnen alle soziale Gegebenheiten

als letztlich immer nur temporär stabilisierte, da sie auf einer prinzipiell unbeherrsch-

barenKontingenz basieren.Mit verschiedenenBegriffen–dasEreignis (Badiou),die Po-

litik (Rancière), die Parodie (Butler), der Antagonismus (Laclau/Mouffe) – wird gefragt,

wie Konflikte, Ereignisse und Sinnverschiebungen die soziale Wirklichkeit destabilisie-

ren.DasPlädoyer »DieDingekönnten immerauchanders sein!« hält derPostfundamen-

talismus in seiner ganzen Konsequenz hoch.

Und dann fragt der Postfundamentalismus,wie sich eine Ordnung auf der Grundla-

ge von Kontingenz bilden konnte. Er fragt,mit Fernando Chávez Solca und Andrés Daín

(2017: 13) gesagt:WelcheMöglichkeitsbedingungen liegen sozialenTatsachenzuGrunde?

26 Was wäre da erst über Lateinamerika zu sagen, wo die wirtschaftlichen, politischen und sozia-

len Umbrüche seit Jahrzehnten zur gesellschaftlichen Normalität gehören. Es ist in diesem Sinne

bemerkenswert, dass im Laufe der vergangenen Dekade die Diskussion über postfundamentalis-

tische Ansätze in Lateinamerika eine besonders starke Konjunktur bekommen hat (exemplarisch:

Groppo 2011, Solca/Daín 2017, Graeff et al. 2019).

27 Mehr noch, die Etablierung der Soziologie alsWissenschaft wäre undenkbar ohne jenes krisenge-

zeichnete Kontingenzbewusstsein, das die frühmodernen Gesellschaften auszeichnete (vgl. Rit-

zer 2002: 3–54). Zu den populären zeitgenössischen Ansätzen, die den Kontingenzbegriff stark

machen, zählen der Sozialkonstruktivismus von Berger/Luckmann, die Systemtheorie von Niklas

Luhmann oder die Strukturierungstheorie von Anthony Giddens.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 Hegemonie und sozialer Wandel

Das eigentliche Spezifikum ist hier nicht, dass das Soziale als Konstruktion erscheint,

sondern dass es als machtgeladene Konstruktion in den Blick rückt. Postfundamenta-

listen eignen sich gleichsam den archäologischen Blick Foucaults (1981: 21) an, um zu

fragen, »wie sich die Zwänge haben bilden können«, welche die prinzipielle Offenheit

des Sozialen ein- und beschränken. So interessiert den Postfundamentalismus das »Ma-

chiavell’scheMoment« (Marchart 2010: 135) bei der Konstitution von Gesellschaft. So ge-

sehen, ist die Bildung sozialer Ordnung stets politisch gezeichnet, geht sie doch einher

mit asymmetrischen Machtverhältnissen und Gesellschaftsentwürfen, die immer mehr

Menschen betreffen als diejenigen, von denen aus sie sich anfangs artikulierten.

Die eigentliche postfundamentalistische Pointe besteht folglich darin, das Moment

der prinzipiellen Kontingenz und das der machtgeladenen Ordnungsbildung zu einer

Bewegung zu verdichten. Aus dieser Perspektive verflüssigt sich das Soziale nicht, es er-

scheint als vorläufiges,nur zeitweiliges Ergebnis vonGründungsversuchen.Gleichzeitig

jedoch wird das Diktum relativiert, das immer alles andere sein könnte. Kontingenzen

könnten prinzipiell überall aufbrechen – doch faktisch stehen selbst in radikalsten Um-

bruchsphasen niemals alle sozialen Verhältnisse in Frage. Rasch entstehen neue Stabi-

lisierungen, die zu Fall gebrachte Strukturenmit neuen überdecken. Kontingenz bringt

Strukturen nicht nur zu Fall, sie bringt sie auch hervor. Was ich mit einer erweiterten

Hegemonietheorie anstrebe, die Verquickung der Momente des Sozialen und des Poli-

tischen, ja das Zusammendenken der sozialen Reproduktion der Hegemonie mit ihrer

politischen Artikulation, deckt sich mit dem,was den Postfundamentalismus auszeich-

net: ein Denken von Kontingenz und Ordnung.

Diese postfundamentalistische Denkbewegung wird allerdings nicht nur in der He-

gemonietheorie und denmit ihr verwandtenTheorien des Politischen vollzogen.Die ge-

samte Debatte rund um den Begriff des Postfundamentalismus hat bedingt durchMar-

charts Schwerpunktsetzungen bislang jenenTheoriestrang ausgeblendet, der amkonse-

quentesten eine postfundamentalistische Sozialtheorie entworfen hat: die Gender Stu-

dies. Seit den 1990er Jahren, und angestoßen durch dasWerkBodies thatmatter (1993) von

Judith Butler, hat die Debatte darüber, was Geschlecht als biologische (sex) wie soziale

Kategorie (gender) bedeutet, eine äußerst lehrreiche Wendung bekommen. Besonders

AndreaMaihofer (1995) denkt die Konstruiertheit von Geschlechtmit seinerMaterialität

innovativ zusammen. Maihofers Räsonnement scheint zunächst klassisch poststruktu-

ralistisch,sie liest denGeschlechtskörper alsdiskursivhervorgebrachteEntität (vgl.Mai-

hofer 1995: 81ff.). Doch fürMaihofer ist der Körpermehr als ein diskursiver Effekt. Er ist

für sie eine umfassende Existenzweise, in der sich Materielles (das biologisch-anatomi-

sche Geschlecht) und Kulturelles (etwa männliche und weibliche Körperideale) verbin-

den, um Individuen als »Männer« oder »Frauen« hervorzubringen (ebd.: 106). Diskur-

se materialisieren sich nicht nur in den Körpern, sie objektivieren sich dort auch. Der

Diskurs bringt in und durch die Körper eine neue »Realität« hervor (ebd.: 96). Maihofer

beschreibt diese Realität so:

Erst einmal entstanden, ist […] eine historisch spezifische Eigenlogik und -dynamik

»männlichen« oder »weiblichen« Erlebens und Verhaltens gesetzt, die nicht beliebig

veränderbar ist, die vielmehr solange existiert, wie dieser Diskurs gesellschaftlich he-

gemonial ist und soweit, wie er in einem Individuum dominiert. […] Nicht nur das, was

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 65

wir bislang als biologisches Geschlecht verstehen, auch das, was wir gegenwärtig als

soziales Geschlecht verstehen, konstituiert eine körperliche Materialität. (Ebd.)

Das Räsonnement Maihofers ist deshalb für mein Argument zentral, weil es zeigt, wie

der Diskurs im Geschlechtskörper zu etwas Anderem wird. Genauer: Ein hegemonialer

GeschlechtsdiskurswirderstdadurchzueinemDiskurs,der sozialeWirklichkeit schafft,

indem er über sich selbst hinauswächst, indem er sich niederschlägt »[in] Denk-, Ge-

fühls- undVerhaltenspraxen,körperlichenSensibilisierungen,sexuellenPraktiken,Ges-

ten,Haltungen, bis zu spezifischen Körperformen« (ebd.: 97). So entsteht eineWirklich-

keit, die weder allein die biologischen Körper noch allein der Diskurs hätten schaffen

können, sondern erst durch die Verwobenheit beider Ebenen entsteht – und das gelebte

Geschlecht hervorbringt.

Diese Überlegungen führen mitten hinein in die postfundamentalistische Intuiti-

on. Die Grundfrage des Postfundamentalismus, die bei den von Marchart und Co. ge-

führten Grundsatzdiskussionen regelmäßig untergeht, haben Geschlechterforscherin-

nen wie Maihofer voll im Blick: Was heißt es, dass sich auf Grundlage von Kontingenz

Ordnung bildet? Sozialtheorien dürfen nicht dabei verharren, die Pendelbewegung zwi-

schen Kontingenz und Ordnung zu benennen, sie müssen diese Bewegung selbst analy-

sieren. Denn das eigentlich Spannende ist,wie sich diese Bewegung zwischen ihren Po-

len vollzieht. Und genau darum bemüht sich Maihofer im Feld der Gender Studies. Der

Diskurs bringt eine sozialeWirklichkeit hervor, indemer zumGeschlechtwird, indemer

sich als soziale Identität undals biologischerKörper konstituiert.DieseMaterialisierung

ist an keinem Punkt notwendig, sie folgt einemmachtgeladenen, strittigen und auf He-

gemonie zielendenDiskurs.Doch zugleich verfestigt sich der Diskurs zur »körperlichen

Materialität«, er ist dort, wo er zumGeschlecht wurde, zu einer »gesellschaftlich-kultu-

rellen Existenzweise« geronnen (ebd.: 95). Diese Existenzweise ist ein historisches Pro-

dukt, sie ist aber gleichzeitig eine »gelebte historische und seelischeMaterialität« (ebd.).

Historisch genesen ist für Maihofer nicht nur, wie der Körper wahrgenommen und

wie über ihn gesprochen wird, sondern auch, »wie der eigene Körper erlebt und empfun-

den wird« (ebd.: 92, H. i. O.). Ob wir als »Männer« oder »Frauen« denken, fühlen oder

handeln, welche Sensibilitäten, welchen Habitus und welche Körperformen wir haben,

wenwir begehren (wollen) – all diese scheinbar natürlichen Erfahrungen rund umunser

Geschlecht sind Ergebnis historischer Prozesse (ebd.: 91ff.). Das heißt nicht, dass Ge-

schlecht als derart historisch entstandeneMaterialität eine unumstößliche Sedimentie-

rungwäre.Es ist nicht so, dass der bürgerlicheDiskurs seit dem 18. Jahrhundert auf eine

einzigeGeschlechtsexistenz verpflichtet.Wirddiese historisch entstandeneMaterialität

ernst genommen und mit Maihofer das Geschlecht als Existenzweise ausgelegt, dann

verschwindet die Dimension der Kontingenz nicht, sie bekommt stattdessen in zweifa-

cher Hinsicht eine neue Konkretion.

An erster Stelle legt die Materialität von Geschlecht offen, dass die Unterbrechung

der vorherrschenden, binären Geschlechterordnung nicht nur, manchmal nicht einmal

vornehmlich, durch den Entwurf einer diskursivierten Alternative geschieht, sondern

stets auch körperlich greifen muss. Alternative Geschlechtsentwürfe sind zwingend al-

ternative Existenzweisen vonGeschlecht, sie gehen einhermit alternativen körperlichen

Empfindungs-, Wahrnehmungs- und Umgangsformen mit sich und mit anderen. Die

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 Hegemonie und sozialer Wandel

etablierte Geschlechterordnung wird erst dort brüchig, wo sie alternative Existenzwei-

sen von Geschlecht hinterfragen, wo sich zugleich alternative Semantiken und alterna-

tive Körperlichkeiten herausbilden.

An zweiter Stelle macht das Verständnis von Geschlecht als Existenzweise auf die

Dimension der Historizität aufmerksam. Bei Laclau/Mouffe schien das Moment des Po-

litischen, die Einrichtung und der Umbruch sozialer Verhältnisse, ein strukturloser Vor-

gangzusein,derüberall undzu jederZeit aufbrechenkann.DerBlickdarauf,wie sichdie

Geschlechterordnung über einen langwierigen Prozess materialisiert, indem sich Wis-

sens- und Praxisformen mit den biologischen Körpern verbinden, relativiert nun diese

Strukturlosigkeit.Maihofer bleibt nicht bei der Behauptung stehen,dass der biologische

Körper prinzipiell offen für verschiedenste Geschlechtsformen ist, sondern untersucht,

wie sich die geltende Geschlechterordnung herausbildet und objektiviert. Jeder Bruch

der Geschlechterordnung operiert im Terrain dieser Ordnung. Auch hier brechen Kon-

tingenzen auf, doch sie müssen sich an das Verfestigte anpassen, in einem unebenen

Feld wirken. Daraus folgt zum einen, dass Kontingenz durch die verfestigte Ordnung

verknappt wird, und zum anderen, dass eine Ordnung oft erst dort aufbricht, wo eine

andere Ordnung entsteht. Diese alternativen Materialitäten müssen ihrerseits in his-

torischen Prozessen entstehen.Die Veränderungspotentiale, die »individuelle[n] Hand-

lungen, Einsprüche oderWiderstände«, innewohnen, bemessen sich, soMaihofer (ebd.:

108),maßgeblichdaran,ob sie »Teil struktureller gesellschaftlicherEntwicklungsprozes-

se sind bzw. zu solchen werden oder in diese einmünden«. Pointiert gesprochen: Die

Kontingenz muss sich eine Struktur schaffen, um die vorherrschende Struktur zu de-

stabilisieren.

Die Geschichtlichkeit als Mittler zwischen Kontingenz und Ordnung Einepostfundamentalisti-

sche Sozialtheorie kann von dem Strang der Gender Studies, den im deutschsprachigen

Raum nebenMaihofer auch Ulle Jäger, Tomke König oder Gesa Lindemann repräsentie-

ren, lernen. Ihre Begrifflichkeiten, und jene Butlers, spielen für diese Arbeit eine promi-

nente Rolle.28 Eine gendertheoretische Einsicht ist eminent wichtig: Die Spannung von

Kontingenz und Ordnungsbildung entfaltet sich als ein historischer Prozess. Verfestig-

te Strukturen sind immer schon gegeben, sie haben sich in Körpern, Praktiken, Sinn-

strukturen, in die gebaute und selbst in die »natürliche« Umwelt eingeschrieben. Jede

Ordnung ist eine Sedimentierung. Somuss auch die Kontingenz stets durch diese Sedi-

mentierung hindurch operieren, sie muss symbolische Ordnungen, Praxismuster oder

Materialitäten aufbrechen, sie andersmobilisieren.Zudem sind die Unbestimmtheiten,

die Kontingenzen aufreißen, niemals von Dauer, sondern schließen sich rasch wieder,

um verschobene Strukturen zu bilden. In diesem Sinne ist das Leitmotiv einer postfun-

damentalistischen Sozialtheorie:DasSoziale istGeschichte.Und indieserGeschichtemüs-

senBegriffewieKontingenzoderOrdnung,dasPolitischeoderdasSoziale situiertund in

28 Den Begriff der Existenzweise greife ich auf, um zu überlegen, wie die Gegenhegemonie der Em-

pörung subjektivierend wirkt. Wertvolle Einsichten in die Kategorie der Existenzweise generieren

auch die Publikationen und Vorträge, die seit Mai 2021 im von Tomke König geleiteten Graduier-

tenkolleg »Geschlecht als Erfahrung. Konstitution und Transformation gesellschaftlicher Existen-

zweisen« an der Universität Bielefeld entstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 67

ihrerwahrenTragweite bemessenwerden.DiewertvollenEinsichtendarüber, »[w]ie das

sozial Stabiledynamischwirdundvice versa« (Nonhoff 2008: 277), liegen,someineÜber-

zeugung, weniger im ahistorischen Feld der politischen Ontologie als vielmehr in dem

einer historisch sensitiven Sozialwissenschaft (vgl. auch Opratko 2012: 70f.). Die post-

fundamentalistischen Intuitionen müssen, so mein Credo, in ein operatives Begriffsre-

pertoire verwandelt werden, das eine feinfühlige empirische Analyse gestattet – und die

empirischen Einsichten auf dieTheoriebildung zurückblendet.

Solch ein historisierter Postfundamentalismuswirft einen anderenBlick auf denBe-

griff des Politischen, er denkt ihnweniger als Abgrund des Sozialen (à laMarchart), son-

dern eher als unruhigen Teil der Gesellschaft. Das Politische ist zweifelsohne ein Grün-

dungsmoment. Es treibt sozialenWandel an. Es verändert die Gesellschaft. Aber das Po-

litische ist selbst Teil eines Prozesses, der über es hinausgeht und es umfasst. Die poli-

tische Gründung bettet sich in historische Strukturen ein, welche die Gründung regu-

lieren. Marcharts Motto (2013), dass Gesellschaftstheorie ein Komplementärbegriff des

Politischen sei (kritisch: Holzinger 2014), lässt sich auch auf den Kopf stellen: Das Poli-

tische ist der Komplementärbegriff einer postfundamentalistischen Sozialtheorie. Den

emphatischen Begriff des Politischen, den Laclau/Mouffe, und andere Postfundamenta-

listenmit ihnen,mit sovielVerveverteidigen,kannerstdannseineWirkmacht entfalten,

wenn ihm eine ebenbürtigeTheorie des Sozialen zur Seite steht.

Für eine postfundamentalistische Sozialtheorie gleicht dieGesellschaft einer unebe-

nen Topographie, in der sowohl Sedimentierungen als auch Dynamisierungen gesche-

hen. Wollte man das Gesellschaftsdenken solch einer Sozialtheorie auf eine Metapher

bringen, so würde sich die vulkanische von Cornelius Castoriadis (1990) anbieten. Die

Gesellschaft gliche dann einer zerfurchten Vulkanlandschaft, in der sich Unebenheiten

und Sedimentierungen bilden und in der immer wieder ein flüssiges Magma ausbricht,

das diese Landschaft partiell umgestaltet und ihr ein neues Gepräge verleiht. Ein post-

fundamentalistischer Blick geht somit mit einem doppelten Schwerpunkt einher: Zum

einenbetrachtet erdie vulkanischenAusbrücheund fragt,welche tektonischenVerschie-

bungen sie bewirken (oder nicht bewirken). Zum anderen fragt er, was mit demMagma

geschieht, wenn es abkühlt und gerinnt. Welche Sedimentierungen entstehen? Welche

kälteren oder wärmeren Sedimentschichten bilden sich?

Eine der zahlreichen Herausforderungen einer postfundamentalistischen Sozi-

altheorie sticht besonders hervor. Der Begriff der Sedimentierung, den Laclau/Mouffe

von Husserl übernehmen, um die befriedete Reproduktion sozialer Verhältnisse zu

beschreiben, muss ausgearbeitet werden. Nicht die sozialontologische Reflexion über

den Begriff steht dringend im Vordergrund, sondern, mit Silke van Dyk (2012: 202), die

»Analyse konkreter Verfestigungen in ›quantitativer‹ wie ›qualitativer‹ Hinsicht, d.h.

im Hinblick auf den Grad der Verfestigung/Stabilisierung sowie im Hinblick auf die

Bewertung des Fixierten«. Die Aufgabe besteht darin, den ontologisch abwesenden,

doch empirisch anwesenden Grund von Gesellschaft zu erkunden und seine Rolle als

politischenMöglichkeitsraum zu befragen.

Wer die Sedimentierung und damit das strukturelle Moment der Hegemonie zu er-

kunden sucht,muss zunächst die Ontologisierung dieses Begriffs bei Laclau/Mouffe zu-

rückweisen. Der Fokus muss, mit Daniel Mullis (2017: 53, H. i. O.) gesagt, darauf liegen

»wie diese Sedimentation vonstattengeht, wie Bestehendes reproduziert wird und war-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 Hegemonie und sozialer Wandel

umsich bestimmte hegemoniale Formationen durchsetzen und andere nicht«.Nicht die

Frage nach der Verstetigung als solcher, sondern nach den konkreten Prozessen der Ver-

stetigungmussHegemonietheorie beschäftigen.DieStabilisierungvonSinnstrukturen,

also vonDiskurs, verläuft genausowiederen InfragestellungundEinrichtungals Artiku-

lationspraxis (vgl.Opratko 2018: 144).Gerade dort,woAntagonismen abklingen und sich

entpolitisierte und routinisierte Praktiken ausbreiten, entsteht in einem historischen

Prozess eine hegemonial verfasste Ordnung.Die hegemoniale Verstetigung durch Prak-

tiken werde ich noch präziser betrachten (Kap. VI.4), an dieser Stelle ist jedoch bereits

auf den Begriff der Sedimentschichten aufmerksam zumachen.

Einen wichtigen Hinweis zur Frage, wie sich Hegemonie in der Zeit entfaltet, gibt

Joscha Wullweber. Dass in einer Gesellschaft gewisse Bedeutungen und Praktiken ver-

stetigt werden, gehört nach Wullweber genauso zu ihrer historischen Conditio wie die

Tatsache, dass es umkämpfte Fragen gibt. Man muss sich, so der Autor, Gesellschaft

wie das »Schichtmodell eines Sees« vorstellen, in dem sich verhältnismäßig objektivie-

re Schichten von anderen abheben, die im Fluss sind, um deren Deutungshoheit und

Gestaltungsmacht gerungen wird (Wullweber 2012: 36ff.). In der longue durée entsteht

dann Gesellschaft als fraglos gegebene Ordnung. Alternativen zu ihr sind zwar theore-

tisch möglich, jedoch deshalb schwierig, weil der Ist-Zustand für die Gesellschaftsmit-

glieder einer zweiten Natur gleicht. Für diese geschichtete Sedimentierung bietet die

binäre Geschlechterordnung ein gutes Beispiel. Maihofer zeigte, dass es weit schwerer

ist, das Heteronormative gesamthaft als Existenzweise – in der sich kulturelle Muster

mit der körperlich-somatischen Ebene verbinden – in Frage zu stellen als nur auf einer

diskursiv-semiotische Ebene als Signifikanten. Ähnlich räsoniert Wullweber im Terrain

der Ökonomie. Er meint, dass die Finanzkrise seit dem Jahr 2008 zwar sowohl die dere-

gulierte Funktionsform der Finanzmärkte als auch »bestimmte Formen neoliberaler Po-

litik« wie etwa Privatisierungen politisiert habe, dass aber eine tiefere Sedimentschicht

von diesen Repolitisierungen nicht betroffen sei: der Kapitalismus als solcher (vgl. ebd.:

38,Wullweber 2019).

Dass die kapitalistischeProduktionsformunangefochtenblieb, folgtmaßgeblich aus

der Tatsache, dass diese Produktionsform seit 200 Jahren global vorherrscht, dass der

Kreislauf der Kapitalakkumulation zur unhinterfragten Reproduktionsform moderner

Gesellschaften avanciert ist. Auf einer abstrakten Ebene wird zwar der Kapitalismus

immer wieder in Frage gestellt – seine praktische Infragestellung durch ein alternatives

Wirtschaftssystem wäre theoretisch möglich, würde aber solch hohe infrastrukturel-

le und kulturelle Veränderungen voraussetzen, dass dies (heute) faktisch unmöglich

scheint.29 Die Aufmerksamkeit für die lange Dauer geht indes gleichzeitig in die andere

Richtung. Auch politische Gegenentwürfe müssen sich über lange Zeiträume entfalten,

29 Der Kulturkritiker Mark Fisher spricht diesbezüglich von einem »kapitalistischen Realismus«, den

er wie folgt definiert: »[D]as weitverbreitete Gefühl, dass der Kapitalismus nicht nur das einzig

gültige politische und ökonomische System darstellt, sondern dass esmittlerweile fast unmöglich

geworden ist, sich eine kohärente Alternative dazu überhaupt vorzustellen.« (Fisher 2013: 8)

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 69

in verschiedensten sozialen Bereichen sedimentiert werden und zumindest ansatzweise

zu einer selbstverständlichen sozialen Realität aufsteigen.30

Man darf jedoch die geologische Metapher der Sedimentschicht nicht verabsolutie-

ren. Eine Ordnung, die historisch entsteht, kann auch historisch fallen – und zwar in

sehr kurzer Zeit. Ein postfundamentalistischer Ansatz darf nicht nur Sedimentierungs-

prozessewürdigen,ermuss gleichzeitig ihreEreignishaftigkeit imBlickhaben (dazu:Kap.

VI.4). Sedimentierte Strukturen werden laufend von kleineren und größeren Ereignis-

sen heimgesucht und in Frage gestellt.Der strukturelle Blick auf Gesellschaft zeigt nicht

nur die Tiefendimension hegemonialer Ordnungen auf, sondern auch deren potentielle

Brüchigkeit. Gerade die Tatsache, dass die Strukturen der Gesellschaft zusammenhän-

gen, dass die Sedimentschichten nicht schlichtweg parallel verlaufen, sondern oft auf-

einander verweisenundsichwechselseitig legitimieren,kann inKrisensituationenzuei-

nemDominoeffekt der Destabilisierung führen. Anfangs noch lokale Umbrüche können

(und tun dies immer wieder) zu großflächigen Umwälzungen führen.WilliamH. Sewell

(1996: 844) theoretisiert dies am Beispiel der Französischen Revolution. Dort beschleu-

nigte der Sturm auf die Bastille den gesellschaftlichen Aufruhr: »Because structures are

articulated to other structures, initially localized ruptures always have the potential of

bringing about a cascading series of further ruptures that will result in structural trans-

formations– that is, changes in cultural schemas, shifts of resources, and the emergence

of newmodes of power.«

Die Einführung in die Grundintuitionen einer postfundamentalistischen Sozi-

altheorie kann hier abbrechen. Meine Axiome sollten deutlich geworden sein. Die

Pendelbewegung zwischen Kontingenz und Ordnung ist unauflösbar. Sie muss als

historische Bewegung in den Blick geraten, in deren Zuge sich vorherrschende wie

periphere Diskurse verfestigen und zur fraglos gelebten Gesellschaft werden. Ob es um

Geschlecht als Existenzweise oder die kapitalistische Produktionsform geht – in mi-

kro- wie makrologischer Hinsicht rekonstruiert eine postfundamentalistische Analyse

zugleich Sedimentierungen und Neuordnungsversuche, ohne eine der beiden Dimensionen

zu verabsolutieren und unter steter Würdigung ihrer möglichen Hybridisierungen.

Diesen holistischen Blick werde ich theoretisch und besonders empirisch einzulösen

versuchen. Zuvor aber soll eine kurze Spurensuche darlegen, wie der Vordenker der

Hegemonietheorie, Antonio Gramsci, auch die Weiterentwicklung dieses Ansatzes

inspirieren kann.

2.2 Gramscis Spuren: Hegemonie als Kultur

Eine postfundamentalistische Perspektive muss über Laclau/Mouffe hinausgehen. Be-

vor die vorliegende Arbeit dies empirisch und systematisch vollzieht, gehe ich im Sin-

ne einer knappen Spurenlese auf Antonio Gramsci als den Autor ein, der die erweiter-

te Hegemonietheorie, auf die ich abziele, als historischen Bezugsautor informiert. Von

30 Das prägnante Beispiel dafür ist im deutschsprachigen Raum die Frage der Ökologie und ihre der-

zeitige Artikulation als ein relativ mehrheitsfähiger Commonsense. Dabei gilt: Die Artikulation

einer »grünen Ideologie« reaktiviert Sedimente anderer Diskurse, um sie in den eigenen Diskurs

einzufügen (vgl. Stavrakakis 1997: 261f.).

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

