62

Hegemonie und sozialer Wandel
2 Riickbesinnung

Die Diskussion von Laclau/Moutffe trat als kritische Einfithrung an. Auf der einen Seite
habe ich iiber den Diskurs, die Artikulation, den Antagonismus sowie die GrofRbegrif-
fe des Politischen, des Sozialen und der Hegemonie die Begriffsarchitektur der Hege-
monietheorie vorgestellt. Eine Architektur, auf der meine Untersuchung wesentlich auf-
baut. Auf der anderen Seite barg die Einfithrung eine dekonstruktive Stof8richtung; sie
unterstrich die angedeuteten, aber verschiitteten Méglichkeiten einer poststrukturalis-
tischen Diskurstheorie, die bisher mehr verspricht, als sie einlgst. Vor allem drei Pro-
blemkomplexe tun sich bei Laclau/Mouffe auf und harren der Bearbeitung. Erstens: Wie
wird der Diskurs (auch) zur Praxis? Wie konnte der wittgensteinsche Sprachbegriff in der
Hegemonietheorie stirker gemacht und ihr Diskursverstindnis praxeologisch gewendet
werden? Zweitens: Wo liegen die Grenzen des Antagonismus? Der Antagonismus ist nicht nur
ein fruchtbarer Begriff, er kann auch verhiillend wirken, wenn es darum geht, die Konsti-
tution sozialer Objektivitit zu verstehen. Drittens: Was ist Hegemonie? Zur Paradoxie der
Hegemonietheorie gehort, dass sie bei einem partiellen Hegemoniebegriff verharrt, der
nur dessen politische Artikulation betrachtet und seine soziale Reproduktion ausblen-
det. Dabei sind die Adjektive »politisch« und »sozial« selbst Ausdruck der ungeklirten
Frage: Wie bildet sich Gesellschaft als hegemoniale Ordnung?

Die Hegemonietheorie kénnte, so mein Resiimee, den Sockel fiir eine anspruchsvol-
le poststrukturalistische Sozialtheorie liefern, doch noch tut sie dies nicht. Informiert
durch die empirische Diskussion wird Kapitel VI in einer Forschungsskizze darlegen,
wie eine erweiterte Hegemonie verfasst sein konnte. An dieser Stelle steht jedoch ein
Schritt zuriick an. Bis hierin hitte es den Anschein haben kénnen, als miandere die
Diskussion von Laclau/Mouffe zwischen Poststrukturalismus, Diskurstheorie und einer
Theorie des Politischen, ohne fiir die Soziologie und Sozialtheorie von allzu groflem In-
teresse zu sein. Das Gegenteil ist der Fall. Die Frage, was Hegemonietheorie sein konnte,
fithrt ins Zentrum der Frage, was Sozialtheorie heute sein kénnte. Ich glaube, dass so-
wohl die soziologische Theorieentwicklung als auch die Dynamiken der Gegenwartsge-
sellschaften nach dem verlangen, wovon es deutlich zu wenig gibt, nimlich nach Ansit-
zen, die Gesellschaft als Terrain von Strukturhaftigkeiten und von politisch getriebenen
Kontingenzen verstehen. In nuce: Die Zeit ist reif fiir postfundamentalistische Sozial-
theorien.

2.1 Was ist Postfundamentalismus?

Am Anfang der Reflexion dariiber, was die Vokabel Postfundamentalismus fiir die Sozial-
theorie heifien kénnte, dringt sich eine personliche Bemerkung auf. Lieber hitte ich als
Autor in meinen anderen beiden Muttersprachen Katalanisch oder Spanisch postfunda-
cional statt auf Deutsch postfundamentalistisch gesagt. Parallel zum Englischen (post-
foundationalist) oder Franzosischen (postfondationnaliste), doch anders als im Deut-
schen, zielt die Begriffssemantik unzweideutig auf die Frage nach den Fundamenten.
Zum anderen gehen selbst hochabstrakte Begriffe, mit Reinhart Koselleck gesagt, mit ei-
nem historischen Erfahrungsraum einher, der sich als primire Sinnschicht iiber sie legt.
Was den Begrift des Postfundamentalismus so attraktiv fiir die Sozialtheorie macht, lisst

https://dol.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

sich meiner Ansicht nach im spanischsprachigen Raum besser als im deutschen vermit-
teln. Dass kein Fundament notwendig ist, aber ein Fundament immer gegeben ist und
immer wieder gegen andere errichtet wird — das postfundamentalistische Grundplidoy-
er klingt in der Bundesrepublik weit abstrakter als in Spanien, wo bis 1975 eine Diktatur
herrschte und die Demokratie erstritten werden musste; und wo heute erneut eine an-
haltende Wirtschaftskrise, Verteilungskdmpfe und aufeinanderprallende politische Pro-
jekte den Commonsense dafiir sensibilisieren, dass soziale Ordnung niemals feststeht.>®

Den Begriff des Postfundamentalismus hat nun keine Spanierin, sondern der
Osterreicher Oliver Marchart (2010, 2013a) popularisiert, um die vormals eher spora-
dische (Selbst-)Bezeichnung poststrukturalistischer Ansitze zu systematisieren (vgl.
Butler 1992, Stiheli 2000a: 9). Marchart beschreibt hiermit eine Grundgeste, die vor
allem den Poststrukturalismus auszeichnet und tber dessen iiblichere Definition als
antiessentialistisch oder eben antifundamentalistisch hinausweist. Der Begriff des
Postfundamentalismus denkt zwei Bewegungen zusammen: Zum einen betont er die
Abwesenheit eines letzten Grundes, auf das sich Gesellschaft — und damit Sozial-
theorie und sogar Erkenntnistheorie — stiitzen kénnte; zum anderen fokussiert er die
Griindungsversuche, die unablissig versuchen, das Soziale mit einem Fundament aus-
zustatten, eine bestimmte Gesellschaft hervorzubringen (vgl. Marchart 2010: 21). Weder
die erkenntnistheoretischen Setzungen noch die demokratietheoretischen Folgen einer
postfundamentalistischen Position stehen in meiner Studie im Fokus. Vielmehr ist
zu erdrtern, was die postfundamentalistische Doppelbetonung von Kontingenz und
Griindung soziologisch bedeutet. Denn fast jede moderne Sozialtheorie macht die
Kontingenz zu ihrem Ausgangspunkt.”

Was den Postfundamentalismus auszeichnet, ist die Radikalitit seines Kontingenz-
begriffes. So wie es Laclau/Mouffe im Anschluss an Derrida (und teils auch Wittgen-
stein) tun, beleuchten postfundamentalistische Autorinnen alle soziale Gegebenheiten
als letztlich immer nur temporir stabilisierte, da sie auf einer prinzipiell unbeherrsch-
baren Kontingenz basieren. Mit verschiedenen Begriffen — das Ereignis (Badiou), die Po-
litik (Ranciere), die Parodie (Butler), der Antagonismus (Laclau/Moufte) — wird gefragt,
wie Konflikte, Ereignisse und Sinnverschiebungen die soziale Wirklichkeit destabilisie-
ren. Das Plidoyer »Die Dinge kénnten immer auch anders sein!« hilt der Postfundamen-
talismus in seiner ganzen Konsequenz hoch.

Und dann fragt der Postfundamentalismus, wie sich eine Ordnung auf der Grundla-
ge von Kontingenz bilden konnte. Er fragt, mit Fernando Chavez Solca und Andrés Dain
(2017:13) gesagt: Welche Moglichkeitsbedingungen liegen sozialen Tatsachen zu Grunde?

26  Was ware da erst liber Lateinamerika zu sagen, wo die wirtschaftlichen, politischen und sozia-
len Umbriiche seit Jahrzehnten zur gesellschaftlichen Normalitiat gehéren. Es ist in diesem Sinne
bemerkenswert, dass im Laufe der vergangenen Dekade die Diskussion iiber postfundamentalis-
tische Ansdtze in Lateinamerika eine besonders starke Konjunktur bekommen hat (exemplarisch:
Croppo 2011, Solca/Dain 2017, Graeff et al. 2019).

27 Mehrnoch, die Etablierung der Soziologie als Wissenschaft ware undenkbar ohne jenes krisenge-
zeichnete Kontingenzbewusstsein, das die frithmodernen Gesellschaften auszeichnete (vgl. Rit-
zer 2002: 3—-54). Zu den populdren zeitgendssischen Ansitzen, die den Kontingenzbegriff stark
machen, zihlen der Sozialkonstruktivismus von Berger/Luckmann, die Systemtheorie von Niklas
Luhmann oder die Strukturierungstheorie von Anthony Giddens.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. Ope

63


https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

64

Hegemonie und sozialer Wandel

Das eigentliche Spezifikum ist hier nicht, dass das Soziale als Konstruktion erscheint,
sondern dass es als machtgeladene Konstruktion in den Blick riickt. Postfundamenta-
listen eignen sich gleichsam den archiologischen Blick Foucaults (1981: 21) an, um zu
fragen, »wie sich die Zwinge haben bilden kénnen«, welche die prinzipielle Offenheit
des Sozialen ein- und beschrinken. So interessiert den Postfundamentalismus das »Ma-
chiavell'sche Moment« (Marchart 2010: 135) bei der Konstitution von Gesellschaft. So ge-
sehen, ist die Bildung sozialer Ordnung stets politisch gezeichnet, geht sie doch einher
mit asymmetrischen Machtverhiltnissen und Gesellschaftsentwiirfen, die immer mehr
Menschen betreffen als diejenigen, von denen aus sie sich anfangs artikulierten.

Die eigentliche postfundamentalistische Pointe besteht folglich darin, das Moment
der prinzipiellen Kontingenz und das der machtgeladenen Ordnungsbildung zu einer
Bewegung zu verdichten. Aus dieser Perspektive verflissigt sich das Soziale nicht, es er-
scheint als vorliufiges, nur zeitweiliges Ergebnis von Griitndungsversuchen. Gleichzeitig
jedoch wird das Diktum relativiert, das immer alles andere sein konnte. Kontingenzen
konnten prinzipiell iiberall aufbrechen — doch faktisch stehen selbst in radikalsten Um-
bruchsphasen niemals alle sozialen Verhiltnisse in Frage. Rasch entstehen neue Stabi-
lisierungen, die zu Fall gebrachte Strukturen mit neuen iiberdecken. Kontingenz bringt
Strukturen nicht nur zu Fall, sie bringt sie auch hervor. Was ich mit einer erweiterten
Hegemonietheorie anstrebe, die Verquickung der Momente des Sozialen und des Poli-
tischen, ja das Zusammendenken der sozialen Reproduktion der Hegemonie mit ihrer
politischen Artikulation, deckt sich mit dem, was den Postfundamentalismus auszeich-
net: ein Denken von Kontingenz und Ordnung.

Diese postfundamentalistische Denkbewegung wird allerdings nicht nur in der He-
gemonietheorie und den mit ihr verwandten Theorien des Politischen vollzogen. Die ge-
samte Debatte rund um den Begriff des Postfundamentalismus hat bedingt durch Mar-
charts Schwerpunktsetzungen bislang jenen Theoriestrang ausgeblendet, der am konse-
quentesten eine postfundamentalistische Sozialtheorie entworfen hat: die Gender Stu-
dies. Seit den 1990er Jahren, und angestofRen durch das Werk Bodies that matter (1993) von
Judith Butler, hat die Debatte dariiber, was Geschlecht als biologische (sex) wie soziale
Kategorie (gender) bedeutet, eine duflerst lehrreiche Wendung bekommen. Besonders
Andrea Maihofer (1995) denkt die Konstruiertheit von Geschlecht mit seiner Materialitit
innovativ zusammen. Maihofers Risonnement scheint zunichst klassisch poststruktu-
ralistisch, sieliest den Geschlechtskorper als diskursiv hervorgebrachte Entitit (vgl. Mai-
hofer 1995: 81ff.). Doch fiir Maihofer ist der Kérper mehr als ein diskursiver Effekt. Er ist
fiir sie eine umfassende Existenzweise, in der sich Materielles (das biologisch-anatomi-
sche Geschlecht) und Kulturelles (etwa minnliche und weibliche Korperideale) verbin-
den, um Individuen als »Minner« oder »Frauen« hervorzubringen (ebd.: 106). Diskur-
se materialisieren sich nicht nur in den Korpern, sie objektivieren sich dort auch. Der
Diskurs bringt in und durch die Korper eine neue »Realitit« hervor (ebd.: 96). Maihofer
beschreibt diese Realitit so:

Erst einmal entstanden, ist [..] eine historisch spezifische Eigenlogik und -dynamik
»mdnnlichen« oder »weiblichen« Erlebens und Verhaltens gesetzt, die nicht beliebig
veranderbar ist, die vielmehr solange existiert, wie dieser Diskurs gesellschaftlich he-
gemonial ist und soweit, wie er in einem Individuum dominiert. [..] Nicht nur das, was

https://dol.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

wir bislang als biologisches Geschlecht verstehen, auch das, was wir gegenwartig als
soziales Geschlecht verstehen, konstituiert eine korperliche Materialitat. (Ebd.)

Das Risonnement Maihofers ist deshalb fiir mein Argument zentral, weil es zeigt, wie
der Diskurs im Geschlechtskérper zu etwas Anderem wird. Genauer: Ein hegemonialer
Geschlechtsdiskurs wird erst dadurch zu einem Diskurs, der soziale Wirklichkeit schafft,
indem er iiber sich selbst hinauswichst, indem er sich niederschligt »[in] Denk-, Ge-
fithls- und Verhaltenspraxen, korperlichen Sensibilisierungen, sexuellen Praktiken, Ges-
ten, Haltungen, bis zu spezifischen Korperformen« (ebd.: 97). So entsteht eine Wirklich-
keit, die weder allein die biologischen Kérper noch allein der Diskurs hitten schaffen
konnen, sondern erst durch die Verwobenheit beider Ebenen entsteht — und das gelebte
Geschlecht hervorbringt.

Diese Uberlegungen fithren mitten hinein in die postfundamentalistische Intuiti-
on. Die Grundfrage des Postfundamentalismus, die bei den von Marchart und Co. ge-
fithrten Grundsatzdiskussionen regelmiRig untergeht, haben Geschlechterforscherin-
nen wie Maihofer voll im Blick: Was heifst es, dass sich auf Grundlage von Kontingenz
Ordnung bildet? Sozialtheorien diirfen nicht dabei verharren, die Pendelbewegung zwi-
schen Kontingenz und Ordnung zu benennen, sie miissen diese Bewegung selbst analy-
sieren. Denn das eigentlich Spannende ist, wie sich diese Bewegung zwischen ihren Po-
len vollzieht. Und genau darum bemiiht sich Maihofer im Feld der Gender Studies. Der
Diskurs bringt eine soziale Wirklichkeit hervor, indem er zum Geschlecht wird, indem er
sich als soziale Identitit und als biologischer Kérper konstituiert. Diese Materialisierung
ist an keinem Punkt notwendig, sie folgt einem machtgeladenen, strittigen und auf He-
gemonie zielenden Diskurs. Doch zugleich verfestigt sich der Diskurs zur »kérperlichen
Materialitit«, er ist dort, wo er zum Geschlecht wurde, zu einer »gesellschaftlich-kultu-
rellen Existenzweise« geronnen (ebd.: 95). Diese Existenzweise ist ein historisches Pro-
duke, sie ist aber gleichzeitig eine »gelebte historische und seelische Materialitit« (ebd.).

Historisch genesen ist fiir Maihofer nicht nur, wie der Kérper wahrgenommen und
wie tiber ihn gesprochen wird, sondern auch, »wie der eigene Korper erlebt und empfun-
den wird« (ebd.: 92, H. i. O.). Ob wir als »Minner« oder »Frauen« denken, fithlen oder
handeln, welche Sensibilititen, welchen Habitus und welche Kérperformen wir haben,
wen wir begehren (wollen) — all diese scheinbar natiirlichen Erfahrungen rund um unser
Geschlecht sind Ergebnis historischer Prozesse (ebd.: 91ff.). Das heif3t nicht, dass Ge-
schlecht als derart historisch entstandene Materialitit eine unumstdfiliche Sedimentie-
rung wire. Es ist nicht so, dass der biirgerliche Diskurs seit dem 18. Jahrhundert auf eine
einzige Geschlechtsexistenz verpflichtet. Wird diese historisch entstandene Materialitit
ernst genommen und mit Maihofer das Geschlecht als Existenzweise ausgelegt, dann
verschwindet die Dimension der Kontingenz nicht, sie bekommt stattdessen in zweifa-
cher Hinsicht eine neue Konkretion.

An erster Stelle legt die Materialitit von Geschlecht offen, dass die Unterbrechung
der vorherrschenden, biniren Geschlechterordnung nicht nur, manchmal nicht einmal
vornehmlich, durch den Entwurf einer diskursivierten Alternative geschieht, sondern
stets auch korperlich greifen muss. Alternative Geschlechtsentwiirfe sind zwingend al-
ternative Existenzweisen von Geschlecht, sie gehen einher mit alternativen kérperlichen
Empfindungs-, Wahrnehmungs- und Umgangsformen mit sich und mit anderen. Die

https://dol.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. Ope

65


https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

66

Hegemonie und sozialer Wandel

etablierte Geschlechterordnung wird erst dort briichig, wo sie alternative Existenzwei-
sen von Geschlecht hinterfragen, wo sich zugleich alternative Semantiken und alterna-
tive Korperlichkeiten herausbilden.

An zweiter Stelle macht das Verstindnis von Geschlecht als Existenzweise auf die
Dimension der Historizitit aufmerksam. Bei Laclau/Moufte schien das Moment des Po-
litischen, die Einrichtung und der Umbruch sozialer Verhiltnisse, ein strukturloser Vor-
gang zu sein, der iiberall und zu jeder Zeit aufbrechen kann. Der Blick darauf, wie sich die
Geschlechterordnung iiber einen langwierigen Prozess materialisiert, indem sich Wis-
sens- und Praxisformen mit den biologischen Kérpern verbinden, relativiert nun diese
Strukturlosigkeit. Maihofer bleibt nicht bei der Behauptung stehen, dass der biologische
Korper prinzipiell offen fiir verschiedenste Geschlechtsformen ist, sondern untersucht,
wie sich die geltende Geschlechterordnung herausbildet und objektiviert. Jeder Bruch
der Geschlechterordnung operiert im Terrain dieser Ordnung. Auch hier brechen Kon-
tingenzen auf, doch sie missen sich an das Verfestigte anpassen, in einem unebenen
Feld wirken. Daraus folgt zum einen, dass Kontingenz durch die verfestigte Ordnung
verknappt wird, und zum anderen, dass eine Ordnung oft erst dort aufbricht, wo eine
andere Ordnung entsteht. Diese alternativen Materialititen miissen ihrerseits in his-
torischen Prozessen entstehen. Die Verinderungspotentiale, die »individuelle[n] Hand-
lungen, Einspriiche oder Widerstinde, innewohnen, bemessen sich, so Maihofer (ebd.:
108), maf’geblich daran, ob sie »Teil struktureller gesellschaftlicher Entwicklungsprozes-
se sind bzw. zu solchen werden oder in diese einmiinden«. Pointiert gesprochen: Die
Kontingenz muss sich eine Struktur schaffen, um die vorherrschende Struktur zu de-
stabilisieren.

Die Geschichtlichkeit als Mittler zwischen Kontingenz und Ordnung Eine postfundamentalisti-
sche Sozialtheorie kann von dem Strang der Gender Studies, den im deutschsprachigen
Raum neben Maihofer auch Ulle Jiger, Tomke K6nig oder Gesa Lindemann reprisentie-
ren, lernen. Thre Begrifflichkeiten, und jene Butlers, spielen fiir diese Arbeit eine promi-
nente Rolle.”® Eine gendertheoretische Einsicht ist eminent wichtig: Die Spannung von
Kontingenz und Ordnungsbildung entfaltet sich als ein historischer Prozess. Verfestig-
te Strukturen sind immer schon gegeben, sie haben sich in Kérpern, Praktiken, Sinn-
strukturen, in die gebaute und selbst in die »natiirliche« Umwelt eingeschrieben. Jede
Ordnung ist eine Sedimentierung. So muss auch die Kontingenz stets durch diese Sedi-
mentierung hindurch operieren, sie muss symbolische Ordnungen, Praxismuster oder
Materialititen aufbrechen, sie anders mobilisieren. Zudem sind die Unbestimmtheiten,
die Kontingenzen aufreifien, niemals von Dauer, sondern schliefRen sich rasch wieder,
um verschobene Strukturen zu bilden. In diesem Sinne ist das Leitmotiv einer postfun-
damentalistischen Sozialtheorie: Das Soziale ist Geschichte. Und in dieser Geschichte miis-
sen Begriffe wie Kontingenz oder Ordnung, das Politische oder das Soziale situiert und in

28  Den Begriff der Existenzweise greife ich auf, um zu iiberlegen, wie die Cegenhegemonie der Em-
porung subjektivierend wirkt. Wertvolle Einsichten in die Kategorie der Existenzweise generieren
auch die Publikationen und Vortrige, die seit Mai 2021 im von Tomke Kénig geleiteten Graduier-
tenkolleg »Geschlecht als Erfahrung. Konstitution und Transformation gesellschaftlicher Existen-
zweisen«an der Universitat Bielefeld entstehen.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

ihrer wahren Tragweite bemessen werden. Die wertvollen Einsichten dariiber, »[wlie das
sozial Stabile dynamisch wird und vice versa« (Nonhoff 2008: 277), liegen, so meine Uber-
zeugung, weniger im ahistorischen Feld der politischen Ontologie als vielmehr in dem
einer historisch sensitiven Sozialwissenschaft (vgl. auch Opratko 2012: 70f.). Die post-
fundamentalistischen Intuitionen miissen, so mein Credo, in ein operatives Begriffsre-
pertoire verwandelt werden, das eine feinfiihlige empirische Analyse gestattet — und die
empirischen Einsichten auf die Theoriebildung zuriickblendet.

Solch ein historisierter Postfundamentalismus wirft einen anderen Blick auf den Be-
griff des Politischen, er denkt ihn weniger als Abgrund des Sozialen (a la Marchart), son-
dern eher als unruhigen Teil der Gesellschaft. Das Politische ist zweifelsohne ein Griin-
dungsmoment. Es treibt sozialen Wandel an. Es verandert die Gesellschaft. Aber das Po-
litische ist selbst Teil eines Prozesses, der iiber es hinausgeht und es umfasst. Die poli-
tische Griindung bettet sich in historische Strukturen ein, welche die Griindung regu-
lieren. Marcharts Motto (2013), dass Gesellschaftstheorie ein Komplementirbegriff des
Politischen sei (kritisch: Holzinger 2014), lisst sich auch auf den Kopf stellen: Das Poli-
tische ist der Komplementirbegriff einer postfundamentalistischen Sozialtheorie. Den
emphatischen Begriff des Politischen, den Laclau/Mouffe, und andere Postfundamenta-
listen mitihnen, mit soviel Verve verteidigen, kann erst dann seine Wirkmachtentfalten,
wenn ihm eine ebenbiirtige Theorie des Sozialen zur Seite steht.

Fiir eine postfundamentalistische Sozialtheorie gleicht die Gesellschaft einer unebe-
nen Topographie, in der sowohl Sedimentierungen als auch Dynamisierungen gesche-
hen. Wollte man das Gesellschaftsdenken solch einer Sozialtheorie auf eine Metapher
bringen, so witrde sich die vulkanische von Cornelius Castoriadis (1990) anbieten. Die
Gesellschaft gliche dann einer zerfurchten Vulkanlandschaft, in der sich Unebenheiten
und Sedimentierungen bilden und in der immer wieder ein fliissiges Magma ausbricht,
das diese Landschaft partiell umgestaltet und ihr ein neues Geprage verleiht. Ein post-
fundamentalistischer Blick geht somit mit einem doppelten Schwerpunkt einher: Zum
einen betrachteter die vulkanischen Ausbriiche und fragt, welche tektonischen Verschie-
bungen sie bewirken (oder nicht bewirken). Zum anderen fragt er, was mit dem Magma
geschieht, wenn es abkiihlt und gerinnt. Welche Sedimentierungen entstehen? Welche
kilteren oder wirmeren Sedimentschichten bilden sich?

Eine der zahlreichen Herausforderungen einer postfundamentalistischen Sozi-
altheorie sticht besonders hervor. Der Begrift der Sedimentierung, den Laclau/Moufte
von Husserl iibernehmen, um die befriedete Reproduktion sozialer Verhiltnisse zu
beschreiben, muss ausgearbeitet werden. Nicht die sozialontologische Reflexion itber
den Begriff steht dringend im Vordergrund, sondern, mit Silke van Dyk (2012: 202), die
»Analyse konkreter Verfestigungen in >quantitativer< wie »qualitativer< Hinsicht, d.h.
im Hinblick auf den Grad der Verfestigung/Stabilisierung sowie im Hinblick auf die
Bewertung des Fixierten«. Die Aufgabe besteht darin, den ontologisch abwesenden,
doch empirisch anwesenden Grund von Gesellschaft zu erkunden und seine Rolle als
politischen Moglichkeitsraum zu befragen.

Wer die Sedimentierung und damit das strukturelle Moment der Hegemonie zu er-
kunden sucht, muss zunichst die Ontologisierung dieses Begriffs bei Laclau/Mouffe zu-
riickweisen. Der Fokus muss, mit Daniel Mullis (2017: 53, H. i. O.) gesagt, darauf liegen
»wie diese Sedimentation vonstattengeht, wie Bestehendes reproduziert wird und war-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. Ope

67


https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

68

Hegemonie und sozialer Wandel

um sich bestimmte hegemoniale Formationen durchsetzen und andere nicht«. Nicht die
Frage nach der Verstetigung als solcher, sondern nach den konkreten Prozessen der Ver-
stetigung muss Hegemonietheorie beschiftigen. Die Stabilisierung von Sinnstrukturen,
alsovon Diskurs, verliuft genauso wie deren Infragestellung und Einrichtung als Artiku-
lationspraxis (vgl. Opratko 2018:144). Gerade dort, wo Antagonismen abklingen und sich
entpolitisierte und routinisierte Praktiken ausbreiten, entsteht in einem historischen
Prozess eine hegemonial verfasste Ordnung. Die hegemoniale Verstetigung durch Prak-
tiken werde ich noch priziser betrachten (Kap. V1.4), an dieser Stelle ist jedoch bereits
auf den Begriff der Sedimentschichten aufmerksam zu machen.

Einen wichtigen Hinweis zur Frage, wie sich Hegemonie in der Zeit entfaltet, gibt
Joscha Wullweber. Dass in einer Gesellschaft gewisse Bedeutungen und Praktiken ver-
stetigt werden, gehort nach Wullweber genauso zu ihrer historischen Conditio wie die
Tatsache, dass es umkimpfte Fragen gibt. Man muss sich, so der Autor, Gesellschaft
wie das »Schichtmodell eines Sees« vorstellen, in dem sich verhiltnismif3ig objektivie-
re Schichten von anderen abheben, die im Fluss sind, um deren Deutungshoheit und
Gestaltungsmacht gerungen wird (Wullweber 2012: 36ff.). In der longue durée entsteht
dann Gesellschaft als fraglos gegebene Ordnung. Alternativen zu ihr sind zwar theore-
tisch moglich, jedoch deshalb schwierig, weil der Ist-Zustand fiir die Gesellschaftsmit-
glieder einer zweiten Natur gleicht. Fiir diese geschichtete Sedimentierung bietet die
binire Geschlechterordnung ein gutes Beispiel. Maihofer zeigte, dass es weit schwerer
ist, das Heteronormative gesamthaft als Existenzweise — in der sich kulturelle Muster
mit der kérperlich-somatischen Ebene verbinden — in Frage zu stellen als nur auf einer
diskursiv-semiotische Ebene als Signifikanten. Ahnlich risoniert Wullweber im Terrain
der Okonomie. Er meint, dass die Finanzkrise seit dem Jahr 2008 zwar sowohl die dere-
gulierte Funktionsform der Finanzmirkte als auch »bestimmte Formen neoliberaler Po-
litik« wie etwa Privatisierungen politisiert habe, dass aber eine tiefere Sedimentschicht
von diesen Repolitisierungen nicht betroffen sei: der Kapitalismus als solcher (vgl. ebd.:
38, Wullweber 2019).

Dass die kapitalistische Produktionsform unangefochten blieb, folgt mageblich aus
der Tatsache, dass diese Produktionsform seit 200 Jahren global vorherrscht, dass der
Kreislauf der Kapitalakkumulation zur unhinterfragten Reproduktionsform moderner
Gesellschaften avanciert ist. Auf einer abstrakten Ebene wird zwar der Kapitalismus
immer wieder in Frage gestellt — seine praktische Infragestellung durch ein alternatives
Wirtschaftssystem wire theoretisch méglich, wiirde aber solch hohe infrastrukturel-
le und kulturelle Verinderungen voraussetzen, dass dies (heute) faktisch unmaoglich
scheint.” Die Aufmerksamkeit fiir die lange Dauer geht indes gleichzeitig in die andere
Richtung. Auch politische Gegenentwiirfe miissen sich iiber lange Zeitriume entfalten,

29 Der Kulturkritiker Mark Fisher spricht diesbeziiglich von einem »kapitalistischen Realismus«, den
er wie folgt definiert: »[D]as weitverbreitete Gefiihl, dass der Kapitalismus nicht nur das einzig
giiltige politische und 6konomische System darstellt, sondern dass es mittlerweile fast unmaéglich
geworden ist, sich eine koharente Alternative dazu (iberhaupt vorzustellen.« (Fisher 2013: 8)

https://dol.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

inverschiedensten sozialen Bereichen sedimentiert werden und zumindest ansatzweise
zu einer selbstverstindlichen sozialen Realitit aufsteigen.*®

Man darf jedoch die geologische Metapher der Sedimentschicht nicht verabsolutie-
ren. Eine Ordnung, die historisch entsteht, kann auch historisch fallen — und zwar in
sehr kurzer Zeit. Ein postfundamentalistischer Ansatz darf nicht nur Sedimentierungs-
prozesse witrdigen, er muss gleichzeitig ihre Ereignishaftigkeit im Blick haben (dazu: Kap.
VLI.4). Sedimentierte Strukturen werden laufend von kleineren und gréferen Ereignis-
sen heimgesucht und in Frage gestellt. Der strukturelle Blick auf Gesellschaft zeigt nicht
nur die Tiefendimension hegemonialer Ordnungen auf, sondern auch deren potentielle
Briichigkeit. Gerade die Tatsache, dass die Strukturen der Gesellschaft zusammenhin-
gen, dass die Sedimentschichten nicht schlichtweg parallel verlaufen, sondern oft auf-
einander verweisen und sich wechselseitiglegitimieren, kann in Krisensituationen zu ei-
nem Dominoeffekt der Destabilisierung fithren. Anfangs noch lokale Umbriiche kénnen
(und tun dies immer wieder) zu grof¥flichigen Umwilzungen fithren. William H. Sewell
(1996: 844) theoretisiert dies am Beispiel der Franzdsischen Revolution. Dort beschleu-
nigte der Sturm auf die Bastille den gesellschaftlichen Aufruhr: »Because structures are
articulated to other structures, initially localized ruptures always have the potential of
bringing about a cascading series of further ruptures that will result in structural trans-
formations — thatis, changes in cultural schemas, shifts of resources, and the emergence
of new modes of power.«

Die Einfithrung in die Grundintuitionen einer postfundamentalistischen Sozi-
altheorie kann hier abbrechen. Meine Axiome sollten deutlich geworden sein. Die
Pendelbewegung zwischen Kontingenz und Ordnung ist unauflésbar. Sie muss als
historische Bewegung in den Blick geraten, in deren Zuge sich vorherrschende wie
periphere Diskurse verfestigen und zur fraglos gelebten Gesellschaft werden. Ob es um
Geschlecht als Existenzweise oder die kapitalistische Produktionsform geht — in mi-
kro- wie makrologischer Hinsicht rekonstruiert eine postfundamentalistische Analyse
zugleich Sedimentierungen und Neuordnungsversuche, ohne eine der beiden Dimensionen
zu verabsolutieren und unter steter Wiirdigung ihrer moglichen Hybridisierungen.
Diesen holistischen Blick werde ich theoretisch und besonders empirisch einzuldsen
versuchen. Zuvor aber soll eine kurze Spurensuche darlegen, wie der Vordenker der
Hegemonietheorie, Antonio Gramsci, auch die Weiterentwicklung dieses Ansatzes
inspirieren kann.

2.2 Gramscis Spuren: Hegemonie als Kultur

Eine postfundamentalistische Perspektive muss iiber Laclau/Mouffe hinausgehen. Be-
vor die vorliegende Arbeit dies empirisch und systematisch vollzieht, gehe ich im Sin-
ne einer knappen Spurenlese auf Antonio Gramsci als den Autor ein, der die erweiter-
te Hegemonietheorie, auf die ich abziele, als historischen Bezugsautor informiert. Von

30 Das pragnante Beispiel dafiir ist im deutschsprachigen Raum die Frage der Okologie und ihre der-
zeitige Artikulation als ein relativ mehrheitsfihiger Commonsense. Dabei gilt: Die Artikulation
einer »griinen Ideologie« reaktiviert Sedimente anderer Diskurse, um sie in den eigenen Diskurs
einzufiigen (vgl. Stavrakakis 1997: 261f.).

https://dol.org/10.14361/9783839466254-010 - am 14.02.2026, 07:53:46. Ope

69


https://doi.org/10.14361/9783839466254-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

