ll. Edmund Husserl —
Die Intentionalitit als
Engagement des Bewusstseins

Die Darstellung der Philosophie Bergsons hat die vorliegende Unter-
suchung durch die Klarung des ontologischen Freiheitsbegriffs berei-
chert. Die Freiheit ist in der Bewegung des Lebens fundiert und ent-
geht dadurch jeder kausalistischen Grundlegung. In dem, wie wir uns
in der Welt verhalten, sind wir grundsitzlich frei, und diese Freiheit
ist der Ausdruck des Lebens durch uns. Dennoch ist die Freiheit
immer eine Freiheit der Situation, die von uns verlangt auf sie zu
reagieren. Diese Art der Freiheit bleibt in ihrem negativen Sinne
beschrinkend, stellt sich aber unter einem ganz besonderen Aspekt
als positive dar: Die Situation wird von uns in der je eigenen Art und
Weise freiheitlich »verwirklicht«, so dass eine Dialogizitat zwischen
uns und der Situation und damit der Welt, in der und zu der wir uns
verhalten, ihr Fundament bildet. Dieser Austausch findet allerdings,
und das sieht Bergson von seinem Ausgangspunkt aus so nicht, auf
einer Ebene des Sinns und der Bedeutung des Gegebenen fiir uns
statt. Die Phanomenologie Husserls setzt nun dort an, wo sich die
Welt als unsere je eigene bewusste Welt gibt. In welcher Weise die
Situation, d. h. die Welt in ihrer Offenheit an Moglichkeiten, sich uns
als »sinnvoll« konstituieren kann, soll durch den »Riickgang auf die
Phinomene« geklart werden. Auf der Suche nach der Kldrung und
der Genese eines Engagementbegriffs wird von diesem Ansatzpunkt
aus ein entscheidender Schritt getan. Es soll nun gezeigt werden, dass
die Phianomenologie als Bewusstseinsphilosophie grundsitzlich das
Engagement des Menschen zum Thema hat. Denn Bewusstsein ist
per se engagiert.

Das Werk Husserls bietet in seiner scheinbar unendlichen Fiille
eine Vielzahl von moglichen Ansatzpunkten seiner Darstellung. Die
folgende Darstellung soll sich allerdings auf die fiir das Thema sinn-
voll erscheinenden Werke beziehen und weniger einen vollen, kaum
zu leistenden Uberblick iiber die Phinomenologie Husserls geben. Da-
bei sollen zuerst einmal die methodischen Grundvoraussetzungen der

71

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10.



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Phinomenologie erértert werden (1.), um dann auf den fiir das Vor-
haben mafigebenden Charakter der Transzendentalitit (2.) und der
Bedeutung von Lebenswelt und Horizont (3.) in der spiteren Philoso-
phie Husserls zu kommen. Auf dieser Grundlage wird sich der ent-
scheidende Aspekt der Intentionalitit als Engagement erst zeigen (4.).

1. Der Ausgangspunkt der Phinomenologie

Die vorherrschende rationale Grundeinstellung des Menschen zur
Welt ist die, dass er die Welt als objektiv abgeschlossenes Seiendes,
von ihm Getrenntes und ihm gegeniiber Gestelltes versteht. Diese
Einstellung wird traditionell im philosophischen Paradigma des car-
tesianischen Dualismus von res cogitans und res extensa dargestellt.
Die Phinomenologie Edmund Husserls will, nicht ohne methodische
Anleihen an Descartes, diesen Dualismus dahingehend iiberdenken,
dass die Beziehung zwischen den Gegenstinden und dem Bewusst-
sein, in der die Welt ihre Geltung erst findet, neu gefasst wird. Der
Ausgangspunkt dazu ist letztlich wie schon bei Bergson die Evidenz
der unmittelbaren Gegebenheit der Erfahrung fiir das Bewusstsein.
Gefragt wird aber nun nach dem Ursprung des Selbstverstindnisses,
mit dem wir die Welt als unsere Welt nehmen. Die damit entstehende
transzendentale Philosophie versteht sich durch diesen Riickgang auf
die Konstitution von Welt iiberhaupt als eigentlich strenge Wissen-
schaft, die an die Wurzeln unserer Welterfahrung riihrt und dadurch
als philosophische Grundlegung apodiktischer Qualitit fungieren
soll. »Das Sein der Welt auf Grund der natiirlichen Erfahrungsevi-
denz darf nicht mehr fiir uns selbstverstandliche Tatsache sein, son-
dern selbst nur ein Geltungsphanomen«!, und als solches muss es
untersucht werden.

Die oben erwihnte Grundeinstellung ist das, was Husserl die
natiirliche Einstellung des Menschen zur Welt nennt. Sie vernach-
lassigt, wie gesagt, die Bedeutung der Welt fiir das Bewusstsein bzw.
deren Konstitution, die den Gegenstand phinomenologischer Unter-
suchungen darstellt. Nach Husserl ist namlich »[...] alles im weites-
ten Sinne Gegenstindliche [...] nur denkbar als Korrelat moglichen

! Husserl, E., Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phinomenologie.
[CM] Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1995, 19.

72

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10.



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

Bewufstseins, niaher: eines moglichen >ich denke< und somit beziehbar
auf ein reines Ich.«?

Was hier in Zusammenhang mit dem »reinen Ich« als Grund-
satz beschrieben wird, ist eine Ausformulierung der Bewusstseins-
struktur, die der Phinomenologie als Fundament dient: der Intentio-
nalitit. Der von Brentano in leichter Verinderung iibernommene
Intentionalititsbegriff sagt vorerst nichts weiter aus, als dass das Be-
wusstsein notwendig immer ein Bewusstsein von etwas ist bzw. dass
alles Gegenstindliche uns notwendig als Korrelat unseres Bewusst-
seins oder zumindest als ein mogliches solches erscheint. Der Phino-
menologe will nun diese Strukturen nicht nur untersuchen, sondern
vor allem durch die Untersuchung Schliisse tiber die Wesensstruktur
objektiver Konstitution iiberhaupt ziehen. Und das Wesen der Dinge
ist es, das im Mittelpunkt besonders der Ideen zu einer reinen Phi-
nomenologie und phinomenologischen Philosophie steht. Die Me-
thode, der sich der Phinomenologe dabei zunichst bedient, ist die
eidetische Reduktion. Sie ist als Methode der Wesensanschauung zu
verstehen, als der Weg, mit dem die eidetische Phinomenologie von
der natiirlichen Einstellung abstrahieren und »das Wesen in seiner
>leibhaften< Selbstheit erfassend«® den Riickgang auf eine Sicht der
Welt machen will, die durch keine Voreingenommenheiten bzw. Vor-
Urteile beeinflusst ist.

Der entscheidende methodische Schritt der Phinomenologie,
der sie zur Klirung der fundamentalen Konstitutionsverhaltnisse
fithren soll, ist die transzendentale Reduktion, die zur Epoché fiihrt.
Die Epoché ist eine Haltung der »Enthaltung« und zwar der Enthal-
tung aller philosophischen Lehren, die iiber das Wesen der Dinge
etwas aussagen wollen. Nur so kann auf das Fundament zuriick-
geblickt werden. Gleichzeitig will sie sich »nach den Sachen selbst
richten bzw. [...] sie in ihrer Selbstgegebenheit befragen und alle
fachfremden Vorurteile beiseite tun«.* Was bedeutet dies aber genau
fiir die Methode der Phinomenologie?

Anstatt in der natiirlichen Einstellung zu verbleiben, will sie

2 Husserl, E., Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Zweites Buch: Phianomenologische Untersuchungen zur Konstitution. [Hua
IV] Husserliana IV. Haag: Nijhoff, 1952, 101.

3 Husserl, E., Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie: allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie. [Ideen I] Tiibingen: Nie-
meyer, 2002, 12.

4 Ideen I, 35.

73

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

das, was sich dem Bewusstsein zeigt, von dem befreien, was sich ihm
in der Konstitution beimengt. Der Gegenstand, so wie er sich mir
darstellt, zeigt sich mir nur so, wie ich ihn in eben dieser ihn bezeich-
nenden Weise wahrnehme. Aus der natiirlichen Einstellung heraus
ist der Gegenstand fiir mich ein Seiendes, das sich mir darbietet und
dessen Wesen darin besteht, dass ich ihm begegne und es mir zu
Nutzen machen kann. In der Epoché dagegen zeigt sich der Gegen-
stand in ganz anderer Weise. Sie stellt eine vollig andere Einstellung
dar und bedeutet insofern auch eine véllig andere Weise, die Welt zu
sehen. Husserl selbst sagt im dritten Teil seiner spiten Krisis-
Schrift®:

»Vielleicht wird es sich sogar zeigen, daf3 die totale phinomenologische Einstel-
lung und die ihr zugehorige Epoché zunichst wesensmifig eine véllige per-
sonale Wandlung zu erwirken berufen ist, die zu vergleichen wire zunichst
mit einer religiosen Umkehrung, die aber dariiber hinaus die Bedeutung der
grofiten existentiellen Wandlung in sich birgt, die der Menschheit als Mensch-
heit aufgegeben ist.«®

Worin besteht aber diese Macht der Epoché, »eine vollige personale
Wandlung zu erwirken«? Was genau sieht der Phinomenologe bzw.
worin besteht die Erkenntnis, die er durch die phinomenologische
Methode erlangt?

a. Die Epoché als die phanomenologische Einstellung zur Welt

Die Intentionalitat ist das Grundprinzip phinomenologischer Me-
thode. Das Bewusstsein ist immer auf etwas bezogen, sonst konnte
es kein Bewusstsein von ... sein. Das Bewusstsein dringt also immer
auf seine Erfiillung in einer Notwendigkeit, die es davon abhilt ein
schlichtes Nichts zu sein.” Es ist notwendig immer schon mit der
Welt verbunden, weil es immer auf sie bezogen ist.

5 Mit dem Ausdruck »Krisis-Schrift« ist im Allgemeinen die Schrift Die Krisis der
europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie: eine Einlei-
tung in die phanomenologische Philosophie gemeint. Ich zitiere hier aus der Gesamt-
ausgabe der Husserliana, Band VI, hrsg. v. Walter Biemel, 2. Auflage, Den Haag,
Nijhoff, 1962 [Hua VI].

¢ Hua VI, 140.

7 Vgl. die Argumentation und die dadurch entstehenden Folgen fiir die Phéinomenolo-
gie Jean-Paul Sartres weiter hinten S. 130-187.

74

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

Ausgangspunkt jeglicher Wahrnehmung ist die Empfindung.
Die ungegenstindlichen Vorgegebenheiten der Empfindung werden
in meinem Bewusstsein an ein Objekt gebunden. Die gegebenen hy-
letischen Momente werden in ihrer Mannigfaltigkeit gebiindelt und
dem Gegenstand, z.B. dem Buch, zugeordnet. Das Bewusstsein
»Buch« tritt so durch den Vollzug eines sinnverleihenden Bewusst-
seinsaktes, der Noesis, auf, und das Buch wird zum »sinnvollen« Ge-
genstandlichen fiir das Bewusstsein. Dem Bewusstsein ist somit das
Sein des Gegenstandes, seine »Dinghaftigkeit« im Ganzen gegeben.
Phénomenologie als Methode widmet sich den Gegenstinden des Be-
wusstseins in der Weise, wie sie sich ihm wirklich darstellen, ohne
Zufiigung an das Erscheinende, allein im Modus des momentanen
Gegebenseins. Das jeweilige Noema, die Sinneinheit fiir das Be-
wusstsein, ist damit Resultat einer Synthesis der Noesen in der Ein-
heit eines Gegenstandsbewusstseins, wie Husserl es nennt, d. h. es ist
der in der Sinngebung der Bewusstseinsvollziige intentional enthal-
tene Gegenstand. »Jedes Noema hat seinen »Inhalt«, namlich seinen
»Sinn¢, und bezieht sich durch ihn auf >seinen< Gegenstand.«® Es ist
dieser noematische Sinn, der den Sinn des konkreten Gegenstandes
im konkreten intentionalen Erscheinen ausmacht.

Um sich nun diesen Sinn thematisch vorzunehmen, gilt es die
»Thesis der natiirlichen Einstellung« zu umgehen, sie »aufer Aktion
zu setzen«®, um dem Sinn sozusagen zuvor zu kommen. Husserl
nennt dies die »Einklammerung«, das »universale Auflergeltungs-
etzen [...] aller Stellungnahmen zur vorgegebenen objektiven
Welt«.’® Wohlgemerkt bleibt die Sinnvernetzung der natiirlichen
Einstellung im Grunde erhalten. Sie wird nur beiseite gestellt, denn
das Augenmerk soll sozusagen an ihr vorbei auf das gerichtet wer-
den, was sich uns tatsichlich phdanomenal darbietet. Eben dies ist vor-
erst als Methode zu verstehen, doch was tatsichlich dabei gewonnen
wird, ist das Kernstiick phianomenologischer Philosophie — die
Epoché.

Bei der Epoché handelt es sich also zunéchst einmal um ein me-
thodisches Prinzip der Phanomenologie. So gilt es in der Epoché ge-
maf der Einklammerung, sich »hinsichtlich des Lehrgehaltes aller
vorgegebenen Philosophie vollkommen des Urteils zu enthalten

8 Ideen I, 267.
9 Vgl. Ideen I, 54.
10 CM, 22.

75

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

und alle [...] Nachweisungen im Rahmen dieser Enthaltung [zu]
vollziehen.«11 Der philosophische Schritt, der hinter der Epoché
steckt, ist die transzendentale Reduktion. Durch sie wird das Phino-
men auf dasjenige reduziert, was sich in der Noesis abspielt — die
Aufdeckung des noematischen Sinns des Gegenstands.

»Die transzendentale Reduktion iibt oy hinsichtlich der Wirklichkeit: aber
zu dem, was sie von dieser iibrig behilt, gehoren die Noemen mit der in ihnen
selbst liegenden noematischen Einheit, und damit die Art, wie Reales im Be-
wuftsein selbst eben bewuf3t und speziell gegeben ist.«12

Im Gegensatz zur natiirlichen Reflexion steht die transzendentale
Einstellung den »voreiligen Erklarungen« skeptisch gegeniiber. Man
kann sogar sagen, dass der Phinomenologe in der Einstellung der
Epoché der Welt nie so begegnet, dass er sie als vollstindig konstitu-
iert annimmt bzw. dass er auch das, was er wahrnimmt, in seiner
Vollstiandigkeit zu tiberblicken versucht. Denn die Epoché als trans-
zendentale Reflexion ist eine Reflexion auf die Konstitutionsleistun-
gen des Bewusstseins, die als solche selbst Gegenstand einer phino-
menologischen Betrachtung ad infinitum wird. Deshalb kann Husserl
auch in seinen Ideen I davon sprechen, dass das Bewusstsein immer
ein phinomenologisches Residuum bleibt.13 Andererseits bedeutet
das auch, dass das Bewusstsein, das hier gemeint ist, nicht jenes sein
kann, das z.B. die Psychologie zum Gegenstand hat.* Denn dieses
Bewusstsein gehort ja auch zur Welt, da es ein Objekt des psycho-
logischen Ich ist, desjenigen Ich, welches das Bewusstsein als Gegen-
stand betrachtet. Das Ich allerdings, das in der phinomenologischen
Reduktion tibrig bleibt, ist das »reine Ich«, ndmlich das Ich, das sich
jeder Objektivierung prinzipiell entzieht, weil es ihr als die Bedin-
gung seiner Moglichkeit zugrunde liegt.

In der spdten Krisis-Schrift macht Husserl genau dies der Phi-
losophie Descartes’ zum Vorwurf: Wenn man auf ein Ego als den
letzten Grund alles Wissens rekurrieren will, so muss man doch die-

11 Ideen I, 33.

12 Tdeen I, 204.

13 Vgl. Ideen I, 59 und 94.

14 Gegen die empirische Psychologie gerichtet schreibt Husserl z. B.: »Uns ist die Frage
nach der empirischen Genesis gleichgiiltig, uns interessieren die Erlebnisse nach ihrem
gegenstindlichen Sinn und ihrem deskriptiven Gehalt.« Vorlesungen zur Phinomeno-
logie des inneren Zeitbewuftseins, hrsg. v. Martin Heidegger, 3. Auflage. Tiibingen:
Niemeyer, 2000, 7 [Vorles.].

76

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

ses Ego zwangsliufig aus der psychologischen Sicht herausnehmen.
Das ego cogito Descartes’ ist fiir Husserl immer noch weltliches Ich,
da es als ein solches objektiv zum Bewusstseinsgegenstand genom-
men wird. Die Fundierungsebene des »reinen Ich« wird nicht erreicht.
Das transzendentale Ich!® der Phinomenologie will aber gerade die
Ebene der Verobjektivierung durch die transzendentale Reduktion in
den Blick riicken, sie als Phinomen behandeln und in der Einstellung
der Epoché ins Verhiltnis zum »reinen« (unweltlichen) Ich setzen.16
In der fiir das spate Werk Husserls so charakteristischen Programma-
tik der Phinomenologie bedeutet das:

»Mit dem blolen Entschlufl zur Epoché, zur radikalen Enthaltung von allen
Vorgegebenheiten, allen Vorgeltungen von Weltlichem, ist es nicht getan; die
Epoché mufs ernstlich vollzogen sein und bleiben. Das Ego [wohlgemerkt nicht
das »reine Ich«, M. G.] ist nicht ein Residuum der Welt, sondern die absolut
apodiktische Setzung, die nur durch die Epoché, nur durch die »Einklamme-
rung« der gesamten Weltgeltung ermoglicht und als einzige ermdoglicht
wird.«?

Das reine bzw. transzendentale Ich der Phanomenologie ist damit als
nicht objektives nicht der Welt zugehorig. Das heif3t, dass die Epoché
fiir den Phidnomenologen nicht nur methodisch, sondern auch als
fundamentale Perspektive der transzendentalen Reflexion selbst den
Ausgangspunkt darstellt, von dem allein er tiberhaupt die Phanome-
nalitit der Phinomene in ihrem Grunde zum Thema haben kann,
denn sie schliefSt letztendlich alle Phainomene mit ein.

»Die objektive Welt, die fiir mich ist, die fiir mich je war und sein wird, je sein
kann mit allen ihren Objekten, schopft [...] ihren ganzen Sinn und ihre Seins-
geltung, die sie jeweils fiir mich hat, aus mir selbst, aus mir als dem transzen-

5 »Wichtige in der erkenntnistheoretischen Problematik griindende Motive rechtfer-
tigen es, wenn wir das >reinec Bewuf3tsein, von dem soviel die Rede sein wird, auch als
transzendentales Bewuftsein bezeichnen [...]«, Ideen I, 59.

16 Vgl. Hua VI, 83f.: »Descartes macht sich nicht klar, daf8 das Ego, sein durch die
Epoché entweltlichtes Ich, in dessen funktionierenden cogitationes die Welt allen Seins-
sinn hat, den sie je fiir ihn haben kann, unmaglich in der Welt als Thema auftreten kann,
da alles Weltliche eben aus diesen Funktionen seinen Sinn schopft.«

17 Hua VI, 81. Zur genaueren Unterscheidung der Epoché als Urteilsenthaltung, die hier
als methodische Epoché charakterisiert wurde und der in dieser Passage dargestellten
Epoché, »die zum Bewusstsein ihrer eigenen Tragweite gegkommen ist«, vgl. Orth, E. W.,
Edmund Husserls >Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie«. Vernunft und Kultur. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1999, 1191f.

77

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

dentalen Ich, dem erst mit der transzendental-phinomenologischen &moy1 her-
vortretenden. «18

Der fiir das Anliegen der vorliegenden Arbeit entscheidende Punkt
ist, dass die transzendental-phinomenologische Reduktion ein Ich
aufdeckt, das jeder Objektivierung voraus liegt. Denn schon hier wird
eine Prareflexivitat, d.h. auch ein vorobjektivierender Zugang zur
Welt, zum Thema, der zum Ursprung von Bedeutung und Sinn
fithrt. Eben eine solche Seins- und Sinnsetzung entspringt erst aus
ihm. Diese immanente Seinsregion steht notwendig in Beziehung
zur transzendenten, raumlich-zeitlichen Welt. Das reine, transzen-
dentale, immanente Ich »nulla >rec indiget ad existendum« und ent-
zieht sich vergleichbar dem moi fondamental Bergsons jeglicher
Kausalitdt und Begrifflichkeit, es ist »[...] vollig leer an Wesenskom-
ponenten, es hat gar keinen explikablen Inhalt, es ist an und fiir sich
unbeschreiblich: reines Ich und nichts weiter.«2

Das Sein der Welt ist durch die Struktur der Intentionalitit not-
wendig ein Sein fiir ein aktuelles Bewusstsein. »Zwischen Bewusst-
sein und Realitit gihnt ein wahrer Abgrund des Sinnes«2!, der allein
durch die Konstitutionsleistung, also durch die intentionale Verbin-
dung des Ich mit der Welt im Sinngebungsprozess tiberbriickt wird.
Bewusstsein ist immer notwendig auf Welt bezogen — das heif3t nicht
allein, dass Bewusstsein immer notwendig einen Inhalt hat, sondern
auch und viel fundamentaler, dass es Welt durch seine Intentionalitit
erst setzt. Daraus folgt umgekehrt fiir Husserl das Programm seiner
transzendentalen Phinomenologie:

»So wie das reduzierte Ich kein Stiick der Welt ist, so ist umgekehrt die Welt
und jedes weltliche Objekt nicht Stiick meines Ich, nicht in meinem Bewufst-
seinsleben als dessen reeller Teil, als Komplex von Empfindungsdaten oder Da-
ten reell vorfindlich. Zum eigenen Sinn alles Weltlichen gehort diese Transzen-
denz, obschon es den gesamten es bestimmenden Sinn, und mit seiner
Seinsgeltung, nur aus meinem Erfahren, meinem jeweiligen Vorstellen, Den-
ken, Werten, Tun gewinnt und gewinnen kann — auch den eines evt. evident
gliltigen Seins, eben aus meinen eigenen Evidenzen, aus meinen begriindenden
Akten. Gehort zum eigenen Sinn der Welt diese Transzendenz irreellen Be-
schlossenseins, so heif3t dann das Ich selbst, das Welt als geltenden Sinn in sich

18 CM, 27.

19 Ideen I, 92.
20 Jdeen I, 160.
21 Ideen I, 93.

78

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

tragt und von diesem seinerseits notwendig vorausgesetzt ist, im phianomeno-
logischen Sinne transzendental; die aus dieser Korrelation erwachsenden phi-
losophischen Probleme transzendental-philosophische.«2

Diese »Transzendenz irreellen Beschlossenseins« geht tiber die Sub-
jekt/Objekt-Beziehung hinaus auf die Ebene, auf der dieser Dualis-
mus als ein »konstitutives Ergebnis« geltend gemacht wird, »das an
seinem Platz und in seiner Zeit zu rechtfertigen ist«.2* Dass wir die
Welt als Welt fiir uns wahrnehmen, bedarf einer phanomenologi-
schen Grundlegung, die nur durch die Epoché erlangt werden kann.
So kommt Husserl auch zu dem Schluss seiner Cartesianischen Me-
ditationen: »Man muf3 erst die Welt durch émwoyn verlieren, um sie in
universaler Selbstbesinnung wiederzugewinnen.«** Die Welt wird
damit in ihrem Objektsinn beschnitten und zum Phénomen gemacht:

»[J]ede Meinung iiber >diec Welt hat ihren Boden in der vorgegebenen Welk.
Gerade dieses Bodens habe ich mich durch die Epoché enthoben, ich stehe iiber
der Welt, die nun fiir mich in einem ganz eigenartigen Sinne zum Phinomen
geworden ist.«®

Die Welt als Phinomen zu verstehen — das bedeutet sie in ihrer Kon-
stitution durch das transzendentale Ich aufzudecken und die Bezie-
hung zwischen beiden als Transzendenz vom Ich als Zentrum aus zu
begreifen. Das wiederum verweist darauf, dass Welt nur als Gel-
tungsphénomen zu verstehen ist, d. h. als ein Phanomen, dessen Gel-
tung und Evidenz in den transzendentalen Konstitutionsleistungen
selbst begriindet liegen. Mit der Epoché geht es Husserl um die Kla-
rung der phanomenologischen Perspektive auf dieses Phinomen:

»Ich als natiirlich eingestelltes Ich bin auch und immer transzendentales Ich,
aber ich weifl darum erst durch Vollzug der phinomenologischen Reduktion.

2 CM, 28.

3 Merleau-Ponty, M., »Der Philosoph und sein Schatten, in: Ders., Das Auge und der
Geist. Philosophische Essays. [AG] Hrsg. v. Christian Bermes, Hamburg: Felix Meiner
Verlag, 2003, 243-274, hier 248. Merleau-Ponty bezieht sich hier allerdings auf einen
inhaltlich vergleichbaren Aspekt der Ideen I1.

#* CM, 161.

2 Hua IV, 155. Vgl. dies in Bezug zur Spaltung des Ich bei Husserl in: Luft, S., »Die
Konkretion des Ich und das Problem der Ichspaltung in Husserls phinomenologischer
Reduktiong, in: Kiithn/Staudigl (Hrsg.), Epoché und Reduktion. Formen und Praxis der
Reduktion in der Phdnomenologie. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 2003,
31-50, hier 40: »Die Epoché als Seinsinhibierung des gesamten natiirlichen Lebens ist
nicht eine Spaltung innerhalb dieses natiirlichen Lebens selbst, sondern als radikaler
Bruch mit diesem natiirlichen Leben gleichzeitig eine Ab-Spaltung von ihm.«

79

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Durch diese neue Einstellung sehe ich erst, dass das Weltall, und so tiberhaupt
alles natiirlich Seiende, fiir mich nur ist als mir mit seinem jeweiligen Sinne
geltendes, als cogitatum meiner wechselnden und im Wechsel miteinander ver-
bundenen cogitationes, und nur als das halte ich es in Geltung.«%

Wihrend oben die Frage nach der Bedeutung der Epoché und ihrer
Macht »eine vollige existentielle Wandlung zu erwirken« im Mittel-
punkt stand, so zeigt sich nun: Die Epoché deckt das Fundament der
Geltung weltlicher Phinomene auf. Die Evidenz der bewussten Welt
ist damit die Grundlage phinomenologisch-wissenschaftlicher Aus-
sagen. Die Sicht des Phdnomenologen wird in der Epoché »frei« fiir
das Wesen, und das bewirkt, dass er die Welt in ihrer Unmittelbarkeit
als Bewusstseinstatsache zu sehen lernt. Hier wird deutlich, dass phi-
nomenologische Philosophie sowohl Methode als auch Gegenstand
ihrer selbst sein muss und bei Husserl ganz wesentlich durch Ent-
wicklungs- und Reflexionsstufen charakterisiert ist. Da die Phino-
menologie als Philosophie eine nicht enden wollende Reflexion auf
die Phinomenalitiat der Welt und damit auch auf sich selbst als Pha-
nomenologie der Phinomenologie bedeutet, ist sie stets auf sich
selbst reflektierend und aufbauend — »ein endloser Dialog, endlose
Meditation«.?” Der Anfang dieser endlosen Reflexion ist schon in
der Idee der Phianomenologie als Methode gesetzt. Durch die metho-
dischen Schritte der Reduktion wird die »natiirliche« von der »trans-
zendental-philosophischen« Einstellung unterschieden. Die Redukti-
on liefert dadurch der Reflexion den Zugang zur Ebene der
Konstitution durch das reine Ich, in dem keine weitere intentionale
Struktur aufgedeckt werden kann. Die dadurch gewonnene Einsicht,
das Ergebnis der Reduktion also, zeigt einen Gegenstandsbereich auf,
der die weitere Untersuchung bis in das Spatwerk Husserls leiten
soll.

26 CM, 39. In dieser Hinsicht kann Husserl auch von einer personalen Wandlung bzw.
religiosen Umkehrung sprechen. Vgl. Luft, a.a.O., 46f.: »Wie der religios Gewordene
zwar in die gleiche Welt hineinlebt, sie aber nun anders versteht (etwa als >Schépfung
Gottes<), nimmt der phdnomenologisch >-Umgewendete« die Welt und sich selbst >anders<
wahr, nimlich erweitert um den transzendentalen Horizont. Der sich selbst durch abso-
lute Reflexion seines >tiefsten Seins< bewuf3t gewordene erkennt sich selbst >neus, durch-
schaut aber auch gleichzeitig damit sein fritheres Sein als >Weltkind«.«

27 Merleau-Ponty, M., Phinomenologie der Wahrnehmung [PhW], 18. Vgl. auch ebd.:
»Die Unvollendung der Phinomenologie, ihr bestindig inchoaktiver Charakter sind
nicht Zeichen des Scheiterns, sondern unausweichlich, sofern ihre Aufgabe ist, das Ge-
heimnis der Welt und das Geheimnis der Vernunft zu enthiillen.«

80

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

War die Untersuchung vorerst auf die Explikation des intentio-
nalen Verhiltnisses zwischen »Ich« und »Gegenstand« bezogen, so
stellt sich in den Cartesianischen Meditationen heraus, dass die leere
Einheit eines »Ichpols« dem nicht gerecht wird, was sich uns selbst
als eindeutig »gefiihlte« Ichheit zeigt?: Identitit, Personalitit, der
Andere miissen in die Untersuchung aufgenommen werden. Die
Phénomenalitit dieser Aspekte des Ichs verweist zugleich auf eine
komplexere Bedeutung der Welt fiir die Konstitution. Die Explikati-
on der Intentionalitit als evidenzstiftender Akt, der in Bezug auf die
immer hintergriindige Welt die Transzendenz des ego cogito als Er-
gebnis der phdnomenologischen Analyse erarbeitet, weist schon hin
auf die kritische Beschrankung der Untersuchung auf das Bewusst-
sein, sowie auf die damit moglicherweise verbundenen Einschrin-
kungen einer vermeintlich universalen Phinomenologie. Die Trans-
zendentalitdt bleibt zwar in Husserls Philosophie die unhintergehbar
letzte Konstitutionsstufe, die die objektive Welt begriindet. Doch
wird sie in der spiteren Philosophie Husserls um ihre lebensweltliche
Einbettung erweitert. Die Weiterentwicklung bis zur Krisis-Schrift
liegt explizit darin, dass Husserl zwar den »cartesianischen Weg«
zur Phianomenologie des transzendentalen Ego aus den Ideen weiter-
gehen will, die durch ihn gewonnenen Erkenntnisse und damit die
Phénomenologie selbst allerdings aus einem lebensweltlich-phéno-
menologischen Zirkel heraus neu betrachtet.?? Die Epoché soll in
ihm erst einen Ort finden, der ihr »selbst ihren letzten Sinn und
Wert verschafft«.3

Im Dargestellten finden sich schon an dieser Stelle die fun-
damentalen Ansatzpunkte, mit denen eine Philosophie des Engage-
ments in Husserls Denken verortet werden kann. Dabei liegt hier
zundchst der Schwerpunkt auf der bewusstseinsmdfigen Bindung
an die Welt, in der wir notwendig sind. Diese ist nur mittelbar, da
das Bewusstsein iiber den Seinssinn und dem »Wie des Gegeben-
seins« des reinen Ich erst auf die Welt als Phinomenalitidt Bezug

% Vgl. Hua VI, 157{.: »Ich bemerke nebenbei, daf8 der viel kiirzere Weg zur transzen-
dentalen Epoché in meinen >Ideen [...]«, den ich den >cartesianischen< nenne [...] den
grofien Nachteil hat, dafl er zwar wie in einem Sprunge schon zum transzendentalen
ego fiihrt, dieses aber, da jede vorgingige Explikation fehlen muf, in einer scheinbaren
Inhaltsleere zur Sicht bringt, in der man zunichst ratlos ist, was damit gewonnen sein
soll [...].«

» Vgl. S. 112.

30 Hua VI, 157.

81

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

hat.3! Der Schliisselbegriff hierfiir ist die Intentionalitit, die den
Grundstock aller Phinomenologie bildet. In der Grundstruktur der
Intentionalitit liegt schon, dass das Bewusstsein immer schon an die
Phidnomene, und die Phdnomene der Welt, per notwendigen Inhalt
gebunden ist. Durch die Methode der Reduktion und die Einsichten
der Epoché wird diese Struktur zum Gegenstand der Analyse, die auf
die Transzendenz des Ich zur Welt hin st6f3t. In der Transzendenz
liegt der Grundprozess des Bewusstseins gelegen, von dem aus tiber-
haupt Objektivierung und Sinngebung ausgehen kann — die Konsti-
tution. Damit geht Husserl an das Fundament der Beziehung zwi-
schen mir und der Welt. Die Konstitution, als die Setzung, durch die
uns etwas liberhaupt erst als Objekt und zugleich und unmittelbar
auch als Etwas im Sinnzusammenhang erscheint, ist ein grundlegen-
der Aspekt unseres Engagements in der Welt. Diese Form bewusst-
seinsmifligen Engagements reicht allerdings noch nicht an die Basis
dessen, was das Wesen des Weltumgangs ausmacht. Die Transzen-
denz ist, wie Husserls Philosophie auch in ihrer Entwicklung immer
genauer zeigt, nur die Struktur eines Zusammenhangs, der durch die
Phédnomenologie zum einen in seinen Einzelaspekten aufgedeckt
werden kann, der allerdings auch auf Weiteres verweist, wie nun
schrittweise gezeigt werden soll.

b. Der Ichpol als Ausgangspunkt der Konstitution

War das Erste Buch der Ideen als »Allgemeine Einfiihrung in die
reine Phianomenologie« gemeint, so werden in den Ideen II die Er-
gebnisse der Analyse konstitutiver Prozesse daraufhin angewandt,
wie genau sich einzelne Objektivationen vollziehen. Fiir das Anlie-
gen der vorliegenden Arbeit erscheint es insbesondere wichtig, das
Engagement des Ichs als Ichpol in der Welt zum einen auf seine kon-
stitutionsanalytischen Grundlagen hin darzustellen und zum ande-
ren, mit Merleau-Ponty im Hintergrund, auf die Rolle der Leiblich-
keit fiir diese bei Husserl einzugehen.

31 Es wird die Kritik Jean-Paul Sartres sein, die zeigt, dass dieses reine Ich nicht zu
denken ist. Deshalb spricht er von einer Transzendenz des Ego, d.h. davon, dass jegliche
Intentionalitit ein Bezug zum Auflen, zur Welt ist. Das Ego selbst ist demnach »in der
Welt« und nicht in irgendeiner Weise im Bewusstsein. Vgl. dazu die Ausfithrungen auf
S. 130 1f.

32 Die Ideen II (Volltitel: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologi-

82

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

Schon allein die Rede vom reinen Ich als »Ichpol« weist auf eine
gewisse Eingebundenheit des reinen Ich in sein Umfeld hin. Ein Pol
ist doch nur als ein solcher zu verstehen, wenn man ihn in einem
Zusammenhang mit dem sieht, zu dem er Pol ist. So auch beim rei-
nen Ich der Phinomenologie. Hier ist die Rede vom Ich als Ichpol in
dem Sinne, dass das reine Ich das Zentrum seiner Welt, d.h. seiner
Weltkonstitution ist. Husserl beschreibt die Weise, in der das Ich auf
die Objekte zugreift, sie dadurch als Objekte konstituiert und so ver-
fiigbar macht, als eine Wechselseitigkeit von Strahlen:

»Im gewissen allgemeinen Sinn richtet sich zwar iiberall das Ich auf das Objekt,
aber im besonderen Sinn geht mitunter ein vom reinen Ich vorschiefender Ich-
strahl auf das Objekt hin, und kommen von diesem gleichsam Gegenstrahlen
entgegen.«3

In dieser Darstellung steckt der Versuch, das zu beschreiben, was in
der Struktur der Intentionalitat schon liegt — das Gerichtetsein auf
die Welt durch das Bewusstsein gleichzeitig mit einer »Empfangs-
bereitschaft« fiir die Dinge der Welt. Es zeigt sich hier ganz deutlich
die Uberbriickung von rationalistischen und empiristischen Auffas-
sungen, die entweder der konstitutiven Macht des Bewusstseins oder
der objektiven Welt die Prioritit im Erkenntnisprozess zuschreiben.
Wenn das Ich von dem, was es affiziert, angegangen wird, es dieses
allerdings »fiir sich« erst konstituiert, so ist die Briicke zwischen die-
sen Philosophien geschlagen. Weiter unten im zitierten Text fahrt
Husserl wie folgt fort:

»Das reine Ich lebt nicht nur in einzelnen Akten als vollziehendes, titiges, lei-
dendes; frei und doch objektiv angezogen geht es von Akt zu Akt fort, es erfihrt
Reize von den im >Hintergrund« konstituierten Objekten, ohne ihnen gleich
Folge zu leisten, laf3t sie sich steigern, an die Bewuf3tseinspforte klopfen [...].«3*

Nicht zuletzt sind es in diesem Werk Husserls die noch nicht als
Objekte konstituierten aber schon erfahrenen Dinge, die die Einbet-
tung der Aktivititen des cogito erst ausmachen. Sie stellen fiir die

schen Philosophie. Zweites Buch. Phanomenologische Untersuchungen zur Konstituti-
on = Hua IV) wurden zu Lebzeiten Husserls nicht veréffentlicht. Dennoch hatten sie
gerade auf Merleau-Ponty enormen Einfluss, der am Husserl-Archiv Léwen die Mog-
lichkeit hatte, in dieses Manuskript und weitere unverdffentlichte Schriften Husserls
Einblick zu nehmen. Vgl. die Bemerkungen im Literaturverzeichnis der Phinomenolo-
gie der Wahrnehmung, a.a.O., 523.

3 HualV, 98.

3 Ebd.

83

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Phinomenologie die entscheidenden Uberginge von nicht-konstitu-
ierter zu konstituierter Welt, also von »Welt iiberhaupt« — wie es in
der Phinomenologie meist heifst — zur objektiven Welt dar. Thre Ei-
genschaften als Quasi-cogitatum und die damit verbundene blofle
Annaherung an sie durch Beschreibung werden dabei spiter durch
den Begriff des »Horizonts der Welt« aufgefangen, zu dessen beson-
ders wichtiger Rolle fiir die Phinomenologie weiter unten noch eini-
ges gesagt werden wird.

Nun gibt es allerdings eine Schwierigkeit, mit der Husserl sich
auseinander setzen muss. Wenn das reine Ich der Gegenstand seiner
Untersuchungen ist, und er es so objektiviert, stellt sich die Frage, ob
es zum einen noch das reine Ich tiberhaupt ist, das er untersucht, und
zum anderen, ob diese Art von Untersuchung iiberhaupt moglich ist
bzw. ob Husserl sich in seiner Vorgehensweise nicht selbst wider-
spricht. Diesem Problem geht er dadurch aus dem Weg, dass er die
Objektivierung des reinen Ich nicht als eine Konstitution im eigent-
lichen Sinne ansieht, sondern auf die besondere Eigenart dieser bzw.
seiner Reflexion verweist:

»[...] die [phanomenologische, M. G.] Reflexion erfafst und setzt ja nicht als
seiend, was im jetzigen Erlebnis als Modifikation des cogito reelles Bestand-
stiick ist. Was sie setzt, das ist [...] das Identische, das einmal gegenstindlich
gegeben ist, einmal nicht. [...] Was sich phinomenologisch dndert, wenn das Ich
gegenstindlich oder nicht gegenstindlich ist, ist nicht das Ich selbst, das wir in
Reflexion als absolut identisches erfassen und gegeben haben, sondern das Er-
lebnis.«%

Die Verschiebung der Objektivierungsgrundlage weg vom reinen Ich
und der Verweis auf das Erlebnis des reinen Ich, das sich in der Re-
flexion immer als Re-flexion gibt (also immer riickgewandt), ist ein
methodisch interessanter Ausweg aus dem regressus ad infinitum
eines sich selbst objektivierenden Ich. Dieser Ausweg ist letztlich
ein Ausweg iiber die Zeit, in der Reflexion als Dauer und damit das
reflektierte Ich als dauerndes Subjekt erscheint. Aber dieses Erschei-
nen ist ein Erscheinen ohne Gegenstindlichkeit. Husserl selbst sieht
dieses Paradox und meint es dadurch aufzuheben, dass er dem reinen
Subjekt — wohlgemerkt im Gegensatz zum cogito — reine Aktualitat
zuweist. Das reine Subjekt »ist« nur im Akt:

35 Hua IV, 102.

84

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

»Jedes cogito mit allen seinen Bestandstiicken entsteht oder vergeht im Flufs der
Erlebnisse. Aber das reine Subjekt entsteht nicht und vergeht nicht, obwohl es
in seiner Art auftritt« und wieder sabtrittc. Es tritt in Aktion und tritt wieder
aufser Aktion. Was das ist und was es iiberhaupt selbst ist und leistet, erfassen
wir, bzw. erfa3t es im Selbstwahrnehmen, das selbst eine seiner Aktionen ist,
und eine solche, die absolute Zweifellosigkeit der Seinserfassung begriindet.«%

Das Erlebnis bleibt als letztbegriindende Stufe der reinen Subjektivi-
tit stehen. Das reine Ich ist das Absolute nur als Strom der Bewusst-
seinsakte. Die Selbsterscheinung des Flusses bezeichnet genau die
vorobjektive Ebene, die als Prireflexivitidt die Verbundenheit zur
Welt thematisiert. Die Rede vom immanenten Strom bzw. Fluss ver-
weist allerdings direkt auf die Zeit als Ursprung ihrer selbst. Die
Konstitution und deren Objektivationen haben damit im Sinne einer
Subjektivitit Erlebnischarakter.

Die Intentionalitit, die dem Ich/Welt-Verhiltnis fiir Husserl zu-
grunde liegt, ist in der Weise ihrer »Erfiillung« nicht ohne einen
gewissen Rahmen moglicher Erfassung, in dem sie sich »festlegen«
kann. Husserl selbst spricht von einem »Feld der Intentionalitat«.
Dieses Feld ist ein Feld der Objektivationsmdoglichkeiten im Sinne des
Hintergrundes und »Horizontes« der Gegenstinde bzw. der Welt. In
ihm findet Intentionalitit statt, so wie man sagen konnte, dass es den
Bereich umgrenzt, in dem das Bewusstsein sich »aufhilt«. Das meint
nicht nur, dass das rein optische Wahrnehmungsfeld dieses Feld ab-
steckt, sondern dieses Feld ist ein Feld der Sinnesverkniipfungen, das
sich primér aus der Bewusstseinsimmanenz her aufbaut und in jedem
Akt, also mit jedem reinen Subjekt des Bewusstseinsaktes ein neues
oder zumindest in neuer Formation ist. Der ganze Bereich der un-
vollzogenen, »im Hintergrund schlafenden«, Noesen gehort dazu,
wodurch sich dieses Feld der Intentionalitit als ein »Feld der Freiheit«
fiir das Ich gibt.?* Diese Freiheit im Feld der Intentionalitdten ist eine
Freiheit, die sich auf die zu konstituierende Realitit bezieht, zu der ja
mehr als die Gegenstinde der Welt aufler mir gehoren. Denn jede

36 Hua IV, 103. Vgl. den darauf folgenden »§24. sWandelbarkeit« des reinen Ich«. Vgl.
dazu auch den entscheidenden Satz in der Zeitphilosophie Merleau-Pontys, auf dessen
niherer Erlduterung und Zusammenhang im Laufe dieser Arbeit noch eingegangen
wird: »Wir miissen die Zeit als Subjekt, das Subjekt als Zeit begreifen.« (PhW, 480).

7 Auf die Bedeutung der Zeitlichkeit soll in einem spiteren Zusammenhang noch ein-
gegangen werden. Vgl. S. 991{f.

3% Hua 1V, 106.

3 Vgl. Hua IV, 109.

85

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Auffassung eines Aktualititsfeldes beinhaltet notwendig auch die
eines realen »Ich-Menschen, der im Akt der Welt begegnet:

»[...] fiir alle Erfahrung von raum-zeitlicher Objektivitit ist die Miterschei-
nung des erfahrenden Menschen, aber allerdings auch die apperzeptive Bezie-
hung auf die seiner wirklichen oder méglicher Mitmenschen (oder Mit-Anima-
lien) vorausgesetzt.«*

Das reale Ich, der wirklich vorkommende Mensch, der ich bin, ist als
transzendent vom reinen Ich gesetztes Objekt zu verstehen. In genau
diesem Sinne ist ein entscheidender Aspekt, der nun in die vorliegen-
de Untersuchung mit einbezogen werden muss, die Leiblichkeit des
Menschen. Denn zum realen Ich gehort phanomenologisch wesent-
lich, dass es als leibliches in der realen Welt vorkommt. Husserl be-
stimmt den (Eigen-)Leib als ein vom reinen Ich gesetztes Objekt, das
die Realitit, wie sie dem empirischen Menschen als Welt begegnet,
entscheidend mitkonstituiert.#! Er kommt zu einer Charakteristik
des Leibes, die er dahingehend einteilt, dass der Leib ja zum einen
»von Innen« wahrgenommen werden kann und zum anderen in der
»AufSeneinstellung« erscheint.®? In der Inneneinstellung erscheint
der Leib zunichst einmal als ein »freibewegliches Organ« in einer
ganz speziellen und ihm wesenhaften Unmittelbarkeit, in der ich,
bzw. das Ich, ihn bewegen kann.# Weiterhin ist er Triger all meiner
Empfindungen und damit »dank der Verflechtungen, die sie mit dem
gesamten Ubrigen Seelenleben eingehen, [...] mit der Seele eine kon-
krete Einheit bildend«.* Von Seiten der Immanenz her ist der Leib
als eine mit dem Ich eng verwobene Einheit gegeben — »ein Grund-
stiick der realen Seelen- und Ichgegebenheit«.#

Die Aufleneinstellung zeigt noch weitere Merkmale auf: Ver-
gleicht man den Leib mit anderen »Korperng, d. h. materiellen Din-
gen, so stellt sich schnell heraus, das er immer notwendig das »Hier«
meines Weltverhaltnisses ist. Er ist der » Nullpunkt« aller Orientie-
rungen und als solcher bleibt er fiir mich, da ich ihn nie voll optisch

40 Hua IV, 110.

4 Die folgenden Aspekte sollen die Betrachtungen zum Leib kurz darstellen. Zur phi-
losophischen Weiterfithrung dieser Darstellungen bei Merleau-Ponty vgl. das entspre-
chenden Kapitel.

# Vgl. Hua IV, §§35-42, 143-161.

# Vgl. auch CM, 99: Der Leib als »[...] das einzige, >in< dem ich unmittelbar >schalte
und walte« [...].«

# HualV, 161.

% HualV, 157.

86

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

erfassen kann, immer »ein merkwiirdig unvollkommen konstituier-
tes Ding«.* Das Besondere des Leibes liegt des Weiteren darin, dass
dadurch, dass er das Zentrum der von mir erfahrenen Raumwelt ist,
er auch in seiner Funktion immer der Umschlagspunkt zwischen im-
manenter Sphire des Ich und der » AufSenwelt« darstellt. Eben darin
liegt, dass die Charakteristika immer in »Komprisenz« auftreten. Die
Innensphire und die AufSensphire und das, was den Leib in der je-
weiligen ausmacht, sind nicht voneinander zu trennen. Dies ist ein
wichtiger phanomenologischer Schritt in Richtung eines »fungieren-
den Leibes«, wie er besonders bei Merleau-Ponty untersucht wird.
Allerdings sind die beschriebenen Untersuchungen Husserls zum
Leib zwar als eine phinomenologisch grundlegende Arbeit am
Leibphdnomen zu sehen, sie gehen aber doch immer noch zu sehr
vom konstituierten Leib aus und setzen ihn damit einem Gegenstand
gleich. Das jedoch ist er — wie Merleau-Ponty spiter zeigt — nicht,
betrachtet man einmal, in welchem Zusammenhang die Welt sich
iiberhaupt erst als durch unseren Leib hindurch »erzeugt« erfahren
lédsst. Die Funktion des Leibes als transzendentalem wird zugunsten
einer Analyse des Leibes als »Ding besonderer Art«* oder »merk-
wiirdig unvollkommen konstituiertes Ding« iibergangen, und der
Dualismus von Dingwelt und Subjekt bleibt aufrechterhalten.® Bei
Husserl »hat« der Mensch (unter anderem) einen Leib. Dieser spielt
zwar eine entscheidende Rolle bei der Konstitution der Welt, den-
noch ist er dem Bewusstsein »hinzugefiigt«. Merleau-Pontys Phi-
losophie wird spiter diesen Dualismus darin aufheben, dass der
Mensch den Leib nicht »hat«, sondern dass er ganz wesentlich leib-
lich »ist«.

An dieser Stelle ldsst sich das bisher Gesagte folgendermafien
rekapitulieren: Husserls Riickgang auf das reine transzendentale Ich
ist durch die Struktur der Intentionalitit immer schon auf Welt be-

% HualV, 161.

# HualV, 158.

% Vgl. zu diesem Punkt B. Waldenfels, Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phianome-
nologie des Leibes. Frankfurt/M. 2000, hier vor allem 30-42, wo der Autor nicht nur
eine sehr prignante philosophiegeschichtliche Darstellung der Untersuchungen zum
»Sonderfall Leib«, sondern auch innerhalb dieser Darstellung eine systematische Auf-
listung von Eigenschaften des Dings »Leib« gibt. Im Weiteren wird dort der fungierende
Leib im Sinne »einer besonderen Existenz und einer besonderen Struktur, in der zu-
gleich die Struktur der Welt hervortritt« (42), selbstverstindlich mit Merleau-Ponty
als Leitfaden, zum Thema gemacht.

87

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

zogen. Diese Struktur ist ein wechselseitiges, durch Strahlen be-
schriebenes und durch sie auch auf den Ichpol bezogenes Verhiltnis.
Jegliche Konstitution erfolgt von diesem Pol aus. Der Leib nimmt
innerhalb der konstituierten Sphire die »Sonderstellung« ein, bei
der Konstitution der Realitit in seiner Eigenart als »unvollkommen
konstituiertes Ding« weder voll zur Welt, noch voll zu mir zu gehs-
ren. In Bezug auf die Idee eines Engagements in der Welt, ist dies ein
wichtiger und grundlegender Ansatzpunkt. Husserls reines Ich bildet
zwar den Mittelpunkt des Verhiltnisses, doch zum einen ist dieser
Mittelpunkt immer als Mittelpunkt von ... zu verstehen und so nicht
ohne die (Um-)Welt, zum anderen ist dieser Punkt nicht ohne Aus-
dehnung, da er notwendig auch das »Ding besonderer Art«, den Leib,
bezeichnet. Zum dritten ist die Wechselseitigkeit dieses phinomeno-
logisch differenziert ausgearbeiteten Zentrums der Weltkonstitution
das beide vorherigen Aspekte verbindende Element. Der Ichpol steht
durch die Vermittlung seines Leibes in der Realitit und zur Welt — ist
in ihr engagiert. Problematisch bleibt allerdings die Beziehung des
Ichs als Pol der Konstitutionsleistungen zur Welt. Mit der Konstitu-
tion allein ist erst die eine Ebene der Phanomenalitit, die Objektiva-
tion, angesprochen. Die Ebene der Sinngenese dessen, was konstitu-
iert wurde, fehlt jedoch noch ganz und wird erst mit dem aufgegriffen,
was Husserl die immanente Transzendenz nennt.

2. Die Bedeutung transzendentaler Genesis
a. Der Horizont in transzendentaler Genesis

In den Cartesianischen Meditationen zeigt sich, dass das reine Ich als
Ichpol, das heif3t als Zentrum des Aktlebens betrachtet, als Grundlage
einer Phinomenologie der Sinnstiftung allein zu kurz greift. In den
Mittelpunkt tritt hier das, was als Sinnumgebung unser gesamtes
Verstehen von Welt tiberhaupt moglich macht. Diese Form von
Transzendentalitit kann in ihrer Struktur nicht durch das Bild eines
Pols, eines Zentrums erfasst werden. Vielmehr wird die Wechselsei-
tigkeit, die in den Ideen IT durch » Aktstrahlen« angedacht und ver-
bildlicht wurde, um eine dritte Dimension erweitert, indem der ge-
netische Charakter von Sinnkonstitution, wie er sich in den
Habitualititen eines personalen Ego zeigt, hinzu kommt. Die Unter-
suchung des transzendentalen Ego, so konnte man sagen, erweitert

88

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

die des transzendentalen bzw. reinen Ich um das Feld dessen, was sich
ihm durch sein Leben hinzufiigt.#® In den Mittelpunkt muss also das
empirische Ich treten, das Ego, wie es sich der Reflexion empirisch als
die eigene Person gibt. Die Untersuchung wird so zu einer transzen-
dentalen Egologie, d.h. zur »Enthiillung meiner selbst als transzen-
dentales Ego in meiner vollen Konkretion, also mit allen darin be-
schlossenen intentionalen Korrelaten«.%

Das, was hier mit der »vollen Konkretion« gemeint ist, um-
schlieflt neben dem Phinomen des Ego ebenfalls das, was sich ihm
als seine Welt gibt — und zwar »Welt« verstanden als der Horizont
dessen, was iiberhaupt in der Bedeutung eines »Etwas« erscheint.>!
In unserem intentionalen Bezug zur Welt ist die transzendente
Struktur, die es uns iiberhaupt erst moglich macht, Gegenstinde als
Objekte zu identifizieren, schon angelegt. Die Synthesisleistung des
Bewusstseins, die Leistung, mogliche Erscheinungsweisen desselben
Gegenstandes zusammenzufassen, um ihn in konkreter Erschei-
nungsweise zu erkennen, ist in ihrer Grundstruktur die Identifikati-
on dieser moglichen Erscheinungsweisen miteinander und mit dem
momentanen intentionalen Gehalt des Bewusstseins.

»Die Existenz einer Welt, und so die des Wiirfels hier, ist vermoge der &moym
seingeklammert¢, aber der eine und selbe erscheinende Wiirfel ist als solcher
dem stromenden BewufStsein kontinuierlich >immanent¢, deskriptiv >in< ihm,
wie auch deskriptiv in ithm ist »ein und dasselbe<.«

Es wird, noch bevor der Horizont in den Cartesianische Meditatio-
nen thematisch wird, deutlich, worauf es Husserl hier ankommt. Die
Synthesisleistung des intentionalen Bewusstseins ist nicht allein ein
Akt, sondern besteht wesentlich darin, dass der Gegenstand schon
vorher »in ihm [d.h. dem Bewusstsein, M. G.] selbst als Sinn be-

# Vgl. die Einleitung von Elisabeth Stroker zu den Cartesianischen Meditationen.
Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1995; insbes. XIX. Vgl. auch A.J. Steinbock, der die
Entwicklung des husserlschen Denkens von statischer tiber den »genetic turn« hin zu
generativer Phanomenologie aufzeigt: »The parameters of genetic phenomenology, be it
concerned with passive or active genesis, are the individual life.« (»Generativity and the
Scope of Generative Phenomenology«, in: D. Weldon (Hrsg.), The new Husserl: A Cri-
tical Reader, Bloomington, Ind.: Indiana University Press, 2003, 289-325, hier 307.

50 CM, 40.

51 Es war von Seiten der Konstitution schon frither mit Husserl auf den Horizont ver-
wiesen worden, der allerdings als solcher noch nicht thematisiert wurde. Vgl. oben S. 85.
2 CM, 44.

89

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

schlossen«® liegt. Und, was noch viel grundlegender ist: diese Syn-
thesisleistung in der Intentionalitat ist keine Leistung, die sich nur
auf einen bestimmten Gegenstand richtet, sondern sie bezieht sich
auf die Gesamtheit dessen, was sich uns tiberhaupt als Welt darstellt.
In ihrer Einheit liegt die Moglichkeit von Objektivation und damit
auch unseres Verhaltens zur Welt tiberhaupt begriindet. Weit ent-
fernt also davon, sich auf ein konkretes cogitatum zu beziehen und
damit einen Akt zu bezeichnen, wie man es aus schematischen Dar-
stellungen neuzeitlicher Erkenntnistheorien kennt, bezieht sich die
allgemeine Synthesis hier auf ein gesamtes, ein universales cogita-
tum:

»Das universale cogitatum ist das universale Leben selbst in seiner offen unend-
lichen Einheit und Ganzheit. Nur weil es immer schon als Gesamteinheit er-
scheint, kann es auch in der ausgezeichneten Weise aufmerkend-erfassender
Akte betrachtet und zum Thema einer universellen Erkenntnis gemacht wer-
den.«54

Die »offen unendliche Einheit« wiederum verweist nun auf den Ho-
rizont dessen, was sich innerhalb dieses Rahmens zeigen kann. Der
Horizontbegriff deutet zum einen auf die Potentialititen auf Seiten
des Gegenstandes hin, die sich bei jedem Bewusst-sein mitgeben.
Dies meint nicht allein die Tatsache, dass der Gegenstand uns mit
seiner Riickseite auch immer gegeben ist.? Fiir die Phanomenologie
bedeutet das auch, dass der Gegenstand, so wie er sich mir im Mo-
ment in seiner Vollstindigkeit gibt, sich auch potentiell von einer
anderen Seite geben konnte und immer noch derselbe Gegenstand
bliebe. Sie, die Phanomenologie, hat damit ein neues Feld eroffnet,
um das sie ihre Untersuchungen erweitern bzw. das sie zumindest
immer in ihre Betrachtungen mit einbeziehen muss:

»Die Horizonte sind vorgezeichnete Potentialititen. Wir sagen auch, man kann
jeden Horizont nach dem, was in ihm liegt, befragen, ihn auslegen, die jeweili-
gen Potentialititen des BewufStseinslebens enthiillen. Eben damit enthiillen wir
aber den im aktuellen cogito stets nur in einem Grade der Andeutung implicite
gemeinten gegenstindlichen Sinn. Dieser, das cogitatum qua cogitatum, ist nie
als ein fertig Gegebenes vorstellig; er klirt sich erst durch diese Auslegung des
Horizontes und der stetig neu geweckten Horizonte. Die Vorzeichnung selbst

53 Ebd.

54 CM, 45.

55 Vgl. Stroker, E., Husserls transzendentale Phinomenologie. Frankfurt/M.: Kloster-
mann, 1987, 100.

90

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

ist zwar allzeit unvollkommen, aber in ihrer Unbestimmtheit doch von einer
Struktur der Bestimmtheit.«56

Zwei Aspekte miissen hier fest gehalten werden: Zum einen zeigt
Husserl, dass durch die »Ausweitung« des Horizonts dieser nie als
abgeschlossen verstanden werden kann, jegliche Auslegung sich also
stets in Andeutungen erschopft. Zum anderen ist der Gegenstand
aber immer doch in der »Struktur der Bestimmtheit«, d.h. als voll-
kommen Gegebenes gesetzt, obwohl die Horizonthaftigkeit eine
vollkommene Bestimmung eigentlich nicht zulassen kann. Die Uber-
windung dieser Diskrepanz liegt darin, dass die Intentionalitdt we-
sentlich immer in den Potentialititen ihrer Erweiterung und Aktua-
lisierung steht. In der gleichen Weise, wie der Horizont sich stetig
selbst affiziert, erweitert und riickwirkend modifiziert, ist die Inten-
tionalitit korrelativ dazu in ihrer eigenen endlosen Entwicklung be-
griffen. So wie das Feld der Intentionalitit sich genau in der Weite
des Horizontes erstreckt, so wie sich diese Erstreckung damit stetig
selbst weitertreibt, indem sich die genetischen Strukturen in dem
gleichen Mafe in sie einmengen, genau so kann man davon sprechen,
dass der Horizont als der »Zweck« der Intentionalitdt — also als das,
worauf sie »hinlduft« — sich selbst tangential affiziert. Damit ist ge-
nau beschrieben, wie sich durch die genetische Dynamik des Lebens
das Feld der Intentionalitit stets dndernd in die Welt hineinorgani-
siert und ebenso, wie diese Organisation selbst diese Dynamik erst
vorbereitet und moglich macht. Der Horizont des Menschen ist da-
mit in seiner Potentialitit das, was die Intentionalitit auszufiillen
versucht. Man konnte diesen Aspekt — seiner Eigendynamik wegen
— dadurch beschreiben, dass man sagt: Die Intentionalitit »lebt«.5
Sie befindet sich immer in einem Prozess des Bezugs zu ihren Poten-
tialitdten, also letztlich zu sich selbst, d.h. sie ist wesentlich Hori-
zontintentionalitit im Eigenvollzug, indem sie durch den Horizont
und in ihm erst das Bewusstsein jeglicher Gegenstindlichkeit sein
kann.

»So gehort zu jedem Bewusstsein als Bewuf3tsein von etwas die Wesenseigen-
heit, nicht nur iiberhaupt in immer neue Bewuf3tseinsweisen iibergehen zu kon-
nen als Bewuf3tsein von demselben Gegenstand, der in der Einheit der Synthesis

% CM, 47.

57 Diese These soll den Uberlegungen im Folgenden als Leitfaden dienen. Inwiefern sie
innerhalb der Phianomenologie Husserls Geltung behalten kann, oder nicht, wird im
Laufe des Kapitels noch zu zeigen sein.

91

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

ihnen intentional einwohnt als identischer gegenstiandlicher Sinn; sondern es zu
konnen, ja es nur zu konnen in der Weise jener Horizontintentionalititen. Der
Gegenstand ist sozusagen ein Identititspol, stets mit einem vorgemeinten und
zu verwirklichenden Sinn bewuflt, in jedem Bewufltseinsmoment Index einer
ihm sinngeméfl zugehérigen noetischen Intentionalitit, nach der gefragt, die
expliziert werden kann.«58

Der Gegenstand als Identititspol unterliegt damit allerdings auch
dieser »Unvollkommenheit« des intentionalen Horizonts. Ist dann
aber die Explikation des Horizonts und seiner unendlichen Verwei-
sung ein Stein im Weg phanomenologischer Exaktheit? Die Antwort
hierzu liegt darin, dass das, worauf der Horizontbegriff verweist, in
den Cartesianischen Meditationen in der Transzendenz des Bewusst-
seins begriindet liegt. Darin unterscheiden sich die Cartesianischen
Meditationen von fritheren Schriften. Das cogitatum ist nicht mehr
als abgeschlossen zu sehen, sondern in einem lebendigen Zusam-
menhang:

»Intentionale Analyse ist geleitet von der Grunderkenntnis, dass jedes cogito als
Bewuf3tsein zwar im weitesten Sinne Meinung seines Gemeinten ist, aber daf8
dieses Vermeinte in jedem Momente mehr ist (mit einem Mehr Vermeintes),
als was im jeweiligen Moment als explizit Gemeintes vorliegt.«5

Die Aufgabe der Phinomenologie lautet demgemafs:

»[...] sie macht das im Sinn des cogitatum Beschlossene und blof3 unanschau-
lich Mitgemeinte (wie die Riickseite) klar durch Vergegenwirtigung der poten-
tiellen Wahrnehmungen, die das Unsichtliche sichtlich machen wiirden. «5

Es geht Husserl darum, in der Analyse die »in strenge Begriffe fal3-
bare Typik«6! der Intentionalitdt, insofern ihre Inhalte unterschied-
lich sind, aufzuzeigen. Die Phinomenologie will, wohl wissend um
die begriffliche Unzulidnglichkeit bei der Bestimmung intentionaler
Inhalte, die Horizonthaftigkeit als fundamentalen Unterbau be-
wusstseinsmafSigen Lebens einbeziehen, um die Einheit beider, der
intentionalen Inhalte und ihrer Horizonte, in ihrer Bedeutung auf-
zudecken. Damit bezieht sie sich auf das Konkrete der Ausfiillung

3 CM, 48. Der Schluss des Absatzes lautet: »Das alles ist der Forschung [d.i. wohl der
Phinomenologie, M. G.] konkret zuginglich«, womit Husserls Anspruch der exakten
Wissenschaft einmal mehr aufleuchtet.

59 Ebd.

%0 CM, 50.

61 CM, 52.

92

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

einer abstrakten Struktur, um als genuin phinomenologisches Anlie-
gen auf das Geschehen im Jetzt Bezug zu nehmen.

Dieser Anspruch verweist die Phinomenologie zuriick auf die
Wahrnehmung und die synthetisierenden Akte, die sich innerhalb
der Horizonte aufhalten. »Wie kann uns die Welt als einheitliches
Phédnomen gegeben sein? »— dies stellt sich als die leitende Frage.
Innerhalb der Cartesianischen Meditationen wird sie durch die
Transzendentalitdt des Ego beantwortet. Aber die Beantwortung die-
ser Frage wird auch in der spéteren Krisis-Schrift eine wesentliche
Rolle spielen. Dort, im dritten Teil, steht der Horizont der Welt im
Mittelpunkt der Betrachtungen. Die anfdangliche Forderung der Pha-
nomenologie, die Welt als Phinomen zu verstehen, erweist sich
immer mehr als ein Verweis auf unsere Verankerung in ihr bzw. in
ihrem Sinn fiir uns. Mit der Lebenswelt wird die Problematik des
Welthorizonts in der Krisis-Schrift aufgenommen und neu durch-
dacht. Aufbauend auf die Einsichten der Cartesianischen Meditatio-
nen, d.h. auf der Erkenntnis der Welt als »Universalfeld aller wirk-
lichen und méglichen Praxis, als Horizont«4?, kommt die Dimension
der Geschichtlichkeit hinzu, die die Untersuchung dieses Universal-
feldes in ein neues Licht riickt:

»[...] jeder erdffnete Horizont weckt neue Horizonte, und doch ist das unend-
liche Ganze in seiner Unendlichkeit stromender Bewegung auf Einheit eines
Sinnes gerichtet, aber freilich nicht so, als ob wir ihn ohne weiteres ganz erfas-
sen und verstehen konnten; sondern die Weiten und Tiefen dieses gesamten
Sinnes in seiner unendlichen Totalitit gewinnen, sobald man sich der univer-
salen Form der Sinnbildung einigermafSen bemaichtigt hat, axiotische Dimen-
sionen: es eroffnen sich die Probleme der Totalitdt als die einer universalen
Vernunft.«

Die Welt ist in der Erfahrung als Einheit gegeben. Dieses Gegeben-
sein hat den Charakter der Evidenz und zwar derselben Evidenz, die
uns bei jeder Erfahrung sagt, dass das, was wir erfahren, wirklich als
dieses Eine erfahren wird. Wie kann aber die Welt, die sich doch
notwendig in verschiedenste Horizonte ausweitet und aus ihnen erst
konstituiert, als eine einzige evident erfahren werden?

Die Erfahrung der Welt, so Husserl dazu, wird immer von einer
Vielzahl von potentiellen Evidenzen begleitet — d.h. von Evidenzen,

02 Hua VI, 145.
6 Hua VI, 173. Wie angekiindigt soll hier zunéchst nur die Tendenz zur Entwicklung in
der Krisis-Schrift angedeutet werden.

93

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

die sich immer im Raum des Moglichen aufhalten, die zur Bedeutung
der Wirklichkeit die Sicherheit ihrer Moglichkeit beitragen — diese
Evidenzen konnen sich aber wesensmiflig nie zu einer vollen abge-
schlossenen Evidenz der Erfahrung der einen Welt fiigen. Hierin ist
das Sein der Welt unserem Bewusstsein wesensmafSig und notwendig
transzendent. Diese Wesensmafligkeit lenkt die Untersuchung zu-
riick auf das Bewusstsein als das, »[...] in dem jedwedes Transzen-
dente als von ihm Unabtrennbares sich konstituiert und das speziell
als WeltbewuBtsein in sich unabtrennbar den Sinn Welt und auch
>diese wirklich seiende« Welt trigt.«5¢

Die Welt ist in diesem Sinne eine »Korrelatidee zur Idee einer
vollkommenen Erfahrungsevidenz«.®> Genau wie diese kann jene
niemals als abgeschlossen, sondern muss stets als Prozess innerhalb
der Erfahrungshorizonte des Bewusstseins zum Thema werden. Die
Verbundenheit von Welt und Bewusstsein ist bei Husserl in der
Transzendentalitit des Bewusstseins selbst verankert. Welt ist
immer schon als Erfahrungshorizont da und bleibt innerhalb von
potentiellen Horizonten immer im Bewusstsein bevor, wihrend und
nachdem sie als Welt erfahren wird. Das transzendentale Ego ist das,
was es ist, immer nur mit Bezug auf Gegenstinde bzw. Welt — es ist
immer weltbezogen. Diese gesamte dynamische Struktur wird durch
den Begriff »Intentionalitdt« bezeichnet.

Aber wie muss man sich ein solches transzendentales Ego vor-
stellen, das immer in potentiellen Horizonten der Welt begegnet,
und wie kann sich fiir ein solches tiberhaupt stetig Wirklichkeit kon-
stituieren? Tritt hier nicht das Problem auf, dass das Ich sich zum
einen als identisches und zum anderen als sich dnderndes erfihrt?
Diese Erfahrung ist doch schliefilich in voller Evidenz gegeben. Die-
ses Problem ist es, das die phanomenologische Untersuchung bis zu
den letzten moglichen Fundamenten ihrer Untersuchung bringen
muss. Das Ich, das sich in jedem Moment als ein selbst gegenwiirtiges
setzend erkennt, erkennt sich als in der genannten Weise geteilt. Bei
der Reduktion dieser Selbstgegenwirtigung stof3t die Phanomenolo-
gie auf die fundamentale Bedeutung der Zeit.%¢ Von anderer Seite

& CM, 63f.
% CM, 64,
6 Vgl. auch S.99ff. In seiner bekannten Studie Lebendige Gegenwart (Den Haag:
Nijhoff, 1966) geht Klaus Held dieser Frage als der »Frage nach der Seinweise des trans-
zendentalen Ich am Leitfaden der Zeitproblematik« nach und kommt dabei auf das
»Ritsel der lebendigen Gegenwart«, das die Uneinigkeit von nunc stans-Bewusstsein

94

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

namlich, und das liegt im jetzigen Zusammenhang néher, stellt sich
das Ich bzw. das Selbst immer als einer »transzendentalen Genesis«
unterworfen dar, die seinen immanenten Wandel und die sich ent-
wickelnde Weise seines Weltzugangs bestimmt. Dabei geht es um
die Art und Weise, wie das Ich in der ihm ganz eigenen Weise seinen
Weltzugang gestaltet. Oder vielmehr ganz aus der Sicht des Phéno-
menologen selbst: es geht darum, wie ich mein Weltzugang bin. Das
empirische Ego hat einen Willen, unternimmt Wertungen, sieht Po-
tentialititen auf seine ganz eigene Weise. »Sind auch die Uberzeu-
gungen im allgemeinen nur relativ bleibende, haben sie ihre Weisen
der Verinderung [...], so bewihrt das Ich in solchen Verianderungen
einen bleibenden Stil, einen personalen Charakter.«

Die Genesis dieses Charakters ist eine transzendentale Genesis,
d.h. dass der Weltzugang und damit das transzendentale Ego selbst
sich in einer nicht enden wollenden Entwicklung befindet. Die Weise,
wie wir zur Welt sind, ist durch unseren immanenten Charakter be-
stimmt, der sich in der Transzendenz unseres Weltzugangs, die er
selbst mit begriindet, immer weiter dndert und doch charakteristisch
bleibt. Das Ich ist damit nicht allein Pol seiner Akte, sondern gleich-
zeitig Substrat von Habitualititen. Aus diesem Wechselverhiltnis
heraus ergibt sich, dass in der Untersuchung der Konstitution des
transzendentalen Ego fiir das Ich selbst, die Konstitution von Welt
iiberhaupt mit begriindet liegt. Aus der Immanenz des Ich heraus
ergibt sich die Transzendenz der objektiven Welt. Was in den Ideen I
als ein Feld der Intentionalitit erschien®®, bekommt nun durch die
genetische Ausrichtung seinen Horizontcharakter. Der Horizont,
der sich immer in der Ferne zeigt, das heif3t, der sich auch mit der
Genesis des Ichs immer weiter ausweitet, muss als ein »dyna-
misches« Feld der Intentionalitit verstanden werden — ein Feld, dass
sich nicht allein auf den Akt des Bewusstseins im »Jetzt« bezieht,
sondern dariiber hinaus die Eigenheit des Ichs in der personalen Ent-

und Bewusstsein der lebendigen Gegenwart des Ich darstellt. Vgl. ebd., X, 79ff. und
94 ff. Vor anderem Hintergrund widmet sich Paul Ricceur der Bedeutung dieser Unter-
scheidung, die er treffend als diejenige zwischen der idem-Identitit und der Identitdt im
Sinne eines ipse darstellt. Das Selbst wird zum einen als das Gleiche, Identische und
immer da Gewesene erfahren (also als idem) und zum anderen als ein sich wandelndes
Selbst, dessen Wesen eben dieser Wandel ist (ipse). Vgl. vor allem das Vorwort in
Ricceur, P, Das Selbst als ein Anderer. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1996, 9-38.

7 CM, 69.

6 Vgl. Hua IV, 106 und in der vorliegenden Arbeit S. 85.

95

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

wicklung mit einbezieht. »Das Ego konstituiert sich fiir sich selbst
sozusagen in der Einheit einer >Geschichte«.«® Diese Geschichte ist
die Ausformung einer Genesis des transzendentalen Ego in Form von
Habitualitdten:

»Daf3 fiir mich eine Natur ist, eine Kulturwelt, eine Menschenwelt mit ihren
sozialen Formen usw. besagt, dal Moglichkeiten entsprechender Erfahrungen
fiir mich bestehen — als fiir mich jederzeit ins Spiel zu setzende, in gewissem
synthetischen Stil frei fortzufiihrende, ob ich gerade solche Gegenstinde wirk-
lich erfahre oder nicht; in weiterer Folge, daf} ihnen entsprechende andere Be-
wufStseinsmodi, vage Meinungen und dgl., Méglichkeiten fiir mich sind und
daf} ihnen auch Méglichkeiten zugehéren, sie durch Erfahrungen vorgezeich-
neter Typik zu erfiillen oder zu enttiuschen. Darin liegt eine fest ausgebildete
Habitualitit — eine aus einer gewissen, unter Wesensgesetzen stehenden Gene-
sis erworbene.«”°

Zur Genesis gehort zum einen die aktive Genesis, in der das Ich mit
seinen Akten neue Gegenstinde urspriinglich zu konstituieren ver-
mag. Dazu gehoren Akte der praktischen wie auch der logischen Ver-
nunft, aus denen sich neue Konstitutionen ergeben. Das Ich setzt sich
die Ergebnisse seiner Synthesisakte auf dem Grund schon konsti-
tuierter Gegenstinde. Zum anderen spielt die passive Genesis eine
ungleich wichtigere Rolle fiir das transzendentale Ego. Sie ist die Be-
wegung von Synthesen, die sozusagen im Hintergrund unser Ver-
stindnis von Welt tiberhaupt erst begriinden.

»Was uns im Leben sozusagen fertig entgegentritt als daseiendes blofSes Ding
(von allen >geistigen< Charakteren abgesehen, die es z. B. als Hammer, als Tisch,
als dsthetisches Erzeugnis kenntlich machen), das ist in der Urspriinglichkeit des
ses selbstc in der Synthesis passiver Erfahrung gegeben. Als das ist es vorgege-
ben den mit dem aktiven Erfassen einsetzenden >geistigen< Aktivitdten.«”!

® CM, 78.

70 Ebd. Diese Aussagen iiber das Wesen des Weltumgangs sind, wie Husserl sofort sieht,
Aussagen einer eidetischen Betrachtung des transzendentalen Ego. Eidetische Intuition
und phanomenologische Reduktion gehen Hand in Hand in der transzendentalen Phi-
nomenologie. Letztere ist wesentlich eidetisch. Vgl. CM, 74: »Die eidetische Phdnome-
nologie erforscht also das universale Apriori, ohne das ich und ein transzendentales Ich
tiberhaupt nicht erdenklich< ist, oder, da jede Wesensallgemeinheit den Wert einer un-
zerbrechlichen Gesetzmifigkeit hat, sie erforscht die universale Wesensgesetzlichkeit,
die jeder Tatsachenaussage iiber Transzendentales ihren moglichen Sinn (mit dem Ge-
gensatz Widersinn) vorzeichnet.«

7L CM, 81. Vgl. erlduternd dazu auch Held, K., »Einleitung«, in: Edmund Husserl, Phd-
nomenologie der Lebenswelt. Ausgewihlte Texte II. Hrsg. v. K. Held, Stuttgart: Reclam,
1986, 391.; und ebenfalls Tengelyi, L., »Husserls Begriff des Horizontes«, in: Elm, R.,

96

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

Das aus dem Horizont und der Horizontintentionalitit sich speisende
passive Verstehen weltlicher Zusammenhinge, wie z.B. die Erfahr-
barkeit von Dingen iiberhaupt, die Gewissheit von Dinghaftigkeit
iiberhaupt, versetzt das Ich »in« die Welt. Es macht das Ich zu einem
sich verhaltenden Ich im Sinne eines in den Moglichkeiten transzen-
dentaler Horizontalitdt lebenden. »Alles Bekannte verweist auf ein
urspriingliches Kennenlernen; was wir unbekannt nennen, hat doch
eine Strukturform der Bekanntheit, die Form Gegenstand, des nihe-
ren die Form Raumding, Kulturobjekt, Werkzeug usw.«72

Genau diese passive Synthesis ist es, die bei Merleau-Ponty eine
bedeutende Rolle spielt. In der Explikation der passiven Genesis bzw.
in der Aufweisung der Bedeutung einer passiven Synthesis fiir jede
weitere Art von Synthesis liegt der Grundstock fiir wesentliche Aus-
gangspunkte weiterer phinomenologischer Betrachtungen, die sich
auf eine Unmittelbarkeit des Weltumgangs beziehen, die notwendi-
gerweise in einer solchen Passivitit wurzeln muss.”

Horizonte des Horizontbegriffs. Hermeneutische, phdnomenologische und interkultu-
relle Studien. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2004, 137-162, hier insb. 153 f.

72 CM, 82. Dieses passive Verstehen verweist auf eine fundamentale Gewissheit und
Gewohnheit unseres Weltumgangs, die Husserl mit seinem Programm nicht erfassen
kann. Vgl. dazu die abschlielenden Betrachtungen, Seite 124 ff., und in seiner aus un-
serer Sicht hervorragenden Analyse Rolf Kithn, Husserls Begriff der Passivitit: zur
Kritik der passiven Synthesis in der Genetischen Phianomenologie. Freiburg [u.a.]: Al-
ber, 1998, z.B. 61: »Was sich passiv erfiillt, entzieht sich dem direkten intentionalen
Blick und ist nicht selbst Gegenstand der bewuf3t-transzendentalen Konstitutionstitig-
keit des Ego von Welt. In dieser Hinsicht muf3 eine letztlich stets auf solche Konstituti-
onserhellung ausgerichtete Phinomenologie wie die husserlsche die Lebenselbstgebung
verfehlen, denn noch diesseits der passiven Synthesen >geschieht« sie in einem absoluten
Sinne, indem sie als Ego (Mich) — sowie >in« diesem — ankiinftig wird. Aber das >Paradox«
ist eben, wie bei der passiven Affektion, dafi in diesem Ankiinftigwerden oder >Ereignis¢,
das zugleich Rezeptivitit ist, das Leben und die Affektion nicht als etwas je >Fremdes«
entgegengenommen werden. Was empfangen wird, trigt zugleich und stets den Cha-
rakter der Ich-Zugehérigkeit und damit radikaler Subjektivitit.«

73 Darin wird auch der programmatische Leitfaden wieder aufgenommen, der in der
weiteren Literatur eine grundlegende Rolle spielt: » Der Anfang ist die reine und sozu-
sagen noch stumme Erfahrung, die nun erst zur reinen Aussprache ihres eigenen Sinnes
zu bringen ist.« (CM, 40) Vgl. dazu Merleau-Pontys Deutung und Einbezug dieser
Stelle in seine Phinomenologie in Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., 12 und
weiter auf 257; des Weiteren: Meyer-Drawe, K., »Welt-Ritsel. Merleau-Pontys Kritik
an Husserls Konzeption des BewufStseins«, in: Phinomenologische Forschung (1996),
Band 30, 194-221, hier insbes. 209; Toadvine, T., »Merleau-Ponty’s Reading of Husserl:
A Chronological Overview, in: Ders. [et al.] (Hrsg.), Merleau-Ponty’s Reading of Hus-
serl. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2002, 228-286, hier insb. 240; und Tami-
niaux, J., »Uber Erfahrung, Ausdruck und Struktur: Ihre Entwicklung in der Phanome-

97

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Das hier Gesagte liegt dem zugrunde, worum es in der vorlie-
genden Arbeit wesentlich gehen soll. Zum einen ist es die Intentio-
nalitit, die sich schon sehr friih als das wesentliche Grundverhiltnis
des Menschen zu Welt herausgestellt hat. In den Betrachtungen zu
den Cartesianischen Meditationen kam gegeniiber den Ideen hinzu,
dass sie in ihrer Horizonthaftigkeit bzw. durch eine passive Genesis
bestimmt ist. Diese neue Dynamik der Intentionalitit, die in dem
Ausspruch »Die Intentionalitit lebt« zusammengefasst werden soll-
te, zeigt auf eine neue Dimension der Thematik der vorliegenden
Arbeit: die immanente Transzendenz. »Immanente Transzendenz«
bedeutet nicht mehr als das, was in unserer Betrachtung implizit
schon oft Thema war: die Noemata gegenstindlicher Welt sind als
transzendente immer »auflerhalb« des Bewusstseins anzusiedeln, ob-
wohl ihre Bedeutung im Bewusstsein selbst, d.h. in seiner Imma-
nenz, schon durch die der Intentionalitdt vorgelagerten horizonthaf-
ten Synthesen vorbereitet ist. Doch das heif3t konkret nicht weniger,
als dass die Intentionalitit, dieses Paradigma der Phinomenologie,
den erkenntnistheoretischen Dualismus von Erkennendem und Er-
kanntem um die Dimension transzendentaler Horizonthaftigkeit er-
weitert. Intentionalitit ist immer schon beides, Immanenz und
Transzendenz, als Bewegungen, die unsere Auffassung von Welt
wesentlich bilden. Sie ist mehr als eine Beziehung zwischen zwei
Entititen, sie ist der Grundstock fiir das, was sich in Absetzung zum
reinen Ich im personalen Ich niederschligt. In dem, was durch Cha-
rakter, Stil und Habitualititen bezeichnet wird, wird deutlich, dass
jedes Ich sein spezifischer Weltzugang ist.”

Das Folgende soll nun den Blick in Richtung zweier Themen zu
wenden, die die Darstellung immer schon begleiteten und die in ihrer
grofien Bedeutung fiir die Phinomenologie nicht zu unterschitzen
sind: die Intersubjektivitit und die Zeit.”

nologie Merleau-Pontys«, in: R. Grathoff und W. Sprondel (Hrsg.), Maurice Merleau-
Ponty und das Problem der Struktur in den Sozialwissenschaften. Stuttgart: Ferdinand
Enke Verlag, 1976, 95-107.

7* Dieser Selbstbezug, der auf das Eigene im Weltzugang rekurriert, ist es letztlich, der
tiber die Fundamentalontologie Heideggers zur Existentialphinomenologie z.B. Jean-
Paul Sartres und letztlich auch Merleau-Pontys fiihrt.

75 In Anbetracht der gebotenen Zuspitzung auf das Thema soll die sich das Folgende
nicht der umfangreichen Literatur widmen, sondern stiitzt sich vielmehr auf das, was
fiir die Darstellung hier sinnvoll erscheint: d.h. zunéchst die Vorlesungen zur Phino-
menologie des inneren ZeitbewufStseins beziiglich der Bedeutung der Zeit und die Car-
tesianischen Meditationen beziiglich der Bedeutung der Intersubjektivitit.

98

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis
b.  Immanente Transzendenz — die Bedeutung der Zeit

Die Zeit ist indirekt schon oft thematisiert worden. Zuletzt war es die
passive Genesis, die die Untersuchung indirekt auf das Phanomen der
immanenten Zeit als die Grundlegung dessen verwies, was sich uns
als unser empirisches Ich gibt, als unsere personliche Geschichte.
Durch die Entwicklung unseres Weltumgangs innerhalb unserer Ge-
schichte spielt die Dimension immanenter Zeitlichkeit die entschei-
dende Rolle fiir die Phinomenologie. Unser Leben erscheint dem Be-
wusstsein immer als eine Gesamtheit von Synthesen, die sich nicht
anders verstehen lassen als in der immanenten Zeitlichkeit konstitu-
iert, »[...] dergemif3 alle je reflexiv vorzufindenden Erlebnisse des
Ego als zeitlich geordnet als zeitlich anfangende und endende, als
gleichzeitig und nacheinander sich darbieten miissen — innerhalb
des standigen und unendlichen Horizontes der immanenten Zeit.«”¢

Anders ausgedriickt: Reflektieren wir iiber unser Leben, zeigt es
sich immer als eine Einheit und zwar als eine Einheit von verschie-
denen »Lebensphasen«, die wir zusammenfiigen zu dem, was wir
unser Leben nennen. Dies verweist unweigerlich auf eine immanente
Zeitlichkeit und zwar auf das Nacheinander bzw. einfach auf eine
Folge und Richtung von »Leben«. Aus diesem Zeitempfinden heraus
wird unser gesamtes Bewusstsein von Zeit konstituiert. Alles Wahr-
genommene zeigt sich nicht nur in einem Jetzt der Wahrnehmung,
sondern erlangt seinen Sinn erst durch den in der passiven Genesis
konstituierten Hintergrund, der wiederum aus Synthesen vergange-
ner Erfahrungen und Wahrnehmungen aufgebaut ist. In den Ideen II
schreibt Husserl:

»Alle meine Erlebnisse, auf die ich hinblicke, sukzessive und koexistierende,
haben die Einheit eines Zeitflusses. Was immanent einem Zeitflusse angehort,
hat seine wahrnehmbare, adiquat erfassbare Einheit. Die Einheit der Immanenz
ist die Einheit eines stetigen Flusses, in dessen Zusammenhang sich alle imma-
nente Dauer und Verdnderung konstituiert. Alle Dauereinheiten, sie sich im
kontinuierlichen Flusse der immanenten Zeit aufbauen, schlieffen sich zusam-
men zur Einheit des bestindig werdenden und wachsenden monadischen Be-
wufStseinsstroms mit dem ihm zugehéorigen reinen Ich. Dabei fixiert sich dieses
reine Ich durch ein beliebig bestimmtes cogito, es erstreckt sich darin auf die
gesamte Sphire des im Sinne idealer Moglichkeit von ihm absolut immanent

76 CM, 45.

99

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Wahrnehmbaren, Erinnerbaren, Erwartbaren, ja selbst Phantasierbaren nach
allen zeitlichen Modi.«””

In den Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren ZeitbewufSt-
seins von 1905 hatte Husserl das Problem der Zeit schon aufs Genau-
este untersucht. Er zeigt dort, inwiefern die Phinomenologie der Im-
manenz des Bewusstseins unweigerlich eine immanente Zeit zum
Vorschein bringt, die fiir es konstitutiv ist. Alle Empfindung hat sei-
nen Anfang in einem Jetzt, dessen Empfindungsinhalt als Urimpres-
sion einem stetigen Wandel unterworfen ist. Husserls klassisches
Beispiel dafiir ist das Tonempfinden:

»[...] stetig wandelt sich das leibhafte Tonjetzt in ein Gewesen, stetig lost ein
immer neues Tonjetzt das in die Modifikation iibergegangene ab. Wenn aber
das Tonjetzt, die Urimpression, in Retention iibergeht, so ist diese Retention
selbst wieder ein Jetzt, ein aktuell Daseiendes. Wihrend sie selbst aktuell ist
(aber nicht aktueller Ton), ist sie Retention von gewesenem Ton.«”

Wir haben es also im immanenten Bewusstsein mit mehreren Zeit-
dimensionen zu tun, zum einen dem Jetzt, das in immer weiteren
Abschattungen immer mehr in die Retention gelangt — wie ein »Kern
eines Kometenschweifs«” —, und zum anderen bilden (um weiter mit
dem Bild zu sprechen) die Einzelteile des »Kometenschweifs« selbst
wiederum neue Kerne zu neuen »Kometenschweifen«. Retentionale
Inhalte werden selbst zu Inhalten von Retentionen nichster Stufe.
Im Falle des Tons hat dies eine noch weitere Bedeutung, wenn man
ihn als Ton einer Melodie verstehen will. Aus den Retentionen he-
raus stellt sich fiir das Bewusstsein eine Grundlage her, auf der ein
weiteres Jetzt tiberhaupt nur gedacht werden und als ein solches jetzt
erscheinen kann:

»In dem Bewuf3tsein direkt anschauender Erfassung eines Zeitobjektes, z.B.
einer Melodie, ist wahrgenommen der jetzt gehorte Takt oder Ton oder Tonteil
und nicht wahrgenommen das momentan als vergangen Angeschaute. Die Auf-
fassungen gehen hier kontinuierlich ineinander iiber, sie terminieren in einer
Auffassung, die das Jetzt konstituiert, die aber nur eine ideale Grenze ist. Es ist
ein Steigerungskontinuum gegen eine ideale Grenze hin [...].«%

77 Hua IV, 120.

78 Vorles., 24. Vgl. auch das Zitat S. 85, wo Husserl sagt, die reine Subjektivitit »trete
auf bzw. ab« (Hua IV, 103).

7 Vgl. Vorles., 25.

80 Vorles., 33.

100

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

Das, was oben als Fluss der immanenten Zeit bezeichnet wurde, ist
also nicht nur ein stindiges FlieSen in dem Sinne, dass es unfassbar
und ohne innere Verbindung aufler seiner Richtung, der »Vergan-
genheitc, ist. Der Fluss ist wiederum Bedingung der Moglichkeit sei-
ner selbst, insofern er das Jetzt der Urimpression iiberhaupt als sol-
ches zur Empfindung bringen lisst. Es herrscht eine Vielzahl von
Verweisungszusammenhingen, die sich nicht allein mit der Meta-
pher des Flusses denken lassen. Das Jetzt der Empfindung bzw. der
Wahrnehmung ist immer ein Neues. Allerdings verliert das vergan-
gene Jetzt nichts, sondern es wird einfach zum Vergangenen, wih-
rend ein neues Jetzt einen neuen Punkt schafft, der im immanenten
Zeitempfinden »in die Zeit zuriicksinkt«®, und dies im stetigen Fort-
lauf. »Was Urimpression von Urimpression scheidet, das ist das indi-
vidualisierende Moment der urspriinglichen Zeitstellenimpression,
die etwas grundwesentlich verschiedenes ist gegeniiber der Qualitit
und sonstigen materiellen Momenten des Empfindungsinhaltes. «®2

Wenn aber alles sich nur aus dem Fluss immanenter Zeit heraus
konstituiert, wie kann man dann iiberhaupt selbst noch von etwas
sagen, dass es dauert? Nehmen wir an, wir haben eine Urimpression,
die wir aus unserem »naiven« Verstindnis als dauernd bezeichnen
wiirden — nehmen wir einmal an, wir sehen einen Baum und zwar
fiir mehrere Minuten. Der Baum verindert sich nicht. Es ist wind-
still. Der Baum bleibt dort, wo und wie er ist. Und trotzdem koénnen
wir davon sprechen, dass er sich im flielenden Zeitempfinden kon-
stituiert?

Husserl zufolge konnen wir das, weil wir in dem, was »vulgir«
als Zeitspanne empfunden wird, immer noch einem immanenten
Zeitfluss gemifl empfinden. »Wihrend« ich den Baum sehe, sehe
ich »mehr als den Baum«. Er wird zum Anfang einer in der imma-
nenten Zeitabfolge unendlich sich erweiternden Folge von neuen
Empfindungen. Jede Konstitution ist ein Jetzt im Fluss und ist letzt-
lich der Fluss selbst. Und Husserl weist darauf hin, dass der Fluss
selbst nichts »Objektives« ist. Seine Erfassung obliegt ja seiner selbst.
Vielmehr ist er als die absolute Subjektivitit zu verstehen:

»Es [d.i. das Etwas, das der Fluss bezeichnet, M. G.] ist absolute Subjektivitit
und hat die absoluten Eigenschaften eines im Bilde als >Fluf3< zu Bezeichnenden,
in einem Aktualititspunkt, Urquellpunkt, >jetzt< Entspringenden usw. Im Ak-

81 Vgl. Vorles., §31.
82 Vorles., 57.

101

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

tualitdtserlebnis haben wir den Urquellpunkt und eine Kontinuitit von Nach-
hallmomenten. Fiir all das fehlen uns die Namen. «®

Eine phianomenologische Reflexion auf die immanente Zeit ist dem-
nach auch immer eine Reflexion auf das Ich als diese Zeit tragendes.
Welches Problemfeld der Zusammenhang der Reflexion des Ich auf
seine immanente Zeit eroffnet, wurde schon an anderer Stelle ange-
deutet.®* Zum einen gibt es sich ndmlich als stindiges Jetzt (nunc
stans) und zum anderen als ein flieSendes Ich. Beides ist jedoch die-
ses Ich, auf das reflektiert wird. Dieses als »lebendige Gegenwart«
vereinte Ich ist der stetige Riickbezugspunkt aller Reflexionen, wohl-
gemerkt in seiner vollen Aufsplitterung. Dieser Widerspruch der
Einheit eines stehenden und bleibenden Ichs mit einem stromenden,
sich verdndernden Ich bleibt bei Husserl bestehen und verweist auf
ein letztes phanomenologisches »Residuume, das sich als unerfahr-
bar erweist. Denn letztlich ist jede Reflexion auf dieses Letzte eine
Objektivation im Sinne einer Konstitution des Ich, die selbst nur als
zeitlich verstanden werden kann.8> Das Merkwiirdige der immanen-
ten, ichlichen Zeit liegt in ihrem Flusscharakter, denn dass wir sie als
Fluss wahrnehmen, liegt selbst in ihr begriindet. Das heift, der Fluss
der Zeit bedingt sich in seinem Fortlauf selbst als solchen:

»Der Flul3 des immanenten zeitkonstituierenden Bewufltseins ist nicht nur,
sondern so merkwiirdig und doch verstindlich geartet ist er, daf} in ihm not-
wendig eine Selbsterscheinung des Flusses bestehen und daher der Fluf3 selbst
notwendig im Flielen erfafibar sein muf3. Die Selbsterscheinung des Flusses
fordert nicht einen zweiten Fluf, sondern als Phinomen konstituiert er sich
selbst.«%

8 Vorles., 63. Vgl. zu dieser Textstelle auch Held, Lebendige Gegenwart, a.a. O., insbes.
94 ff.

84 Siehe Anm. 66, S. 94.

8 In diesem Sinne kann auch von einem prireflexiven Ich gesprochen werden, wie es
bei Jean-Paul Sartre durch seine Analysen zur »Transzendenz des Ego« angefiihrt und in
Das Sein und das Nichts ausgefithrt wird. Zur sartreschen Phdnomenologie vgl. das
folgende Kapitel. Vgl. im husserlschen Zusammenhang allerdings auch Zahavi, D., »In-
ner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness«, in: D. Welton (Hrsg.), The
new Husserl: A Critical Reader, Bloomington: Indiana University Press, 2003, 223-232:
»[...] Husserl’s description of the structure of inner time-consciousness (primal impres-
sion-retention-protention) is exactly an analysis of the structure of the pre-elective self-
manifestation of our acts and experiences»(168).

86 Vorles., 70.

102

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

In Bezug auf die Selbstreflexion bedeutet dies, dass die letztendliche
Selbstkonstitution als das Letztreflektierbare auf nichts anderes als
auf das transzendentale Subjekt verweist, und zwar in seinem Wesen
als zeitliches bzw. als »lebendige Gegenwart«.%” In Bezug auf die Be-
deutung der Zeit bedeutet das zusammenfassend, dass sie die »Erleb-
nisse mit Erlebnissen verbindende notwendige Form«#® ist, die da-
durch innerhalb des immanenten Bewusstseins Ordnung stiftet.
Diese grundlegende Bedeutung der Zeit veranlasst Husserl in den
Ideen I dazu, seinen Befund iiber das reine Ich zumindest zu relati-
vieren:

»Das transzendentale >Absolute¢, das wir uns durch die Reduktionen heraus-
prépariert haben, ist in Wahrheit nicht das Letzte, es ist etwas, das sich selbst
in einem gewissen tiefliegenden und vollig eigenartigen Sinn konstituiert und
seine Urquelle in einem letzten und wahrhaft Absoluten hat.«%

Das bedeutet fiir die Intentionalitit, dass sie nicht nur als erkennt-
nistheoretische Beziehungsstruktur zu verstehen ist, sondern dass sie
wesentlich zeitlich ist. Als Zeitliche ist sie ebenso selbstbeziiglich wie
die Zeit selbst. Dies sollte im Bezug auf die Horizontintentionalitit
durch die Formulierung, die Intentionalitat »lebe«, ausgedriickt wer-
den. Zum nunmehr notwendig zeitlichen Bewusstsein gehort nicht
nur, dass es notwendig im Jetzt stattfindet, sondern dass es immer
auch einen »retentionalen und protentionalen Hof«* hat, in dem
die Intentionalitit »stattfindet« — eine Bezeichnung fiir Horizonthaf-
tigkeit, die Husserl in der Vorlesung zum inneren Zeitbewusstsein
wihlt. Durch die dadurch entstehende wesentliche Schwierigkeit der
Verortung einer Empfindung ist der Phainomenologe gezwungen, das

8 Vgl. Held, Lebendige Gegenwart, a.a.O., 70: »Husser] macht damit klar, daf$ sich die
Erorterungen der Ideen I [...] ausschliellich auf der Frage-Ebene des schon >immanent«
zeitlich erstreckten Bewuftseinsstroms halten. Dafl dieser Lebensstrom als zeitlich ex-
tendierter seinerseits noch einmal in lebendiger Gegenwart gezeitigt ist, wird aus Griin-
den methodischer Einfachheit nicht in die ausfiihrliche Analyse miteinbezogen. Diese
neuerliche Zeitigung bedeutet aber: Ahnlich wie das weltlich Transzendente relativ auf
das absolute fungierende Ich-Leben war, ist nun dieses Leben selbst noch einmal relativ
auf die letztfungierende lebendige Gegenwart; und darum ist erst diese >das letzte und
wahrhaft Absolutec.«

8 Ideen I, 163. Vgl. hierzu auch die prizise Zusammenfassung in Orth, Edmund Hus-
serls >Krisis der Europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenolo-
gieq, a.a. 0., hier vor allem 76 ff.

8 Jdeen I, 163.

% Vorles., 91.

103

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

zeitliche Bewusstsein als einen Fluss anzunehmen, immer im Wissen
um die Unzuldnglichkeit dieser Bezeichnung, da der Fluss, wie oben
gezeigt, sich selbst konstituiert und umfasst. Die daraus sich ergeben-
de Universalitit der Zeitlichkeit bedeutet fiir die phanomenologische
Reduktion und ihr Ergebnis, dass reines Ich und Subjektivitit selbst
nur als Konstituiertes und sich Konstituierendes aufgefasst werden
konnen, was wiederum bedeutet, dass die Subjektivitit sich in der
Zeit erst aufbaut. Sie muss somit in jedem Jetzt als vollstindig und
kann dennoch niemals als endgtiltig abgeschlossen aufgefasst werden
— Aspekte, die, wollte man diese Gedanken von anderer Seite her wei-
terfilhren, zur Grundlegung von Personalitit fiihrten. Dieses sich
selbst organisierende Geschehen wird von Husserl als (transzenden-
tale) Genesis bezeichnet. Dabei zeigt die Klarung der Zeitlichkeits-
strukturen, dass (transzendentale) Genesis sich durch zwei Weisen
der Konstitution charakterisiert: zum einen durch die urspriingliche
Konstitution (des Jetzt) und zum anderen durch die genetische Kon-
stitution, d.h. »das verstehende Erfahren inmitten der Konstitution
und des schon Konstituierten, dessen Verstindnis ein um so volleres
ist, je mehr die Konstitution zur Enthiillung kommt«.?! Immanente
Zeitlichkeit und die Konstitution der zur Person ausgebauten Subjek-
tivitat fallen also im Begriff der transzendentalen Genesis zusam-
men. Deshalb kann, um den abschliefenden Zusammenhang zum
vorherigen Kapitel und die Notwendigkeit dieses Exkurses zur Zeit
zu zeigen, Husserl in den Cartesianischen Meditationen sagen: »Das
Ego konstituiert sich fiir sich selbst sozusagen in der Einheit einer
>Geschichte««2, womit die passive Genese gemeint ist.

Die »Geschichteg, die hier angesprochen wird, ist die Geschichte
des Subjekts als Konstitution der Personalitit. In dieser Bewegung
liegt die immanente Transzendenz angelegt. Der Intentionalitit, ver-
standen als Bewegung von Immanenz und Transzendenz, liegt die
Zeitlichkeit zugrunde.

91 Hua IV, 360. Zur Aufdeckung dieser Merkmale der Genesis vgl. Orth, E. W., Edmund
Husserls »Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinome-
nologie, a.a.O., 791f.

%2 CM, 78.

104

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

c. Transzendentale Intersubjektivitit als Transzendenz in der
Immanenz

Die Intersubjektivitit, d.h. der Andere, ist innerhalb der Unter-
suchungen genau wie die Zeit stets mit thematisiert worden. Und
wie bei der Zeit wird sich herausstellen, dass die Intersubjektivitt
eine grundlegende Bedeutung fiir die transzendentale Phinomeno-
logie hat.

Fiir Husserl liegt der Ausgangspunkt seiner Uberlegungen zur
Intersubjektivitit erst einmal in der Egologie — in der Selbstaus-
legung des Egos als des Subjektes jeder moglichen Erkenntnis und
Grund allen Sinns von Sein. Der Ort, an dem die Synthesen das ge-
nerieren, was wir als uns selbst bezeichnen, ist »das Universum des
Selbsteigenen, die »Originalsphire«, der »Bereich des mir selbst Ei-
genwesentlichen, dessen, was ich in mir selbst in voller Konkretion
bin«.% Dies ist der Ort, in dem die Welt als immanente Transzendenz
immer schon vorliegt.

»Es ist in der Ordnung der Konstitution einer ichfremden, einer meinem kon-
kret-eigenem Ich dufleren [...] Welt die an sich erste, die »primordiale< Trans-
zendenz (oder >Welt(), die unerachtet ihrer Idealitit als synthetische Einheit
eines unendlichen Systems meiner Potentialititen noch ein Bestimmungsstiick
meines eigenen konkreten Seins als Ego ist.«%*

Die Primordialsphdre umschlieBt die in transzendentaler Genesis
sich fiir mich konstituierende Sphire aller transzendentalen Begriin-
dung, die als Idee einer Einheit eines »unendlichen Systems meiner
Potentialititen«% fiir Husserl der Ausgangspunkt ist, auf dessen
Grundlage sich allererst Fremdheit bzw. das alter ego, konstituieren
lassen kann.

Das transzendentale Ego, so wie es bis zum Punkt unserer Un-
tersuchungen dargestellt wurde, ist beschrinkt auf sich als ein solus
ipse, von dem ja die phinomenologische Wesensforschung zunichst
einmal auch programmatisch ihren Ausgang nehmen wollte. Hier-
von ausgehend nehme ich den Anderen auf zwei Weisen wahr. Zum
einen gibt er sich mir in der Wahrnehmung und als tatsachliche Pra-
senz immer erst einmal als ein anderer Leib, der handelnd in der Welt
vorkommt. Diese psychophysische Einheit erschliefSt sich mir in der

% CM, 107.
% CM, 108.
% Ebd.

105

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

unmittelbaren Wahrnehmung. Zum anderen aber kommt der Ande-
re bzw. kommen die Anderen auch als eigene Subjekte vor. Dies ge-
schieht in erster Linie durch »Objekte mit >geistigen< Pradikatenc,
die sich im Modus des »Fiirjedermann-da« unserer Welt immer
schon mitgeben. Die Kulturwelt als die Sphire, in der sich objektive
Bedeutung konstituiert, ist das, in dessen »geistigen« Einzeldingen
(z.B. Werkzeuge, Biicher, Sprache etc.) der andere Mensch bzw. das
andere transzendentale Ego, die andere Monade, uns schon immer
begleitet.” So wird aus der transzendentalen Egologie eine Theorie
der transzendentalen Intersubjektivitit.

»Was irgend das transzendentale Ego in jener ersten Schicht als Nichtfremdes —
als >Eigenes« — konstituiert, das gehort in der Tat zu ihm als Komponente seines
konkret eigenen Wesens [...]; es ist von seinem konkreten Sein unabtrennbar.
Innerhalb und mit den Mitteln dieses Eigenen konstituiert es aber die >objekti-
ve« Welt, als Universum eines ihm fremden Seins, und in erster Stufe das Frem-
de des Modus alter ego.«%

In phdnomenologischer Reduktion deckt Husserl die Konstitution
des alter ego folgendermaflen auf: Der Andere ist zunichst in der
Erfahrungsart der Apprasentation »da«. Apprasentation als die die
Apperzeption immer begleitende Erfassung des Mitgegenwirtigen
verweist auf den Anderen in der Phanomenalitit des »auch« bzw.
des »Mit-da«. Der Andere wird nun durch eine Verdhnlichung des-
sen, was sich mir phanomenal als Korper gibt, und dem, was sich mir
in meiner Eigenheitssphire als mein Leib konstituiert hat, als ande-
rer Leib aufgefasst. Husserl nennt dies die »Paarung« oder paarende
Assoziation, die phinomenal bezeichnet, dass

»[...] im primitivsten Falle zwei Daten in der Einheit eines BewufStseins in Ab-
gehobenheit anschaulich gegeben sind und auf Grund dessen wesensmifig
schon in purer Passivitit, also gleichgiiltig ob beachtet oder nicht, als unter-
schieden Erscheinende phinomenologisch eine Einheit der Ahnlichkeit begriin-
den, also eben stets als Paar konstituiert sind.«%

% Vgl. CM, 94f.

97 CM, 103. Dabei ist zu beachten, dass »fremd« auch die Welt als solche ist.

% CM, 115. In Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart (Berlin, New
York: de Gruyter 1977), deckt Michael Theunissen zurecht auf, dass von einer Paarung
im eigentlichen Sinne nicht die Rede sein kann, wenn das Ego selbst zunichst einmal als
urstiftendes Original aufgefasst werden muss. »Hiermit ist eine Einseitigkeit der Sin-
nesiibertragung gesetzt, die in striktem Widerspruch steht zur Wechselseitigkeit der
Paarung.« Ebd., 62.

106

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

Die »analogisierende Apperzeption« ist allerdings, und darauf weist
Husserl ausdriicklich hin, kein Analogieschluss im analytischen Sin-
ne, denn »Apperzeption ist kein Schluf3, kein Denkakt«%, sondern
ihr Wesen liegt vielmehr darin, sich auf eine »Urstiftung« innerhalb
des genetisch konstituierten Horizontes zu beziehen.

Dieser Argumentation liegt die in der Phianomenologie pro-
minente Unterscheidung von Korper und Leib zugrunde. Phianome-
nologisch ist der Andere in diesem Fall erst einmal ein Korper, der
mir erscheint, bzw. den ich sehe. Die Bezeichnung »Korper« hat dabei
mindestens zwei fiir diesen Fall wichtige Bedeutungen: sie kann sich
erstens auf einen Korper im Sinne der cartesianischen res extensa
beziehen — der Andere kommt als ausgedehnter Korper in meiner
Welt vor, er ist in diesem Sinne zunichst einmal begrenzte Materie;
dazu kommt zweitens, dass er als organischer Kérper im Sinne eines
sich bewegenden, auf gewisse Weise spontan waltenden Koérpers er-
scheint. Die in diesem Zusammenhang phinomenologisch wichtigste
Dimension ist aber der Schluss vom Korper auf einen Leib. Der Be-
griff »Leib« bezeichnet den direkten Bezug zum Anderen als leibhaf-
tes Wesen, was heifSt, dass der Leib mit einem Ego bzw. alter ego
verbunden ist. Der Analogieschluss, der nach Husserl kein logischer
Schluss ist, stellt also den fiir die Erfassung des Anderen als »anderes
Ich« wichtigen Schritt dar: das Andere ist kein reiner Korper, sondern
ein Leib, so wie ich meinen Leib bzw. mich leiblich erfasse: »Es ist von
vornherein klar, dass nur eine innerhalb meiner Primordialsphire
jenen Korper dort mit meinem Kérper verbindende Ahnlichkeit das
Motivationsfundament fiir die »analogisierende« Auffassung des
ersteren als anderer Leib abgeben kann.«1%0

Der andere Leib wird »zum Anderen« durch diese »Sinnestiber-
schiebung«1%! von meiner Seite aus. Dabei ist die Ubertragung mei-
nes Leibes als »Hier« auf den Anderen als den Leib »dort« entschei-
dend. So wie ich hier bin, ist der Andere dort. Dieser andere Leib
»indiziert« in seinem »Gebaren« den Anderen als psychophysische
Einheit, als die er mir so unmittelbar phidnomenal erscheint. »Der
Leib wird als Schein-Leib erfahren, wenn es damit eben nicht

9 CM, 113. Eine solche Art von »passiver« Analogisierung ist die Grundlage unseres
Alltagsverstindnisses: »So birgt jede Alltagserfahrung eine analogisierende Ubertra-
gung eines urspriinglich gestifteten gegenstindlichen Sinnes auf den neuen Fall, in sei-
ner antizipierten Auffassung des Gegenstandes als den dhnlichen Sinnes.« Ebd., 114.
100 CM, 113.

01 CM, 116.

107

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

stimmt«1%?, sagt Husserl und unterstreicht damit die Gewissheit in
der Begegnung des Anderen als Anderen. Wir erfahren jemanden als
Anderen oder nicht, also dann als schlichten Kérper bzw. Ding — das
heifit, dass uns vermittelst unserer Primordialsphére und kraft ihrer
in unserem horizonthaften Weltumgang eine Sicherheit eignet. Phi-
nomenal kommt nun durch die Quasi-Analogie hinzu: Der Andere
ist dort durch seinen Leib, wie ich durch meinen hier bin, also nicht
nur als alter ego, sondern auch als transzendentales alter ego. Seine
Welt ist die meinige, so dass sich auch unsere primordialen Welten
grundsitzlich dhneln. Damit ist die Welt, aus der wir beide uns und
sie konstituieren, dieselbe und die einzig »objektiv« zu nennende.
Zusammenfassend bedeutet das:

»Ich apperzipiere den Anderen [...] nicht einfach als Duplikat meiner selbst,
also mit meiner oder einer gleichen Originalsphire, darunter mit den raum-
lichen Erscheinungsweisen, die mir von meinem Hier aus eigen sind, sondern,
niher besehen, mit solchen, wie ich sie selbst in Gleichheit haben wiirde, wenn
ich dorthin ginge und dort wire. Ferner, der Andere ist apprisentativ apper-
zipiert als >Ich< einer primordialen Welt bzw. einer Monade, in der sein Leib im
Modus des absoluten Hier, eben als Funktionszentrum fiir sein Walten ur-
spriinglich konstituiert und erfahren ist.«1%

Nach Husserl konstituiert sich der Andere bzw. der Fremde innerhalb
meiner Primordialsphire als ideales Korrelat zum faktisch jetzt vor-
kommenden Anderen durch dessen Apprisentation, genau wie sich
in meinem immanenten Bewusstsein Vergangenheit dadurch konsti-
tuiert, dass ich jetzt Erinnerungen mit retentionalen Gehalten ver-
gleiche.1* Dabei muss allerdings der entscheidende Unterschied zwi-

12 CM, 117.

103 CM, 120.

104 Vgl. CM, 118: »So wie sich in meiner lebendigen Gegenwart, im Bereich der >inne-
ren Wahrnehmung:, meine Vergangenheit konstituiert vermoge der in dieser Gegen-
wart auftretenden einstimmigen Erinnerungen, so kann sich in meiner primordialen
Sphire durch in ihr auftretende, von Gestalt derselben motivierte Apprisentationen in
meinem Ego fremdes Ego konstituieren.« Vgl. Held, K., Lebendige Gegenwart, a.a.O.,
151-163. Held sieht den Zusammenhang, den Husserl macht, ganz klar: »Diese Analo-
gie ist unverkennbar: Beide Erfahrungen enthalten originire Selbstbekundungen von
etwas intentional Fernem als unaufhebbar fernem: Ich weify mich mit dem Anderen
seinige, weil er Funktionszentrum ist wie ich; ich weifs mich mit meinem erinnerten Ich
einig, weil es gewesene Gegenwart meiner selbst ist. Und doch bleibt in beiden Fillen
das Intendierte in besonderer Weise »auflerhalb< meiner: meine Vergangenheit ist prin-
zipiell als entstromte uneinholbar; der Andere ist durch den uniiberbriickbaren Abstand
der gemeinsamen Weltkonstitution von mir geschieden. Also, dhnliches origindres Ver-

108

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

schen diesen beiden Sphiren immer mit bedacht werden: Intersub-
jektivitdt ist im Gegensatz zur Zeit grundsatzlich transzendent und
nicht immanent. Einerseits ist der Andere ein Nicht-Ich bzw. ein
fremdes Ich aulerhalb meiner. Und als solcher konstituiert er sich
auch als »objektiv« anderes Ich. Andererseits ist die Urstiftung der
Koexistenz ebenso der Aufweis einer gemeinsamen Zeitlichkeit, in-
nerhalb der Objektivitit als die mir und ihm gemeinsame Realitat
iiberhaupt konstituiert werden kann. Die Analogie ist also nicht in
vollem Umfang aufrecht zu erhalten.

Ein weiterer Schritt zur vollen Konstitution fehlt zudem noch:
Bis jetzt war immer vom Anderen, vom anderen Ich, anderem Leib
etc. die Rede. Worauf es allerdings doch entscheidend ankommt, ist,
dass der Andere sich als anderer Mensch konstituiert. Ein alter ego
bleibt phinomenologisch abstrakt. Von noematischer Seite ist aber
doch wichtig, dass der Andere in der Welt auch als Mensch gilt. Das
Menschsein verrit erst iiber die weltlichen Beziige, die sich von die-
sem Begegnenden her zeigen. So wie ich mich als Menschen denke,
denke ich den Anderen auch als Menschen. Daraus ergibt sich die
Menschengemeinschaft, die wir zusammen bilden.

»Es liegt im Wesen dieser von den >puren< Anderen (die noch keinen weltlichen
Sinn haben) aufsteigenden Konstitution, daf die fiir mich >Anderenc nicht ver-
einzelt bleiben, daf8 sich vielmehr (in meiner Eigenheitssphire natiirlich) eine
mich selbst einschlieSende Ich-Gemeinschaft als eine solche miteinander und
fiireinander seiender Ich konstituiert, letztlich eine Monadengemeinschaft, und
zwar als eine solche, die (in ihrer vergemeinschaftet-konstituierenden Intentio-
nalitit) die eine und selbe Welt konstituiert. In dieser Welt treten nun wieder-
um alle Iche, aber in objektivierender Apperzeption mit dem Sinn >Menschen«
bzw. psychophysischer Menschen als Weltobjekte auf.«%

Neben dem rein konstitutionsanalytischen Aufweis weitet sich die
Untersuchung damit auf die transzendentale Intersubjektivitit als
kulturschaffende Grundstruktur aus. Der eben herangezogene Ver-
gleich zur Konstitution der Vergangenheit stiftet den entscheidenden
Zusammenhang: So wie sich uns durch unsere transzendentale Ge-
nesis die Geschichte unserer Person bildet, so bildet sich durch trans-

standnis fiir den Anderen als >Analogon< meiner selbst und fiir mein erinnertes Ich als
vergangenes meiner selbst — bei dhnlicher Uniiberbriickbarkeit bzw. Unwiderruflichkeit
ihrer Entfernung.« (153) Der Einwand, der nun folgt, ist allerdings dadurch nicht auf-
gehoben.

105 CM, 109.

109

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

zendentale Intersubjektivitit, die ebenfalls in genetischen, sich orga-
nisierenden Bewegungen »stattfindet, die Kultur des bzw. der Men-
schen und damit auch die Geschichte, was fiir Husserl spiter zum
Thema der Krisis-Abhandlung fiihrt.

Der allerletzte Schritt bleibt aber selbst jetzt noch aus, denn wie
kann ich den Anderen als Menschen konstituieren, woher weif3 ich,
was einen Menschen ausmacht? Die Antwort darauf liegt fiir Husserl
in einem unvermeidlichen Zirkel, der sich aus den genannten Cha-
rakteristiken der Intersubjektivitit ergibt: Ich erfasse mich als Men-
schen durch den Anderen, den ich durch mich als Menschen erfasse,
d.h. ich kann dem Anderen prinzipiell nur so erscheinen, wie er mir
erscheint und zwar in allen nétigen Konstitutionsschritten. Dazu ge-
hort natiirlich als Grundbedingung, dass ich mich selbst als Mensch
erfahren muss. Fiir den Phinomenologen Husserl liegt der Ursprung
meiner selbst als Mensch in der Transzendenz. Das heifdt, es gibt eine
Bedeutungsschicht der objektiven Welt, die sich aus der Fremderfah-
rung mittels Apprésentation bildet. Diese Schicht ist auf der Ebene
der Bedeutung objektiver Erfahrungen diejenige, die zunichst lei-
tend ist. Der fremde Mensch ist konstitutiv der an sich erste Mensch,
wie Husserl sagt.1% Und das fiihrt seine Ausarbeitungen der trans-
zendentalen Konstitution der Intersubjektivitit zuriick zu seinen Er-
gebnissen in den Ideen, in denen er im Rahmen der Konstitutionpro-
blematik eines reinen Ich schreibt:

»Erst mit der Einfiihlung und mit der bestindigen Richtung der Erfahrungs-
betrachtung auf das mit dem fremden Leib apprisentierte und bestindig zusam-
men mit dem Leib objektiv genommene Seelenleben konstituiert sich die abge-
schlossene Einheit Mensch, und diese iibertrage ich im weiteren auf mich
selbst. «107

Damit ist der konstitutive Zirkel geschlossen und er deutet direkt auf
die zirkelhafte Genesis meiner selbst als Person. Problematisch bleibt
allerdings der Begriff »Konstitution«, der hier in Bezug auf den An-
deren benutzt wird. Genauer besehen spricht Husserl zwar davon,
den Anderen als anderen Menschen zu konstituieren. Allerdings ge-
schieht dies doch wesentlich nicht durch einen Akt des Bewusstseins,
sondern durch die »analogisierende Apperzeption«. Es stellt sich nun

06 Vgl. CM, 128.

107 Hua IV, 167. Vgl. auch ebd., 96: »Soll ein seelisches Wesen sein, objektive Existenz
haben, so miissen die Bedingungen der Maglichkeit intersubjektiver Gegebenheiten
erfiillt sein.«

110

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

die Frage, ob man im strengen Sinne iiberhaupt von Konstitution
einer Objektivitit sprechen kann, wenn alles auf einer »nicht durch-
gefiihrten« Analogisierung beruht. Ist der Andere tatsichlich kon-
stituiert, oder miisste man im Zusammenhang mit der transzenden-
talen Intersubjektivitit nicht vielmehr ganz auf ein »Mit-da«, »Fiir-
jedermann-da« wie ein heideggerisches Mitsein schlieflen? Objekti-
vation im Sinne der Konstitution objektiver Einheiten ist doch anders
zu verstehen als das »Mit-da« des Anderen. Das wiirde Husserl wohl
bestitigen und er tut dies mit seiner ganzen Intersubjektivititstheo-
rie.’® Doch die Offenheit und Problematik seines Konstitutions-
begriffs ist damit nicht behoben.10?

Im Zusammenhang der vorliegenden Arbeit ist herauszuheben,
dass die Bedeutung der Intersubjektivitit fundamental (bzw. trans-
zendental) fiir das ist, was wir unseren Weltumgang bzw. das Enga-
gement in der Welt nennen. So wie die Zeit der Ausdruck fiir die
passive Genesis der Person ist (Immanenz), so kommt aus der Trans-
zendenz seelischer »Objekte« die Bedeutung von Seiten der Kultur in

108 So zum Beispiel in den Ausfithrungen bei Held, Lebendige Gegenwart, a.a.O., 155:
»Durch die unaufhebbar vermittelte Sphire gezeitigter Sachlichkeit hindurch begegnet
mir der Andere als ein Ich wie ich selbst, weil er ja nicht nur mit mir zusammen gegen-
wirtig, sondern selbst ichliches Zentrum, stindige Gegenwart dieses Gegenwirtigens
ist. Im Miteinander des Gegenwirtigens erfahre ich also implizit auch die Mitgegenwart
des anderen Ich, so wie jede Vergegenwirtigung das BewufStsein vom verharrenden
Ich-in-der-Jeweiligkeit und dieses wiederum das Bewuf3tsein vom stromenden Stehen
der Funktionsgegenwart impliziert. [...] Die Fremderfahrung beruht trotz ihrer unauf-
hebbaren Vermitteltheit auf einer originiren Mitgegenwart des anderen Ich in seinem
vor-zeitlich stindigen Fungieren.« Held schliet im Weiteren auf die dadurch fun-
damental verankerte »Selbstgegenwart als Selbstvergemeinschaftung« (168). Er zitiert
dazu aus einem Manuskript Husserls: »Mitsein von Anderen ist untrennbar von mir in
meinem lebendigen Sich-selbst-Gegenwirtigen, und diese Mitgegenwart von Anderen
ist fundierend fiir weltliche Gegenwart, die ihrerseits Voraussetzung ist fiir den Sinn
aller Weltzeitlichkeit mit Weltkoexistenz (Raum) und zeitlicher Folge« [Ms C 3 III,
S. 33£.(1933)] (157£.).

109 Das Problem der Konstitution und die genaue Erfassung ihrer Bedeutung ist bei der
Auslegung der husserlschen Werke stark diskutiert worden. Theunissen zufolge muss
die Zweideutigkeit des Begriffs allerdings letztlich stehen bleiben: »Wie empfangendes
Verstehen sieht die Konstitution aus, sofern nur davon die Rede ist, dass das Seiende
ssich<>in< mir konstituiert, indem es sich fiir mich in seinem Seinssinn ausweist. Kon-
stituieren — das heif3t dann eben nur: den Sinn des Seienden, das Seiende in seinem Sein
verstehen. Wie Kreation aber mutet die Konstitution an, sobald Husserl sie als >Setzung«
oder >Leistung< des Bewuftseins charakterisiert und davon spricht, dass >ich< das Seiende
konstituiere. Man muf diese Zweideutigkeit wohl als solche stehen lassen.« Der Ande-
re, a.a. 0., 152, fiir weitere friihe Literatur hierzu vgl. die Fuinoten ebenda.

111

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

diese genetische Bewegung mit hinein. Zeit und Intersubjektivitit
konnen dadurch als Bedingungen der Méglichkeit meiner Geschichte
als Person und im intersubjektiven Verbund auch der Geschichte
einer Kultur betrachtet werden — dies natiirlich nur in enger Wech-
selbeziehung, nie in Reihenfolge oder Kausalzusammenhang. Sinn
entsteht demnach immer im Zirkel von zeitlich verfasster Inmanenz
in Transzendenz. Zeit und Intersubjektivitit stehen damit in einem
Zusammenhang, der weder kausal noch tiberhaupt einheitlich dar-
gestellt werden kann. Wihrend sich die Zeit in der Immanenz »auf-
hilt« und auf die »immanenten« Strukturen der Genesis einer Per-
sonalitidt verweist, ist, wenn der Fremde konstitutiv der erste Mensch
ist, ihre Verweisung selbst aus der Transzendenz heraus erst moglich.
Anders herum: Wihrend der Andere als transzendentes Wesen, fiir
meine eigene Konstitution als Mensch fundamental ist, ist es doch
der dadurch erst in der objektiven Welt konstituierte Sinn, der fir
die Geschichte meiner Subjektivitidt (in der Immanenz) iiberhaupt
nur mafigebend sein kann.

Ich, Anderer und Welt sind damit die Knoten einer phinomeno-
logisch grundlegenden Vernetzung — in Husserls Worten: »Seiendes
ist mit Seiendem in intentionaler Gemeinschaft«!%, einer Gemein-
schaft, die im Zusammenhang mit dem Phinomen des Engagements
wegweisend ist. Ein letzter Aspekt bleibt an dieser Stelle allerdings
noch offen, und zwar die Welt in ihrer Bedeutung innerhalb des Net-
zes. Die durch die Zeitlichkeit gestiftete »personale Geschichte« und
die durch die Intersubjektivitdt konstituierte Geschichte einer »ob-
jektiven« Welt (d.h. einer Kultur) lassen die Bedeutung der trans-
zendentalen Genesis einer Welt als nichstes notwendiges Unter-
suchungsfeld der Phinomenologie auftreten.

3. Die Lebenswelt

Zwischen dem phénomenologischen Begriff der »Welt« bzw. »Welt
tiberhaupt« und dem, was unter »Horizont« verstanden wird, besteht
eine ganz enge konzeptuelle Verbindung. Welt ist immer schon als

10 CM, 132. Obwohl dies von Husserl rein phinomenologisch gefasst wird, konnte es
durchaus auf (fundamental-)ontologischer Ebene weiter ausgedeutet werden. Die als
Bewusstseinsstrukturen aufzufassenden intentionalen Beziige miissten dann durch eine
Ontologisierung als Verweisungszusammenhinge gedeutet werden.

112

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

Erfahrungshorizont da. Ich bin immer mein Weltzugang in dem Sin-
ne, wie die Welt sich mir als ein Horizont méglicher Erfahrungen
gibt.1! Daraus ergibt sich, dass die Untersuchung nun, da die Welt
selbst als Horizont untersucht werden soll, unweigerlich auf schon
Gesagtes stoflen wird, das sich allerdings durch Husserls Theorie der
Lebenswelt »in neuem Gewand« zeigt. In ihr ist ndmlich die Trans-
zendentalitit jeglichen Sinns von Welt iiberhaupt und dessen Gene-
sis begriindet.

Aus dem oben schon Gesagten ergibt sich schliefSlich auch, dass
die Welt, wie sie in der Phainomenologie zum Thema wird, nicht ein-
fach als die Gesamtheit des vorhandenen Seienden verstanden wer-
den kann. Sie ist kein Behilter, in dem sich alles aufhilt. Sprechen wir
von unserem Weltumgang und davon, dass wir »in« der Welt sind, so
meinen wir, in Husserls Sinn, vielmehr vor allem die noetisch-no-
ematischen Beziige, die sich unserem Bewusstsein als Welt darstellen.

Wie sich zeigte, befinden sich durch die transzendentale Genesis
das Verstindnis des Ego und das seiner Befindlichkeit innerhalb einer
intersubjektiven Welt im Wandel. Denn zum einen ist das, was sich
uns als personaler Weltzugang gibt, stets in Entwicklung begriffen,
und zum anderen wird durch unsere inhirente Intersubjektivitit un-
ser Verhalten und Verstehen von dem, was fiir unser Dasein die ob-
jektive Welt bedeutet, konstituiert. Zu der egologisch fundamentalen
immanenten Bewusstseinszeit kommt durch die intentionale Bezie-
hung des Egos zu Anderen die Geschichtlichkeit ins Spiel, die das,
was wir Kultur nennen und dadurch die Weise, in der wir tiberhaupt
Welt als diejenige, in der wir leben, erfahren konnen, entscheidend
mitkonstitutiert. Die Frage, die oben als zentral erschien, »Wie kann
uns die Welt als Phanomen gegeben sein?«, brachte uns zur Bedeu-
tung der Horizontalitit fiir die Konstitution dieser Welt. Die Frage,
die sich nun, da die Konstitution als immanente Transzendenz (bzw.
transzendente Immanenz) in ihrer Typik erfasst wurde, ergibt, ist
doch: Was kénnen wir iiberhaupt als Welt verstehen, wenn sich die
Intentionalitdt in ihrer horizonthaften Lebendigkeit und Offenheit
nicht mehr als eindeutiges Verhiltnis bestimmen lasst, sondern einer
transzendentalen Genesis unterworfen ist? Auf welcher Grundlage
konnen wir tiberhaupt von Sinn und Bedeutung der in der Welt vor-
kommenden Dinge fiir uns sprechen?

Husserls Ausgangsthese zur Beantwortung dieser Frage ist, dass

1 Vgl S. 94,

113

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

wir durch die wissenschaftlichen Aufarbeitungen weltlicher Prozes-
se, durch die Erklirungen unserer Welt, die sich in paradigmatischer
Weise in unser so genanntes » Weltbild« zusammengesetzt haben, die
Welt immer schon als eine so und so erklarte bzw. zumindest erklar-
bare verstehen — ein Aspekt, den Husserl in den Ideen absichtlich als
natiirliche Einstellung ausgeklammert hatte. Nun zeigt sich, warum
es dort nur zu einer »Einklammerung« der natiirlichen Einstellung
und nicht zu ihrer vélligen Durchstreichung kam. Das Einklammern
der natiirlichen Einstellung brachte den Phinomenologen auf eine
Betrachtungsebene, die sich den wissenschaftlichen Erkenntnissen
zunichst einmal enthob. In der Krisis-Schrift stellt Husserl schliefs-
lich fest: Wir als Menschen und damit auch der Phinomenologe kon-
nen gar nicht anders, als aus dem heraus (phanomenologisch) arbei-
ten, was sich als unsere Lebenswelt entwickelt hat. Jeder Einzelne ist
in »seiner« Lebenswelt in dem Sinne, als er nur aus dem Horizont
heraus argumentieren kann, der sich ihm geschichtlich als Sinnhori-
zont gibt. Die Lebenswelt ist die unmittelbar erfahrene Welt, in der
wir jeweils existieren, der »>Bodenc fiir alle, ob theoretische oder au-
Bertheoretische Praxis.«'"2 Damit hat die Lebenswelt transzendentale
Funktion® fiir alle Sinngenesis und so fiir die gesamte Horizonthaf-
tigkeit unseres Weltumgangs.

Die Weise, in der unser Welthorizont aber zunichst unserem
Verstindnis zugrunde liegt, ist wesentlich von den objektiven Natur-
wissenschaften beeinflusst. Husserls Ansatzpunkt zu dieser Beob-
achtung ist eine sinngenetische Rekonstruktion der Wissenschaften,
die sich in ithrem Fundament als positivistische Betrachtungen der
Welt einer Relativierung auf das Subjekt letztlich ganz enteignen.
Die Wissenschaften, fiir Husserl paradigmatisch in der Mathemati-
sierung der Natur durch Galilei angefiihrt'**, haben der Lebenswelt
ein eigenes mathematisches »Ideenkleid«'5 iibergeworfen.

Genauer betrachtet bedeutet das: Die Welt gibt sich uns zu-

12 Hua VI, 145.

115 Zur folgenden Darstellung und zur genaueren Analyse der Funktion und Mehrdeu-
tigkeit des Begriffs der Lebenswelt Vgl. die Analyse von Ulrich Claesges in seinem Auf-
satz »Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff«, in: Claesges, U. und Held, K.
(Hrsg.), Perspektiven transzendentalphinomenologischer Forschung. Den Haag: Marti-
nus Nijhoff, 1972, 85-101.

114 Vgl. den ausgedehnten Paragraphen 9 des ersten Teils der Krisis-Abhandlung, Hua
VI, 20-60.

15 Hua VI, 51.

114

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

nichst als die, die sie ist. Das heifst, lebensweltlich gegeben ist uns
immer zunichst das, was sich uns in der Alltiglichkeit im Umgang
mit und in der Welt als nach praktischen Interessen sinnvoll erweist,
das heif3t alles, was sich uns als »Kern >originaler Prisenz«6 inner-
halb seiner Horizonte gibt. Dies gibt sich uns immer als fiir uns als
jeweils Einzelnen, also streng subjektrelativ. Aus der Horizonthaftig-
keit der Lebenswelt, fiir uns, die wir in ihr umgehen, entsteht erst
unser Verstindnis von Welt tiberhaupt, d. h. wir kommen der Hori-
zonthaftigkeit unseres Weltverstindnisses durch Induktionen nach.
Der Wissenschaftler erkennt in der Welt Regelhaftigkeiten, die er
rational in Formeln begreifen will. Diese Formeln wiederum sind
selbst in sich realititsbildend, indem sie das Verstehen der Welt aus
dem praktisch subjektrelativen Rahmen auf eine Ebene der All-
gemeingiiltigkeit heben, die uns darauf aufbauend die Welt als in
diesem Sinne geordnet verstehen lassen. Der Bezug zum Subjekt
selbst gerit dabei aus dem Blick bzw. bleibt unberiicksichtigt. Das
Unberiicksichtigte ist die unmittelbare, jeweils subjektive Situiert-
heit, ohne die Wissenschaft nicht Wissenschaft von der Welt sein
kann. Es ist das Allgemeine der Horizonthaftigkeit, die in rational
naturwissenschaftlicher Sicht durch Formeln zu dem wird, was es
fiir diese naturwissenschaftliche Sicht »nicht gibt«.7 Durch die na-
turwissenschaftliche Deutung der Welt entwickelt sich allerdings ein
neuer Horizont, aus dem heraus die Welt in neuer Form und aus
einer mathematisch mittelbaren Lebenswelt heraus erst verstindlich
wird. Die Lebenswelt bleibt das unmittelbare Feld unseres Welt-
umgangs. Jedoch kann sie sich nur sinngenetisch konstituieren. Die
wissenschaftlichen Deutungsmuster lassen so eine »andere« Welt er-
scheinen.

Was Husserl beschreibt, ist nicht etwas spezifisch Neuzeitliches,
wenngleich die Einfiihrung der mathematischen Erklarungen und
Formeln entscheidende und nachhaltige Schritte zu einer solchen le-
bensweltunabhingigen Wissenschaft waren. Schon in den antiken

116 Husserl sagt, die Welt »ist jeweils fiir mich sich darstellend durch einen Kern sorigi-
naler Pridsenzc« [...] sowie durch seine inneren und dufSeren Horizontgeltungen.« Hua
VI, 165.

117 Diese Interpretation lehnt sich an eine Analyse Heideggers beziiglich des Nichts in
den Wissenschaften an: »Das Nichts ist zugegeben. Die Wissenschaft gibt es, mit einer
iiberlegenen Gleichgiiltigkeit gegen es preis als das, was ses nicht gibt«.« Heidegger, M.,
»Was ist Metaphysik?«, in: Wegmarken. 3. durchgesehene Auflage. Frankfurt/M.: Klos-
termann, 1996, 106 f.

115

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Anfingen der Wissenschaften (der Geometrie) wurde die Welt auf
diese Weise erschlossen. Durch die Bestitigungen der (wissenschaft-
lichen) Thesen in Experimenten wurde gleichsam die Ausgangslage
neuer Induktionen immer weiter verindert. Die Entstehung einer
eigendynamischen wissenschaftlichen Welt nahm ihren Lauf.

»Aus der alltiglichen Reduktion [im Sinne horizontal-transzendentalem Welt-
umgangs, M. G.] wurde so freilich die Induktion nach wissenschaftlicher Me-
thode, aber das dndert nichts an dem wesentlichen Sinn der vorgegebenen Welt
als Horizont aller sinnvollen Induktionen.«11

Die Induktion ist dabei nicht etwa als der verfehlte Zugang zur Welt
zu verstehen, sondern auf ihr »beruht alles Leben«1? allein schon
dadurch, dass dem Leben wesentlich ist, immer mit dem Horizont
zu wachsen. Der entscheidende Punkt liegt allerdings fiir Husserl
darin, dass das »Ideenkleid >sMathematik und mathematische Natur-
wissenschaft« und die durch sie mogliche Erklarung aller Weltpro-
zesse bewirken, »daf3 wir fiir wahres Sein nehmen, was eine Methode
ist«.120 Das heif3t, die wissenschaftliche Sicht auf die Welt ermoglicht
eine pragmatische Anwendung des in der Welt Vorgefundenen. Al-
lerdings ist dieser pragmatische Aspekt ein von den Naturwissen-
schaften notwendig und unausweichlich geschopfter Zugang zum
Weltverhiltnis. Das Wesen naturwissenschaftlicher Erkenntnis ist,
dass sie im Entdecken weltlicher Zusammenhinge den lebenswelt-
lichen Zugang zur Welt verdeckt.'?!

Spricht Husserl also von der Lebenswelt als Boden fiir jegliche
Wissenschaft, so verlegt er diese Lebenswelt in eine Sphire reinen
Horizonts, die in eigentlich wissenschaftlicher Weise nicht zu greifen
ist, ohne den »verdeckenden« Effekt wissenschaftlicher Betrachtung
im gleichen Zug aufzuwerfen. Andererseits, und darin liegt der An-
gelpunkt der Lebensweltthematik, ist ein (auch phanomenologischer)
Riickgang auf die Lebenswelt aufserhalb der Lebenswelt des Phino-
menologen nicht moglich. Daraus ergibt sich, was Husserl in einer
beriihmt gewordenen Passage der Krisis-Schrift erkennt:

118 Hua VI, 50.

119 Hua VI, 51.

120 Hua VI, 52.

121 Fiir Husserl ist Galilei und jeder Entdecker der Physik gleichsam als »zugleich ent-
deckender und verdeckender Genius« zu bezeichnen. Vgl. Hua VI, 53. Als Beispiel hier-
fiir nennt er das Kausalgesetz, das als Formel der Natur ein neues rationales Wesen
oktroyierte. Vgl. ebd.

116

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

»Wir stehen also in einer Art Zirkel. Das Verstindnis der Anfinge ist voll nur
zu gewinnen von der gegebenen Wissenschaft in ihrer heutigen Gestalt aus, in
der Riickschau auf ihre Entwicklung. Aber ohne ein Verstindnis der Anfinge ist
diese Entwicklung als Sinnesentwicklung stumm. Es bleibt uns nichts anderes
tibrig: wir missen im >Zickzack< vor- und zuriickgehen; im Wechselspiel muf3
eins dem anderen helfen.«'2

Husserls Rede von der Bodenfunktion der Lebenswelt findet inner-
halb eines solchen Zirkels keinen festen Anhaltspunkt. Lebenswelt
wird sich immer nur aus einer Lebenswelt als Ausgangspunkt der
Uberlegungen verstehen lassen, die allerdings nie ginzlich frei von
ideellen symbolischen Auffassungen sein kann. Eine vorwissen-
schaftliche Welt kann es niemals geben.!?* Der phinomenologische
Riickgang auf diese Lebenswelt ist demnach nicht einfach als ein
Riickgang auf vorwissenschaftliche Anschauung zu verstehen, son-
dern muss im eigentlichen Sinne eine Ausblendung aller Zwecke und
allen Vermeinens iiberhaupt sein.12¢

Entscheidend ist die in genetischer Phinomenologie aufgedeckte
Weise, in der der Welthorizont unseres Verstehens sich »expandiert«
und generiert. Zuriickgreifend auf die oben gemachte Aussage, dass
die Intentionalitit »lebe«!?®, steht die Lebenswelt in genau diesem
Sinn der Intentionalitit als Horizont des Weltumgangs bei. Leben
als »stindig >In-WeltgewiSheit-leben<« und die Welt als »Universal-
feld aller wirklichen und méglichen Praxis«!26 verweisen unmittelbar
auf die Bedeutung des Horizontes. Der phinomenologische Aus-
gangspunkt bleibt gleichwohl klar formuliert: »Das wirklich Erste
ist die >blof subjektiv-relative« Anschauung des vorwissenschaft-
lichen Weltlebens. «127

122 Hua VI, 59.

123 Vgl. dazu auch Stroker, E., Husserls transzendentale Phanomenologie, a.a. 0., 1987,
203f., insbes. 204: »Es besagt genauer, daf3 seit dem Aufkommen der neuzeitlichen Phy-
sik die Rede von einer vorwissenschaftlichen Lebenswelt nur uneigentliche Rede ist, da
sie ihren Sinn allenfalls gewinnt aus dem Umstand, daf8 ein ihr bereits zugeschlagener
Bestand an wissenschaftlichen Erkenntnissen mit ihren lebenspraktischen, technischen
Umsetzungen als so fraglos selbstverstindlich gilt, dass er im Hinblick auf neue wissen-
schaftliche Konstruktionen und relativ zu diesen als der Lebenswelt zugehdrig begriffen
wird.«

124 Vgl. hierzu auch Claesges, U., »Zweideutigkeiten in Husserl’s Lebenswelt-Begriff«,
a.a.0.

135 Vgl. S, 91.

126 Hua VI, 145.

127 Hua VI, 127.

117

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Im Horizont stellt die Welt sich mir in der Wahrnehmung
immer als fiir mich in »originaler Prasenz« und im Jetzt gegeben dar.
Auf dieser lebensweltlichen Grundlage muss Phinomenologie anset-
zen. Sie muss dies nicht etwa nur, um die »invarianten Strukturen«
der Lebenswelt aufzuweisen. Das wiirde bedeuten, die Lebenswelt
aus der »natiirlichen Einstellung« heraus zu untersuchen. Es bliebe
bei einer Phanomenologie, die die sinngenetischen Strukturen und
die »Lebendigkeit« der Welt unberiicksichtigt liele, und damit ver-
bliebe man genau auf der Ebene der Untersuchungen zur Konstituti-
on, die Husserl in den Ideen II durchfiithrte. Dort schreibt er in die-
sem Sinne:

»Ganz allgemein gesprochen ist die Umwelt keine Welt »an sich¢, sondern Welt
»fiir mich¢, eben Umwelt ihres Ichsubjekts, von ihm erfahrene, oder sonst wie
bewufite, in seinen intentionalen Erlebnissen mit seinen jeweiligen Sinngehalt
gesetzte Welt. Als solche ist sie in gewisser Weise immerfort im Werden, in
stetem Sicherzeugen durch Sinneswandlungen und immer neue Sinnesgestal-
tungen mit zugehorigen Setzungen und Durchstreichungen. «128

Der Unterschied zur Lebensweltthematik liegt darin, dass es sich hier
um die Untersuchung der »Um«welt handelt, ganz im Sinne direkter
Umgebung der Person. Zwar erkennt Husserl schon hier den sich
»immerfort im Werden« befindenden Weltbezug, doch in den
Ideen IT hilt sich die Phanomenologie der Sinngenesis noch vollstin-
dig auf der Ebene einer Konstitution von ... durch das reine Ich in
»Setzungen und Durchstreichungen« auf. Der Horizont des Sinnes,
der den Menschen in Form der Lebenswelt umgibt, wird hier erst auf
kleiner Ebene angedacht, seine Untersuchung in Bezug auf seine ei-
gene transzendentale Funktion bleibt allerdings noch aus. Die Person
ist Mittelpunkt ihrer Umwelt, allerdings nur »soweit sie von ihr
>weil3¢, soweit sie sie durch Apperzeption und Setzung erfafit oder in
ihrem Daseinshorizont als mitgegeben und erfassungsbereit bewufst
hat — klar oder unklar, bestimmt oder unbestimmt — je nachdem eben
das setzende Bewuf3tsein ist«.12? Hier wird nicht gesehen, dass der
Sinn, der sich durch die Lebenswelt stiftet, nicht immer gesetzter
Sinn ist, sondern aus der Geschichtlichkeit des Subjekts zustande
kommt — seine Entstehung sozusagen im Umgang mit der Welt erst
stattfindet. Die Untersuchung zur Konstitution bleibt Beschreibung

128 Hua VI, 186.
129 Ebd.

118

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

eines transzendierenden Bewusstseins, ohne sich selbst im Sinne
transzendentaler Genesis iiberhaupt zu verorten. Der oben auf-
gedeckte Zirkel wird nicht erkannt.

In der Krisis-Schrift kann Husserl diese Ebene verlassen. Die
Phinomenologie kann zwar nicht aus dem Zirkel der Sinnesentwick-
lungen heraus, aber sie kann sich methodisch auf eine ontologische
Ebene iiber ihn erheben. Dazu will Husserl aus transzendentaler Per-
spektive auf eine Ontologie der Lebenswelt hinaus, die im Bilde aller
transzendentalen Verstrickungen, die die Betrachtung der Lebens-
welt zirkulir machen, auf die »als reines Apriori zu umgreifende
Wesenstypik« der Lebenswelt zielt:

»Die Welt des Lebens, die alle praktischen Gebilde (sogar die der objektiven
Wissenschaften als Kulturtatsachen, bei Enthaltung von der Teilnahme an ihren
Interessen) ohne weiteres in sich aufnimmt, ist freilich in stetem Wandel der
Relativititen auf Subjektivitit bezogen. Aber wie immer sie sich wandelt und
wie immer sie korrigiert wird, sie hilt ihre wesensgesetzliche Typik ein, an der
alles Leben und so alle Wissenschaft, deren >Bodenc sie ist, gebunden bleibt. So
hat sie auch eine aus reiner Evidenz zu schépfende Ontologie.«130

Als ein solches ist die Lebenswelt die Bedingung der Moglichkeit von
Welt fiir uns iiberhaupt. Alles findet innerhalb dieses Welthorizonts
statt: »Jedes ist etwas, >etwas aus< der Welt, der uns stindig als Hori-
zont bewufSten.« »Jeder Plural und aus ihm herausgehobene Singular
setzt den Welthorizont voraus.«®! Die Objektivitit, die, wie die Be-
trachtung der transzendentalen Intersubjektivitit zeigte, erst durch
den Anderen iiberhaupt zustande kommt, liefert uns eine Welt, de-
ren Dinge uns nicht als abgeschlossene erscheinen. Die Dingwelt
muss vielmehr als durch den Wandel der Horizonte, durch ihre Ge-
nesis sich entwickelnde verstanden werden.

Interessant ist in diesem Zusammenhang die notwendige Offen-
heit bzw. Unabgeschlossenheit, die Husserl in der Horizontalitit der
Lebenswelt zu Recht erkennt. Mit Bezeichnungen wie »stetem Wan-
del«, »offen endlose Mannigfaltigkeit«, »offen endloser Horizont«'32,

130 Hua VI, 176.

131 Hua VI, 146.

132 Vgl. Hua VI, 167: »Das< Ding selbst ist eigentlich das, was niemand als wirklich
gesehenes hat, da es vielmehr immerfort in Bewegung ist, immerfort, und zwar fiir
jedermann, bewufStseinsmifig Einheit der offen endlosen Mannigfaltigkeit wechseln-
der eigener und fremder Erfahrungen und Erfahrungsdinge. Die Mitsubjekte dieser
Erfahrung sind dabei selbst fiir mich und einen jeden ein offen endloser Horizont mog-

119

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

»Unendlichkeit stromender Bewegung«!33, die sich allesamt auf die
Lebendigkeit horizonthaftem Weltumgangs beziehen, hat Husserl
genau das im Blick, was sich als der Ort der Sinngenese bezeichnen
ldsst. Sinn, wie wir ihn in der Welt finden, ist immer Sinn in Kontext
— sowohl in kulturellem als auch in persénlichem Kontext, wobei die
Trennlinie zwischen diesen beiden kaum scharf zu ziehen ist. Obwohl
uns der Sinn in eben dieser Wandelbarkeit erst erscheint, gibt es eine
alles leitende Grundidee, die sich in Worten wie »Wesenstypik« oder
»universale Vernunft« bezeichnen ldsst und durch deren »intentiona-
le Indexikalitit« uns das Einzelne als weltliches iiberhaupt erst er-
scheint. Das Ganze ist fiir uns als in der Welt Lebende immer »auf
Einheit eines Sinnes gerichtetc,

»[...] die Weiten und Tiefen dieses gesamten Sinnes in seiner unendlichen To-
talitidt gewinnen, sobald man sich der universalen Form der Sinnbildung eini-
germaflen bemichtigt hat, axiotische Dimensionen: es eréffnen sich die Proble-
me der Totalitét als die einer universalen Vernunft«.13

In transzendentaler Epoché soll die Phianomenologie im Ausgang von
lebensweltlichen Gegebenheiten auf diese »Probleme universaler
Vernunft« reagieren konnen, die sich in ihrer sinngenetischen Hori-
zontalitdt konstituieren. Transzendentale Phanomenologie ist — aus-
gehend von der Lebenswelt als »Phanomenquelle« — der Schluss auf
die ihr, der Lebenswelt, zugrunde liegende transzendentale Struktur.
Sie wird damit zum »transzendentalen Leitfaden«.13

Entlang dieses Leitfadens bekommt die durch transzendentale
Intersubjektivitit gestiftete Kultur besondere Bedeutung. Aus der
von ihr gestifteten Objektivitit entwickelt sich tiberhaupt erst der
Horizont alles Weltumgangs:

»[...] die intersubjektiv identische Lebenswelt fiir alle dient als intentionaler
>Indexc fiir die Erscheinungsmannigfaltigkeiten, die, in intersubjektiver Syn-
thesis verbunden, es sind, durch die hindurch alle Ichsubjekte [...] auf die ge-

licherweise begegnender und dann in aktuellem Konnex mit mir und miteinander tre-
tender Menschen. «

133 Hua VI, 173.

134 Ebd.

135 Vgl. Hua VI, 177. Die »Leitfaden-Funktion« ist neben der »Bodenfunktion« die
zweite methodische Bedeutung der Lebenswelt. Vgl. dazu auch Stréker, E., Husserls
transzendentale Phinomenologie, a.a.O., 204ff. und Claesges, U., »Zweideutigkeiten
in Husserls Lebenswelt-Begriff«, a.a. 0., 85-101.

120

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

meinsame Welt und ihre Dinge ausgerichtet sind, als Feld aller im allgemeinen
Wir verbundenen Aktivititen usw.«13

Unter der »intersubjektiv identischen Lebenswelt« ist nicht weniger
zu verstehen als die Welt, wie sie sich den Menschen als diese eine
»objektive« Wirklichkeit zeigt. Diese ist im engeren Sinn durch den
Horizont der Kultur umgriffen. Lebenswelt ist immer auch Kultur-
welt. Lebenswelt ist damit auch in dem Sinne Welthorizont, dass die
Welt uns nur innerhalb des Sinnhorizontes unserer Kultur erscheint.
Unser Umgang in ihr ist uns ganz wesentlich. Wir »sind« die Kultur
in dem, wie wir existieren und durch unsere transzendental zu ver-
stehende Intersubjektivitit. Gleichzeitig konnen wir uns nur auf dem
Grund unserer Kultur als solche verstehen. In diesem Zusammen-
hang ist das abendldndische Subjekt die Manifestation abendlan-
discher Kultur, denn letztere gibt einen genau abendldndischen Ho-
rizont an Intentionalititen vor. In der Beilage III zu §9a der
Krisis-Schrift geht Husserl explizit auf diesen Aspekt ein: »Der einen
Menschheit entspricht wesensmifig die eine Kulturwelt als Lebens-
umwelt in ihrer Seinsweise, die in jeder historischen Zeit und
Menschheit die jeweilige und eben Tradition ist.«”

In diesem kurzen Text macht Husserl noch einmal ganz deut-
lich, dass die Kultur und damit auch unsere Lebenswelt geschichtlich
zu verstehen sind. Und nicht nur das: Kultur als Lebenswelt be-
stimmt unser gesamtes Verstehen aus der Vergangenheit heraus im
Voraus. Wenn wir sagen, dass wir die Kultur sind, so heif$t das nicht
nur, dass wir sie als transzendentale Egos tragen, sondern auch, dass
wir durch sie in unserer Immanenz und Transzendenz getragen wer-
den. »[G]anz allgemein gilt es fiir jede unter dem Titel >Kultur< ge-
gebene Tatsache [...], dass schon in jedem schlichten sie als Erfah-
rungstatsache Verstehen >mitbewufStc ist, dass sie Gebilde sei aus
einem menschlichen Bilden her.«38

Die Geschichtlichkeit bestimmt den Horizont unseres Verste-
hens. Auf der phinomenologischen Ebene transzendentaler Inter-

136 Hua VI, 176.

157 Die Beilage wurde 1939 von Eugen Fink unter dem Titel »Die Frage nach dem Ur-
sprung der Geometrie als intentionalhistorisches Problem« veréffentlicht. Durch Passa-
gen wie die hier zitierte entging Husserl dem Vorwurf des Eurozentrismus, der in seinen
Lesern aufkeimen konnte. Jede Kultur hat ihren eigenen lebensweltlichen Horizont, aus
dem iiberhaupt »alles erst einen Sinn macht«. Dass oben vom Abendland die Rede ist,
erscheint so als das einzig Sinnvolle.

138 Hua VI, 379.

121

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

subjektivitit ist Kultur so immer als Prozess sich konstituierender
und erweiternder Horizonte zu verstehen. Auf der Ebene immanen-
ter Phdnomenologie zeigt sich mutatis mutandis, dass alles Verste-
hen unserer selbst ebenso durch geschichtlich vermittelte, kulturelle
Konzepte erklart wird.'?®

Die damit inhérente Prozesshaftigkeit der Welt in Form der Ge-
schichte verweist die Untersuchung automatisch auf die Frage nach
der Bedeutung von »Leben«: Was kann Leben im Zusammenhang
mit »Lebenswelt« bedeuten?

Die obige Formulierung, dass die Intentionalitit lebe, kann hier
zum Klarungsversuch beitragen. Denn sie bezieht sich auf mehrere
Bedeutungen des Intentionalititsbegriffs. Intentionalitit bezeichnet
zunichst den Konstitutionsvollzug (des Selbst, des Anderen und der
Welt), sowie dann die Beziehung des Subjekts zur Welt (wiederum
im Sinne immanenter Transzendenz in Form der Zeit und transzen-
denter Immanenz beziiglich der Intersubjektivitit) und letztlich das
Beziehungsgeflecht zwischen diesen beiden Aspekten. Zum hier
verwendeten Lebensbegriff kommt die sinngenetische »Bewegung«
hinzu. Lebendige Intentionalitdt ist Intentionalitit im Wandel le-
bensweltlicher Genesis. Wenn Husserl sagt, dass »Seiendes mit
Seiendem in intentionaler Gemeinschaft steht«4, dann ist der Zu-
sammenhang, der damit beschrieben wird, als das »Leben« zu be-
zeichnen, das im Begriff »Lebenswelt« gemeint ist. In diesem Sinne
spricht auch Ernst Wolfgang Orth von einer »Inter-Intentionali-
tat«'¥1. Dieser Begriff scheint sehr gut geeignet, die Struktur lebens-
weltlicher Verankerung zu beschreiben. »[W]as in der naiven Positi-
vitit oder Objektivitit ein AufSereinander ist, ist von Innen gesehen
ein intentionales Ineinander«!#2, wie Husserl schreibt. Damit spricht
er genau diese intentionale Vernetzung des Seienden an. Mit der

139 Als ein besonders heraus stechendes Beispiel kann in diesem Zusammenhang nur an
die enormen konzeptuellen Entwicklungen in der Psychologie durch die Traumdeutun-
gen Sigmund Freuds erinnert werden, die alles folgende Verstehen sowohl in der Psy-
chologie als Wissenschaft als auch im Selbstverstindnis der Menschen bis heute ent-
scheidend vorgeprigt haben.

140 CM, 132.

141 Vgl. Orth, Edmund Husserls »Krisis der Europdischen Wissenschaften und die trans-
zendentale Phinomenologie¢, a.a.O., 161: »Die Wirklichkeit, die Welt, ist ein inter-in-
tentionaler Zusammenhang. «

42 Hua VI, 260, zitiert in Orth, Edmund Husserls >Krisis der Europdischen Wissen-
schaften und die transzendentale Phinomenologie, a.a.O., 161. Orth fahrt fort: »Der
Mensch ist also eine eigentiimliche intentionale Konfiguration innerhalb des gesamten

122

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

Entdeckung der Lebenswelt als dem, was sich unserem gesamten
Weltumgang und Weltzugang als Grund erweist, kommt er auf die
Ebene der Sinngenesis, die der reinen Konstitutionsanalyse voraus
liegt.

Jedoch ldsst sich Husserls Philosophie, auch wenn sie sich nun
ganz auf die phinomenale Sinnvernetzung beziehen will, niemals
ohne das transzendentale Ich bzw. strukturell ohne das Bewusstsein
als Ausgangspunkt jeglicher Evidenz denken. Auch wenn Geschicht-
lichkeit, ob als transzendentale Genesis der Person oder als horizont-
hafte Lebensweltlichkeit im Sinne einer Kulturumwelt, die transzen-
dentalen Rahmen fiir jegliche Konstitution spannt, so ist dennoch das
Ich mit seiner konstitutiven Urstiftung der Ausgangspunkt der ge-
samten Philosophie Husserls. Der Mensch ist inmitten der intentio-
nalen Verkniipfungen, die — wie oben gesagt wurde — durch ihn und
gleichzeitig von ithm getragen werden. Er ist immer sein eigener Mit-
telpunkt, oder wie Orth schreibt, er ist der Zeuge der Welt:

»In seiner intentionalen Einstellung, welcher Art immer, bezeugt der Mensch
Welt. Er bezeugt sich selbst und die Welt, die Horizont dieses Selbst ist. Seine
Bezeugungen manifestieren sich nicht nur in intellektuell elaborierten Deu-
tungs- und Erklirungssystemen, sondern auch in der durchschnittlichen Praxis
seines Lebens.« 14

Die »Zeugenschaft« beschreibt die Stellung des Menschen (und, wo-
rauf Orth hinweist, auch anderer Organismen) im intentionalen
Geflecht des Seienden. Doch gerade durch den Hinweis auf die
»durchschnittliche Praxis« des Lebens wird der eigentliche Grundzug
husserlschen Denkens verwischt. Denn von innerweltlicher Praxis
und der praktischen Auseinandersetzung und »leiblichen« Ver-
schmelzung mit der Welt, ist bei Husserl nichts zu sehen. Der Aus-
gangspunkt bleibt die Evidenz des cogito. Allein der Sinngenesis im
Sinne einer den Menschen tragenden Kultur(geschichte) ist es sozu-
sagen teilweise enteignet worden.

inter-intentionalen Systems, das durch ihn thematisiert und — méglicherweise — ver-
standlich wird.«

143 Orth, Edmund Husserls >Krisis der Europiischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phanomenologie, a.a.O., 162.

123

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins
4. Die »lebendige« Intentionalitit und das Engagement

Abschlieflend soll hier auf zwei Grenzen der Phinomenologie Hus-
serls eingegangen werden, die sich als Fragen innerhalb der Darstel-
lung aufgetan haben. Der erste Aspekt, an dem die Philosophie Hus-
serls an eine Grenze stofdt, liegt in ihrer Phinomenologie selbst.
Husserls Eigenart ist es, soweit die obige Darstellung reicht, den Sinn
dessen, was er phanomenologisch aufweisen will, jeweils in der Deu-
tung eines wesentlich indexikalischen Charakters der Welt erst ent-
decken zu miissen. So verweist er mehrere Male darauf dass die
Dingerfahrung so wie auch die Erfahrung der Lebenswelt ein »inten-
tionaler >Index¢ fiir die Erscheinungsmannigfaltigkeiten«'# einer
»Wesenstypik«!*5 der Welt ist. Zur Klarung ihrer selbst bedient sich
die Phinomenologie hier verschiedener Leitfaden, an denen entlang
sie ihre Untersuchungen fithrt. So war in den Ideen I die »Region
Ding« der transzendentale Leitfaden (§150, 313—-316), in den Carte-
sianischen Meditationen war zunichst die Rede vom intentionalen
Gegenstand als transzendentalen Leitfaden (§21, 52ff.), dann von
der »noematisch-ontischen Gegebenheitsweise des Anderen« (§43,
93 ff.) und nun, in der Krisis-Schrift schliefSlich, ist die transzenden-
tale Reduktion an das transzendentale Fundament aller Phinomeno-
logie gekommen: die Lebenswelt.’#¢ Diese Indexikalitit, an der sich
die Phanomenologie orientiert, ist ein Hinweis darauf, dass sie hier
den Keim eines Dualismus fort triigt: es ist der Dualismus von inten-
tionalem Bewusstsein und seinem Inhalt, denn letzteres wird von der
Welt her nur angezeigt. Das Bewusstsein ist damit der ewige Auflen-
stehende, auf dessen Leistungen, die Indizes zu »verstehen, alles

14 Vgl. CM, 48; Hua VI, 176.

145 Vgl. z.B. Hua VI, 176.

146 Vgl. Steinbock, A.J., »Generativity and the Scope of Generative Phenomenology«,
a.a. 0., 302: »For Husserl, a static phenomenology really did function as a leading clue or
way into a genetic phenomenology before it became conscious of itself as such. This
connection between methods and matters Husserl only glimpsed at with the word >Leit-
fadenc.« Steinbock arbeitet den »new concrete teleological sense« (294) einer generativen
Phianomenologie nach Husserl heraus. Eine solche Phinomenologie hat die Generativitit
von Sinn, ihr anthropologisch-historisches Werden zum Thema und ist damit in sich
schon eine Phinomenologie der Phinomenologie auf eigengenerativer Ebene: »Genera-
tive phenomenology takes as its ontological leading clue not psychology, but anthropolo-
gy, and constitutively or phenomenologically examines not only sense-givenness in rela-
tion to the lived-body or even the the concrete monad, but the generation of sense
primarily through the constitutive modes of appropriation and disappropriation.« (307 £.)

124

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »lebendige« Intentionalitidt und das Engagement

ankommt. Die Welt, verstanden als »Index fiir ...«, im Gegensatz zu
einer Welt, deren Sinn sie sich mit uns teilt, verwehrt dem Sinn, sich
in freier Dialogizitit von Welt und Ich zu bilden. Eine solche Dialogi-
zitdt engagierten Umgangs bleibt durch Akte verdeckt, die ihren
Grund in diesem Engagement entdecken liefen.

Mit der Phinomenologie Husserls ist zwar der erste Schritt zu
einem dialogischen Engagement getan. Denn die Lebenswelt er6ffnet
sozusagen das Feld, auf dem das Ego sich ausdehnen kann. Doch die
Welt selbst bliebe stumm, wire sie nicht durch die Geschichte (bzw.
Genesis) des Menschen entstanden. Das, was z. B. bei Merleau-Ponty
durch den fungierenden Leib in die philosophische Welt eintritt, d. h.
die Strukturen eines leiblichen Verhaltens auf der Grundlage einer
Dialogizitit des leiblichen Ich mit der Welt, wird bei Husserl nicht
erreicht und bleibt vielmehr auf der Ebene einer Bewusstseinsphi-
losophie stehen.#

Eine zweite Grenze, die die obigen Ausfiihrungen dem Gedan-
kengang folgend vielleicht schon iiberschritten haben, liegt in der
Bedeutung der »Intentionalitit«. Der Gedankengang hat sich ver-
schiedener Bedeutungen des Begriffs »Intentionalitdt« bedient, die
als Orientierung der Darstellung der Philosophie Husserls dienten.
Ausgehend von der fundamentalen Bindung des Bewusstseins an die
Welt durch seinen notwendigen Inhalt gelangte die Darstellung tiber
verschiedene Facetten des husserlschen Denkens zu der Aussage, dass
die Intentionalitit »lebe«. Was kann dies nun riickblickend und zu-
sammenfassend bedeuten?

Die Intentionalitit erwies sich als die Beschreibung einer Struk-
tur, die sich auf weit mehr als eine eindimensionale Verkniipfung
zweier Entitaten bezieht. Dadurch, dass sie sich in ihrer Horizonthaf-
tigkeit stetig erweitert und neu bildet, wurde ihr eine Art Selbst-
affektion zugeschrieben, die sie wesentlich ausmachen sollte. So
konnte davon gesprochen werden, dass die Intentionalitit sich durch
ihren Selbstbezug und ihre Zeitlichkeit immer im Vollzug ihrer
selbst, immer in direkter Bezugnahme zu ihrer Retentionalitit und
Protentionalitit befindet. Ihr »Jetzt« ist immer im Wandel, wie die
Betrachtungen zur Phinomenologie der Zeit aufweisen sollten. Die
gesamte dynamische Struktur, die die Intentionalitit in ihren Eigen-
schaften benennt, ist die Transzendentalitit des Ego. Doch damit wi-
re die Bedeutung der Intentionalitit noch nicht in ihrer Fundamen-

147 Vgl. die Beziehung von Ichpol und Leib, S. 87.

125

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

talitit erreicht. Denn durch das, was Husserl die transzendentale Ge-
nesis nennt, wird die Dynamik intentionalen Weltbezugs wiederum
ebenfalls in die Zeitlichkeit einer Personalitit verlegt, die fortan nicht
nur das in retentionaler und protentionaler Weise umgibt, was das
Bewusstsein durch die Fiille und Verweisungen seines Inhaltes ist.
Vielmehr legt sich innerhalb genetischen Werdens auch das nieder,
was wir als wir selbst sind. »Charakter«, »Stil«, »Habitualitdten«
sind letztlich mehr als bewusstseinsmafSige Intentionalitat. Sie bezie-
hen sich auf die »Ablagerungen« solcher Intentionalitit, die unseren
personlichen Weltzugang ausmachen.*® Sagen wir deshalb, dass wir
unser Weltzugang sind, so wird mit dieser Betonung der Existentia-
litdt von intentionalem Leben vielleicht mehr bei diesem Namen ge-
nannt als Husserls Phinomenologie darin findet. Inwiefern unser
bewusstseinsméfiger Weltzugang nicht auch, vielmehr oder gar
ginzlich ein Weltumgang ist, in dem sich der Sinn auflerhalb eines
strengen cogito bildet, bleibt hier so offen wie die genaue Bedeutung
einer »intentionalen Gemeinschaft von Seiendem«, wollte man sie
ontologisch aufzeigen.

Eine weitere Grenze, die sich von da aus zeigt, liegt darin, dass
zwar mit der »Lebendigkeit« der Intentionalitit, die Offenheit und
Prozesshaftigkeit intentionaler Sinngebung und -entwicklung in der
Philosophie Husserls beschrieben werden konnen, dass allerdings
dies genau der Punkt innerhalb seiner Philosophie ist, der eine Wei-
terentwicklung verlangen wiirde: Der Lebensbegriff bei Husserl,
selbst, wenn er von Lebenswelt spricht, meint nicht die Unmittelbar-
keit eines lebendigen Verhaltens, die er gerne beanspruchen will.1#?
Der Grund dafiir liegt im gleichen dualistischen Grundansatz. Die
Lebensnihe der Lebenswelt erweist sich auSerhalb der Philosophie
Husserls als eine Lebensferne. Die Frage nach dem Wer des Lebens
und die Frage nach der Bedeutung dessen, was sich durch die lebens-

148 Fine schone Zusammenfassung findet sich bei Held, Lebendige Gegenwart, a.a.O.,
93 zitiert: »Jede Lebensgegenwart hat in ihrer konkreten Intentionalitit das ganze Leben
»in sich¢, und in eins mit der in dieser Gegenwart wahrnehmungsmaifig bewufSten Ge-
genstindlichkeit trigt sie horizontmifig in sich das Universum aller Gegensténdlich-
keiten, die je fiir mich galten und in gewisser Weise sogar die, die noch zukiinftig fiir
mich gelten werden, zitiert aus Erste Philosophie. 2. Teil. Hua VIII, 161.

149 Fin solcher Lebensbegriff wird zum Beispiel in der Lebensphinomenologie Michel
Henrys oder Rolf Kiithns auf dem Hintergrund der fundamental-ereignishaften Phéno-
menalitit vorgebracht. Vgl. Fuflnote 156 und Rolf Kiihn, Husserls Begriff der Passivitit,
a.a.0., dessen Hauptthese wohl im folgenden Satz steckt: »Nichts ist uns gegeben, was
nicht zunichst gelebt wire.« (430)

126

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »lebendige« Intentionalitidt und das Engagement

weltliche Sinnkonstitution fiir ihre eigene Prozessualitit ergibt, blei-
ben unbeantwortet.

Dabei muss beachtet werden, dass die Rede von einer lebendigen
Intentionalitdt wiederum einen Lebensbegriff im Hintergrund hat,
der sich auf das stiitzt, was bei der Betrachtung zu Bergsons Lebens-
philosophie zu sehen war. Hier wird niamlich ebenfalls von einem sich
selbst organisierenden und freiheitlich zur Form bildenden Zusam-
menhang gesprochen, der als cogitatum selbst immer nur Re-flexion
sein kann. In diesem Sinne kann von »intentionaler Gemeinschaft«
gesprochen werden. Allerdings ist dies nicht allein der Lebensbegriff,
der sich bei Husserl findet. Husserl bezieht sich vielmehr auf ein
»Aktleben«, das auf dem Fundament der Lebenswelt stattfindet und
daher transzendental zu nennen ist. Dazu tritt »unser Leben« als der
Erfahrungskomplex unserer je eigenen Existenz, auf dessen Grund-
lage wir die immanente Zeitlichkeit je erfahren. Auch wenn Husserl
mit seinen Analysen zu Horizont und Passivitit eine Aktphilosophie
im strengen Sinne iibersteigt, kommt seine Philosophie letztlich doch
immer auf das agierende Ich zuriick. Die Grundlage jeden Aktes in der
Lebendigkeit intentionalen Lebens bleibt so allerdings verdeckt.1>

Ich »verstehe« mich und mein Leben nur im Sinnzusammen-
hang meiner Lebenswelt. Darin kann man schliefSlich inhaltlich
einen grofen Erfolg gegentiber der Philosophie Bergsons sehen, wo-
bei der Ansatz der Phinomenologie beim Bewusstseinsinhalt, wie
sich aus der Darstellung zu Bergson sehr leicht sehen lisst, allein
philosophisch ein ganz anderer ist. Der Philosophie des élan vital
steht bei Husserl konzeptionell eine Transzendentalphilosophie ge-
geniiber. Beide lassen sich nur auf der Ebene dessen vergleichen,
was ihre Grundaussagen bedeuten. Auf dieser Ebene zeigen sie an,
inwiefern eine Philosophie des Engagements die Suche nach der Art
und Moglichkeit der Verankerung des Menschen in der Welt auf bei-
der Fundamente zu finden imstande ist.

150 Vgl. dazu Rolf Kithn, Husserls Begriff der Passivitdt, a.a.O., 62: »Husserl selbst hat
ohne Zweifel durch seine entscheidenden Hinweise auf die originér-passiven Vorstufen
der Intentionalitit eine reine Aktphilosophie im Sinne eines begrenzt aktualen Bewuf3t-
seins tiberwunden, ohne jedoch davon abzulassen, eine phdnomenologische Philosophie
des reinen Bewuftseins zu errichten. Denn seine Beriicksichtigung der urspriinglichen
Affektion des Triebs, der nicht-objektiven Intentionalitit des Zeitbewuf3tseins sowie der
Bildung von Sinnfeldern vor der Gegenstandeinsheit ist sicher eher im Sinne einer
>Geschehens«-Beschreibung zu verstehen als im Sinne von Akten oder auch Erlebnissen
in erfiillend-anschaulicher Hinsicht.«

127

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Denn die vorliegende Untersuchung tritt mit der Veranschla-
gung einer lebendigen Intentionalitit zu einem grofien Teil aus dem
Zusammenhang husserlscher Philosophie heraus und ein in eine
Phédnomenologie, die die Orientierung am Bewusstsein zu einer Ori-
entierung am Vollzug tiberschreitet. Dem hier zur Diskussion ste-
henden Begriff eines Engagements des Menschen, der als Intentiona-
litdt verstanden wurde, fehlt der Bezug zur Freiheit. Engagement
muss in einem noch zu klirenden Verhiltnis zur Freiheit des Men-
schen stehen.15!

Fir Husserl kann Freiheit »nur« Freiheit intentionalen Be-
wusstseins im Sinne ihrer Offenheit sein. Es sind die noch nicht er-
griffenen (»schlafenden«) Noesen, die fiir das reine Ich ein Feld der
Freiheit bilden32, »[...] frei und doch objektiv angezogen geht es von
Akt zu Akt fort, es erfihrt Reize von den im >Hintergrund« konstitu-
ierten Objekten, ohne ihnen gleich Folge zu leisten«.’®® Dies ist die
Freiheit des reinen Ich als reine Intentionalitit. Auch in der Beilage
zur Krisis-Schrift wird die Freiheit als die Freiheit verstanden, »unser
menschliches historisches Dasein und, was sich dabei als [unsere]
Lebenswelt auslegt, umdenken, umphantasieren zu konnen«.'>

Die Rede von der Intentionalitit als eines Engagements des Be-
wusstseins im Titel dieses Kapitels findet genau darin dann ihren
Bezug zur Freiheitsthematik. Die Freiheit zeigt sich bei Husserl als
die Freiheit fiir das Bewusstsein sich in verschiedener Intentionalitit
zu konstituieren. Dies ist wesentlich eine Freiheit, die das Bewusst-
sein in Bezug auf seine Erfiillung hat. Das Engagement, das sich hier
zeigt, ist ein Engagement intentionaler Bindung an situative Wahr-
nehmungs- und Sinngegebenheiten, die sich in ihrer Fiille durch die
transzendental-genetischen Verstrickungen im Subjekt erst bilden.
Auf diese Weise kann das, was eine lebendige Intentionalitdt, wollte
Husserl sie vollig zu Ende denken, bedeutet, nur stecken bleiben.
Denn die Situation, die immer mehr ist als Erkennen, und deren
Wahrnehmung auf viel weiteren Feldern ablauft als Husserl sie im
Bewusstsein findet, ist der Rahmen der Freiheit, die man durch das,
was als Weltzugang bezeichnet wurde, nicht nur hat sondern durch
diesen Weltzugang schon ist. Freiheit, so verstanden, brauchte die

151 Vgl. die Einleitung zur vorliegenden Arbeit.
152 Vgl. Hua IV, 109.

153 Hua IV, 981.

154 Hua IV, 383.

128

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »lebendige« Intentionalitidt und das Engagement

offene Situation, um diese dann gemif3 meines vorgingigen Engage-
ments, das sich in meiner ganzen Existenz findet, also meiner ganz
eigenen Weise des Zur-Welt-seins, zu der mir gegebenen freiheitli-
chen Situation erst machen zu konnen. Dieser Bezug auf den Einzel-
nen in seiner je eigenen Weise des Zur-Welt-seins bleibt bei Husserl
phinomenologisch unvollstiandig.15

Das Angedachte bei Husserl, das sich schliefSlich in den Proble-
men der Lebendigkeit, der Offenheit und der reinen Indexikalitdt der
Welt fiir das Bewusstsein eroffnet, ist durch seine Liicken der Ver
weis auf das Nicht-Gedachte als das, was unserem Weltverhiltnis
als Verhalten zugrunde liegt.2>¢

155 Letztlich scheint dies auch der Punkt zu sein, den Bernhard Waldenfels meint, wenn
er Husserls Lebenswelt gegeniiber eine » Abgriindigkeit des Sinnes« in Anschlag bringt,
um der Vielzahl mit einzubeziehender und situativer Voraussetzungen gerecht zu wer-
den, die eine Phinomenologie der Sinnbildung zu berticksichtigen hitte. Vgl. Walden-
fels, B., »Die Abgriindigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls Idee der Grundlegungc, erst-
malig in: Stroker, Elisabeth (Hrsg.), Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie
Edmund Husserls, Frankfurt/M.: Klostermann, 1979, 124-142, insbes. 124: » Abgriin-
digkeit des Sinnes, das soll besagen, dass der Prozef8 der Sinnbildung gar nicht auf einen
letzten Grund gestellt werden kann, weil von vornherein kontingente Voraussetzungen
in ihn einfliefen.«

1% Dies scheint genau das zu bezeichnen, was Merleau-Ponty in seiner spiten Aus-
einandersetzung mit Husserl als den »rohen Geist (I’esprit brut)« bezeichnet. Vgl. Mer-
leau-Ponty, M., »Der Philosoph und sein Schatten«, a.a.O., insbes. 274. Auf andere
Weise, aber mit denkbarem Bezug zur Spitphilosophie Merleau-Pontys wird dieses
Nicht-Gedachte im Sinne einer Nicht-Intentionalitit in der »radikalen Lebensphino-
menologie« Michel Henrys verfolgt. Indem die Intentionalitdt schon als ek-statische
»Einstellung« zur Welt gesehen wird, gibt sie nicht die Wurzel der eigentlichen Phéno-
menalitdt des Seins wieder. Es bedarf einer radikaleren »Gegen-Reduktion« um an diese
Wurzeln reichen zu kénnen. Vgl. z. B. Henry, M., »Nicht-intentionale Phinomenologie
und Gegen-Reduktion, in: Kithn/Staudigl (Hrsg.), Epoché und Reduktion. Formen und
Praxis der Reduktion in der Phinomenologie, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann,
2003, 65-78. »Nur eine solche Gegen-Reduktion, welche die Intentionalitdt ausklam-
mert, kann uns vor das Problem des urspriinglichen Erscheinens — oder noch besser
gesagt in dieses hinein — stellen, das wir als ein Selbsterscheinen definiert haben, das
heifdt als ein Erscheinen, in dem das Erscheinen selbst erscheint, wobei es sich von selbst
versteht, daf} dieses Erscheinen als solches sein Selbsterscheinen hervorbringt.« (73).
Das, worauf es sich bezieht, und darin meinen wir einen Zusammenhang zu der obigen
Darstellung der husserlschen Philosophie zu entdecken, ist das Leben selbst als einer
Ur-Offenbarung. »[...] Ur-Offenbarung deshalb, weil sie sich >frither« als die Ek-stase
vollzieht, sofern sie sich auerhalb derselben und unabhingig von dieser vollzieht. Die-
se Ur-Offenbarung als ein Selbsterscheinen ist wahrlich das geheimnisvollste, aber auch
das einfachste und gewdhnlichste; was alle Welt in der Tat kennt — das Leben«. (74)

129

https://dol.org/10.5771/9783495987338-71 - am 16.01.2026, 10:0:10. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997338-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.  Der Ausgangspunkt der Phänomenologie
	a.  Die Epoché als die phänomenologische Einstellung zur Welt
	b.  Der Ichpol als Ausgangspunkt der Konstitution

	2.  Die Bedeutung transzendentaler Genesis
	a.  Der Horizont in transzendentaler Genesis
	b.  Immanente Transzendenz – die Bedeutung der Zeit
	c.  Transzendentale Intersubjektivität als Transzendenz in der Immanenz

	3.  Die Lebenswelt
	4.  Die »lebendige« Intentionalität und das Engagement

