IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte
der Religion

Religion spielt in Hochgatterers Texten eine nicht zu unterschitzende Rolle. Lind-
liche und kleinstadtische Milieus werden hier nicht zuletzt durch kirchliche Insti-
tutionen und dementsprechendes Personal geprigt. Fast zwangsldufig gerdt dabei
auch die Verbindung von Religiositit und Materialitit in den Fokus. Vor allem zwei
Texte weisen diese Uberschneidung auf, Wildwasser von 1997 und die Erzihlung Ja-
kob aus dem Band Die Nystensche Regel von 1995.

Die materiellen Dinge und die Verrichtungen an ihnen ermdéglichen dabei ne-
ben der religiésen immer auch eine andere, eine profane Lesart, die sich — wenig
tiberraschend — zum Beispiel aus psychoanalytischen Kontexten speist. Das geht
vor sich (so kann man die beiden Analysen zusammenfassen), indem verschiede-
ne Momente in der Biographie der jeweiligen Protagonistinnen und Protagonis-
ten zugleich Reflexe auf bestimmte Momente von Religion/Religiositit sowie auf
medizinische, psychoanalytische Konzepte darstellen. Durch und durch weltliche
Ereignisse, wie sie ganz gegenwirtig unter Teenagern und Kaplanen, Polizisten
und Seniorinnen stattfinden, finden also ihre Entsprechungen in den Figuratio-
nen etwa des Ursprungs der Religion aus dem Totemismus oder in der >Urszene«
des christlichen Glaubens - ebenso wie beispielsweise im Odipuskomplex.

Im Laufe der Argumentation wird der Fetischbegriff im engeren Sinne iber-
schritten in Richtung benachbarter und eng verwandter Begriffe, des Totems und
der Reliquie. Letztere erweist ihre Nahe zum Fetischismus zum Beispiel aus protes-
tantischer Perspektive, ersterer ist in mehrerlei Hinsicht ein enger Verwandter —
und Schicksalsgenosse — des Fetischbegriffs.

1. Gottvatersohnchen
Radfahren: Ritual & Requiem

Im Roman Wildwasser verlisst der sechzehnjihrige Jakob Schmalfuf? sein Zuhause,
um seinen Vater zu suchen. Der ist vor bald zwei Jahren nicht mehr von einer Ka-

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

jak-Tour auf der Enns zuriickgekehrt und wurde fiir tot erklirt, einzig sein Paddel
wurde gefunden; sein Begribnis fand mit leerem Sarg statt.

Jakob macht sich von Wien aus auf den Weg in den Nationalpark Gesiuse, er
fahrt mit dem Fahrrad, genauer: mit seinem Scott Yucatan; auch dariiber hinaus
gehort er zu den explizit und gut geriisteten Protagonisten Hochgatterers. Auf den
Seiten 12 bis 18 stattet er sich mit den folgenden Dingen aus: zwei NAF-NAF-T-
Shirts, ultramarinblau bzw. moosgriin, orangefarbenen Best-Montana-Shorts mit
griner Aufschrift, schwarzen é1ser Levis, dunkelblauen Leinen-Sportschuhen, no
name, einer Nike-Windjacke, dunkelgriin, Aufschrift in Weif und Gelb, einem Ta-
schengiirtel, einer Sonnenbrille, einem Fixiermesser, seinem Sparbuch sowie 720
Schilling aus der Geldtasche seiner Mutter, zwei Tafeln Schokolade, einmal Lindt
Frigor, einmal Finessa Schwarzwilder Kirsch, einer finfteiligen StrafRenkarte von
Osterreich im Mafistab eins zu zweihunderttausend - alles das wandert in einen
signalgriinen Rucksack. Am Leib trigt er Radlershorts, ein dunkelgraues Diesel-T-
Shirt, eine Schirmkappe, fingerlose Handschuhe; die Shimano-Schuhe zieht er des
Lirms wegen, den sie beim Gehen machen, erst in der Garage an. Bei sich hat er
auch das Paddel seines Vaters. (WW 12-18)

Bevor er aufbricht, fehlt noch ein wichtiges Ausriistungsutensil, ein kleiner
Vorrat an Drogen. Die will er zuerst bei seinem Dealer Istvan Berecz am Bahnhof
Hiitteldorf kaufen, der jedoch grofies, fiir Jakobs Geschmack zu grofRes Interesse
fir das viterliche Paddel zeigt (WW 25f.). Jakob lenkt ihn mit einer Abenteuer-
geschichte seines Vaters ab und sucht darauthin das Weite. Er beschafft sich die
Drogen - eine Mischung aus Mundidol retard, Temgesic, Lexotanil 6 mg (lauter
Schmerz- und Beruhigungsmittel) und, vermutlich, Ecstasy — bei Heinz Konig,
dem wohlstandsverwahrlosten Dealer mit genialischen Anwandlungen, den man
auch aus Caretta Caretta kennt.

Jakob fihrt los. Wihrend seiner ersten Ubernachtung wird ihm der Sattel ge-
stohlen. Der Ersatz, den er findet, wirke sich katastrophal auf Jakobs Hintern aus,
das Koénig'sche »Notfallgewiirz« kommt zum Einsatz. Von Drogen und Alkohol,
Uberanstrengung, Dehydrierung und einem Sonnenstich aufler Gefecht gesetzt,
verliert Jakob schliefdlich das Bewusstsein. Er erwacht fiebernd und unter Schmer-
zen und wird von einem Geistlichen, Kaplan Tauscher, gefunden. Tauscher nimmt
ihn mit, um ihn gesundzupflegen.

Der Haushalt, in dem Jakob die nichsten Tage verbringt, besteht aus dem Ka-
plan, dessen Mutter und Judith, einer offenbar psychisch kranken acht- oder neun-
jahrigen Ziehtochter. Gemeinsam mit Judith und dem Priester fihrt Jakob zum
Gesiuse-Eingang, dem Ort, an dem sich einst die Spur von Jakobs Vater verloren
hat. Auf dem Weg dorthin betidubt Jakob den Kaplan mit Heinz Kénigs Drogen-
und Medikamentencocktail, die letzten Meter zum Ziel fihrt er selbst. Dort, iiber
der durch die Schlucht fliefSenden Enns, endet der Roman.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

Hinsichtlich der Handlungsstruktur und der paratextuellen Verweise wurden
fiir den Text mehrfache Bezugspunkte festgestellt: Wildwasser folgt (ebenso wie Ca-
retta Caretta) dem Aventiure-Schema der mittelalterlichen Heldenepik.! Dariiber
hinaus bestehen vor allem Analogien zum Ubergangsritual nach Arnold van Gen-
nep — Jakob vollzieht den rituellen Dreischritt von Ablésung (dem Abschied von der
Familie), Ubergang (der Reise) und Eingliederung (in die neue Gemeinschaft, die
Familie des Kaplans)® — sowie zur katholischen Liturgie: Die Kapiteltitel bezeich-
nen Abschnitte der Messe, ausgehend vom das Erlosungsbediirfnis anzeigenden
»Kyrie« iiber das die Ankunft des Retters (des Kaplans) bejubelnde »Sanctus« bis
hin zum abschliefRenden »Requiem aeternam ...« vom Beginn der Totenmesse.? Die
Namen Jakob und Judith wiederum verweisen sinnreich auf den Schutzheiligen der
Pilger und die Befreierin der belagerten Stadt, wobei hier einer entsprechenden
Lesart zufolge Jakob als von der schmerzlichen Erinnerung an seinen Vater >bela-
gert« zu sehen wire.* Auf symbolischer Ebene sind ebenfalls u.a. christliche Motive
ausfindig zu machen - ein Delfin etwa, wie ihn Judith in Form eines Stofftiers in
der Schlussszene dem Fluss iibergibt, geleitet christlicher und antiker Bildspra-
che entsprechend die Seele ins Jenseits, Wasser wiederum ist in vielerlei Hinsicht
Medium der Reinigung, des Neubeginns und Ubergangs.’

Zweifellos behandelt nun der Roman die Beziehung eines Sohnes zu dessen
verschollenem Vater. Das einmal angenommen, schliefRt daran eine Reihe von Ver-
mutungen an: Der Abschluss der Trauer war Jakob nicht méglich, der leere Sarg
unterband das Trauerritual, das Jakob nun nachholt.® Ausléser seiner Handlungen
ist anscheinend die Beobachtung, dass die erste Regelblutung der Schwester, also
ein Moment der Initiation, von Mutter und Schwester mit entsprechendem Pathos
begangen wird (»Es ist eine ganz besondere Situation, sagte sie, verstehst du, eine
ganz besondere Situation! Sie betonte jedes Wort« — WW 11), wihrend Jakob fur

1 Vgl. Fliedl, Pathologie und Patriarchat (2012); auch Herlinde Aichner und Werner Michler
sprechen von der »Queste des Helden«: Vgl. Aichner u. Michler, »Fir die bosen Kinder und
die schlechten Lehrer« (2012), S. 49.

2 Vgl. etwa Lexe, Passage und Passion (2010); Sieber, »Tief unter mir toste der Fluss« (2011).

3 Vgl. u.a. Breier, »Tief unter mir toste der Fluss dahin ..« (1999), S. 26f.; Lexe, Down to the River
(2009), S. 8; vgl. auch die Diplomarbeiten: Michl, Strategien der Ich-Entwicklung in der Prosa
von Paulus Hochgatterer (2006), S. 51-60; Sieber, »Tief unter mir toste der Fluss« (2011), S. 42-
57; Remsing, Literarische Transformationen (2016), S. 94-103.

4 Vgl. Breier, »Tief unter mir toste der Fluss dahin ..« (1999), S. 27.

5 Vgl. Schénwilder-Rieder, Die Rolle der Wassermotivik in Paulus Hochgatterers Romanen un-
ter besonderer Berlicksichtigung ihrer Nihe zur Todesthematik (2013); Lexe, Down to the Ri-
ver (2009) u. dies., Passage und Passion (2010); Breier, »Tief unter mir toste der Fluss dahin ...«
(1999).

6 Vgl. Lexe, Down to the River (2009), S. 8.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

243


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

seinen Ubergang ins Mannesalter keinen entsprechenden Ritus, kein entsprechen-
des Modell hat. Der zerbrochenen biologischen Familie, die er verldsst, steht am
Ende die Patchwork-Ersatzfamilie gegeniiber; der >Tausch« in der familiiren Situa-
tion findet sich schon im Namen des Kaplans: Tauscher nimmt die Stelle des Vaters
ein, pflegt und unterstiitzt Jakob; Judith tritt an die Stelle einer zu beschiitzenden
Schwester. Gemeinsam ermdglichen sie schliefilich den Heilungsprozess.

Im Verlauf der Handlung erfolgt also eine Art von Aufarbeitung. Das Ende zeigt
Jakob in verdnderter Verfassung, Wasser als Symbol des Neubeginns tritt gleich
mehrfach auf — in Jakobs Trinen, dem Wildwasser der Enns sowie im einsetzen-
den Regen. Die Beziehung Jakobs zu seinem Vater hat im und durch den Verlauf
der Handlung eine positive, kathartische Entwicklung genommen, das Ende kann
gelesen werden (und wurde gelesen) als Abschluss einer bis dahin latent gehaltenen
Verlusterfahrung.

Das sind allerdings, wie gesagt, Vermutungen. In der fiir Hochgatterers Tex-
te iiblichen Einschrinkung der Perspektive herrscht unter der gedanklichen wie
materiellen Oberfliche Verschwiegenheit hinsichtlich der Motive ebenso wie hin-
sichtlich des tatsichlichen Ausgangs. Jakob bricht auf, um seinen Vater zu suchen,
und weifd dabei zweifellos, dass er ihn nicht finden wird — ein offensichtlicher Wi-
derspruch. Anstelle einer Motivation bleibt im Zentrum des Romans ein Moment
der Unsicherheit. Dieses betrifft die Motivation Jakobs ebenso wie, genau genom-
men, Jakobs Verhiltnis zum Verstorbenen. Eine Lektiire, die Kontext und Indizi-
en gleichermafien beriicksichtigt, bewahrt hier vor naheliegenden, begiitigenden
Schliissen, die vielleicht gerade die Untiefen des Textes iibersehen lassen.

Vater-Sohn-Beziehungen in Text und Intertext

Die biblische Judith ist nicht nur, wie angemerkt wurde, die Befreierin der belager-
ten Festung, sie ist auch Witwe, und sie ist Mérderin ihres Freiers Holofernes, also
von gleich zwei toten Minnern umgeben. Der symbolischen Lesart, dass das Kind
Judith am Ende des Romans die Seele des Vaters auf die Reise schicke, steht die
inhaltlich vergleichbare, aber doch anders konnotierte Tat ihrer Namenspatronin
gegeniiber: nimlich den Feldherren — durch seine Machtposition dem Vater sub-
stituierbar — enthauptet zu haben. Das scheint dabei die insgesamt positive Funk-
tion Judiths keineswegs zu beeintrichtigen. In dem den Roman abschliefenden,
vermeintlich harmonischen Tableau” findet mit ihr jedenfalls auch der Vatermord
seinen Platz.

7 Zudessen Demontage siehe auch Aichner und Michler, die der Suche ihr»[plathetisches Ziel«
absprechen und das verséhnliche Ende, sofern es denn eines sei, als dem Drogenkonsum ge-
schuldet ansehen. Vgl. Aichner u. Michler, »Fiir die bésen Kinder und die schlechten Lehrer«
(2012), S. 49.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

Die Annahme, dass die Beziehung Jakobs zu seinem Vater von starker Ambiva-
lenz geprigt ist, muss gar nicht von auflen — aus gewissermafien psychoanalytisch
vorgegebenem Misstrauen — an den Text herangetragen werden. Vielmehr hat auch
der zentrale Intertext des Romans eine konfliktreiche Vater-Sohn-Beziehung zum
Thema: Dort hasst der Sohn den Vater, weil dieser die Geliebte des Sohns zur Frau
genommen hat. Dieser Intertext (bzw. dessen Pritext) wurde zur klassischen psy-
choanalytischen Fallstudie.

Die Rede ist von Verdis Don Carlos. Die Musiklehrerin schleift die Klasse in die
Oper, und tatsichlich findet Jakob Gefallen daran. Vor allem ein »langmihniger,
zirka zwei Meter grofRer Mensch, der in einem schwarzen Lederdref3 steckte und
mit einer Stimme den Posa sang, die einem noch in die Haarwurzeln fuhr, als ihn
der senile Kénig lingst erschossen hatte« (WW 15), bleibt Jakob im Gedichtnis und
veranlasst ihn dazu, eigenmichtig die Familienkatze umzutaufen.

Verdis Oper (d.h. das Libretto von Joseph Méry und Camille du Locle®) geht
im Wesentlichen auf den Text Schillers zuriick: den Konflikt zwischen Don Carlos,
Infant von Spanien, und seinem Vater Philipp II. sowie die Rinke des Marquis
Posa, der den Infanten fiir die Belange des besetzten Flandern gewinnen will und
am Ende fiir dessen Freiheit — und das politische Ziel — das eigene Leben opfert.

In Otto Ranks Studie zum Inzest-Motiv in Dichtung und Sage von 1912 stellt Schil-
lers Don Karlos einen der zentralen Untersuchungsgegenstinde dar. Von den Ent-
wiirfen, Briefen und Vorstufen ausgehend beschreibt Rank die Entwicklung der
den Odipuskomplex bildenden Inzest- und Vatermordmotive in diesem Haupt-
werk Schillers. Die unbewusste Zensur des Autors sei dabei fiir die schrittweise
Abschwichung der skandalsen Verhiltnisse verantwortlich, womit die Drastik des
Odipus auf Distanz gehalten werde:

Kénig Odipus und Don Carlos stellen also, da sie als wirksame
und hochgeschitzte Kunstwerke zugleich mit dem Innenleben ihrer Dichter auch
das geheimste Empfinden ihrer Zeit verkérpern, zwei Pole im Verdrangungspro-
zeR} des Seelenlebens dar. Im Odipus ist der leibliche Vater schon lange getotet
und vergessen, wahrend die geliebte Mutter mit dem unerkannten Sohn in ehe-
licher Gemeinschaft lebt: hier finden also noch beide Kinderwiinsche des Sohnes
in vollem Umfange, ja in den Dimensionen des erwachsenen Liebeslebens, ihre
Erfiillung. In Carlos dagegen bleiben diese beiden Wiinsche nicht nur unerfiillt,
sondern die dichterische Darstellung bewegt sich in (ibertriebenen Reaktionen
darauf, welche wie Schutzmafiregeln gegen die nunmehr gefiirchtete Wunscher-
fiillung anmuten: die leibliche Mutter ist langst tot (sie starb bei der Ceburt des

8 Vgl. Verdi bzw. Méry u. du Locle (Libretto), Don Carlos (1998 [UA 1867]).

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,

245


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Sohnes) und der eigene Vater steht dem Sohn a priori als erbitterter Feind und
mifitrauischer Nebenbuhler gegeniiber [..].°

Dennoch sei aber aus analytischer Perspektive der 6dipale Grund, aus dem Don
Carlos erwichst, eindeutig.

Die prekiren spanischen Familienverhiltnisse fallen nun in Wildwasser vorder-
grindig unter den Tisch: Carlos wird ausschlief3lich als der geisteskranke Freund
Posas apostrophiert (WW 15), nicht als Sohn des Konigs - eine Unterlassung, die
das Verwandtschaftsverhiltnis ausspart und es gerade so markiert. Nun kann nicht
davon die Rede sein, dass Jakob sich mit Carlos identifiziert, immerhin wird der
recht abfillig und eher nebenbei erwihnt und hat keinen weiteren Auftritt. Aber
auch in die Rolle des bewunderten Posa schliipft Jakob nicht selbst. Im Intertext
(bzw. in den beiden Intertexten) hat Posa eine doppelte Funktion: Er ist einerseits
intimer Freund und schiitzender Gefihrte (sowie Manipulator) des Sohnes in der
Auseinandersetzung mit dem Vater, andererseits eine Art Mittlerfigur — indem er
als einziger auch auf Augenh6he mit dem Vater verkehrt und sein Tod folglich auch
von diesem betrauert wird. Die gegen Ende des Romans auf Dauerschleife gehorte
Arie - »[e]ine mitteltiefe Minnerstimme sang etwas mit >Alla Espagna Un Salvato-
re<oder so dhnlich« (WW 89; recte: »Alla Spagna un salvatore!«'®)
Posas und zeigt den Moment an, als angesichts des Toten sowohl die verbindende

—ist die Todesarie

Gemeinsamkeit als auch die Intrige zwischen Sohn und Vater offenbar wird.
Kurz vor Schluss noch iiberantwortet Philipp Carlos der Inquisition; dass Car-
los schliefilich nicht durch diese endet, indert nichts daran, dass dieser Intertext
kaum aufeinen positiven Ausgang der Beziehung zwischen Jakob und seinem toten
Vater hindeutet.” Nachdem dieser Intertext die Spur gelegt hat, bleibt zu kliren,
ob sich auch aus dem Text von Wildwasser eine Ambivalenz Jakobs gegeniiber sei-

9 Rank, Das Inzest-Motiv in Dichtung und Sage (1912), S. 45, vgl. S. 68f.

10 Méry u. du Locle (Libretto), Don Carlos (1998 [UA 1867]), S. 221.

11 Stattdessen allerdings findet im Intertext eine Rochade zwischen den Positionen der Macht
und der Ohnmacht statt. Don Carlos endet (nur in Verdis Fassung) mit der folgenden Situa-
tion: Carlos soll gerade der Inquisition (ibergeben werden, als der Geist seines GroRvaters,
Karls V., auftaucht und mit dem Enkel eine die Vitergeneration berspringende Koalition
bildet. Er zieht ihn zuriick in die Grabkapelle (und damit ins Jenseits); Philipp II. findet sich
nun in der Position des iberwaltigten Sohns, seine letzte Textzeile ist der Entsetzensschrei:
»Mein Vater!«So folgt auf das Ende des Sohnes auch die Niederlage des Vaters.—Ebd., S. 243.
Am Ende des Schiller’schen Pratextes hingegen wird der Sohn der Inquisition iibergeben —
auch dies kann allerdings nicht mehr als Zeichen der Uberlegenheit des Vaters gelten. Wenn
auch»rein machtpolitisch die Verhiltnisse doch recht anders liegen«, so etwa die Lesart Ben-
novon Wieses, hatangesichts des toten Freundes doch der Sohn im Gegenzug iiber den Vater
triumphiert, der»sich selbst [...] als den alten, iiberfliissigen Herrscher« erleben muss. —von
Wiese, Friedrich Schiller (3. Aufl. 1963), S. 273f.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

nem verstorbenen Vater belegen lisst. Immerhin: Von Don Carlos versteht Jakob
kein oder kaum ein Wort.

Die Erinnerungen Jakobs sind tatsichlich zwiespiltig: Sie beinhalten stets eine
durch den Vater verursachte korperliche Versehrung des Sohnes und/oder die
scheiternde Kommunikation zwischen beiden: Als Jakob ins Wasser fillt, so eine
der betreffenden Erinnerungen, wirft ihm sein Vater auf der Heimfahrt »[d]Jurch
den Riickspiegel [..] immer wieder eigenartig zweifelnde Blicke zu« (WW 58),
denen er nicht standhilt. Als er sich in einem geliehenen Kajak »im Gefiihl der
permanenten Lebensgefahr« »die Aufenseiten meiner beiden Knie grofflichig
auf[]schiirft«, ist das Szenario wihrend der Heimfahrt ganz dhnlich: »Im Auto
lag ich dann auf dem Riicksitz, stellte mich schlafend und heulte in Wahrheit in
mich hinein.« (WW 66f.) So geht es weiter: Der Vater sagt dem Sohn bei dessen
erster Fahrt voraus, wie sehr er sich fiirchten wird, und hat zur Bestiirzung des
Sohnes damit einigermaflen recht (WW 69f.), als Ergebnis eines gemeinsamen
Spiels blutet Jakob aus dem Mund auf das Hemd des Vaters (WW 77), und als
der Vater zu Demonstrationszwecken absichtlich kentert, erschrickt der Sohn »zu
Tode« (WW 100). Dem ansonsten souverinen, aber emotional und kommunikativ
tiberforderten Vater steht ein psychisch und korperlich stets ungeniigender Sohn
gegeniiber.

Sofern man hier die Analyse der Figur betreiben will, wiren unbewusste Rache-
geliiste natiirliche Zutaten eines solchen Vater-Sohn-Verhiltnisses. Und um gleich
weiter zu psychologisieren: Dass der Vater tatsichlich stirbt, steigert das aus sol-
chen Wiinschen erwachsende Schuldgefiihl zweifellos ins Unertragliche. Dass dann
die Geschichten, die Jakob iiber seinen Vater erzihlt, in einem ganz anderen Ton
gehalten sind, ist als nachtrigliche Wiedergutmachung besagter imaginirer Untat
zu werten.

Diese Geschichten, die Jakob bei zwei Gelegenheiten im Roman vortrigt, sind
allesamt Abenteuer, aus denen der Vater als Held hervorgeht, aufopfernd, mutig,
selbstlos. In der lingsten, der »Kaukasus-Geschichte« (die als einzige ausformuliert
wird), rettet der Vater ein Menschenleben — wenn auch nicht seinen, so doch im-
merhin dezidiert einen Sohn (eines amerikanischen Fabrikanten; »The saver of my
son!l« — WW 38). Gleichzeitig aber konnen diese Heldentaten auch als versuchte
Vatertdtungen, als Spielanordnungen zum imaginiren Vatermord gelesen werden:
Auffallend ist doch, dass der Vater aus keiner der Geschichten mit heiler Haut her-
vorgeht, sondern - vor seinem schlussendlichen Triumph im Zeichen der Selbst-
zensur des Sohnes — Rippenbriiche und gesprungene Kniescheiben abbekommt,
angeschossen wird und beinahe ertrinkt (WW 37, 109f.). Jakobs Geschichten sind
Experimente mit einem Helden, dem man, damit er einer wird, keineswegs nur
das Beste wiinschen darf.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

247


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

In der Kaukasus-Geschichte kommt es schliefSlich zu einer bezeichnenden Ver-
tauschung der Positionen von Vater und Sohn: Der amerikanische Industrielle,
dessen Sohn Jakobs Vater rettet, wird mit einigen Attributen zum quasi-gottlichen
Ubervater stilisiert.”” Vor diesem gerit nun Jakobs Vater in die Position des Sohnes,
gewissermaflen >an Sohnes statt¢, und wird vom amerikanischen Gottvater prompt
aufer Gefecht gesetzt: Eine Umarmung durch den Amerikaner lisst Jakobs Vater
mit seinen Serienrippenbriichen vor Schmerz das Bewusstsein verlieren, eine Sze-
ne, die wie die verdichtete Darstellung einer ambivalenten Vater-Sohn-Beziehung
wirke.

Welt der Dinge

Jakobs Verhiltnis zu den Dingen ist unter anderem wegen des genannten Verhilt-
nisses zu seinem Vater ein sehr enges. Angemerkt wurde sein akribisches Regis-
trieren von Konsumprodukten und Markennamen; »das Subjekt«, kann man mit
Franz Schuh angesichts der Pack-Szene zu Beginn des Romans feststellen, »setzt
sich aus den genannten Dingen zusammen, es hat durch sie, wie man frither sag-
te, seine >Identitit«.«*> Diese Identitit scheint kein durchwegs erfreulicher Anblick
zu sein: Angesichts des Stapels an Kleidung und Ausriistung wird ihm »dunkel-
schwarz traurig« zumute, und man kann annehmen, dass das daran liegt, wie das
»licherliche[] Hiufchen[]« in seiner Wahrnehmung den eigenen Zustand spiegelt
(WW 13).

Jakob verlisst sein Zuhause als Reaktion auf den Initiationsritus der Schwes-
ter (in deutlicher Anspielung auf die Blutung wird Campari-Soda getrunken, WW
10f.). Jakob wird unsanft fortgeschickt, in seiner Imagination allerdings spinnt er
den Dialog, bei dem er nicht erwiinscht ist, fort. Dieses imaginierte Gesprich be-
handelt nun nicht, wie man erwarten konnte, korperliche oder geistige Reifungs-
prozesse, sondern — Ausriistung: »Ein paar rote Tropfen, und schon wurde heftig
diskutiert itber Tampons und Binden und extradiinn und Saugkraft und Haftstrei-
fen und Schwimmengehen und sonstwas.« (WW 11f.)

In Jakobs Welt gibt es also ein Equipment fiir Weiblichkeit, und auch fiir die
minnlichen Entsprechungen muss er nicht lange suchen: Alles, was er an Ausriis-
tung besitzt, ist mdnnlich konnotiert, nimlich: mit dem Vater assoziiert. Gute Aus-
ristung zu besitzen ist das Gesetz des Vaters: »Manche Leute meinen, sie konnen
mit den Hinden paddeln, hatte mein Vater immer wieder gesagt, und: Vergif es,
wenn die Ausriistung nicht stimmt, glaube mir, vergif? esl« (WW 63, s. auch 108)

12 Erist ein »machtiger, weilhaariger Mann« mit einer Stimme, »als sei man beim Jingsten
Gericht soeben auf die richtige Seite gerufen worden« (WW 38).
13 Schuh, Der Autor als Chirurg oder iiber das Medizinische in der Literatur (2000), S. 185.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

Jakobs Vater geht aus der Kaukasus-Geschichte nicht unverletzt hervor, aber
den dort minuti6s geschilderten Zusammenprall mit einem im Felskanal einge-
klemmten anderen Boot meistert er souverin. In der Physik dieses Ungliicks geht
es auf beiden Seiten schlieflich nur noch um Materialeigenschaften - und um
deren richtige Antizipation: Kurz vor dem Aufprall denkt der Vater »an die Biege-
festigkeit von Paddelschiften und Unterarmknochen« (WW 30).

Der Sohn hingegen reibt sich, kurz nachdem er diese Geschichte erzihlt, buch-
stiblich am Widerstand der Dinge auf, und sein sehr wenig souveriner Zustand
macht den rettenden Eingriff einer weiteren Vaterfigur (des Kaplans) nétig: Wah-
rend Jakob in einem verlassenen Autowrack iibernachtet, wird ihm der Fahrrad-
sattel gestohlen; aus einer lingeren Fahrt im Stehen resultieren einige verkrampfte
Muskelpartien, Jakobs Losungsversuch allerdings macht die Sache nicht besser: Er
stiehlt einen Fahrradsattel (WW 64f.), der jedoch selbst schon kaputt, nimlich der
Linge nach aufgeschlitzt ist. Ein Defekt, den man weder in riumlicher noch in mo-
tivischer Nihe zur eigenen Korpermitte haben will: Jakob scheuert sich wund (WW
66-75), und der gestohlenen geht in ihrer Tiicke auch noch die eigene Ausriistung
zur Hand: Die Funktionsunterwische transportiert den Schweifd exakt zu den wun-
den Hautpartien, was grofie Schmerzen und als Gegenmafinahme die Einnahme
von Heinz Koénigs Spezialmischung, in letzter Konsequenz den Zusammenbruch
zur Folge hat. Auf jeden Defekt folgt eine entsprechende Reaktion, die wiederum
den nichsten Defekt zeitigt; die Defekte springen zwischen Korper und Fahrrad
hin und her (werden an einer Stelle sogar rhetorisch verschmolzen: Jakob stellt
sein Fahrrad neben das, dessen Sattel er stehlen will, und tut, um sein Vorhaben
zu maskieren, so, »als hitte [er] einen absolut unangenehmen Defekt« — und meint
natiirlich einen Defekt am Rad; WW 64), auf den letzten, chemischen Eingriff Ja-
kobs folgt die Katastrophe.

Paddel des Vaters

Im Verlauf des Romans werden die Dinge zu einer Nebenbiihne, auf der sich das
Drama zwischen Vater und Sohn parallel ein zweites Mal abspielt. Der zentrale
und wirkmichtigste materielle Gegenstand ist dabei zweifellos das Paddel; als wi-
derspriichliches Erinnerungsobjekt steht es fiir den Vater und gleichzeitig fiir des-
sen Verlust (an dem es ja tatsichlich materiellen Anteil hatte); iber die Erinne-
rungsfunktion geht es hinaus, indem es die Funktion eines Ersatzes ibernimmt,
tiber den bloRen Objektstatus, indem es Einfluss auf den Handlungsverlauf nimmt.
Folgt man diesem damit verdichtig gewordenen Ding durch den Roman, ergibt
sich die folgende Ding-Biographie:

Der Vater erhilt das Paddel, glaubt man der Kaukasus-Geschichte, als Beloh-
nung fiir die Rettung des Sohnes — »ein Prototyp, wie der Kunststoffabrikant er-
klirte, ein Wunderding, ultraleicht und praktisch unzerstérbar« (WW 39). Dar-

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,

249


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

authin verungliickt der Vater mit dem Paddel, das gefunden und zuhause an die
Wand iiber der Glasvitrine gehidngt wird, wo es zu Beginn des Romans anzutreffen
ist, neben den Zimmerpflanzen - Gummibiumen, Scheffleren, Dieffenbachien,
Streifenphilodendren. Die Mutter meint, es dem Vater schuldig zu sein, in seinem
Andenken die Pflanzen zu hitscheln - »alle paar Tage Diinger, Brennesseljauche
gegen Ungeziefer, Abreibungen mit Seifenlauge und weif Gott noch was« —, was
der Sohn iibertrieben findet, aber: »Meiner Mutter braucht man das erst gar nicht
zu erkldren: feuchter Blick. Das bin ich ihm schuldig. Er hitte seine Freude daran.
Und so weiter.« (WW 8) In seinem eigenen Zimmer gibt es, darauf legt er Wert,
»keine Spur von Vegetation« (WW 11).

Nun scheint Jakob beiden Elementen dieses Arrangements aus Paddel und
Zimmerpflanzen gegeniiber gewisse Ressentiments zu hegen:

Ich [..] stand auf und machte dem Streifenphilodendron neben der Glasvitrine
einen Knick in sein grofdtes Blatt. Danach reckte ich die Hand mit dem Victory-
Zeichen empor gegen die Wand tber der Vitrine. Dort hing Vaters schwarz-silber
gesprenkeltes Kevlar-Paddel. (WW 9)

Er knickt noch ein zweites Blatt der Palme und stiehlt das Paddel. Das Paddel ist
fiir Jakob eigener Aussage nach »das Wichtigste, das ich von meinem Vater habe.«
(WW 25) Er packt seine Sachen, bindet das Paddel mit Elektrikerdraht an den Rah-
men seines Fahrrades und fihrt los. Er verteidigt es gegen die Begehrlichkeiten der
beiden Dealer. Auch nach seinem Zusammenbruch, im Haushalt des Kaplans, be-
hilt er es in Reichweite. Als er sich spater davonschleicht, vergisst er es, er kehrt
um, um es zum Gesiuse-Eingang zu bringen — und es wegzuwerfen; dort aller-
dings entscheidet er sich, das Paddel zu behalten.

Was ist nun dieses Paddel? Es unterscheidet sich (und wird klarer konturiert)
von zwei anderen Dingen bzw. Ding-Gruppen im Text: Die Pflanzen seines El-
ternhauses sind die ruhigen Objekte einer im Alltag integrierten, rituellen Erinne-
rungsarbeit. Und auch Kaplan Tauscher ist im Besitz von Dingen, die an eine Ver-
storbene erinnern, eine Schatulle mit den Hinterlassenschaften vom Selbstmord
seiner Schwester im Kindesalter (die ihren Abschiedsbrief beginnt mit: »Ich ma-
che es wegen dem Reinhold [d.i. Kaplan Tauscher, Anm.].« — WW 104). Tauschers
Handhabung dieser Dinge geschieht im Geheimen, schuldbeladen und schmerz-
erfullt (WW 74f.), scheinbar unverindert seit Jahrzehnten. Dem Paddel hingegen
eignet eine gewisse Appellstruktur; es ist ein mobiles und im weiteren Verlauf ver-
anderliches und itberhaupt recht rithriges Ding.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

In der Sekundirliteratur wurde das Paddel schliissig als Reliquie gelesen.' Da-
bei wird, wie auch in der schon referierten Deutung der Namen sowie in der Aus-
deutung der liturgischen Paratexte, ein christlicher Deutungskontext herangezo-
gen, wofiir einiges spricht. Dem lisst sich allerdings eine zweite Lesart zur Seite
stellen, die die Bedeutung des Paddels und seine Funktion in Hinblick auf den Ver-
storbenen modifiziert; diese Lesart verortet das Paddel in einem vorchristlichen
und vorzivilisatorischen Kontext.

Als Jakob den Weg ins Gesiuse einschligt, hat Heinz Kénig, sein Drogenhind-
ler, das Paddel schon lingst als das erkannt, was es ist: ein fremdes Kultobjekt.
»Das Ding wiirde sich gut in meiner Wohnung machen, sagte er und deutete auf
das Paddel. [...] Ein Oberschenkelknochen, mit einem Stiick Stacheldraht an den
Schaft gebunden, sagte er, und schon haben wir einen Marterpfahl der Avantgar-
de.« (WW 45)

Ein »Marterpfahl der Avantgarde«: Als solcher wire das Paddel zwar noch her-
zurichten, die Assoziation immerhin hat es ganz alleine ausgeldst. In den Worten
Konigs — der damit eine typisch europiische Position einnimmt — bekommt das
Paddel eine dsthetische und zugleich eine stammesreligiose Konnotation. Das hat
mit Blick auf den Beginn des Romans durchaus Hand und Fuf, vor allem aus so-
zusagen atmosphirischen Griinden: Im Freien ist es heify, im Haus der Familie
Schmalfuf? ist es heid und feucht:

Vor dem Fernseher hatte es vierunddreifigeinhalb Crad und neunundneunzig
Prozent Luftfeuchtigkeit. Das machten die Zimmerpflanzen. Nicht, daf ich grund-
satzlich was gegen Zimmerpflanzen habe, ganz im Gegenteil, hier und dort ein
Blatt oder eine Blite, das verbessert das Raumklima, und auch fiir die Nerven soll
es gut sein. Sobald sich das Zeug allerdings zum Dschungel auswichst, wird das
Klima tropisch, und fiir mitteleuropéische Nerven ist das mit Sicherheit nicht ge-
sund. (WW 7f)

Wo das Paddel herkommt, zwischen den Zimmerpflanzen, herrschen also tropi-
sche, dschungelartige Bedingungen. Mag sein, dass das Paddel auf Handlungsebe-
ne aus einer amerikanischen Kunststofffabrik kommyt, sein motivischer Ursprung
ist der Urwald, und in der Sorge um europdische Nerven unter solchen Bedingun-

14 Vgl. Breier, »Tief unter mir toste der Fluss dahin ..« (1999), S. 27, und Lexe, Passage und Pas-
sion (2010), S. 223; letztere stellt fest, die Reliquien wiirde am Ende zu einem »Symbol des
vollzogenen Ubergangs«; vgl. auch Lexe, Down to the River (2009), S. 8. Mit einer Reliquie
hat das Paddeljedenfalls die Erinnerungsfunktion sowie die Entstehungsgeschichte gemein,
stammt es doch aus dem personlichen Besitz des Verstorbenen: Dementsprechend wiirde
es sich um eine Sekundarreliquie handeln. Remsing bezeichnet in diesem Sinn die Zim-
merpflanzen als die Vater-Reliquien der Mutter, vgl. Remsing, Literarische Transformationen
(2016), S.9.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

251


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

gen wird ein Topos bedient, der sich etwa auch bei Hegel findet."> Wenn nun am
Paddel die Vater-Sohn-Beziehung, der Tod des einen und die Schuldgefiihle des
anderen sichtbar werden, wenn das Paddel zudem einem tropischen Kontext ent-
stammt und als Kultobjekt identifiziert wird, riickt ein Intertext in unmittelbare
Nihe, dem wir anderweitig schon begegnet sind: Freuds Totem und Tabu.

Was Freud dort in Angriff nimmt, ist die spekulative Rekonstruktion der Ent-
stehung des Totemismus und damit der Urszene der menschlichen Zivilisation,
der Keimzelle von Religion, Kunst und Kultur. Der Begriff des Totem'® ist eng
verwandt mit dem Fetischbegriff: Nur wenig jiinger als dieser, wurde er 30 Jah-
re nach de Brosses vom Pelzhindler John Long geprigt, der damit den Glauben
an individuelle Schutzgeister (Pflanzen, Tiere) bei nordamerikanischen Ureinwoh-
nern bezeichnete. Im Zuge einer raschen Begriffskarriere wurden bald weltweit
Totem-Phinomene beobachtet, wobei der vormals individuelle Totem-Glaube bald
eine soziale Dimension erhielt. Das Totem bezeichnete und regulierte nun religiose
Praktiken ebenso wie Verwandtschaftsverhiltnisse und war mit Verehrung ebenso
wie dem Tabu verbunden (das vor allem die Totung bestimmter Tiere betraf). An-
ders als der Fetisch bezeichnete er eine Gegenstandsklasse, kein individuelles Ar-
tefakt. Nach der bekannten Formel von John McLennan (Totemismus sei Fetischis-
mus plus Exogamie und matrilinearer Abstammung) oder der bei Miiller zitierten
Theorie Julius Lipperts (das Totem sei der Fetisch des Stammvaters)” entspriche
er systematisch einer Unterkategorie des Fetischismus, wihrend er historisch z.B.
von Wilhelm Wundt oder Emile Durkheim als primitive Urform der Religion iiber-
haupt installiert wurde und damit dem Fetischismus den Rang abzulaufen drohte;
ebenso wie dieser wurde er allerdings im zwanzigsten Jahrhundert aus der Wis-
senschaft, die ihn hervorgebracht hat, ausgeschieden — wenn auch nicht restlos:
Bis heute ist er im ethnologischen Sprachgebrauch, abseits ehemaliger Universa-
lisierungen, und bezeichnet Einzelphinomene wie etwa die Religionsformen aus-
tralischer Stimme.'8

Die begriffsgeschichtlichen Parallelen sind also grof3, ebenso die Schnittmenge
in den Beschreibungen des Phinomens: die Verehrung eines irdischen Dings an-
stelle einer transzendenten Wesenheit, die ambivalente Art der Bindung, ein will-
kiirliches Moment in der >Wahl< des Totems, nicht zuletzt die explizite oder im-
plizite Abwertung, die beiden (vermeintlichen) Religionsformen von Seiten ihrer

15 Vgl. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte (1995 [1837 postum]), S.120.

16  Vgl. etwa Kohl, Die Macht der Dinge (2003), S.173-176.

17 Vgl. John Ferguson Mclennan, zit.n.: Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus (1965 [1962]),
S. 23; Lippert zit.n.: Miiller, Anthropologische Religion (1894), S.121.

18 Schon Miiller hatte ihn 1891, gemeinsam mit dem Fetisch, als Resultat filschlicher Verallge-
meinerungen bezeichnet; vgl. Miller, Anthropologische Religion (1894), S.119-124; vgl. auch
Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus (1965 [1962]), S. 9 u.0.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

Entdecker und Erforscher widerfuhr. Die Unterschiede zwischen den Konzepten
lassen sich schon allein deshalb nicht verabsolutieren, weil Phinomene aus beiden
Bereichen urspriinglich dem Fetischismus zugeordnet wurden.® Nicht verwun-
derlich ist also, dass im warenékonomischen wie im sexualpathologischen Diskurs
vermeintliche >Totem<-Merkmale den Fetischismus mitkonstituieren (die Fixierung
auf eine Gegenstandsklasse anstatt auf ein individuelles Ding), ebenso wenig iiber-
rascht, dass in der Konsumtheorie die Begriffe >Totem« und >Fetisch« immer wieder
als zusammenhingend oder gar austauschbar erscheinen.?®

Freud rekapituliert ausfithrlich die vorhandene ethnologisch-religionswissen-
schaftliche Literatur zum Totem sowie zu den Totemgesetzen, um zu dem Schluss
zu kommen, dass zwei zentrale Aspekte hier iiberraschend mit dem Odipuskom-
plex iibereinstimmen:

Die Totemgenossen stehen [...] unter der heiligen, sich selbstwirkend strafenden
Verpflichtung, ihren Totem nicht zu téten (vernichten) und sich seines Fleisches
(oder des Genusses, den er sonst bietet) zu enthalten. [...]

Fast tiberall, wo der Totem gilt, besteht auch das Gesetz, dafy Mitglieder desselben
Totem nicht in geschlechtliche Beziehungen zueinander treten, also auch einan-
der nicht heiraten diirfen. Das ist die mit dem Totem verbundene Exogamie.”'

Stellt man nun an Stelle des Totems den Vater, so Freud (»Die Primitiven sagen es
ja selbst und bezeichnen, soweit noch heute das totemistische System in Kraft be-
steht, den Totem als ihren Ahnherrn und Urvater«*?), entsprechen die vom Totem
ausgehenden Verbote komplementir den Verbrechen des Odipus.

Als Ursache sowohl der Verbote sowie der Verbindung zwischen dem Vater und
dem Totem nimmt Freud nun ein in vorzivilisatorischer Vergangenheit liegendes
Verbrechen der Darwin'schen >Urhorde«< an. In diesem Familienverband herrscht
ein allmichtiger Vater, der die Weibchen der Gruppe fir sich beansprucht und sie
den jiingeren Minnchen vorenthilt. Auf Grund dieses Verbotes wird er von der
Briiderhorde ermordet, die von »denselben einander widersprechenden Gefithlen
gegen den Vater beherrscht war, die wir als Inhalt der Ambivalenz des Vaterkom-
plexes bei jedem unserer Kinder und unserer Neurotiker nachweisen kénnen.«*?

Um sich gegenseitig nun nicht zur Paarungskonkurrenz zu werden, installie-
ren die Briider das Verbot, dessentwegen sie den Vater getdtet hatten, erneut. An

19 Siehe z.B. de Brosses, Ueber den Dienst der Fetischengotter (1785 [1760]), S. 11-16, wo er von
kollektiven (»National-Fetischen spricht, sowie Fetisch-Tieren, die nicht verzehrt werden
durfen; vgl. Kohl, Die Macht der Dinge (2003), S.174.

20  Vgl. etwa Bolz, Das konsumistische Manifest (2002), S. 114; Bolz u. Bosshart, KULT-Marketing
(1995), S. 220ff.

21 Freud, Totem und Tabu (1940 [1913]), S. 7f.

22 Ebd., S.159.

23 Ebd, S.172f.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

253


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

die Stelle des getdteten Vaters setzen sie das Totem, das tiber die Einhaltung dieses
Gesetzes wacht. Aus Reue wird ihm mit der auch dem Vater entgegengebrachten
Mischung aus Zirtlichkeit und Angst gehuldigt. Dazu kommt die rituelle Wieder-
holung des Verbrechens: »Die Religion des Totem umfaf3t nicht nur die Aulerun-
gen der Reue und die Versuche der Verséhnung, sondern dient auch der Erinne-
rung an den Triumph iiber den Vater.«** Dementsprechend hat jedes religiose Fest,
jedes Opferfest eine doppelte Funktion: dem Vater zu huldigen und zugleich durch
die Reinszenierung der Tat den Bund zu erneuern.

Demnach fallen Onto- und Phylogenese in eins: Die nach Freud in der Kindheit
jedes Mannes als Odipuskomplex auftretende, fiir die Entwicklung etwa des Uber-
Ichs zentrale Kombination aus Hass dem Vater und Liebe der Mutter gegeniiber
hat in der Kindheit der Menschheit als Spezies eine vergleichbare Schlisselrolle.

Wihrend Freud dabei sein an der Gegenwart entwickeltes Modell in die Vergan-
genheit projiziert, schligt Wildwasser den Weg in die entgegengesetzte Richtung
ein: Ein (vermeintliches) stammesgeschichtliches Verhaltensmuster wird, kennt-
lich gemacht am Paddel, in die Gegenwart eines Pubertierenden iibertragen. Schon
der Don Carlos-Intertext hatte ja eine Lesart von Wildwasser vor dem Odipuskom-
plex nahegelegt — und so ist durchaus zutreffend, wenn Jakob itber den Dschungel,
in dem die Geschichte ihren Ausgang nimmt, festhilt: »Verantwortlich fiir das Di-
ckicht ist meine Mutter.« (WW 8)

Im GrofRen und Ganzen spielt sich bei Jakob blof3 eine Steigerungsform des
tiblichen pubertiren Dramas ab: Die infantile Sexualitit, die sich nach Durchlau-
fen des 6dipalen Konflikts — Begehren der Mutter, Hass gegen den Vater — in die
Latenzperiode zuriickgezogen hat, trifft bei Wiederauftreten im Jugendalter auf
neue Bedingungen: Der erstarkende Trieb tritt, so Anna Freud, beim Verfolgen
seiner Lustquellen einem erstarkten Uber-Ich ebenso wie realen Einschrinkun-
gen gegenilber. Dementsprechend werden alle verfiigbaren Abwehrmechanismen
aktiviert: Das Ich »verdringt, verschiebt, verleugnet, verkehrt ins Gegenteil, wen-
det die Triebe gegen die eigene Person, es erzeugt Phobien, hysterische Symptome,
bindet Angst mit Zwangsdenken und Zwangshandlungen.«*> Aggression, Perversi-
on und Kriminalitit zeugen demzufolge von Teilerfolgen des Es, neurotische und
Hemmungserscheinungen von solchen des Uberich.2® Weil Jakobs unbewusster
Wunsch nach dem Tod des Vaters tatsichlich erfiillt wurde, verschirft sich sei-
ne Lage vor seinem Ich-Ideal. Zahlreiche Symptome lassen sich dementsprechend
an Jakob nachvollziehen, der — real den Dingen, phantasiert auch Menschen ge-
geniiber — zu Gewalt neigt, stiehlt, paranoide Zwinge entwickelt, an der Selbstbe-
friedigung scheitert oder dabei Scham und Schuld empfindet, sofern er sich nicht

24  Ebd., S.175.
25  Freud, Ich und Es in der Pubertit (1935), S. 325f.
26 Vgl.ebd., S.326.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

durch Drogen dariiber hinweg hilft (WW 9, 12, 14f., 55, 60, 73 u.8.). Auch wird Ja-
kobs schwierige Beziehung zur Mutter vor dem 6dipalen Hintergrund plausibel,
insofern, als die Ambivalenz dem Vater gegeniiber auch die entsprechende libi-
dindse Einstellung auf die Mutter voraussetzt und nun im Verhiltnis zu Mutter
und Schwester gezwungenermaflen Aggression und Ablehnung vorherrschen — als
nachtrigliche Wiedergutmachung dem Vater gegeniiber.?’

(Nebenbei bemerkt wird hier erneut der Bezug des Textes zur Gattung virulent,
genauer gesagt: zur Aventuire-Struktur der Helden-Epik. Die moralische Verfeh-
lung, das>verligen< des Helden als Anlass seiner Queste lige demnach im 6dipalen
Konflikt, die Wiederherstellung der gesellschaftlichen Ordnung in der Installation
des Uber-Ich.)

In unserem Zusammenhang interessant — und jedenfalls interessanter als die
immer obsolete Psycho-Analyse einer literarischen Figur - ist der wenngleich ver-
fremdete Nachvollzug des Totemismus in Wildwasser. Zu Beginn werden die Pflan-
zen und das Paddel gleichermafien misshandelt: Die Blitter der Pflanzen werden
geknicke, das Paddel mit dem Zeichen des Sieges verhohnt (WW 9). Erstere wer-
den gleich dem fremden Kultus zugeordnet, dem der Mutter. Allerdings entstammt
auch das Paddel diesen tropischen Breiten, wihrend Jakob sich selbst »mitteleu-
ropiische Nerven« (WW 8) attestiert. Wenn Jakob das Paddel stiehlt, stiehlt er al-
so nicht das eigene, sondern eher das fremde Kultobjekt, es ist, zumindest vor
dem Diebstahl, nicht Jakobs Paddel. Erst durch den Diebstahl wird aus dem Erin-
nerungsding der Mutter das Totem des Sohnes, der dieses dann seinen eigenen,
idiosynkratischen Verrichtungen zufiithrt. Offensichtlich gilt fiir dieses Totem (das
ohnehin einem Fetisch verdichtig dhnelt), was Pouillon zum Fetischismus allge-
mein festhilt: Der Fetischismus ist stets der unverstanden itbernommene Kult des
Anderen.?®

Nachdem Jakob nun das Paddel mit Draht am Rahmen des Fahrrads befestigt,
stellt es gemeinsam mit diesem eine Art dysfunktionales Amphibienfahrzeug dar
(oder aus Jakobs Perspektive: ein »eigenartige[s] Flugzeug[J« - WW 17), es symboli-
siert materiell ein nicht integriertes psychologisches Moment. Als unangebrachtes
Requisit allerdings symbolisiert es nicht nur eine Stérung, sondern stellt sie auf
Handlungsebene auch her: Der Besitz des Paddels exponiert, macht angreifbar
(siehe die Avancen der beiden Drogendealer), bis sich Jakob fragt: »Wegschmei-
Ren? Vergraben? Nach Hause zuriickbringen? Jedenfalls kamen mir ernste Zweifel,

27  Dass Jakob seinen Sportarzt verachtet, weil seine Mutter ihn »aus fritheren Tagen« kennt
(»und ich will gar nicht wissen, was das genau heifdt: Sie kannte ihn aus friiheren Tagen.
Kann sein, daf} er beinahe mein Vater geworden wire.« WW 49f), lasst das Hamletmotiv
anklingen. Auch diesem widmet sich Rank, Das Inzest-Motiv in Dichtung und Sage (1912)
ausfihrlich.

28  Vgl. Pouillon, Fetische ohne Fetischismus (1972 [1970]), S. 201.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,

255


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

ob es verniinftig gewesen war, das Paddel mitzunehmen.« (WW 45) Als Jakob spi-
ter den Haushalt des Kaplans heimlich verlisst, muss er des vergessenen Paddels
wegen wieder umkehren (WW 103). Das Paddel stiftet Unheil; als Totem stiftet es
aber auch Gemeinschaft: Um mit heiler Haut davonzukommen, erméglicht Jakob
dem Dealer Istvan Berecz die Identifikation mit dem Vater: Dieser habe diesel-
ben Farben wie Berecz getragen, namlich die des Paddels (schwarz und grau bzw.
schwarz und silber, WW 41).

Das Paddel ist also offenbar kein einfaches Ding: Affizierung und Abstofung
gehen hier Hand in Hand. Es ist zugleich Verpflichtung und Stérfaktor, Medium
der Gemeinschaft und Zeichen der Absonderung, wertvolle Erinnerung und etwas,
das man am liebsten loswerden will. IThm eignet die Ambivalenz der religiésen Re-
quisite (Totem wie Fetisch): Dem erklirten Unterfangen zu Beginn, den Vater zu
finden, steht am Ende die Absicht gegeniiber, das Paddel ins Wasser zu werfen.

Wildwasser zeigt unter Bezug auf Totem und Tabu in der ontogenetischen die
phylogenetische Urszene der Reifung. Die Geschichte hat dabei zwei Pointen: Ers-
tens liegt eine nur teilweise Vereinbarkeit dieser Lesart mit der erwihnten christ-
lich-symbolischen vor. In diesem Kontext wurde das Ende als ein durchwegs har-
monisches gelesen: Der Besuch des Unfallortes sowie die Wassersymbolik von Tod,
Wiedergeburt und Neubeginn ergeben gemeinsam ein angemessenes Ritual, das
Jakobs verzogerte Trauer in Gang bringt; dem entspricht die quasi-liturgische Ka-
pitelfolge. Wenn zudem Judith einen Pliisch-Delfin ins Wasser wirft, der symbo-
lisch der Seele des Vaters das Geleit gibt, wird der Ubergang des Vaters ins ewige
Leben besiegelt.

Auch im Rahmen einer Lektiire im Kontext des Totems muss zuerst einmal
festgehalten werden, dass am Ende ganz offensichtlich irgendetwas >gelost« ist.
Verwunden wurde aber aus dieser Perspektive nicht nur der Tod des Vaters, der
Verlust, die Trauer, sondern auch die Schuld gegeniiber dem Vater und dessen dar-
aus resultierende Ubermacht. Wollte Jakob das Paddel davor noch loswerden, das
heift: eine totemistische Opferung durchfithren, um damit die Erinnerung an die
Tat und das Gesetz des Vaters zu erneuern, so verschwindet dieser Wunsch am En-
de; das Paddel verliert seinen Status als Totem. Erwachsenwerden im christlichen
Kontext bedeutet die Anwesenheit des Vaters auf Dauer zu stellen,?® hier hingegen
bedeutet es nicht zuletzt, die viterliche Ubermacht abzuschiitteln. Und so steht am
Schluss Jakob iiber dem Fluss, das Paddel in seiner Hand nichts weiter als das Re-
likt eines geliebten Menschen, der Vaterersatz (Kaplan Tauscher) ist aufler Gefecht
gesetzt und liegt reglos im Auto, neben Jakob steht Judith, die biblische Mérderin
des Feldherrn, und zuhause warten die Mutter und Marquis Posa.

29 AuchinderEucharistie sieht Freud eine totemistische Erneuerung der herrschenden Verhilt-
nisse —vgl. Freud, Totem und Tabu (1940 [1913]), S. 186.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

Die zweite Pointe besteht in einem impliziten Kommentar zur Wirkmichtig-
keit des psychoanalytischen Diskurses, wie wir ihm schon wiederholt in Hochgatte-
rers Texten begegnet sind. In seiner Einleitung hatte Freud 1913 darauf aufmerksam
gemacht, dass das Tabu immer noch, wenn auch unter anderen Namen (etwa dem
des kategorischen Imperativs) gesellschaftliche Giiltigkeit habe, der Totemismus
aber »eine unserem heutigen Fithlen entfremdete, in Wirklichkeit lingst aufge-
gebene und durch neuere Formen ersetzte religids-soziale Institution<*° sei. Und
nun radelt jemand durch Wien und in weiterer Folge bis ins Gesiuse, der einen
modernen Vater-Sohn-Konflikt austrigt und dabei nennenswerte Anteile des >Wil-
dencin sich trigt — jemand, der zugleich dieser Freud’sche Knabe, dieser Wilde aus
préhistorischen Zeiten und der ganz gegenwirtige Protagonist vom Ende des 20.
Jahrhunderts ist.

Das ist kaum als inhaltliche Kontrafaktur der Freud’schen Einleitung zu lesen,
auch nichtals Urteil iiber die gegenwirtige Angemessenheit Freud’scher Deutungs-
muster (und schon gar nicht als eines iiber die des Totem-Begriffs)*!, sondern als
impliziter Kommentar auf Freud als kulturelle Determinante: Freuds Diskurs hat
hier nicht die Rolle der Bedeutungsebene, mit der sich der Text erkliren — oder
gar: auf die sich der Text reduzieren liefe.3* Stattdessen fungiert er als Bildspen-
der: Mit ihm als Kontext kann der innere Konflikt an den Dingen der dufleren Welt
anschaulich gemacht werden. Aus dem Analyseinstrument, dem anzuwendenden
Lektiireschliissel wird hier ein resonierender, kulturell wirkmichtiger Intertext.

30 Ebd,S. 4.

31 Schon vor Freuds Text von 1913, schon im Moment des Hohepunkts seiner Theoretisierung
begann diesLiquidierung« des Totemismus in der Ethnologie (so Claude Lévi-Strauss in der
Einleitung zu Das Ende des Totemismus), als 1910 zugleich mitJames Frazers mehrtausendseiti-
gem Mammutwerk zum Thema auch die Einwande des Fachkollegen Alexander Coldenwei-
ser erschienen, der das Konzept als die Biindelung verschiedener Phinomene bezeichnete —
der Organisation in Clans, deren Benennung nach Tieren oder Pflanzen, des Glaubens, mit
diesen jeweils in Verwandtschaftsverhaltnissen zu stehen —, die allesamt beobachtbar, aber
nichtzwingend zusammengehorig seien (Freud zitiert sowohl Frazer als auch Goldenweiser).
Vgl. Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus (1965 [1962]), S. 13, 11.

32 Auch Aichnerund Michler machen im Fall von Wildwasser die Gleichzeitigkeit mehrerer Sinn-
schichten aus —die »nekyia, die Fahrt ins Totenreich« und die schon zitierte »Queste des Hel-
den«, wobei »Oberflachen- und Interpretationsfigurationen«langst kollabiert seien. — Aich-
ner u. Michler, »Fiir die boésen Kinder und die schlechten Lehrer« (2012), S. 49.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

257


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

2. Das Kreuz mit den Nageln
Vorspiel: Eine Frage der Perspektive

Im Text Die letzten Arbeitstage des Herrn Klein aus der Sammlung Die Nystensche Regel
(1995) wird ein Demenzpatient, ein ehemaliger Zimmermann, von seiner Tochter
zur weiteren Betreuung einer geschlossenen Einrichtung itbergeben. Dort verlebt
er seine letzten Tage in der Uberzeugung, auf dem tiglichen Weg zur Arbeit zu
sein, er sucht den Bahnhof. Spiter verlangt er nach Hammer und Nageln. Familie
und irztliches Personal, allen voran die Psychologin, sehen darin Akte von Rea-
lititsverweigerung. Der Ich-Erzihler allerdings, vermutlich ein Angehoriger des
Pflegepersonals (was aber nirgendwo expliziert wird), nihert sich schrittweise der
Wirklichkeitswahrnehmung des Herrn Klein an: Einmal, recht frith im Text, ist
er »nahe dran« (HK 12), sich fiir die aus der Sicht Kleins (aber eben ausschlief3-
lich aus dessen Sicht) bléde Frage zu entschuldigen, bei welcher Art Firma er denn
angestellt sei. Spiter fragt er ihn schon nach Details aus dessen halluzinierter Ar-
beitswelt, ganz so, als wire auch er selbst Teil davon. An Formulierungen wie »Dann
gehen wir zum Bahnhofvon Zurndorf« (HK 12) lisst sich nun zwar nicht gerade der
Realititsverlust auch des Ich-Erzihlers ablesen, aber immerhin die Einwilligung,
die andere Wahrnehmung der Wirklichkeit ebenfalls gelten zu lassen; dementspre-
chend lautet der vorletzte Satz des Texts nach Kleins Tod auch: »Ich denke, heute
wire Dachgleiche gewesen« (HK 18).

Im Verlauf des Textes besorgt der Ich-Erzihler dem Patienten auf dessen
Wunsch hin drei Zweihundertzehner-Nigel. Unverziiglich wird die Verbin-
dung vom Arbeitsutensil zum Tod hergestellt: »Mordinstrumente« nennt sie
die Psychologin (HK 12). Die Nigel sind es auch, die nach Herrn Kleins Tod
tibrigbleiben: »Beim Abbau des Bettes finden sich in einer Matratzenfuge zwei
Zweihundertzehner-Nigel.« (HK 18)

Auf den Nigeln treffen sich drei klar unterschiedene Blicke: Der Ich-Erzihler
sieht in ihnen vermutlich Medien der Erinnerung an die Vergangenheit des Patien-
ten, nach dessen Tod bleiben sie iibrig (>relinquereq und verweisen dann auf diesen
selbst. Fiir die Psychologin sind sie die erwihnten Mordinstrumente, Waffen einer
wohlgemerkt imaginiren Tat — hier sind Assoziationen zur Kreuzigungsgeschich-
te moglich, ja naheliegend. Der Patient wiederum sieht in den Nigeln schlicht Ar-
beitsmaterial, und unterscheidet dabei etwa aus rein praktischer Perspektive gutes
Material von »billiger Importware« (HK 17).

Drei Perspektiven treffen am Nagel zusammen, um sofort wieder auseinander-
zutreten. Festzuhalten ist dabei, dass die Nagel selbst natiirlich keine dieser Deu-
tungen mehr oder weniger sanktionieren. Auch der Narration des Ich-Erzihlers
ist die Tendenz anzumerken, die verschiedenen Deutungsmuster gleich zu bewer-

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

ten. Auf die Aussage der verzweifelten Tochter des Patienten, »Er lebt halt in seiner
Welt, verbeifdt er sich die Antwort: »Wo sonst?« (HK 15)

Die Situation ist eigentlich klar — ein Krankenhaus, ein zunehmend unbere-
chenbarer und unselbstindiger Patient, der die Oberschwester fiir die Sekretirin
eines Zimmereibetriebs und den Krankenhausgang fiir den Bahnsteig von Zurn-
dorf hilt - und trotzdem ist bemerkenswert, dass einzig der Patient die Nigel
im Kontext ihres alltagspraktischen Verwendungszwecks sieht, wihrend die bei-
den drztlichen Perspektiven dem Nagel Assoziationen jenseits des Tatsichlichen
(in die Vergangenheit, die Welt des religiésen Mythos) angedeihen lassen. Die Deu-
tungen der Nigel kreuzen einander: Herr Klein, als Demenzpatient an einem Ort
auflerhalb alltagspraktischer Geltung angelangt, richtet iiber die materiellen Din-
ge seinen Blick ins Alltagsleben; die Psychologin, innerhalb ihres Alltags, richtet
tiber dasselbe Artefakt den Blick ins mythisch-religiose Jenseits. Es scheint unter
bestimmten Umstinden gesiinder zu sein, den Alltagsdingen unsichtbare Quali-
titen zuzuschreiben, als sie als das zu nehmen, was sie sind. Die Trennung zwi-
schen Patient und Arzt, Norm und Devianz erfolgt dementsprechend nicht entlang
der Linie Wahrnehmung/Verkennung; stattdessen findet sich auf jeder der beiden
Seiten ein bestimmtes Mischungsverhiltnis aus beidem, und auf das richtige Mi-
schungsverhiltnis kommt es an.

Ein Autounfall

Die Ausgangssituation der kurzen Erzahlung Jakob — ebenfalls aus Die Nystensche Re-
gel — ist die folgende: Ein Auto ist verunfallt, aus zwei alternierenden Perspektiven
werden nun die Folgen geschildert. Einen Erzdhlstrang bildet das in indirekter Re-
de mitgeteilte Ermittlungsprotokoll des Revierinspektors Kupka: Ein dunkelroter
Ford Mustang (ein Autotyp iibrigens, der bei Hochgatterer auch in Uber die Chir-
urgie begegnet) kommt bei Glatteis — vermutlich wegen Wildwechsels - von der
Fahrbahn ab, wird weit hinausgetragen bzw. ist »vermutlich aufgestiegen wie eine
Rakete« (J 19). Mit dem Amtsdeutsch des Revierinspektors interferieren offensicht-
lich seine literarischen Anwandlungen. Der Wagen wird bald darauf bemerkt, eine
Kindergirtnerin ruft die Polizei.

Bis zu ihrem Eintreffen fallen noch fiinf Zentimeter Schnee, dann wird der Wa-
gen - alle Fenster sind zerstort, das Dach eingedriickt — aus dem Bachbett gezogen
und gedfinet. Den Anblick des toten Fahrers Leopold Drach deutet der wie erwihnt
literarisch ambitionierte Protokollant Kupka folgendermafien an: »Das in irgend-
einer Weise Erwartete sei in uniiberbietbarer Grafilichkeit tiber sie alle hereinge-
brochen und habe sie erstarren und verstummen lassen.« (J 26) Dann erreicht die
Polizei der Bericht, der Fahrer sei kurz vor dem Unfall in Begleitung eines Fiinfjih-
rigen gesehen worden. Nachdem sich aber kein aus dem Fahrzeug geschleudertes
Kind finden lisst, schenkt man dem keinen Glauben. Erst am Tag darauf wird die

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,

259


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Polizei zu der am Rand der Gemeinde lebenden 78-jihrigen Maria Zoller gerufen,
bei der sich das Kind, Philipp Drach, befindet.

Der zweite Erzihlstrang findet vor und wihrend der polizeilichen Ermittlun-
gen statt und berichtet vom Aufeinandertreffen des Fiinfjihrigen und besagter Ma-
ria Zoller. Die externe Fokalisierung erlaubt dabei keinerlei Einblick in innere Vor-
ginge, weder des Kindes noch der Frau. Zoller zieht das Kind, wohl unmittelbar
nach dem Unfall, im PKW-Kindersitz iiber die Béschung aus dem Bachbett; Dun-
kelheit und vor allem der Schneefall machen, wie zu vermuten steht, ihre Spuren
daraufhin fir die Polizei unkenntlich. Das Kind hat eine schwere Kopfverletzung;
seine unwillkiirlichen Bewegungen, das Uberdrehen der Augen und die Artikulati-
on stereotyper Laute lassen auf neurologische Schiden schlief3en.

Die Alte, allem Anschein nach geistig umnachtet, nimmt das Kind mit nach
Hause (ein Einschichthaus) und lisst ihm eine Art fehlgeleiteter Fiirsorge ange-
deihen. Ungeachtet seiner schweren Verletzung fiittert, reinigt und kleidet sie das
Kind, das sie »Jakob« nennt. Dabei spricht sie hiufig von der heute tschechischen
Ortschaft Zlabings (Slavonice), offenbar dem Ort ihrer Kindertage, und ihrem dor-
tigen Leben in biuerlichen Verhiltnissen. Spiter schligt sie einen Nagel in die
Wand (ein Regalbrett war abgebrochen) und bemerkt, dass das Kind mit den Augen
den Bewegungen eines Hammers folgt, dass es also erstmals auf seine Umgebung
reagiert (was sich moglicherweise daraus erklirt, dass der Vater des Kindes Zim-
mereigehilfe war). Nun beginnt Zoller, Nagel um Nagel in den Boden zu schlagen.
Das ist der Moment, in dem die Polizei die Hiitte betritt:

Im Wissen um die Schwerhorigkeit der Maria Zoller habe man, ohne anzuklop-
fen, die Tiir gedffnet und sich mit einem Mal einer hochst seltsamen Szene vis-a-
vis gesehen: Die alte Frau sei auf dem Stubenboden gekniet und habe mit einem
Hammer Nagel in die Fufbodenbretter geschlagen, jeweils vielleicht zwei Zenti-
meter tief, dicht aneinander, habe auf diese Weise einen Nagelrasen von einem
halben Quadratmeter Fliche angelegt gehabt. Vor ihr sei unter einem schwarzen
Eisenbahnermantel ein Knabe, wie sich spater herausgestellt habe, der fiinfjahri-
ge Philipp Drach, gelegen, auf dem Riicken, den Kopf zur Seite gewandt, die Au-
gen in regelmifiigen Pendelbewegungen auf den nageleinschlagenden Hammer
gerichtet. Der Bub habe bestindig ein und dasselbe Wort gesagt: Papa, Papa. Es
sei dabei ein ganz irres Leuchten in seinem Gesicht gewesen. (J 32)

So endet der Text, und damit, so die These, nicht nur die realistische Erzihlung ei-
ner Katastrophe im lindlichen Umfeld, sondern zugleich eine hintersinnige Para-
bel auf das Heilige: seine Entstehung, seine Abgrenzung, seine Darstellung und An-
erkennung. Das Schlussbild des Textes liefert den Ausgangspunkt fiir diese Uber-
legung, insofern niamlich, als es als verschobene Re-Inszenierung der biblischen
Kreuzigungsszene gelesen werden kann.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

Am unteren Rand des Heiligen

Alles eine Frage der Perspektive, das wissen wir aus der vorangegangenen Uberle-
gung zu Die letzten Arbeitstage des Herrn Klein. Auch die Zugehorigkeit einer Hand-
lung, eines Objekts zur Kategorie religiéser Handlungen und Objekte kann — aus
einer sikularen Perspektive betrachtet — weder an der umgebenden Wirklichkeit
noch am Ding selbst festgemacht werden, sondern besteht aus diesen beiden As-
pekten in Kombination mit der entsprechenden Erfahrung. Die Heiligkeit der Din-
ge entsteht im Verhiltnis von Menschen und Dingen, ist abhingig vom religio-
sen Empfinden und einer nach Mafigabe dieses Empfindens geformten Wahrneh-
mung.

Die eine Perspektive im Text Jakob, Kupkas Bericht, hat — der Textsorte des Po-
lizeiprotokolls entsprechend — dufiere, »irdische« Ereignisse und Wahrnehmungen
zum Inhalt. Der Wahrnehmungsvorgang wird dabei vor allem in zwei Passagen
explizit und selbstreflexiv thematisiert: Erstens, als der Anblick des Unfallopfers
eher unterschlagen denn beschrieben wird — die oben zitierte Passage geht weiter
wie folgt: »er sage nur die beiden Worte >Unkenntlichkeit< und >Dekapitation< und
verweise im tibrigen auf das Obduktionsprotokoll« (J 26). Zweitens in der Schluss-
szene, in der sich Kupka »mit einem Mal einer héchst seltsamen Szene vis-3-vis«
sieht. Kupka spricht aus der Perspektive des Polizeibeamten, von metaphysischem
Empfinden irgendeiner Art ist bei ihm nie die Rede. Als er Maria Zoller, umgeben
von Andachtsgegenstinden, bei ihrer erratischen Verrichtung entdeckt, 2hnelt sein
registrierender Blick einem drztlich-aufklirerischen, der sich dem Einbruch des
Irrationalen gegeniibersieht.

Deutlich wird aber auch, dass Protokoll und Protokollant ihrer Aufgabe, Notiz
zu nehmen von Fakten, Ursachen und Wirkungen, nicht mehr gewachsen sind.
Sonst kénnte Kupka den Leichnam beschreiben; sonst wire die Schlussszene nicht
»hochst seltsam[]«, sondern als Folge von psychologischen u.a. Faktoren transpa-
rent. Der Abbruch des Textes direkt am Hohepunkt der Beschreibung des besagten
>lebenden Bildes< unterstreicht diesen Effekt.

Das Irrationale, dem Kupka sich gegeniiber sieht, hat nicht zuletzt eine reli-
giose Konnotation — dafiir sorgen allein schon die erwihnten Devotionalien, dazu
der rituelle Charakter von Zollers Verrichtung. Das Aufeinandertreffen dieser bei-
den Protagonisten setzt also den Gegensatz zwischen mythischem und profanem
Weltverstindnis in Szene: Auf der einen Seite der objektivierende, analysierende
Blick des Staatsapparats, auf der anderen Seite die (letztlich auch fiir uns) myste-
riésen, aber religios anmutenden Verrichtungen und Requisiten der Maria Zoller.
Kontrastiert werden weltliches und religioses Erleben.

Dieser Antagonismus ist — wenig tiberraschend — Gegenstand des religionswis-
senschaftlichen Diskurses. Prominent thematisiert wird er beispielsweise in Ru-
dolf Ottos religions->phinomenologischer« Studie Das Heilige von 1917. Nicht nur

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,

261


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

wird hier religiéses strikt von weltlichem Erleben geschieden, auch entstammen
diesem Text Begriffe, die hilfreich sind, will man die Handlung in Jakob genauer
beschreiben: Fir die dort bei Kupka anzutreffende Kombination aus Grauen und
Verwunderung hilt Ottos Das Heilige etwa den Terminus des >Numinosenc« bereit.

Das Heilige, meint Otto einleitend, habe ja durchaus auch eine rationale Seite,
und diese sei es, die iiberwiegend thematisiert werde, wenn von Heiligkeit die Rede
ist: Als srational« bezeichnet er dabei die begrifflich fassbaren Pridikate (»Geist Ver-
nunft Wille zwecksetzender Wille guter Wille«®? etc.) innerhalb eines Glaubenssys-
tems, die in ihrer hochsten Steigerungsform die jeweilige Gottesvorstellung aus-
machen. Da Gott aber begrifflich eben nicht zur Ginze fassbar ist, stellen diese
srationalenc Aspekte (die auch die Idee von Moral, vom Guten umfassen) nur die
eine Hilfte des religiésen Erlebens dar. Dieses sei in seiner Existenz indes vor allem
vom Gegenpart abhingig. Keinen Glauben gebe es ohne den irrationalen, amora-
lischen, eben: numinosen Aspekt — »das Heilige minus seines sittlichen Momentes
und [..] minus seines rationalen Momentes iiberhaupt«. Dieses Heilige »lebt in
allen Religionen als ihr eigentlich Innerstes und ohne es wiren sie garnicht Religi-
on.<>*

Die von Otto geprigte Terminologie nennt diesen Bereich des begriffsfernen
Empfindens auch das >Mysterium«. IThm eigne ein >Mirum« oder >Mirabile, das
Uberraschende bzw. Erstaunliche. Otto unterstreicht hier die nicht dezidiert posi-
tive oder affizierende, sondern gewissermafen >wertneutrales, schlicht eindring-
liche Qualitit der Empfindung des Mysteriums: »Dieses mirum ist an sich noch
nicht ein admirandum. [...] Noch nicht das >Bewundern<sondern nur erst das »Sich
Wundern« entspricht ihm. <>

Die zwei gegenldufigen, aber verschrankten Ausformungen des Numinosen,
des Mysteriums sind nun das >smysterium tremendum« und das >fascinans«. Letzte-
res bezeichnet die Tatsache, dass dem Mysterium etwas »Anziehendes, Bestricken-
des, Faszinierendes<*® eignet, wihrend ersteres im Gegenzug — in der Nihe von
Kants Kategorie des Erhabenen — das »schauervolle[] Geheimnis[]«*” meint:

Das Gefiihl davon kann mit milder Flut das Gemiit durchziehen in der Form schwe-
bender ruhender Stimmung versunkener Andacht: es kann so ibergehen in eine
stetig flieRende Gestimmtheit der Seele die lange fortwédhrt und nachzittert bis
sie endlich abklingt und die Seele wieder im Profanen lafst. Es kann auch mit Sto-
Ren und Zuckungen plétzlich aus der Seele hervorbrechen. Es kann zu seltsamen
Aufgeregtheiten, zu Rausch Verziickung und Ekstase fiihren. Es hat seine wilden

33 Otto, Das Heilige (1963 [1917]), S.1.

34 Ebd., S. 6.

35 Ebd,S.29.
36 Ebd,S. 42.
37 Ebd,S.13.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

und ddmonischen Formen. Es kann zu fast gespenstischem Grausen und Schau-
der herabsinken. Es hat seine rohen und barbarischen Vorstufen und Auferun-
gen. Und es hat seine Entwicklung ins Feine Gelduterte und Verklarte. Es kann zu
dem stillen demiitigen Erzittern und Verstummen der Kreatur werden vor dem —
ja wovor? Vor dem was im unsagbaren Geheimnis iiber aller Kreatur ist.3

Dieses Gefiihl hat also hinsichtlich der Intensitit des Empfindens und seiner Ver-
feinerung eine gewisse Bandbreite (von der »milde[n] Flut« zu »St6f3en und Zu-
ckungenc, von »barbarischen Vorstufen« hinauf ins »Feine Geliuterte«). Ebenso
habe es Anteile des Unnahbaren wie des Ubermannenden, des Gewalthaften.3®

Nun weist Otto immer wieder darauf hin, dass sich dieser Aspekt des Heiligen
per definitionem sprachlich nicht fassen lief3e, da er auRerhalb des Begrifflichen
liege, und dass zur Thematisierung dieses Heiligen nur Anniherungen und Ana-
logiebildungen méglich seien.*® Auch die Begriffsbildung mit >tremor« sei dem-
entsprechend zwangsliufig unzutreffend, konne nur eine »nichstgelegene aber
selber doch nur analogische Bezeichnung« fiir »selber noch etwas ganz anderes«*!
darstellen.

Schon in der zitierten lingeren Passage wird das Unterfangen Ottos ersicht-
lich, das religiése Empfinden in sich zu gliedern in frithe und fortgeschrittene Sta-
dien, eine Gliederung, die durchaus mit damals aktuellen vélkerpsychologischen
und religionswissenschaftlichen Einteilungen zusammenfillt. Indes will er das re-
ligiose Empfinden vor allem s>nach unten hine, d.h. vom Empfinden etwa ganz ge-
wohnlicher, >weltlicher< Angst abgrenzen.** Das Erleben des Heiligen habe keinen
profanen Vorliufer, sei sein eigener Ursprung, nicht ableitbar:

Von dieser»>Scheucund ihrer>Roh«form, von diesem irgend wann einmal in erster
Regung durchgebrochenen Gefiihle eines s>Unheimlichens, das fremd und neu in
den Gemiitern der Urmenschheit auftauchte, ist alle religionsgeschichtliche Ent-
wicklung ausgegangen. Mit seinem Durchbruche begann eine neue Epoche des
Menschentumes. [..] Nicht aus natiirlichem Fiirchten, auch nicht aus einer ver-

meintlichen allgemeinen >Weltangst<ist Religion geboren.*?

Damit grenzt Otto sich deutlich von einer These ab, die seit der Antike und in
der Folge in der Religionskritik der Aufklirer, spiter prominent auch bei Bertrand
Russell vertreten wurde: die These vom Ursprung der Religion aus der Angst.**

38 Ebd, S.13f.

39 Vgl.ebd,S. 22.

40 Vgl.ebd,S.5-7u6.

41 Ebd., S.14f.

42 Vgl. dazu etwa: Schiiz, Numinose »Scheu«als »artlich andere Zustandlichkeit« (2014).
43 Otto, Das Heilige (1963 [1917]), S. 16f.

44 Vgl. Schiiz, Mysterium Tremendum (2016), v.a. Kap. 11, S. 42-91.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

263


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Das Heilige bei Otto ist — »das ist allem Sensualismus und allem Evolutionismus
gegeniiber in aller Strenge zu behaupten — eine Kategorie rein a priori.«*>

Einer solchen Auffassung kommt nun ein Text, der ein vordergriindig rein pro-
fanes Geschehen schildert, gar nicht in die Quere. Und doch: Jakob weist auf diese
Grenze zwischen Heiligem und Profanem hin. Das Geschehen im Text tritt sozusa-
gen »von oben« wie »von untenc« an sie heran, stellt sie heraus, um sie schliefilich zu
demontieren. Der Text wird damit zum Kommentar auf die strikte Trennung der
Sphiren, wie man sie etwa bei Otto findet, und damit auch zum Kommentar auf
die Grenzen zwischen Rechtglaubigkeit und Aberglaube, Psychologie und Religion,

wissenschaftlichem und metaphysischem Deutungsanspruch.

Moses im Korb, Jesus am Kreuz

Als wichtigster Intertext zu Jakob ist wie erwihnt die Bibel auszumachen, vor al-
lem die Kreuzigungsgeschichte der Evangelien. Im Durchgang durch die Erzih-
lung allerdings werden die Topoi des biblischen Geschehens neu angeordnet und
umcodiert.

Maria Zoller findet den Buben: zwar nicht in einem Weidenkorb im Schilf
(2. Mose 2,1-10), aber immerhin in einem PKW-Kindersitz in einem winterlichen
Bachbett. Der Verweis auf das Zweite Buch Mose setzt den Knaben an die Stelle des
Retters des Volkes Israel, in der christlichen Typologie einer Prifiguration Jesu —
der wenig spater selbst in den Verweishorizont des Textes gerit. Das Einschlagen
der Nigel in einem Moment der Todesnihe und davor die Anmerkung, der Vater
des Buben sei Zimmermann gewesen, bilden deutliche Ubereinstimmungen: Die
Schlussszene des Textes kann mit einigem Recht als Kreuzigungsszene gelesen
werden, die dabei jedoch ihrem Vorbild nur bedingt entspricht.

Im Zusammenhang mit dieser verquer reinszenierten Kreuzigung — das heifst:
sobald der biblische Intertext einmal aktualisiert wird — erhalten zahlreiche weite-
re Elemente des Textes ihre Signifikanz. Der Bub wird von der Frau in einen alten
Eisenbahnermantel gehiillt (J 26), die entsprechende Stelle etwa bei Matthius lau-
tet: »Und sie zogen ihn aus und legten ihm einen Purpurmantel um« (Mat. 27,28).
Die Worte, die Philipp am Ende des Textes spricht, — »Papa, Papa« — sind ein Echo
auf den biblischen Doppelruf »Mein Gott, mein Gott« (»[...] warum hast du mich
verlassen?« — Mat. 27,46). Auch die wiederholte Frage der alten Frau an den Buben,
dessen Augen sich in ihren Hohlen drehen — »wo schaust du hin Paradeiskopf? [...]
Schaust du anders Paradeiskopf [..] wo schaust du hin was willst du haben?« (J
29, vgl. auch 31) -, hat ein mogliches biblisches Gegenstiick in den letzten Worten
Jesu am Kreuz nach Johannes: »Weib, siehe, dein Sohn! [...] Siehe, deine Mutter!«
(womit er seinen liebsten Jiinger der Obhut seiner Mutter empfiehlt; Joh. 19,26-27).

45  Otto, Das Heilige (1963 [1917]), S.137.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

Das intertextuelle Verhiltnis ist also, geht man einmal von einem Reflex auf
die Kreuzigungsszene aus, recht deutlich; ebenso deutlich, dass die Beziige (sozu-
sagen) tiberkreuz liegen.

Heilige Dinge

In der Hochgatterer’schen Kreuzigungsszene spielen nicht zuletzt materielle Dinge
und das Hantieren mit ihnen eine Rolle. In der Schlussszene dominieren Hammer
und Nigel, dazu kommt eine ganze Reihe von Dingen, die Maria Zoller im Verlauf
der Handlung um den Buben angehiuft hat:

Die Frau nahm aus einem Wandregal die Kirchenzeitung und legte sie dem Bu-
ben auf die Brust. [..] Kommt bald der Nikolaus, sagte die alte Frau, nahm eine
verstaubte, aus einem Féhrenzapfen, Watte und Buntpapier gebastelte Nikolaus-
figur aus dem Wandregal und stellte sie auf die Kirchenzeitung [...]. Sie holte aus
dem Wandregal eine Plastikflasche in Gestalt einer Lourdes-Madonna und stell-
te sie neben dem Kopf des Buben auf den Boden. [..] Die alte Frau hatte einen
Stapel Zeitschriften, ein Buch lber die Wundmale des Pater Pio, ein unbenutz-
tes Packchen doppeldeutsche Spielkarten, einen einzelnen hellblauen Wollhand-
schuh, eine Missionskerze und eine Schachtel Ziindhélzer rings um den Kopf des
Buben angehauft. (J 29-32)

Der heilige Gegenstand wird hier zweimal gezeigt: Einmal als solcher, im Kon-
trast — dem an sich schon frevelhaften Kontrast! — zu den ihm beigegebenen Din-
gen des Spiels und des Alltags, den Handschuhen, den Spielkarten. Dariiber hinaus
wird der heilige Gegenstand als in Entstehung befindlich gezeigt (die Nagel werden
gerade erst eingeschlagen). Gerade das zentrale Objekt ist dabei paradoxerweise
ausgespart: Es handelt sich um eine Kreuzigung ohne Kreuz.

Dass hier dennoch eine Kreuzigung als Ubergang des Weltlichen zum Heiligen
inszeniert wird, legen die restlichen Requisiten nahe: Hammer und Nigel zih-
len zu den Leidenswerkzeugen Christi. Dazu kommen zahlreiche weitere Versatz-
stiicke aus dem Besitz einer frommen Protagonistin. Will man dem ausgesparten
Kreuz nun eine Funktion zuschreiben, dann ist es die, die verbleibende Differenz
zwischen dem dargestellten und dem heiligen Geschehen zu markieren: Der bi-
blische Kontext der Handlung legt zwar eine religiése Lesart nahe, das Geschehen
jedoch kommt ohne jegliches iibernatiirliche Element aus - ist insofern also ein
restlos profanes. Im Gegensatz etwa zum geweihten Wasser (»zum Trinken und
zum Einreiben Jakob gegen alle Ubel haben wir viel Ubel gehabt in Zlabings« —
] 30) bleiben Hammer und Nigel trotz allem Erdendinge. Indem sie durch die
Nachbarschaft zum Weihwasser in den Geruch des Heiligen kommen, und, auf
einer héheren Ebene, allein durch die intertextuellen Nachbarschaften des Textes
als Ganzem wird hier der Gegensatz zwischen Heiligem und Profanem aktiviert,

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,

265


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

oder, in seiner konfliktreicheren Fassung: der Gegensatz zwischen Heiligkeit und
angemafiter Heiligkeit — Hiresie.

An den angefiihrten Requisiten wird dieser Konflikt deutlich sichtbar. Sie geho-
ren in die Kategorien des Heiligenidols (die madonnenférmige Flasche, die Niko-
lausfigur), der Opfergabe (die Missionskerze inklusive Ziindholzer) und der wun-
dertatigen Reliquie (das Lourdes-Wasser). Damit wird der Schauplatz gleich meh-
rerer konflikttrichtiger Grenzziehungen eréffnet: Die Missionskerzen sind synkre-
tistische Uberbleibsel heidnischer Opferkulte, die Heiligenbilder stehen im Zen-
trum einer jahrtausendealten Geschichte interreligioser und -konfessioneller Aus-
einandersetzungen, die Reliquie ist einer der jiingst noch aktuellen Austragungs-
orte dieses Kampfes um die Grenzziehung zwischen Heiligem und Profanem.*®

So ist sie einer der Gegenstinde, an denen romisch-katholischer und protes-
tantischer Glaube am deutlichsten auseinandertreten. Als Rest, Spur eines Heili-
gen — ein Korperteil des Verstorbenen (als Primirreliquie) oder ein Gegenstand aus
seinem Besitz (Sekundirreliquie; hierzu z3hlt auch das Lourdeswasser) — leitet sich
ihre virtus, ihre Wirkmichtigkeit von der virtus des Heiligen ab, wodurch unbelebte
Materie in den Ruf etwa der Schutz- oder Wundertitigkeit kommen konnte und
damit die Funktion heidnischer Amulette iibernahm.#’ Jeder Bedrohung konnte
komplementir eine Reliquie entsprechen (auch mit heiligen Dingen konnte man
also einem Ideal der Vollstindigkeit nacheifern). »[Vlon daher«, so Arnold Ange-
nendst, »das schier unstillbare Verlangen nach heiligen Gegenstinden.«*® Reliquien
wurden zu begehrten Besitztiimern, mittelalterliche Sammlungen beliefen sich auf
mehrere zehntausend Stiick, Reliquien wurden gekauft, gestohlen, gefilscht, Krie-
ge wurden nicht zuletzt bestimmter Reliquien wegen gefiithrt — all das auch, weil
seit dem Konzil von Nicia im Jahr 787 Altire nur bei Vorhandensein einer Reliquie
geweiht werden konnten.*’

Der Protest der Reformatoren war bekanntlich sowohl gegen die Heiligenver-
ehrung als auch gegen die daraus resultierende Verehrung der Reliquien gerichtet,
die folglich zu den Opfern des Bildersturms zihlten. Einzelne protestantische Po-
sitionen (im Gegensatz zu Luther selbst) vertraten dabei auch die Abschaffung des
Kruzifixes.”® Auf katholischer Seite stand dem der Glaube gegeniiber, dass durch
den Moment der Kreuzigung die historischen Werkzeuge selbst in den Stand des
Heiligen erhoben worden seien (weltweit werden bei ungesicherter Provenienz ca.

46  Zuldolatriedebatte und Reliquienkult vgl. etwa Kohl, Die Macht der Dinge (2003), S. 31-68,
Bohme, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 157-178.

47  Vgl. Angenendt, Heilige und Reliquien (1994), S.158.

48 Ebd., S.157.

49  Vgl. Kohl, Die Macht der Dinge (2003), S. 47.

50 Vgl. Angenendt, Heilige und Reliquien (1994), S. 237-241; Bayer, Kreuz (1990).

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

30 verschiedene Nigel als Reliquien vom Kreuz Christi verehrt)®!. Verbreitet im
protestantischen Fetischdiskurs war folglich, wie eingangs erwihnt, die Paralleli-
sierung von katholischer und >wilder<, afrikanischer religiéser Praxis.

In der katholischen Aburteilung des Fetischismus spiegelte sich die innereu-
ropéische Haltung gegeniiber dem Aberglauben: Auch innerhalb der katholischen
Kirche war die Reliquie als Ding an der Grenze zwischen profanem und heiligem
Ding konflikttrichtig — dafiir verantwortlich war die Sorge des Klerus um Stabili-
tit im Inneren. Als Folge des am Rande der kirchlichen Kontrolle stets drohenden
Aberglaubens — und damit auch des Fetischismus - stand (und steht) die katho-
lische Kirche in einem konstanten Spannungsverhiltnis zur katholischen Volks-
frommigkeit. Einer der zentralen Konfliktpunkte ist dabei der populire Hang zu
heiligen Objekten.5? Gerade dort musste die katholische Kirche den Gegensatz
zum Aberglauben, zum Fetischismus am vehementesten verteidigen, weil ja tat-
sachlich das Naheverhiltnis grof war und diese Tatsache unliebsamer Weise von
aufen auch konstatiert wurde. Der strikten kirchlichen Definition nach war die Re-
liquie folglich nicht selbst michtig, sondern immer ein auf den Heiligen hinwei-
sendes Zeichen — die Kernunterscheidung zu Aberglaube und Magie, mit jedoch
zweifelhafter praktischer Wirksamkeit.

Mafigeblich in der katholischen Kirche ist indes weniger die Frage, ob Reli-
quien prinzipiell verehrungswiirdig sind,> als vielmehr die Frage nach dem mit
der Reliquie verbundenen Heiligen: Heiligenkult und Reliquienkult sind - indem
wie gesagt die virtus der Reliquie nur Wiederholung der virtus des Heiligen ist —
nicht voneinander zu trennen, und die Kanonisierung und Verehrung der Heiligen
wiederum war immer mehr Gegenstand strenger Reglementierung.

So kam es auf Grund der Vorbehalte des Heiligen Stuhls gegen florierende Lo-
kalkulte im Laufe des Mittelalters zu einer stark riickliufigen Zahl an Heiligspre-
chungen (was wiederum zu vermehrten eigenstindigen Kulten und etwa zur Anbe-
tung >nur« Seliggesprochener fithrte).>* Geniigte bis zum 12., 13. Jahrhundert noch
die Verehrung durch das Volk sowie die Kunde von einem gottlichen Zeichen, wa-
ren es dann schon langwierige juristische Abliufe, die iiber die Erhebung in den
Stand eines Heiligen entschieden.>® Im aktuellen Kirchenrecht gibt es seit 1969 eine

51 Schoenberg, Nails, Holy (2003).

52 Vgl. Brickner u.a., Volksfrommigkeit (2001), Sp. 860.

53  Stattdessen wird das Thema der Reliquienverehrung derzeit, nach einem erneuten Aufflam-
men im 19. Jahrhundert, offiziell gemieden, so Angenendt: »[D]ie allgemeine Ratlosigkeit
scheint bereits in Peinlichkeit umgeschlagen zu sein, hat man doch mancherorts die glaser-
nen Schreine und Reliquienkasten beiseite geschafft oder doch mit Vorhangen, Platten oder
dunklem Glas abgedeckt. [...] Selbst die neuen Katechismen schweigen sich aus.« — Ange-
nendt, Heilige und Reliquien (1994), S. 310.

54 Vgl.ebd., S.182.

55 Vgl.ebd., S.181.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

267


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

eigens bestellte Heilige Kongregation fiir Heiligsprechungsverfahren. Dieses Ver-
fahren sieht entsprechend der von Johannes Paul II. 1983 eingefithrten Vorschrif-
ten der Apostolischen Konstitution zur Durchfithrung von Kanonisationsverfahren®® den
Verfahrensweg von einem lokalen Antragsteller (vertreten durch einen >Postula-
tor<) iber den Di6zesanbischof und die Heilige Kongregation bis zum Papst vor.
Schon der Postulator muss dabei genaue Auskiinfte iiber den Heiligzusprechenden
einholen und Belege bringen. Auf jeder weiteren Stufe wiederholt sich daraufhin
ein Prozedere, in dem Sachverstindige (Historiker, Theologen, Mediziner), Zeu-
gen, Glaubensanwilte, Berichterstatter und Generalberichterstatter hinzugezogen
sowie einige Versammlungen abgehalten und Berichte verfasst werden. Schlief3-
lich hat der Papst alleiniges Entscheidungsrecht itber die Heiligsprechung (deren
Verfahren bis zu diesem Zeitpunkt zwischen 50.000 und 250.000 Euro gekostet
hat)®7.

Ein streng strukturiertes Verfahren und ein umfangreicher Apparat>® dienen
also der Aufsicht iiber die Grenze zwischen Heiligem und Profanem. Vor die-
sem Hintergrund wird die Signifikanz vor allem eines Elements aus dem den
Text Jakob beendenden Tableau vivant deutlich: des Buchs iiber Pater Pio. Die
anderen beiden in der Passage aufgerufenen Heiligenfiguren, Bernadette Sou-
birous (Lourdes-Wasser) und Nikolaus von Myra (die Nikolaus-Figur), sind zum
Zeitpunkt der Handlung lingst kanonisiert, Pio hingegen nicht. Das Buch iiber
seine Wundmale 6ffnet damit den Widerspruch zwischen kirchlichem Dogma
und Volksfrommigkeit. Francesco Forgione (so der biirgerliche Name Pios), 1968
verstorben, wurde erst im Jahr 1999, also vier Jahre nach Erscheinen von Jakob,
selig- und 2002 heiliggesprochen.>® Zum Zeitpunkt der Handlung war Pater Pio
zwar Gegenstand umfangreicher Verehrung durch das Volk, gerade das jedoch
war Ursache fiir den innerkonfessionellen Konflikt zwischen ihm bzw. seinen
Anhingern und Verteidigern einerseits und dem Vatikan andererseits.

Von diesem Konflikt zeugt ein uniiberschaubares Textkorpus an populirer Pio-
Literatur, Biicher, wie sie allem Anschein nach auch von Maria Zoller gelesen wer-

56  PapstJohannes Paul Il., Divinus perfectionis magister (1983).

57  Vgl. Schifer, Heiligsprechung in der katholischen Kirche (Fssg. 20.11. 2019).

58 »Die Kongregation wird von einem Kardinalprifekten geleitet und hat neben ihrem Sekre-
tar weitere 23 Mitglieder — Kardinile, Erzbischofe und Bischofe, dazu 6 Beigeordnete und
71 Berater. Der Zentralbehorde beigeordnet ist seit 1984 die Studienabteilung, deren Aufga-
be ist die Ausbildung der Mitarbeiter der Kongregation sowie die Ausbildung und Beratung
derer, die mit der Kongregation zusammenarbeiten und Antrége stellen. Neben dem Prafek-
ten, dem Sekretédr und Untersekretér, fiinf Relatoren und dem Glaubenspromotor gehéren
17 weitere Mitarbeiter zum Arbeitsteam; 34 Kardinile, Erzbischofe und Bischéfe gehdren der
Kongregation als Mitglieder an und geben ihr Votum ab; 83 Theologen und Historiker stehen
als Gutachter zur Verfiigung.«— Ebd.

59  Vgl. Dovere, Pius (Pio) von Pietrelcina (2003).

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

den: In der Titelei fithren derlei Veroffentlichungen standardmiflig die Erklirung,
dem Dekret Papst Urbans VIII. (der die Heiligsprechung 1642 zur Sache des Hei-
ligen Stuhls machte) entsprechen und »den unfehlbaren Entscheidungen der Hei-
ligen Kirche« keineswegs vorgreifen zu wollen, sowie den berichteten Ereignis-
sen »lediglich einen rein historischen und menschlichen Glaubwiirdigkeitswert«
beizumessen. Im Gegenzug allerdings berichten sie ausfiihrlich von den zahlrei-
chen Wundertaten Forgiones sowie von den massiven Sanktionen der Amtskirche
gegen ihn: der mehrfach angekiindigten (aber auf Grund eines Volksaufstandes
nicht durchgefithrten) Versetzung des Paters nach Spanien, der wiederholten drzt-
lichen Uberpriifung seiner Wundmale, dem Verbot der 6ffentlichen Feier der Hei-
ligen Messe, dem Verbot, die Beichte abzunehmen, dem Verbot zahlreicher Biicher
iiber ihn usw.®° Bei formaler Unterwerfung wird inhaltlich also gegen den Heiligen
Stuhl opponiert.

Die in Jakob ebenfalls erwihnte Kirchenzeitung kann als Vertreterin der Gegen-
seite, des Vatikanischen Dogmas gesehen werden. Publikationen dieser Art waren
auch nach dem zweiten vatikanischen Konzil dezidiert keine Diskussions-, son-
dern Verkiindungs- und Missionsmedien. (Dem Tod Forgiones 1968 — an dessen
Beisetzung kolportiertermafien 100.000 Gliubige teilnahmen - widmete etwa die
niederdsterreichische St. Piltner Kirchenzeitung (heute: Kirche Bunt) gerade einmal
eine Kurzmeldung.)®!

Wir stehen am Ende des Textes also vor einer Kreuzigungsszene, die um einige
zweifelhafte Dinge angereichert wurde: Die materiellen Beigaben weisen auf das

60 Vgl.z.B.: Loerzer, Pater Pio (1985), v.a. S. 95-98. Die diplomatischere Rede von den Diskrepan-
zen zwischen Volksfrommigkeit und Amtskirche (etwa in einem Band der populdren Reihe
Bibliothek Ekklesia) lobt»die Weisheit der Kirche, die ihn [Forgione, Anm.] dadurch verteidigt,
dafd sie Ubertriebene Begeisterung bremst«, denn sie »wacht eifersiichtig tiber die Reinheit
ihrer Botschaft, wennsie oberflachliche Lobreden und unkluge Begeisterung miibilligt«, wo-
mit Pater Pio Ubrigens stets ibereinstimme. — Winowska, Das wahre Gesicht des Pater Pio
(2. Aufl.1958), S.33 u. 35.

61 Vgl. N. N., [Redaktionelle Meldung zum Tod Pater Pios] (1968). Dem im entsprechenden
Dekret von 1963 (Inter Mirifica) geauRerten Willen, die neuen medialen Mittel zur Verbrei-
tung der Heilsbotschaft zu verwenden, steht das grundlegende Misstrauen hinsichtlich je-
der Form von Medien- und Offentlichkeitsarbeit gegeniiber. Das Eingestindnis des Rechts
auf Information wird sofort eingeschrankt durch den Standpunkt, nicht jedes Wissen bringe
Nutzen. Auch in den darauf folgenden Anpassungen (in Pastoralinstruktionen, Anderungen
des Kirchenrechts, im Katechismus), so eine Wiener Dissertation zum Thema, vermisse man
jeglichen Fortschritt etwa in Richtung des dialogischen Prinzips oder der Abkehr von der
Auffassung der Medien als blofie Lehrkanzeln. Vgl. Neuwirth, (K)ein Haus aus Glas (1999),
S. 45-85. In einem Handbuch zur kirchlichen Gemeindearbeit von 1982 schreibt Klaus Leh-
ner: »Worlber gestritten wird, darf niemanden etwas angehen. Es wire sogar sinnvoll, von
einer Art>Nachrichtensperre<zu sprechen.«—Zit. nach Neuwirth, (K)ein Haus aus Glas (1999),
S. 89.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

269


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

vorchristliche Erbe der Volksfrommigkeit hin, deren Distanz zur Amtskirche durch
das Buch unterstrichen wird. Die Montage von Elementen der Volksfrommigkeit
und der Hiresie in eine Kreuzigungsszene hat nun einen ganz bestimmten Effekt:
Die Urszene des Christentums wird riickgebunden an den Aberglauben, eine Ges-
te, die natiirlich den Geltungsanspruch des Dogmas untergribt. Das Christentum
gerdt in dieser innerliterarischen Montage aus Texten und Dingen in den Blick
als etwas, das selbst aus einer Abweichung hervorging. Bekanntlich wurde auch
das Christentum zu Beginn als jiidische Splittergruppe wahrgenommen, auch ihm
wurden korrupte Ding-Praktiken unterstellt, schon im 2. Jahrhundert wurde et-
wa der Vorwurf der >Kreuzesverehrung« erhoben®. Auch die heiligen Dinge des
Christentums entspringen also aus der Aulenperspektive einem hiretischen, fe-
tischistischen Irrtum. Diese Bewertungen sind nicht in Stein gemeifelt: Die drei
historischen Personen, die hier durch Dinge und Biicher vertreten sind, stellen
in ihrer Aufeinanderfolge eine graduelle Entwicklung vom Profanen zum Heiligen
dar — womit die Grenze zwischen diesen Bereichen als historisch verinderliche,
bewegliche herausgestellt wird.

Erdendinge

Jedes religiése Motiv wird im Text riickgebunden an irdische (neurologische, psych-
iatrische) Tatsachen. Das biblisch konnotierte Geschehen bleibt zugleich immer ein
medizinisches, psychologisches, psychoanalytisches.

Das zeigt sich schon in der Figur der Maria Zoller — einer sMaria< wohlgemerkt,
allerdings keiner sMutter Gottes¢, zumindest nicht im biologischen Sinn: Wahrend
in der Heilsgeschichte Josef das nicht-leibliche Kind annimmt, ist es hier die Mut-
ter, die anstelle einer natiirlichen Rolle eine angeeignete innehat. Dem Mirakel der
jungfriulichen Mutterschaft wird hier die irdische Variante in Form der Kindesan-
nahme gegeniibergestellt.

Weiter profaniert wird die Figur der Greisin in Hinblick auf ihre Handlungen:
Ganz grundsitzlich muss festgestellt werden, dass hier eine minnlich dominierte
Szene (in den Worten einer Protagonistin in Das Matratzenhaus: »diese pathetische
Minnergeschichte mit nichts als Hohepriestern und Altesten und diesem feigen
Arsch von Pilatus« — MH 186) von einer Frau gekapert wird. Indem diese die bibli-
sche Kreuzigung wiederholt, wird die urspriinglich christliche Handlung zuriick
in einen stammesreligiésen Kontext gezogen: Die Wiederholung der Tétung ent-
spricht strukturell einem Opferritual (das sich in Form der Hostie (lat. u.a. fiir
sOpfertier<) nur als Schrumpfform in die katholische Liturgie gerettet hat). Wenn
nun auf christlichen Topoi aufbauend die tatsichliche Opferung eines lebenden
menschlichen Korpers inszeniert wird, zeigt Maria Zoller einerseits die Wurzeln

62  Vgl. Heid, Kreuz (2006), Sp. 1129.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

christlicher Liturgie auf, itberschreitet andererseits im Zuge dessen die Grenze der
>Rechtgliubigkeit« in Richtung des primitiven Ritus.

Zudem wird die Ambivalenz der Rolle Maria Zollers sichtbar: Sie entfithrt das
Kind und gefihrdet es physisch, nimmt aber zugleich die Rolle der fiirsorglichen
Mutter an, wischt und fiittert es. Dieser Gegensatz entspricht sichtlich nicht dem
typisch bipolaren Frauenbild des Evangeliums: Der christliche Topos von der Frau
als Heiliger oder Hure (Maria oder Maria Magdalena) wird durch den psychoana-
lytischen — der nihrenden und der verschlingenden Mutter, wie man sie etwa in
Jungs Mutter-Archetypus findet — ersetzt. Ganz diesem Archetypus entsprechend
werden die beiden auch nicht separat personifiziert, sondern zusammengefasst
in den ambivalenten Handlungen einer einzigen Figur. Die biblische Konnotation
wird zugunsten der psychoanalytischen demontiert, der religiése durch den psy-
chologischen Deutungshorizont ersetzt.

Dasselbe begegnet hinsichtlich der Vaterfigur: Wenn Philipp/Jakob am Ende
des Textes die bedeutungsschweren und verweistrichtigen Worte »Papa, Papa«
sagt, ist das ja ein Hinweis auf eines der sieben letzten Worte Christi, zugleich
aber auch deren Neuperspektivierung: auf einen toten irdischen anstelle eines un-
sterblichen himmlischen Vaters.

Aspekte des Organisch-Neurologischen gehoren zudem zu den standardmifiig
ins Feld gefithrten Erklirungen fiir religiose Ekstasen, Erscheinungen und derglei-
chen. Das medizinische ersetzt in solchen Fillen das religiése Deutungsmodell.
Dieser Vorgang wird hier verdichtet: Die Symptome des Knaben sind im Zuge der
Lektiire eindeutig der schweren Kopfverletzung zuzuschreiben. Am Schluss jedoch,
im Rahmen der Kreuzigungsszene, erhalten sie eine religiose Konnotation, weil
sie auch an Symptome der religiésen Ekstase anklingen. Das »irre[] Leuchten« im
Gesicht Jakobs/Philipps deutet zudem den Nimbus des Heiligen, die heilige Ver-
ziickung an. Doch ist das religiose Erklirungsmodell, indem es aufgerufen wird,
nachdem das medizinische schon auf dem Tisch liegt, ein von vornherein entwer-
tetes.

In alldem spielen die Dinge eine prekire Rolle: Sie sind durch ihre Kontexte und
Nachbarschaften dem Heiligen assoziiert, die an und mit ihnen durchgefiithrten
Handlungen allerdings bleiben ambivalent hinsichtlich der Frage, ob sie tatsich-
lich auf ein Jenseits der Dinge hin orientiert sind. Einerseits nein: Zoller ist von den
Dingen selbst in ihren Bann geschlagen, nicht von ihrer Zeichenhaftigkeit. Ande-
rerseits: In den Bann schlagen konnen diese Dinge und Handlungen nur, weil sie
auf die eine oder andere Art iiber sich hinausweisen: Das Einschlagen der Nigel
(sowie der Eindruck, den diese Handlung méglicherweise hinterlisst) lisst vermu-
ten, dass es sich um den Nachvollzug einer Szene handelt, die in einem religios
grundierten Leben zweifellos vielfach rezipiert worden war. An die Stelle des Ver-
weises >nach obenc tritt der >zuriick< in die lindliche Biographie, an die Stelle des
Zeichens tritt die Wiederholung.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,

M


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Der untere Rand des Heiligen ist der obere Rand des Profanen

Die Profanierung der im Text anklingenden religiésen Motive scheint umfassend.
Der katholische Glaube, so kénnte man diese Stofrichtung zusammenfassen, wi-
re das Resultat der Verkennung irdischer als tiberirdischer Vorginge, seine Glau-
benssitze wiren nachtraglich beglaubigter Humbug, seine Urszene Wahnsinn. In
dieser Perspektive wire die sakrale Lektiireebene in der Ratio des Textes restlos
entwertet.

Dennoch lisst sich die hier vorgetragene Verrechnung irdischer und tiberirdi-
scher Positionen nicht eindeutig auflésen. Rezeptionsisthetisch etwa kénnte argu-
mentiert werden: Gerade die verzerrende Ubernahme der Elemente des biblischen
Intertexts riickt deren Gehalt wieder ins Licht: Indem ein kulturell tradiertes und
mittlerweile formelhaft entleertes Geschehen in eine gegenwirtige, an kontingen-
ten, d.h. realistischen (materiellen, korperlichen, psychopathologischen) Details
reiche Handlung uberfuhrt wird, zieht eben dieser Realismus riickwirkend auch
in das Geschehen des Intertexts (wieder) ein.

Dementsprechend kann textintern kaum von einer >Entlarvung« religiéser Ver-
irrung die Rede sein, wird doch im Ablauf des Texts — allein schon aus perspektivi-
schen Griinden - keine allwissende, kritische Position erméglicht, aus der das Of-
fensichtliche, in seiner Offensichtlichkeit Licherliche des religiésen Irrtums aufge-
zeigt witrde. Stattdessen hat der Text selbst Ritselstruktur, die Leiche am Ursprung
wird ausgespart, Gemiitsverfassung und Motivation Maria Zollers werden — auch
der Leserin bzw. dem Leser — nicht transparent. Der Text endet nicht mit einer
Szene der Auflésung, die dem Unverstandenen den Schleier wegreifit, sondern mit
einer Szene der Verwunderung, die fiir den Betrachter Kupka nicht durchsichtig
ist. Seine Verwunderung am Ende spiegelt sein sprachloses Entsetzen in der Mitte
des Textes.

Wiahrend die textimmanenten Strukturen sowie die intertextuelle Verweis-
struktur das religiose Erleben dennoch bis zu einem gewissen Grad auf den
Boden der Tatsachen zuriickholen, vollfithrt in einer gegenliufigen Bewegung der
Text performativ geradezu die Apologie des subjektiven religiosen Empfindens.
Gerade die ausgespielte Drastik der irdischen Vorginge und die Uberforderung
der Alltagswahrnehmung machen die Einsetzung eines Uberirdischen letztlich
plausibel. Der Text zeigt, dass die Grenze zum Heiligen beweglich ist, und er
zeigt ein irdisches Geschehen, dessen >tremendum« durchaus ein Potenzial zur
Verklirung haben konnte.

Der Text nihert sich der Grenze zwischen Heiligem und Profanem, von der
Otto spricht, aus zwei Richtungen: svon untens, im Schrecken des Polizisten, und
svon obeng, in Zollers Volksfrommigkeit. Hammer und Nigel — materielle Dinge al-
so, Utensilien einer erratischen Verrichtung, Requisiten einer heilsgeschichtlichen
>Urszene« — liegen direkt an dieser Grenze und markieren den Ort des Ubergangs.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

Die Positionen Zollers und Kupkas sind nicht statisch, beiden eignet ein gewisses
Momentum, ein Potenzial zur Uberschreitung der Grenze hin auf die Seite des je-
weils anderen, ein Potenzial, das auf beiden Seiten vom Irrationalen bereitgestellt
wird: Zoller hantiert mit den zweifelhaften Requisiten der Volksfrommigkeit, der
Opposition gegen die Amtskirche, und reinszeniert die Kreuzigung als morderi-
sche hiretische Karikatur; ihr religioses Empfinden ist (weit entfernt von Ottos
>Gelautertem, Verklirtem<) durch den psychischen Verfall korrumpiert.

Kupka seinerseits steht auf Seiten des Profanen, der weltlichen Autoritit und
Objektivitit, und wird gerade dort mit Eindriicken konfrontiert, die sein Fassungs-
und Formulierungsvermogen iibersteigen. Ein Aspekt des >mirums, des Wunder-
baren, besteht Rudolf Otto zufolge im sstupor« »Es bedeutet das starre Staunen,
das »vollig auf den Mund geschlagen sein, das absolute Befremden.«®> Oder in den
schon zitierten Worten Kupkas: »Das in irgendeiner Weise Erwartete sei in un-
tiberbietbarer Griflichkeit iiber sie alle hereingebrochen und habe sie erstarren
und verstummen lassen.« (J 26)

Das gilt wohlgemerkt auf Ebene der Textur, der Motive, nicht auf Handlungs-
ebene. Unwahrscheinlich ist ja, dass Kupka sein Empfinden tastsichlich als re-
ligioses einordnen wird (auch wenn diese Frage letztlich sinnlos ist, da der Text
abgeschlossen ist). Immerhin aber stechen >smirum« und >mysterium tremendumc
gerade aus der niichternen Textsorte des Polizeiberichts deutlich hervor.

Die Bewegung innerhalb des Textes impliziert also die Uberschreitbarkeit der
Grenze zum Heiligen, wie sie etwa Otto installiert hat. Will man dessen Feststel-
lung vom Beginn dieser Ausfithrungen allerdings folgen, dass das religiése Erleben
nicht ableitbar, eine apriorische Kategorie, »vollkommen sui generis«64 ist, kann
der irdische Schrecken im Text nicht als Vorstufe des heiligen Schauders gelesen
werden. Allerdings ist die Grenze zwischen profanem und religiosem Erleben in der
Form, in der Otto sie zieht, hochst angreifbar.65 Wenn Das Heilige darauf beharrt,
dass der Glaube keinen Ursprung im Profanen hat, sondern selbst sein eigener Ur-
sprung ist, dann ist diese Konstellation — Ursprungsdenken, binire Opposition —
schon allein auf Grund ihrer sprachlichen Gestalt fir Dekonstruktionen aller Art
duferst anfillig. Soweit muss man aber gar nicht gehen, auch im Kontext schon
damals zeitgendssischer Theorie wird Ottos Gegensatzpaar fragwiirdig. Hingewie-
sen sei hier auf die Schwierigkeit, die Otto einriumt, wenn es um die Definition des
Mysteriums geht: Es entziehe sich dem Zugriff der Sprache und miisse begrifflich

63  Otto, Das Heilige (1963 [1917]), S. 30.

64 Ebd.,S.7.

65  Schiizreferiert Einwande von Seiten der Psychologie etwa von Mario Wandruszka, vgl. Schiiz,
Numinose »Scheu« als »artlich andere Zustandlichkeit« (2014), S.137, Fn. 36. Auch brachte
diese Unterscheidung Ottos Lehre den Ruf einer »religionswissenschaftlich verkleidete[n]
Kryptotheologie«ein. —Barth, Rudolf Ottos Entwurf einer Religionspsychologie (2014), S. 38.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

273


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

seingekreistc, aus Analogien und Gegensitzen erschliefbar gemacht werden®® —
womit allerdings eine Problemlage benannt ist, die tatsichlich jedes Zeichen be-
trifft, nimlich — um eine vielzitierte Stelle zu bemithen — einem »bewegliche[n]
Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphismen, kurz eine[r] Summe
von menschlichen Relationen«®” zu entstammen. Das Heilige unterscheidet sich
hinsichtlich seiner Unméglichkeit, letztgiiltig versprachlicht zu werden, in nichts
von allem anderen. Hinzu kommt das Verfahren Ottos, die Differenz verschiedener
Sprachen zur Definition seiner Begriffe produktiv zu nutzen: Regelmifiig zieht er
die klassischen Sprachen, aber auch zeitgendssisches Englisch als eine Moglich-
keit heran, seine Begriffe klarer zu konturieren (>awe« etwa fiir das Empfinden des
smysterium tremendumq®®. Das aber belegt geradezu lehrbuchmiRig (Saussures
Lehrbuch von 1916) die Differenzialitit als Merkmal sprachlicher Zeichen: dass die-
se also ihre Bedeutung ohnehin nicht aus dem Weltbezug, sondern aus dem Ver-
hiltnis zueinander, aus ihrer jeweiligen Zeichennachbarschaft erhalten. Diese ist
in jeder Sprache eine andere (Saussure bringt das Beispiel der Inkongruenz von
ssheep< und >mouton<®®), was wiederum der alleinige Grund dafiir ist, dass Otto
sich mittels verschiedener Sprachen dem Kern seiner Begrifflichkeiten annihern
kann.”®

Die Rede vom Heiligen tritt uns aus dieser Erzihlung mit deutlichem Hinweis
auf ihre sprachliche Verfasstheit entgegen, dementsprechend sind seine begriffli-
chen Grenzen nicht aufiersprachlich festzumachen: Fir den Gegensatz zwischen
profanem und religiosem Empfinden gibt es kein dufleres Korrektiv; als mentaler
Gegenstand konstituiert sich auch letzteres tiber differenzielle Merkmale, begrift-
liche Nachbarschaften.” So ist es hinfillig, wenn Otto seine Signifikanten einem
Kontinuum entnimmt, dem aber beim Signifikat gerade kein Kontinuum, sondern
ein voraussetzungsloses Phinomen eigenen Ursprungs entsprechen soll.

Jakob fihrt nur vor, was der Grenzziehung zwischen Profanem und Sakralem
aus kritischer Perspektive immer schon eingeschrieben ist — tut dies aber, wenn
man so will, denkbar wohlwollend: Wie man sich die Protagonisten im Verhiltnis
zur Grenze Profan/Sakral als in Bewegung vorstellen muss, lassen sich im gesam-
ten Text die Verhandlungen des Gegensatzes von Heiligem und Profanem an kei-

66  Vgl. Otto, Das Heilige (1963 [1917]), S. 5-7.

67  Nietzsche, Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne (1999 [entst. 1873]), S. 880.

68  Vgl. Otto, Das Heilige (1963 [1917]), S.15.

69 Vgl Saussure, Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft (2001 [1916]), S.138.

70  Ein paar Jahre spater ware noch Wittgensteins Privatsprachenargument dazugekommen:
Prekarerweise namlich bindet Otto die Moglichkeit des tatsichlichen Verstandnisses seiner
Begrifflichkeit ausschliefilich an die intime Kenntnis, an das personliche religiése Empfin-
den: »[W]er solche Momente Uberhaupt nicht hat, ist gebeten nicht weiter zu lesen.«—Otto,
Das Heilige (1963 [1917]), S. 8.

71 Vgl. z.B. de Saussure, Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft (2001 [1916]), S. 133.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Zwei Momentaufnahmen aus der Geschichte der Religion

ner Stelle stillstellen (es gibt nicht >die< Ratio des Textes). Das fithrt zu einer Reihe
sich tiber verschiedene Textebenen fortsetzender Widerspriiche: Dargestellt wer-
den vorderhand profane Ereignisse, die jedoch religiése Intertexte und Lesarten
aktivieren. Die aufgerufenen religiosen Ursprungsszenen werden allerdings wie-
derum aufihr irdisches (psychologisches, neurologisches) Substrat zuriickgefiihre,
zugleich wird aber die Entstehung religioser Empfindung durch das stremendumc
des Geschehens zumindest psychologisch plausibel gemacht. Dann wiederum wird
die Schlussszene in der innertextuellen Wirklichkeit wohl nicht in ein dezidiert
religiéses Empfinden miinden (dieses wird nur evoziert; das Zitat einer religio-
sen Urszene ist nicht selbst eine). Gerade die itberforderte Perspektive der Staats-
macht hingegen unterstreicht das >mirabile« des Unverstandenen und Unertrig-
lichen. Man kénnte noch erginzen, dass, was dieses Geschehen an potenziellem
Mysterium bietet, auch innertextuell gerade als Text vorliegt, als der — noch dazu
literarisch ambitionierte! — Bericht Kupkas; bei der Entstehung des >Heiligen< in
Jakob miisste also auch die Uberlieferungssituation noch mitbedacht werden. Und
so fort.

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49, - Open A

275


https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/97838394519684-009 - am 14.02.2026, 02:31:49,



https://doi.org/10.14361/9783839451984-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

